»Praktische Negation« und »Kontingenz mit
Wurzeln«. Gemeinschaft bei John Holloway
und Zygmunt Bauman:

Die globalisierungskritische Bewegung als
Wir und Neotribe

JENS KASTNER

»Den ganzen Weg tiber scherzte Vater und
sprudelte vor Witzen und Wortspielen. Verwies
auf die chassidischen Urspriinge des Wortes
»Kibbuz< und auf die interessante Parallele
zwischen dem Kibbuzideal und dem Gedanken
der koinonia, Gemeinschaft, einem Begriff, der
aus dem antiken Griechenland stamme und auf
koinos zuriickgehe, was >allgemein«< bedeute.
Und tibrigens, davon, von koinonia, ist das Wort
knunia fiir »Verschworung« zu uns ins
Hebriische gekommen, und vielleicht besteht da
auch eine Verbindung zum Begriff >Kanon««.
Amos Oz: Eine Geschichte von

Liebe und Finsternis

Als Reaktion auf die politischen und gesellschaftlichen Prozesse, die
heute unter der Chiffre der Globalisierung subsumiert werden, kommt es
zu einem Erstarken von Gemeinschaft: Theoretisch erfihrt der Begriff
ein ungeahntes Comeback und zeitdiagnostisch scheint er sich in beson-
derer Weise anzubieten, u. a. um die aktuelle Praxis sozialer Bewegun-
gen zu beschreiben. Dabei wird Gemeinschaft einerseits als paradoxe

157

am 14.02.2026, 23:22:01. @]


https://doi.org/10.14361/9783839407875-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENS KASTNER

Form gefasst — als »Kontingenz mit Wurzeln« (Zygmunt Bauman) — und
als Organisations- oder Handlungsformation abgelehnt, andererseits em-
phatisch aufgegriffen: Wenn es um die Verdnderung der Welt geht, so
John Holloway (2003), sei das »Wir« »die zentrale Kategorie«. Wéh-
rend Holloway die immanenten Differenz- und Ausschlussmechanismen
vernachldssigt, nimmt Bauman sie zum Anlass, Gemeinschaften insge-
samt zu diskreditieren. Beide Ansédtze nehmen dabei Entkontextualisie-
rungen vor, die im Folgenden vor dem Hintergrund des zapatistischen
Aufstands und der globalisierungskritischen Bewegungen diskutiert
werden sollen. Denn sowohl bei Holloway als auch bei Bauman finden
sich mogliche Ankniipfungspunkte fiir eine antiessentialistische Politik
der Gemeinschaft.

Vom Nein zu anderen Beziehungen?
Das »Wir« bei John Holloway

John Holloway gehort zu denjenigen Intellektuellen, fiir die der zapa-
tistische Aufstand in Chiapas/Mexiko zu einem der inspirierendsten Er-
eignisse der letzten Jahre zéhlt. In einer wohl einzigartigen Ausfiihrlich-
keit hat Holloway seine theoretischen Schriften seit Mitte der 1990er
Jahre an die Theorie und Praxis der Zapatistas angelehnt. Sein 2002 er-
schienenes Buch Die Welt vercindern, ohne die Macht zu iibernehmen
nimmt zentrale Begriffe des zapatistischen Diskurses zum Anlass fiir ei-
ne Erneuerung marxistischer Theorie. Er greift dabei auf anarchistische,
rdtekommunistische und eigene staatstheoretische Arbeiten aus den
1970er Jahren zuriick, die im Kontext des so genannten »Open Mar-
xism« entstanden sind.' In diesen Schriften und Debatten sind bereits die
Grundaussagen angelegt, die den in Irland geborenen und heute im me-
xikanischen Puebla lehrenden Holloway zu einem der wichtigsten Theo-
retiker des zapatistischen Aufstands und der altermondialistischen Be-
wegungen machen.

In dem gemeinsam mit Sol Picciotto verfassten Aufsatz »Capital,
Crisis and the State« (1977) bestimmt Holloway den Staat als Verhilt-
nis. Der Staat sei, dhnlich wie auch Nicos Poulantzas (2002) in gramsci-
anischer Tradition formuliert hatte, nicht als Instrument oder Subjekt zu
begreifen. Er sei vielmehr als Relation von Klassenverhiltnissen zu den-
ken, von denen theoretisch nicht abstrahiert werden diirfe. Aber nicht
nur die Staatsform miisse als durch Klassenverhéltnisse bestimmte be-

1 Zu den anarchistischen Einfliissen in der Theorie Holloways vgl. Kastner
2006.

158

am 14.02.2026, 23:22:01. @]


https://doi.org/10.14361/9783839407875-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSCHAFT BEI JOHN HOLLOWAY UND ZYGMUNT BAUMAN

griffen werden. Auch staatliche Herrschaft in ihren spezifischen Mo-
menten sei als Klassenkampf von oben aufzufassen und den Erfordernis-
sen der Kapitalakkumulation gemil zu verstehen. Daraus folgt, die Ka-
pitalbewegungen in letzter Instanz als abhingig von den Bewegungen
der Arbeiterlnnenklasse bzw. als »Reaktion auf vergangene Klassen-
kampfe« (Birkner/Foltin 2006: 80) zu interpretieren. Mit dieser Beto-
nung gesellschaftlicher Kdémpfe kommt Holloway (post-)operaistischen
Ansitzen sehr nahe.” Konsequent schlieBt er daraus in einem neueren
Text, der wie sein Buch »Die Welt veridndern, ohne die Macht zu iiber-
nehmen« betitelt ist, dass der Kapitalismus nicht etwa existiere, weil wir
ihn im 18. oder 19. Jahrhundert geschaffen hitten. Er funktioniere ge-
genwdrtig nur, »weil wir ihn heute immer wieder neu erschaffen« (Hol-
loway 2005: 38). »Wenn wir ihn morgen nicht mehr erhalten«, schluss-
folgert er, »wird er nicht existieren« (ebd.).> Holloway gehort damit zu
jenen Marxistlnnen, die den relationalen Charakter von Kapital und
Staat, also den schon von Marx ausgefiihrten Gedanken, dass das Kapi-
tal ein Verhiltnis sei, betonen. Hinsichtlich der Analyse der realen Ver-
hiltnisse, die die Marxsche Gesellschaftsanalyse neben einer kritischen
Theorie der biirgerlich-kapitalistischen Gesellschaft immer zu sein bzw.
zu unternehmen beansprucht (vgl. KoBler/Wienold 2001: 61), liegt es
fur Holloway also nahe, nach Praktiken von Verweigerung zu suchen:
Wenn der Kapitalismus tdglich gemacht wird, kann man sich auch wei-
gern, ihn bzw. dabei mitzumachen. Als ein solches Authoren, den Kapi-
talismus zu machen, interpretiert Holloway das »Ya Basta! Es reicht!«,
mit dem der zapatistische Aufstand 1994 begann. Das »Ya Bastal« ist
aber nicht nur Verneinung. Es ist die Negation einer Negation, ndmlich
jener Verneinung menschlicher Wiirde, die der Kapitalismus (laut Hol-
loway) bedeutet. Als Negation der Negation enthilt der zapatistische
Kampf auch erneuernde, positive Aspekte.

Holloway kann zu Gute gehalten werden, dass er die Zapatistas nicht
in erster Linie als Trager einer indigenen Revolte betrachtet, als die sie
in weiten Teilen der Lateinamerikaforschung und auch in manchen Tei-
len der Solidaritidtsbewegung in romantizistischer Art und Weise rezi-
piert werden. Er wirft den Blick auf die universalen Aspekte, aus denen
er die entscheidende, fiir das Thema Gemeinschaft relevante Frage auf-
wirft: Die Frage nach dem »Wir«. Holloway selbst thematisiert diese
Frage des »Wir« zu Beginn seines Buches Die Welt verdndern, ohne die
Macht zu iibernehmen (vgl. Holloway 2002: 13), stellt dann aber katego-

2 Zur Einordnung Holloways in den Kontext postoperaistischer Theorie vgl.
Birkner/Foltin 2006: 80 und 108ff.
3 Dieser Gedanke wird ausgefiihrt in Holloway 2004.

159

am 14.02.2026, 23:22:01. @]


https://doi.org/10.14361/9783839407875-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENS KASTNER

risch fest, dass es fiir die kritische Reflexion® ebenso wie fiir politisch
emanzipatorisches Handeln iiberhaupt keinen anderen Ausgangspunkt
geben konne: »Wir kénnen nirgendwo anders als bei unseren eigenen
Gedanken und unseren eigenen Reaktionen anfangen. Die Tatsache, dass
»wir< und unsere Vorstellungen von »wir< Ergebnis einer ganzen Ge-
schichte der Unterdriickung des Subjektes sind, dndert nichts daran«.
»Wir konnen nur davon ausgehen«, heifit es weiter, »wo wir sind, von
dem, wo wir sind, aber nicht sein mdchten, von wo aus wir schreien«
(Holloway 2002: 14). »Wo wir nicht sein mdchten« ist keine topografi-
sche, sondern eine inhaltliche Spezifizierung. Es ist die einzige, aber uni-
verselle Einschrinkung, die Holloway hinsichtlich der Kategorie »Wir«
macht. Es ist die Gemeinschaft derer, die mit ihm von der »Grauenhaf-
tigkeit des Kapitalismus« (Holloway 2002: 19) iiberzeugt sind und darin
iibereinstimmen, dass »der Kapitalismus ein Desaster ist« (Holloway
2003: 6).°

Neben dieser ideellen Ubereinstimmung gibt es aber noch eine ande-
re, eine materielle. Die »materielle Konstitution des »Wir«« (Holloway
2002: 40) ist das Tun. Das Tun ist erstens »praktische Negation« (Hol-
loway 2002: 35), weil es einen bestehenden Zustand verneint und verén-
dert. Es ist selbstbestimmtes, kreatives Handeln, das im Kapitalismus in
Arbeit verwandelt wird, »die uns auferlegt wird« (Holloway 2007: 8).
Zweitens ist das Tun immer ein kollektives, da selbst individuelles Han-
deln auf dem Tun anderer basiert und aufbaut (vgl. Holloway 2002: 39).
Holloway spricht vom (gesellschaftlichen) Tun als materieller Grundla-
ge der »Wir«-Formierung oder der Identifizierung, um sie von ontologi-
schen, also auf das Sein rekurrierenden Prozessen abzugrenzen. Denn im
Gegensatz zu einer Begriffsbildung (oder auch Gemeinschaftsbildung)
auf der Grundlage eines Seins, ist die auf das Tun zuriickgehende als
»antagonistische Bewegung von Identitdt und Nicht-Identitdt« zu ver-
stehen. »Der Tuende ist und ist nicht, genau so, wie das Getane ist und
nicht ist, fliichtig objektiviert und dann wieder in den gesellschaftlichen
Fluss des Tuns integriert. Auf der Basis des Seins zu denken heif3t zu iden-
tifizieren« (Holloway 2002: 123).

Holloway reagiert mit dieser offenen Gemeinschaftskonzeption u. a.
auf seine Analyse des Staates, den er als »erstarrte oder fetischisierte
Form gesellschaftlicher Verhéltnisse« (Holloway 2002: 112) begreift

4 »Der Ausgangspunkt theoretischer Reflexion ist Opposition, Negativitit,
Kampf« (Holloway 2002: 10).

5 »Dies ist das Kapital: die Geltendmachung von Herrschaft tiber andere auf
der Grundlage von »Besitz« des Getanen und damit der Mittel des Tuns als
Vorbedingung fiir das Tun jener anderen, die befehligt werden« (Hollo-
way 2002: 44).

160

am 14.02.2026, 23:22:01. @]


https://doi.org/10.14361/9783839407875-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSCHAFT BEI JOHN HOLLOWAY UND ZYGMUNT BAUMAN

und dessen zentrales Moment die Identifizierung und Kategorisierung
ist. Damit versucht er die Fallstricke jeder Identitétspolitik zu vermeiden
— Homogenisierung und Exklusion —, betreibt damit aber eine Entkon-
textualisierung, die differente Existenzweisen (als Ausgangspunkt politi-
schen Handelns) aus den Augen verliert.’ Denn die Tatsache, dass die
ideelle Ubereinstimmung zwar potenziell von allen, aber aktuell (zu-
mindest in den westlichen Gegenwartsgesellschaften) nur von den we-
nigsten geteilt wird, erscheint ihm unproblematisch. Schuld daran ist le-
diglich die laut Holloway repressive Verfasstheit der Gesellschaft, die
den eigentlichen, eben essenziellen Impuls der Widerstiandigkeit tiber-
deckt und unterdriickt: »Woher wissen wir, dass das jYa Basta! Es
reicht! existiert? Wir wissen, dass es in uns allen existiert, moglicher-
weise ziemlich verdringt, immer in widerspriichlicher Form, aber immer
vorhanden, nicht nur aus Erfahrung, sondern ganz einfach weil es ein
untrennbarer Teil des Lebens in einer unterdriickerischen Gesellschaft
ist« (Holloway 2006: 50). Ganz im Sinne dessen, was Michel Foucault
die »Repressionshypothese« genannt hat, formuliert Holloway hier eine
Zeitdiagnose, die das wesentliche Element sozialer Integration in Unter-
driickung ausmacht. Es ist demnach nur eine Frage der Zeit und der In-
tensitdt der Aufklarungsbemiihungen, bis die Menschen ihre Fesseln er-
kennen und zur befreienden, kollektiven Tat schreiten. Problematisch an
diesem zeitdiagnostischen Befund ist zum einen, dass auf seiner Grund-
lage gezielte Teilhabe an Privilegien, bewusstes Einverstindnis mit den
Verhiltnissen oder auch nur das bequeme, habituelle Einrichten in einen
»Notwendigkeitsgeschmack« (Bourdieu) nicht zu denken sind. Die
»Wir«-Formation basiert auf einer fiir universell gehaltenen, blof3 gegen-
wirtig unterdriickten widerstandigen Haltung.” Problematisch ist zum

6 Das Konzept der Existenzweise wird hier im Anschluss an Louis Althus-
sers Uberlegungen zur Materialitit von Ideologie verwendet (vgl. Althus-
ser 1977: 136ff.). Es soll auf der einen Seite ermdglichen, Subjektivie-
rungsweisen, auch kollektive, als konkrete materielle Effekte zu beschrei-
ben, die existieren, ohne dabei auf der anderen Seite essenzialistische All-
tagsvorstellungen zu perpetuieren. Diese kollektiven Subjektivierungswei-
sen sind zudem — trotz aller sonstiger, auch fundamentaler Unterschiede in
den theoretischen Ansitzen, dhnlich wie bei Michel Foucault oder Pierre
Bourdieu — nicht allein auf Repression (Her- und Zurichtung), auch nicht
auf Bewusstsein, Ubereinkunft oder Vertrag gegriindet, sondern — je nach
Ansatz — auf prireflexive Ubereinstimmungen, strukturierte und struktu-
rierende Gewohnheiten, diskursbestimmte Episteme.

7 Es komme, schreibt Holloway (2007: 9), in den letzten zwanzig bis drei-
Big Jahren zu einem »Anwachsen des Kampfes des Tuns gegen die Ar-
beit«. Warum dann aber beispielsweise in Frankreich 2007 ein Kandidat
die Prisidentschaftswahlen mit einer deutlichen und Milieu iibergreifen-
den Mehrheit gewinnen kann, der mit dem Motto »Mehr Arbeiten, um

161

am 14.02.2026, 23:22:01. @]


https://doi.org/10.14361/9783839407875-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENS KASTNER

anderen, dass sich mit dieser Konzeption andere als anti-kapitalistische
Gemeinschaften kaum denken lassen. Dies geht nicht nur aus Holloways
Bestimmung der ideellen, sondern auch aus jenen der materiellen
Grundlagen des »Wir« hervor: Der Fluss des Tuns und damit das kollek-
tive »Wir«, das aus ihm hervorgeht, wird laut Holloway durch den Kapi-
talismus unterbrochen (vgl. Holloway 2002: 47). Der Kapitalismus teilt
Menschen in Besitzer von Mitteln des Tuns, also von Produktionsmit-
teln, und Mittellose und erzeugt objektivierte Subjekte. Sie verlieren laut
Holloway ihre Kollektivitit, ihr aus dem »Fluss des Tuns« gespeistes
»Wir-Sein«. Die kollektive kreative Macht, etwas zu tun (power to do),
wird dadurch zerbrochen und »in ihr Gegenteil verkehrt, in instrumen-
telle Macht« (Holloway 2002: 41).

Die Kampfe um die »Bekriftigung des gesellschaftlichen Flusses
des Tuns, gegen dessen Fragmentierung und Negation« (Holloway
2002: 51) sind also zugleich die Kémpfe um die Befreiung der Subjekti-
vitét von ihrer Objektivierung oder auch die Befreiung des Tuns von der
Arbeit. Paradigmatisch verwirklicht sieht Holloway diese Art von
Kéampfen im zapatistischen Aufstand und den daran anschlieenden so-
zialen Kédmpfen innerhalb und auBlerhalb Mexikos. Das »Wir« aus dem
»Wir sagen [...] nein zum Kapital« (Holloway 2006: 92) ist dabei nicht
ndher bestimmt, es umfasst alle: Da wir (alle) in einer Gesellschaft le-
ben, »die unsere Menschlichkeit negiert« (Holloway 2007: 16), sind wir
im Grunde auch alle potenzielle Rebellinnen und Rebellen. Dabei wen-
det sich das von Subcomandante Marcos tibernommene Motto »Ganz
normale Leute, Rebellinnen und Rebellen« (Holloway 2006: 75) in der
Interpretation Holloways zunédchst gegen leninistische Avantgardekon-
zeptionen, also gegen ein hierarchisches und autoritires Politikmodell
sowie gegen eine teleologische, stufenformige Revolutionsvorstellung,
wird dann aber normativ gewendet. Was also bei Marcos noch als Be-
schreibung dient, um gegen das propagandistische Vorurteil zu argu-
mentieren, nur geschulte und vom Ausland eingeschleuste Kader konn-
ten eine Rebellion beginnen, andere potenziell Aufsténdische ermutigen
und mitziehen, wird bei Holloway entkontextualisiert und zu einer all-
gemeinen Tatsache umgeschrieben.

»Das Nein«, so der wohl entscheidende Auslgser fiir Holloways
normative Wendung, »ist der Anfangspunkt aller Hoffnung« (Holloway
2006: 92). Den von diesem Nein ausgehenden Aufbau »anderer sozialer
Beziehungen« (Holloway 2006: 93) sicht er in Ansédtzen im zapatisti-
schen Aufstand und allen von diesem inspirierten Bewegungen verwirk-

mehr zu verdienen« angetreten war, ldsst sich mit Holloways These nicht
erkléren.

162

am 14.02.2026, 23:22:01. @]


https://doi.org/10.14361/9783839407875-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSCHAFT BEI JOHN HOLLOWAY UND ZYGMUNT BAUMAN

licht. Vom Nein ausgehend, findet hier ein Kampf um Wiirde statt,
»Wiirde und Kapital sind inkompatibel« (Holloway 2006: 97). Wir, be-
findet Holloway in Anlehnung an die zapatistische Parole preguntando
caminamos (»fragend schreiten wir voran«) — ohne zu kldren, von wem
er da spricht —, »wir schreiten mit Wut und fragen mit Leidenschaft«
(Holloway 2006: 99).

Von der postulierten zur planetarischen
Gemeinschaft? Die Neotribes bei Zygmunt
Bauman

Diesem emphatischen Verstindnis des »Wir« bei Holloway steht ein
skeptisches bis ablehnendes bei Zygmunt Bauman gegeniiber. Der bri-
tisch-polnische Soziologe beschreibt denselben Gegenstand, die globali-
sierungskritische Bewegung, als eine gegenwértige »Wir«-Formation,
als »ein schwichliches Pendant zur konzentrierten Macht der multinati-
onalen Konzerne« (H6ller/Bauman 2003: 22). Aber es ist nicht nur diese
Schwiche, von der Baumans Skepsis herriihrt.

Bauman beschreibt in mehreren seiner Biicher das Aufkommen so
genannter Neotribes, imagindrer Gemeinschaften, als Reaktion auf den
Bedeutungsverlust des modernen Nationalstaates.® Dieser hatte auf der
Ebene kultureller Werte den Individuen u. a. als Garant fiir Sicherheit
und Kontinuitit gedient. Postmoderne Lebensformen hingegen — spéter
spricht Bauman (2003) nur noch von »fliichtiger Moderne« statt von
Postmoderne — zeichnen sich durch gesteigerte Kontingenz aus, die zu
einer durch Angste und Schutzbediirfnisse motivierten, ausgedehnten,
»obsessive(n) Suche nach Gemeinschaft« fithrt (Bauman 1995a: 303).
Denn insgeheim angestrebt sei vor allem die »Freude, >im Recht< zu
sein« (Bauman 1995a: 302). Was bei dieser Suche gefunden wird, sind
mehr und mehr postmoderne Gemeinschaften oder Neotribes und immer

8 Indem Bauman diesen Begriff von Benedict Anderson tibernimmt, um ei-
ne dem Nationalstaatsprinzip zuwider laufende Erscheinung zu bezeich-
nen, kiindigt sich bereits eine gewisse Widerspriichlichkeit an. Denn bei
Anderson ist der Prototyp »vorgestellter Gemeinschaften« nicht der Neo-
Stamm, sondern: die moderne Nation. Der vorgestellten fehlt es im Ge-
gensatz zur »klassischen« Gemeinschaft an der Einzigartigkeit der Spra-
che als ihr zentrales und Einheit stiftendes Medium. Die Nation entsteht
historisch laut Anderson u. a. erst dann und da, wo die Vorstellung einer
besonderen, aulerhalb der Welt liegenden, heiligen Schriftsprache als pri-
vilegierter Zugang zu einer ontologischen Wahrheit ihren axiomatischen
Zugriff auf das Denken der Menschen einbiifit (Anderson 1997: 35 und
57), zu Bauman allgemein vgl. Kastner 2000.

163

am 14.02.2026, 23:22:01. @]


https://doi.org/10.14361/9783839407875-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENS KASTNER

weniger der Nationalstaat. Dieser zeitdiagnostische Status von National-
staat und Neotribe, ihre tendenzielle Abfolge, verliert fiir Bauman in den
letzten Jahren zunehmend an Bedeutung: Zum einen betont er in seiner
Beschreibung des gegenwirtigen Nationalstaates, hier in Form des
schwedischen Sozialstaatsmodells, es handele sich keineswegs um »ein
Uberbleibsel aus vergangenen Zeiten, kein Denkmal fiir vergebliche
Hoffnungen und veraltete Visionen« (Bauman 2007: 141). Zum anderen
revidiert er auch konzeptionell den Zusammenhang von Gemeinschaft
und Neotribe in der Gegenwart. Der Sozialstaat sei, so Bauman, »die
moderne Verkorperung der Idee der Gemeinschaft, ihre institutionelle
Verwirklichung in der modernen Form eines abstrakten Kollektivs«
(Bauman 2007: 139). Und zwar fiir die feste, industrielle wie fiir die
flichtige, konsumbasierte Moderne gleichermaBen. Die »Bedeutung des
Sozialstaats liegt in der Konsumgesellschaft genau wie in der Industrie-
gesellschaft darin, die Gesellschaft vor »Kollateralschdaden« zu schiitzen,
die das dominierende Prinzip des sozialen Lebens ohne sozialstaatliche
Uberwachung, Eindimmung und Lenkung verursachen wiirde« (Bau-
man 2007: 141). Es ldsst sich also trefflich dartiber streiten, ob Bauman
eine in sich widerspriichliche Konzeption von Gemeinschaft oder viel-
mehr drei verschiedene vertritt: Neotribe, Nationalstaat und planetari-
sche Gemeinschaft — wobei dann tiber deren Verhiltnis, konzeptionell
und zeitdiagnostisch. gestritten werden miisste.

Im Folgenden geht es vor allem um die beiden, im Kontext von
Baumans Moderne-Kritik entwickelten Gemeinschaftskonzepte: Die
postmoderne, neotribale Gemeinschaft und die planetarische Gemein-
schaft. Bauman beschreibt die Gemeinschaft in der Postmoderne so:

»Die Gemeinschaft — ethnisch, religios, politisch oder sonstwie — wird als un-
heimliche Mischung aus Differenz und Kumpanei gedacht, als eine Einmalig-
keit, fur die man nicht mit Einsamkeit zahlen muB, als eine Kontingenz mit
Waurzeln, als Freiheit mit Sicherheit; ihr Bild, ihre Verlockung sind ebenso wi-
dersinnig wie jene Welt der universalen Ambivalenz, aus der sie — hofft man —
eine Zuflucht bietet« (Bauman 1995a: 301).

Die Neostimme als imaginierte und postulierte Gemeinschaften tiber-
nidhmen jeweils die Hoffnungen darauf, die einzelnen gemeinschaftli-
chen und verschiedenen lokalen Wahrheiten und Gewissheiten zu uni-
verseller Bliite zu fiihren, also die Aufgabe der Zivilisierung zu tiber-
nehmen. Gegeniiber fritheren Gemeinschaften zeichneten sich Gemein-
schaften in der Postmoderne bzw. in der »fliichtigen Moderne« durch ih-

164

am 14.02.2026, 23:22:01. @]


https://doi.org/10.14361/9783839407875-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSCHAFT BEI JOHN HOLLOWAY UND ZYGMUNT BAUMAN

re Kurzlebigkeit und Inkohirenz aus.” Dabei seien sie geprigt von einer
»militanten Intoleranz« (Bauman 1995c: 76), die letztlich aus diesen
Konstitutionsbedingungen entstiinde. Es gebe fiir sie keine Grenze an
Grausamkeit und Unterdriickung. Vor allem zwei Zusammenhéinge kop-
peln die Neostimme an Gewalt. Erstens mache der kulturelle Kontext
der Postmoderne offentliche Aufmerksamkeit zur umkampften Ressour-
ce, was wiederum zur Reformulierung des kartesianischen Cogito in ein
»Ich werde wahrgenommen, also bin ich«« (Bauman 1996b: 59) miinde.
Im Kampf um Aufmerksamkeit sei jedes Mittel Recht, je lauter und bru-
taler, desto Erfolg versprechender. Zweitens sind die Neostimme laut
Bauman im Gegensatz zu ihren traditionellen Vorbildern durch die Art
und Weise ihrer Existenz schon gewaltanfillig. Allein durch ihren blof
postulierten Status seien sie darauf angewiesen, empfindlich auf Infrage-
stellungen oder Angriffe von Auflen zu reagieren und ihre potentiellen
Mitglieder gefiigig zu machen."

Nicht nur, dass Bauman offen ldsst, wie sonst, auler »postuliert«,
eine Gemeinschaft denkbar ist, er setzt die Neostimme beziiglich ihrer
Innenwirkung mit Sekten und hinsichtlich ihrer Auenwirkung mit Na-
zis gleich (vgl. Bauman 1996b: 60) — und das, obwohl er zuvor ein-
rdumt, soziale Bewegungen hitten mit Kraftfahrzeugen gemeinsam, dass
die Art des antreibenden Kraftstoffes nichts mit der Richtung zu tun ha-

9 »Gemeinschaften gibt es in allen Formen und Farben, aber wenn man sie
entlang der Weberschen Achse zwischen >leichten Mantel< und >eisernen
Kifig« anordnet, dann landen alle bemerkenswert nahe am ersten Pol«
(Bauman 2003: 199).

10 Die automatische Verkniipfung von Neostdmmen und gewaltsamem Han-
deln ist in sich widerspriichlich — aber kennzeichnend fiir die allgemeine
Verwendung der Begriffe bei Bauman wie auch fiir das Verhéltnis zwi-
schen Moderne und Postmoderne: Einerseits gelten die Neostimme als
postmoderne Triger eines aus der Moderne tradierten Phidnomens (Ge-
walt). Als Triger losen sie den Staat ab. Andererseits wird das Phanomen
selber als grundsétzlich verdndert, als gebrochen und eben postmodern be-
schrieben. Als Phianomen ist Gewalt nicht mehr an den »Staat-als-Triger<
gebunden. Indem aber Bauman in seiner Beschreibung Neostimme an
Gewalt bindet, vernachléssigt er immer entweder den Bruch oder die Tra-
dition. Den Bruch zu vernachldssigen, heifit z. B., zu tibersehen, dass sek-
tenshnliche Gemeinschaften weder auf die verniinftige Ubereinkunft bau-
en, wenn sie gewalttdtig agieren, noch iiber die Ressourcen und Macht
verfiigen, die sie mit den Nazis vergleichbar macht. Den Bruch zu ver-
nachldssigen heif3it aber auch, zu iibergehen, dass Aufmerksamkeit auch
anders als tiber Gewalt erlangt werden kann. Die Tradition zu vernachls-
sigen, heiflt, die aktuelle Wirkung des staatlichen Gewaltmonopols zu ver-
harmlosen, indem es mit den Artikulationsformen von Gruppen gleichge-
setzt wird.

165

am 14.02.2026, 23:22:01. @]


https://doi.org/10.14361/9783839407875-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENS KASTNER

be, in die der Wagen rollt (vgl. Bauman 1996b: 59)."" Auch mit der Be-
hauptung, die »schonungsloseste und morderischste Unterdriickung in-
dividueller Autonomie [werde ...] heutzutage im Namen der Menschen-
rechte begangen, enteignet und kollektiviert als >Minderheitenrechte<«
(Bauman 1995c: 76), reiht sich Bauman in die Positionen der Neuen
Rechten ein. Denn dies ist eindeutig eine in der konservativen europii-
schen Publizistik verbreitete Denkfigur: Die Minderheiten missbrauch-
ten die Giite des zivilisatorischen Universalismus und sein Gastrecht,
bedrohten kulturelle Werte und zersplitterten Kulturgiiter und Gesell-
schaften.'” Etwas vorsichtiger formuliert es Bauman in seiner (abgren-

11 Auch Birgit Rommelspacher macht darauf aufmerksam, dass Bauman an
dieser Stelle nichts Geringeres tut »als die Ideologien der verschiedensten
sozialen und politischen Bewegungen mit den Nazis gleichzusetzen«
(Rommelspacher 1997: 261). Zu einer solchen Position kénne er nur ge-
langen, so Rommelspacher, indem Bauman die ganze Diskussion um das
Problem der Verabsolutierung von Differenz ignoriere. Das ist umso er-
staunlicher, als Bauman sich selbst inmitten dieses Problemfeldes bewegt.
Denn neben der pauschalen Ablehnung differenzpolitischer Ansdtze macht
er sich an anderer Stelle selbst zum Verteidiger der (kulturellen) Diffe-
renz, indem er die homogenisierenden Praxen des modernen National-
staats kritisiert (Bauman 1995a: 133ft.).

12 Dies ist durchaus nicht die einzige Stelle, an der Bauman sich in Antife-
minismus iibt. Auch in seiner Besprechung von Foucaults Sexualitdit und
Wahrheit I vertritt er Positionen, die sich in solche des antifeministischen
Backlashs problemlos eingliedern lassen. Bauman interpretiert die — von
ihm mit Anfithrungszeichen versehenen — Kampagnen gegen »Vergewal-
tigung in der Ehe« und gegen »sexuellen Miflbrauch von Kindern« als
(postmoderne) Form der Kontrolle und der Organisation des sozialen
Raumes, die Foucaults (moderne) Ordnungsfabriken abgelost hitten (vgl.
Bauman 1999: 261ff.). Durch die feministischen Kampagnen wiirde ein
soziales Klima geschaffen, das durch Misstrauen und Verdachtigungen der
Schwichung menschlicher Bindung diene. Damit iibernimmt Bauman die
Stellungnahmen konservativer FamilienpolitikerInnen, die »Bindung« als
mit family values positiv auffiillbare, neutrale Kategorie fassen, statt als
soziale Machtbeziehung. »Bindung« als solche positiv zu werten bedeutet
gerade in Bezug auf die Geschlechterverhiltnisse ein Ausklammern sozia-
ler Ungleichheiten. Bauman beteiligt sich an dieser Ausklammerung, in-
dem er in bester Altherrenmanier gegen feministische Politik polemisiert:
»Komplimente iiber Schonheit und Charme einer Arbeitskollegin zu ma-
chen wird heute in der Regel als sexuelle Provokation gebilligt, und das
Angebot einer Tasse Kaffee gilt bereits als sexuelle Beléstigung. [...] Die
Folge von alledem ist die rasche Auszehrung zwischenmenschlicher Be-
ziehungen, die aller Intimitdt und Emotionalitdt entkleidet werden, und das
Dahinwelken des Wunsches, tiberhaupt noch Beziehungen einzugehen und
zu pflegen« (Bauman 1999: 262). Der Gipfel des Baumanschen Antifemi-
nismus ist aber wohl Baumans Einschidtzung im Kontext postmoderner
Gewaltverhiltnisse, das Eigentum der Frau an ihrem Ko6rper diene dazu,
einem anderen menschlichen Wesen das Recht auf Leben zu verweigern,

166

am 14.02.2026, 23:22:01. @]


https://doi.org/10.14361/9783839407875-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSCHAFT BEI JOHN HOLLOWAY UND ZYGMUNT BAUMAN

zenden) Auseinandersetzung mit dem Kommunitarismus, »maoglicherwei-
se [Hervorh. J. K.] wird Gewalt nur >dereguliert¢, sickert von der Hohe
des Staates hinab auf die Ebene der (neotribalen) Gemeinschaft« (Bau-
man 2003: 226)."

Insgesamt formuliert Bauman eine deutlich negative Wertung von
Gemeinschaft bzw. Neotribes, die er als »Produkt und Bedingung
zugleich« (Bauman 1996a: 658) der Globalisierung der Markte und der
Privatisierungsoffensiven beschreibt. Die Beurteilung wiederum hingt
oft davon ab, was genau er unter Neotribe versteht, eine Bestimmung,
die von der feministischen oder der »Bewegung der Schwarzen« (Bau-
man 1995b: 233) bis hin zu »schwache(n) Staaten« (Bauman 1996a:
657)14 reicht. Gemeinsam ist diesen Neotribes allerdings, dass sie letzt-
lich ein Dilemma der Moderne reproduzieren: Obgleich ein postmoder-
nes Phianomen, fiihre die Suche nach Gemeinschaft — analog zur moder-
nen Suche nach Universalitdt — nur zum Gegenteil dessen, was intendiert
war (Zersplitterung statt Zusammenhalt, Angst statt Sicherheit etc.)."

weshalb Abtreibung als Teil eines »Holocaust neuen Stils« (Bauman
1996b: 63) zu werten sei.

13 Zeitdiagnostisch wire hier auch die nach wie vor wirkméchtige Identifi-
zierungspolitik des Nationalstaates einzuwenden (vgl. auch Kastner 2005).
SchlieBlich sind es beispielsweise nicht Gemeinschafts-, sondern immer
noch Staatsgrenzen, an deren Ubertretung Menschen massenhaft und ge-
waltsam gehindert werden. Wihrend Bauman, anders als in seinen frithe-
ren Schriften, die Migrationspolitiken nicht mehr als Indiz dafiir auffasst,
dass der Nationalstaat seine wesentlichen Funktionen nicht eingebiifit hat
(vgl. Bauman/Kastner 2006: 533), bleibt Holloway diesbeziiglich eindeu-
tig: »In den letzten sechs Monaten wurden 856.000 Mexikaner an der
Grenze zu den Vereinigten Staaten verhaftet. Das ist Identifikation, Defi-
nition, Klassifikation im groBen Stil« (Holloway 2002: 91

14 Zwar unterscheidet er an einer Stelle zwischen Gemeinschaft als Konzept
einerseits und als »integrierte soziale Korperschaft« (Bauman 1995a:303)
andererseits. Diese Unterscheidung bleibt allerdings ohne empirischen oder
theoretischen Belang. Zeitdiagnostisch heif3it es im Hinblick auf Gemein-
schaften in der »fliichtigen Moderne« spéter allerdings: »Alle diese Ge-
meinschaften sind weniger reale als postulierte Gemeinschaften, weniger
Realitit als Projekt« (Bauman 2003: 199).

15 Im Gegensatz zu antiken Stdmmen ist aufgrund der eher konzeptuellen als
real-korperschaftlichen Struktur eine Umwandlung von Schicksalsgemein-
schaft in Gemeinschaft des Geschicks zwar moglich, dennoch verwandelt
sich letztlich, so Bauman, »die Suche nach Gemeinschaft [...] in ein um-
fassendes Hindernis fiir ihre Entstehung« (Bauman 1995a: 306). Die »Ge-
meinschaft der Herausgeputzten« (Bauman 2003: 233ff.), die sich blo8 zu
einem Anlass eines Codes bediene wie die BesucherInnen einer Theater-
vorstellung ihrer Kleidung, »hat ferner den Effekt, die Entstehung »wirkli-
cher< (d. h. umfassender und dauerhafter) Gemeinschaften zu verhindern«
(Bauman 2003: 235). Hier wendet Bauman, ohne auf den Zusammenhang
hinzuweisen, speziell feministische Erkenntnisse ins Allgemeine. So ver-

167

am 14.02.2026, 23:22:01. @]


https://doi.org/10.14361/9783839407875-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENS KASTNER

Trotz seiner Kritik am modernen Nationalstaat warnt Bauman vor der
Gemeinschaft als politische Alternative. In Flaneure, Spieler und Tou-
risten (1997) beschreibt er die wesentlichen Ziige postmoderner Bezie-
hungen als durch »ihre Bruchstiickhaftigkeit und Diskontinuitét, die En-
ge ihres Blickwinkels und ihrer Ziele, die seichte Oberflachlichkeit des
Kontakts« (Bauman 1997: 168) gekennzeichnet. Als Strategie zur Uber-
windung dieser von Bauman durchweg negativ bewerteten Beziehungs-
attribute seien die Neostimme nur scheinbar geeignet (vgl. Bauman
1997: 124). Der als abgewirtschaftet analysierte Nationalstaat, der in der
Postmoderne seine wesentlichen Aufgabe der Ordnungsstiftung verliert,
wird damit, wie schon in Postmoderne Ethik (1995¢), immer noch den
kommunalen oder transnationalen, moglicherweise an Identitéten ent-
lang organisierten Gemeinschaften normativ vorgezogen.

Im Gegensatz zu seiner pauschalen Verurteilung jeglichen Gemein-
schaftskonzeptes unterscheidet er in Unbehagen in der Postmoderne
(1999) scharf zwischen religioser und politischer Gemeinschaft. Dabei
wird einerseits mit der Beschreibung von »religiosem Fundamentalis-
mus« als eine Form des Phdnomens Neotribalismus diesem eine dritte
konkretere Bedeutung gegeben (Bauman 1999: 323ff.)) — neben den
»schwachen Staaten« und den sozialen Bewegungen. Andererseits macht
Bauman sich fiir die politische Gemeinschaft stark. Weil individuelle
Freiheit nicht durch individuelle Anstrengung zu erlangen ist, so Bau-
man, muss deren Moglichkeit als gemeinschaftliche Aufgabe betrachtet
werden. Diese Aufgabe wiederum konnen freie Individuen »nur gemein-
schaftlich und tiber ihre gemeinsamen Errungenschaften angehen [...]J«
(Bauman 1999: 367). Die politische Gemeinschaft sei dann, und in An-
lehnung an Chantal Mouffe, nicht als empirische Bezugsgroflie zu ver-
stehen, sondern als diskursive Oberfliche, die nie zu verwirklichen, aber
immer als Handlungsmatrix zur Stelle ist.

Einen positiv besetzten, transnationalen Begriff von Gemeinschaft
entwickelt Bauman schlie8lich im Kontext seiner Auseinandersetzung
mit globaler sozialer Ungleichheit.'® Dabei entwirft er eine geradezu

trat bereits Judith Butler in diesem Kontext die These, »dal3 jeder Versuch,
der der Kategorie »Frauen< einen universellen oder spezifischen Gehalt zu-
weist und dabei voraussetzt, daBl eine solche vorgéngige Garantie der Soli-
daritét erforderlich ist, zwangslaufig eine Zersplittterung hervorrufen wird.
Die >Identitdt< als Ausgangspunkt kann niemals den festigenden Grund ei-
ner politischen feministischen Bewegung abgeben« (Butler 1993: 49).

16 Im Interview mit Christian Holler beklagt Bauman die Unverhéltnisma-
Bigkeit der Mittel, die fiir humanitdre Hilfe und jener, die fiir Waffen auf-
gebracht werden, am Beispiel des Irak-Krieges und bilanziert dann allge-
mein: »Zwanzig Prozent der Menschheit besitzt heute 86 Prozent der glo-
balen Reichtiimer (vor zwanzig Jahren waren es >blofi< 76 Prozent), was

168

am 14.02.2026, 23:22:01. @]


https://doi.org/10.14361/9783839407875-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSCHAFT BEI JOHN HOLLOWAY UND ZYGMUNT BAUMAN

iiberraschende Perspektive: »Allen gegenwirtigen und zukiinftigen An-
strengungen muss die Aussicht einer >globalen Gemeinschaft< als ver-
bindlicher Horizont dienen, nach dem sich die Richtigkeit jedes einzel-
nen Schrittes bemisst« (Holler/Bauman 2003: 23). Er kommt dem Hol-
lowayschen »Wir« sehr nahe, indem er betont:

»Die zentrale Frage ist, um wie viel wir damit einer addquaten Reaktion auf
die Tatsache nidher kommen, dass wir voneinander abhidngig und daher auch
fiireinander verantwortlich sind. Ohne die Praxis der Solidaritdt wird dies nicht
gehen, schlieBlich bemisst sich auch die Tragféhigkeit einer Briicke nach der
Stirke ihres schwichsten Pfeilers (und nicht nach dem statistischen Durch-
schnitt aller Briickenpfeiler). Entsprechend sollte auch die Solidaritdt einer
Gemeinschaft am Wohlergehen und an der Wiirde ihrer schwichsten Mitglie-
der gemessen werden« (ebd.).

Nehme man diesen Anspruch als Malstab, konstatiert Bauman, »so sind
wir erschreckend weit vom Horizont einer planetarischen Gemeinschaft
entfernt« (ebd.). Auch wenn die globale Protestbewegung gegen den
Angriff der USA auf den Irak 2003 ein »planetarisches Gemeinschafts-
geflihl« (ebd.) kurzzeitig aufblitzen lieB3.

Gemeinschaft gegen Klassifikation

Wenn die Ansdtze Holloways und Baumans auch nicht allzu viele Ge-
meinsamkeiten aufweisen, so fult beider Argumentation doch auf einem
verbindenden Aspekt: Der am Denken Theodor W. Adornos geschulten
Kritik an der Klassifikation. Dieses anti-klassifikatorische Denken &u-
Bert sich zum einen in den angefiihrten Beispielen, zum anderen in der
Bewertung von Gemeinschaftskonzeptionen, in der sie allerdings zu
kontrédren Schliissen gelangen. »Der Klassenkampf« stelle fiir Holloway,

den drmsten zwanzig Prozent ganze 1,3 Prozent des Reichtums iibrig
lasst« (Holler/Bauman 2003: 23). Angesichts fortdauernder sozialer Un-
gleichheit und wachsender Verteilungskonflikte unter postmodernen Be-
dingungen hatte er auch vorher schon positivere Toéne hinsichtlich der
Gemeinschaft angeschlagen: »Die Umverteilungsforderungen unserer Zeit
sind am hdufigsten darauf gerichtet, Menschenrechte zu gewinnen (ein
Deckname fiir die Autonomie des Subjekts, fir die Wahlfreiheit, die das
Subjekt im postmodernen Lebensraum konstituiert) und werden von Be-
volkerungsgruppen gestellt, denen sie bislang verweigert worden sind«
(Bauman 1995b: 233). Hier nennt er dann konkret die, denen er an anderer
Stelle ohne Eingehen auf materielle Lebensbedingungen »militante Intole-
ranz« vorwirft: Emanzipationsbewegungen unterdriickter Minderheiten
und die feministischen Bewegungen.

169

am 14.02.2026, 23:22:01. @]


https://doi.org/10.14361/9783839407875-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENS KASTNER

so Martin Birkner und Robert Foltin (2006: 117), den »Kampf um das
und gegen das Klassifiziertwerden« dar. Holloway selbst fiihrt aus:

»ldentifikation, Definition, Klassifikation sind sowohl korperliche als auch
geistige Prozesse. Die in den Konzentrationslagern identifizierten, klassifizier-
ten und nummerierten Juden waren nicht blofl Objekte einer Denkiibung. Iden-
tifikation, Definition und Klassifikation ist die Grundlage fiir die physische,
rdumliche und zeitliche Organisation von Armeen, Krankenhdusern, Schulen
und anderen Institutionen, auf deren Kern sich die von Foucault gewihlten
Begriffe Disziplin, die Mikrophysik der Macht, die politische Okonomie des
Details beziehen« (Holloway 2002: 91).

Auch Bauman sieht in der Klassifikation ein wesentliches Moment der
Geschichte der Moderne. Die zentrale Aufgabe, die die Moderne sich
gestellt habe, sei die Herstellung von Ordnung. Unter Ordnung versteht
Bauman Klassifizierung, die entworfene und ausgefiihrte, also kiinstli-
che Ein- und AusschlieBung. Klassifizieren heifle, »der Welt eine Struk-
tur zu geben« (Bauman 1995a: 14). Die »Ordnung« bilde daher den Ar-
chetyp fiir sémtliche Aufgaben, die die Moderne sich gestellt hat, weil
sie die »am wenigsten mogliche unter den unméglichen und die am we-
nigsten entbehrliche unter den unentbehrlichen« (Bauman 1995a: 16) ist.
Gerade dadurch aber werde sie konstituierend, also zur Aufgabe, um die
sich alles dreht. Bauman beschreibt den Kampf gegen jede Form der
Ambivalenz folglich als selbstzerstorerisch und selbsterzeugend zu-
gleich. Die Moderne »ermdglicht sich dadurch selbst, dafi sie sich eine
unmogliche Aufgabe stellt« (Bauman 1995a: 23). Wie Holloway bezieht
auch Bauman sich in dieser Hinsicht auf den Nationalsozialismus und
beschreibt den Holocaust als »einzigartigen, aber signifikanten und zu-
verlassigen Test des latenten Potentials der modernen Gesellschaft«
(Bauman 1994: 25)."

Die von beiden geteilte Ablehnung der Identifizierung fiihrt aber zu
kontriren Konsequenzen im Hinblick auf Gemeinschaften. Wie Bauman
die Neotribes, hilt Holloway das von ihm beschriebene »Wir« fiir ledig-
lich »fliichtig integriert« (Holloway 2002: 123). Wéhrend er darin die
positive Verwirklichung anti-klassifikatorischen Denkens und Handelns
erkennt, lauert fiir Bauman gerade darin die Gefahr und damit die Ursa-
che seiner ablehnenden Haltung. Gerade in der Fliichtigkeit sicht Bau-
man die Schwéche und nicht zuletzt die Anfiélligkeit von postnationalen

17 Die Herstellung von Ordnung ist nach Bauman aber auch zentrales Merk-
mal von »Kultur« und wird von Bauman in dieser Hinsicht durchaus posi-
tiv bewertet, wie Melanie Reddig und Thomas Kron (2007: 402f.) heraus-
stellen.

170

am 14.02.2026, 23:22:01. @]


https://doi.org/10.14361/9783839407875-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSCHAFT BEI JOHN HOLLOWAY UND ZYGMUNT BAUMAN

Gemeinschaften fiir besondere Grausamkeit (nach auflen wie innen) be-
griindet. Ohne solche Prozesse genauer zu beschreiben, legt Bauman na-
he, gerade die offene, nicht eingebettete, bloB3 postulierte Struktur von
Gemeinschaften verleite zu besonderen Vereinheitlichungen nach innen
und Ausschliissen gegeniiber anderen. Holloway hingegen schlieit Ex-
klusionen im Grunde theoretisch aus, weil die offene Struktur des »Wir«
bei ihm prinzipiell alle umfasst. Die Bewertung der AuBenwirkungen
der Gemeinschaft hingt bei beiden direkt mit der Beschreibung der je-
weiligen Konstitutionsbedingungen zusammen. Beide trauen der Ge-
meinschaft letztlich alles zu, allerdings in unterschiedlicher Richtung:
Bauman eine naziméBige, grenzenlose Grausamkeit — weil die Gemein-
schaft postuliert und konstruiert sei; Holloway die Fahigkeit, das Grauen
des Kapitalismus zu beenden — weil die Gemeinschaft nicht postuliert,
sondern selbstverstindlich sei.

Sie vertrauen dabei letztlich auf Gemeinschaftskonzepte, die von so-
zialen, kulturellen und politischen Kontexten absehen und konkrete Exis-
tenzweisen ausklammern: Zwar betont Holloway (2002: 123f.), die Iden-
tifizierung des »Wir« beruhe nicht auf einem Sein, sondern auf dem Tun.
Dieses Tun allerdings ist nicht anders als kollektiv, gut und antikapitalis-
tisch vorzustellen, bevor es dann vom Kapitalismus in seinem Fluss un-
terbrochen wird. Dies dufert sich auch in der Vorstellung, die Rebellion
sei einfach da, verborgen und verdrangt von den Verhéltnissen, aber zu
befreien. Bauman stellt der postulierten immer die »wirkliche« Gemein-
schaft entgegen, die er zwar in Anfithrungszeichen, auf die er aber auch
seine (sehr verhaltene) politische Hoffnung setzt.'® Holloway setzt seine
Hoffnungen in das Konzept des »urbanen Zapatismus« (Holloway 2006:
56ff.). Dieses hatte er im Anschluss an die vielen zivilgesellschaftlichen
Initiativen der Zapatistas entworfen, ohne es allerdings néher auszufiih-
ren. Der »urbane Zapatismus« greift im Wesentlichen jene Abkehr vom

18 In Leben in der Fliichtigen Moderne ist der Triger dieser Hoffnung kurio-
serweise ausgerechnet der Staat. Hatte Bauman den modernen National-
staat in den 1990er Jahren noch als selektierenden Gértner gebrandmarkt,
hélt er ihn nun nicht nur — wie andere TheoretikerInnen angesichts der Be-
drohungen durch den neoliberalen Kapitalismus — fiir den Bewahrer eman-
zipatorischer Errungenschaften. Er macht den Staat nun gar zur »Quelle der
Solidaritit« (Bauman 2007: 138). Bauman betont zwar an anderer Stelle
(Bauman/Kastner 2006: 530f.), der Nationalstaat der stabilen und jener der
fliichtigen Moderne seien zwei verschiedene, letzterer habe eine erhebli-
che Schwichung der »totalitdren Neigung« erfahren. Dennoch bezieht er
sich mit seiner Rede von der »Quelle der Solidaritit« auf die Funktion der
Sicherheit, die zu spenden dem modernen Staat prinzipiell zukomme und
die er, in der neuen Lesart, in seiner stabilen Verfassung eben nur iiber-
trieben habe, wihrend er sie jetzt mit Miihe gegen den neoliberalen Kapi-
talismus aufrecht erhalten konne.

171

am 14.02.2026, 23:22:01. @]


https://doi.org/10.14361/9783839407875-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENS KASTNER

alten, wegen seines Paternalismus héufig kritisierten Verstandnis der So-
lidaritatsarbeit auf, die die Zapatistas formuliert haben. Es geht Hollo-
way also vor allem darum, den Zapatismus als Herausforderung fiir so-
ziale Kampfe an anderen Orten zu begreifen.' Als wenn es nicht schon
in den beispielgebenden globalisierungskritischen Bewegungen enorme
Differenzen gibe, meint Holloway, dieses »Wir« lieBe sich auch noch
verallgemeinern. Holloway sind also die Schwichen des Konzeptes des
»urbanen Zapatismus« vor Augen zu halten, der eben nicht von selbst
die Widerspriiche und Differenzen zwischen so unterschiedlichen Aus-
gangspunkten, Interessen und Forderungen wie jenen von keynesianisti-
schen Staatsbefiirwortern und libertdren StaatsfeindInnen, zwischen na-
tionalen Gewerkschaften und Migrantlnnen-Organisationen, zwischen
klassenorientierten und kulturspezifischen Kémpfen, zwischen Mannern
und Frauen etc. iiberwinden wird. Dass dazu Auseinandersetzungen,
Kéampfe und vielleicht sogar Homogenisierungen nétig sind, hilt Bau-
man wiederum fiir dermaflen verallgemeinerbar, dass er sich von dem
Phédnomen gleich normativ abwendet. Thm ist die Stdrke des »urbanen
Zapatismus« vorzuhalten, die gerade in der postulierten, diversifizierten
und auf die verschiedenen lokalen Situationen zugeschnittenen Form be-
steht. Entscheidend hierbei ist aber der globale Horizont, den Bauman
selbst angesichts der globalen Protestbewegung gegen den Krieg der
USA im Irak 2003 hat aufblitzen sehen. Dort habe es eine »schlagartige
Entdeckung« gegeben, »dass die Menschen dhnliche Hoffnungen und
Angste teilen« (Holler/Bauman 2003: 23). Allerdings wendet er gleich
anschlieBend ein, auch bei dieser im globalisierungskritischen Kontext
zu verortenden Bewegung habe es sich um eine Art Karneval gehandelt,
und »wenn der Karneval vorbei ist, gehen die Leute nach Hause und
kiimmern sich um ihre Alltagsgeschéfte« (Holler/Bauman 2003: 23). Als
»Karnevalsgemeinschaften« (Bauman 2003: 235) bezeichnet Bauman
jene kurzweiligen, auf einen Anlass bezogenen »Gemeinschaften der
Herausgeputzten« oder Neotribes.

Mit seinen Ausfithrungen zu einer globalen Gemeinschaft, deren So-
lidaritdt »am Wohlergehen und an der Wiirde ihrer schwichsten Mit-
glieder gemessen werden« soll, formuliert er eine Ethik bzw. Moral®,
die den sozialdarwinistischen Inhalten der neoliberalen Ideologie dia-
metral entgegensteht. Bauman aktualisiert vielmehr implizit das zapa-

19 Das Konzept des »urbanen Zapatismus« bleibt recht vage. Holloway halt
es da implizit mit Subcomandante Marcos: »Das einzige, was wir vor-
schlugen, war, die Welt zu verdndern; alles andere war Improvisation« (zi-
tiert nach Holloway 2000: 112).

20 Zur Auseinandersetzung um den Gegensatz von Ethik und Moral bei
Bauman vgl. Kastner 2000, Kron 2001, Bauman/Kastner 2006.

172

am 14.02.2026, 23:22:01. @]


https://doi.org/10.14361/9783839407875-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSCHAFT BEI JOHN HOLLOWAY UND ZYGMUNT BAUMAN

tistische Motto »al paso del mas lento« (vgl. Esteva 2005: 25ft.), sich al-
so nach dem oder der Langsamsten zu richten. Auch das Aufgreifen des
Begriffes und Malistabes der Wiirde sind als Parallele zu Holloway und
als Bezugnahme auf den Zapatismus zu werten. Als »postmoderne Gue-
rilla« war die zapatistische Befreiungsbewegung nicht nur deshalb be-
zeichnet worden, weil sie in postmodernen Zeiten den Aufstand begon-
nen hatte, sondern auch, weil sie inhaltlich von essenzialistischen Kon-
zepten abwich. Der gegen den Neoliberalismus, die rassistische Aus-
grenzung und die Armut der ldndlichen Bevélkerung gerichtete Auf-
stand formulierte von Beginn an — vermittelt iiber die Begriffe Wiirde,
Gerechtigkeit, Freiheit, Demokratiec — einen gesamtgesellschaftlichen
Anspruch. Damit zielten die Zapatistas in ihrem Verstindnis von Ge-
meinschaft u. a. auch gegen modernistische Konzepte: Erstens durch-
kreuzten sie die soziologischen Vorstellungen von Gemeinschaft als
Vorstufe zu Gesellschaft wie auch die Hierarchie zwischen »riickstandi-
gem Land« und »fortschrittlicher Stadt«. Zweitens lie8en sie sich in ih-
ren Selbstdarstellungen weder auf eine Guerilla guevaristischen Typs
mit avantgardistischem Anspruch, noch auf einen an ethnischen Krite-
rien entlang organisierten Indianeraufstand reduzieren. Trotz gelegentli-
cher Fokussierung ihrer Kémpfe auf indigene Rechte und Kultur haben
die Zapatistas auf verschiedenen Ebenen deutlich gemacht, dass ihr
Kampf nicht nur um die Integration der als Indigen ausgegrenzten ge-
fithrt wird, sondern alle Marginalisierten und solche umfasst, die sich
ihnen zugehorig fiihlen.”' Im diesem Kontext ist schlieBlich auch das
Konzept des »urbanen Zapatismus« entstanden (vgl. Holloway 2006:
56ft.)

Da sich das »Wir« nicht aus nachlassender Repression oder rein ver-
standesméfBiger Einsicht in die Produktionsbedingungen ergibt oder an-
derswo »wirklich« vorhanden ist oder war, sondern immer postuliert,
konstruiert, hergestellt werden muss, ist schlie8lich, so das Fazit dieser
Ausfiihrungen, gar nichts anderes wiinschenswert als jenes schlagartige
Aufblitzen, das Bauman angesichts der Antikriegs-Proteste gesehen hat-
te. Und sofern es sich tatsdchlich gegen soziale Ungleichheit und kultu-
relle Exklusionen richtet, kann es gar nicht haufig genug auftreten. Denn
zum einen wire jeder Versuch der Proklamation oder Herstellung einer
dauerhaften, stabilen, kohdrenten Gemeinschaft kaum ohne Homogeni-
sierungen und Vernichtung des Differenten zu denken. Und zum ande-
ren scheint es angesichts universeller Kontingenz auch niederschmet-
terndere Perspektiven zu geben als die einer »Freundschaft als Alterna-

21 Zum Zapatismus allgemein vgl. Kerkeling 2006, zur Bedeutung der ge-
genseitigen Bezugnahmen vgl. in diskurstheoretischer Hinsicht Huff-
schmid 2004, im Hinblick auf soziale Bewegungsforschung Kastner 2004.

173

am 14.02.2026, 23:22:01. @]


https://doi.org/10.14361/9783839407875-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENS KASTNER

tive zur Irrenanstalt« (Bauman 1995a: 300) mit globalem Solidarititsan-
spruch.

Literatur

Althusser, Louis (1977): »Ideologie und ideologische Staatsapparate«.
In: ders.: Ideologie und ideologische Staatsapparate, Hamburg/West-
berlin: VSA, S. 108-153.

Anderson, Benedict (1997): »Kulturelle Wurzeln«. In: Elisabeth Bron-
fen/Benjamin Marius /Thesere Steffen (Hg.): Hybride Kulturen. Bei-
trige zur anglo-amerikanischen Multikulturalismusdebatte, Ziirich:
Stauffenburg, S. 31-58.

Bauman, Zygmunt (1994): Dialektik der Ordnung. Die Moderne und der
Holocaust. 2. Aufl., Hamburg: Européische Verlagsanstalt.

Bauman, Zygmunt (1995a): Moderne und Ambivalenz. Das Ende der
Eindeutigkeit, Frankfurt/M.: Fischer.

Bauman, Zygmunt (1995b): Ansichten der Postmoderne, Hamburg/Ber-
lin: Argument.

Bauman, Zygmunt (1995c): Postmoderne Ethik, Hamburg: Hamburger
Edition.

Bauman, Zygmunt (1996a): »Glokalisierung oder Was fiir die einen
Globalisierung, ist fiir die anderen Lokalisierung«. Das Argument
217, S. 653-664.

Bauman, Zygmunt (1996b): »Gewalt — modern und postmodern«. In:
Max Miller/Hans-Georg Soeffner (Hg.): Modernitdt und Barbarei.
Soziologische Zeitdiagnose am Ende des 20. Jahrhunderts, Frank-
furt/M.: Suhrkamp, S. 36-67.

Bauman, Zygmunt (1997): Flaneure, Spieler und Touristen. Essays zu
postmodernen Lebensformen, Hamburg: Hamburger Edition.

Bauman, Zygmunt (1999): Unbehagen in der Postmoderne, Hamburg:
Hamburger Edition.

Bauman, Zygmunt (2003): Fliichtige Moderne, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Bauman, Zygmunt (2006): »Staat, Markt und »life politics< im Zeitalter
der Globalisierung«. Gesprich mit Jens Kastner. Das Argument 267,
S. 530-535.

Bauman, Zygmunt (2007): Leben in der Fliichtigen Moderne, Frank-
furt/M.: Suhrkamp.

Butler, Judith (1993): »Kontingente Grundlagen. Der Feminismus und
die Frage der »Postmoderne««. In: Seyla Benhabib [u. a.] (Hg.): Der
Streit um Differenz. Feminismus und Postmoderne in der Gegen-
wart, Frankfurt/M.: Fischer, S. 31-59.

174

am 14.02.2026, 23:22:01. @]


https://doi.org/10.14361/9783839407875-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSCHAFT BEI JOHN HOLLOWAY UND ZYGMUNT BAUMAN

Birkner, Martin/Foltin, Robert (2006): (Post-)Operaismus. Von der Ar-
beiterautonomie zur Multitude. Geschichte und Gegenwart, Theorie
und Praxis. Eine Einfiihrung, Stuttgart: Schmetterling.

Esteva, Gustavo (2005): Celebracion del Zapatismo, Oaxaca: Ediciones
Basta.

Holler, Christian (2003): »Globaler Porzellanladen. Interview mit dem
Soziologen Zygmunt Bauman {iiber gesellschaftliche und kulturelle
Umbriiche im Zuge verstdrkter Globalisierungsprozesse«. Springe-
rin. Hefte fir Gegenwartskunst 2, S. 18-23.

Holloway, John (2000): »Der Aufstand der Wiirde. Zum Revolutions-
verstindnis der Zapatistas«. In: Ulrich Brand/Ana Esther Cecefia
(Hg): Reflexionen einer Rebellion. »Chiapas« und ein anderes Poli-
tikverstandnis, Miinster: Westfélisches Dampfboot, S. 110-135.

Holloway, John (2002): Die Welt verdndern, ohne die Macht zu iiber-
nehmen, Miinster: Westfilisches Dampfboot.

Holloway, John (2003): »Die Welt verdndern, ohne die Macht zu er-
obern.« Ein Interview mit John Holloway, von Edo Schmidt. gras-
wurzelrevolution 283, S. 1 und S. 6.

Holloway, John (2004): »Authoren, den Kapitalismus zu machen«.
grundrisse 11, S. 6-11.

Holloway, John (2005): »Die Welt verdndern, ohne die Macht zu iiber-
nehmen«. Kurswechsel 1, S. 35-38.

Holloway, John (2006): Die Zwei Zeiten der Revolution. Wiirde, Macht
und die Politik der Zapatistas, Wien: Turia + Kant.

Holloway, John (2007): »Thompson und die Zersetzung der abstrakten
Zeit«. In: ders./Edward P. Thompson: Blauer Montag. Uber Zeit und
Arbeitsdisziplin, Hamburg: Edition Nautilus, S. 5-17.

Huffschmid, Anne (2004): Diskursguerilla: Wortergreifung und Wider-
sinn. Die Zapatistas im Spiegel der mexikanischen und internationa-
len Offentlichkeit, Heidelberg: Synchron Wissenschaftsverlag.

Kastner, Jens (2000): Politik und Postmoderne. Libertire Aspekte in der
Soziologie Zygmunt Baumans, Miinster: Unrast.

Kastner, Jens (2004): »Zapatismus und Transnationalisierung. Anmer-
kungen zur Relevanz zapatistischer Politik fiir die Bewegungsfor-
schung«. In: Olaf Kaltmeier/Jens Kastner/Elisabeth Tuider (Hg.):
Neoliberalismus — Autonomie — Widerstand. Soziale Bewegungen in
Lateinamerika, Miinster: Westfélisches Dampfboot, S. 251-275.

Kastner, Jens (2005): »Staat und kulturelle Produktion. Ethnizitét als
symbolische Klassifikation und gewaltgenerierte Existenzweise«. In:
Michael Schultze/Jérg Meyer/Britta Krause/Dietmar Fricke (Hg.):
Diskurse der Gewalt — Gewalt der Diskurse, Frankfurt/M./New York
[u.a.]: Peter Lang, S. 113-126.

175

am 14.02.2026, 23:22:01. @]


https://doi.org/10.14361/9783839407875-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENS KASTNER

Kastner, Jens (2006): »Rebellion, Revolte und Revolution tiberdenken.
Kritische Einleitung in die zapatistisch inspirierte Theorie John Hol-
loways«. In: Holloway 2006, S. 7-35.

Kerkeling, Luz (2006): La Lucha Sigue! Der Kampf geht weiter! EZLN
— Ursachen und Entwicklungen des zapatistischen Aufstands. 2. erw.
Aufl, Miinster: Unrast.

KoBler, Reinhart/Wienold, Hanns (2001): Gesellschaft bei Marx, Miins-
ter: Westfilisches Dampfboot.

Kron, Thomas (2001): Moralische Individualitit. Eine Kritik der post-
modernen Ethik von Zygmunt Bauman und ihrer soziologischen
Implikationen fiir eine soziale Ordnung durch Individualisierung,
Opladen: Leske + Budrich.

Poulantzas, Nicos (2002): Staatstheorie. Politischer Uberbau, Ideologie,
Autoritédrer Etatismus, Hamburg: VSA.

Reddig, Melanie/Kron, Thomas (2007): »Die Kultur der Gegenwart bei
Zygmunt Bauman«. In: Matthias Junge/Thomas Kron (Hg.): Zyg-
munt Bauman. Soziologie zwischen Postmoderne, Ethik und Gegen-
wartsdiagnose. 2. erw. Aufl.,, Wiesbaden: Verlag flir Sozialwissen-
schaften, S. 401-425.

Rommelspacher, Birgit (1997): »Die postmoderne Fassung einer anti-
modernen Ethik«. Soziologische Revue, 20 (3), S. 259-264.

176

am 14.02.2026, 23:22:01. @]


https://doi.org/10.14361/9783839407875-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

