Erasmus oder der verpasste Wille zur Reinheit

An seiner Darstellung der Renaissance zeigt sich, wie Foucault die Verleugnung von 6f-
fentlicher Reprisentation nicht als Produktion von autorhaften Reprisentation verste-
hen kann. Das wird an seiner Erwihnung von Erasmus von Rotterdam deutlich, weil der
Sex eine Vitalitit von unten sei, deren Ereignishaftigkeit dann erst spiter durch Autoren
normalisierenden Diskurs offentlich diszipliniert werde: »Kein Padagoge des 17. Jahr-
hunderts hitte mehr 6ffentlich - wie Erasmus in seinen Dialogen — seinen Schiiler in der
Wahl einer guten Prostituierten unterwiesen.« Im17. Jahrhundert soll sich laut Foucault,
die Ehe als Normalisierung durchgesetzt haben, was Erasmus noch nicht kennt. Foucault
meint nun wohl den Dialog Adolescentis et Scorti (dt.: Der Jiingling und die Prostituierte). Im
besagten Dialog geht es vielmehr darum, dass ein von Erasmus bekehrter junger Mann
zukiinftig dem Sex mit einer Prostituierten nicht nur entsagt, sondern auch die Prosti-
tuierte dazu bekehren trachtet, ihren illegitimen Beruf aufzugeben. Keineswegs geht es
um die Unterweisung zur Wahl guten Sexes mit einer Prostituierten in der Offentlichkeit
fiir den jungen Mann, was Foucault hineinfantasiert: Ein weiterer Hinweis darauf, dass
die Renaissance fiir Foucaults Geschichtskonstruktion ein dunkler Planet war. Von einer
Wahl der guten Prostituierten bei Erasmus fehlt jede Spur, wiewohl es am Ende um die
Ehe als Ausdruck deslegitimen Sex durchaus geht, was zumindest anzeigt, dass Sex zwar
sehr wohl Thema einer kontrollierten Reinheitsforderung schon vor dem 17. Jahrhundert
ist, aber keinesfalls die Beratung zur guten Wahl einer Prostituierten.

Ihr Kérper, so belehrt der junge >Schiiler< von Erasmus die Prostituierte, werde wie
eine Kloake benutzt und wenn sie nicht achtgebe, habe sie bald die spanischen Pocken.
Jene Minner, die sie selbst als ihre schlimmsten Feinde ansihe, wiirden sich daran er-
freuen, dass sie dann ihren Beruf als eine gedchtete Kupplerin fortfithre. Was aber for-
dert dieser Diskurs und was belehrt dieser von Erasmus geschriebene Dialog, nach dem
der junge Mann im Tornister eine Schrift des als Ketzer bezeichneten Erasmus trigt?
Vielmehr wird nicht der Sex des jungen Mannes, sondern ein Begehren der Prostituier-
ten nach Geld abgewendet, das in der Tat zu einem gegeniiber Sex hoheren, weil reineren
Begehren gefithrt werden soll, das auch fiir den Sex gilt und den im Tornister des jungen
Mannes befindlichen Ketzer Erasmus als bessere, weil reinere Autoritit ausweisen soll.
Es geht um die Differenz von Hiresie und Orthodoxie bzw. der Bildung einer reinen Au-
toritit wie in der Differenz von institutionellem Priester und Prophet bei Weber.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-016 - am 14.02.2026, 17:35:39. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.14361/9783839476512-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

106

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

Was das Hineinfantasieren Foucaults betrifft, so diirfte dies auf ein fast reading des
Lesens zuriickzufithren sein, das ihn Erasmus leichter in seiner Theorie einer unsicht-
baren Macht von unten einpassen lisst: Der junge Mann fordert nimlich das Geheim-
nis und das komplette Abdunkeln fiir den Diskurs mit der Prostituierten, was zunichst
nach gutem Sex aussehen mag. Glaubt die Prostituierte in dem Dialog daher, dass es nun
demjungen, inzwischen durch die Lektiire von Erasmus fromm gewordenen Mann pein-
lich sei, beim Sex mit einer Prostituierten erwischt zu werden, weil er duflerst penetrant
darauf besteht, dass auch noch die letzten Ritzen abgedichtet sein sollten, denkt sie ihn
schlieRlich mit seiner eigenen neuen Einstellung ernst zu nehmen, dass Gott doch ohne-
hin alles sehe, um somit doch noch zu ihrem Geschift im geheimen Raum zu kommen.
Aber nicht deswegen will der junge, den Sex mit einer Prosituierten ablehnende Mann
die komplette liickenlose Abdunkelung fiir seine auf Berithrung verzichtende, geheime
Beichte: Losgeldst von sozialer Beobachtung und sozialem Zwang zum Gestindnis ist
man in seiner ganzen Existenz erst Gott so nahe, dass jede Liige vor der Gesellschaft als
Legitimation keinen Sinn mehr macht. Und dies soll als Begehren nach Reinheit auch fiir
eine durch Schrift ungebildete Prostituierte als hoheres Begehren durch eine absolut ge-
heime Beichte installiert werden. Der den Ketzer Erasmus im Tornister aufbewahrende
junge Mann hat kein Problem damit, zur untersten sozialen Schicht einer Prostituierten
zu gehen, weil es thm nicht um Geld und Sex, sondern eine reine Autoritit geht, welche
der von den legitimen Autorititen der katholischen Religion bezeichneten Ketzer Eras-
mus als Avantgardist der Reinheit gegeniiber den traditionellen Priestern zeigen soll.

Die von Erasmus zum Sprechen im Dialog gebrachte Prostituierte gesteht, dass sie
den im urbanen Raum angesiedelten Franziskanermoénchen immer wieder Geld spen-
de, aber nicht etwa, weil sie eine besonders fromme Christin sein wolle, sondern weil die
franziskanischen Bettelmonche ihre besten Kunden seien. Die Franziskaner, ein defini-
tiv urbaner und inzwischen orthodoxer Orden, der nicht die Ferne zur Welt sucht, weil
nun mal Betteln auf dem abgeschiedenen Land keinen Sinn macht, nutzt laut Erasmus
die Nihe der Stadt fiir ihr privilegiertes Geheimnis hinter Mauern aus, um die Prositu-
ierte als Geheimnistrigerin fiir ihr Begehren zu nutzen, das sich in der Offentlichkeit
nicht zeigen darf: Geheimnis der Ordensmauern bringt also in der Offentlichkeit unrei-
ne Autorititen hervor, die sich nicht zeigen. Der von diesen Kldstern aus gesehene Ket-
zer Erasmus stellt sich vielmehr als eine wesentlich legitimere Autoritit durch Reinheit
vor sozialer Anerkennung dar, weil er die Beichte geheim, geschiitzt vor Offentlichkeit
abhilt, aber daher auch die Reinheit in der Offentlichkeit wahrt, die sich als schweigen-
de Autoritit zeigen lassen kann. Es geht also nicht einfach um eine unkontrollierbares
diskontinuierliches Unten, das spiter dann als zu kontrollierende Norm in den Diskurs
aufgenommen wird. Die Anerkennung von unten wird durch Autorschaft von oben pro-
duziert. Nimmt man es ernst, dass Macht des Autors mit seiner Unsichtbarkeit wie der
Offentlichkeit zugleich produktiv wird, dann kann man Machtproduktion weder als von
unten kommend noch als unsichtbar bezeichnen.

Erasmus wihlt bewusst einen jungen Mann als seinen Anhinger im Text aus, damit
deutlich wird, dass er nicht eine Autoritit ist, die wegen eines biologischen Alters den Sex
verweigert. In dem Dialog von Erasmus geht es also definitiv nicht vorrangig um besse-
ren Sex fir den jungen Mann, sondern um die Etablierung eines neuen Begehrens nach
Reinheit einer Autoritit, das in seiner Art der Abstraktion von sozialer Anerkennung bes-

https://dol.org/10.14361/9783839476512-016 - am 14.02.2026, 17:35:39. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.14361/9783839476512-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Erasmus oder der verpasste Wille zur Reinheit

ser die Reinheit in der Offentlichkeit vermittelt. Das Begehren nach einer Beichte und
nach Diskurs wird hier vom Begehren nach reiner Autoritit angefiihre, die sich sogar der
untersten Kategorie einer Prostituierten annimmt. Nicht der Sex ist der Anfiihrer aller
Begehren, sondern umgekehrt das Begehren nach einer von Statusriten situativ gelds-
ten Autoritit wird zur Grundlage eines neuen Begehrens nach dieser Autoritit des damit
reinen Gesetzes auch im Sex. Insofern spielt nicht nur die Disziplinierung von sexuellem
Begehren schon hier ihre Rolle. Diese ist hingegen erstens nur eine Seite des Begehrens
und wird zweitens vielmehr von einem anderen Begehren zur Disziplin angefithrt. Die
Ethnologin Douglas wiirde in diesem Diskurs wohl eher den Ubergang von einer Gesell-
schaft der sozialen Schande vor Anderen zu einer der selbststindigen Gewissensubjekti-
vitit durch neue subjektivierende Technik der Reinigung annehmen, in der private und
offentliche Reinigung synchronisiert werden. Es gibt also auch keine Psyche der Macht
vor aller sozialen Produktion, weil die Abstraktion von sozialer Anerkennung in der Au-
toritit der Beichte selbst mit Anerkennung fiir diese Autoritit synchronisiert wird. Im
Vergleich mit vorindustriellen Stammeskulturen, wie es Douglas in ihrem Beispiel der
Pygmien beschreibt, existiert der privatisierende Riickzug aus der Offentlichkeit nicht
erst im protestantischen Christentum, was immer wieder filschlich als rationale Ent-
auratisierung gegeniiber dem Katholizismus beschrieben wird. Sie macht vielmehr die
Synchronie von reinigender Entritualisierung zu einer neuen Ritualisierung an Reinheit
durch im monotheistischen Christentum mit Schrift namhaft. Freilich verrechnet sie
dies selbst noch auf den Protestantismus und seine Entauratisierung von Theater und
Riten, wihrend sie vielmehr damit den Schliissel gegen Weber in der Hand hilt, indem
damit auch im quattrocento schon der koloniale Aufstieg mit Schrift gezeigt werden kann.
Aber sie hatte noch nicht die Theorie der Habitualisierung von Bourdieu zu Verfiigung
zur Zeit, als sie ihre Theorie schrieb. Und Bourdieu hat das Thema der Schrift zwar an-
gegangen, als er mit Panofsky 1968 die Habitualisierung durch Schrift in scholastischen
Schreibstuben als Mittel der Ubertragung auf die aphone Schrift einer Architektur der
Gotik beim Abt Suger zum ersten Mal fasste.! Aber dies hat er spiter nicht mehr weiter-
verfolgt.

Echte Intimitat ldsst sich nicht wie der Kérper einer Prostituierten kaufen. Das Vor-
bild dieser neuen individualisierbaren Technik des Begehrens nach Reinheit soll eine
allgemeine Kommunikabiliit des sensus communis werden, was auch schon von den Be-
nimmregeln eines Erasmus so formuliert wird: Niesen oder Spucken in der Offentlich-
keit sind ebenso zu verhindern wie das unmotivierte, zu starke Grinsen eines Clowns in
der Kommunikation. Douglas kann diesen Hang zur Reinheit ganz besonders im Mono-
theismus als Wille zur Reinheit ausmachen, indem in einer monotheistischen Religion
Gott keine Abjekte wie Urin oder Kot kennt. Aber das Christentum ist nun nicht einmal
die einzige monotheistische Religion, wo doch gerade sogar der Islam im Mittelalter dem
Christentum mit Anatomie, Optik und Philosophie deutlich iiberlegen war.

1 Pierre Bourdieu, Der Habitus als Vermittlung zwischen Struktur und Praxis, in: ders., Zur Soziologie
der symbolischen Formen, Frankfurt a.M. 1970 [1968], S.125—158

https://dol.org/10.14361/9783839476512-016 - am 14.02.2026, 17:35:39. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.

107


https://doi.org/10.14361/9783839476512-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839476512-016 - am 14.02.2026, 17:35:39. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.14361/9783839476512-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

