
Erasmus oder der verpasste Wille zur Reinheit

An seiner Darstellung der Renaissance zeigt sich, wie Foucault die Verleugnung von öf-

fentlicher Repräsentation nicht als Produktion von autorhaften Repräsentation verste-

hen kann.Daswird an seiner Erwähnung von Erasmus von Rotterdamdeutlich,weil der

Sex eine Vitalität von unten sei, deren Ereignishaftigkeit dann erst später durch Autoren

normalisierenden Diskurs öffentlich diszipliniert werde: »Kein Pädagoge des 17. Jahr-

hunderts hättemehr öffentlich–wieErasmus in seinenDialogen–seinenSchüler in der

Wahl einer gutenProstituiertenunterwiesen.« Im 17. Jahrhundert soll sich laut Foucault,

dieEhealsNormalisierungdurchgesetzthaben,wasErasmusnochnichtkennt.Foucault

meint nun wohl den Dialog Adolescentis et Scorti (dt.: Der Jüngling und die Prostituierte). Im

besagten Dialog geht es vielmehr darum, dass ein von Erasmus bekehrter junger Mann

zukünftig dem Sex mit einer Prostituierten nicht nur entsagt, sondern auch die Prosti-

tuierte dazu bekehren trachtet, ihren illegitimen Beruf aufzugeben. Keineswegs geht es

umdieUnterweisung zurWahl gutenSexesmit einer Prostituierten inderÖffentlichkeit

für den jungen Mann, was Foucault hineinfantasiert: Ein weiterer Hinweis darauf, dass

die Renaissance für Foucaults Geschichtskonstruktion ein dunkler Planet war. Von einer

Wahl der guten Prostituierten bei Erasmus fehlt jede Spur, wiewohl es am Ende um die

EhealsAusdruckdes legitimenSexdurchausgeht,waszumindest anzeigt,dassSexzwar

sehrwohlThema einer kontrolliertenReinheitsforderung schon vor dem 17. Jahrhundert

ist, aber keinesfalls die Beratung zur gutenWahl einer Prostituierten.

Ihr Körper, so belehrt der junge ›Schüler‹ von Erasmus die Prostituierte, werde wie

eine Kloake benutzt und wenn sie nicht achtgebe, habe sie bald die spanischen Pocken.

Jene Männer, die sie selbst als ihre schlimmsten Feinde ansähe, würden sich daran er-

freuen, dass sie dann ihren Beruf als eine geächtete Kupplerin fortführe. Was aber for-

dert dieser Diskurs und was belehrt dieser von Erasmus geschriebene Dialog, nach dem

der junge Mann im Tornister eine Schrift des als Ketzer bezeichneten Erasmus trägt?

Vielmehr wird nicht der Sex des jungen Mannes, sondern ein Begehren der Prostituier-

tennachGeld abgewendet,das in der Tat zu einemgegenüber Sexhöheren,weil reineren

Begehren geführt werden soll, das auch für den Sex gilt und den imTornister des jungen

Mannes befindlichen Ketzer Erasmus als bessere, weil reinere Autorität ausweisen soll.

Es geht umdie Differenz vonHäresie undOrthodoxie bzw. der Bildung einer reinen Au-

torität wie in der Differenz von institutionellem Priester und Prophet bei Weber.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-016 - am 14.02.2026, 17:35:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

Was das Hineinfantasieren Foucaults betrifft, so dürfte dies auf ein fast reading des

Lesens zurückzuführen sein, das ihn Erasmus leichter in seiner Theorie einer unsicht-

baren Macht von unten einpassen lässt: Der junge Mann fordert nämlich das Geheim-

nis und das komplette Abdunkeln für den Diskurs mit der Prostituierten, was zunächst

nach gutemSex aussehenmag.Glaubt die Prostituierte in demDialog daher,dass es nun

dem jungen, inzwischendurchdieLektüre vonErasmus frommgewordenenMannpein-

lich sei, beim Sexmit einer Prostituierten erwischt zuwerden,weil er äußerst penetrant

darauf besteht, dass auch noch die letzten Ritzen abgedichtet sein sollten, denkt sie ihn

schließlichmit seiner eigenen neuenEinstellung ernst zu nehmen,dassGott doch ohne-

hin alles sehe, um somit doch noch zu ihrem Geschäft im geheimen Raum zu kommen.

Aber nicht deswegen will der junge, den Sex mit einer Prosituierten ablehnende Mann

die komplette lückenlose Abdunkelung für seine auf Berührung verzichtende, geheime

Beichte: Losgelöst von sozialer Beobachtung und sozialem Zwang zum Geständnis ist

man in seiner ganzen Existenz erst Gott so nahe, dass jede Lüge vor der Gesellschaft als

Legitimation keinenSinnmehrmacht.Unddies soll als BegehrennachReinheit auch für

eine durch Schrift ungebildete Prostituierte als höheres Begehren durch eine absolut ge-

heime Beichte installiert werden. Der den Ketzer Erasmus im Tornister aufbewahrende

jungeMann hat kein Problemdamit, zur untersten sozialen Schicht einer Prostituierten

zu gehen, weil es ihm nicht um Geld und Sex, sondern eine reine Autorität geht, welche

der von den legitimen Autoritäten der katholischen Religion bezeichneten Ketzer Eras-

mus als Avantgardist der Reinheit gegenüber den traditionellen Priestern zeigen soll.

Die von Erasmus zum Sprechen im Dialog gebrachte Prostituierte gesteht, dass sie

den im urbanen Raum angesiedelten Franziskanermönchen immer wieder Geld spen-

de, aber nicht etwa,weil sie eine besonders frommeChristin seinwolle, sondernweil die

franziskanischen Bettelmönche ihre besten Kunden seien. Die Franziskaner, ein defini-

tiv urbaner und inzwischen orthodoxer Orden, der nicht die Ferne zur Welt sucht, weil

nun mal Betteln auf dem abgeschiedenen Land keinen Sinn macht, nutzt laut Erasmus

die Nähe der Stadt für ihr privilegiertes Geheimnis hinter Mauern aus, um die Prositu-

ierte als Geheimnisträgerin für ihr Begehren zu nutzen, das sich in der Öffentlichkeit

nicht zeigen darf: Geheimnis der Ordensmauern bringt also in der Öffentlichkeit unrei-

ne Autoritäten hervor, die sich nicht zeigen. Der von diesen Klöstern aus gesehene Ket-

zer Erasmus stellt sich vielmehr als eine wesentlich legitimere Autorität durch Reinheit

vor sozialer Anerkennung dar, weil er die Beichte geheim, geschützt vor Öffentlichkeit

abhält, aber daher auch die Reinheit in der Öffentlichkeit wahrt, die sich als schweigen-

de Autorität zeigen lassen kann. Es geht also nicht einfach um eine unkontrollierbares

diskontinuierliches Unten, das später dann als zu kontrollierende Norm in den Diskurs

aufgenommenwird. Die Anerkennung von unten wird durch Autorschaft von oben pro-

duziert. Nimmt man es ernst, dass Macht des Autors mit seiner Unsichtbarkeit wie der

Öffentlichkeit zugleich produktiv wird, dann kannmanMachtproduktion weder als von

unten kommend noch als unsichtbar bezeichnen.

Erasmus wählt bewusst einen jungen Mann als seinen Anhänger im Text aus, damit

deutlichwird,dass ernicht eineAutorität ist,diewegeneinesbiologischenAltersdenSex

verweigert. In demDialog von Erasmus geht es also definitiv nicht vorrangig um besse-

ren Sex für den jungenMann, sondern um die Etablierung eines neuen Begehrens nach

Reinheit einerAutorität,das in seinerArt derAbstraktion von sozialerAnerkennungbes-

https://doi.org/10.14361/9783839476512-016 - am 14.02.2026, 17:35:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Erasmus oder der verpasste Wille zur Reinheit 107

ser die Reinheit in der Öffentlichkeit vermittelt. Das Begehren nach einer Beichte und

nachDiskurswird hier vomBegehrennach reiner Autorität angeführt, die sich sogar der

untersten Kategorie einer Prostituierten annimmt. Nicht der Sex ist der Anführer aller

Begehren, sondern umgekehrt das Begehren nach einer von Statusriten situativ gelös-

tenAutoritätwird zurGrundlage eines neuenBegehrens nachdieser Autorität des damit

reinenGesetzes auch imSex. Insofern spielt nicht nur dieDisziplinierung von sexuellem

Begehren schon hier ihre Rolle. Diese ist hingegen erstens nur eine Seite des Begehrens

und wird zweitens vielmehr von einem anderen Begehren zur Disziplin angeführt. Die

Ethnologin Douglas würde in diesemDiskurs wohl eher den Übergang von einer Gesell-

schaft der sozialen Schande vor Anderen zu einer der selbstständigenGewissensubjekti-

vität durch neue subjektivierende Technik der Reinigung annehmen, in der private und

öffentliche Reinigung synchronisiert werden. Es gibt also auch keine Psyche der Macht

vor aller sozialen Produktion, weil die Abstraktion von sozialer Anerkennung in der Au-

torität der Beichte selbst mit Anerkennung für diese Autorität synchronisiert wird. Im

Vergleich mit vorindustriellen Stammeskulturen, wie es Douglas in ihrem Beispiel der

Pygmäen beschreibt, existiert der privatisierende Rückzug aus der Öffentlichkeit nicht

erst im protestantischen Christentum, was immer wieder fälschlich als rationale Ent-

auratisierung gegenüber dem Katholizismus beschrieben wird. Sie macht vielmehr die

Synchronie von reinigender Entritualisierung zu einer neuen Ritualisierung anReinheit

durch im monotheistischen Christentum mit Schrift namhaft. Freilich verrechnet sie

dies selbst noch auf den Protestantismus und seine Entauratisierung von Theater und

Riten, während sie vielmehr damit den Schlüssel gegen Weber in der Hand hält, indem

damit auch im quattrocento schonder koloniale Aufstiegmit Schrift gezeigtwerden kann.

Aber sie hatte noch nicht die Theorie der Habitualisierung von Bourdieu zu Verfügung

zur Zeit, als sie ihre Theorie schrieb. Und Bourdieu hat das Thema der Schrift zwar an-

gegangen, als er mit Panofsky 1968 die Habitualisierung durch Schrift in scholastischen

Schreibstuben als Mittel der Übertragung auf die aphone Schrift einer Architektur der

Gotik beim Abt Suger zum erstenMal fasste.1 Aber dies hat er später nicht mehr weiter-

verfolgt.

Echte Intimität lässt sich nicht wie der Körper einer Prostituierten kaufen. Das Vor-

bild dieser neuen individualisierbaren Technik des Begehrens nach Reinheit soll eine

allgemeine Kommunikabiliät des sensus communis werden, was auch schon von den Be-

nimmregeln eines Erasmus so formuliert wird: Niesen oder Spucken in der Öffentlich-

keit sind ebenso zu verhindern wie das unmotivierte, zu starke Grinsen eines Clowns in

der Kommunikation.Douglas kann diesenHang zur Reinheit ganz besonders imMono-

theismus als Wille zur Reinheit ausmachen, indem in einer monotheistischen Religion

Gott keine Abjekte wie Urin oder Kot kennt. Aber das Christentum ist nun nicht einmal

die einzigemonotheistischeReligion,wodochgerade sogarder Islam imMittelalterdem

Christentummit Anatomie, Optik und Philosophie deutlich überlegen war.

1 Pierre Bourdieu, Der Habitus als Vermittlung zwischen Struktur und Praxis, in: ders., Zur Soziologie

der symbolischen Formen, Frankfurt a.M. 1970 [1968], S. 125 – 158

https://doi.org/10.14361/9783839476512-016 - am 14.02.2026, 17:35:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476512-016 - am 14.02.2026, 17:35:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

