
 

 

7. Freiheit und Anerkennung: 
 Ein Ausblick 

 
 
 

Im vorausgehenden Kapitel wurde mit dem Begriff der „zugewiesenen Verant-
wortung“ bereits ein Themenfeld angerissen, das – wie in der Einleitung ange-
kündigt – in der vorliegenden Arbeit nicht im Zentrum steht: das Problem der 
Anerkennung von Freiheit bzw. die interpersonale Dimension des Freiheitsbe-
griffs. Die Frage, ob die Selbstbestimmung eines Individuums von anderen Indi-
viduen oder von einem Kollektiv als solche anerkannt wird, stellt im Unterschied 
zu dem in der vorliegenden Arbeit verfolgten Konzept eine völlig andere Zu-
gangsweise zum Problem der Freiheit dar, insofern hier weniger anthropolo-
gisch-psychologische als vielmehr politisch-soziologische Aspekte den Schwer-
punkt bilden, was eine gänzlich andere Ausrichtung und Struktur der Argumen-
tation implizieren würde. Nun wäre gleichwohl nichts abstrakter und abwegiger 
als eine vollständige Unabhängigkeit beider Sphären zu behaupten, denn ebenso 
wie eine politisch-gesellschaftliche Dimension undenkbar wäre ohne die sie bil-
denden Individuen, so ist ebenfalls ein Individuum immer schon gesellschaftlich 
vermittelt und gerade wenn die praktische Seite des Menschen im Fokus steht, 
lässt sich ohne Umschweif sagen, dass das meiste, wenn nicht gar alles Tun des-
selben in gesellschaftlich-kulturelle Strukturen eingebettet ist. So ist die inter-
personale gesellschaftliche Dimension auch in der vorliegenden Arbeit immer 
schon anwesend, gleichwohl sie nicht eigens explizit zum Thema gemacht wur-
de. Die ganze Sphäre „normativer Handlungsgründe“ ist von dieser interperso-
nalen Dimension durchwoben, insofern ein sich auf eine Vereinbarung bezie-
hender Handlungsgrund selbstredend denjenigen, mit dem die Vereinbarung ge-
troffen wurde, mit einbezieht, wie auch im Bereich normativer Regeln und Ge-
setze diejenigen, für die diese ebenfalls gelten (sollten), immer mitgedacht sind. 
Gleiches gilt natürlich ebenfalls für die Dimension der Handlungsphasen, bei der 
spätestens ab der Phase der Durchsetzung einer Handlung gegebenenfalls gegen 
die Interessen anderer, sich das Problem inter-personaler Reaktionen stellt, wie 

https://doi.org/10.14361/9783839430897-006 - am 14.02.2026, 07:56:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430897-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


280 | FREIHEITSGRADE 

 

es gleichfalls in der Kindheitsentwicklung als Sozialisationsprozess eine ganz 
wesentliche Rolle spielt. 
 Allerdings werden diese Fragehorizonte nicht eigens zum Thema gemacht 
und mithin nicht danach gefragt, welche Strukturen gegeben sein müssen, damit 
ein gesetzlicher Kontext Geltung für sich beanspruchen kann, oder gar, wie er 
überhaupt zustande kommt und wer mit welcher Berechtigung an diesen Struktu-
ren maßgeblich beteiligt ist. Ebenfalls wird nicht eigens erörtert (um die genann-
ten exemplarischen Themenfelder zu komplettieren), wie es um meine Freiheit 
steht, wenn ein anderer Mensch Zwang gegen mich ausübt oder mich als Sklave 
oder auch Herren behandelt. Ebenso tritt nicht die Frage in den Fokus, welche 
inter-personalen Strukturen eine gelungene Sozialisation begünstigen oder aber 
behindern. All dies (und der Leser wird unschwer zustimmen, dass es sich allein 
bei den genannten Beispielen um sehr umfangreiche und diffizile Themengebiete 
handelt) fällt nicht in den Rahmen des vorliegenden Ansatzes und stellt bei nähe-
rer Sichtung mehrere anspruchsvolle Projekte in Aussicht, die es lohnen würde, 
zukünftig zu unternehmen. Im vorliegenden Ausblick kann es lediglich darum 
gehen, einige Andeutungen zu geben, in welche Richtung sich solche Projekte 
vor dem Hintergrund der Ergebnisse der vorliegenden Arbeit bewegen könnten. 
Eine ausführliche Bearbeitung zu ersetzen, sind diese kurzen Hinweise selbst-
verständlich nicht in der Lage. 
 Eine erste Frage, die hier auf der Hand liegt, ist die, ob die in den vorange-
henden Kapiteln entfaltete Stufentheorie eine Auswirkung auf die Thematisie-
rung von Anerkennungsverhältnissen hat. Diesbezüglich legt sich sogleich eine 
deutliche Zustimmung nahe, denn wenn bei einem Individuum Grade von Frei-
heit bzw. Ebenen von Selbstbestimmung differenziert werden können, so gelten 
diese Differenzierungen selbstverständlich für beide Seiten der inter-personalen 
Beziehung gleichermaßen. Allerdings könnte hiergegen eingewandt werden, 
dass dieser Sachverhalt zunächst nicht sonderlich interessant sei, da es sich doch 
lediglich um eine Verdoppelung handele. Dazu könnte jedoch entgegnet werden, 
dass eine Verdoppelung nur in dem günstigen Fall vorliegt, dass beide Teilneh-
mer auf derselben Ebene agieren. Interessant wird eine Untersuchung des inter-
personalen Verhältnisses aber insbesondere dann, wenn eine Asymmetrie zwi-
schen den Akteuren hinsichtlich der Ebenen ihres Freiheitsgrades vorliegt. Hier-
bei können nicht nur immense Missverständnisse im inter-personalen Verhältnis 
entstehen, sondern ebenso gravierende Beeinträchtigungen des Handelns der Be-
teiligten, was wiederum eine Änderung ihres Freiheitsgrades nach sich zieht. 
Wenn, um ein Beispiel zu nennen, zwei Personen eine Vereinbarung treffen 
(normative Ebene), sich Abends zum Essen zu treffen, und eine Person hält die 
Verabredung nicht ein und erscheint nicht, mit der überzeugten Begründung, ihr 

https://doi.org/10.14361/9783839430897-006 - am 14.02.2026, 07:56:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430897-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FREIHEIT UND ANERKENNUNG | 281 

 

wäre gerade etwas besseres eingefallen, als Essen zu gehen bzw. die Vereinba-
rung einzuhalten, so behandelt diese Person diese Vereinbarung so, als handele 
es sich bei ihr um ein Phänomen, das lediglich auf subjektiver Ebene entschieden 
wird.1  
 Schaut man sich diese Situation etwas näher an, dann zeigt sich zunächst, 
dass eine Person, die im vollen Bewusstsein des normativen Status eine Verein-
barung mit einer anderen Person trifft, diese zugleich als eine Person anerkennt, 
deren Grad an Selbstbestimmung auf gleicher Ebene rangiert, ihr mithin norma-
tive Freiheit zuschreibt. Wenn nun diese als normativ frei anerkannte Person die 
Vereinbarung nicht einhält, so kann dies aus mehrerlei Gründen geschehen: 
Entweder ist diese Person grundsätzlich nicht fähig, auf normativer Ebene zu 
agieren, oder sie hat sich bewusst gegen die Einhaltung der Vereinbarung ent-
schieden (was eine Entscheidung auf normativer Ebene ist), oder aber sie wollte 
die Vereinbarung einhalten, konnte sie jedoch nicht gegen andere Strebungen 
durchsetzen und ist einer Versuchung erlegen, oder sie hat sich aus Gründen, die 
auf höheren normativen Ebenen oder auf der logisch-vernünftigen Ebene ange-
siedelt sind (wenn die andere Person etwa strafrechtlich verfolgt wird), gegen 
diese Vereinbarung entschieden. Ein Missverständnis über die Form einer Ver-
einbarung liegt nur dann vor, wenn von einem grundsätzlichen Fehlen der Fä-
higkeit zu normativer Begründung ausgegangen werden kann. Allerdings können 
auch bezüglich der anderen Möglichkeiten Missverständnisse entstehen, wenn 
die betreffende Person nicht adäquat Auskunft über ihre Gründe für die Nicht-
Einhaltung der Vereinbarung gibt. Nennt sie etwa – wie oben beschrieben – ei-
nen rein subjektiven Grund und vermittelt damit den Eindruck, keine Einsicht in 
die normative Qualität von Vereinbarungen zu haben, hat aber in Wirklichkeit 
auf der Basis eines höheren normativen Grundes anders entschieden, so wird sie 
nun von der anderen Person möglicherweise nur noch als auf subjektiver Ebene 
frei anerkannt, woraus dann wiederum Missverständnisse entstehen können. Es 
sollte mit diesem Beispiel lediglich angedeutet werden, dass sich aus der Über-
tragung des gestuften Ansatzes auf die inter-personale Beziehung neue Perspek-
tiven für die Klärung von Kommunikationsstrukturen und -störungen ergeben.  

                                                           
1  Solche Situationen sind sicherlich all denen wohlbekannt, die schon einmal mit 

Kleinkindern eine Vereinbarung getroffen haben, wobei diese (als in der prä-
konventionellen Phase verhaftet) noch kein rechtes Verständnis dafür haben, was eine 
solche Vereinbarung wirklich bedeutet. Allerdings gibt es solche Reaktionen auch im 
Erwachsenenalter, wobei in diesem Fall zu untersuchen wäre, ob es bei ihnen am Ver-
ständnis mangelt, oder ob diese Begründung lediglich vorgeschoben wird, um der 
Vereinbarung aus dem Wege zu gehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839430897-006 - am 14.02.2026, 07:56:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430897-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


282 | FREIHEITSGRADE 

 

 Ein zweiter Bereich, der hier in Frage kommt, bezieht sich auf das Problem 
der kollektiven Anerkennung, also darauf, inwieweit eine gesellschaftliche For-
mation und ihre Regeln die Freiheit ihrer Mitglieder anerkennt. Eine Gesell-
schaftsordnung etwa im Sinne des Hobbesschen Leviathan, die – etwas zuge-
spitzt – nicht viel mehr als einen kollektiven Schutzmechanismus darstellt, der 
die Mitglieder des sozialen Zusammenschlusses vor der Unterdrückung durch 
die freie Willkür der anderen bewahrt, erkennt die Freiheit der Bürger auf einer 
anderen Ebene an, als ein Staatsgefüge, das sich auf der Vernunft der Bürger 
gründen soll, wie es die Tradition von Kant bis Rawls vor Augen hat. Während 
erstere den Bürger mehr oder minder auf ein Wesen reduziert, das lediglich sub-
jektiven Maximen zu folgen fähig ist und sich nur durch Androhung von Repres-
sionen zu gesellschaftskonformem Handeln zwingen lässt, haben die Vertreter 
der letztgenannten Tradition eher einen Menschen vor Augen, der zu normativer 
und auch (logisch-)vernünftiger Willensbestimmung fähig ist, d.h. eine Selbstbe-
stimmung über den bloß subjektiven Rahmen hinaus vollziehen kann.  
 Hierin steckt selbstverständlich ebenfalls eine Antwort auf die Frage nach 
der Genese einer gesellschaftlichen Formation und ihrer Regularien, denn die 
kollektiven Strukturen und der jeweilige Grad an Anerkennung, den sie ihren 
Mitgliedern zukommen lassen, sind letztlich auch ein Ausdruck der Individuen, 
die diese Formationen geschichtlich hervorgebracht haben. Insofern liegt die 
Frage nach der kollektiven Anerkennung im Kern derjenigen Dimension, die in 
der vorliegenden Arbeit nur in einem exemplarischen Exkurs zu Hegels Ge-
schichtsphilosophie dargelegt wurde. Ob Geschichte im Hegelschen Sinne einen 
„Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit“ und mithin einen Prozess durch unter-
schiedliche Stufen hindurch zu einer vernünftig bestimmten staatlichen Ordnung 
darstellt, oder ob sie eine Ansammlung verschiedener Formen von Schutzme-
chanismen ist, die die begehrende Willkür der Einzelnen zu bändigen bestrebt 
sind, steht es in dieser Dimension zu fragen an, wobei die Antwortrichtung ge-
mäß des vorliegenden Konzeptes klar zu der ersteren Option sich neigt. Jedoch 
wäre dies in aller Ausführlichkeit zu zeigen, was in der vorliegenden Arbeit 
nicht unternommen werden konnte. 
 Mit einer solchen geschichtlichen Entwicklung von Gesellschaftsformatio-
nen hängt nun aber auch die Entwicklung derjenigen Strukturen zusammen, in 
denen die Einzelnen sich herausbilden, mit denen sie in ihrem Entwicklungspro-
zess konfrontiert sind bzw. in die dieser Prozess eingebettet ist, was gemeinhin 
unter dem Stichwort „Sozialisation“ rangiert. In diesem Bereich lassen sich zwei 
Formen von Bedingungen unterscheiden, die jedoch nicht unabhängig voneinan-
der sind: einmal geht es darum, in welchem Grade Strukturen vorhanden sind, 
die einen Zugang zu Bildungsprozessen gewährleisten und wie diese gesell-

https://doi.org/10.14361/9783839430897-006 - am 14.02.2026, 07:56:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430897-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FREIHEIT UND ANERKENNUNG | 283 

 

schaftlich verteilt sind;2 zweitens ist zu klären, in welchem Grade Strukturen 
(und Personen) bereit stehen, die eine Entfaltung der freien Willensbildung her-
ausfordern. Erstere Form ist eher politisch-ökonomischer Natur, während die 
zweite Form in den Bereich der Pädagogik fällt. Für die erstere Form stehen die 
Fragen im Vordergrund, welche Ansprüche eine Gesellschaftsformation an ihre 
Mitglieder stellt und welche institutionellen Strukturen (insb. ökonomische 
Grundsicherung und Bildungseinrichtungen) sie gewährleistet, um ihre Mitglie-
der für diesen Ansprüchen entsprechend auszubilden. Für letztere Form hinge-
gen sind eher solche Fragen einschlägig, die sich auf die konkreten Formen und 
Mittel einer solchen Ausbildung beziehen. 
 Eine letzte Konsequenz, die sich aus der geschilderten geschichtlichen Di-
mension ergibt, ist die Frage nach der zukünftigen Entwicklung bzw. danach, ob 
eine Fortentwicklung über den derzeitigen Status quo hinaus denkbar ist oder 
nicht. Auch in diesem Feld lassen sich gemäß den oben geschilderten Grundkon-
zepten unterschiedliche Antworthorizonte herausstellen. Wird Geschichte so ver-
standen, dass sich in ihr lediglich verschiedene Varianten von Schutzmechanis-
men abwechseln, die jedoch im Kern eine vergleichbare Präventivfunktion auf-
weisen, dann wird sich diese „ewige Wiederkehr“ des Kerns sozialer Ordnung 
auch in die Zukunft hin perpetuieren. Wird Geschichte hingegen als ein fort-
schreitender Prozess verstanden, in dem die Menschen sukzessive ihre eigenen 
Fähigkeiten herausarbeiten, so lassen sich hieran zwei verschiedene Perspektiven 
zum Problem der Zukunft ausmachen, nach der die eine die Bestimmung jener 
zukünftigen Fähigkeiten als Produkt einer jeweiligen Gegenwart fasst und den 
geschichtlichen Prozess als einen solchen, der diese Fähigkeiten hervorzubringen 
in der Lage ist, wobei die weitere Entwicklung dieses Prozesses notwendiger-
weise im Ungewissen liegt (die Hegelsche Position) bzw. als nicht möglich pos-
tuliert wird (die Position Fukuyamas), oder aber es lassen sich diese Fähigkeiten 
grundsätzlich bestimmen, wobei dann eine jede Gegenwart am Grad der Mani-
festation dieser Fähigkeiten gemessen werden muss, und deren vollständige 
Herausbildung und gesellschaftliche Umsetzung das Telos des Geschichtspro-
zesses markiert, auf das hin auch die zukünftige Entwicklung sich richtet bzw. 

                                                           
2  Wie aktuell gerade diese Frage ist, haben die PISA-Studien der letzten Jahre gezeigt, 

insofern sie auch für ein so hoch entwickeltes Land wie die Bundesrepublik eine enge 
Korrelation zwischen ökonomisch bedingter Armut und mangelnder Bildungschancen 
nachweisen konnten. Die katastrophalen Auswirkungen eines solchen Zusammen-
hangs für eine sich als demokratisch verstehende Gesellschaft sind bis heute noch 
nicht ausreichend ausgelotet, geschweige denn durch radikale strukturelle Änderungen 
beseitigt worden. 

https://doi.org/10.14361/9783839430897-006 - am 14.02.2026, 07:56:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430897-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


284 | FREIHEITSGRADE 

 

richten soll (etwa die Positionen Kants und Fichtes). Welche dieser Positionen 
zu bevorzugen ist und inwieweit diese Frage durch eine Stufentheorie der Frei-
heit einer Klärung näher gebracht werden kann, liegt noch völlig im Offenen und 
kann dem hier eröffneten Problempanorama lediglich als weiteres Projekt hinzu-
gefügt werden. 
 Bevor diese Panorama-Skizze beendet und die vorliegende Arbeit zum Ab-
schluss gebracht werden kann, sei aber noch eine Frage kurz angesprochen, die 
weniger die Konsequenzen als vielmehr den Kern des vorliegenden Ansatzes be-
trifft: Die Frage nach der interkulturellen Relevanz dieses Ansatzes bzw. der 
transkulturellen Geltung desselben. Nicht nur die Bezugsquellen, aus denen die 
vorliegende Arbeit schöpft, sondern insbesondere auch die Kerndefinition, nach 
der Freiheit als Selbstbestimmung zu verstehen sei, steht ohne Frage im engen 
Zusammenhang mit der europäischen (philosophischen) Tradition und ihres spä-
testens seit der Neuzeit in aller Klarheit herausgebildeten Subjektbegriffs, an den 
sich der besagter Freiheitsbegriff anknüpft. Zu fragen wäre allerdings, ob diesem 
Subjekt- bzw. Freiheitsbegriff eine kulturelle Invarianz zugeschrieben werden 
kann, oder ob er lediglich für die europäisch geprägte Kulturtradition Geltung 
beanspruchen darf. 
 Ein Herangehen an diese Frage gestaltet sich in mehrfacher Hinsicht schwie-
rig. Einmal wäre zu überlegen, an welchen Kulturen sich die Frage sinnvoller-
weise exemplifizieren ließe, wobei sich in der Interkulturellen Philosophie weit-
gehend ein Fokus auf die zwei großen asiatischen Schriftkulturen China und In-
dien etabliert hat. Aber selbst wenn man diesem Fokus folgen mag, der ja weni-
ger inhaltlich als vielmehr durch das pragmatische Kriterium der Zugänglichkeit 
von Schriften begründet ist, so öffnet sich allein in diesen beiden Kulturkreisen 
ein buntes und vielfältiges Panorama unterschiedlichster philosophischer und re-
ligiöser Ansätze, die weit davon entfernt sind, eine unmittelbar aufscheinende 
kohärente Charakteristik aufzuweisen. Zu diesem Problem tritt noch hinzu, dass 
dieses Panorama zumeist überzeichnet ist mit dem Filter der entsprechenden 
(westlich geprägten) Wissenschaften (Sinologie, Indologie und vergleichende 
Religionswissenschaft), die wiederum ein buntes Panorama unterschiedlicher 
Deutungsweisen (mit den entsprechenden Übersetzungen der Texte in westliche 
Sprachen) bereitstellen.  
 Dass eine solche interkulturelle Untersuchung des Freiheitsbegriffs trotz der 
genannten Schwierigkeiten ein wichtiges und lohnendes Anliegen ist, das bis 
heute als Desiderat gelten kann, zeigen erste tastende Versuche in diese Rich-
tung. So steht – wie Bhikkhu Pasadika gezeigt hat3 – in Auseinandersetzung mit 

                                                           
3  Bhikkhu Pasadika, „Grundpositionen des Buddhismus zum Problem der menschlichen 

https://doi.org/10.14361/9783839430897-006 - am 14.02.2026, 07:56:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430897-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FREIHEIT UND ANERKENNUNG | 285 

 

dem Buddhismus insbesondere der Subjektbegriff zur Disposition, insofern der 
Buddhismus die Substanzhaftigkeit des individuellen Subjekts als Illusion quali-
fiziert. Inwieweit dies Auswirkungen auf die Bestimmung des Freiheitsbegriffs 
hat, ist aber in der Buddhologie noch weitgehend umstritten.  
 Ein anderer Aspekt des Freiheitsproblems, nämlich der des Mensch-Natur-
Verhältnisses, tritt in Auseinandersetzung mit der daoistischen Tradition in den 
Vordergrund, was Hyun Höchsmann an Zhuangzi und Kant herausgearbeitet 
hat.4 Demnach ist aller Übereinstimmungen zwischen diesen Ansätzen zum 
Trotz die Kompatibilität von Freiheit und Natur ein entscheidendes Charakteris-
tikum zur Unterscheidung beider philosophischer Traditionen.  
 Inwieweit diese Problemzonen sich auf die Geltung des vorliegenden Ansat-
zes auswirken, muss somit als offene Frage stehen bleiben und ist künftigen Ar-
beiten vorbehalten. Diese produktive Offenheit ist ein ideales Milieu, um das 
vorliegende Projekt frei zu schließen. 
 

                                                           
Willensfreiheit“, in: Uwe an der Heiden, Helmut Schneider (Hrsg.), Hat der Mensch 
einen freien Willen? Die Antworten der großen Philosophen, Stuttgart 2007, S. 309–
323. 

4  Hyun Höchsmann, „The starry heaven above – freedom in Zhuangzi and Kant”, in: 
Journal of Chinese Philosophy, 31/2, 2004, S. 235–252. 

https://doi.org/10.14361/9783839430897-006 - am 14.02.2026, 07:56:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430897-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839430897-006 - am 14.02.2026, 07:56:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430897-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

