7. Freiheit und Anerkennung:
Ein Ausblick

Im vorausgehenden Kapitel wurde mit dem Begriff der ,,zugewiesenen Verant-
wortung* bereits ein Themenfeld angerissen, das — wie in der Einleitung ange-
kiindigt — in der vorliegenden Arbeit nicht im Zentrum steht: das Problem der
Anerkennung von Freiheit bzw. die interpersonale Dimension des Freiheitsbe-
griffs. Die Frage, ob die Selbstbestimmung eines Individuums von anderen Indi-
viduen oder von einem Kollektiv als solche anerkannt wird, stellt im Unterschied
zu dem in der vorliegenden Arbeit verfolgten Konzept eine vollig andere Zu-
gangsweise zum Problem der Freiheit dar, insofern hier weniger anthropolo-
gisch-psychologische als vielmehr politisch-soziologische Aspekte den Schwer-
punkt bilden, was eine génzlich andere Ausrichtung und Struktur der Argumen-
tation implizieren wiirde. Nun wire gleichwohl nichts abstrakter und abwegiger
als eine vollstindige Unabhéngigkeit beider Sphiren zu behaupten, denn ebenso
wie eine politisch-gesellschaftliche Dimension undenkbar wire ohne die sie bil-
denden Individuen, so ist ebenfalls ein Individuum immer schon gesellschaftlich
vermittelt und gerade wenn die praktische Seite des Menschen im Fokus steht,
lasst sich ohne Umschweif sagen, dass das meiste, wenn nicht gar alles Tun des-
selben in gesellschaftlich-kulturelle Strukturen eingebettet ist. So ist die inter-
personale gesellschaftliche Dimension auch in der vorliegenden Arbeit immer
schon anwesend, gleichwohl sie nicht eigens explizit zum Thema gemacht wur-
de. Die ganze Sphére ,normativer Handlungsgriinde* ist von dieser interperso-
nalen Dimension durchwoben, insofern ein sich auf eine Vereinbarung bezie-
hender Handlungsgrund selbstredend denjenigen, mit dem die Vereinbarung ge-
troffen wurde, mit einbezieht, wie auch im Bereich normativer Regeln und Ge-
setze diejenigen, fiir die diese ebenfalls gelten (sollten), immer mitgedacht sind.
Gleiches gilt natiirlich ebenfalls fiir die Dimension der Handlungsphasen, bei der
spétestens ab der Phase der Durchsetzung einer Handlung gegebenenfalls gegen
die Interessen anderer, sich das Problem inter-personaler Reaktionen stellt, wie

https://dol.org/10.14361/9783830430897-006 - am 14.02.2026, 07:56:23. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839430897-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280 | FREIHEITSGRADE

es gleichfalls in der Kindheitsentwicklung als Sozialisationsprozess eine ganz
wesentliche Rolle spielt.

Allerdings werden diese Fragehorizonte nicht eigens zum Thema gemacht
und mithin nicht danach gefragt, welche Strukturen gegeben sein miissen, damit
ein gesetzlicher Kontext Geltung fiir sich beanspruchen kann, oder gar, wie er
iiberhaupt zustande kommt und wer mit welcher Berechtigung an diesen Struktu-
ren maligeblich beteiligt ist. Ebenfalls wird nicht eigens erortert (um die genann-
ten exemplarischen Themenfelder zu komplettieren), wie es um meine Freiheit
steht, wenn ein anderer Mensch Zwang gegen mich ausiibt oder mich als Sklave
oder auch Herren behandelt. Ebenso tritt nicht die Frage in den Fokus, welche
inter-personalen Strukturen eine gelungene Sozialisation begiinstigen oder aber
behindern. All dies (und der Leser wird unschwer zustimmen, dass es sich allein
bei den genannten Beispielen um sehr umfangreiche und diffizile Themengebiete
handelt) fallt nicht in den Rahmen des vorliegenden Ansatzes und stellt bei néhe-
rer Sichtung mehrere anspruchsvolle Projekte in Aussicht, die es lohnen wiirde,
zukiinftig zu unternehmen. Im vorliegenden Ausblick kann es lediglich darum
gehen, einige Andeutungen zu geben, in welche Richtung sich solche Projekte
vor dem Hintergrund der Ergebnisse der vorliegenden Arbeit bewegen konnten.
Eine ausfiihrliche Bearbeitung zu ersetzen, sind diese kurzen Hinweise selbst-
verstdndlich nicht in der Lage.

Eine erste Frage, die hier auf der Hand liegt, ist die, ob die in den vorange-
henden Kapiteln entfaltete Stufentheorie eine Auswirkung auf die Thematisie-
rung von Anerkennungsverhiltnissen hat. Diesbeziiglich legt sich sogleich eine
deutliche Zustimmung nahe, denn wenn bei einem Individuum Grade von Frei-
heit bzw. Ebenen von Selbstbestimmung differenziert werden konnen, so gelten
diese Differenzierungen selbstverstindlich fiir beide Seiten der inter-personalen
Beziehung gleichermaflen. Allerdings konnte hiergegen eingewandt werden,
dass dieser Sachverhalt zunichst nicht sonderlich interessant sei, da es sich doch
lediglich um eine Verdoppelung handele. Dazu kénnte jedoch entgegnet werden,
dass eine Verdoppelung nur in dem giinstigen Fall vorliegt, dass beide Teilneh-
mer auf derselben Ebene agieren. Interessant wird eine Untersuchung des inter-
personalen Verhéltnisses aber insbesondere dann, wenn eine Asymmetrie zwi-
schen den Akteuren hinsichtlich der Ebenen ihres Freiheitsgrades vorliegt. Hier-
bei konnen nicht nur immense Missverstdndnisse im inter-personalen Verhéltnis
entstehen, sondern ebenso gravierende Beeintrichtigungen des Handelns der Be-
teiligten, was wiederum eine Anderung ihres Freiheitsgrades nach sich zieht.
Wenn, um ein Beispiel zu nennen, zwei Personen eine Vereinbarung treffen
(normative Ebene), sich Abends zum Essen zu treffen, und eine Person hilt die
Verabredung nicht ein und erscheint nicht, mit der iiberzeugten Begriindung, ihr

https://dol.org/10.14361/9783830430897-006 - am 14.02.2026, 07:56:23. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839430897-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FREIHEIT UND ANERKENNUNG | 281

wire gerade etwas besseres eingefallen, als Essen zu gehen bzw. die Vereinba-
rung einzuhalten, so behandelt diese Person diese Vereinbarung so, als handele
es sich bei ihr um ein Phdnomen, das lediglich auf subjektiver Ebene entschieden
wird.'

Schaut man sich diese Situation etwas ndher an, dann zeigt sich zunéchst,
dass eine Person, die im vollen Bewusstsein des normativen Status eine Verein-
barung mit einer anderen Person trifft, diese zugleich als eine Person anerkennt,
deren Grad an Selbstbestimmung auf gleicher Ebene rangiert, ihr mithin norma-
tive Freiheit zuschreibt. Wenn nun diese als normativ frei anerkannte Person die
Vereinbarung nicht einhélt, so kann dies aus mehrerlei Griinden geschehen:
Entweder ist diese Person grundsitzlich nicht fahig, auf normativer Ebene zu
agieren, oder sie hat sich bewusst gegen die Einhaltung der Vereinbarung ent-
schieden (was eine Entscheidung auf normativer Ebene ist), oder aber sie wollte
die Vereinbarung einhalten, konnte sie jedoch nicht gegen andere Strebungen
durchsetzen und ist einer Versuchung erlegen, oder sie hat sich aus Griinden, die
auf hoheren normativen Ebenen oder auf der logisch-verniinftigen Ebene ange-
siedelt sind (wenn die andere Person etwa strafrechtlich verfolgt wird), gegen
diese Vereinbarung entschieden. Ein Missverstdndnis iiber die Form einer Ver-
einbarung liegt nur dann vor, wenn von einem grundsétzlichen Fehlen der Fi-
higkeit zu normativer Begriindung ausgegangen werden kann. Allerdings kdnnen
auch beziiglich der anderen Mdoglichkeiten Missverstandnisse entstehen, wenn
die betreffende Person nicht addquat Auskunft iiber ihre Griinde fiir die Nicht-
Einhaltung der Vereinbarung gibt. Nennt sie etwa — wie oben beschrieben — ei-
nen rein subjektiven Grund und vermittelt damit den Eindruck, keine Einsicht in
die normative Qualitdt von Vereinbarungen zu haben, hat aber in Wirklichkeit
auf der Basis eines hoheren normativen Grundes anders entschieden, so wird sie
nun von der anderen Person moglicherweise nur noch als auf subjektiver Ebene
frei anerkannt, woraus dann wiederum Missverstidndnisse entstehen k6nnen. Es
sollte mit diesem Beispiel lediglich angedeutet werden, dass sich aus der Uber-
tragung des gestuften Ansatzes auf die inter-personale Beziehung neue Perspek-
tiven fiir die Kldrung von Kommunikationsstrukturen und -stérungen ergeben.

1 Solche Situationen sind sicherlich all denen wohlbekannt, die schon einmal mit
Kleinkindern eine Vereinbarung getroffen haben, wobei diese (als in der pra-
konventionellen Phase verhaftet) noch kein rechtes Verstandnis dafiir haben, was eine
solche Vereinbarung wirklich bedeutet. Allerdings gibt es solche Reaktionen auch im
Erwachsenenalter, wobei in diesem Fall zu untersuchen wire, ob es bei ihnen am Ver-
stindnis mangelt, oder ob diese Begriindung lediglich vorgeschoben wird, um der

Vereinbarung aus dem Wege zu gehen.

https://dol.org/10.14361/9783830430897-006 - am 14.02.2026, 07:56:23. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839430897-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

282 | FREIHEITSGRADE

Ein zweiter Bereich, der hier in Frage kommt, bezieht sich auf das Problem
der kollektiven Anerkennung, also darauf, inwieweit eine gesellschaftliche For-
mation und ihre Regeln die Freiheit ihrer Mitglieder anerkennt. Eine Gesell-
schaftsordnung etwa im Sinne des Hobbesschen Leviathan, die — etwas zuge-
spitzt — nicht viel mehr als einen kollektiven Schutzmechanismus darstellt, der
die Mitglieder des sozialen Zusammenschlusses vor der Unterdriickung durch
die freie Willkiir der anderen bewahrt, erkennt die Freiheit der Biirger auf einer
anderen Ebene an, als ein Staatsgefiige, das sich auf der Vernunft der Biirger
griinden soll, wie es die Tradition von Kant bis Rawls vor Augen hat. Wahrend
erstere den Biirger mehr oder minder auf ein Wesen reduziert, das lediglich sub-
jektiven Maximen zu folgen fahig ist und sich nur durch Androhung von Repres-
sionen zu gesellschaftskonformem Handeln zwingen lédsst, haben die Vertreter
der letztgenannten Tradition eher einen Menschen vor Augen, der zu normativer
und auch (logisch-)verniinftiger Willensbestimmung féhig ist, d.h. eine Selbstbe-
stimmung iiber den bloB subjektiven Rahmen hinaus vollziehen kann.

Hierin steckt selbstverstindlich ebenfalls eine Antwort auf die Frage nach
der Genese einer gesellschaftlichen Formation und ihrer Regularien, denn die
kollektiven Strukturen und der jeweilige Grad an Anerkennung, den sie ihren
Mitgliedern zukommen lassen, sind letztlich auch ein Ausdruck der Individuen,
die diese Formationen geschichtlich hervorgebracht haben. Insofern liegt die
Frage nach der kollektiven Anerkennung im Kern derjenigen Dimension, die in
der vorliegenden Arbeit nur in einem exemplarischen Exkurs zu Hegels Ge-
schichtsphilosophie dargelegt wurde. Ob Geschichte im Hegelschen Sinne einen
,,Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit und mithin einen Prozess durch unter-
schiedliche Stufen hindurch zu einer verniinftig bestimmten staatlichen Ordnung
darstellt, oder ob sie eine Ansammlung verschiedener Formen von Schutzme-
chanismen ist, die die begehrende Willkiir der Einzelnen zu béndigen bestrebt
sind, steht es in dieser Dimension zu fragen an, wobei die Antwortrichtung ge-
méil des vorliegenden Konzeptes klar zu der ersteren Option sich neigt. Jedoch
wire dies in aller Ausfiihrlichkeit zu zeigen, was in der vorliegenden Arbeit
nicht unternommen werden konnte.

Mit einer solchen geschichtlichen Entwicklung von Gesellschaftsformatio-
nen héngt nun aber auch die Entwicklung derjenigen Strukturen zusammen, in
denen die Einzelnen sich herausbilden, mit denen sie in ihrem Entwicklungspro-
zess konfrontiert sind bzw. in die dieser Prozess eingebettet ist, was gemeinhin
unter dem Stichwort ,,Sozialisation* rangiert. In diesem Bereich lassen sich zwei
Formen von Bedingungen unterscheiden, die jedoch nicht unabhingig voneinan-
der sind: einmal geht es darum, in welchem Grade Strukturen vorhanden sind,
die einen Zugang zu Bildungsprozessen gewdhrleisten und wie diese gesell-

https://dol.org/10.14361/9783830430897-006 - am 14.02.2026, 07:56:23. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839430897-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FREIHEIT UND ANERKENNUNG | 283

schaftlich verteilt sind;2 zweitens ist zu kldren, in welchem Grade Strukturen
(und Personen) bereit stehen, die eine Entfaltung der freien Willensbildung her-
ausfordern. Erstere Form ist eher politisch-6konomischer Natur, wihrend die
zweite Form in den Bereich der Padagogik fillt. Fiir die erstere Form stehen die
Fragen im Vordergrund, welche Anspriiche eine Gesellschaftsformation an ihre
Mitglieder stellt und welche institutionellen Strukturen (insb. Okonomische
Grundsicherung und Bildungseinrichtungen) sie gewihrleistet, um ihre Mitglie-
der fiir diesen Anspriichen entsprechend auszubilden. Fiir letztere Form hinge-
gen sind eher solche Fragen einschlégig, die sich auf die konkreten Formen und
Mittel einer solchen Ausbildung beziehen.

Eine letzte Konsequenz, die sich aus der geschilderten geschichtlichen Di-
mension ergibt, ist die Frage nach der zukiinftigen Entwicklung bzw. danach, ob
eine Fortentwicklung tliber den derzeitigen Status quo hinaus denkbar ist oder
nicht. Auch in diesem Feld lassen sich gemaf den oben geschilderten Grundkon-
zepten unterschiedliche Antworthorizonte herausstellen. Wird Geschichte so ver-
standen, dass sich in ihr lediglich verschiedene Varianten von Schutzmechanis-
men abwechseln, die jedoch im Kern eine vergleichbare Praventivfunktion auf-
weisen, dann wird sich diese ,,ewige Wiederkehr des Kerns sozialer Ordnung
auch in die Zukunft hin perpetuieren. Wird Geschichte hingegen als ein fort-
schreitender Prozess verstanden, in dem die Menschen sukzessive ihre eigenen
Fahigkeiten herausarbeiten, so lassen sich hieran zwei verschiedene Perspektiven
zum Problem der Zukunft ausmachen, nach der die eine die Bestimmung jener
zukiinftigen Fahigkeiten als Produkt einer jeweiligen Gegenwart fasst und den
geschichtlichen Prozess als einen solchen, der diese Féhigkeiten hervorzubringen
in der Lage ist, wobei die weitere Entwicklung dieses Prozesses notwendiger-
weise im Ungewissen liegt (die Hegelsche Position) bzw. als nicht méglich pos-
tuliert wird (die Position Fukuyamas), oder aber es lassen sich diese Féhigkeiten
grundsitzlich bestimmen, wobei dann eine jede Gegenwart am Grad der Mani-
festation dieser Fahigkeiten gemessen werden muss, und deren vollstindige
Herausbildung und gesellschaftliche Umsetzung das Telos des Geschichtspro-
zesses markiert, auf das hin auch die zukiinftige Entwicklung sich richtet bzw.

2 Wie aktuell gerade diese Frage ist, haben die PISA-Studien der letzten Jahre gezeigt,
insofern sie auch fiir ein so hoch entwickeltes Land wie die Bundesrepublik eine enge
Korrelation zwischen 6konomisch bedingter Armut und mangelnder Bildungschancen
nachweisen konnten. Die katastrophalen Auswirkungen eines solchen Zusammen-
hangs fiir eine sich als demokratisch verstehende Gesellschaft sind bis heute noch
nicht ausreichend ausgelotet, geschweige denn durch radikale strukturelle Anderungen

beseitigt worden.

https://dol.org/10.14361/9783830430897-006 - am 14.02.2026, 07:56:23. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839430897-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284 | FREIHEITSGRADE

richten soll (etwa die Positionen Kants und Fichtes). Welche dieser Positionen
zu bevorzugen ist und inwieweit diese Frage durch eine Stufentheorie der Frei-
heit einer Klarung ndher gebracht werden kann, liegt noch vollig im Offenen und
kann dem hier er6ffneten Problempanorama lediglich als weiteres Projekt hinzu-
gefligt werden.

Bevor diese Panorama-Skizze beendet und die vorliegende Arbeit zum Ab-
schluss gebracht werden kann, sei aber noch eine Frage kurz angesprochen, die
weniger die Konsequenzen als vielmehr den Kern des vorliegenden Ansatzes be-
trifft: Die Frage nach der interkulturellen Relevanz dieses Ansatzes bzw. der
transkulturellen Geltung desselben. Nicht nur die Bezugsquellen, aus denen die
vorliegende Arbeit schopft, sondern insbesondere auch die Kerndefinition, nach
der Freiheit als Selbstbestimmung zu verstehen sei, steht ohne Frage im engen
Zusammenhang mit der europdischen (philosophischen) Tradition und ihres spé-
testens seit der Neuzeit in aller Klarheit herausgebildeten Subjektbegriffs, an den
sich der besagter Freiheitsbegriff ankniipft. Zu fragen wire allerdings, ob diesem
Subjekt- bzw. Freiheitsbegriff eine kulturelle Invarianz zugeschrieben werden
kann, oder ob er lediglich fiir die europdisch geprigte Kulturtradition Geltung
beanspruchen darf.

Ein Herangehen an diese Frage gestaltet sich in mehrfacher Hinsicht schwie-
rig. Einmal wére zu iiberlegen, an welchen Kulturen sich die Frage sinnvoller-
weise exemplifizieren liee, wobei sich in der Interkulturellen Philosophie weit-
gehend ein Fokus auf die zwei grofen asiatischen Schriftkulturen China und In-
dien etabliert hat. Aber selbst wenn man diesem Fokus folgen mag, der ja weni-
ger inhaltlich als vielmehr durch das pragmatische Kriterium der Zugénglichkeit
von Schriften begriindet ist, so 6ffnet sich allein in diesen beiden Kulturkreisen
ein buntes und vielfiltiges Panorama unterschiedlichster philosophischer und re-
ligioser Ansdtze, die weit davon entfernt sind, eine unmittelbar aufscheinende
kohérente Charakteristik aufzuweisen. Zu diesem Problem tritt noch hinzu, dass
dieses Panorama zumeist iiberzeichnet ist mit dem Filter der entsprechenden
(westlich gepridgten) Wissenschaften (Sinologie, Indologie und vergleichende
Religionswissenschaft), die wiederum ein buntes Panorama unterschiedlicher
Deutungsweisen (mit den entsprechenden Ubersetzungen der Texte in westliche
Sprachen) bereitstellen.

Dass eine solche interkulturelle Untersuchung des Freiheitsbegriffs trotz der
genannten Schwierigkeiten ein wichtiges und lohnendes Anliegen ist, das bis
heute als Desiderat gelten kann, zeigen erste tastende Versuche in diese Rich-
tung. So steht — wie Bhikkhu Pasadika gezeigt hat’ — in Auseinandersetzung mit

3 Bhikkhu Pasadika, ,,Grundpositionen des Buddhismus zum Problem der menschlichen

https://dol.org/10.14361/9783830430897-006 - am 14.02.2026, 07:56:23. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839430897-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FREIHEIT UND ANERKENNUNG | 285

dem Buddhismus insbesondere der Subjektbegriff zur Disposition, insofern der
Buddhismus die Substanzhaftigkeit des individuellen Subjekts als Illusion quali-
fiziert. Inwieweit dies Auswirkungen auf die Bestimmung des Freiheitsbegriffs
hat, ist aber in der Buddhologie noch weitgehend umstritten.

Ein anderer Aspekt des Freiheitsproblems, ndmlich der des Mensch-Natur-
Verhiltnisses, tritt in Auseinandersetzung mit der daoistischen Tradition in den
Vordergrund, was Hyun Hochsmann an Zhuangzi und Kant herausgearbeitet
hat.* Demnach ist aller Ubereinstimmungen zwischen diesen Ansitzen zum
Trotz die Kompatibilitit von Freiheit und Natur ein entscheidendes Charakteris-
tikum zur Unterscheidung beider philosophischer Traditionen.

Inwieweit diese Problemzonen sich auf die Geltung des vorliegenden Ansat-
zes auswirken, muss somit als offene Frage stehen bleiben und ist kiinftigen Ar-
beiten vorbehalten. Diese produktive Offenheit ist ein ideales Milieu, um das
vorliegende Projekt frei zu schlielen.

Willensfreiheit”, in: Uwe an der Heiden, Helmut Schneider (Hrsg.), Hat der Mensch
einen freien Willen? Die Antworten der grofien Philosophen, Stuttgart 2007, S. 309—
323.

4 Hyun Hoéchsmann, ,,The starry heaven above — freedom in Zhuangzi and Kant”, in:
Journal of Chinese Philosophy, 31/2,2004, S. 235-252.

https://dol.org/10.14361/9783830430897-006 - am 14.02.2026, 07:56:23. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839430897-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hitps://dol.org/10.14361/6783830430867-006

m 14.02.2026, 07:56:23.



https://doi.org/10.14361/9783839430897-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

