ANTHROPOS

105.2010: 157-177

Tauschspharen

Geschichte und Bedeutung eines wirtschaftsethnologischen Konzepts

Ute Roschenthaler

Abstract. — This article examines the concept of the spheres
of exchange or transaction spheres in economic anthropology.
It starts with the most well-known example, the three hierar-
chically ordered and morally connotated spheres of exchange
which Paul Bohannan found among the Tiv in Eastern Nigeria.
It discusses the criticisms which Bohannan’s work has provoked
and traces the concept’s history to two main schools of thought.
The comprehension of the spheres of exchange in their broad-
er context of economy and society makes clear that they are
not an exotic phenomenon, vanishing under the influence of
Western culture, but a structuring strategy generally found in
societies, and with which certain social groups justify claims to
prestigious goods and services. [spheres of exchange, economy,
money, goods, prestige, history of anthropology]

Ute Roschenthaler, M. A. 1986 (Berlin), Promotion 1992 (Ber-
lin), Habilitation 2009 (Mainz). — Umfangreiche Feldforschun-
gen in Kamerun, Nigeria und Mali. Forschungsschwerpunkte
sind Handel, Markt, Verbreitungsgeschichte von Kultur, Feld-
forschung, Medien, Werbung. Im Rahmen des Exzellenzclusters
243 “Die Herausbildung normativer Ordnungen” an der Goethe-
Universitdt Frankfurt am Main erfolgt gegenwirtig die Bearbei-
tung eines Projekts iiber Medien in Afrika. — Neuere Publikatio-
nen: “Im Blick der Anderen. Auf ethnologischer Forschung in
Mali” (Hrsg. mit Mamadou Diawara; Frankfurt 2008); s. auch
zitierte Literatur.

Einleitung

Transaktions- oder Tauschsphidren gehéren zum
klassischen Repertoire der Wirtschaftsethnologie.
Standardwerke erldutern sie meist am Beispiel der
Tiv im Osten Nigerias.! Bohannan hatte ein kla-
res Modell von drei hierarchisch angeordneten und
moralisch konnotierten Sphéren aufgestellt, in die
die Tiv Giiter und Dienstleistungen gruppierten

(Bohannan 1955, 1959; Bohannan and Bohannan
1968). Bohannan machte iiber den Grund ihrer
Existenz keine ndheren Angaben, und so werden
Leser oft mit einem Gefiihl der Uberraschung iiber
die Exotik der Tauschsphéren zuriickgelassen (cf.
Guyer 2004). Die meisten Arbeiten, die sich mit
Bohannans Dreisphdrenmodell befassen, diskutie-
ren dessen Sorge, die Einfithrung des kolonialen
Geldes habe zur Auflosung der Tauschsphiren ge-
fiihrt. Selten jedoch machen sie ihre Existenz plau-
sibel oder untersuchen die Tauschsphéren im ge-
samtgesellschaftlichen Kontext (cf. Piot 1991).
Fiir fast alle Autoren, die sich mit Tauschsphi-
ren befassen — sie stammen mehrheitlich aus der
angelsichsischen Ethnologie —, geht es darum, wie
Gesellschaften ihre Giiter in Kategorien einteilen
(z. B. Sillitoe 2006: 1f.), wobei diejenigen, die liber
Melanesien arbeiten, den Fokus von der Gruppie-
rung der Giiter hin zu sozialen Beziehungen ver-
lagern, die Personen und Gruppen vermittelt {iber
Giiter untereinander aufbauen (cf. Piot 1991). Je
nachdem, auf welchen Aspekt die einzelnen Eth-
nologen Wert legen, finden sie zwei, drei, vier
oder mehr solcher Sphiren oder Bereiche,? die sie

1 Plattner (1989: 175-178); Narotzky (1997: 71-75); Gude-
man (2001: 133-137).

2 Laut Gregory (1997: 242) hatte Keynes in einer Studie aus
den 1920ern (veroffentlicht in den 1980ern) iiber das alte
Griechenland bereits ein Modell mit drei “multiple stan-
dards of value” entwickelt. In Bastar, Indien (nach Gregory
1997: 173f.) gibt es drei Giiterhierarchien, die den Reich-
tum der Verkdufer widerspiegeln. Zuoberst steht Schmuck
(Gold, Silber, Kimme, Spiegel), dann kommen Stoffe (Saris,

216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:3818. Inhalt.
Inhalts Im 0 o

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157

158

spheres of exchange,> economic spheres,* transac-
tion spheres (Bohannan and Dalton 1962), cate-
gories of goods (Steiner 1954), dual economy,’ dis-
crete scales of value (Salisbury 1962) oder multiple
standards (Firth 1939) nennen.

Ich mochte nun hier einige Aspekte der Ent-
stehung und der Implikationen des Tauschsphiren-
konzepts und der Kontexte, in denen es debattiert
und auch nicht debattiert wird, genauer untersu-
chen. Ich werde dabei auch die kaum diskutier-
ten gesamtgesellschaftlichen Kontexte der Tausch-
sphéren beleuchten.

Bohannans Modell und seine Interpretation

Das von Bohannan aufgestellte Modell beinhaltet
also drei Sphéren: Zur Subsistenzsphire gehorten
Giiter, die durch Feldbau lokal erwirtschaftet wur-
den (Yams, Bananen, Gemiise), Gerite, die dazu
benotigt wurden (Feldhacken, Messer), Kleinvieh
(Hiihner, Ziegen) und handwerkliche Produkte
(TongefdBe, Topfe, Morser). Solche niedrigpreisi-
gen Waren (yiagh) verduflerten ihre Hersteller, vor-
nehmlich Tiv-Frauen, auf den Marktplitzen. Der
Markt (kasua) fand auf neutralem Gebiet statt und
gehorte einer Gruppe von Altesten oder einem cha-
rismatischen big man, der fiir den Marktfrieden und
das Marktgliick zustdndig war und fiir den geregel-
ten Ablauf des Marktgeschehens Abgaben erhielt.
Auf dem Marktplatz wurde gefeilscht und gehan-
delt, und jeder suchte Gewinn zu machen.

Zur zweiten Sphire, der Prestigegiitersphire,
gehorten Pferde, Rinder, weille, von Tiv-Webern
hergestellte, tugudu-Stoffe (aus fiinf, zehn oder
zwanzig Streifen) und Messingbarren, die beide in-
nerhalb dieser Sphire auch als Geld fungierten, so-
wie Medizinen, magische Objekte, rituelle Amter,
und in vorkolonialer Zeit Sklaven. Diese Giiter ka-
men mehrheitlich iiber den Fernhandel, teils durch
die Hausa-Hindler aus dem Norden in (und durch)
das Tiv-Land, teils durch Igbo-Héndler aus dem
Siiden. Rituelle Amter und cult agencies erwarben
Tiv gelegentlich von Jukun, Chamba und anderen
ostlich des Tiv-Landes siedelnden Gruppen (Bo-

gewebte Stoffe, Decken, Blusen, Hemden) und schlieBlich
Lebensmittel (Tee, Kekse, Batterien). Letztere werden von
finanzschwachen Kleinhidndlern verkauft. Reiche Hindler
organisieren zudem den ganzen Fernhandel.

3 Bohannan (1955, 1959); Kopytoff (1986); Bloch and Parry
(1989); Sillitoe (2006).

4 Barth (1967); Douglas and Isherwood (1980), die entspre-
chend der bearbeiteten Thematik auch den Begriff consump-
tion spheres einfiihren.

5 Du Bois (1936); Herskovits (1952); Sahlins (1960).

Ute Roschenthaler

hannan and Bohannan 1968: 230; Akiga 1965). Vor
allem Pferde, Rinder und Sklaven, aber auch magi-
sche Objekte und rituelle Amter wurden nicht auf
dem Marktplatz gehandelt, sondern gelangten di-
rekt in den Besitz der dlteren Ménner. Einmal woll-
ten Igbo-Héndler zwei Pferde auf einem Marktplatz
verkaufen, dies erschien jedoch so ungewohnlich,
dass niemand sie erwarb (Bohannan and Bohannan
1968: 231).

Die hochste Tauschsphire bestand aus Rech-
ten an Frauen und deren Kindern. Mehrere Patri-
lineages (oder exogame Einheiten) bildeten zusam-
men Gruppen (ward sharing groups), innerhalb
derer Familienvorstinde ihre klassifikatorischen
Tochter gegenseitig zur Heirat tauschten.

Die drei hierarchischen Sphéren gruppierten,
so Bohannan, die tauschbaren Giiter, Rechte und
Dienstleistungen auf der Basis moralischer Bewer-
tungen. Wiahrend Tiv also die Giiter der ersten
Sphiére als yiagh bezeichneten und auf dem Markt
(kasua) handelten, waren die Giiter der zweiten
Sphire (Pferde, Rinder, Sklaven) Prestigeangele-
genheit (shagba) und kamen nicht auf den Markt.
Importierte europdische Nahrungsmittel waren
nicht yiagh, und auch Tauschheiraten trennten Tiv,
ebenso wie Gaben, konzeptionell von kasua. Toch-
ter wurden nie mit einem Marktwert assoziiert (cf.
Sansom 1976 fiir das siidliche Afrika).

Tauschvorgéinge fanden normalerweise inner-
halb der jeweiligen Sphére statt, da sich hier die
Preise weitgehend entsprachen (Bohannan 1955:
64). Bohannan nannte diese Tauschvorgiinge, die
moralisch neutral gesehen wurden, conveyances.
Schwieriger war es, Giiter zwischen den Sphéren
zu bewegen, was Bohannan conversion nannte, und
was moralisch konnotiert war. Giiter aus der Markt-
sphire aufwirts in die Luxusgiitersphére zu kon-
vertieren und die Luxusgiiter dann in Heiratsgut zu
investieren, brachte viel Prestige. Solche Heiraten
fanden meist mit Frauen aus einer anderen eth-
nischen Gruppe statt. Tiv-Ménner heirateten zum
Beispiel Udam-Frauen im Siiden, gaben ihnen je-
doch nicht ihre eigenen Tochter als Ehefrauen.®
Auf die Kinder aus Ehen, die mit Heiratsgut ge-
schlossen wurden, hatte die ward sharing group
keine Anspriiche. Der umgekehrte Vorgang, das
Abwirtskonvertieren, war dagegen schlecht ange-
sehen und wurde nur in Notfillen und Krisenzeiten

6 Tiv nennen die vielen kleinen ethnischen Gruppen im Siiden
um Ogoja herum Udam (Bohannan and Bohannan 1968: 5).
Damit sind unter anderen die nordlich der Ejagham lebenden
Boki, Nselle, Ekajuk, Bacheve, Bekwarra, Iyala und Ukelle
gemeint. Bevor die Tiv Richtung Siiden zogen, heirateten sie
laut Akiga (1965) auch Fulani-Frauen, wollten ihnen jedoch
auch nicht ihre Tochter zur Heirat geben.

Anthropos 105.2010

216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:3818. Inhalt.
Inhalts Im 0 o

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157

Tauschsphiren

ausgefiihrt. Bevor man zum Beispiel ein Rind ver-
kaufte, um damit Grundnahrungsmittel zu erwer-
ben, versuchte man immer erst das Netzwerk seiner
Verwandten zu aktivieren. So betonen Bohannan
und Dalton (1962: 6f.), dass Notfallkonversionen
immer nach dem Marktprinzip und nach auflen ge-
richtet waren, wobei der Konvertierende die Aktion
initiierte.

Die Einfiihrung des kolonialen Gelds ermdg-
lichte es, so Bohannan, immer hédufiger schon jiin-
geren Minnern, Frauen aus (andere nicht Tiv-) Fa-
milien zu heiraten. Ein Mann konnte Prestigegiiter
(nicht nur Salz wie beim Frauentausch, sondern
auch Hiihner, Eisen- und Messingbarren, cf. Akiga
1965: 116f.) der Familie seiner zukiinftigen Frau
als Heiratsgut iiberreichen. P. und L. Bohannans
Sorge war dabei, dass Frauen durch die Moneta-
risierung zunehmend als Teil des Markts angese-
hen wiirden: Es werde “easy to sell subsistence
goods for money to buy prestige articles and wom-
en” (1968: 249). In Bohannans Interpretation 16ste
das koloniale Geld mit seiner Marktorientierung
die Sphiren der multizentrischen Okonomie lang-
sam auf, und die Tiv-Altesten begannen zu kla-
gen, die traditionelle Ordnung geriete durcheinan-
der. Zudem hatte die britische Kolonialregierung
auf Driangen der Missionare die Heirat durch Frau-
entausch verboten, und erlaubte nur noch Heiraten
mit Heiratsgut. Akiga (1965) bemerkt jedoch, dass
die Tiv, in Umgehung des britischen Verbots, die
Tauschheirat nicht einfach aufgaben, sondern sie
durch zusitzliche Geschenke in eine teurere Form
der Tauschheirat in zwei scheinbar getrennten Ak-
ten umwandelten.”

Problematisch wurden die Veridnderungen erst,
als Igbo-Hindler (die seit der kolonialen Pazifizie-
rung und Auflosung von Handelssphéren problem-
los durchs Land reisen konnten®) begannen, Sub-

7 Laut Akiga (1965: 116f.) wurde eine Art Heiratsgut gele-
gentlich auch unter Tiv-Familien gegeben, indem zuerst ein
Briutigam seine Geschenke gab und eine Tochter zur Frau
bekam, wobei daraufhin ihr klassifikatorischer Vater zur Fa-
milie des Brautigams ging und dortselbst auch versuchte,
durch Geschenke ein Middchen zuriickzuerhalten. Kam es
nicht zur Heirat, mussten alle “Geschenke” wieder zuriicker-
stattet werden (vor wie nach dem Verbot). Akiga interpretiert
dies so, als sei (durch das Verbot) einfach nur das Heiraten
teurer geworden, da vorher einige wenige Geschenke von
Salz, einer Hacke und einem Huhn notwendig waren und
nun zusitzlich eben noch Messingbarren und -dréhte. D. h.,
das Geld hatte nicht die Tauschheirat aufgelost, sondern die
Tiv hatten das Geld in ihre Heiratsformen integriert.

8 Hausa hatten bereits vorkolonial die Strategie der Handels-
siedlungen entwickelt, um Fernhandel betreiben zu konnen
(Cohen 1969). Auch die Igbo-Héndler von Arochukwu hat-
ten sich, um den Sklavenhandel aus dem Hinterland an den
Atlantik zu organisieren, dieser Strategie bedient (Dike and

Anthropos 105.2010

159

sistenzgiiter von den Frauen aufzukaufen und an-
dernorts oder auBerhalb des Tiv-Lands weiter zu
verduBern. Bislang hatten sie und die Hausa-
Héndler sich nur um die Fernhandelsprodukte ge-
kiimmert. Doch nun begannen Igbo-Héndler mit
Subsistenzprodukten der Tiv, die sie nach Siiden
brachten und in Bargeld bezahlten, einen lukrati-
ven Zwischenhandel. Dadurch waren, so Bohan-
nan, weniger Lebensmittel zur Konsumption vor-
handen, und die Preise fiir Lebensmittel und Hei-
ratsgut stiegen. Doch die Tiv-Ménner brauchten das
Geld — wie viele afrikanische Gesellschaften hatten
Tiv-Minner und -Frauen getrennte Kassen — um
Steuern zu zahlen.” Die Bohannans monieren so-
gar, die Kolonialregierung hitte die Messingdrihte
nur deswegen als Allzweckzahlungsmittel angese-
hen, um leichter rechtfertigen zu konnen, die vor-
koloniale Wihrung gegen die britische auszutau-
schen (1968:246). Streng genommen wire nicht
nur die Tiv-Okonomie von dem Geld bedroht, son-
dern auch Hausa- und Igbo-Héndler miissten ein-
gebettete Okonomien haben. P. und L. Bohannan
selbst ging es vor allem darum, auf die Ungerech-
tigkeiten des kolonialen Systems und auf die grund-
legende Verschiedenheit vorkapitalistischer Wirt-
schaftsweisen vom Kapitalismus, der lediglich auf
Gewinnmaximierung aus war, aufmerksam zu ma-
chen.

P. und L. Bohannans Uberlegungen wurden in
der substantivistischen Debatte weitergetragen. Ei-
nerseits wurde die Frage der Wirkung des Geldes
auf die angenommenerweise zuvor nicht monetari-
sierten Wirtschaften debattiert. Vor allem kritisier-
ten Bloch und Parry (1989: 12—16), nicht das Geld
als solches habe zur Auflosung der Sphiren ge-
fiihrt, sondern der Zugang junger Minner zu Lohn-
arbeit und Reichtum (cf. Hart 2005: 164). Zahlrei-
che Arbeiten haben inzwischen gezeigt, dass Geld
oft gerade nicht als Allzweckzahlungsmittel ange-
sehen, sondern lediglich als ein Gut unter anderen
Giitern in die Tauschsphéren integriert (Herskovits
1962) bzw. eigenstindig angeeignet wurde und da-
mit sogar die Tauschsphiren verstirkt habe.!? Dies
sei nicht verwunderlich, wenden andere Wirtschaft-
sethnologen ein, denn alle Gesellschaften, auch die
westliche kapitalistische, hitten ohnehin Tausch-

Ekejiuba 1990). Die Hausa-Héndler hatten jedoch Subsis-
tenzgiiter nur zur Erndhrung der Sklaven erworben. Sie ka-
men nicht selbst auf die Subsistenzmairkte, um mit solchen
Giitern Handel zu treiben.
9 Bohannan and Bohannan (1968: 248); cf. Bloch and Parry

(1989: 13f.); Piot (1991: 408).

10 Shipton (1989); Hutchinson (1996); Klute (2003: 115); Co-
maroff and Comaroff (1991); Sansom (1976).

216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:3818. Inhalt.
Inhalts Im 0 o

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157

160

sphéren, und die Existenz von Geld habe auch dort
nicht dazu gefiihrt, dass alles kommodifiziert wor-
den sei, wie selbst Bohannans eigenes Material na-
helege.!! Land, zum Beispiel, war bei den Tiv auch
in den 1950er Jahren, trotz Drucks auf die knap-
per werdende Ressource, nicht fiir Geld zu haben
(Bloch and Parry 1989: 13).

Andererseits gingen die Debatten immer wieder
um die Funktion der Tauschsphidren — eine Fra-
ge, zu der sich Bohannan nie geduBlert hat. Vor
dem Hintergrund, dass die friihen ethnologischen
Studien zu Transaktionssphiren im Wesentlichen
der Denkrichtung der strukturfunktionalistischen
Schule entstammten, sind auch ihre Erkldrungen
fiir die Existenz der Transaktionssphédren zu ver-
stehen. Viele Ethnologen nennen als Funktion den
Aufbau von Barrieren zwischen den Giitern (Guyer
2004: 28), die jene nicht oder nur schwer konver-
tibel machen. Es lassen sich hier zwei Argumente
ausmachen.

Im ersten Argument verhindern die Barrieren
zwischen den Giitern das Eintreten von Lebensmit-
telknappheiten.!? Sie garantieren so einen gewis-
sen Lebensstandard fiir alle (Salisbury 1962: 19;
Firth 1967) und dass Status- und Machtgewinn au-
Berhalb der Subsistenzsphire ablaufen (Salisbury
1962: 212). Sie verhindern die Ausbeutung der Ar-
meren durch die Reichen (Sillitoe 2006) und dass
Geld oder Giiter gehortet werden (Sillitoe 2006;
Riches 1975). Riches’ Inuit fiihrten, zum Beispiel,
in einer marktokonomischen Situation das gam-
bling ein, eine Art Roulette, bei dem diejenigen, die
anfingen Geld zu horten, dieses durch das Spiel um-
verteilen mussten. Potlatch-Festen wurde in dhn-
licher Weise die Umverteilung von Giitern zuge-
schrieben, die Appadurai als tournaments of value
bezeichnete (1986).

11 Firth (1967); Bloch and Parry (1989: 13); Trenk (2001);
Hart (2005). — Zuerst kritisierten Dupré und Rey (1973)
die Annahme der Substantivisten, deren Antimarktmenta-
litdt auf Polanyi zuriickgeht, dass Geld per se die traditio-
nellen Kulturen unterminiere. Die Kritik ist von Bloch and
Parry (1989), Trenk (2005) und Hart (2005) zusammenge-
fasst. Die Arbeiten in Bloch und Parry (1989) stimmen darin
iiberein, dass Gesellschaften vielmehr das moderne Geld in
ihre eigene Logik und Symbolik iibersetzt haben, anstatt
sich seiner abstrakten monetiren Logik zu unterwerfen. Sie-
he hierzu auch Bill Maurers (2006) Zusammenfassung zur
Anthropologie des Geldes. Die Formalisten halten dagegen,
dass es Tauschsphiren entweder gar nicht gebe (Schneider
1968: 426—436) oder die Sphéren ja offenbar sehr durchlis-
sig und folglich kommensurabel seien. Aufwértskonvertie-
ren stellte nach Piot (1991:407) fiir sie nichts anderes als
eine Form der Maximierung des Gewinns dar.

12 Firth (1967:19); Barth (1967); Douglas and Isherwood
(1980: 148).

Ute Roschenthaler

Im zweiten Argument haben die Altesten oder
Herrschenden ein gezieltes Interesse an der Auf-
rechterhaltung der Tauschsphiren und der Nicht-
konvertibilitiat der Giiter, um sich damit ihre Pri-
vilegien zu sichern. Die Neomarxisten betrachte-
ten zum ersten Mal die Tauschsphidren im gro-
Beren gesellschaftlichen Kontext von Produktion
und Machtbeziehungen (Piot 1991:407). Durch
ihre Kontrolle der hochsten Tauschsphiren, insbe-
sondere der Heiratssphére, wiirden die Alteren jiin-
gere Minner und Frauen davon abhalten, an der
Macht teilzuhaben und sie in die Rolle der abhén-
gigen Produzenten driingen.'? Diesem Argument
schlieBen sich Mary Douglas und Baron Isherwood
(1980) an, die in den gerontokratischen Heirats-
regeln der Lele Parallelen zu den Interessen der
Tiv-Altesten sehen. Diese tauschten die Rechte an
Tochtern untereinander, um ein Netzwerk von Al-
lianzen aufzubauen. Ihr Monopol sicherten sich die
dlteren Ménner dadurch, dass sie erstens die Frau-
en zuriickhielten Fremde zu heiraten, und zwei-
tens die Frauen kontrollierten, so dass sie selber
die Giiter aus der untersten Sphére in die Pres-
tigesphire konvertieren konnten. Die Altesten der
Lele, so Douglas und Isherwood, hitten sogar ef-
fektiv verhindert, dass Geld einen solchen Einfluss
erhalten konnte. Wenn sie nicht darauf bestanden
hitten, dass Heiratsgeld immer nur in Giitern be-
zahlt werden durfte und nicht in Geld, hitten sie
die Kontrolle iiber die heiratsfahigen Médchen ver-
loren, da die jungen Minner seit der Kolonialzeit
Geld durch Lohnarbeit verdienen konnten, was den
Altesten nicht moglich war. Sie gaben auch Rabatt,
wenn Schuldenriickzahlungen in Giitern und nicht
in Geld (CFA) geleistet wurden. Ahnlich beschreibt
Hutchinson, wie die Nuer-Altesten die Heiraten
jiingerer Minner kontrollierten und ihre Arbeits-
kraft ausbeuteten (1996). Auch Riches (1975) und
Gregory (1997: 291-294) sehen hinter den Tausch-
sphiren Strategien und Ideologien. So sei es ver-
standlich, dass die Tiv-Altesten, ebenso wie wir im
Westen, iiber das Geld schimpften und ihm alles
Ubel der Welt zuschrieben. !4

Mary Douglas und Baron Isherwood geben so-
gar Hinweise darauf, wie Tauschsphiren bzw. die
Moglichkeiten soziale Grenzen aufrechtzuerhalten
zustande kommen. Die eine ist, man hilt den Preis
fiir interne Transaktionen so hoch, dass sich nur
Reiche leisten konnen, daran teilzunehmen. Eine
zweite ist, man verlangt einen sehr hohen Ein-

13 Meillassoux (1972: 93-96); Dupré and Rey (1973); Don-
ham (1985).

14 Bloch and Parry (1989: 13f.); Trenk (2005:211); cf. Hart
(2005); Maurer (2006).

Anthropos 105.2010

216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:3818. Inhalt.
Inhalts Im 0 o

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157

Tauschsphiren

trittspreis, zum Beispiel brauchte man bei den Yu-
rok eine groe Anzahl wertvoller Muscheln, um
in einen Tanzbund einzutreten. Das gleiche gilt fiir
bestimmte Biinde im Cross River-Gebiet (Réschen-
thaler 2004, 2006, 2009).15 Eine dritte Moglichkeit
ist, so Douglas und Isherwood, die Verweigerung
mit Fremden zu verhandeln bzw. nur eine bestimm-
te Wihrung zu akzeptieren. Diese Strategie der Ex-
klusion ist weltweit verbreitet und schiitzt nicht nur
ein Privileg sondern die gesamte Okonomie (1980:
141-146).16

Erst in jlingster Zeit beginnen einige Arbeiten
die kapitalistische Wirtschaftsweise lediglich als
eine zugespitzte Form vielfiltigen wirtschaftlichen
Handelns zu verstehen, die keineswegs vorkapi-
talistische Handlungsweisen einfach ersetzt hitte,
sondern weiterhin von ihnen durchzogen und ge-
préagt sei (Carrier 1995; Hart 2005). Gelegentlich
wird sogar darauf hingewiesen, bestimmtes wirt-
schaftliches Handeln existiere vor allem virtuell in
Theorien und weniger in der tatsdchlichen sozialen
Praxis (Miller 1998).

Tauschsphiiren in der westlichen Gesellschaft

In der globalisierten kapitalistischen Welt kann
leicht der Eindruck entstehen, fiir Geld sei alles zu
haben und auch wieder verduf3erbar. In der Praxis
bekommt man jedoch ldngst nicht alles fiir Geld,
und nicht einmal innerhalb einer Wéhrung ist Geld
ohne weiteres gegen Geld zu tauschen. Man stelle
sich nur vor, mit einem 500€ Schein eine Zei-
tung kaufen zu wollen oder mit einem Sack Cent
beim Autohindler aufzutauchen. Obwohl ein Sack
Cent legitimes Geld ist, ist er in der Praxis na-
hezu unkonvertibel, und auch nur theoretisch so
viel wert wie der entsprechende Wert in Zahlen
oder Scheinen, denn die Arbeit ihn zu tragen, und
die Zeit, die Miinzen zu zidhlen und zu rollen, ist
nicht mit eingerechnet. Eine Reihe von Dingen sind
in der westlichen Gesellschaft nicht kommodifi-
ziert, darunter bestimmte religiose Symbole (Firth

15 Fiir die Forderung der Forschungen im Cross River-Gebiet
bin ich folgenden Institutionen zu Dank verpflichtet: zwi-
schen 1987 und 1988 der Graduiertenférderung des Landes
Berlin und dem Deutschen Akademischen Austauschdienst;
zwischen 1998 und 2001 der Deutschen Forschungsgemein-
schaft.

16 Auch in Europa waren neue Produkte und wertvolle Giiter
zunichst der Aristokratie vorbehalten bis sie langsam die
breite Bevolkerung erreichten (Fontaine 2006). Ein Beispiel
aus der internationalen Politik ist, dass Erdol nur in amerika-
nischen Dollar bezahlt werden kann, so dass nur die Linder
es kaufen konnen, die eine konvertierbare Wihrung haben,
die sie zuerst in Dollar umwandeln miissen.

Anthropos 105.2010

161

1967: 19), Sporttrophden (Malinowski 1922), aka-
demische Titel und politische Ehren (Bloch and
Parry 1989: 13). Auch entkommodifizieren reiche
Superstars Teile ihres Gewinns, indem sie ihn fiir
gute Zwecke spenden.

Im Westen fiihrte die Entwicklung der Lohn-
arbeit zur Trennung von zwei Bereichen: bezahl-
ter Lohnarbeit und unbezahlter Hausfrauenarbeit
(Firth 1967), wobei Lohnarbeit mit dem o6ffentli-
chen Leben und Hausfrauenarbeit mit Langzeit-
abhingigkeit, Verldsslichkeit und der geschiitzten
Sphire des héuslichen Lebens assoziiert ist (Hart
2005). Bestimmte Formen der Hausarbeit und
Langzeitverlasslichkeit sind also nicht kommodifi-
ziert, und es bedarf einiger Anstrengung, um die
Trennung zwischen personlicher hduslicher Sphire
und offentlicher Sphére mit ihrem unpersonlichen
Markt aufrechtzuerhalten. Die Trennung befindet
sich inzwischen stark im Wandel, wenn beide Ehe-
partner arbeiten und die Hausarbeit untereinander
aushandeln (Hart 2005), ebenso wenn Lohnarbeit
zunehmend auch von zu Hause aus erledigt wer-
den kann. Diese Gegeniiberstellung impliziert ei-
ne interessante Antinomie der Bewertung, die sich
auch in den Tauschsphirenkonzepten immer wie-
der finden wird. Einerseits ist die ménnliche Lohn-
arbeit gegeniiber der weiblichen Hausarbeit hoher
angesehen, und andererseits werden die langfristige
hiusliche Sphire und die Familie als Ideal hoher
bewertet.

Auch gibt es Giiter und Dienstleistungen, die
in der meist als durch und durch monetarisiert
wahrgenommenen westlichen Gesellschaft nicht
mit Geld zu haben sind, wogegen dies in nicht
westlichen Gesellschaften kein Problem darstellt.
Das von Hart (2005: 165) angefiihrte Beispiel ei-
nes Ghanaers mit seiner amerikanischen Geliebten
verdeutlicht dies: “I was once talking to a Ghana-
ian student about exchanges between lovers in his
country and he said that it was common there for a
boy, after sleeping with a girl he has met at a party,
to leave some money as a gift and token of esteem.
Once he had done this with a visiting American
student and the resulting explosion was gigantic —
‘Do you imagine that I am a prostitute?” and so
on. Where does that moral outrage come from?
Why does money matter so much to us?” Zu &hn-
lichen interkulturellen Missverstindnissen kommt
es, wenn man versucht, Gastfreundschaft mit Geld
bezahlen zu wollen (cf. Trenk 2001: 491-493).

Schon Alfred Marshall (1979) schrieb, dass der
moderne Konsument im Westen die Giiter in ei-
ne Hierarchie kultureller Werte gruppiere. Bezeich-
nend sind auch hier die moralisch geladenen De-
batten dariiber, was kéuflich sein darf (cf. Klute

216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:3818. Inhalt.
Inhalts Im 0 o

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157

162

2003: 116) und was nicht (z. B. das Familienerbe,
die Kronjuwelen, Namen, Menschen, Korperteile,
oder genetisches Material). Trotz der Omniprisenz
des Geldes, verduflere man Wertgegenstinde nicht
fiir Kleinigkeiten, mochte aber Elitestatus und bes-
te Bildung erwerben. Ein Kleinwarenhéndler wird
jedoch die Summe fiir ein Elitecollege nicht so ein-
fach zusammenbringen, und dariiber hinaus spielen
tatsdchliche soziale Barrieren eine Rolle. Wie viele
Orangen ein Stralenverkdufer auch verkauft, seine
Kinder werden nie in das Elitecollege aufgenom-
men werden, denn Aristokratie sagt iiberall, dass
man Klasse nicht kaufen kann. Dies heiflit jedoch
nicht, dass die Aristokratie nicht selbst gelegent-
lich kauflich wire, so Hart (2005: 163-165). Sein
Vermdgen zu verspielen oder sein einziges Haus zu
verkaufen, ist auch hier nicht angesehen.

Die angesprochenen Beispiele haben Fragen des
Wertes und der Werte gemeinsam. “Wert” beinhal-
tet dabei zwei Bedeutungen: wirtschaftliche, mone-
tdare und moralische, ethische Werte. Es entsteht ge-
radezu der Eindruck, dass wirtschaftliche und ethi-
sche Werte in verschiedene Bereiche oder Sphiren
getrennt werden, von denen die einen kommodifi-
ziert sind und die anderen nicht. Diese Ideen lassen
sich in den Tauschsphérenkonzepten wiederfinden.

Tauschsphirenkonzepte

Schon lange vor Bohannan befassten sich Ethnolo-
gen mit solchen Sphéren, mit denen Gesellschaften
bestimmte Tauschvorginge von Giitern und Dienst-
leistungen voneinander getrennt halten. Das Kon-
zept der Tauschsphiren geht im Wesentlichen auf
zwei Denkrichtungen zuriick: zum einen auf Ve-
blens Theorie der leisure class (1899) und der dua-
len Okonomie, auf die sich letztlich auch Bohannan
(Bohannan und Dalton 1962) beruft;!” zum ande-
ren auf Durkheims (1965) Konzept des Individu-
ums und der Gemeinschaft und damit verbunden
auf individuelle kurzfristige und gemeinschaftliche
langfristige Zyklen (circuits) des Wirtschaftens.

17 In “Tiv Economy” (1968: 250f.) fiihren die Bohannans da-
gegen vor allem Thurnwald (1932: 105), Firth (1939: 5-7),
Herskovits (1952:257) und Boeke (1953: Kap. 6) an, die
sich mit den Sphéren befasst haben. Boekes dual spheres, die
ein paralleles Existieren von westlicher und nichtwestlicher
Okonomie bezeichnen, sind nach Bohannan jedoch etwas
vollig anderes als die multizentrische Okonomie der Tiv.

Erlaubnls Ist

Ute Roschenthaler

Auf Veblen zuriickgehende Modelle
von Subsistenz- und Luxusgiitersphiiren

Thorstein Veblen (1899) ging es darum, auf Phi-
nomene sozialer Ungleichheit aufmerksam zu ma-
chen, deren Kern er im Streben nach Prestige und
dem ostentativen Zurschaustellen von Reichtum
sah, das auch in nichtkapitalistischen Gesellschaf-
ten anzutreffen sei. Er verkniipfte leisure und Lu-
xus mit individuellem Nutzen, und siedelte das Ge-
meinwohl auf der Subsistenzebene (Arbeiter, Bau-
ern) an. Die leisure class erziele dabei Prestige und
Macht durch Konsum und Zurschaustellung von
Luxusgiitern und der Verschwendung von niitzli-
chen Giitern, was er insbesondere in der westlichen
Gesellschaft heftig kritisierte.

Inspiriert von Veblens Uberlegungen iiberneh-
men Du Bois (1936) und Herskovits (1952) den
Begriff der dualen Okonomie. So spricht Cora
Du Bois bei den Tolowa-Tututni an der kaliforni-
schen Westkiiste von zwei Okonomien. Die Sub-
sistenzokonomie umfasste fiir das Uberleben wich-
tige Giiter, in der das Teilen und die Kooperation
im Vordergrund standen. Im Gegensatz dazu stand
die Prestigebkonomie, in der sich das soziale Leben
um Prestige drehte. Darin geht es um Luxusgiiter,
Wertgegenstinde (valuables) und Geldformen, also
Giiter ohne direkten Nutzwert, die zur Schau ge-
stellt und konsumiert werden, was Prestige erzeu-
ge und auf einer ungleichen Verteilung der Giiter
basiere. Wihrend an der Nordwestkiiste die Inves-
tition in Potlatch-Feste im Vordergrund stand, ge-
niigte an der kalifornischen Kiiste der Besitz von
vorkolonialem Geld: Wer zu Reichtum gekommen
war, kam nicht umhin, Kompensationszahlungen
fiir Armere zu iibernehmen, und bei feindlichen
Angriffen wurden Reiche als erste getotet, da ihr
Verlust der Gemeinschaft am meisten schadete.
Arme Leute dagegen “don’t have money to talk”
(Du Bois 1936: 52—55). Du Bois sieht direkte Par-
allelen zu der von Veblen kritisierten Zweiklassen-
gesellschaft.

Gegen dieses Konzept der dualen Okonomie
wiederum wendet sich Marshall Sahlins (1960), in-
dem er argumentiert, Subsistenz und Prestige seien
beide Teil derselben Okonomie, wobei die Presti-
gedkonomie den Bereich der Zirkulation von Gii-
tern auf ethnischer Basis umfasse (den kula-Tausch
fiihrt er als Beispiel an), wihrend die Subsistenz-
okonomie eher zum lokalen und hiuslichen Be-
reich gehore. Veblens Analyse sei aus der kapita-
listischen Gesellschaft abgeleitet, und nicht einfach
auf eine nichtkapitalistische iibertragbar. Der Sinn
der groflen Feste und Transaktionen bei nichtkapi-
talistischen Gesellschaften sei eben gerade nicht,

Anthropos 105.2010

216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:3818. Inhalt.
Inhalts Im 0 o

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157

Tauschsphiren

dass die Chiefs ihren Reichtum einfach nur osten-
tativ zur Schau stellten oder egoistisch in Prestige
umwandelten, sondern dass sie Giiter akkumulier-
ten, um sie spiter zu verteilen, und erst das Ver-
teilen verleihe ihnen Macht und Prestige. Wo ho-
her Status mit 6ffentlicher Redistribution verkniipft
sei, nehme der Wunsch nach Zurschaustellung die
Form der Generositit an, wiahrend dort, wo Macht
aus Privateigentum erwachse, dieses die Zurschau-
stellung des Konsums bewerkstellige. Dies ist ge-
nau das Argument, das auch Sillitoe (2006) spiter
anfiihrt, wenn er iiber die big men in Neu Guinea
sagt, der Sinn des Erwerbs von Wertgegenstinden
sei nicht diese zu horten, sondern sie weiterzu-
geben.

Vermutlich kannte Sahlins Bohannans zwei
Aufsitze (1955, 1959) noch nicht, die dieser bereits
geschrieben hatte. Denn wihrend Sahlins sich in
seiner Argumentation gegen die Sphiren der dua-
len Okonomie und die formalistische Schule wen-
det, machen Bohannan und Dalton (1962) gera-
de die Sphiren stark als spezifischer Bestandteil
nichtkapitalistischer Gesellschaften. Auch sie beru-
fen sich damit explizit auf Veblen (1899), Du Bois
(1936) und Herskovits (1952). In ihrer Einleitung
zu “Markets in Africa” (1962) fiihren sie an, dass
die Unterscheidung von Giitern in Subistenzgiiter
und Prestigegiiter auf getrennte Sphiren verwei-
se. Auch Malinowski (1922) habe schon klar auf
die Trennung zweier Sphiren bei den Trobriandern
hingewiesen: die Sphire der Gaben von Wertge-
genstinden (vaygu’a) und die der Subsistenzgiiter
(gimwali), die nach dem Marktprinzip gehandelt
wiirden. Fiir Bohannan und Dalton ist es also kein
Problem, wenn eine Sphére nach dem Marktprin-
zip funktioniert und die andere nach dem Gaben-
prinzip.

In anderer Terminologie und mit verschiede-
nen Giitergruppen ohne direkte Wertentsprechung
(jumps of value) findet man die beiden Sphiren bei
Kroeber (1925) und Douglas und Isherwood (1980)
wieder. Es sind eine hdusliche Sphire mit einem
high frequency use der Giiter unter enger Zusam-
menarbeit der kin group, und eine politische Sphire
mit einem low frequency use von Glitern, in der
big men untereinander in Wettbewerb stehen. Sie
fiihren auch das Argument wieder an, die Sphéren
verhinderten eine Lebensmittelknappheit, denn ein
Yurok konne erst dann erfolgreich in den Wettbe-
werb als big man einsteigen, wenn seine Subsis-
tenzsphire gesichert sei (Kroeber 1925). Niemand
wiirde politische Wertgegenstinde fiir héusliche
Giiter verkaufen, da die Zinsen, die fiir das Borgen
von Subsistenzgiitern bezahlt werden miissten, we-
sentlich geringer ausfielen als der Verlust durch den

Anthropos 105.2010

Erlaubnls Ist

163

Verkauf politischer Giiter. Wie bei den Tiv verkauf-
te man sie nur, wenn iiberhaupt keine Unterstiit-
zung zu bekommen war. Hier stand jeder mit jedem
in Konkurrenz, und ein reicher Yurok wurde in der
Folge noch reicher, da Reichtum ihm mehr Anhin-
ger verschaffte, wodurch er wiederum mehr Ent-
lohnung fiir seine Dienste verlangen konnte. Die
Yurok brauchten keine sozialen Barrieren (wobei
Douglas und Isherwood Du Bois’ zwei Sphéren
vereinheitlichen), und die Regeln des Wettbewerbs
gaben, wie im Marktprinzip, demjenigen mehr, der
besser war. Wihrend Sahlins ein allgemein giiltiges
Modell suchte, stellen Douglas und Isherwood dem
Verhalten der Yurok das der Tiv gegeniiber, die vor-
kolonial drei getrennte monopolistische Barrieren
aufgebaut hatten (1980: 136—146).

Salisbury fiihrt am Beispiel der Siane auf Neu-
guinea die verschiedenen Tauschsphéren vor, wo-
bei er reichhaltiges Vergleichsmaterial heranzieht,
um zu zeigen, dass die Sphéren das Fortdauern der
Gemeinschaft sichern, indem Status und Machtge-
winn auf die Prestige- und Luxusgiitersphiren be-
schrinkt sind. Hier schiitzt sich das System also
quasi selbst vor Ausbeutung und sichert allen eine
Lebensgrundlage, wihrend, so Salisbury, in einem
monetiren System komplizierte Regelungssysteme
notwendig seien, um einen dhnlichen sozialvertrag-
lichen Effekt zu erreichen. Daneben lotet er weitere
gesamtgesellschaftlich relevante Bereiche aus und
fiihrt eine langfristig ausgerichtete Kapitalinvest-
mentsphire ein. Ich komme auf Salisbury wieder
zuriick.

Sillitoe (2006) bezieht sich im Wesentlichen auf
Firth (1939) und Salisbury (1962), sein Hauptargu-
ment ist jedoch wesentlich substantivistischer. Al-
lerdings bezeichnet er Bohannans Modell der drei
Sphiren aufgrund seiner Durchlissigkeit als unty-
pisch. Hiernach teilen die meisten Gesellschaften
— Sphiéren existieren laut Sillitoe nur in akephalen
Gesellschaften (2006: 1f.) — Giiter in zwei Sphi-
ren auf, eine Sphire der Produktion (von Subsis-
tenzgiitern) und eine von Wertgegenstinden, zwi-
schen denen im Allgemeinen kein Wertvergleich
vorgenommen wird.'® Alle Haushalte konnen im-
mer geniigend Subsistenzgiiter als Lebensgrundla-
ge produzieren, da politisch ambitionierte Personen
nicht iiber die Mehrproduktion im Subsistenzsek-
tor in den Besitz von Wertgegenstinden gelangen.

18 Sillitoe (2006) unterschlédgt nicht, dass viele Autoren auch
im Pazifik drei Sphéren (Subsistenz, Prestige und Muschel-
wertgegenstinde) vorfanden, unter anderem bei den Tikopia
(Firth 1939). Nach Keynes (1982) hatten auch die alten Grie-
chen drei Sphiren: 1. Kiihe und Schafe, 2. Korn, 3. Eisen und
Bronze.

216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:3818. Inhalt.

mmmmmm

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157

164

Wertgegenstinde sind selten und kdnnen von ihren
Nutzern nicht selbst hergestellt werden, sondern
kommen von auflen oder miissen iiber sogenannte
“Transformationszahlungen” aus der Produktions-
in die Tauschsphire der Wertgegenstinde iiberfiihrt
werden (Sillitoe 2006: 12—14).19

Auch in Sillitoes Modell reguliert sich das Sys-
tem von selbst (das ist ein durchgingiges Problem
der Substantivisten), im Gegensatz zu dem Modell
von Douglas und Isherwood, in dem die Altes-
ten alles kontrollieren und versuchen, die Sphéren
aufrecht zu erhalten. Sillitoes zentrales Argument
ist vielmehr, wie oben erwihnt, dass die um Ein-
fluss wetteifernden Ménner danach streben, so vie-
le Wertgegenstdnde wie moglich zu erhalten, doch
im Unterschied zu Kapitalisten wollen sie diese
nicht selbst konsumieren, reinvestieren oder horten,
sondern sie danach an andere weitergeben (2006:
2-6). Douglas und Isherwood dagegen unterstrei-
chen den Zusammenhang von Wert und Politik und
betonen, dass es keinen Sinn mache, die Grup-
pierung der Giiter ohne die sozialen Gruppierun-
gen in einer Gesellschaft zu untersuchen — Armut
konne nicht verstanden werden, ohne den Reich-
tum zu studieren — wobei die oberste Sphire im-
mer eine rarifizierte (antik, wertvoll, selten) sei.
Im kula-Tausch gehe es nicht einfach darum, die
Wertgegenstiande zu tauschen, sondern diese sei-
en nur Symbole fiir die tatsdchlichen Giiter, wo-
bei vor allem das Wissen um ein Netzwerk des
Vertrauens (confidence) zihle. Daher seien die am
meisten geschitzten Wertgegenstinde die dltesten,
mit denen sich ein bestimmter Name verbinde.

19 Durch den Zugang der Gruppen zu Land, Arbeit und Kapital
bleiben die Lebensmittel gesichert, und da alle ihre eigene
Subsistenz produzieren und es gar nicht vorgesehen ist, dass
Lebensmittel in Wertgegenstinde umgewertet werden, ent-
fallt hier laut Sillitoe (2006) die Notwendigkeit zur Kon-
trolle. Wertgegenstiande dagegen sind knapp und ihr Wert
entstammt ihrem Gebrauch in bestimmten sozialen und po-
litischen Kontexten (Sillitoe 2006: 2—6). Mit den Transfor-
mationszahlungen soll gewihrleistet werden, dass niemand
direkt fiir die Tauschsphére produziert und fiir egoistische
Zwecke Giiter aus der Subsistenzsphire abfiihrt. Minner, die
zum Beispiel Schweine zum Schweinefest brauchen, miissen
sie erst aus der Produktionssphére in die Tauschsphire iiber-
fiihren, indem sie ihre Frauen fiir ihre Arbeit entlohnen, und
diese Gaben wiederum leitet die Frau dann weiter an ihren
Vater oder Bruder. Wenn jemand ein Tier erlegt hat, gibt er
es einem anderen Mann, wodurch dieser das Recht erhiilt,
z.B. die Federn einzutauschen, wofiir er den Jiger mit et-
was anderem entlohnt. Ein Mann bezahlt also diejenigen,
die ihm lokal erhaltene Dinge bringen mit anderen Wert-
gegenstinden (Transformationszahlungen). Diese verweisen
auf “indirect production relations” und dadurch werden die
Wertgegenstinde, wie Waren, von ihrem eigentlichen Her-
steller entkoppelt. Weshalb die Leute selbst dies so wichtig
finden, wird jedoch nicht vollstidndig klar.

Erlaubnls Ist

Ute Roschenthaler

In dieser obersten Sphire werden Entscheidungen
iiber Sponsoring gefillt, denn wer in dieser Funk-
tion auftreten kann, verfiigt liber umzuverteilende
Ressourcen und verteilt diese durchaus von einem
interessengeleiteten Standpunkt aus (Douglas and
Isherwood 1980: 148).20

Auf Durkheim basierende Modelle
von Tauschsphiiren

Mit einem ganz dhnlichen Argument, ndmlich der
Sozialvertriaglichkeit und der Sicherung des lang-
fristigen Uberlebens, arbeiten Bloch und Parry
(1989), wobei sie jedoch die Wertigkeit der Zwei-
sphirenhierarchie umkehren. In ihrer Einfiihrung
zu “Money and the Morality of Exchange” bezie-
hen sie ihre Uberlegungen im Wesentlichen auf
Bohannan (1955, 1959) und Kopytoff (1986). Sie
zeigen, dass in allen von ihnen diskutierten Ge-
sellschaften zwei Tauschsphiren vorkommen, die
ohne einander nicht existieren konnen. Im Rahmen
der Tauschsphiren ist individueller Gewinn legi-
tim und anstrebenswert, solange er innerhalb der-
jenigen Sphire separat gehalten ist, die der Sphire
der long-term production ideologisch untergeord-
net ist. Damit die long-term-Sphire nicht auf in-
dividuelle Aktivititen reduziert wird, miissen die
Sphiren getrennt bleiben. Dennoch sind sie mit-
einander verbunden, damit der iiber den Markt er-
wirtschaftete Gewinn symbolisch umgewertet wer-
den kann und damit moralisch akzeptabel wird, so
wie im Beispiel auf Fidschi, wo die Ménner das
Geld, das sie auf dem Markt durch den Verkauf
von Fischen erhandelt haben, den Frauen geben,
damit diese es “kochen” und symbolisch in den
Reproduktionszyklus fiir langfristige soziale Zwe-
cke integrieren. Dies erinnert an die Beispiele, bei
denen das Extrahieren von Mineralien aus dem
Boden nur dann gutgeheiflen wird, wenn der Ge-
winn der Gemeinschaft zugefiihrt wird und nicht
beim individuellen Arbeiter verbleibt. Manchmal
wirken die Bemiihungen der Herausgeber, die Bei-
trage im Sammelband nach dem Modell zu inter-
pretieren, etwas konstruiert, gerade auch bei den
Merina, die Bloch doch besonders gut kennt. Neben
ihrer Kritik an Bohannans Uberbewertung des ko-
lonialen Geldes bemingeln sie Kopytoffs Vorstel-
lung, der Tausch bestimmter Giiter gegen andere
werde von einer Art Tauschtechnologie verhindert.
Vielmehr teilten Gesellschaften die Dinge, um sie

20 Mary Douglas und Baron Isherwood sprechen auch im
Kontext westlicher Gesellschaften von consumption spheres
(1980: 151f.).

Anthropos 105.2010

216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:3818. Inhalt.
Inhalts Im 0 o

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157

Tauschsphiren

tauschen zu konnen, in Wertklassen (value classes)
ein. Deswegen existierten sie in jeder Gesellschalft,
da keine ausschlieBlich singularisiert (nichts wire
tauschbar) oder vollstindig kommodifiziert (alles
wiirde gleich behandelt) sei (Kopytoff 1986: 72,
nach Bloch and Parry 1989).

Die Zuordnung von Sphiren in einen long-term
(gemeinschaftlich, hiuslich, zeremonieller Tausch)
und einen short-term cycle (individuell, Subsistenz,
Markt) ist an Durkheims (1965) Konzept von cir-
cuits angelehnt, wie Hart (2005) schliissig nach-
weist. Bei Durkheim gibt es zwei “circuits of social
life”: der eine ist kurzfristig, alltdglich, materia-
listisch und individualistisch. Der zweite ist lang-
fristig, gemeinschaftlich und idealisiert, fast sakral.
“Market transactions fall into the first category, and
all societies seek to subordinate them into the con-
ditions of their own reproduction which is the realm
of the second category” (Durkheim 1965: 164). In
dieser Werthierarchie ist das moderne Geld den In-
stitutionen, die das langfristige Uberleben gewiihr-
leisten, untergeordnet. Dieser Gedanke findet sich
bei Bloch und Parry (1989) wieder, ohne dass sie
jedoch Durkheim erwiéhnen.

In dieses Modell passen sich Shiptons (1989)
Luo ein, bei denen Lohnarbeit und Subsistenz in
den Bereich des Marktes fallen, und alles, was auf
dem Boden der Ahnen gewachsen ist (wie Tabak,
Marihuana, Gold oder der Hahn des Hauses), beim
Verkauf “bitteres Geld” bringen wiirde und mit dem
langfristigen Uberleben zu tun hat. Ahnlich schrieb
Sansom (1976) iiber die Pedi im siidlichen Afri-
ka, dass Lohnarbeit aus individueller Anstrengung
stammt, wihrend die Rinder und das Heiratsgeld
aus der Gruppe kommen. Auch Hutchinsons (1996)
Modell fiigt sich hier ein. Langfristig und posi-
tiv bewertet sind Transaktionen von Frauen gegen
Rinder, oder der Verkauf von Stieren gegen Kiihe
fiir (gutes) Geld. Auf der individuellen Ebene fiihrt
der Verkauf kleiner Mengen von selbsthergestell-
ten Produkten aus der Subsistenzsphire zu gutem
Geld, wihrend Geld aus Lohnarbeit mit Sklavenar-
beit verglichen wird und schlechtes, unproduktives
Geld bringt. In einem &dhnlichen Verhiltnis stehen
die Sphiren bei den von Barth beschriebenen Fur.
Diese schiitzen die Lohnarbeit und den Bierverkauf
auf dem Markt nicht, da beides den gesellschaft-
lichen Zusammenhalt gefdhrde. Denn die gemein-
schaftliche Arbeitskraft und das danach zu servie-
rende Bier werden fiir die Feldarbeit benotigt. In-
sofern schiitzten die Tauschsphiren die Subsistenz-
sphére obwohl ein Markt fiir Bier vorhanden wire,
da es sonst nicht genug Hirse zum Essen gibe,
ebenso wie Lohnarbeit zu sozialer Desintegration
fiihren konne. Die Fur unterscheiden nicht nur eine

Anthropos 105.2010

165

Subsistenz- und eine Luxusgiitersphére, sondern ei-
ne weitere, die Feste und Pilgerfahrten (Prestige)
beinhaltet, sowie eine, in der Frauen zirkulieren.

In seiner oben diskutierten Kritik an den For-
malisten dreht Sahlins deren Modell der gemein-
schaftlichen Giitersphire und der individuellen Lu-
xussphdre um, indem er die Prestigesphére einer
iibergeordneten gemeinschaftlich-ethnischen Sphé-
re zuordnet und die Subsistenz einer individuellen
hiuslichen Sphire, womit er eine Mischung aus
beiden Modellen erreicht. Dagegen sind die Sphi-
ren von Gudemans (1986) Gogo in Ostafrika eher
getrennt konzipiert, so dass eine mit Méannern und
Rindern assoziierte Wertsphére und eine mit Frau-
en, Lebensmitteln, Getreide und Markt assoziier-
te Subsistenzsphire einander in bindrer Opposition
gegeniiberstehen. Sie sind historisch durch die un-
terschiedliche Geschichte der in Symbiose zusam-
menlebenden Gruppen entstanden.

In der Gesamtschau lassen sich zwei unter-
schiedliche Konzeptualisierungen ausmachen: Bei
Veblen ist die Gemeinschaft mit der Subsistenz be-
fasst und einzelne, reiche Individuen mit der ho-
her bewerteten Luxussphére (auch wenn Veblen das
kritisiert). Bei Durkheim ist die short-term-Sphére
mit individuellen Interessen und Marktgewinn ver-
bunden und die hoher bewertete long-term-Sphéare
mit der Gemeinschaft und den dem Individuum
iibergeordneten, dauerhaften Interessen. Die un-
terschiedlichen Modelle kommen durch die unter-
schiedlichen Bewertungen der einzelnen Aktivité-
ten, der Einfiihrung des Geldes und den Anliegen
der einzelnen Ethnologen zustande.

In Relation zu diesen beiden Modellen bringen
die drei Sphiren bei Bohannan etwas zum Aus-
druck, das zeigt, dass sie nur im Sinne des Werts der
Giiter hierarchisch sind. Uber der Subsistenzsphire
mit dem Markt und den individuellen kleinteiligen
Interessen der jiingeren Ménner und der Frauen
sind die beiden Sphéren, die die Altesten kontrol-
lieren, und das sind zum einen die Luxus- oder
Prestigegiitersphire, wo individuelle Alteste den
Fernhandel mit Hausa (Rinder, Pferde) und Igbo-
Hindlern (Messingdrihte) aus dem Siiden kontrol-
lieren, die sie gegen Sklaven und gewebte Baum-
wollstoffstreifen tauschten. Auflerdem kontrollier-
ten sie die Heirat der Tochter, indem sie ward
sharing groups bildeten — auf der long-term-Ge-
meinschaftsebene. Bohannan meinte, Geld wiirde
die Sphiren zerstoren, wogegen Douglas und Isher-
wood einwenden, es liege im Interesse der Altesten,
die Sphéren aufrechtzuerhalten, damit sie jiingere
Minner und Frauen besser kontrollieren konnten.

Bei Salisburys Untersuchung der Siane im
Hochland Neuguineas wird diese Verkniipfung

216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:3818. Inhalt.

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat. Insbesondere die Nutzung des Inhalts Im

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157

166

noch deutlicher: Hier gibt es eine Subsistenzsphire,
eine Luxusgiitersphire, eine Prestigesphére und ei-
ne capital investment-Sphére. Subsistenz- und Lu-
xusgiitersphiren unterliegen individuellen Interes-
sen: einzelne Minner tauschen Schweine gegen
Salz (in einem Markttausch, da die Salzproduzen-
ten die Schweine nehmen und konsumieren, und
nicht, wie Partner, bei einem zeremoniellen Tausch
immer wiederkommen). Die Prestigegiitersphire
dagegen ist long-term ausgerichtet, da es hier um
zeremoniellen Tausch wie im kula geht. Mit ihr
werden langfristige friedliche Beziehungen aufge-
baut. Bloch und Parry jedenfalls trennen nicht zwi-
schen Luxusgiiter- und Prestigesphire (es gibt nur
long-term und short-term; auch der kula und das
Geldkochen auf Fidschi folgen demselben Zweck).
Dies ist in Barths Modell iiber die Fur ganz dhnlich.

Bei Sillitoes obengenannten Transformations-
zahlungen existieren die Sphéren einfach, um die
Leute vom Horten abzuhalten, als wiirden akepha-
le Gesellschaften prinzipiell nur zum Wohle aller
arbeiten. Es ist durchaus einsichtig, dass eine “Ge-
sellschaft” darauf bedacht ist, auf halbwegs gerech-
te Weise langfristig ihr Uberleben zu sichern und
sich nicht selbst um ihre Existenz zu bringen. Nur
miisste es Zustindige geben, die Sanktionsmittel
fiir ihre Einhaltung haben, die dies verhindern, falls
eine Tendenz dazu sichtbar wiirde. Die moralische
Bewertung greift ja erst, wenn oder nur so lange
wie auch Personen eine dahinterstehende Instituti-
on vertreten. Bei den Ejagham im Cross River-Ge-
biet sind dies in letzter Instanz die dlteren Frau-
en, die einerseits fiir Subsistenz und Marktaktivi-
tiaten, dort wo es Marktplitze gibt, zustdndig sind
und andererseits fiir das langfristige Uberleben der
Gemeinschaft, nicht indem sie Giiter kontrollieren,
sondern iiber rituelle Repressalien (Ekpa) verfiigen,
und fiir die Reinhaltung des Wassers und das Land
zustindig sind (Roschenthaler 1996). Gleichwohl
versuchen einzelne Alteste iiber Kulte, Biinde oder
dem sakralen Chiefsamt einzelne Aspekte davon
selbst zu kontrollieren. Die Frauen definieren damit
ihren Zusténdigkeitsbereich iiber Entlohnungen fiir
ihre Dienste gegeniiber Médnnern und auch jiingeren
Frauen.

Welche Alternativen gibt es zu den funktionalis-
tischen Erkldrungen? Wie verschiedentlich bereits
angeklungen, scheint es mehr noch als um materiel-
len Gewinn um die Umwandlung materieller Giiter
in Prestige zu gehen, was dadurch bewirkt wird,
dass Giiter nicht gehortet (Sillitoe), sondern wei-
terverteilt werden. Piot (1991) betont, es komme
letztlich weniger auf die Giiter selbst an, sondern
auf die Etablierung sozialer Beziehungen. Insofern
fand er bei den Kabre in Nordtogo keine Giiter-

Ute Roschenthaler

sphiren vor, sondern drei mit verschiedenen Giitern
und Dienstleistungen verkniipfte Stufen der Inten-
sitdt von Beziehungen zwischen Freunden, die die
Giiter investieren, um dauerhafte Beziehungen bis
zur Allianzheirat aufzubauen. In der ersten Sphére
tauschen sie nur Subsistenzgiiter, vor allem Bier
— wobei Feldbau hier eine ménnliche Aktivitat ist
und Kochen und Markthandel eine weibliche. In
der zweiten Sphire sind teurere Giiter unter Einbe-
ziehung der ganzen Familie des Freunds involviert,
und die dritte gipfelt in der Heirat ihrer Tochter.

Fernhandel und das “‘soziale Leben der Dinge”’:
fiir ein dynamischeres Modell

Das eigenstindige Aneignen des Geldes und sei-
ne Integration in die Sphéren impliziert, dass Geld
nicht als Allzweckzahlungsmittel verwendet wird,
sondern als Spezialwdhrung oder Luxusgut. Einige
Ethnologen legen Wert darauf, dass Tauschsphiren
vor allem dort sind, wo die Vorstellung von einem
direkten Tauschwert fehlt, wihrend dieses Argu-
ment im Gegensatz zu Bloch und Parry (und Bo-
hannan) steht, die auf die Verkniipfung der Sphi-
ren Wert legten. Es steht auch im Gegensatz zu
Jane Guyers Ansatz, die zustimmt, dass es in jeder
Gesellschaft Sphiren gibt,2! die jedoch gerade we-
gen der Beliebigkeit der Anzahl der Sphiren vor-
schlédgt, sich von einem solchen Modell zu verab-
schieden.

Jane Guyer gelang es in “Marginal Gains”
(2004), Bohannans statische funktionale drei Spha-
ren in ein dynamisches und historisches Modell zu
iiberfithren. Anstatt auf der Barrierenfunktion der
Tauschsphiren zu beharren, kénne man “[w]ithout
questioning Bohannan’s ethnography at all, ...
simply lift off the boundedness of the model and
connect each sphere to its regional trading net-
works, to see not barriers but institutions that facil-
itated asymmetrical exchanges across value regis-
ters” (2004: 28). Guyer plddiert dafiir, dass nur ein
dynamisches Modell dem Aquivalenzproblem der
Giiter, dem Einfluss des Fernhandels und der sich
wandelnden Bedeutung der Prestige- und Subsis-
tenzgiiter wihrend ihres sozialen Lebens (Kopytoff
1986) gerecht werde. Dies soll im folgenden Ab-
schnitt diskutiert werden.

Die Frauen als Produzentinnen, die auf dem
Markt direkt an andere Tiv-Konsumentinnen ver-
kauften, waren hochstwahrscheinlich in der Min-
derzahl, denn wo alle die gleichen Produkte anbau-
ten und das gleiche Handwerk beherrschten, gab es

21 Firth (1967); Kopytoff (1986); Hart (2005).

Anthropos 105.2010

216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:3818. Inhalt.

Erlaubnls Ist

its Im- fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157

Tauschsphiren

fiir diese Produkte keinen Markt. Bei den Tiv waren
Marktplitze zahlreich im Siiden, wo die Bohan-
nans auch ihre Forschung durchfiihrten, wihrend
im Norden — P. und L. Bohannan beschreiben das
auch — kaum Marktplitze vorzufinden waren, was
nicht heift, dass es keinen Markt fiir Produkte aus
anderen Regionen gab. Tiv-Frauen hatten also wohl
nicht Topfe hergestellt, um Yams zu kaufen, son-
dern hatten durch den Gewinn von Yams, Topfen
oder Snacks vor allem solche Waren erworben, die
sie nicht selbst herstellen konnten und die andere
Zwischenhindler dort verkauften. P. und L. Bohan-
nan erwihnen, dass Salz auf den Markt gelangte,
gelegentlich sogar das Fleisch eines Hausa-Rindes,
und dass viele Subsistenzprodukte der Tiv-Frauen
nach der Hausa-Hindlersiedlung von Obudu und in
den Siiden gingen. Jugendliche Tiv brachten Hiih-
ner aus dem nordlichen Tivland, um dafiir im Si-
den giinstig Palmol oder Rotholz (camwood) zu
erwerben. Tiv-Minner verkauften gewebte Stoff-
stiicke, andere nahmen sie auf kleinere Handels-
reisen mit und erwarben dafiir andere Stoffe, die
sie zuhause teuer verkauften. Und so schrieb Akiga
(1939: 343): “cotton was the origin of all wealth
among the Tiv.”?% Nur die daraus gewebten weilen
tugudu-Stoffe stellten Tiv-Minner als Prestigegut
selbst her, die anderen gelangten iiber die Handels-
routen, die durch das Tiv-Land fiihrten, zu ihnen.
Die Hausa-Hiéndler kauften die tugudu-Stoffe
zusammen mit Kolaniissen, Elfenbein und Skla-
ven aus den siidostlichen Bergregionen und tausch-
ten sie gegen Rinder, Pferde, Hausa-Gewinder, ge-
farbte Stoffe, Salz und Perlen. Die Tiv handelten
auch mit Igbo-Héndlern (aus Arochukwu) aus dem
Siiden (Dike and Ekejiuba 1990). Diese brachten
europdische Giiter, Gewehre oder Pulver, fiir die
sie Messingbarren und -drihte (Latham 1971) ha-
ben wollten. Pferde und Rinder aus dem Norden
gingen fiir Opferzwecke nach Siiden, und ehemals
auch Sklaven. Um die europdischen Giiter erwer-
ben zu konnen, brauchten die Tiv Messingwih-
rung. Diese erhielten sie von den Hausa, die tu-
gudu-Stoff mit Messingdridhten bezahlten, obwohl
dies nicht ihre Hauptwihrung war (Guyer 2004).
Tugudu-Stoffstreifen und Messingdrihte kommen
in verschiedenen GroBen in allen Sphéren zum Ein-
satz. Die Héndler im Cross River-Gebiet waren
dhnlich vorgegangen, als sie europiische Giiter nur
gegen Messingdraht herausgaben, wihrend die lo-
kale Bevolkerung in den Besitz von Messingdraht
nur dadurch kommen konnte, dass sie den Hind-
lern zuerst etwas anderes, namlich Elfenbein oder

22 Akiga (1965) erwihnt, dass die Tiv das Weben von den
Hausa erlernt hatten.

Anthropos 105.2010

167

Sklaven, verkaufte, wobei die Héandler durch den
doppelten Tausch mit der Wéhrung, dessen Stan-
dard sie natiirlich selbst festlegten, groBe Gewinne
machten (Warnier 1985).

Nach Jane Guyer konnen die Tauschsphéren der
Tiv nicht ohne deren Einbeziehung in die weitrei-
chenden Handelsnetze zwischen Atlantik und Sa-
hel verstanden werden. Der Blick iiber das lokale
Netz der Marktplitze hinaus veréndert auch die Be-
deutung von conversion, insbesondere in der Pres-
tigesphire, da mehrere Transaktionen, die wie con-
veyances aussehen (Stoff fiir Messingbarren, Mes-
singbarren fiir Feuerwaffen und Rinder, Rinder fiir
europdische Giiter), tatsdchlich aber Transaktionen
mit fremden Hindlern sind. Von daher seien sie
eigentlich Schritte hin zu conversion, so wie auch
Thomas den regionalen Handel im Pazifik verstand
(1991: 78). Indem die Giiter iiber rdumliche Gren-
zen und durch die Hinde von Fremden gingen, wur-
de, wie Guyer darlegt, aus einer conveyance eine
conversion. Man musste sich nur mit den richti-
gen Handelsgiitern an die richtigen Handelsrouten
begeben. Stoff konnte zum Beispiel durch Verkauf
von Feldfriichten und Kleinvieh erworben und spi-
ter gegen Messingbarren an Hausa-Héndler ver-
kauft werden. Messingwihrung offnete die Han-
delsrouten in den Siiden.

Sind bestimmte Giiter also doch nicht so deut-
lich Sphéren zuzuordnen? Durch Zusammennéhen
oder Auseinandertrennen konnte ein Stoff aus der
Marktsphidre zum Zahlungsmittel in der Prestige-
sphire werden und umgekehrt. Dies ging auch mit
Messingbarren und -dréhten (Dorward 1976). Auch
eine Ziege konnte gelegentlich als Zahlungsmit-
tel fiir Prestigegiiter dienen (Bohannan and Bohan-
nan 1968: 241). Gehorten Giiter wie Salz (aus dem
Nordwesten), camwood, oder Kolaniisse, Behilter
mit Palmol (aus dem Siiden), die nicht selbst pro-
duziert, sondern importiert und auf dem Marktplatz
gehandelt wurden, auch in die Subsistenzsphire?
Agierten hier Tiv als Zwischenhéndler oder kamen
diese Giiter mit Hausa- oder Igbo-Héndlern? Bo-
hannans Kriterien sind nicht eindeutig. Die Tiv gin-
gen solche Fragen sicherlich vor allem praktisch an,
und wie es um die Tauschsphiren bestellt ist, hingt
wohl wesentlich vom Modell des Ethnologen und
dem, was er damit sagen will, ab.

Jane Guyer schligt sogar vor, das Konzept der
conversion vom Sphiarenmodell zu 16sen und mehr
auf die Transaktionswege zu achten. Insofern fun-
gierten die Wihrungen der Tiv auch nicht als
geschlossenes System innerhalb von festgelegten,
schwer zu liberwindenden Sphiren, sondern als ein
offenes Set von Bewegungen zwischen Héndlern
aus unterschiedlichen Regionen. Durch die Einbe-

216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:3818. Inhalt.

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat. Insbesondere die Nutzung des Inhalts Im

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157

168

ziehung der geographischen und temporalen Reich-
weite bestimmter conversions entsteht ein Bild in-
terner und externer Dynamik vorkolonialer Wih-
rungen. Guyer schligt zudem vor, den Fokus von
einem strukturellen Bild der Transaktionssphéren
wegzulenken hin zu einer historischen Konstitution
der conversions und der Wertschopfung. Hinter den
Sphiren stehe, was Bourdieu als “endless recon-
version of economic capital into symbolic capi-
tal” bezeichnet (1977:195). Diese “social alche-
my” taucht an noch wesentlich mehr Stellen auf
und ist variierter als das Sphéirenmodell — deshalb
auch die Heterogenitit der beschriebenen Beispie-
le. Auch P. und L. Bohannan dachten in diese Rich-
tung, wenn sie “capital” als “accumulated wealth
employed reproductively” bezeichneten, das dann
immer weiter umgewandelt wird, nur dass sie dabei
nicht von conversion in symbolisches Kapital spre-
chen: “Tiv do not accumulate any sort of wealth in
order to maintain or increase production ... Con-
version ... is neither reinvestment nor consump-
tion, but rather a specific type of disengagement
of goods from the economy to lead to specific and
non-economic ends” (1968: 118f.).

Zu Recht betont Jane Guyer, es gibe keinen
plausiblen Grund gerade fiir drei Sphéren, und die
regionale und historische Situation sowie die Dy-
namik der Handelsrichtungen miissten in die Ana-
lyse der Tauschsphiren einbezogen werden. Vor
allem in der Prestigesphire, aber auch schon in
der Subsistenzsphire, finden conversions also nicht
einfach so zwischen Tiv selbst statt, sondern mit
den verschiedenen Hindlern aus dem Siiden und
dem Norden. Dagegen sind in der obersten Sphire
tatsichlich nur Tiv-Alteste involviert. Heiraten mit
Heiratsgut und anderen Gruppen waren vorkoloni-
al auch zur Bildung von Handelsbeziehungen not-
wendig, und hochstwahrscheinlich lag darin auch
das daraus gewonnene Ansehen. Wenn Tiv-Ménner
Frauen aus dem Siiden heirateten, dann war dies
eine dhnliche Strategie, wie sie im Cross River-
Gebiet angewandt wurde, um Handelsallianzen zu
bilden (Roschenthaler 2006, 2009).

Im Tiv-Land ist allerdings keine so eindeutige
Richtung der Giiterbewegung auszumachen wie in
den siidlichen Waldgebieten des Cross River (Ro-
schenthaler 2009) und bei Beti und Bulu (Wirz
1972). Hier kamen die begehrten Giiter seit dem
Transatlantikhandel von der Kiiste und die afrika-
nischen aus dem Hinterland. Dies bewirkte, dass
der zuvor auch dort iibliche Frauentausch (Kreuz-
kusinenheirat) und andere wettbewerbsorientierte
Rituale wie das bilabi bei Beti und Bulu mit der
Zeit immer asymmetrischer wurden. Héandler zogen
es vor, Frauen aus der Kiistenrichtung zu heiraten,

Ute Roschenthaler

wobei diese Frauengeber selbst ebenso Frauen aus
dieser Richtung heirateten. Ein Héndler, der etwas
Prestigetrichtigeres zu bieten hatte, war gegeniiber
dem, der etwas begehrte, bessergestellt. So ent-
stand eine hoher bewertete Frauengeberrichtung,
die gleichzeitig die Richtung war, aus der die be-
gehrten europdischen Giiter (Guyer 2004: 40—42)
und im Cross River-Gebiet auch die Biinde kamen
(Roschenthaler 2009). Dem stand eine niedriger be-
wertete Frauennehmerrichtung gegeniiber, aus der
lokale afrikanische Produkte kamen. Im Tiv-Land
gab es diese Richtung der europiischen Giiter auch,
sie war jedoch durch friihe europdische Stationen
am Niger-Benue-Zusammenfluss und die starke
Rolle der Hausa-Héndler im Transsahara-Handel
relativiert, die ebenso Elfenbein, Sklaven und zu-
dem Kolaniisse aufkauften und begehrte neue Giiter
brachten. Auf das Ungleichgewicht, das zwischen
Geber und Nehmer durch die ungleiche Wertig-
keit der Giiter noch verstirkt wird, komme ich im
nichsten Abschnitt wieder zuriick.

Die Statik des Sphidrenmodells wird nicht nur
durch die Einbeziehung der Handelsnetze, son-
dern auch durch die Einbeziehung der Bewegung
im “sozialen Lebens der Dinge” (Appadurai 1986;
Kopytoff 1986), wihrend dessen diese unterschied-
liche Bedeutungen annehmen konnen, aufgelost.
So haben einzelne Dinge nicht nur in verschiedenen
Kulturen unterschiedliche Bedeutung: Rinder zum
Beispiel sind im Westen Ware auf dem Markt, bei
den Tiv sind sie Teil der Luxusgiitersphire, wo sie
verdulert werden konnen, und bei den Viehziich-
tern Teil des inalienable wealth (Weiner 1992), Teil
der Familie, fast wie die Frauen. Sie konnen zirku-
lieren zur strategischen Risikovermeidung, werden
nach Moglichkeit aber nicht verkauft.

Die Gegenstinde wechseln auch die Sphéren:
Schon Bohannan und Dalton (1962:3f.) bemer-
ken dies — womit sie im Prinzip den Uberlegun-
gen Kopytoffs vorgreifen — indem sie anfiihren,
dass kula-Gegenstinde nicht ausschlieBlich unter
kula-Partnern zirkulieren, sondern dass ein Mann
zum Beispiel zu bestimmten Zeiten seines Lebens
seinem Schwestersohn einen kula-Wertgegenstand
als Geschenk vermachen muss. Sie fungieren auch
als Strafzahlungen, werden zu Hochzeiten gegeben
oder gelegentlich sogar gekauft. Weiterhin schlie-
Ben sie in diese Uberlegungen auch andere Tausch-
phidnomene ein, wie Tributzahlungen in Giitern an
ein Zentrum, wobei Giiter sozial nach oben bewegt
werden, und die Pflicht der Redistribution andere
Giiter und Schutz wieder nach unten der breiten
Bevdlkerung zukommen.

Das kula-System zeigt sich jedoch noch viel
komplexer, wenn man einbezieht, dass Yams als

Anthropos 105.2010

216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:3818. Inhalt.

Erlaubnls Ist

its Im- fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157

Tauschsphiren

Teil der Subsistenz gegessen oder als Saatgut ver-
wendet wird, aber auch als Luxusgut ostentativ aus-
gestellt und als Prestigegut oder Wertgegenstand
im Inland zirkuliert oder mit dem Chief begra-
ben wird. Auch sind bestimmte kula-Muschelwert-
gegenstinde nicht vollig losgelost von der Markt-
sphire. Kitomu konnen zum Beispiel mit Yams,
Schweinen oder groflen Mengen Bethel gekauft
werden (gimwali). Man kann sie weiterverkaufen,
im internen kula zirkulieren lassen oder zusammen
mit einem anderen grofen Kifomu in eine Bivalu-
lu-Beziehung einbringen, durch die der Wertgegen-
stand (kitomu) auf bestimmten Abschnitten seines
Weges den Namen seines Besitzers trigt (Weiner
1983: 161).

In Transaktionen — und dies wird selten er-
wihnt, denn das Modell der getrennten Sphéren
verstellt den Blick darauf — kommen in den je ho-
heren Sphiren immer auch Giiter aus allen darun-
terliegenden Sphiren zum FEinsatz. Bei der zwei-
ten Sphire kommen zum getauschten Luxus- oder
Prestigegut Essen oder Geschenke aus der Subsis-
tenzsphire hinzu, bei Heiraten (oder dem Bund-
kauf im Cross River-Gebiet) werden sowohl Essen
aus der Subsistenzsphidre und Prestigegiiter oder
Geld aus der Luxussphire iiberreicht, die zusam-
men dem Wert der Frau oder des Bundes nahekom-
men. Zum abschlieBenden Fest, das Teil der Trans-
aktion ist, gehoren ein Festessen und Geschenke
von Subsistenz- und Luxusgiitern (Roschenthaler
2009). Ahnlich ist dies in Piots Beispiel der drei-
stufigen Intensivierung der Beziehungen, bei de-
nen immer mehr und teurere Giiter zum Einsatz
kommen und mehr Personen partizipieren. Dies ist
nur durch viele Helfer und Anhinger zu bewerk-
stelligen. Salisbury (1962:200) hebt die fantasti-
schen Mengen von Subsistenzgiitern hervor, die
beim Potlatch in die Prestigesphire eintreten, und
die jenseits der normalen Mengen fiir den téglichen
Gebrauch sind.?3

Die Moral, der Wert und die Nichtiquivalenz
der Giiter

Eng verkniipft mit den Sphéiren und der Bewer-
tung der Giiter ist die hochst moralisch belegte
Frage nach den ungeschriebenen Vorschriften, die
eine Gesellschaft ihren Mitgliedern macht hinsicht-
lich des Umgangs mit erwirtschaftetem Reichtum,
insbesondere mit Geld. Sollen sie lieber mehr als

23 Auch die kula-Partner bleiben oft monatelang gegenseitig
Gast und speisen zusammen, ebenso wie vorkolonial die
bilabi-Partner im siidlichen Kamerun (Wirz 1972).

Anthropos 105.2010

169

weniger davon erwirtschaften, aufwérts und nicht
abwirts konvertieren, akkumulieren oder verteilen,
je nachdem ob eher materielles oder symbolisches
Kapital, oder beides, Prestige gibt? Wenn das Er-
wirtschaften von Giitern iiberhaupt positiv belegt
ist, dann, so haben die angefiihrten Beispiele ge-
zeigt, wird angestrebt, schnell verderbliche Subsis-
tenzgiiter in dauerhaftere Prestigegiiter, und diese
in noch dauerhaftere soziale Beziehungen (Alli-
anzen) und also letztlich in weitestgehend unver-
gingliches Prestige zu verwandeln (viele Ehefrau-
en, Nachkommen und Anhénger, oder, z. B., an der
Hadj teilgenommen zu haben, cf. Barth 1967). Tat-
sédchlich entstand die moralisch positive Bewertung
des individuellen Ansparens von Geld im Wes-
ten als Tugend erst mit der protestantischen Ethik
(Hirschman 1987).

Obwohl Geldformen vorkolonial als Zahlungs-
mittel und als Geschenk ein selbstverstindlicher
Bestandteil vieler Transaktionen in Afrika waren,
wurden sie, wie gezeigt, in Kontexten mit indivi-
dueller und eigenniitziger Ansammlung, die nicht
dem Wohl der Altesten bzw. dem Fortbestand der
Gemeinschaft zufloss, ebenso wie der Verkauf ge-
meinschaftlichen Reichtums als moralisch verwerf-
lich angesehen. Solche Handlungen fiihrten unter
anderem bei den Luo zum bitteren Geld, das die
Leute selbst, ihre Familie und ihr Vieh im Namen
der Ahnen (oder als das Gewissen) mit Ungliick
verfolgte. Andere Gesellschaften bringen das Pro-
blem des eigenniitzigen, ungerechtfertigten Erlan-
gens von Reichtum im Idiom von Hexerei zum
Ausdruck, wenn unterstellt wird, dass dieser Reich-
tum auf Kosten der Mitglieder aus der eigenen Ge-
meinschaft bzw. um den Preis ihres Lebens in blood
money-Kulten wie nyungho erlangt wurde (Fisiy
and Geschiere 1996; Smith 2001).

Um die moralische Konnotierung des Umgangs
mit Reichtum zu beschreiben, fiihrt Franz Steiner
den Begriff der positiven und negativen Uberset-
zung ein. Ihm fiel auf, dass entweder die Akkumu-
lation von Reichtum oder die Weggabe von Reich-
tum positiv bewertet wurde. Zu den positiven Uber-
setzungen zéhlt er das 6konomische Paradox von
ritualisierter Sparsamkeit. So stellen die Trobrian-
der, zum Beispiel, wenn sie im Wettbewerb um die
grofiten Yamsknollen stehen, diese lieber aus als
sie zu konsumieren; oder die Juraksamojeden, die
kein Rentier ihrer Herde verkaufen wollen, obwohl
die Herde schon viel zu grof} ist. Dagegen folgt in
derselben Trobriand-Gesellschaft der kula-Tausch
mit wertgeschitzten Muscheln dem Prinzip der ne-
gativen Ubersetzung, da hier immer die schonsten
Stiicke weggegeben werden. Beide haben gemein-
sam, dass sie auf Werte verweisen, die iiber die em-

216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:3818. Inhalt.

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat. Insbesondere die Nutzung des Inhalts Im

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157

170

pirischen hinausgehen oder sie gar negieren (dhn-
lich wie die kapitalistische Wirtschaft Geld tran-
szendierende Wirkung beimisst: “es arbeitet fiir den
Besitzer”).

Das Herauf- und Herunterkonvertieren zwischen
den Tauschsphiren und die moralische Konnotie-
rung dieses Handelns impliziert im Prinzip bereits,
dass die Giiter, die konvertiert werden, nicht gleich
sind. Bohannan entging dies nicht, er sprach es
jedoch nicht systematisch an, sondern nur in ver-
streuten Bemerkungen (1959:500): eine Tochter
war immer mehr Wert als die Giiter, die fiir sie als
Heiratsgut gegeben wurden; Frauen konnen keinen
monetiren Wert haben und das einzige Aquivalent
(ishe) fiir eine Tochter war eine andere Tochter;
man gewinnt beim Heraufkonvertieren und verliert
beim Herunterkonvertieren. Auch Piot (1991: 408 —
410) bemerkt: Wenn die Kabre Heiratsgut bezahl-
ten, bestdtigten sie damit nicht nur die Tauschsphi-
ren, sondern anerkannten auch die Asymmetrie der
Aquivalenz. Schon Firth (1939) hatte darauf hin-
gewiesen, dass ein Kanu bei den Tikopia immer
mehr Wert hatte als all das Essen, das im Tausch
fiir die Arbeit gegeben wurde. Auch Franz Stei-
ner (1954) erwihnt das Phinomen der asymmetri-
schen Eigenschaften zwischen Wéhrungssystemen,
wo man doch allgemein annimmt, gerade Wihrung
sollte die Asymmetrie iiberbriicken. Den Beteilig-
ten war bewusst, dass hochwertige Giiter, eine Frau
oder ein Bund im Cross River-Gebiet nie einen
dquivalenten Geldwert haben konnten, sei es vor-
koloniales oder koloniales Geld. Auch die Hindler,
die den Handel mit Geld propagierten, waren sich
dessen bewusst.

Zum anderen fiihrt Firth (1967) an, bei den
Tikopia hitten Holzschalen und Kanus keinen
vergleichbaren Wert, weil es kein gemeinsames
Tauschmittel fiir sie giibe, obwohl die Giiter ei-
ne Hierarchie bildeten. Wie Piot (1991) ganz rich-
tig anmerkt, ist allerdings nicht ersichtlich, wa-
rum die Konvertierbarkeit innerhalb der Sphéiren
(z. B. zwischen Rindern und Tiichern) zustande
kommen sollte, aber nicht zwischen den Sphiren
(Holzschalen und Kanus). Gerade der Fernhandel
macht deutlich, dass der Wert der Giiter und ih-
re Konvertibilitit von den moralischen Vorstellun-
gen der Kéufer und vom Verhandlungsgeschick der
Hindler abhingt und nicht viel mit der investierten
Arbeitszeit und der Entfernung ihrer Herkunft zu
tun hat (Kopytoff 1986), zumal ihr zuriickgelegter
Weg auch fiir viele Héndler nicht immer ersicht-
lich ist. Andererseits hatten Rinder, die ein und
derselben Kategorie angehorten, auch nicht densel-
ben Wert, und die Pedi gingen auf Auktionen, um
den Wert ihrer Rinder zu ermitteln ohne sie dabei

Ute Roschenthaler

zu verkaufen (Sansom 1976). Die Comaroffs zum
Beispiel schreiben, dass der Wert eines Rinds bei
den Tswana vom Prestige seines Besitzers abhin-
ge, und Du Bois (1936: 56f.), dass das Heiratsgut,
das ein Tututni einem Mann fiir seine Tochter be-
zahlte, direkt von dessen sozialem Rang abhinge,
da Reichen mehr Respekt entgegengebracht werde.
Ebenso stieg und fiel der Wert der Biinde mit ihrem
Ruhm und ihrer Neuartigkeit. Es ist also auch in
Bezug auf den Wert von Giitern ein dynamischeres
Konzept notwendig.

Der Nichtiquivalenz von Giitern ist Guyer in
ihrem Werk “Marginal Gains” (2004) systematisch
nachgegangen: “asymmetry in monetary exchange
was understood and expected; it was not masked
by a market ideology of equivalence or calculat-
ed justifications that reduced the margin to some-
thing else (returns to labor, risk, and so on). To
the contrary, it was often dramatized” (2004: 40).
Die Asymmetrie des Werts im afrikanischen Han-
del ist ein durchgingiges Merkmal und nicht auf
erste fliichtige Handelserfahrungen zuriickzufiih-
ren (Thomas 1991). Schon in ihrem Artikel von
1993 beschreibt Guyer, warum die Entsprechun-
gen von 10 Kauris gleich 1 Matte gleich 20 Miin-
zen etc. nie exakt sind. Das vorkoloniale Geld, das
die Gesellschaften Aquatorialafrikas im transatlan-
tischen Handel bereits nutzten, besitzt Intervalle,
die die einzelnen Elemente dieses Geldes zueinan-
der in Beziehung setzen (wie Miinzen und Schei-
ne). Die Einfiihrung von Geld kann lediglich als
Versuch angesehen werden, einen einheitlicheren
MaBstab an Giiter und Dienstleistungen zu legen.
Diese Tatsache allerdings scheint der Bestimmung
des Geldes als einem unzweideutigen Wertmesser
(standard of value) grundlegend zu widersprechen.
Das Problem der Aquivalenz liegt in den Zahlen,
die sie suggerieren. Die Vorstellung der Aquiva-
lenz ist jedoch absolut fundamental fiir die Theorie
des Tauschs, besonders im Hinblick auf Gabe, Ge-
gengabe und Reziprozitit in “Gabendkonomien”,
ebenso wie die Gleichsetzung von Waren mit ihren
Geldwerten in Marktokonomien (Guyer 2004: 27).

Zudem ist ein Tauschvorgang mehr als nur ein
Giiterwechsel: er sagt auch etwas iiber die Bezie-
hung der Tauschenden aus. Dies zeigt Paine (mit
Verweis auf Lévi-Strauss) an einem Beispiel aus
Siidfrankreich, wo es in Restaurants iiblich sei, den
Gisten kleine Flaschen Wein zum Essen zu servie-
ren. Wenn zwei Leute zusammen essen, gielen sie
sich gegenseitig Wein ein. Obwohl beide letztlich
die gleiche Menge Wein trinken, hat das gegen-
seitige EingieBlen eine zusitzliche Bedeutung, die
die Handlung transformiert und anders macht, als
wenn sich jeder seinen Wein selbst eingieen wiir-

Anthropos 105.2010

216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:3818. Inhalt.

Erlaubnls Ist

its Im- fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157

Tauschsphiren

de (1976: 67). Die soziale Kraft, die mit Tausch-
handlungen aktiviert werden soll, wird auch deut-
lich, wenn Hauptmann Morgen von einem Beti in
Kamerun ein Huhn mit den Worten geschenkt be-
kommt, der Schenker wolle den Beschenkten mit
dem Geschenk beehren. Als der Beschenkte dem
Schenker dann ein Gegengeschenk im Wert eines
Huhns macht, ist der Schenker enttiuscht, mit der
Begriindung, das Gegengeschenk wiirde nicht aus-
reichen, da ein geschenktes Huhn mehr wert sei
als ein gekauftes. Der Kolonialbeamte versteht die
Logik nicht und interpretiert dies als typisch afri-
kanisches Bettelverhalten (Wirz 1972: 102). Dieser
zusitzliche soziale Wert verstédrkt die Nichtidquiva-
lenz der Giiter umso mehr.

Ein dhnliches Prinzip des Mehrgebens (eigent-
lich der Bestechung) konnte auch als Strategie
zur Friedenssicherung dienen: Wenn zum Beispiel
der chinesische Herrscher (zwischen 500 und 300
v. Chr.) die Angriffe der nomadischen Reiter nicht
durch Weiterbau der Mauer verhindert, sondern
Frieden dadurch erwirkt, dass er deren Tributzah-
lungen mit viel reicheren Gegengeschenken an die
Nomaden erwidert (Curtin 1984: 92f.). Durch die
geografische Gerichtetheit des Giitertransfers, die
der transatlantische Handel im Cross River-Ge-
biet und im siidlichen Kamerun bewirkte, fiihrt
die Nichtiquivalenz dazu, dass die eine Seite ihre
Schulden nicht mehr ausgleichen kann (aufler eine
Tochter werde fiir eine Tochter gegeben, was bei
Biinden und hoher bewerteten Handelsgiitern nicht
moglich war).

Die Transaktionen lassen den Handel mit Gii-
tern der Prestigesphire also eher als ein elaboriertes
Geschenksystem erscheinen. Auf diese Weise er-
reichte auch King Bell in Kamerun, dass ihm seine
Handelspartner am Mungo Palmdl brachten. Um
Handel zu treiben, fuhr er den Mungo hoch und
gab den lokalen Chiefs, die seine Schwiegerver-
wandten geworden waren, Geschenke mitgebrach-
ter importierter Giiter. Danach erwartete er, dass sie
ihn mit groBziigigen Gegengeschenken von Palmol
fiir die europdischen Hindler entschiddigten. Das
System des comey, des Handelskredits, den euro-
péische Hindler an der Kiiste den afrikanischen
Héndlern gaben, basierte auf einem dhnlichen Prin-
zip, wobei die Europier davon ausgingen, es hand-
le sich um einen &dquivalenten Tausch. Die afri-
kanischen Héndler mussten sie deshalb immerfort
aufsuchen und nach zusitzlichen Geschenken fra-
gen, um sie dazu zu bewegen, den Anforderun-
gen des Geschenktauschs gerecht zu werden (Wirz
1972:90).

Anthropos 105.2010

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat. Insbesondere die Nutzung des Inhalts Im

171

Die Einbettung der Sphéiren
in die Gesamtwirtschaft
und die Rolle der Frauen

Schon Franz Steiner (1954) fiel auf, dass das reich-
haltige ethnographische Material hinsichtlich der
Tauschsphiren nie systematisch aufgearbeitet wor-
den war, und Piot (1991) monierte, die Tausch-
sphiren seien meist als gesonderter Bestandteil der
Wirtschaft betrachtet und nicht im gesamtgesell-
schaftlichen Kontext untersucht worden. Ersteres
wird hier aus Platzgriinden nicht moglich sein,
den Versuch einer gesamtgesellschaftlichen Ein-
bindung der Tauschsphiren mochte ich jedoch ein
Stiick weiter vorantreiben. Zum einen geht es um
die Einbeziehung von Frauen als Akteurinnen, zum
anderen um die unverduflerlichen Giiter.

In den meisten Berichten sind die Frauen nur
passiver Gegenstand von Transaktionen. Sie sind
jedoch wichtige Akteure im Handel, und Tausch-
spharenmodelle sollten dem Rechnung tragen. Ih-
re Tauschsphéren sind in unterschiedlichem Malle
von denen der Minner getrennt gehalten und un-
terliegen selbst auch dem Wandel. Fiir die Hausa-
Migranten in den Yoruba-Stiddten, zum Beispiel,
begann die Seklusion der Frauen in der purdah ab
einem bestimmten Zeitpunkt attraktiv zu werden,
und Minner, die es sich leisten konnten, ihre Frau-
en miilig im Haus zu lassen, gewannen an Prestige.
Die Frauen blieben jedoch nicht untitig in der pur-
dah, sondern bauten ihre eigene weibliche Prestige-
sphire auf, indem sie Subsistenzgiiter verarbeiteten
und diese durch Gewinne aus Cateringangeboten
hochkonvertierten. Bald gab es reiche Matronen,
die Karriere machten, indem sie ihre Aussteuer als
Kapital nutzten oder einen Teil des Haushaltsgelds
investierten und Helferinnen anstellten, die fiir sie
verkauften. Das Hausa-Viertel war in den 1960er
Jahren ein florierendes Handelszentrum mit vie-
len jungen Minnern und Junggesellen, die Essen
brauchten. Fiir das erwirtschaftete Geld erwarben
die Frauen Emailschiisseln aus Tschechien iiber
den Fernhandel. Diese bildeten Teil der Aussteuer
ihrer Tochter. So konvertierten sie Subsistenzgiiter
bis in die Heiratssphére. Die Frauen standen dar-
in untereinander in Wettbewerb, indem sie Hiduser
besaBen, in denen sie Topfe und Schmuck horte-
ten, wobei die Topfe das begehrteste Statussymbol
waren. Der Menge der Topfe entsprechend zog die
Frau wiederum Helferinnen an sich (Cohen 1969).
Nicht die praktische Verwendung der Topfe zéhl-
te, sondern ihre Anzahl. So schreibt Schildkrout
(1983: 115f.): “Dowry can be sold; it can be used
to generate capital; and it can be used as a source
of economic security in case of widowhood, or

216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:3818. Inhalt.

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157

172

divorce, or in other times of need. Dowry, in the
form of enamel, brass and glass bowls and bed-
room furniture, is thus a form of exclusively fe-
male property which constitutes capital, savings
and insurance for women in a male-dominated soci-
ety.” Ihr unersittliches Bediirfnis Topfe zu kaufen,
wird nach Douglas und Isherwood (1980) erklérbar,
wenn die Topfesammlung als teilbare, standardi-
sierte, lager- und tragbare Wihrung in einer einge-
grenzten Tauschsphire interpretiert wird.

Wie in vielen muslimischen Gesellschaften kon-
trollierten und arrangierten hier die Frauen die Hei-
raten der Tochter und waren somit in drei Sphi-
ren aktiv: der Subsistenzgiiterverarbeitung, der An-
schaffung von Prestigegiitern und der Kontrolle
der heiratsfihigen Middchen. Wihrend die Hausa-
Frauen sich ihre Prestigesphire mit Luxusgiitern
selbst aufbauen konnten — sie mussten nicht die
Subsistenzgewinnung iibernehmen —, waren im Ge-
gensatz dazu die viel unabhingiger erscheinen-
den Tiv-Frauen vor allem in der Subsistenzsphire
(Feldarbeit, Markthandel) aktiv, und sie verfiigten
aufler Kleidung und etwas Schmuck nicht iiber vie-
le Luxusgiiter. Wie in so vielen ethnologischen Mo-
dellen treten die Tiv-Frauen vor allem als Gegen-
stand der dritten Sphére in Erscheinung, indem sie
durch die Vermittlung der Altesten verheiratet wer-
den. Die drei Sphéren der Tiv werden so dargestellt,
als gehe es ausschlieSlich um Minner und deren In-
teressen. Douglas und Isherwood (1980: 141-146)
erldutern die Sphire der Hausa-Frauen ausfiihrlich,
die Abner Cohen (1969) so trefflich beschrieb, und
die Douglas und Isherwood als eines ihrer Beispiele
anfiihren, ohne allerdings die Hausa-Frauensphére
den Sphiren der Hausa-Minner gegeniiberzustel-
len, oder die Kontrolle der Frauen iiber die Heirat
ihrer Miadchen mit der Kontrolle der Minner {iber
die heiratsfihigen Frauen bei den Tiv oder den Lele
in Beziehung zu setzen. Nach Douglas und Isher-
wood sichern sich die Tiv-Ménner iiber die Sphéren
ihre Privilegien, wihrend die Hausa-Frauen einfach
nur 6konomisch erfolgreich in der “ménnerdomi-
nierten Gesellschaft” sind.

Nicht zu iibersehen ist, dass in nahezu allen
Berichten die Frauenarbeiten und -giiter niedriger
bewertet sind und die Minner die gewinnbringen-
deren und prestigetrachtigeren Titigkeiten fiir sich
reserviert haben, oder in die Frauenbereiche ein-
steigen, sobald groflere Gewinne zu erzielen sind.
Frauen waren oft selbst im Sklavenhandel aktiv. Im
Cross-River taten sie dies jedoch in einem komple-
mentiren Netzwerk zu dem der Méanner (R6schen-
thaler 2006, 2009). Auch in den westlichen Gesell-
schaften werden diese Bereiche unterschiedlich be-
wertet. Wie oben gezeigt, sind Hausfrauendienste

Erlaubnls Ist

Ute Roschenthaler

nicht entlohnbar, und Frauen sind zudem hiufig eh-
renamtlich in gemeinniitzigen Vereinen titig. Diese
Arbeiten werden niedriger als Lohnarbeit bewertet,
obwohl Ehrenamt, Familie und Heim als Ideal ho-
her bewertet werden. Beides unterliegt jedoch auch
dem Wandel.

Fiir einen gesamtgesellschaftlichen Ansatz ist
es nicht nur wichtig die Frauensphiren zu beriick-
sichtigen, sondern auch andere Bereiche der Wirt-
schaft. Zum Beispiel wire es gewinnbringend, die
unverduferlichen Ressourcen, wie das Land oder
den Besitz der Marktplitze, mit einzubeziehen so-
wie die Ménner und Frauen selbst, als wesentlichen
Teil der Identitdt und des Fortbestands einer Ge-
sellschaft, der nicht getauscht wird, sondern singu-
lér ist — allerdings auch in kulturell unterschiedli-
chem Mafle. Die Tiv-Frauen zum Beispiel bleiben
Teil ihrer Herkunftslineage und kehren nach ihrem
Tod dorthin zuriick. Sie zirkulieren sozusagen als
inalienable wealth, werden aber nicht veridufBert,
dhnlich wie die Ahnenclannamen und die Rechte
an Mustern bei Annette Weiner (1992). Ahnlich un-
verduBerlich zirkulieren die Rinder der Tswana und
die Schweine der Siane, die zur Risikominimierung
bei verschiedenen Verwandten untergestellt wer-
den, aber weiterhin ihrem Besitzer gehoren.

Veblen berichtet, dass im 19. Jahrhundert Land
als primérer Standard von Reichtum angesehen
wurde. Land zu besitzen war immer mehr wert
als Geld zu besitzen, auch wenn die Aristokratie
schon beinahe ruiniert war. Landverkauf kam auch
im antiken Athen dem Verkauf des Erbes der Kin-
der gleich. Wer in Athen kein Land (mehr) hatte,
war gezwungen Héndler, Kiinstler bzw. Handwer-
ker oder Arbeiter zu werden. Dies waren degra-
dierende Berufe, die einem Griechen das biirger-
liche Stimmrecht absprachen (cf. Gregory 1997).
In vielen Gesellschaften sind Land und Ahnenkulte
unverduferlich, da mit ihnen Lebensgrundlage und
Identitét verkniipft sind, und man ohne Land zum
Sklaven auf dem Land anderer wiirde, obwohl Land
heute iiberall offiziell verduBerbar ist. Dies gilt in
vielen Gesellschaften nicht nur fiir individuell ge-
nutztes Land, sondern auch fiir das der Gemein-
schaft, das nicht einfach im UbermaB ausgebeutet
oder verkauft werden sollte — wie bei den Luo,
wo das daraus erwirtschaftete Geld “bitter” wird
und seine Schatten wirft — oder durch Goldminen
verwiistet (cf. Werthmann 2001 fiir Burkina Faso).
Bei Viehziichtern nehmen neben dem Land die Rin-
der den hochsten Stellenwert ein. Sie verkniipfen
die Lebensgrundlage mit der sozialen Identitit und
dem Zugang zu Ahnen und Geschichte.

Die Strategie, Wertgegenstinde und nahezu un-
verduBerliche Dinge — Haus und Hof, das Fami-

Anthropos 105.2010

216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:3818. Inhalt.

its Im- fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157

Tauschsphiren

lienerbe, die Kronjuwelen oder Kunstsammlungen
— nur in Krisenzeiten herunterzukonvertieren, um
die Zukunft der folgenden Generationen nicht aufs
Spiel zu setzen, ist in den meisten Gesellschaften
anzutreffen. In den verschiedenen Gesellschaften
gehort Unterschiedliches zu den unverduflerlichen
Dingen, so wie in der westlichen Gesellschaft die
eigene Identitdt, andere Menschen, wahre Liebe,
Hausarbeit und andere Dienste unter Ehegatten und
engen Freunden (Hart 2005; Foster 2008: 16). Ne-
ben Land wurden auch in Europa andere Dinge
erst verduBerlich als der Staat sie als vermarktbare
und besteuerbare Ressourcen entdeckte, wie zum
Beispiel Rechte an geistigem Eigentum — Autoren-
rechte, Patente, Namen —, die vorher Allgemeingut
waren und keinen Preis hatten.

In den verschiedenen Gesellschaften, die westli-
che eingeschlossen, gibt es also immer bestimmte
Bereiche, die von Kommodifizierung und Zirkula-
tion ausgenommen, und andere, die eingeschriankt
oder uneingeschrinkt zirkuliert und verdufert wer-
den. Thre Prozesshaftigkeit und Aushandelbarkeit
lasst sich sehr schon anhand eines letzen Beispiels,
der Veridnderung des Verstidndnisses von Biinden im
Siidwesten Kameruns, zeigen. Als in den 1990er
Jahren im Zuge der Demokratisierungs- und De-
zentralisierungsbestrebungen sich ein stirkeres re-
gionales Bewusstsein in den Grenzen der Divisions
(vergleichbar mit Landkreisen) herausbildete, ge-
schah dies mit der Vorstellung einer je eigenen kul-
turellen Tradition, mit der sich eine Division von
anderen unterschied. Die wichtigen Leute, die et-
was zu sagen hatten, begannen damit diese Idee zu
verbreiten. Dies fiihrte dazu, dass Biinde und Per-
formances, die sich zuvor iiber die gesamte Region
ausgebreitet hatten, nun als kulturelles Eigentum
einer Division reklamiert wurden, und deren Ver-
breitung weiter ins Hinterland unterbunden werden
sollte. Sie waren wihrend der Zeit des transatlanti-
schen Handels aus lokalen unverduBerlichen Kulten
zu verdufBerbaren Biinden entwickelt worden und
wurden nun wieder unverdufBerlich (Roschenthaler
2005, 2009).

In dieser seit langem vom Handel geprigten Re-
gion waren Biinde und auch Tinze, wenn sie nicht
als Allgemeingut angesehen wurden, Teil verdufler-
lichen Kulturguts. Das Wissen wie sie funktionier-
ten, also das Managementwissen, die geheimen
Sprachen und die Rechte, den Bund zu besitzen
und die dazugehorigen Lieder und Ténze aufzu-
fithren, musste von Interessenten erworben werden.
Dieses Wissen und die Rechte wurden in einem
komplexen Prozess der Transaktion an eine Gruppe
von Interessenten iibermittelt, wihrend dessen Gii-
ter aus allen drei Sphiren involviert waren: Subsis-

Anthropos 105.2010

173

tenzgiiter und Dienstleistungen (Bewirtung), Pres-
tigegiiter (lebende Tiere, Fleisch) und Geld im Aus-
tausch fiir den Bund. Diese kulturellen Institutionen
(Biinde) hatten einen monetiren Wert, das heifl3t,
man bekam fiir sie eine aushandelbare Summe und
Dienstleistungen. Dieser monetidre Wert wurde nun
in den 1990er Jahren in einen nichtmonetéiren Wert
umgewandelt. Zwei der wichtigsten Biinde wurden
dadurch sozusagen entkommodifiziert und aus dem
Verkehr der Transaktionen entfernt. Um dies durch-
zusetzen, bildeten sich Verbdnde der Besitzer dieser
Biinde in der Division, die gemeinsam beschlossen,
die Biinde nicht mehr auBlerhalb der Division zu
verduBern, sondern nur noch ihre Dienste gegen
Entgelt anzubieten (Roschenthaler 2005).

Im Grunde geht es also bei den Transaktions-
sphiren um die Beziehung zwischen verschiede-
nen Formen der Zirkulation von Dingen zum einen
(durch Tausch, im Handel und auf dem Markt), und
zum anderen der Restriktion oder Singularisierung
von Dingen, die nicht getauscht oder weitergegeben
werden, sondern Teil der Identitit bleiben sollen.
Beide Formen implizieren Prozesse der Genera-
tion von Werten, beim ersten durch die sogenann-
te Nachfrage und beim zweiten erhalten sie Wert
durch die Bewahrung und die soziale Weitergabe
iiber Generationen, wie auch Rowlands (2005: 267)
in einem Artikel iiber Kulturerbe schrieb. Diese
Generation von Wert in beiden Prozessen erscheint
zunichst als ein Paradox. Es hat einerseits mit der
Idee der Transaktionssphiren zu tun und anderer-
seits mit Wert in seiner monetidren und nichtmone-
tdaren ethischen Form.

Zusammenfassung

Wie aus den vorangegangenen Ausfiihrungen her-
vorgeht, kommen beim Thema Tauschsphiren
mehrere Themen zusammen, die bisher jedoch
meist getrennt behandelt oder oft auch vermischt
wurden. Die Mehrzahl der Arbeiten iiber Tausch-
sphiren befasst sich mit der Hierarchie der Gii-
ter und Dienstleistungen entsprechend ihrem Wert
(Grundnahrungsmittel, Luxusgiiter und Wertgegen-
stinde, Rechte an Personen) und gelegentlich auch
mit den sozialen Beziehungen, die die Tauschsphi-
ren iiber die Gruppierung von Dingen zum Aus-
druck bringen. Ohne dass in diese Gruppierung
auch die verbleibenden 6konomischen Bereiche ei-
ner Gesellschaft einbezogen werden, bleibt die Un-
tersuchung jedoch unvollstéindig. Dazu gehoren die
unverduBerlichen Dinge (Identitét, Lebensgrundla-
ge, frither Land, Debatte um Korperteile); die nach
Moglichkeit nicht verduflerlichen Dinge (Weiners

216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:3818. Inhalt.
Inhalts Im 0 o

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157

174

inalienable goods), die unter Verwandten zirkulie-
ren und Teil ihres Besitzers bleiben, sowie Samm-
lungen das Familienerbe; sodann Wertgegenstinde,
die nur im Notfall verkauft werden und schlieB3-
lich die vollstdndig kommodifizierten Waren (die
alle gleich werden). Wie deutlich wurde, wird die-
se Gruppierung kulturell unterschiedlich gehand-
habt. Die Betrachtung der Tauschsphiren gewinnt,
wenn zudem Frauen nicht nur als Gegenstand der
Heiratsvermittlung auftauchen, sondern auch Frau-
ensphiren in Relation zur Gesamtgesellschaft be-
trachtet werden. In vielen Gesellschaften haben
Frauen Teil an der Ordnungsmacht, wenn es um
das Uberleben einer Gesellschaft geht. Sie brau-
chen kein Privateigentum an Land, um fiir sich pro-
duktiv zu sein — oft waren Haus-Frauen reicher als
ihre Ménner. Manche Gesellschaften trennen diese
Minner- und Frauensphéren stérker als andere.

Meist wird zwischen Gaben, Giitertausch und
Tauschhandel (mit Geld) unterschieden, den da-
bei involvierten Personen (Freunde und Verwandte
oder Fremde) und ob diese dabei eigenniitzig oder
uneigenniitzig handeln, gleichwertige oder wert-
vollere Dinge zuriickgeben oder feilschen und han-
deln. Die Giiter selbst findet man je nach Gruppie-
rung an verschiedenen Orten, Gffentlich auf dem
Marktplatz oder privat bei Einzelpersonen oder in
Institutionen, an denen Subsistenzgiiter (6ffentliche
Mirkte), Fernhandelsgiiter (privat) und andere Din-
ge getauscht werden.

Eng damit verbunden ist die Frage der mora-
lischen Diskurse iiber Reichtum, wie man ihn er-
wirbt und was man damit tun darf, ebenso wie die
der Moral des Hinauf- und Hinunterkonvertierens.
Dies wirft die Frage nach der Anordnung der Giiter
in Kategorien, Hierarchien oder Sphéiren auf, und
entsprechend ihrem Gegenstiick, dem Geld oder
Wertmesser. Im Unterschied zu den Giitern in den
Tauschsphiren stehen die Geldformen bzw. Teile
von Wihrungen in einem festen Verhiltnis zuein-
ander, die je nachdem grofere oder kleinere Ab-
stinde zwischen ihren Intervallen zulassen (Zahl
der kleinen und groBeren Wihrungseinheiten wie
Scheine und Miinzen zum Herauf- und Herunter-
konvertieren). Reichtum und Macht sind dabei eng
verkniipft.

Verschiedene Autoren haben gezeigt, dass die
Sorge der Bohannans (1968: 248), die Einfiihrung
des kolonialen Geldes wiirde die Tauschsphiren
und damit die gesellschaftliche Ordnung auflésen,
so nicht eingetreten ist. Geld wurde zwar als Zah-
lungsmittel genutzt, gleichzeitig aber nicht wirklich
als Allzweckzahlungsmittel betrachtet, sondern als
eines unter mehreren Prestigegiitern. Im Vergleich
zu bereits existierenden Geldformen konnte das ko-

Ute Roschenthaler

loniale Geld lediglich die verschiedenen Geldfor-
men (Kupfer-, Messing-, Silbermiinzen und die ver-
schiedenen Intervalle von Scheinen) in einer festen
Relation bieten. Damit war jedoch der Wert der
Giiter noch nicht bemessen, der nicht einfach aus
sich heraus entsteht, sondern durch Ubereinkiinfte
(aufgewendete Arbeitszeit, Angebot und Nachfra-
ge, was Leute tatsdchlich zu zahlen bereit sind, z. B.
auf Auktionen, der symbolische Wert von Hand-
lungen).

Selten wurde jedoch die Frage gestellt, wie denn
die Tauschsphiren eigentlich zustande kommen.
Die frithen Arbeiten geben drei Griinde fiir die
Existenz der Tauschsphiren an. Die Mehrheit ist
der Meinung, sie triigen zur Sicherung der Sub-
sistenzgrundlage bei und verhinderten Nahrungs-
mittelknappheiten, indem die Subsistenzsphire von
der Prestigesphire des Wettbewerbs getrennt sei.
Ungeklért bleibt, wer sich fiir diese Trennung wir-
kungsvoll einsetzt — das System scheint sich selbst
zu regulieren —, wenn die Macht bei den im Wettbe-
werb stehenden big men und Chiefs liegt. Demge-
geniiber steht Douglas und Isherwoods These, die
zumindest den Vorteil hat, dass hier klar ist, wer
ein gezieltes Interesse am Erhalt der Sphiren hat.
Dies sind die Machthaber, die Altesten und Chiefs,
die damit die Jiingeren und Frauen kontrollieren —
wobei tendenziell édltere Frauen die Frauensphéren
kontrollieren. Sie tun dies, indem sie vorschreiben,
welche Wihrungen im Giitertausch vorkommen
sollen und welche Bereiche, die sie kontrollieren
wollen, durch Barrieren oder eben Tauschsphiren
geschiitzt werden. Die dritte Annahme ist, dass alle
Gesellschaften Tauschsphéren haben (oder keine).
Sie spielten aber keine Rolle, sondern seien ohne-
hin durchlédssig. Auch diese Meinung erklart ihre
Existenz nicht hinldnglich, geht jedoch von ei-
ner grundlegenden Verniinftigkeit des menschli-
chen Handelns aus. Verniinftig sei es, Wertgegen-
stinde und Lebensgrundlage nicht herabzukonver-
tieren oder zu verhokern, sondern mit essentiellen
Giitern sorgsam umzugehen und alltdgliche Dinge
in dauerhaftere Giiter und Prestige umzuwandeln.
Die beiden im Begriff “Wert” enthaltenen Bedeu-
tungen des wirtschaftlichen monetéren und des mo-
ralischen ethischen Werts konnen als Basis ange-
sehen werden, auf der die verschiedenen Ansitze
zu Tauschsphéren aufbauen, indem sie langfristi-
ge soziale Ziele kurzfristigen individuellen gegen-
iiberstellen. Welcher Sphire sie jeweils zugeordnet
werden, darin unterscheiden sich die Modelle.

Aus den meisten Arbeiten sind statische Spha-
renmodelle entstanden. Guyer pladiert dafiir, die
Tauschsphiren, wenn iiberhaupt, im Kontext des
Handels als dynamisches Modell zu interpretieren,

Anthropos 105.2010

216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:3818. Inhalt.

Erlaubnls Ist

its Im- fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157

Tauschsphiren

bei dem es um die Umwandlung von dkonomi-
schem in symbolisches Kapital und von Giitern und
Umverteilungshandlungen in Prestige geht. Man
tauscht nicht intern fugudu-Tiicher gegen Messing-
wihrung etc., sondern diese extern mit Hausa-
Héndlern oder Héndlern aus dem Siiden. Schon Bo-
hannan und viele andere bemerkten die Nichtidqui-
valenz der getauschten Giiter, jedoch erst Guyer un-
tersuchte sie systematisch, ohne allerdings die vor-
kolonialen historischen Verdnderungen durch die
Entwicklung des Handels zu thematisieren. Bei der
Bewertung der Giiter spielte auch die Handelsrich-
tung eine wichtige Rolle, und fiir den transatlan-
tischen Handel ist nachweisbar, dass er nicht nur
die Giiterbewertung, sondern auch das Heiratssys-
tem verdnderte, und eine andauernde Asymmetrie
zwischen Frauengebern und -nehmern produzier-
te. Ebenso bleiben die Giiter und Dienstleistungen
nicht in ihren separaten Sphiren, sondern dieje-
nigen der unteren Sphidren kommen bei Transak-
tionen mit der nichst hoheren Sphire wieder zum
Einsatz. Eine Heirat wird meist nicht ohne Essens-
gaben und wertvolle Geschenke geschlossen. Die
Tauschsphiren, so es sie denn gibt, sind wiederum
eingebettet in die unverduferlichen und nur schwer
verduBerlichen Bestandteile der Gesamtwirtschaft
und der Moral dessen, was man mit Giitern und
Menschen tun darf und soll. Somit ergibt sich die
Bewertung der Giiter durch den Grad ihrer Ver-
duBerbarkeit und die Bestrebungen der Kontrol-
le durch minnliche und weibliche Akteure, die
diese stindig neu aushandeln. Darin wird festge-
legt, welche Giiter und Dienstleistungen kommodi-
fiziert und welche nicht monetarisiert werden sol-
len und materiellen und ethischen Werten unter-
liegen.

Zitierte Literatur

Akiga

1965 Akiga’s Story. The Tiv Tribe as Seen by One of Its Mem-
bers. (Transl. and Annotated by Ruppert East.) London:
Oxford University Press. [1939]

Appadurai, Arjun

1986 Introduction. Commodities and the Politics of Value. In:
A. Appadurai (ed.), The Social Life of Things. Com-
modities in Cultural Perspective; pp. 3—63. Cambridge:
Cambridge University Press.

Barth, Fredrik

1967 Economic Spheres in Darfur. In: R. Firth (ed.), Themes
in Economic Anthropology; pp.149-174. London:
Tavistock.

Bloch, Maurice, and Jonathan Parry
1989 Introduction. Money and the Morality of Exchange. In:
M. Bloch and J. Parry (eds.), Money and the Morality of

Anthropos 105.2010

Erlaubnls Ist

175

Exchange; pp. 1-32. Cambridge: Cambridge University
Press.

Boeke, Julius H.

1953 Economics and Economic Policy in Dual Societies, as
Exemplified by Indonesia. New York: International Sec-
retariat, Institute of Pacific Relations.

Bohannan, Paul

1955 Some Principles of Exchange and Investment among the
Tiv. American Anthropologist 57: 60-70.

The Impact of Money on an African Subsistence Econo-
my. Journal of Economic History 19: 491-503.

1959

Bohannan Paul, and Laura Bohannan
1968 Tiv Economy. London: Longmans.

Bohannan, Paul, and George Dalton

1962 Introduction. The Market in African Society. In: P. Bo-
hannan and G. Dalton (eds.), Markets in Africa; pp. 1 —
26. Evanston: Northwestern University Press. (North-
western University African Studies, 9)

Bourdieu, Pierre

1977 Outline of a Theory of Practice. Cambridge: Cambridge
University Press. (Cambidge Studies in Social Anthro-
pology, 16)

Braswell, Geoffrey E.

2003 Obsidian Exchange Spheres. In: M. E. Smith und F. F.
Berdan (eds.), The Postclassic Mesoamerican World;
pp- 131-158. Salt Lake City: University of Utah Press.

Carrier, James G.
1995 Gifts und Commodities. Exchange and Western Capital-
ism since 1700. London: Routledge.

Cohen, Abner

1969 Customs and Politics in Urban Africa. A Study of Hausa
Migrants in Yoruba Towns. Berkeley: California Univer-
sity Press. (Insb. Kapitel “Trade from Behind the Pur-
dah”, pp. 64—66).

Comaroff, Jean, and John Comaroff

1991 “How Beasts Lost Their Legs”: Cattle in Tswana Econ-
omy and Society. In: J. G. Galaty and P. Bonte (eds.),
Herders, Warriors, and Traders. Pastoralism in Africa;
pp. 33—61. Boulder: Westview Press.

Curtin, Philip D.
1984 Cross-Cultural Trade in World History. Cambridge:
Cambridge University Press.

Dike, Kenneth O., and Felicia Ekejiuba

1990 The Aro of South-Eastern Nigeria, 1650—1980. A Study
of Socio-Economic Formation and Transformation in
Nigeria. Ibadan: University Press.

Donham, Donald L.
1985 Work and Power in Maale, Ethiopia. Ann Arbor: UMI
Research Press. (Studies in Cultural Anthropology, 8)

Dorward, D. C.
1976  Precolonial Tiv Trade and Cloth Currency. International
Journal of African Historical Studies 9: 576-591.

Douglas, Mary, and Baron Isherwood
1980 The World of Goods. Towards an Anthropology of Con-
sumption. Harmondsworth: Penguin Books. [1979]

216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:3818. Inhalt.
Inhalts Im 0 o

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157

176

Du Bois, Cora

1936 The Wealth Concept as an Integrative Factor in Tolowa-
Tututni Culture. In: R. Lowie (Hg.), Essays in Anthro-
pology. Presented to A. L Kroeber in Celebration of His
Sixtieth Birthday, June 11, 1936; pp. 49—-65. Berkeley:
University of California Press.

Dupré, Georges, and Pierre-Philippe Rey
1973 Reflections on the Pertinence of a Theory of the History
of Exchange. Economy and Society 2/2: 131-163.

Durkheim, Emile
1965 The Elementary Forms of the Religious Life. London:
Free Press. [French Orig. 1912]

Firth, Raymond
1939  Primitive Polynesian Economy. London: George Rout-
ledge.

1967 Themes in Economic Anthropology. A General Com-
ment. In: R. Firth (ed.), Themes in Economic Anthro-
pology; pp. 1 -28. London: Tavistock.

Fisiy, Cyprian, and Peter Geschiere

1996 Witchcraft, Violence, and Identity. Different Trajectories
in Postcolonial Cameroon. In: R. Werbner and T. Ranger
(eds.), Postcolonial Identities in Africa; pp. 193-221.
London: Zed Books.

Fontaine, Laurence

2006 Bemerkungen zum Kaufen als soziale Praxis. Feilschen,
Preise festlegen und Giiter ersteigern im frithneuzeitli-
chen Europa. Historische Anthropologie 14: 334—348.

Foster, Robert J.
2008 Commodities, Brands, Love, and Kula. Anthropological
Theory 8: 9-25.

Gregory, C. A.

1997 Savage Money. The Anthropology and Politics of Com-
modity Exchange. Amsterdam: Harwood Academic
Publishers. (Studies in Anthropology and History, 21)

Gudeman, Stephen

1986 Economics as Culture. Models and Metaphors of Liveli-
hood. London: Routledge and Kegan Paul.

The Anthropology of Economy. Community, Market,
and Culture. Malden: Blackwell.

2001

Guyer, Jane L.

1993 Wealth in People and Self-Realization in Equatorial
Africa. Man (N. S.) 28: 243-265.

2004 Marginal Gains. Monetary Transactions in Atlantic
Africa. Chicago: University of Chicago Press.

Hart, Keith

2005 Money. One Anthropologist’s View. In: J. G. Carrier
(ed.), A Handbook of Economic Anthropology; pp. 160—
175. Cheltenham: Edward Elgar.

Heady, Patrick

2005 Barter. In: J. G. Carrier (ed.), A Handbook of Economic
Anthropology; pp.262-274. Cheltenham: Edward El-
gar.

Herskovits, Melville J.

1952  Economic Anthropology. A Study in Comparative Eco-
nomics. New York: Alfred Knopf.

Preface. In: P. Bohannan und G. Dalton (eds.); pp. vii—
XVi.

1962

Erlaubnls Ist

Ute Roschenthaler

Hirschman, Albert O.

1987 Leidenschaften und Interessen. Politische Begriindungen
des Kapitalismus vor seinem Sieg. Frankfurt: Suhrkamp.
(Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft, 670)

Hutchinson, Sharon E.
1996 Nuer Dilemmas. Coping with Money, War, and the State.
Berkeley: University of California Press.

Keynes, John M.

1982 Keynes and Ancient Currencies. In: D. Moggridge
(ed.), The Collected Writings of John Maynard
Keynes. Vol. 28: Social, Political, and Literary Writings;
pp- 223-294. London: Macmillan.

Klute, Georg

2003 Laisst sich Geld zéhmen? Ethnologische Perspektiven auf
die Monetarisierung. Zeitschrift fiir Ethnologie 128: 99—
117.

Kopytoff, Igor

1986 The Cultural Biography of Things. Commoditization
as Process. In: A. Appadurai (ed.), The Social Life of
Things. Commodities in Cultural Perspective; pp. 64—
91. Cambridge: Cambridge University Press.

Kroeber, Alfred L.

1925 Handbook of the Indians of California. Washington:
Government Printing Office. (Smithsonian Institution,
Bureau of American Ethnology, 78)

Latham, A. J. H.

1971 Currency, Credit, and Capitalism on the Cross River in
the Pre-Colonial Era. Journal of African History 12:
599-605.

Malinowski, Bronislaw

1922 Argonauts of the Western Pacific. An Account of Na-
tive Enterprise and Adventure in the Archipelagoes of
Melanesian New Guinea. London: George Routedge.
(Studies in Economics and Political Science, 65)

Marshall, Alfred
1979 Principles of Economics. An Introductory Volume. Lon-
don: Macmillan. [1890]

Maurer, Bill
2006 The Anthropology of Money. Annual Review of Anthro-
pology 35: 15-36.

Meillassoux, Claude

1972 From Reproduction to Production. A Marxist Approach
to Economic Anthropology. Economy and Society 1/1:
93-105.

Miller, Daniel

1998 A Theory of Virtualism. In: J. G. Carrier and D. Miller
(eds.), Virtualism. A New Political Economy; pp. 195-
205. Oxford: Berg.

Narotzky, Susana
1997 New Directions in Economic Anthropology. London:
Pluto Press.

Paine, Robert

1976 Two Modes of Exchange and Mediation. In: B. Kapfer-
er (ed.), Transaction and Meaning. Directions in the
Anthropology of Exchange and Symbolic Behavior;
pp- 63—86. Philadelphia: Institute for the Study of Hu-
man Issues. (ASA Essays in Social Anthropology, 1)

Piot, Charles D.
1991 Of Persons and Things. Some Reflections on African
Spheres of Exchange. Man (N. S.) 26: 405-424.

Anthropos 105.2010

216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:3818. Inhalt.
Inhalts Im 0 o

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157

Tauschsphiren

Plattner, Stuart (ed.)
1989 Economic Anthropology. Stanford: Stanford University
Press.

Riches, David

1975 Cash, Credit, and Gambling in a Modern Eskimo Econ-
omy. Speculations on Origins of Spheres of Economic
Exchange. Man (N. S.) 10: 21-33.

Roschenthaler, Ute

1996 “Frauen in letzter Instanz”. Dominanter und verdeckter
Diskurs als Spiegel sozialer Kontrollinstanzen bei den
Ejagham im Siidwesten Kameruns. Zeitschrift fiir Frau-
enforschung 14 (1/2): 152—163.

Transacting Obasinjom. The Dissemination of a Cult
Agency in the Cross River Area. Africa 74: 241-276.
Erinnerungsarbeit und die Verinderung der Raumwahr-
nehmung. Zur Entstehung einer Regionalkultur im Siid-
westen Kameruns. In: W. Speitkamp (Hrsg.), Kommu-
nikationsrdume — Erinnerungsrdume. Beitrdge zur trans-
kulturellen Begegnung in Afrika; pp. 141-174. Miin-
chen: Meidenbauer.

Translocal Cultures. The Slave Trade and Cultural Trans-
fer in the Cross River Region. Social Anthropology 14:
71-91.

Purchasing Culture. The Dissemination of Associations
in the Cross River Region of Cameroon and Nigeria.
Mainz. [Habilitationsschrift an der Johannes Gutenberg
Universitit Mainz]

2004

2005

2006

2009

Rowlands, Michael

2005 Value and the Cultural Transmission of Things. In:
W.M.J. van Binsbergen and P.L. Geschiere (eds.),
Commodification. Things, Agency, and Identities;
pp- 267-281. Miinster: LIT.

Sahlins, Marshall D.

1960 Political Power and the Economy in Primitive Soci-
ety. In: G. E. Dole and R. L. Carneiro (eds.), Essays in
the Science of Culture. In Honor of Leslie A. White;
pp. 390-415. New York: Thomas Y. Crowell.

Salisbury, R. F.

1962 From Stone to Steel. Economic Consequences of a Tech-
nological Change in New Guinea. London: Cambridge
University Press.

Sansom, Basil

1976 A Signal Transaction and Its Currency. In: B. Kapfer-
er (ed.), Transaction and Meaning. Directions in the
Anthropology of Exchange and Symbolic Behavior;
pp. 143—-161. Philadelphia: Institute for the Study of Hu-
man Issues. (ASA Essays in Social Anthropology, 1)

Schildkrout, Enid

1983 Dependence and Autonomy. The Economic Activities of
Secluded Hausa Women in Kano. In: C. Oppong (ed..),
Female and Male in West Africa; pp. 107—126. London:
George Allen & Unwin.

Schneider, Harold K.

1968 Economics in East African Aboriginal Societies. In:
E.E. LeClair, Jr. and H. K. Schneider (eds.). Econom-
ic Anthropology. Readings in Theory and Analysis;
pp. 426—-445. New York: Holt, Rinehart, and Winston.

Anthropos 105.2010

Erlaubnls Ist

177

Shipton, Parker

1989 Bitter Money. Cultural Economy and Some African
Meanings of Forbidden Commodities. Washington:
American Anthropological Association. (American Eth-
nological Society Monograph Series, 1)

Sillitoe, Paul

2006 Why Spheres of Exchange? Ethnology 45: 1-23.
Smith, Daniel J.

2001 Ritual Killing, 419, and Fast Wealth. Inequality and the

Popular Imagination in Southeastern Nigeria. American
Ethnologist 28: 803—826.

Steiner, Franz
1954 Notes on Comparative Economics. British Journal of
Sociology 5: 118—129.

Thomas, Nicholas

1991 Entangled Objects. Exchange, Material Culture, and
Colonialism in the Pacific. Cambridge: Harvard Univer-
sity Press.

Thurnwald, Richard

1932  Economcis in Primitive Communities. London: Oxford
University Press.

Trenk, Marin

2001 Die sind ja noch kapitalistischer als wir! Notiz zu einer
vergleichenden Anthropologie des Geldes in Afrika. In:
S. Wippel und I. Cornelssen (Hrsg.), Entwicklungspo-
litische Perspektiven im Kontext wachsender Komple-
xitét; pp. 487—506. Miinchen: Weltforum-Verlag. (For-
schungsberichte des Bundesministeriums fiir Wirtschaft-
liche Zusammenarbeit und Entwicklung, 128)

“Der radikale Leveller”, fliegende Bankiers und die afri-
kanische Alchemie. In: K. Geisenhainer und K. Lange
(Hrsg.), Bewegliche Horizonte. Festschrift zum 60. Ge-
burtstag von Bernhard Streck; pp.209-223. Leipzig:
Leipziger Universititsverlag.

Veblen, Thorstein
1899 The Theory of the Leisure Class. An Economic Study in
the Evolution of Institutions. New York: Macmillan.

2005

Warnier, Jean-Pierre

1985 Echanges, développement et hiérarchies dans le Bamen-
da pré-colonial (Cameroun). Stuttgart: Steiner-Verlag
(Studien zur Kulturkunde, 76).

Weiner, Annette B.

1983 “A World of Made Is Not a World of Born”: Doing Kula
in Kiriwina. In: J. W. Leach and E. Leach (eds.), The
Kula. New Perspectives on Massim Exchange; pp. 147—
170. Cambridge: Cambridge University Press.
Inalienable Possessions. The Paradox of Keeping-While-
Giving. Berkeley: University of California Press.

1992

Werthmann, Katja

2001 Gefdhrliches Gold und bitteres Geld. Zum Umgang mit
einer auBergewohnlichen Ressource in Burkina Faso.
Africa Spectrum 36: 363 —381.

Wirz, Albert

1972 Vom Sklavenhandel zum kolonialen Handel. Wirt-
schaftsraume und Wirtschaftsformen in Kamerun vor
1914. Ziirich: Atlantis Verlag. (Beitrdge zur Kolonial-
und Uberseegeschichte, 10)

216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:3818. Inhalt.
Inhalts Im 0 o

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157

- 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:3818. Inhalt.
Im 10 oder

Erlaubnls Ist Inhalts.

v y! .


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157

