
ANTHROPOS

105.2010: 157–177

Tauschsphären

Geschichte und Bedeutung eines wirtschaftsethnologischen Konzepts

Ute Röschenthaler

Abstract. – This article examines the concept of the spheres
of exchange or transaction spheres in economic anthropology.
It starts with the most well-known example, the three hierar-
chically ordered and morally connotated spheres of exchange
which Paul Bohannan found among the Tiv in Eastern Nigeria.
It discusses the criticisms which Bohannan’s work has provoked
and traces the concept’s history to two main schools of thought.
The comprehension of the spheres of exchange in their broad-
er context of economy and society makes clear that they are
not an exotic phenomenon, vanishing under the influence of
Western culture, but a structuring strategy generally found in
societies, and with which certain social groups justify claims to
prestigious goods and services. [spheres of exchange, economy,
money, goods, prestige, history of anthropology]

Ute Röschenthaler, M. A. 1986 (Berlin), Promotion 1992 (Ber-
lin), Habilitation 2009 (Mainz). – Umfangreiche Feldforschun-
gen in Kamerun, Nigeria und Mali. Forschungsschwerpunkte
sind Handel, Markt, Verbreitungsgeschichte von Kultur, Feld-
forschung, Medien, Werbung. Im Rahmen des Exzellenzclusters
243 “Die Herausbildung normativer Ordnungen” an der Goethe-
Universität Frankfurt am Main erfolgt gegenwärtig die Bearbei-
tung eines Projekts über Medien in Afrika. – Neuere Publikatio-
nen: “Im Blick der Anderen. Auf ethnologischer Forschung in
Mali” (Hrsg. mit Mamadou Diawara; Frankfurt 2008); s. auch
zitierte Literatur.

Einleitung

Transaktions- oder Tauschsphären gehören zum
klassischen Repertoire der Wirtschaftsethnologie.
Standardwerke erläutern sie meist am Beispiel der
Tiv im Osten Nigerias.1 Bohannan hatte ein kla-
res Modell von drei hierarchisch angeordneten und
moralisch konnotierten Sphären aufgestellt, in die
die Tiv Güter und Dienstleistungen gruppierten

(Bohannan 1955, 1959; Bohannan and Bohannan
1968). Bohannan machte über den Grund ihrer
Existenz keine näheren Angaben, und so werden
Leser oft mit einem Gefühl der Überraschung über
die Exotik der Tauschsphären zurückgelassen (cf.
Guyer 2004). Die meisten Arbeiten, die sich mit
Bohannans Dreisphärenmodell befassen, diskutie-
ren dessen Sorge, die Einführung des kolonialen
Geldes habe zur Auflösung der Tauschsphären ge-
führt. Selten jedoch machen sie ihre Existenz plau-
sibel oder untersuchen die Tauschsphären im ge-
samtgesellschaftlichen Kontext (cf. Piot 1991).

Für fast alle Autoren, die sich mit Tauschsphä-
ren befassen – sie stammen mehrheitlich aus der
angelsächsischen Ethnologie –, geht es darum, wie
Gesellschaften ihre Güter in Kategorien einteilen
(z. B. Sillitoe 2006: 1f.), wobei diejenigen, die über
Melanesien arbeiten, den Fokus von der Gruppie-
rung der Güter hin zu sozialen Beziehungen ver-
lagern, die Personen und Gruppen vermittelt über
Güter untereinander aufbauen (cf. Piot 1991). Je
nachdem, auf welchen Aspekt die einzelnen Eth-
nologen Wert legen, finden sie zwei, drei, vier
oder mehr solcher Sphären oder Bereiche,2 die sie

1 Plattner (1989: 175–178); Narotzky (1997: 71–75); Gude-
man (2001: 133–137).

2 Laut Gregory (1997: 242) hatte Keynes in einer Studie aus
den 1920ern (veröffentlicht in den 1980ern) über das alte
Griechenland bereits ein Modell mit drei “multiple stan-
dards of value” entwickelt. In Bastar, Indien (nach Gregory
1997: 173f.) gibt es drei Güterhierarchien, die den Reich-
tum der Verkäufer widerspiegeln. Zuoberst steht Schmuck
(Gold, Silber, Kämme, Spiegel), dann kommen Stoffe (Saris,

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157


158 Ute Röschenthaler

spheres of exchange,3 economic spheres,4 transac-
tion spheres (Bohannan and Dalton 1962), cate-
gories of goods (Steiner 1954), dual economy,5 dis-
crete scales of value (Salisbury 1962) oder multiple
standards (Firth 1939) nennen.

Ich möchte nun hier einige Aspekte der Ent-
stehung und der Implikationen des Tauschsphären-
konzepts und der Kontexte, in denen es debattiert
und auch nicht debattiert wird, genauer untersu-
chen. Ich werde dabei auch die kaum diskutier-
ten gesamtgesellschaftlichen Kontexte der Tausch-
sphären beleuchten.

Bohannans Modell und seine Interpretation

Das von Bohannan aufgestellte Modell beinhaltet
also drei Sphären: Zur Subsistenzsphäre gehörten
Güter, die durch Feldbau lokal erwirtschaftet wur-
den (Yams, Bananen, Gemüse), Geräte, die dazu
benötigt wurden (Feldhacken, Messer), Kleinvieh
(Hühner, Ziegen) und handwerkliche Produkte
(Tongefäße, Töpfe, Mörser). Solche niedrigpreisi-
gen Waren (yiagh) veräußerten ihre Hersteller, vor-
nehmlich Tiv-Frauen, auf den Marktplätzen. Der
Markt (kasua) fand auf neutralem Gebiet statt und
gehörte einer Gruppe von Ältesten oder einem cha-
rismatischen big man, der für den Marktfrieden und
das Marktglück zuständig war und für den geregel-
ten Ablauf des Marktgeschehens Abgaben erhielt.
Auf dem Marktplatz wurde gefeilscht und gehan-
delt, und jeder suchte Gewinn zu machen.

Zur zweiten Sphäre, der Prestigegütersphäre,
gehörten Pferde, Rinder, weiße, von Tiv-Webern
hergestellte, tugudu-Stoffe (aus fünf, zehn oder
zwanzig Streifen) und Messingbarren, die beide in-
nerhalb dieser Sphäre auch als Geld fungierten, so-
wie Medizinen, magische Objekte, rituelle Ämter,
und in vorkolonialer Zeit Sklaven. Diese Güter ka-
men mehrheitlich über den Fernhandel, teils durch
die Hausa-Händler aus dem Norden in (und durch)
das Tiv-Land, teils durch Igbo-Händler aus dem
Süden. Rituelle Ämter und cult agencies erwarben
Tiv gelegentlich von Jukun, Chamba und anderen
östlich des Tiv-Landes siedelnden Gruppen (Bo-

gewebte Stoffe, Decken, Blusen, Hemden) und schließlich
Lebensmittel (Tee, Kekse, Batterien). Letztere werden von
finanzschwachen Kleinhändlern verkauft. Reiche Händler
organisieren zudem den ganzen Fernhandel.

3 Bohannan (1955, 1959); Kopytoff (1986); Bloch and Parry
(1989); Sillitoe (2006).

4 Barth (1967); Douglas and Isherwood (1980), die entspre-
chend der bearbeiteten Thematik auch den Begriff consump-
tion spheres einführen.

5 Du Bois (1936); Herskovits (1952); Sahlins (1960).

hannan and Bohannan 1968: 230; Akiga 1965). Vor
allem Pferde, Rinder und Sklaven, aber auch magi-
sche Objekte und rituelle Ämter wurden nicht auf
dem Marktplatz gehandelt, sondern gelangten di-
rekt in den Besitz der älteren Männer. Einmal woll-
ten Igbo-Händler zwei Pferde auf einem Marktplatz
verkaufen, dies erschien jedoch so ungewöhnlich,
dass niemand sie erwarb (Bohannan and Bohannan
1968: 231).

Die höchste Tauschsphäre bestand aus Rech-
ten an Frauen und deren Kindern. Mehrere Patri-
lineages (oder exogame Einheiten) bildeten zusam-
men Gruppen (ward sharing groups), innerhalb
derer Familienvorstände ihre klassifikatorischen
Töchter gegenseitig zur Heirat tauschten.

Die drei hierarchischen Sphären gruppierten,
so Bohannan, die tauschbaren Güter, Rechte und
Dienstleistungen auf der Basis moralischer Bewer-
tungen. Während Tiv also die Güter der ersten
Sphäre als yiagh bezeichneten und auf dem Markt
(kasua) handelten, waren die Güter der zweiten
Sphäre (Pferde, Rinder, Sklaven) Prestigeangele-
genheit (shagba) und kamen nicht auf den Markt.
Importierte europäische Nahrungsmittel waren
nicht yiagh, und auch Tauschheiraten trennten Tiv,
ebenso wie Gaben, konzeptionell von kasua. Töch-
ter wurden nie mit einem Marktwert assoziiert (cf.
Sansom 1976 für das südliche Afrika).

Tauschvorgänge fanden normalerweise inner-
halb der jeweiligen Sphäre statt, da sich hier die
Preise weitgehend entsprachen (Bohannan 1955:
64). Bohannan nannte diese Tauschvorgänge, die
moralisch neutral gesehen wurden, conveyances.
Schwieriger war es, Güter zwischen den Sphären
zu bewegen, was Bohannan conversion nannte, und
was moralisch konnotiert war. Güter aus der Markt-
sphäre aufwärts in die Luxusgütersphäre zu kon-
vertieren und die Luxusgüter dann in Heiratsgut zu
investieren, brachte viel Prestige. Solche Heiraten
fanden meist mit Frauen aus einer anderen eth-
nischen Gruppe statt. Tiv-Männer heirateten zum
Beispiel Udam-Frauen im Süden, gaben ihnen je-
doch nicht ihre eigenen Töchter als Ehefrauen.6

Auf die Kinder aus Ehen, die mit Heiratsgut ge-
schlossen wurden, hatte die ward sharing group
keine Ansprüche. Der umgekehrte Vorgang, das
Abwärtskonvertieren, war dagegen schlecht ange-
sehen und wurde nur in Notfällen und Krisenzeiten

6 Tiv nennen die vielen kleinen ethnischen Gruppen im Süden
um Ogoja herum Udam (Bohannan and Bohannan 1968: 5).
Damit sind unter anderen die nördlich der Ejagham lebenden
Boki, Nselle, Ekajuk, Bacheve, Bekwarra, Iyala und Ukelle
gemeint. Bevor die Tiv Richtung Süden zogen, heirateten sie
laut Akiga (1965) auch Fulani-Frauen, wollten ihnen jedoch
auch nicht ihre Töchter zur Heirat geben.

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157


Tauschsphären 159

ausgeführt. Bevor man zum Beispiel ein Rind ver-
kaufte, um damit Grundnahrungsmittel zu erwer-
ben, versuchte man immer erst das Netzwerk seiner
Verwandten zu aktivieren. So betonen Bohannan
und Dalton (1962: 6f.), dass Notfallkonversionen
immer nach dem Marktprinzip und nach außen ge-
richtet waren, wobei der Konvertierende die Aktion
initiierte.

Die Einführung des kolonialen Gelds ermög-
lichte es, so Bohannan, immer häufiger schon jün-
geren Männern, Frauen aus (andere nicht Tiv-) Fa-
milien zu heiraten. Ein Mann konnte Prestigegüter
(nicht nur Salz wie beim Frauentausch, sondern
auch Hühner, Eisen- und Messingbarren, cf. Akiga
1965: 116f.) der Familie seiner zukünftigen Frau
als Heiratsgut überreichen. P. und L. Bohannans
Sorge war dabei, dass Frauen durch die Moneta-
risierung zunehmend als Teil des Markts angese-
hen würden: Es werde “easy to sell subsistence
goods for money to buy prestige articles and wom-
en” (1968: 249). In Bohannans Interpretation löste
das koloniale Geld mit seiner Marktorientierung
die Sphären der multizentrischen Ökonomie lang-
sam auf, und die Tiv-Ältesten begannen zu kla-
gen, die traditionelle Ordnung geriete durcheinan-
der. Zudem hatte die britische Kolonialregierung
auf Drängen der Missionare die Heirat durch Frau-
entausch verboten, und erlaubte nur noch Heiraten
mit Heiratsgut. Akiga (1965) bemerkt jedoch, dass
die Tiv, in Umgehung des britischen Verbots, die
Tauschheirat nicht einfach aufgaben, sondern sie
durch zusätzliche Geschenke in eine teurere Form
der Tauschheirat in zwei scheinbar getrennten Ak-
ten umwandelten.7

Problematisch wurden die Veränderungen erst,
als Igbo-Händler (die seit der kolonialen Pazifizie-
rung und Auflösung von Handelssphären problem-
los durchs Land reisen konnten8) begannen, Sub-

7 Laut Akiga (1965: 116f.) wurde eine Art Heiratsgut gele-
gentlich auch unter Tiv-Familien gegeben, indem zuerst ein
Bräutigam seine Geschenke gab und eine Tochter zur Frau
bekam, wobei daraufhin ihr klassifikatorischer Vater zur Fa-
milie des Bräutigams ging und dortselbst auch versuchte,
durch Geschenke ein Mädchen zurückzuerhalten. Kam es
nicht zur Heirat, mussten alle “Geschenke” wieder zurücker-
stattet werden (vor wie nach dem Verbot). Akiga interpretiert
dies so, als sei (durch das Verbot) einfach nur das Heiraten
teurer geworden, da vorher einige wenige Geschenke von
Salz, einer Hacke und einem Huhn notwendig waren und
nun zusätzlich eben noch Messingbarren und -drähte. D. h.,
das Geld hatte nicht die Tauschheirat aufgelöst, sondern die
Tiv hatten das Geld in ihre Heiratsformen integriert.

8 Hausa hatten bereits vorkolonial die Strategie der Handels-
siedlungen entwickelt, um Fernhandel betreiben zu können
(Cohen 1969). Auch die Igbo-Händler von Arochukwu hat-
ten sich, um den Sklavenhandel aus dem Hinterland an den
Atlantik zu organisieren, dieser Strategie bedient (Dike and

sistenzgüter von den Frauen aufzukaufen und an-
dernorts oder außerhalb des Tiv-Lands weiter zu
veräußern. Bislang hatten sie und die Hausa-
Händler sich nur um die Fernhandelsprodukte ge-
kümmert. Doch nun begannen Igbo-Händler mit
Subsistenzprodukten der Tiv, die sie nach Süden
brachten und in Bargeld bezahlten, einen lukrati-
ven Zwischenhandel. Dadurch waren, so Bohan-
nan, weniger Lebensmittel zur Konsumption vor-
handen, und die Preise für Lebensmittel und Hei-
ratsgut stiegen. Doch die Tiv-Männer brauchten das
Geld – wie viele afrikanische Gesellschaften hatten
Tiv-Männer und -Frauen getrennte Kassen – um
Steuern zu zahlen.9 Die Bohannans monieren so-
gar, die Kolonialregierung hätte die Messingdrähte
nur deswegen als Allzweckzahlungsmittel angese-
hen, um leichter rechtfertigen zu können, die vor-
koloniale Währung gegen die britische auszutau-
schen (1968: 246). Streng genommen wäre nicht
nur die Tiv-Ökonomie von dem Geld bedroht, son-
dern auch Hausa- und Igbo-Händler müssten ein-
gebettete Ökonomien haben. P. und L. Bohannan
selbst ging es vor allem darum, auf die Ungerech-
tigkeiten des kolonialen Systems und auf die grund-
legende Verschiedenheit vorkapitalistischer Wirt-
schaftsweisen vom Kapitalismus, der lediglich auf
Gewinnmaximierung aus war, aufmerksam zu ma-
chen.

P. und L. Bohannans Überlegungen wurden in
der substantivistischen Debatte weitergetragen. Ei-
nerseits wurde die Frage der Wirkung des Geldes
auf die angenommenerweise zuvor nicht monetari-
sierten Wirtschaften debattiert. Vor allem kritisier-
ten Bloch und Parry (1989: 12–16), nicht das Geld
als solches habe zur Auflösung der Sphären ge-
führt, sondern der Zugang junger Männer zu Lohn-
arbeit und Reichtum (cf. Hart 2005: 164). Zahlrei-
che Arbeiten haben inzwischen gezeigt, dass Geld
oft gerade nicht als Allzweckzahlungsmittel ange-
sehen, sondern lediglich als ein Gut unter anderen
Gütern in die Tauschsphären integriert (Herskovits
1962) bzw. eigenständig angeeignet wurde und da-
mit sogar die Tauschsphären verstärkt habe.10 Dies
sei nicht verwunderlich, wenden andere Wirtschaft-
sethnologen ein, denn alle Gesellschaften, auch die
westliche kapitalistische, hätten ohnehin Tausch-

Ekejiuba 1990). Die Hausa-Händler hatten jedoch Subsis-
tenzgüter nur zur Ernährung der Sklaven erworben. Sie ka-
men nicht selbst auf die Subsistenzmärkte, um mit solchen
Gütern Handel zu treiben.

9 Bohannan and Bohannan (1968: 248); cf. Bloch and Parry
(1989: 13f.); Piot (1991: 408).

10 Shipton (1989); Hutchinson (1996); Klute (2003: 115); Co-
maroff and Comaroff (1991); Sansom (1976).

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157


160 Ute Röschenthaler

sphären, und die Existenz von Geld habe auch dort
nicht dazu geführt, dass alles kommodifiziert wor-
den sei, wie selbst Bohannans eigenes Material na-
helege.11 Land, zum Beispiel, war bei den Tiv auch
in den 1950er Jahren, trotz Drucks auf die knap-
per werdende Ressource, nicht für Geld zu haben
(Bloch and Parry 1989: 13).

Andererseits gingen die Debatten immer wieder
um die Funktion der Tauschsphären – eine Fra-
ge, zu der sich Bohannan nie geäußert hat. Vor
dem Hintergrund, dass die frühen ethnologischen
Studien zu Transaktionssphären im Wesentlichen
der Denkrichtung der strukturfunktionalistischen
Schule entstammten, sind auch ihre Erklärungen
für die Existenz der Transaktionssphären zu ver-
stehen. Viele Ethnologen nennen als Funktion den
Aufbau von Barrieren zwischen den Gütern (Guyer
2004: 28), die jene nicht oder nur schwer konver-
tibel machen. Es lassen sich hier zwei Argumente
ausmachen.

Im ersten Argument verhindern die Barrieren
zwischen den Gütern das Eintreten von Lebensmit-
telknappheiten.12 Sie garantieren so einen gewis-
sen Lebensstandard für alle (Salisbury 1962: 19;
Firth 1967) und dass Status- und Machtgewinn au-
ßerhalb der Subsistenzsphäre ablaufen (Salisbury
1962: 212). Sie verhindern die Ausbeutung der Är-
meren durch die Reichen (Sillitoe 2006) und dass
Geld oder Güter gehortet werden (Sillitoe 2006;
Riches 1975). Riches’ Inuit führten, zum Beispiel,
in einer marktökonomischen Situation das gam-
bling ein, eine Art Roulette, bei dem diejenigen, die
anfingen Geld zu horten, dieses durch das Spiel um-
verteilen mussten. Potlatch-Festen wurde in ähn-
licher Weise die Umverteilung von Gütern zuge-
schrieben, die Appadurai als tournaments of value
bezeichnete (1986).

11 Firth (1967); Bloch and Parry (1989: 13); Trenk (2001);
Hart (2005). – Zuerst kritisierten Dupré und Rey (1973)
die Annahme der Substantivisten, deren Antimarktmenta-
lität auf Polanyi zurückgeht, dass Geld per se die traditio-
nellen Kulturen unterminiere. Die Kritik ist von Bloch and
Parry (1989), Trenk (2005) und Hart (2005) zusammenge-
fasst. Die Arbeiten in Bloch und Parry (1989) stimmen darin
überein, dass Gesellschaften vielmehr das moderne Geld in
ihre eigene Logik und Symbolik übersetzt haben, anstatt
sich seiner abstrakten monetären Logik zu unterwerfen. Sie-
he hierzu auch Bill Maurers (2006) Zusammenfassung zur
Anthropologie des Geldes. Die Formalisten halten dagegen,
dass es Tauschsphären entweder gar nicht gebe (Schneider
1968: 426–436) oder die Sphären ja offenbar sehr durchläs-
sig und folglich kommensurabel seien. Aufwärtskonvertie-
ren stellte nach Piot (1991: 407) für sie nichts anderes als
eine Form der Maximierung des Gewinns dar.

12 Firth (1967: 19); Barth (1967); Douglas and Isherwood
(1980: 148).

Im zweiten Argument haben die Ältesten oder
Herrschenden ein gezieltes Interesse an der Auf-
rechterhaltung der Tauschsphären und der Nicht-
konvertibilität der Güter, um sich damit ihre Pri-
vilegien zu sichern. Die Neomarxisten betrachte-
ten zum ersten Mal die Tauschsphären im grö-
ßeren gesellschaftlichen Kontext von Produktion
und Machtbeziehungen (Piot 1991: 407). Durch
ihre Kontrolle der höchsten Tauschsphären, insbe-
sondere der Heiratssphäre, würden die Älteren jün-
gere Männer und Frauen davon abhalten, an der
Macht teilzuhaben und sie in die Rolle der abhän-
gigen Produzenten drängen.13 Diesem Argument
schließen sich Mary Douglas und Baron Isherwood
(1980) an, die in den gerontokratischen Heirats-
regeln der Lele Parallelen zu den Interessen der
Tiv-Ältesten sehen. Diese tauschten die Rechte an
Töchtern untereinander, um ein Netzwerk von Al-
lianzen aufzubauen. Ihr Monopol sicherten sich die
älteren Männer dadurch, dass sie erstens die Frau-
en zurückhielten Fremde zu heiraten, und zwei-
tens die Frauen kontrollierten, so dass sie selber
die Güter aus der untersten Sphäre in die Pres-
tigesphäre konvertieren konnten. Die Ältesten der
Lele, so Douglas und Isherwood, hätten sogar ef-
fektiv verhindert, dass Geld einen solchen Einfluss
erhalten konnte. Wenn sie nicht darauf bestanden
hätten, dass Heiratsgeld immer nur in Gütern be-
zahlt werden durfte und nicht in Geld, hätten sie
die Kontrolle über die heiratsfähigen Mädchen ver-
loren, da die jungen Männer seit der Kolonialzeit
Geld durch Lohnarbeit verdienen konnten, was den
Ältesten nicht möglich war. Sie gaben auch Rabatt,
wenn Schuldenrückzahlungen in Gütern und nicht
in Geld (CFA) geleistet wurden. Ähnlich beschreibt
Hutchinson, wie die Nuer-Ältesten die Heiraten
jüngerer Männer kontrollierten und ihre Arbeits-
kraft ausbeuteten (1996). Auch Riches (1975) und
Gregory (1997: 291–294) sehen hinter den Tausch-
sphären Strategien und Ideologien. So sei es ver-
ständlich, dass die Tiv-Ältesten, ebenso wie wir im
Westen, über das Geld schimpften und ihm alles
Übel der Welt zuschrieben.14

Mary Douglas und Baron Isherwood geben so-
gar Hinweise darauf, wie Tauschsphären bzw. die
Möglichkeiten soziale Grenzen aufrechtzuerhalten
zustande kommen. Die eine ist, man hält den Preis
für interne Transaktionen so hoch, dass sich nur
Reiche leisten können, daran teilzunehmen. Eine
zweite ist, man verlangt einen sehr hohen Ein-

13 Meillassoux (1972: 93–96); Dupré and Rey (1973); Don-
ham (1985).

14 Bloch and Parry (1989: 13f.); Trenk (2005: 211); cf. Hart
(2005); Maurer (2006).

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157


Tauschsphären 161

trittspreis, zum Beispiel brauchte man bei den Yu-
rok eine große Anzahl wertvoller Muscheln, um
in einen Tanzbund einzutreten. Das gleiche gilt für
bestimmte Bünde im Cross River-Gebiet (Röschen-
thaler 2004, 2006, 2009).15 Eine dritte Möglichkeit
ist, so Douglas und Isherwood, die Verweigerung
mit Fremden zu verhandeln bzw. nur eine bestimm-
te Währung zu akzeptieren. Diese Strategie der Ex-
klusion ist weltweit verbreitet und schützt nicht nur
ein Privileg sondern die gesamte Ökonomie (1980:
141–146).16

Erst in jüngster Zeit beginnen einige Arbeiten
die kapitalistische Wirtschaftsweise lediglich als
eine zugespitzte Form vielfältigen wirtschaftlichen
Handelns zu verstehen, die keineswegs vorkapi-
talistische Handlungsweisen einfach ersetzt hätte,
sondern weiterhin von ihnen durchzogen und ge-
prägt sei (Carrier 1995; Hart 2005). Gelegentlich
wird sogar darauf hingewiesen, bestimmtes wirt-
schaftliches Handeln existiere vor allem virtuell in
Theorien und weniger in der tatsächlichen sozialen
Praxis (Miller 1998).

Tauschsphären in der westlichen Gesellschaft

In der globalisierten kapitalistischen Welt kann
leicht der Eindruck entstehen, für Geld sei alles zu
haben und auch wieder veräußerbar. In der Praxis
bekommt man jedoch längst nicht alles für Geld,
und nicht einmal innerhalb einer Währung ist Geld
ohne weiteres gegen Geld zu tauschen. Man stelle
sich nur vor, mit einem 500 € Schein eine Zei-
tung kaufen zu wollen oder mit einem Sack Cent
beim Autohändler aufzutauchen. Obwohl ein Sack
Cent legitimes Geld ist, ist er in der Praxis na-
hezu unkonvertibel, und auch nur theoretisch so
viel wert wie der entsprechende Wert in Zahlen
oder Scheinen, denn die Arbeit ihn zu tragen, und
die Zeit, die Münzen zu zählen und zu rollen, ist
nicht mit eingerechnet. Eine Reihe von Dingen sind
in der westlichen Gesellschaft nicht kommodifi-
ziert, darunter bestimmte religiöse Symbole (Firth

15 Für die Förderung der Forschungen im Cross River-Gebiet
bin ich folgenden Institutionen zu Dank verpflichtet: zwi-
schen 1987 und 1988 der Graduiertenförderung des Landes
Berlin und dem Deutschen Akademischen Austauschdienst;
zwischen 1998 und 2001 der Deutschen Forschungsgemein-
schaft.

16 Auch in Europa waren neue Produkte und wertvolle Güter
zunächst der Aristokratie vorbehalten bis sie langsam die
breite Bevölkerung erreichten (Fontaine 2006). Ein Beispiel
aus der internationalen Politik ist, dass Erdöl nur in amerika-
nischen Dollar bezahlt werden kann, so dass nur die Länder
es kaufen können, die eine konvertierbare Währung haben,
die sie zuerst in Dollar umwandeln müssen.

1967: 19), Sporttrophäen (Malinowski 1922), aka-
demische Titel und politische Ehren (Bloch and
Parry 1989: 13). Auch entkommodifizieren reiche
Superstars Teile ihres Gewinns, indem sie ihn für
gute Zwecke spenden.

Im Westen führte die Entwicklung der Lohn-
arbeit zur Trennung von zwei Bereichen: bezahl-
ter Lohnarbeit und unbezahlter Hausfrauenarbeit
(Firth 1967), wobei Lohnarbeit mit dem öffentli-
chen Leben und Hausfrauenarbeit mit Langzeit-
abhängigkeit, Verlässlichkeit und der geschützten
Sphäre des häuslichen Lebens assoziiert ist (Hart
2005). Bestimmte Formen der Hausarbeit und
Langzeitverlässlichkeit sind also nicht kommodifi-
ziert, und es bedarf einiger Anstrengung, um die
Trennung zwischen persönlicher häuslicher Sphäre
und öffentlicher Sphäre mit ihrem unpersönlichen
Markt aufrechtzuerhalten. Die Trennung befindet
sich inzwischen stark im Wandel, wenn beide Ehe-
partner arbeiten und die Hausarbeit untereinander
aushandeln (Hart 2005), ebenso wenn Lohnarbeit
zunehmend auch von zu Hause aus erledigt wer-
den kann. Diese Gegenüberstellung impliziert ei-
ne interessante Antinomie der Bewertung, die sich
auch in den Tauschsphärenkonzepten immer wie-
der finden wird. Einerseits ist die männliche Lohn-
arbeit gegenüber der weiblichen Hausarbeit höher
angesehen, und andererseits werden die langfristige
häusliche Sphäre und die Familie als Ideal höher
bewertet.

Auch gibt es Güter und Dienstleistungen, die
in der meist als durch und durch monetarisiert
wahrgenommenen westlichen Gesellschaft nicht
mit Geld zu haben sind, wogegen dies in nicht
westlichen Gesellschaften kein Problem darstellt.
Das von Hart (2005: 165) angeführte Beispiel ei-
nes Ghanaers mit seiner amerikanischen Geliebten
verdeutlicht dies: “I was once talking to a Ghana-
ian student about exchanges between lovers in his
country and he said that it was common there for a
boy, after sleeping with a girl he has met at a party,
to leave some money as a gift and token of esteem.
Once he had done this with a visiting American
student and the resulting explosion was gigantic –
‘Do you imagine that I am a prostitute?’ and so
on. Where does that moral outrage come from?
Why does money matter so much to us?” Zu ähn-
lichen interkulturellen Missverständnissen kommt
es, wenn man versucht, Gastfreundschaft mit Geld
bezahlen zu wollen (cf. Trenk 2001: 491–493).

Schon Alfred Marshall (1979) schrieb, dass der
moderne Konsument im Westen die Güter in ei-
ne Hierarchie kultureller Werte gruppiere. Bezeich-
nend sind auch hier die moralisch geladenen De-
batten darüber, was käuflich sein darf (cf. Klute

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157


162 Ute Röschenthaler

2003: 116) und was nicht (z. B. das Familienerbe,
die Kronjuwelen, Namen, Menschen, Körperteile,
oder genetisches Material). Trotz der Omnipräsenz
des Geldes, veräußere man Wertgegenstände nicht
für Kleinigkeiten, möchte aber Elitestatus und bes-
te Bildung erwerben. Ein Kleinwarenhändler wird
jedoch die Summe für ein Elitecollege nicht so ein-
fach zusammenbringen, und darüber hinaus spielen
tatsächliche soziale Barrieren eine Rolle. Wie viele
Orangen ein Straßenverkäufer auch verkauft, seine
Kinder werden nie in das Elitecollege aufgenom-
men werden, denn Aristokratie sagt überall, dass
man Klasse nicht kaufen kann. Dies heißt jedoch
nicht, dass die Aristokratie nicht selbst gelegent-
lich käuflich wäre, so Hart (2005: 163–165). Sein
Vermögen zu verspielen oder sein einziges Haus zu
verkaufen, ist auch hier nicht angesehen.

Die angesprochenen Beispiele haben Fragen des
Wertes und der Werte gemeinsam. “Wert” beinhal-
tet dabei zwei Bedeutungen: wirtschaftliche, mone-
täre und moralische, ethische Werte. Es entsteht ge-
radezu der Eindruck, dass wirtschaftliche und ethi-
sche Werte in verschiedene Bereiche oder Sphären
getrennt werden, von denen die einen kommodifi-
ziert sind und die anderen nicht. Diese Ideen lassen
sich in den Tauschsphärenkonzepten wiederfinden.

Tauschsphärenkonzepte

Schon lange vor Bohannan befassten sich Ethnolo-
gen mit solchen Sphären, mit denen Gesellschaften
bestimmte Tauschvorgänge von Gütern und Dienst-
leistungen voneinander getrennt halten. Das Kon-
zept der Tauschsphären geht im Wesentlichen auf
zwei Denkrichtungen zurück: zum einen auf Ve-
blens Theorie der leisure class (1899) und der dua-
len Ökonomie, auf die sich letztlich auch Bohannan
(Bohannan und Dalton 1962) beruft;17 zum ande-
ren auf Durkheims (1965) Konzept des Individu-
ums und der Gemeinschaft und damit verbunden
auf individuelle kurzfristige und gemeinschaftliche
langfristige Zyklen (circuits) des Wirtschaftens.

17 In “Tiv Economy” (1968: 250f.) führen die Bohannans da-
gegen vor allem Thurnwald (1932: 105), Firth (1939: 5–7),
Herskovits (1952: 257) und Boeke (1953: Kap. 6) an, die
sich mit den Sphären befasst haben. Boekes dual spheres, die
ein paralleles Existieren von westlicher und nichtwestlicher
Ökonomie bezeichnen, sind nach Bohannan jedoch etwas
völlig anderes als die multizentrische Ökonomie der Tiv.

Auf Veblen zurückgehende Modelle
von Subsistenz- und Luxusgütersphären

Thorstein Veblen (1899) ging es darum, auf Phä-
nomene sozialer Ungleichheit aufmerksam zu ma-
chen, deren Kern er im Streben nach Prestige und
dem ostentativen Zurschaustellen von Reichtum
sah, das auch in nichtkapitalistischen Gesellschaf-
ten anzutreffen sei. Er verknüpfte leisure und Lu-
xus mit individuellem Nutzen, und siedelte das Ge-
meinwohl auf der Subsistenzebene (Arbeiter, Bau-
ern) an. Die leisure class erziele dabei Prestige und
Macht durch Konsum und Zurschaustellung von
Luxusgütern und der Verschwendung von nützli-
chen Gütern, was er insbesondere in der westlichen
Gesellschaft heftig kritisierte.

Inspiriert von Veblens Überlegungen überneh-
men Du Bois (1936) und Herskovits (1952) den
Begriff der dualen Ökonomie. So spricht Cora
Du Bois bei den Tolowa-Tututni an der kaliforni-
schen Westküste von zwei Ökonomien. Die Sub-
sistenzökonomie umfasste für das Überleben wich-
tige Güter, in der das Teilen und die Kooperation
im Vordergrund standen. Im Gegensatz dazu stand
die Prestigeökonomie, in der sich das soziale Leben
um Prestige drehte. Darin geht es um Luxusgüter,
Wertgegenstände (valuables) und Geldformen, also
Güter ohne direkten Nutzwert, die zur Schau ge-
stellt und konsumiert werden, was Prestige erzeu-
ge und auf einer ungleichen Verteilung der Güter
basiere. Während an der Nordwestküste die Inves-
tition in Potlatch-Feste im Vordergrund stand, ge-
nügte an der kalifornischen Küste der Besitz von
vorkolonialem Geld: Wer zu Reichtum gekommen
war, kam nicht umhin, Kompensationszahlungen
für Ärmere zu übernehmen, und bei feindlichen
Angriffen wurden Reiche als erste getötet, da ihr
Verlust der Gemeinschaft am meisten schadete.
Arme Leute dagegen “don’t have money to talk”
(Du Bois 1936: 52–55). Du Bois sieht direkte Par-
allelen zu der von Veblen kritisierten Zweiklassen-
gesellschaft.

Gegen dieses Konzept der dualen Ökonomie
wiederum wendet sich Marshall Sahlins (1960), in-
dem er argumentiert, Subsistenz und Prestige seien
beide Teil derselben Ökonomie, wobei die Presti-
geökonomie den Bereich der Zirkulation von Gü-
tern auf ethnischer Basis umfasse (den kula-Tausch
führt er als Beispiel an), während die Subsistenz-
ökonomie eher zum lokalen und häuslichen Be-
reich gehöre. Veblens Analyse sei aus der kapita-
listischen Gesellschaft abgeleitet, und nicht einfach
auf eine nichtkapitalistische übertragbar. Der Sinn
der großen Feste und Transaktionen bei nichtkapi-
talistischen Gesellschaften sei eben gerade nicht,

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157


Tauschsphären 163

dass die Chiefs ihren Reichtum einfach nur osten-
tativ zur Schau stellten oder egoistisch in Prestige
umwandelten, sondern dass sie Güter akkumulier-
ten, um sie später zu verteilen, und erst das Ver-
teilen verleihe ihnen Macht und Prestige. Wo ho-
her Status mit öffentlicher Redistribution verknüpft
sei, nehme der Wunsch nach Zurschaustellung die
Form der Generosität an, während dort, wo Macht
aus Privateigentum erwachse, dieses die Zurschau-
stellung des Konsums bewerkstellige. Dies ist ge-
nau das Argument, das auch Sillitoe (2006) später
anführt, wenn er über die big men in Neu Guinea
sagt, der Sinn des Erwerbs von Wertgegenständen
sei nicht diese zu horten, sondern sie weiterzu-
geben.

Vermutlich kannte Sahlins Bohannans zwei
Aufsätze (1955, 1959) noch nicht, die dieser bereits
geschrieben hatte. Denn während Sahlins sich in
seiner Argumentation gegen die Sphären der dua-
len Ökonomie und die formalistische Schule wen-
det, machen Bohannan und Dalton (1962) gera-
de die Sphären stark als spezifischer Bestandteil
nichtkapitalistischer Gesellschaften. Auch sie beru-
fen sich damit explizit auf Veblen (1899), Du Bois
(1936) und Herskovits (1952). In ihrer Einleitung
zu “Markets in Africa” (1962) führen sie an, dass
die Unterscheidung von Gütern in Subistenzgüter
und Prestigegüter auf getrennte Sphären verwei-
se. Auch Malinowski (1922) habe schon klar auf
die Trennung zweier Sphären bei den Trobriandern
hingewiesen: die Sphäre der Gaben von Wertge-
genständen (vaygu’a) und die der Subsistenzgüter
(gimwali), die nach dem Marktprinzip gehandelt
würden. Für Bohannan und Dalton ist es also kein
Problem, wenn eine Sphäre nach dem Marktprin-
zip funktioniert und die andere nach dem Gaben-
prinzip.

In anderer Terminologie und mit verschiede-
nen Gütergruppen ohne direkte Wertentsprechung
(jumps of value) findet man die beiden Sphären bei
Kroeber (1925) und Douglas und Isherwood (1980)
wieder. Es sind eine häusliche Sphäre mit einem
high frequency use der Güter unter enger Zusam-
menarbeit der kin group, und eine politische Sphäre
mit einem low frequency use von Gütern, in der
big men untereinander in Wettbewerb stehen. Sie
führen auch das Argument wieder an, die Sphären
verhinderten eine Lebensmittelknappheit, denn ein
Yurok könne erst dann erfolgreich in den Wettbe-
werb als big man einsteigen, wenn seine Subsis-
tenzsphäre gesichert sei (Kroeber 1925). Niemand
würde politische Wertgegenstände für häusliche
Güter verkaufen, da die Zinsen, die für das Borgen
von Subsistenzgütern bezahlt werden müssten, we-
sentlich geringer ausfielen als der Verlust durch den

Verkauf politischer Güter. Wie bei den Tiv verkauf-
te man sie nur, wenn überhaupt keine Unterstüt-
zung zu bekommen war. Hier stand jeder mit jedem
in Konkurrenz, und ein reicher Yurok wurde in der
Folge noch reicher, da Reichtum ihm mehr Anhän-
ger verschaffte, wodurch er wiederum mehr Ent-
lohnung für seine Dienste verlangen konnte. Die
Yurok brauchten keine sozialen Barrieren (wobei
Douglas und Isherwood Du Bois’ zwei Sphären
vereinheitlichen), und die Regeln des Wettbewerbs
gaben, wie im Marktprinzip, demjenigen mehr, der
besser war. Während Sahlins ein allgemein gültiges
Modell suchte, stellen Douglas und Isherwood dem
Verhalten der Yurok das der Tiv gegenüber, die vor-
kolonial drei getrennte monopolistische Barrieren
aufgebaut hatten (1980: 136–146).

Salisbury führt am Beispiel der Siane auf Neu-
guinea die verschiedenen Tauschsphären vor, wo-
bei er reichhaltiges Vergleichsmaterial heranzieht,
um zu zeigen, dass die Sphären das Fortdauern der
Gemeinschaft sichern, indem Status und Machtge-
winn auf die Prestige- und Luxusgütersphären be-
schränkt sind. Hier schützt sich das System also
quasi selbst vor Ausbeutung und sichert allen eine
Lebensgrundlage, während, so Salisbury, in einem
monetären System komplizierte Regelungssysteme
notwendig seien, um einen ähnlichen sozialverträg-
lichen Effekt zu erreichen. Daneben lotet er weitere
gesamtgesellschaftlich relevante Bereiche aus und
führt eine langfristig ausgerichtete Kapitalinvest-
mentsphäre ein. Ich komme auf Salisbury wieder
zurück.

Sillitoe (2006) bezieht sich im Wesentlichen auf
Firth (1939) und Salisbury (1962), sein Hauptargu-
ment ist jedoch wesentlich substantivistischer. Al-
lerdings bezeichnet er Bohannans Modell der drei
Sphären aufgrund seiner Durchlässigkeit als unty-
pisch. Hiernach teilen die meisten Gesellschaften
– Sphären existieren laut Sillitoe nur in akephalen
Gesellschaften (2006: 1f.) – Güter in zwei Sphä-
ren auf, eine Sphäre der Produktion (von Subsis-
tenzgütern) und eine von Wertgegenständen, zwi-
schen denen im Allgemeinen kein Wertvergleich
vorgenommen wird.18 Alle Haushalte können im-
mer genügend Subsistenzgüter als Lebensgrundla-
ge produzieren, da politisch ambitionierte Personen
nicht über die Mehrproduktion im Subsistenzsek-
tor in den Besitz von Wertgegenständen gelangen.

18 Sillitoe (2006) unterschlägt nicht, dass viele Autoren auch
im Pazifik drei Sphären (Subsistenz, Prestige und Muschel-
wertgegenstände) vorfanden, unter anderem bei den Tikopia
(Firth 1939). Nach Keynes (1982) hatten auch die alten Grie-
chen drei Sphären: 1. Kühe und Schafe, 2. Korn, 3. Eisen und
Bronze.

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157


164 Ute Röschenthaler

Wertgegenstände sind selten und können von ihren
Nutzern nicht selbst hergestellt werden, sondern
kommen von außen oder müssen über sogenannte
“Transformationszahlungen” aus der Produktions-
in die Tauschsphäre der Wertgegenstände überführt
werden (Sillitoe 2006: 12–14).19

Auch in Sillitoes Modell reguliert sich das Sys-
tem von selbst (das ist ein durchgängiges Problem
der Substantivisten), im Gegensatz zu dem Modell
von Douglas und Isherwood, in dem die Ältes-
ten alles kontrollieren und versuchen, die Sphären
aufrecht zu erhalten. Sillitoes zentrales Argument
ist vielmehr, wie oben erwähnt, dass die um Ein-
fluss wetteifernden Männer danach streben, so vie-
le Wertgegenstände wie möglich zu erhalten, doch
im Unterschied zu Kapitalisten wollen sie diese
nicht selbst konsumieren, reinvestieren oder horten,
sondern sie danach an andere weitergeben (2006:
2–6). Douglas und Isherwood dagegen unterstrei-
chen den Zusammenhang von Wert und Politik und
betonen, dass es keinen Sinn mache, die Grup-
pierung der Güter ohne die sozialen Gruppierun-
gen in einer Gesellschaft zu untersuchen – Armut
könne nicht verstanden werden, ohne den Reich-
tum zu studieren – wobei die oberste Sphäre im-
mer eine rarifizierte (antik, wertvoll, selten) sei.
Im kula-Tausch gehe es nicht einfach darum, die
Wertgegenstände zu tauschen, sondern diese sei-
en nur Symbole für die tatsächlichen Güter, wo-
bei vor allem das Wissen um ein Netzwerk des
Vertrauens (confidence) zähle. Daher seien die am
meisten geschätzten Wertgegenstände die ältesten,
mit denen sich ein bestimmter Name verbinde.

19 Durch den Zugang der Gruppen zu Land, Arbeit und Kapital
bleiben die Lebensmittel gesichert, und da alle ihre eigene
Subsistenz produzieren und es gar nicht vorgesehen ist, dass
Lebensmittel in Wertgegenstände umgewertet werden, ent-
fällt hier laut Sillitoe (2006) die Notwendigkeit zur Kon-
trolle. Wertgegenstände dagegen sind knapp und ihr Wert
entstammt ihrem Gebrauch in bestimmten sozialen und po-
litischen Kontexten (Sillitoe 2006: 2–6). Mit den Transfor-
mationszahlungen soll gewährleistet werden, dass niemand
direkt für die Tauschsphäre produziert und für egoistische
Zwecke Güter aus der Subsistenzsphäre abführt. Männer, die
zum Beispiel Schweine zum Schweinefest brauchen, müssen
sie erst aus der Produktionssphäre in die Tauschsphäre über-
führen, indem sie ihre Frauen für ihre Arbeit entlohnen, und
diese Gaben wiederum leitet die Frau dann weiter an ihren
Vater oder Bruder. Wenn jemand ein Tier erlegt hat, gibt er
es einem anderen Mann, wodurch dieser das Recht erhält,
z. B. die Federn einzutauschen, wofür er den Jäger mit et-
was anderem entlohnt. Ein Mann bezahlt also diejenigen,
die ihm lokal erhaltene Dinge bringen mit anderen Wert-
gegenständen (Transformationszahlungen). Diese verweisen
auf “indirect production relations” und dadurch werden die
Wertgegenstände, wie Waren, von ihrem eigentlichen Her-
steller entkoppelt. Weshalb die Leute selbst dies so wichtig
finden, wird jedoch nicht vollständig klar.

In dieser obersten Sphäre werden Entscheidungen
über Sponsoring gefällt, denn wer in dieser Funk-
tion auftreten kann, verfügt über umzuverteilende
Ressourcen und verteilt diese durchaus von einem
interessengeleiteten Standpunkt aus (Douglas and
Isherwood 1980: 148).20

Auf Durkheim basierende Modelle
von Tauschsphären

Mit einem ganz ähnlichen Argument, nämlich der
Sozialverträglichkeit und der Sicherung des lang-
fristigen Überlebens, arbeiten Bloch und Parry
(1989), wobei sie jedoch die Wertigkeit der Zwei-
sphärenhierarchie umkehren. In ihrer Einführung
zu “Money and the Morality of Exchange” bezie-
hen sie ihre Überlegungen im Wesentlichen auf
Bohannan (1955, 1959) und Kopytoff (1986). Sie
zeigen, dass in allen von ihnen diskutierten Ge-
sellschaften zwei Tauschsphären vorkommen, die
ohne einander nicht existieren können. Im Rahmen
der Tauschsphären ist individueller Gewinn legi-
tim und anstrebenswert, solange er innerhalb der-
jenigen Sphäre separat gehalten ist, die der Sphäre
der long-term production ideologisch untergeord-
net ist. Damit die long-term-Sphäre nicht auf in-
dividuelle Aktivitäten reduziert wird, müssen die
Sphären getrennt bleiben. Dennoch sind sie mit-
einander verbunden, damit der über den Markt er-
wirtschaftete Gewinn symbolisch umgewertet wer-
den kann und damit moralisch akzeptabel wird, so
wie im Beispiel auf Fidschi, wo die Männer das
Geld, das sie auf dem Markt durch den Verkauf
von Fischen erhandelt haben, den Frauen geben,
damit diese es “kochen” und symbolisch in den
Reproduktionszyklus für langfristige soziale Zwe-
cke integrieren. Dies erinnert an die Beispiele, bei
denen das Extrahieren von Mineralien aus dem
Boden nur dann gutgeheißen wird, wenn der Ge-
winn der Gemeinschaft zugeführt wird und nicht
beim individuellen Arbeiter verbleibt. Manchmal
wirken die Bemühungen der Herausgeber, die Bei-
träge im Sammelband nach dem Modell zu inter-
pretieren, etwas konstruiert, gerade auch bei den
Merina, die Bloch doch besonders gut kennt. Neben
ihrer Kritik an Bohannans Überbewertung des ko-
lonialen Geldes bemängeln sie Kopytoffs Vorstel-
lung, der Tausch bestimmter Güter gegen andere
werde von einer Art Tauschtechnologie verhindert.
Vielmehr teilten Gesellschaften die Dinge, um sie

20 Mary Douglas und Baron Isherwood sprechen auch im
Kontext westlicher Gesellschaften von consumption spheres
(1980: 151f.).

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157


Tauschsphären 165

tauschen zu können, in Wertklassen (value classes)
ein. Deswegen existierten sie in jeder Gesellschaft,
da keine ausschließlich singularisiert (nichts wäre
tauschbar) oder vollständig kommodifiziert (alles
würde gleich behandelt) sei (Kopytoff 1986: 72,
nach Bloch and Parry 1989).

Die Zuordnung von Sphären in einen long-term
(gemeinschaftlich, häuslich, zeremonieller Tausch)
und einen short-term cycle (individuell, Subsistenz,
Markt) ist an Durkheims (1965) Konzept von cir-
cuits angelehnt, wie Hart (2005) schlüssig nach-
weist. Bei Durkheim gibt es zwei “circuits of social
life”: der eine ist kurzfristig, alltäglich, materia-
listisch und individualistisch. Der zweite ist lang-
fristig, gemeinschaftlich und idealisiert, fast sakral.
“Market transactions fall into the first category, and
all societies seek to subordinate them into the con-
ditions of their own reproduction which is the realm
of the second category” (Durkheim 1965: 164). In
dieser Werthierarchie ist das moderne Geld den In-
stitutionen, die das langfristige Überleben gewähr-
leisten, untergeordnet. Dieser Gedanke findet sich
bei Bloch und Parry (1989) wieder, ohne dass sie
jedoch Durkheim erwähnen.

In dieses Modell passen sich Shiptons (1989)
Luo ein, bei denen Lohnarbeit und Subsistenz in
den Bereich des Marktes fallen, und alles, was auf
dem Boden der Ahnen gewachsen ist (wie Tabak,
Marihuana, Gold oder der Hahn des Hauses), beim
Verkauf “bitteres Geld” bringen würde und mit dem
langfristigen Überleben zu tun hat. Ähnlich schrieb
Sansom (1976) über die Pedi im südlichen Afri-
ka, dass Lohnarbeit aus individueller Anstrengung
stammt, während die Rinder und das Heiratsgeld
aus der Gruppe kommen. Auch Hutchinsons (1996)
Modell fügt sich hier ein. Langfristig und posi-
tiv bewertet sind Transaktionen von Frauen gegen
Rinder, oder der Verkauf von Stieren gegen Kühe
für (gutes) Geld. Auf der individuellen Ebene führt
der Verkauf kleiner Mengen von selbsthergestell-
ten Produkten aus der Subsistenzsphäre zu gutem
Geld, während Geld aus Lohnarbeit mit Sklavenar-
beit verglichen wird und schlechtes, unproduktives
Geld bringt. In einem ähnlichen Verhältnis stehen
die Sphären bei den von Barth beschriebenen Fur.
Diese schätzen die Lohnarbeit und den Bierverkauf
auf dem Markt nicht, da beides den gesellschaft-
lichen Zusammenhalt gefährde. Denn die gemein-
schaftliche Arbeitskraft und das danach zu servie-
rende Bier werden für die Feldarbeit benötigt. In-
sofern schützten die Tauschsphären die Subsistenz-
sphäre obwohl ein Markt für Bier vorhanden wäre,
da es sonst nicht genug Hirse zum Essen gäbe,
ebenso wie Lohnarbeit zu sozialer Desintegration
führen könne. Die Fur unterscheiden nicht nur eine

Subsistenz- und eine Luxusgütersphäre, sondern ei-
ne weitere, die Feste und Pilgerfahrten (Prestige)
beinhaltet, sowie eine, in der Frauen zirkulieren.

In seiner oben diskutierten Kritik an den For-
malisten dreht Sahlins deren Modell der gemein-
schaftlichen Gütersphäre und der individuellen Lu-
xussphäre um, indem er die Prestigesphäre einer
übergeordneten gemeinschaftlich-ethnischen Sphä-
re zuordnet und die Subsistenz einer individuellen
häuslichen Sphäre, womit er eine Mischung aus
beiden Modellen erreicht. Dagegen sind die Sphä-
ren von Gudemans (1986) Gogo in Ostafrika eher
getrennt konzipiert, so dass eine mit Männern und
Rindern assoziierte Wertsphäre und eine mit Frau-
en, Lebensmitteln, Getreide und Markt assoziier-
te Subsistenzsphäre einander in binärer Opposition
gegenüberstehen. Sie sind historisch durch die un-
terschiedliche Geschichte der in Symbiose zusam-
menlebenden Gruppen entstanden.

In der Gesamtschau lassen sich zwei unter-
schiedliche Konzeptualisierungen ausmachen: Bei
Veblen ist die Gemeinschaft mit der Subsistenz be-
fasst und einzelne, reiche Individuen mit der hö-
her bewerteten Luxussphäre (auch wenn Veblen das
kritisiert). Bei Durkheim ist die short-term-Sphäre
mit individuellen Interessen und Marktgewinn ver-
bunden und die höher bewertete long-term-Sphäre
mit der Gemeinschaft und den dem Individuum
übergeordneten, dauerhaften Interessen. Die un-
terschiedlichen Modelle kommen durch die unter-
schiedlichen Bewertungen der einzelnen Aktivitä-
ten, der Einführung des Geldes und den Anliegen
der einzelnen Ethnologen zustande.

In Relation zu diesen beiden Modellen bringen
die drei Sphären bei Bohannan etwas zum Aus-
druck, das zeigt, dass sie nur im Sinne des Werts der
Güter hierarchisch sind. Über der Subsistenzsphäre
mit dem Markt und den individuellen kleinteiligen
Interessen der jüngeren Männer und der Frauen
sind die beiden Sphären, die die Ältesten kontrol-
lieren, und das sind zum einen die Luxus- oder
Prestigegütersphäre, wo individuelle Älteste den
Fernhandel mit Hausa (Rinder, Pferde) und Igbo-
Händlern (Messingdrähte) aus dem Süden kontrol-
lieren, die sie gegen Sklaven und gewebte Baum-
wollstoffstreifen tauschten. Außerdem kontrollier-
ten sie die Heirat der Töchter, indem sie ward
sharing groups bildeten – auf der long-term-Ge-
meinschaftsebene. Bohannan meinte, Geld würde
die Sphären zerstören, wogegen Douglas und Isher-
wood einwenden, es liege im Interesse der Ältesten,
die Sphären aufrechtzuerhalten, damit sie jüngere
Männer und Frauen besser kontrollieren könnten.

Bei Salisburys Untersuchung der Siane im
Hochland Neuguineas wird diese Verknüpfung

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157


166 Ute Röschenthaler

noch deutlicher: Hier gibt es eine Subsistenzsphäre,
eine Luxusgütersphäre, eine Prestigesphäre und ei-
ne capital investment-Sphäre. Subsistenz- und Lu-
xusgütersphären unterliegen individuellen Interes-
sen: einzelne Männer tauschen Schweine gegen
Salz (in einem Markttausch, da die Salzproduzen-
ten die Schweine nehmen und konsumieren, und
nicht, wie Partner, bei einem zeremoniellen Tausch
immer wiederkommen). Die Prestigegütersphäre
dagegen ist long-term ausgerichtet, da es hier um
zeremoniellen Tausch wie im kula geht. Mit ihr
werden langfristige friedliche Beziehungen aufge-
baut. Bloch und Parry jedenfalls trennen nicht zwi-
schen Luxusgüter- und Prestigesphäre (es gibt nur
long-term und short-term; auch der kula und das
Geldkochen auf Fidschi folgen demselben Zweck).
Dies ist in Barths Modell über die Fur ganz ähnlich.

Bei Sillitoes obengenannten Transformations-
zahlungen existieren die Sphären einfach, um die
Leute vom Horten abzuhalten, als würden akepha-
le Gesellschaften prinzipiell nur zum Wohle aller
arbeiten. Es ist durchaus einsichtig, dass eine “Ge-
sellschaft” darauf bedacht ist, auf halbwegs gerech-
te Weise langfristig ihr Überleben zu sichern und
sich nicht selbst um ihre Existenz zu bringen. Nur
müsste es Zuständige geben, die Sanktionsmittel
für ihre Einhaltung haben, die dies verhindern, falls
eine Tendenz dazu sichtbar würde. Die moralische
Bewertung greift ja erst, wenn oder nur so lange
wie auch Personen eine dahinterstehende Instituti-
on vertreten. Bei den Ejagham im Cross River-Ge-
biet sind dies in letzter Instanz die älteren Frau-
en, die einerseits für Subsistenz und Marktaktivi-
täten, dort wo es Marktplätze gibt, zuständig sind
und andererseits für das langfristige Überleben der
Gemeinschaft, nicht indem sie Güter kontrollieren,
sondern über rituelle Repressalien (Ekpa) verfügen,
und für die Reinhaltung des Wassers und das Land
zuständig sind (Röschenthaler 1996). Gleichwohl
versuchen einzelne Älteste über Kulte, Bünde oder
dem sakralen Chiefsamt einzelne Aspekte davon
selbst zu kontrollieren. Die Frauen definieren damit
ihren Zuständigkeitsbereich über Entlohnungen für
ihre Dienste gegenüber Männern und auch jüngeren
Frauen.

Welche Alternativen gibt es zu den funktionalis-
tischen Erklärungen? Wie verschiedentlich bereits
angeklungen, scheint es mehr noch als um materiel-
len Gewinn um die Umwandlung materieller Güter
in Prestige zu gehen, was dadurch bewirkt wird,
dass Güter nicht gehortet (Sillitoe), sondern wei-
terverteilt werden. Piot (1991) betont, es komme
letztlich weniger auf die Güter selbst an, sondern
auf die Etablierung sozialer Beziehungen. Insofern
fand er bei den Kabre in Nordtogo keine Güter-

sphären vor, sondern drei mit verschiedenen Gütern
und Dienstleistungen verknüpfte Stufen der Inten-
sität von Beziehungen zwischen Freunden, die die
Güter investieren, um dauerhafte Beziehungen bis
zur Allianzheirat aufzubauen. In der ersten Sphäre
tauschen sie nur Subsistenzgüter, vor allem Bier
– wobei Feldbau hier eine männliche Aktivität ist
und Kochen und Markthandel eine weibliche. In
der zweiten Sphäre sind teurere Güter unter Einbe-
ziehung der ganzen Familie des Freunds involviert,
und die dritte gipfelt in der Heirat ihrer Töchter.

Fernhandel und das “soziale Leben der Dinge”:
für ein dynamischeres Modell

Das eigenständige Aneignen des Geldes und sei-
ne Integration in die Sphären impliziert, dass Geld
nicht als Allzweckzahlungsmittel verwendet wird,
sondern als Spezialwährung oder Luxusgut. Einige
Ethnologen legen Wert darauf, dass Tauschsphären
vor allem dort sind, wo die Vorstellung von einem
direkten Tauschwert fehlt, während dieses Argu-
ment im Gegensatz zu Bloch und Parry (und Bo-
hannan) steht, die auf die Verknüpfung der Sphä-
ren Wert legten. Es steht auch im Gegensatz zu
Jane Guyers Ansatz, die zustimmt, dass es in jeder
Gesellschaft Sphären gibt,21 die jedoch gerade we-
gen der Beliebigkeit der Anzahl der Sphären vor-
schlägt, sich von einem solchen Modell zu verab-
schieden.

Jane Guyer gelang es in “Marginal Gains”
(2004), Bohannans statische funktionale drei Sphä-
ren in ein dynamisches und historisches Modell zu
überführen. Anstatt auf der Barrierenfunktion der
Tauschsphären zu beharren, könne man “[w]ithout
questioning Bohannan’s ethnography at all, . . .
simply lift off the boundedness of the model and
connect each sphere to its regional trading net-
works, to see not barriers but institutions that facil-
itated asymmetrical exchanges across value regis-
ters” (2004: 28). Guyer plädiert dafür, dass nur ein
dynamisches Modell dem Äquivalenzproblem der
Güter, dem Einfluss des Fernhandels und der sich
wandelnden Bedeutung der Prestige- und Subsis-
tenzgüter während ihres sozialen Lebens (Kopytoff
1986) gerecht werde. Dies soll im folgenden Ab-
schnitt diskutiert werden.

Die Frauen als Produzentinnen, die auf dem
Markt direkt an andere Tiv-Konsumentinnen ver-
kauften, waren höchstwahrscheinlich in der Min-
derzahl, denn wo alle die gleichen Produkte anbau-
ten und das gleiche Handwerk beherrschten, gab es

21 Firth (1967); Kopytoff (1986); Hart (2005).

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157


Tauschsphären 167

für diese Produkte keinen Markt. Bei den Tiv waren
Marktplätze zahlreich im Süden, wo die Bohan-
nans auch ihre Forschung durchführten, während
im Norden – P. und L. Bohannan beschreiben das
auch – kaum Marktplätze vorzufinden waren, was
nicht heißt, dass es keinen Markt für Produkte aus
anderen Regionen gab. Tiv-Frauen hatten also wohl
nicht Töpfe hergestellt, um Yams zu kaufen, son-
dern hatten durch den Gewinn von Yams, Töpfen
oder Snacks vor allem solche Waren erworben, die
sie nicht selbst herstellen konnten und die andere
Zwischenhändler dort verkauften. P. und L. Bohan-
nan erwähnen, dass Salz auf den Markt gelangte,
gelegentlich sogar das Fleisch eines Hausa-Rindes,
und dass viele Subsistenzprodukte der Tiv-Frauen
nach der Hausa-Händlersiedlung von Obudu und in
den Süden gingen. Jugendliche Tiv brachten Hüh-
ner aus dem nördlichen Tivland, um dafür im Sü-
den günstig Palmöl oder Rotholz (camwood) zu
erwerben. Tiv-Männer verkauften gewebte Stoff-
stücke, andere nahmen sie auf kleinere Handels-
reisen mit und erwarben dafür andere Stoffe, die
sie zuhause teuer verkauften. Und so schrieb Akiga
(1939: 343): “cotton was the origin of all wealth
among the Tiv.”22 Nur die daraus gewebten weißen
tugudu-Stoffe stellten Tiv-Männer als Prestigegut
selbst her, die anderen gelangten über die Handels-
routen, die durch das Tiv-Land führten, zu ihnen.

Die Hausa-Händler kauften die tugudu-Stoffe
zusammen mit Kolanüssen, Elfenbein und Skla-
ven aus den südöstlichen Bergregionen und tausch-
ten sie gegen Rinder, Pferde, Hausa-Gewänder, ge-
färbte Stoffe, Salz und Perlen. Die Tiv handelten
auch mit Igbo-Händlern (aus Arochukwu) aus dem
Süden (Dike and Ekejiuba 1990). Diese brachten
europäische Güter, Gewehre oder Pulver, für die
sie Messingbarren und -drähte (Latham 1971) ha-
ben wollten. Pferde und Rinder aus dem Norden
gingen für Opferzwecke nach Süden, und ehemals
auch Sklaven. Um die europäischen Güter erwer-
ben zu können, brauchten die Tiv Messingwäh-
rung. Diese erhielten sie von den Hausa, die tu-
gudu-Stoff mit Messingdrähten bezahlten, obwohl
dies nicht ihre Hauptwährung war (Guyer 2004).
Tugudu-Stoffstreifen und Messingdrähte kommen
in verschiedenen Größen in allen Sphären zum Ein-
satz. Die Händler im Cross River-Gebiet waren
ähnlich vorgegangen, als sie europäische Güter nur
gegen Messingdraht herausgaben, während die lo-
kale Bevölkerung in den Besitz von Messingdraht
nur dadurch kommen konnte, dass sie den Händ-
lern zuerst etwas anderes, nämlich Elfenbein oder

22 Akiga (1965) erwähnt, dass die Tiv das Weben von den
Hausa erlernt hatten.

Sklaven, verkaufte, wobei die Händler durch den
doppelten Tausch mit der Währung, dessen Stan-
dard sie natürlich selbst festlegten, große Gewinne
machten (Warnier 1985).

Nach Jane Guyer können die Tauschsphären der
Tiv nicht ohne deren Einbeziehung in die weitrei-
chenden Handelsnetze zwischen Atlantik und Sa-
hel verstanden werden. Der Blick über das lokale
Netz der Marktplätze hinaus verändert auch die Be-
deutung von conversion, insbesondere in der Pres-
tigesphäre, da mehrere Transaktionen, die wie con-
veyances aussehen (Stoff für Messingbarren, Mes-
singbarren für Feuerwaffen und Rinder, Rinder für
europäische Güter), tatsächlich aber Transaktionen
mit fremden Händlern sind. Von daher seien sie
eigentlich Schritte hin zu conversion, so wie auch
Thomas den regionalen Handel im Pazifik verstand
(1991: 78). Indem die Güter über räumliche Gren-
zen und durch die Hände von Fremden gingen, wur-
de, wie Guyer darlegt, aus einer conveyance eine
conversion. Man musste sich nur mit den richti-
gen Handelsgütern an die richtigen Handelsrouten
begeben. Stoff konnte zum Beispiel durch Verkauf
von Feldfrüchten und Kleinvieh erworben und spä-
ter gegen Messingbarren an Hausa-Händler ver-
kauft werden. Messingwährung öffnete die Han-
delsrouten in den Süden.

Sind bestimmte Güter also doch nicht so deut-
lich Sphären zuzuordnen? Durch Zusammennähen
oder Auseinandertrennen konnte ein Stoff aus der
Marktsphäre zum Zahlungsmittel in der Prestige-
sphäre werden und umgekehrt. Dies ging auch mit
Messingbarren und -drähten (Dorward 1976). Auch
eine Ziege konnte gelegentlich als Zahlungsmit-
tel für Prestigegüter dienen (Bohannan and Bohan-
nan 1968: 241). Gehörten Güter wie Salz (aus dem
Nordwesten), camwood, oder Kolanüsse, Behälter
mit Palmöl (aus dem Süden), die nicht selbst pro-
duziert, sondern importiert und auf dem Marktplatz
gehandelt wurden, auch in die Subsistenzsphäre?
Agierten hier Tiv als Zwischenhändler oder kamen
diese Güter mit Hausa- oder Igbo-Händlern? Bo-
hannans Kriterien sind nicht eindeutig. Die Tiv gin-
gen solche Fragen sicherlich vor allem praktisch an,
und wie es um die Tauschsphären bestellt ist, hängt
wohl wesentlich vom Modell des Ethnologen und
dem, was er damit sagen will, ab.

Jane Guyer schlägt sogar vor, das Konzept der
conversion vom Sphärenmodell zu lösen und mehr
auf die Transaktionswege zu achten. Insofern fun-
gierten die Währungen der Tiv auch nicht als
geschlossenes System innerhalb von festgelegten,
schwer zu überwindenden Sphären, sondern als ein
offenes Set von Bewegungen zwischen Händlern
aus unterschiedlichen Regionen. Durch die Einbe-

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157


168 Ute Röschenthaler

ziehung der geographischen und temporalen Reich-
weite bestimmter conversions entsteht ein Bild in-
terner und externer Dynamik vorkolonialer Wäh-
rungen. Guyer schlägt zudem vor, den Fokus von
einem strukturellen Bild der Transaktionssphären
wegzulenken hin zu einer historischen Konstitution
der conversions und der Wertschöpfung. Hinter den
Sphären stehe, was Bourdieu als “endless recon-
version of economic capital into symbolic capi-
tal” bezeichnet (1977: 195). Diese “social alche-
my” taucht an noch wesentlich mehr Stellen auf
und ist variierter als das Sphärenmodell – deshalb
auch die Heterogenität der beschriebenen Beispie-
le. Auch P. und L. Bohannan dachten in diese Rich-
tung, wenn sie “capital” als “accumulated wealth
employed reproductively” bezeichneten, das dann
immer weiter umgewandelt wird, nur dass sie dabei
nicht von conversion in symbolisches Kapital spre-
chen: “Tiv do not accumulate any sort of wealth in
order to maintain or increase production . . . Con-
version . . . is neither reinvestment nor consump-
tion, but rather a specific type of disengagement
of goods from the economy to lead to specific and
non-economic ends” (1968: 118f.).

Zu Recht betont Jane Guyer, es gäbe keinen
plausiblen Grund gerade für drei Sphären, und die
regionale und historische Situation sowie die Dy-
namik der Handelsrichtungen müssten in die Ana-
lyse der Tauschsphären einbezogen werden. Vor
allem in der Prestigesphäre, aber auch schon in
der Subsistenzsphäre, finden conversions also nicht
einfach so zwischen Tiv selbst statt, sondern mit
den verschiedenen Händlern aus dem Süden und
dem Norden. Dagegen sind in der obersten Sphäre
tatsächlich nur Tiv-Älteste involviert. Heiraten mit
Heiratsgut und anderen Gruppen waren vorkoloni-
al auch zur Bildung von Handelsbeziehungen not-
wendig, und höchstwahrscheinlich lag darin auch
das daraus gewonnene Ansehen. Wenn Tiv-Männer
Frauen aus dem Süden heirateten, dann war dies
eine ähnliche Strategie, wie sie im Cross River-
Gebiet angewandt wurde, um Handelsallianzen zu
bilden (Röschenthaler 2006, 2009).

Im Tiv-Land ist allerdings keine so eindeutige
Richtung der Güterbewegung auszumachen wie in
den südlichen Waldgebieten des Cross River (Rö-
schenthaler 2009) und bei Beti und Bulu (Wirz
1972). Hier kamen die begehrten Güter seit dem
Transatlantikhandel von der Küste und die afrika-
nischen aus dem Hinterland. Dies bewirkte, dass
der zuvor auch dort übliche Frauentausch (Kreuz-
kusinenheirat) und andere wettbewerbsorientierte
Rituale wie das bilabi bei Beti und Bulu mit der
Zeit immer asymmetrischer wurden. Händler zogen
es vor, Frauen aus der Küstenrichtung zu heiraten,

wobei diese Frauengeber selbst ebenso Frauen aus
dieser Richtung heirateten. Ein Händler, der etwas
Prestigeträchtigeres zu bieten hatte, war gegenüber
dem, der etwas begehrte, bessergestellt. So ent-
stand eine höher bewertete Frauengeberrichtung,
die gleichzeitig die Richtung war, aus der die be-
gehrten europäischen Güter (Guyer 2004: 40–42)
und im Cross River-Gebiet auch die Bünde kamen
(Röschenthaler 2009). Dem stand eine niedriger be-
wertete Frauennehmerrichtung gegenüber, aus der
lokale afrikanische Produkte kamen. Im Tiv-Land
gab es diese Richtung der europäischen Güter auch,
sie war jedoch durch frühe europäische Stationen
am Niger-Benue-Zusammenfluss und die starke
Rolle der Hausa-Händler im Transsahara-Handel
relativiert, die ebenso Elfenbein, Sklaven und zu-
dem Kolanüsse aufkauften und begehrte neue Güter
brachten. Auf das Ungleichgewicht, das zwischen
Geber und Nehmer durch die ungleiche Wertig-
keit der Güter noch verstärkt wird, komme ich im
nächsten Abschnitt wieder zurück.

Die Statik des Sphärenmodells wird nicht nur
durch die Einbeziehung der Handelsnetze, son-
dern auch durch die Einbeziehung der Bewegung
im “sozialen Lebens der Dinge” (Appadurai 1986;
Kopytoff 1986), während dessen diese unterschied-
liche Bedeutungen annehmen können, aufgelöst.
So haben einzelne Dinge nicht nur in verschiedenen
Kulturen unterschiedliche Bedeutung: Rinder zum
Beispiel sind im Westen Ware auf dem Markt, bei
den Tiv sind sie Teil der Luxusgütersphäre, wo sie
veräußert werden können, und bei den Viehzüch-
tern Teil des inalienable wealth (Weiner 1992), Teil
der Familie, fast wie die Frauen. Sie können zirku-
lieren zur strategischen Risikovermeidung, werden
nach Möglichkeit aber nicht verkauft.

Die Gegenstände wechseln auch die Sphären:
Schon Bohannan und Dalton (1962: 3f.) bemer-
ken dies – womit sie im Prinzip den Überlegun-
gen Kopytoffs vorgreifen – indem sie anführen,
dass kula-Gegenstände nicht ausschließlich unter
kula-Partnern zirkulieren, sondern dass ein Mann
zum Beispiel zu bestimmten Zeiten seines Lebens
seinem Schwestersohn einen kula-Wertgegenstand
als Geschenk vermachen muss. Sie fungieren auch
als Strafzahlungen, werden zu Hochzeiten gegeben
oder gelegentlich sogar gekauft. Weiterhin schlie-
ßen sie in diese Überlegungen auch andere Tausch-
phänomene ein, wie Tributzahlungen in Gütern an
ein Zentrum, wobei Güter sozial nach oben bewegt
werden, und die Pflicht der Redistribution andere
Güter und Schutz wieder nach unten der breiten
Bevölkerung zukommen.

Das kula-System zeigt sich jedoch noch viel
komplexer, wenn man einbezieht, dass Yams als

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157


Tauschsphären 169

Teil der Subsistenz gegessen oder als Saatgut ver-
wendet wird, aber auch als Luxusgut ostentativ aus-
gestellt und als Prestigegut oder Wertgegenstand
im Inland zirkuliert oder mit dem Chief begra-
ben wird. Auch sind bestimmte kula-Muschelwert-
gegenstände nicht völlig losgelöst von der Markt-
sphäre. Kitomu können zum Beispiel mit Yams,
Schweinen oder großen Mengen Bethel gekauft
werden (gimwali). Man kann sie weiterverkaufen,
im internen kula zirkulieren lassen oder zusammen
mit einem anderen großen Kitomu in eine Bivalu-
lu-Beziehung einbringen, durch die der Wertgegen-
stand (kitomu) auf bestimmten Abschnitten seines
Weges den Namen seines Besitzers trägt (Weiner
1983: 161).

In Transaktionen – und dies wird selten er-
wähnt, denn das Modell der getrennten Sphären
verstellt den Blick darauf – kommen in den je hö-
heren Sphären immer auch Güter aus allen darun-
terliegenden Sphären zum Einsatz. Bei der zwei-
ten Sphäre kommen zum getauschten Luxus- oder
Prestigegut Essen oder Geschenke aus der Subsis-
tenzsphäre hinzu, bei Heiraten (oder dem Bund-
kauf im Cross River-Gebiet) werden sowohl Essen
aus der Subsistenzsphäre und Prestigegüter oder
Geld aus der Luxussphäre überreicht, die zusam-
men dem Wert der Frau oder des Bundes nahekom-
men. Zum abschließenden Fest, das Teil der Trans-
aktion ist, gehören ein Festessen und Geschenke
von Subsistenz- und Luxusgütern (Röschenthaler
2009). Ähnlich ist dies in Piots Beispiel der drei-
stufigen Intensivierung der Beziehungen, bei de-
nen immer mehr und teurere Güter zum Einsatz
kommen und mehr Personen partizipieren. Dies ist
nur durch viele Helfer und Anhänger zu bewerk-
stelligen. Salisbury (1962: 200) hebt die fantasti-
schen Mengen von Subsistenzgütern hervor, die
beim Potlatch in die Prestigesphäre eintreten, und
die jenseits der normalen Mengen für den täglichen
Gebrauch sind.23

Die Moral, der Wert und die Nichtäquivalenz
der Güter

Eng verknüpft mit den Sphären und der Bewer-
tung der Güter ist die höchst moralisch belegte
Frage nach den ungeschriebenen Vorschriften, die
eine Gesellschaft ihren Mitgliedern macht hinsicht-
lich des Umgangs mit erwirtschaftetem Reichtum,
insbesondere mit Geld. Sollen sie lieber mehr als

23 Auch die kula-Partner bleiben oft monatelang gegenseitig
Gast und speisen zusammen, ebenso wie vorkolonial die
bilabi-Partner im südlichen Kamerun (Wirz 1972).

weniger davon erwirtschaften, aufwärts und nicht
abwärts konvertieren, akkumulieren oder verteilen,
je nachdem ob eher materielles oder symbolisches
Kapital, oder beides, Prestige gibt? Wenn das Er-
wirtschaften von Gütern überhaupt positiv belegt
ist, dann, so haben die angeführten Beispiele ge-
zeigt, wird angestrebt, schnell verderbliche Subsis-
tenzgüter in dauerhaftere Prestigegüter, und diese
in noch dauerhaftere soziale Beziehungen (Alli-
anzen) und also letztlich in weitestgehend unver-
gängliches Prestige zu verwandeln (viele Ehefrau-
en, Nachkommen und Anhänger, oder, z. B., an der
Hadj teilgenommen zu haben, cf. Barth 1967). Tat-
sächlich entstand die moralisch positive Bewertung
des individuellen Ansparens von Geld im Wes-
ten als Tugend erst mit der protestantischen Ethik
(Hirschman 1987).

Obwohl Geldformen vorkolonial als Zahlungs-
mittel und als Geschenk ein selbstverständlicher
Bestandteil vieler Transaktionen in Afrika waren,
wurden sie, wie gezeigt, in Kontexten mit indivi-
dueller und eigennütziger Ansammlung, die nicht
dem Wohl der Ältesten bzw. dem Fortbestand der
Gemeinschaft zufloss, ebenso wie der Verkauf ge-
meinschaftlichen Reichtums als moralisch verwerf-
lich angesehen. Solche Handlungen führten unter
anderem bei den Luo zum bitteren Geld, das die
Leute selbst, ihre Familie und ihr Vieh im Namen
der Ahnen (oder als das Gewissen) mit Unglück
verfolgte. Andere Gesellschaften bringen das Pro-
blem des eigennützigen, ungerechtfertigten Erlan-
gens von Reichtum im Idiom von Hexerei zum
Ausdruck, wenn unterstellt wird, dass dieser Reich-
tum auf Kosten der Mitglieder aus der eigenen Ge-
meinschaft bzw. um den Preis ihres Lebens in blood
money-Kulten wie nyungho erlangt wurde (Fisiy
and Geschiere 1996; Smith 2001).

Um die moralische Konnotierung des Umgangs
mit Reichtum zu beschreiben, führt Franz Steiner
den Begriff der positiven und negativen Überset-
zung ein. Ihm fiel auf, dass entweder die Akkumu-
lation von Reichtum oder die Weggabe von Reich-
tum positiv bewertet wurde. Zu den positiven Über-
setzungen zählt er das ökonomische Paradox von
ritualisierter Sparsamkeit. So stellen die Trobrian-
der, zum Beispiel, wenn sie im Wettbewerb um die
größten Yamsknollen stehen, diese lieber aus als
sie zu konsumieren; oder die Juraksamojeden, die
kein Rentier ihrer Herde verkaufen wollen, obwohl
die Herde schon viel zu groß ist. Dagegen folgt in
derselben Trobriand-Gesellschaft der kula-Tausch
mit wertgeschätzten Muscheln dem Prinzip der ne-
gativen Übersetzung, da hier immer die schönsten
Stücke weggegeben werden. Beide haben gemein-
sam, dass sie auf Werte verweisen, die über die em-

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157


170 Ute Röschenthaler

pirischen hinausgehen oder sie gar negieren (ähn-
lich wie die kapitalistische Wirtschaft Geld tran-
szendierende Wirkung beimisst: “es arbeitet für den
Besitzer”).

Das Herauf- und Herunterkonvertieren zwischen
den Tauschsphären und die moralische Konnotie-
rung dieses Handelns impliziert im Prinzip bereits,
dass die Güter, die konvertiert werden, nicht gleich
sind. Bohannan entging dies nicht, er sprach es
jedoch nicht systematisch an, sondern nur in ver-
streuten Bemerkungen (1959: 500): eine Tochter
war immer mehr Wert als die Güter, die für sie als
Heiratsgut gegeben wurden; Frauen können keinen
monetären Wert haben und das einzige Äquivalent
(ishe) für eine Tochter war eine andere Tochter;
man gewinnt beim Heraufkonvertieren und verliert
beim Herunterkonvertieren. Auch Piot (1991: 408–
410) bemerkt: Wenn die Kabre Heiratsgut bezahl-
ten, bestätigten sie damit nicht nur die Tauschsphä-
ren, sondern anerkannten auch die Asymmetrie der
Äquivalenz. Schon Firth (1939) hatte darauf hin-
gewiesen, dass ein Kanu bei den Tikopia immer
mehr Wert hatte als all das Essen, das im Tausch
für die Arbeit gegeben wurde. Auch Franz Stei-
ner (1954) erwähnt das Phänomen der asymmetri-
schen Eigenschaften zwischen Währungssystemen,
wo man doch allgemein annimmt, gerade Währung
sollte die Asymmetrie überbrücken. Den Beteilig-
ten war bewusst, dass hochwertige Güter, eine Frau
oder ein Bund im Cross River-Gebiet nie einen
äquivalenten Geldwert haben konnten, sei es vor-
koloniales oder koloniales Geld. Auch die Händler,
die den Handel mit Geld propagierten, waren sich
dessen bewusst.

Zum anderen führt Firth (1967) an, bei den
Tikopia hätten Holzschalen und Kanus keinen
vergleichbaren Wert, weil es kein gemeinsames
Tauschmittel für sie gäbe, obwohl die Güter ei-
ne Hierarchie bildeten. Wie Piot (1991) ganz rich-
tig anmerkt, ist allerdings nicht ersichtlich, wa-
rum die Konvertierbarkeit innerhalb der Sphären
(z. B. zwischen Rindern und Tüchern) zustande
kommen sollte, aber nicht zwischen den Sphären
(Holzschalen und Kanus). Gerade der Fernhandel
macht deutlich, dass der Wert der Güter und ih-
re Konvertibilität von den moralischen Vorstellun-
gen der Käufer und vom Verhandlungsgeschick der
Händler abhängt und nicht viel mit der investierten
Arbeitszeit und der Entfernung ihrer Herkunft zu
tun hat (Kopytoff 1986), zumal ihr zurückgelegter
Weg auch für viele Händler nicht immer ersicht-
lich ist. Andererseits hatten Rinder, die ein und
derselben Kategorie angehörten, auch nicht densel-
ben Wert, und die Pedi gingen auf Auktionen, um
den Wert ihrer Rinder zu ermitteln ohne sie dabei

zu verkaufen (Sansom 1976). Die Comaroffs zum
Beispiel schreiben, dass der Wert eines Rinds bei
den Tswana vom Prestige seines Besitzers abhin-
ge, und Du Bois (1936: 56f.), dass das Heiratsgut,
das ein Tututni einem Mann für seine Tochter be-
zahlte, direkt von dessen sozialem Rang abhinge,
da Reichen mehr Respekt entgegengebracht werde.
Ebenso stieg und fiel der Wert der Bünde mit ihrem
Ruhm und ihrer Neuartigkeit. Es ist also auch in
Bezug auf den Wert von Gütern ein dynamischeres
Konzept notwendig.

Der Nichtäquivalenz von Gütern ist Guyer in
ihrem Werk “Marginal Gains” (2004) systematisch
nachgegangen: “asymmetry in monetary exchange
was understood and expected; it was not masked
by a market ideology of equivalence or calculat-
ed justifications that reduced the margin to some-
thing else (returns to labor, risk, and so on). To
the contrary, it was often dramatized” (2004: 40).
Die Asymmetrie des Werts im afrikanischen Han-
del ist ein durchgängiges Merkmal und nicht auf
erste flüchtige Handelserfahrungen zurückzufüh-
ren (Thomas 1991). Schon in ihrem Artikel von
1993 beschreibt Guyer, warum die Entsprechun-
gen von 10 Kauris gleich 1 Matte gleich 20 Mün-
zen etc. nie exakt sind. Das vorkoloniale Geld, das
die Gesellschaften Äquatorialafrikas im transatlan-
tischen Handel bereits nutzten, besitzt Intervalle,
die die einzelnen Elemente dieses Geldes zueinan-
der in Beziehung setzen (wie Münzen und Schei-
ne). Die Einführung von Geld kann lediglich als
Versuch angesehen werden, einen einheitlicheren
Maßstab an Güter und Dienstleistungen zu legen.
Diese Tatsache allerdings scheint der Bestimmung
des Geldes als einem unzweideutigen Wertmesser
(standard of value) grundlegend zu widersprechen.
Das Problem der Äquivalenz liegt in den Zahlen,
die sie suggerieren. Die Vorstellung der Äquiva-
lenz ist jedoch absolut fundamental für die Theorie
des Tauschs, besonders im Hinblick auf Gabe, Ge-
gengabe und Reziprozität in “Gabenökonomien”,
ebenso wie die Gleichsetzung von Waren mit ihren
Geldwerten in Marktökonomien (Guyer 2004: 27).

Zudem ist ein Tauschvorgang mehr als nur ein
Güterwechsel: er sagt auch etwas über die Bezie-
hung der Tauschenden aus. Dies zeigt Paine (mit
Verweis auf Lévi-Strauss) an einem Beispiel aus
Südfrankreich, wo es in Restaurants üblich sei, den
Gästen kleine Flaschen Wein zum Essen zu servie-
ren. Wenn zwei Leute zusammen essen, gießen sie
sich gegenseitig Wein ein. Obwohl beide letztlich
die gleiche Menge Wein trinken, hat das gegen-
seitige Eingießen eine zusätzliche Bedeutung, die
die Handlung transformiert und anders macht, als
wenn sich jeder seinen Wein selbst eingießen wür-

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157


Tauschsphären 171

de (1976: 67). Die soziale Kraft, die mit Tausch-
handlungen aktiviert werden soll, wird auch deut-
lich, wenn Hauptmann Morgen von einem Beti in
Kamerun ein Huhn mit den Worten geschenkt be-
kommt, der Schenker wolle den Beschenkten mit
dem Geschenk beehren. Als der Beschenkte dem
Schenker dann ein Gegengeschenk im Wert eines
Huhns macht, ist der Schenker enttäuscht, mit der
Begründung, das Gegengeschenk würde nicht aus-
reichen, da ein geschenktes Huhn mehr wert sei
als ein gekauftes. Der Kolonialbeamte versteht die
Logik nicht und interpretiert dies als typisch afri-
kanisches Bettelverhalten (Wirz 1972: 102). Dieser
zusätzliche soziale Wert verstärkt die Nichtäquiva-
lenz der Güter umso mehr.

Ein ähnliches Prinzip des Mehrgebens (eigent-
lich der Bestechung) konnte auch als Strategie
zur Friedenssicherung dienen: Wenn zum Beispiel
der chinesische Herrscher (zwischen 500 und 300
v. Chr.) die Angriffe der nomadischen Reiter nicht
durch Weiterbau der Mauer verhindert, sondern
Frieden dadurch erwirkt, dass er deren Tributzah-
lungen mit viel reicheren Gegengeschenken an die
Nomaden erwidert (Curtin 1984: 92f.). Durch die
geografische Gerichtetheit des Gütertransfers, die
der transatlantische Handel im Cross River-Ge-
biet und im südlichen Kamerun bewirkte, führt
die Nichtäquivalenz dazu, dass die eine Seite ihre
Schulden nicht mehr ausgleichen kann (außer eine
Tochter werde für eine Tochter gegeben, was bei
Bünden und höher bewerteten Handelsgütern nicht
möglich war).

Die Transaktionen lassen den Handel mit Gü-
tern der Prestigesphäre also eher als ein elaboriertes
Geschenksystem erscheinen. Auf diese Weise er-
reichte auch King Bell in Kamerun, dass ihm seine
Handelspartner am Mungo Palmöl brachten. Um
Handel zu treiben, fuhr er den Mungo hoch und
gab den lokalen Chiefs, die seine Schwiegerver-
wandten geworden waren, Geschenke mitgebrach-
ter importierter Güter. Danach erwartete er, dass sie
ihn mit großzügigen Gegengeschenken von Palmöl
für die europäischen Händler entschädigten. Das
System des comey, des Handelskredits, den euro-
päische Händler an der Küste den afrikanischen
Händlern gaben, basierte auf einem ähnlichen Prin-
zip, wobei die Europäer davon ausgingen, es hand-
le sich um einen äquivalenten Tausch. Die afri-
kanischen Händler mussten sie deshalb immerfort
aufsuchen und nach zusätzlichen Geschenken fra-
gen, um sie dazu zu bewegen, den Anforderun-
gen des Geschenktauschs gerecht zu werden (Wirz
1972: 90).

Die Einbettung der Sphären
in die Gesamtwirtschaft
und die Rolle der Frauen

Schon Franz Steiner (1954) fiel auf, dass das reich-
haltige ethnographische Material hinsichtlich der
Tauschsphären nie systematisch aufgearbeitet wor-
den war, und Piot (1991) monierte, die Tausch-
sphären seien meist als gesonderter Bestandteil der
Wirtschaft betrachtet und nicht im gesamtgesell-
schaftlichen Kontext untersucht worden. Ersteres
wird hier aus Platzgründen nicht möglich sein,
den Versuch einer gesamtgesellschaftlichen Ein-
bindung der Tauschsphären möchte ich jedoch ein
Stück weiter vorantreiben. Zum einen geht es um
die Einbeziehung von Frauen als Akteurinnen, zum
anderen um die unveräußerlichen Güter.

In den meisten Berichten sind die Frauen nur
passiver Gegenstand von Transaktionen. Sie sind
jedoch wichtige Akteure im Handel, und Tausch-
sphärenmodelle sollten dem Rechnung tragen. Ih-
re Tauschsphären sind in unterschiedlichem Maße
von denen der Männer getrennt gehalten und un-
terliegen selbst auch dem Wandel. Für die Hausa-
Migranten in den Yoruba-Städten, zum Beispiel,
begann die Seklusion der Frauen in der purdah ab
einem bestimmten Zeitpunkt attraktiv zu werden,
und Männer, die es sich leisten konnten, ihre Frau-
en müßig im Haus zu lassen, gewannen an Prestige.
Die Frauen blieben jedoch nicht untätig in der pur-
dah, sondern bauten ihre eigene weibliche Prestige-
sphäre auf, indem sie Subsistenzgüter verarbeiteten
und diese durch Gewinne aus Cateringangeboten
hochkonvertierten. Bald gab es reiche Matronen,
die Karriere machten, indem sie ihre Aussteuer als
Kapital nutzten oder einen Teil des Haushaltsgelds
investierten und Helferinnen anstellten, die für sie
verkauften. Das Hausa-Viertel war in den 1960er
Jahren ein florierendes Handelszentrum mit vie-
len jungen Männern und Junggesellen, die Essen
brauchten. Für das erwirtschaftete Geld erwarben
die Frauen Emailschüsseln aus Tschechien über
den Fernhandel. Diese bildeten Teil der Aussteuer
ihrer Töchter. So konvertierten sie Subsistenzgüter
bis in die Heiratssphäre. Die Frauen standen dar-
in untereinander in Wettbewerb, indem sie Häuser
besaßen, in denen sie Töpfe und Schmuck horte-
ten, wobei die Töpfe das begehrteste Statussymbol
waren. Der Menge der Töpfe entsprechend zog die
Frau wiederum Helferinnen an sich (Cohen 1969).
Nicht die praktische Verwendung der Töpfe zähl-
te, sondern ihre Anzahl. So schreibt Schildkrout
(1983: 115f.): “Dowry can be sold; it can be used
to generate capital; and it can be used as a source
of economic security in case of widowhood, or

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157


172 Ute Röschenthaler

divorce, or in other times of need. Dowry, in the
form of enamel, brass and glass bowls and bed-
room furniture, is thus a form of exclusively fe-
male property which constitutes capital, savings
and insurance for women in a male-dominated soci-
ety.” Ihr unersättliches Bedürfnis Töpfe zu kaufen,
wird nach Douglas und Isherwood (1980) erklärbar,
wenn die Töpfesammlung als teilbare, standardi-
sierte, lager- und tragbare Währung in einer einge-
grenzten Tauschsphäre interpretiert wird.

Wie in vielen muslimischen Gesellschaften kon-
trollierten und arrangierten hier die Frauen die Hei-
raten der Töchter und waren somit in drei Sphä-
ren aktiv: der Subsistenzgüterverarbeitung, der An-
schaffung von Prestigegütern und der Kontrolle
der heiratsfähigen Mädchen. Während die Hausa-
Frauen sich ihre Prestigesphäre mit Luxusgütern
selbst aufbauen konnten – sie mussten nicht die
Subsistenzgewinnung übernehmen –, waren im Ge-
gensatz dazu die viel unabhängiger erscheinen-
den Tiv-Frauen vor allem in der Subsistenzsphäre
(Feldarbeit, Markthandel) aktiv, und sie verfügten
außer Kleidung und etwas Schmuck nicht über vie-
le Luxusgüter. Wie in so vielen ethnologischen Mo-
dellen treten die Tiv-Frauen vor allem als Gegen-
stand der dritten Sphäre in Erscheinung, indem sie
durch die Vermittlung der Ältesten verheiratet wer-
den. Die drei Sphären der Tiv werden so dargestellt,
als gehe es ausschließlich um Männer und deren In-
teressen. Douglas und Isherwood (1980: 141–146)
erläutern die Sphäre der Hausa-Frauen ausführlich,
die Abner Cohen (1969) so trefflich beschrieb, und
die Douglas und Isherwood als eines ihrer Beispiele
anführen, ohne allerdings die Hausa-Frauensphäre
den Sphären der Hausa-Männer gegenüberzustel-
len, oder die Kontrolle der Frauen über die Heirat
ihrer Mädchen mit der Kontrolle der Männer über
die heiratsfähigen Frauen bei den Tiv oder den Lele
in Beziehung zu setzen. Nach Douglas und Isher-
wood sichern sich die Tiv-Männer über die Sphären
ihre Privilegien, während die Hausa-Frauen einfach
nur ökonomisch erfolgreich in der “männerdomi-
nierten Gesellschaft” sind.

Nicht zu übersehen ist, dass in nahezu allen
Berichten die Frauenarbeiten und -güter niedriger
bewertet sind und die Männer die gewinnbringen-
deren und prestigeträchtigeren Tätigkeiten für sich
reserviert haben, oder in die Frauenbereiche ein-
steigen, sobald größere Gewinne zu erzielen sind.
Frauen waren oft selbst im Sklavenhandel aktiv. Im
Cross-River taten sie dies jedoch in einem komple-
mentären Netzwerk zu dem der Männer (Röschen-
thaler 2006, 2009). Auch in den westlichen Gesell-
schaften werden diese Bereiche unterschiedlich be-
wertet. Wie oben gezeigt, sind Hausfrauendienste

nicht entlohnbar, und Frauen sind zudem häufig eh-
renamtlich in gemeinnützigen Vereinen tätig. Diese
Arbeiten werden niedriger als Lohnarbeit bewertet,
obwohl Ehrenamt, Familie und Heim als Ideal hö-
her bewertet werden. Beides unterliegt jedoch auch
dem Wandel.

Für einen gesamtgesellschaftlichen Ansatz ist
es nicht nur wichtig die Frauensphären zu berück-
sichtigen, sondern auch andere Bereiche der Wirt-
schaft. Zum Beispiel wäre es gewinnbringend, die
unveräußerlichen Ressourcen, wie das Land oder
den Besitz der Marktplätze, mit einzubeziehen so-
wie die Männer und Frauen selbst, als wesentlichen
Teil der Identität und des Fortbestands einer Ge-
sellschaft, der nicht getauscht wird, sondern singu-
lär ist – allerdings auch in kulturell unterschiedli-
chem Maße. Die Tiv-Frauen zum Beispiel bleiben
Teil ihrer Herkunftslineage und kehren nach ihrem
Tod dorthin zurück. Sie zirkulieren sozusagen als
inalienable wealth, werden aber nicht veräußert,
ähnlich wie die Ahnenclannamen und die Rechte
an Mustern bei Annette Weiner (1992). Ähnlich un-
veräußerlich zirkulieren die Rinder der Tswana und
die Schweine der Siane, die zur Risikominimierung
bei verschiedenen Verwandten untergestellt wer-
den, aber weiterhin ihrem Besitzer gehören.

Veblen berichtet, dass im 19. Jahrhundert Land
als primärer Standard von Reichtum angesehen
wurde. Land zu besitzen war immer mehr wert
als Geld zu besitzen, auch wenn die Aristokratie
schon beinahe ruiniert war. Landverkauf kam auch
im antiken Athen dem Verkauf des Erbes der Kin-
der gleich. Wer in Athen kein Land (mehr) hatte,
war gezwungen Händler, Künstler bzw. Handwer-
ker oder Arbeiter zu werden. Dies waren degra-
dierende Berufe, die einem Griechen das bürger-
liche Stimmrecht absprachen (cf. Gregory 1997).
In vielen Gesellschaften sind Land und Ahnenkulte
unveräußerlich, da mit ihnen Lebensgrundlage und
Identität verknüpft sind, und man ohne Land zum
Sklaven auf dem Land anderer würde, obwohl Land
heute überall offiziell veräußerbar ist. Dies gilt in
vielen Gesellschaften nicht nur für individuell ge-
nutztes Land, sondern auch für das der Gemein-
schaft, das nicht einfach im Übermaß ausgebeutet
oder verkauft werden sollte – wie bei den Luo,
wo das daraus erwirtschaftete Geld “bitter” wird
und seine Schatten wirft – oder durch Goldminen
verwüstet (cf. Werthmann 2001 für Burkina Faso).
Bei Viehzüchtern nehmen neben dem Land die Rin-
der den höchsten Stellenwert ein. Sie verknüpfen
die Lebensgrundlage mit der sozialen Identität und
dem Zugang zu Ahnen und Geschichte.

Die Strategie, Wertgegenstände und nahezu un-
veräußerliche Dinge – Haus und Hof, das Fami-

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157


Tauschsphären 173

lienerbe, die Kronjuwelen oder Kunstsammlungen
– nur in Krisenzeiten herunterzukonvertieren, um
die Zukunft der folgenden Generationen nicht aufs
Spiel zu setzen, ist in den meisten Gesellschaften
anzutreffen. In den verschiedenen Gesellschaften
gehört Unterschiedliches zu den unveräußerlichen
Dingen, so wie in der westlichen Gesellschaft die
eigene Identität, andere Menschen, wahre Liebe,
Hausarbeit und andere Dienste unter Ehegatten und
engen Freunden (Hart 2005; Foster 2008: 16). Ne-
ben Land wurden auch in Europa andere Dinge
erst veräußerlich als der Staat sie als vermarktbare
und besteuerbare Ressourcen entdeckte, wie zum
Beispiel Rechte an geistigem Eigentum – Autoren-
rechte, Patente, Namen –, die vorher Allgemeingut
waren und keinen Preis hatten.

In den verschiedenen Gesellschaften, die westli-
che eingeschlossen, gibt es also immer bestimmte
Bereiche, die von Kommodifizierung und Zirkula-
tion ausgenommen, und andere, die eingeschränkt
oder uneingeschränkt zirkuliert und veräußert wer-
den. Ihre Prozesshaftigkeit und Aushandelbarkeit
lässt sich sehr schön anhand eines letzen Beispiels,
der Veränderung des Verständnisses von Bünden im
Südwesten Kameruns, zeigen. Als in den 1990er
Jahren im Zuge der Demokratisierungs- und De-
zentralisierungsbestrebungen sich ein stärkeres re-
gionales Bewusstsein in den Grenzen der Divisions
(vergleichbar mit Landkreisen) herausbildete, ge-
schah dies mit der Vorstellung einer je eigenen kul-
turellen Tradition, mit der sich eine Division von
anderen unterschied. Die wichtigen Leute, die et-
was zu sagen hatten, begannen damit diese Idee zu
verbreiten. Dies führte dazu, dass Bünde und Per-
formances, die sich zuvor über die gesamte Region
ausgebreitet hatten, nun als kulturelles Eigentum
einer Division reklamiert wurden, und deren Ver-
breitung weiter ins Hinterland unterbunden werden
sollte. Sie waren während der Zeit des transatlanti-
schen Handels aus lokalen unveräußerlichen Kulten
zu veräußerbaren Bünden entwickelt worden und
wurden nun wieder unveräußerlich (Röschenthaler
2005, 2009).

In dieser seit langem vom Handel geprägten Re-
gion waren Bünde und auch Tänze, wenn sie nicht
als Allgemeingut angesehen wurden, Teil veräußer-
lichen Kulturguts. Das Wissen wie sie funktionier-
ten, also das Managementwissen, die geheimen
Sprachen und die Rechte, den Bund zu besitzen
und die dazugehörigen Lieder und Tänze aufzu-
führen, musste von Interessenten erworben werden.
Dieses Wissen und die Rechte wurden in einem
komplexen Prozess der Transaktion an eine Gruppe
von Interessenten übermittelt, während dessen Gü-
ter aus allen drei Sphären involviert waren: Subsis-

tenzgüter und Dienstleistungen (Bewirtung), Pres-
tigegüter (lebende Tiere, Fleisch) und Geld im Aus-
tausch für den Bund. Diese kulturellen Institutionen
(Bünde) hatten einen monetären Wert, das heißt,
man bekam für sie eine aushandelbare Summe und
Dienstleistungen. Dieser monetäre Wert wurde nun
in den 1990er Jahren in einen nichtmonetären Wert
umgewandelt. Zwei der wichtigsten Bünde wurden
dadurch sozusagen entkommodifiziert und aus dem
Verkehr der Transaktionen entfernt. Um dies durch-
zusetzen, bildeten sich Verbände der Besitzer dieser
Bünde in der Division, die gemeinsam beschlossen,
die Bünde nicht mehr außerhalb der Division zu
veräußern, sondern nur noch ihre Dienste gegen
Entgelt anzubieten (Röschenthaler 2005).

Im Grunde geht es also bei den Transaktions-
sphären um die Beziehung zwischen verschiede-
nen Formen der Zirkulation von Dingen zum einen
(durch Tausch, im Handel und auf dem Markt), und
zum anderen der Restriktion oder Singularisierung
von Dingen, die nicht getauscht oder weitergegeben
werden, sondern Teil der Identität bleiben sollen.
Beide Formen implizieren Prozesse der Genera-
tion von Werten, beim ersten durch die sogenann-
te Nachfrage und beim zweiten erhalten sie Wert
durch die Bewahrung und die soziale Weitergabe
über Generationen, wie auch Rowlands (2005: 267)
in einem Artikel über Kulturerbe schrieb. Diese
Generation von Wert in beiden Prozessen erscheint
zunächst als ein Paradox. Es hat einerseits mit der
Idee der Transaktionssphären zu tun und anderer-
seits mit Wert in seiner monetären und nichtmone-
tären ethischen Form.

Zusammenfassung

Wie aus den vorangegangenen Ausführungen her-
vorgeht, kommen beim Thema Tauschsphären
mehrere Themen zusammen, die bisher jedoch
meist getrennt behandelt oder oft auch vermischt
wurden. Die Mehrzahl der Arbeiten über Tausch-
sphären befasst sich mit der Hierarchie der Gü-
ter und Dienstleistungen entsprechend ihrem Wert
(Grundnahrungsmittel, Luxusgüter und Wertgegen-
stände, Rechte an Personen) und gelegentlich auch
mit den sozialen Beziehungen, die die Tauschsphä-
ren über die Gruppierung von Dingen zum Aus-
druck bringen. Ohne dass in diese Gruppierung
auch die verbleibenden ökonomischen Bereiche ei-
ner Gesellschaft einbezogen werden, bleibt die Un-
tersuchung jedoch unvollständig. Dazu gehören die
unveräußerlichen Dinge (Identität, Lebensgrundla-
ge, früher Land, Debatte um Körperteile); die nach
Möglichkeit nicht veräußerlichen Dinge (Weiners

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157


174 Ute Röschenthaler

inalienable goods), die unter Verwandten zirkulie-
ren und Teil ihres Besitzers bleiben, sowie Samm-
lungen das Familienerbe; sodann Wertgegenstände,
die nur im Notfall verkauft werden und schließ-
lich die vollständig kommodifizierten Waren (die
alle gleich werden). Wie deutlich wurde, wird die-
se Gruppierung kulturell unterschiedlich gehand-
habt. Die Betrachtung der Tauschsphären gewinnt,
wenn zudem Frauen nicht nur als Gegenstand der
Heiratsvermittlung auftauchen, sondern auch Frau-
ensphären in Relation zur Gesamtgesellschaft be-
trachtet werden. In vielen Gesellschaften haben
Frauen Teil an der Ordnungsmacht, wenn es um
das Überleben einer Gesellschaft geht. Sie brau-
chen kein Privateigentum an Land, um für sich pro-
duktiv zu sein – oft waren Haus-Frauen reicher als
ihre Männer. Manche Gesellschaften trennen diese
Männer- und Frauensphären stärker als andere.

Meist wird zwischen Gaben, Gütertausch und
Tauschhandel (mit Geld) unterschieden, den da-
bei involvierten Personen (Freunde und Verwandte
oder Fremde) und ob diese dabei eigennützig oder
uneigennützig handeln, gleichwertige oder wert-
vollere Dinge zurückgeben oder feilschen und han-
deln. Die Güter selbst findet man je nach Gruppie-
rung an verschiedenen Orten, öffentlich auf dem
Marktplatz oder privat bei Einzelpersonen oder in
Institutionen, an denen Subsistenzgüter (öffentliche
Märkte), Fernhandelsgüter (privat) und andere Din-
ge getauscht werden.

Eng damit verbunden ist die Frage der mora-
lischen Diskurse über Reichtum, wie man ihn er-
wirbt und was man damit tun darf, ebenso wie die
der Moral des Hinauf- und Hinunterkonvertierens.
Dies wirft die Frage nach der Anordnung der Güter
in Kategorien, Hierarchien oder Sphären auf, und
entsprechend ihrem Gegenstück, dem Geld oder
Wertmesser. Im Unterschied zu den Gütern in den
Tauschsphären stehen die Geldformen bzw. Teile
von Währungen in einem festen Verhältnis zuein-
ander, die je nachdem größere oder kleinere Ab-
stände zwischen ihren Intervallen zulassen (Zahl
der kleinen und größeren Währungseinheiten wie
Scheine und Münzen zum Herauf- und Herunter-
konvertieren). Reichtum und Macht sind dabei eng
verknüpft.

Verschiedene Autoren haben gezeigt, dass die
Sorge der Bohannans (1968: 248), die Einführung
des kolonialen Geldes würde die Tauschsphären
und damit die gesellschaftliche Ordnung auflösen,
so nicht eingetreten ist. Geld wurde zwar als Zah-
lungsmittel genutzt, gleichzeitig aber nicht wirklich
als Allzweckzahlungsmittel betrachtet, sondern als
eines unter mehreren Prestigegütern. Im Vergleich
zu bereits existierenden Geldformen konnte das ko-

loniale Geld lediglich die verschiedenen Geldfor-
men (Kupfer-, Messing-, Silbermünzen und die ver-
schiedenen Intervalle von Scheinen) in einer festen
Relation bieten. Damit war jedoch der Wert der
Güter noch nicht bemessen, der nicht einfach aus
sich heraus entsteht, sondern durch Übereinkünfte
(aufgewendete Arbeitszeit, Angebot und Nachfra-
ge, was Leute tatsächlich zu zahlen bereit sind, z. B.
auf Auktionen, der symbolische Wert von Hand-
lungen).

Selten wurde jedoch die Frage gestellt, wie denn
die Tauschsphären eigentlich zustande kommen.
Die frühen Arbeiten geben drei Gründe für die
Existenz der Tauschsphären an. Die Mehrheit ist
der Meinung, sie trügen zur Sicherung der Sub-
sistenzgrundlage bei und verhinderten Nahrungs-
mittelknappheiten, indem die Subsistenzsphäre von
der Prestigesphäre des Wettbewerbs getrennt sei.
Ungeklärt bleibt, wer sich für diese Trennung wir-
kungsvoll einsetzt – das System scheint sich selbst
zu regulieren –, wenn die Macht bei den im Wettbe-
werb stehenden big men und Chiefs liegt. Demge-
genüber steht Douglas und Isherwoods These, die
zumindest den Vorteil hat, dass hier klar ist, wer
ein gezieltes Interesse am Erhalt der Sphären hat.
Dies sind die Machthaber, die Ältesten und Chiefs,
die damit die Jüngeren und Frauen kontrollieren –
wobei tendenziell ältere Frauen die Frauensphären
kontrollieren. Sie tun dies, indem sie vorschreiben,
welche Währungen im Gütertausch vorkommen
sollen und welche Bereiche, die sie kontrollieren
wollen, durch Barrieren oder eben Tauschsphären
geschützt werden. Die dritte Annahme ist, dass alle
Gesellschaften Tauschsphären haben (oder keine).
Sie spielten aber keine Rolle, sondern seien ohne-
hin durchlässig. Auch diese Meinung erklärt ihre
Existenz nicht hinlänglich, geht jedoch von ei-
ner grundlegenden Vernünftigkeit des menschli-
chen Handelns aus. Vernünftig sei es, Wertgegen-
stände und Lebensgrundlage nicht herabzukonver-
tieren oder zu verhökern, sondern mit essentiellen
Gütern sorgsam umzugehen und alltägliche Dinge
in dauerhaftere Güter und Prestige umzuwandeln.
Die beiden im Begriff “Wert” enthaltenen Bedeu-
tungen des wirtschaftlichen monetären und des mo-
ralischen ethischen Werts können als Basis ange-
sehen werden, auf der die verschiedenen Ansätze
zu Tauschsphären aufbauen, indem sie langfristi-
ge soziale Ziele kurzfristigen individuellen gegen-
überstellen. Welcher Sphäre sie jeweils zugeordnet
werden, darin unterscheiden sich die Modelle.

Aus den meisten Arbeiten sind statische Sphä-
renmodelle entstanden. Guyer plädiert dafür, die
Tauschsphären, wenn überhaupt, im Kontext des
Handels als dynamisches Modell zu interpretieren,

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157


Tauschsphären 175

bei dem es um die Umwandlung von ökonomi-
schem in symbolisches Kapital und von Gütern und
Umverteilungshandlungen in Prestige geht. Man
tauscht nicht intern tugudu-Tücher gegen Messing-
währung etc., sondern diese extern mit Hausa-
Händlern oder Händlern aus dem Süden. Schon Bo-
hannan und viele andere bemerkten die Nichtäqui-
valenz der getauschten Güter, jedoch erst Guyer un-
tersuchte sie systematisch, ohne allerdings die vor-
kolonialen historischen Veränderungen durch die
Entwicklung des Handels zu thematisieren. Bei der
Bewertung der Güter spielte auch die Handelsrich-
tung eine wichtige Rolle, und für den transatlan-
tischen Handel ist nachweisbar, dass er nicht nur
die Güterbewertung, sondern auch das Heiratssys-
tem veränderte, und eine andauernde Asymmetrie
zwischen Frauengebern und -nehmern produzier-
te. Ebenso bleiben die Güter und Dienstleistungen
nicht in ihren separaten Sphären, sondern dieje-
nigen der unteren Sphären kommen bei Transak-
tionen mit der nächst höheren Sphäre wieder zum
Einsatz. Eine Heirat wird meist nicht ohne Essens-
gaben und wertvolle Geschenke geschlossen. Die
Tauschsphären, so es sie denn gibt, sind wiederum
eingebettet in die unveräußerlichen und nur schwer
veräußerlichen Bestandteile der Gesamtwirtschaft
und der Moral dessen, was man mit Gütern und
Menschen tun darf und soll. Somit ergibt sich die
Bewertung der Güter durch den Grad ihrer Ver-
äußerbarkeit und die Bestrebungen der Kontrol-
le durch männliche und weibliche Akteure, die
diese ständig neu aushandeln. Darin wird festge-
legt, welche Güter und Dienstleistungen kommodi-
fiziert und welche nicht monetarisiert werden sol-
len und materiellen und ethischen Werten unter-
liegen.

Zitierte Literatur

Akiga
1965 Akiga’s Story. The Tiv Tribe as Seen by One of Its Mem-

bers. (Transl. and Annotated by Ruppert East.) London:
Oxford University Press. [1939]

Appadurai, Arjun
1986 Introduction. Commodities and the Politics of Value. In:

A. Appadurai (ed.), The Social Life of Things. Com-
modities in Cultural Perspective; pp. 3–63. Cambridge:
Cambridge University Press.

Barth, Fredrik
1967 Economic Spheres in Darfur. In: R. Firth (ed.), Themes

in Economic Anthropology; pp. 149–174. London:
Tavistock.

Bloch, Maurice, and Jonathan Parry
1989 Introduction. Money and the Morality of Exchange. In:

M. Bloch and J. Parry (eds.), Money and the Morality of

Exchange; pp. 1–32. Cambridge: Cambridge University
Press.

Boeke, Julius H.
1953 Economics and Economic Policy in Dual Societies, as

Exemplified by Indonesia. New York: International Sec-
retariat, Institute of Pacific Relations.

Bohannan, Paul
1955 Some Principles of Exchange and Investment among the

Tiv. American Anthropologist 57: 60–70.
1959 The Impact of Money on an African Subsistence Econo-

my. Journal of Economic History 19: 491–503.

Bohannan Paul, and Laura Bohannan
1968 Tiv Economy. London: Longmans.

Bohannan, Paul, and George Dalton
1962 Introduction. The Market in African Society. In: P. Bo-

hannan and G. Dalton (eds.), Markets in Africa; pp. 1–
26. Evanston: Northwestern University Press. (North-
western University African Studies, 9)

Bourdieu, Pierre
1977 Outline of a Theory of Practice. Cambridge: Cambridge

University Press. (Cambidge Studies in Social Anthro-
pology, 16)

Braswell, Geoffrey E.
2003 Obsidian Exchange Spheres. In: M. E. Smith und F. F.

Berdan (eds.), The Postclassic Mesoamerican World;
pp. 131–158. Salt Lake City: University of Utah Press.

Carrier, James G.
1995 Gifts und Commodities. Exchange and Western Capital-

ism since 1700. London: Routledge.

Cohen, Abner
1969 Customs and Politics in Urban Africa. A Study of Hausa

Migrants in Yoruba Towns. Berkeley: California Univer-
sity Press. (Insb. Kapitel “Trade from Behind the Pur-
dah”, pp. 64–66).

Comaroff, Jean, and John Comaroff
1991 “How Beasts Lost Their Legs”: Cattle in Tswana Econ-

omy and Society. In: J. G. Galaty and P. Bonte (eds.),
Herders, Warriors, and Traders. Pastoralism in Africa;
pp. 33–61. Boulder: Westview Press.

Curtin, Philip D.
1984 Cross-Cultural Trade in World History. Cambridge:

Cambridge University Press.

Dike, Kenneth O., and Felicia Ekejiuba
1990 The Aro of South-Eastern Nigeria, 1650–1980. A Study

of Socio-Economic Formation and Transformation in
Nigeria. Ibadan: University Press.

Donham, Donald L.
1985 Work and Power in Maale, Ethiopia. Ann Arbor: UMI

Research Press. (Studies in Cultural Anthropology, 8)

Dorward, D. C.
1976 Precolonial Tiv Trade and Cloth Currency. International

Journal of African Historical Studies 9: 576–591.

Douglas, Mary, and Baron Isherwood
1980 The World of Goods. Towards an Anthropology of Con-

sumption. Harmondsworth: Penguin Books. [1979]

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157


176 Ute Röschenthaler

Du Bois, Cora
1936 The Wealth Concept as an Integrative Factor in Tolowa-

Tututni Culture. In: R. Lowie (Hg.), Essays in Anthro-
pology. Presented to A. L Kroeber in Celebration of His
Sixtieth Birthday, June 11, 1936; pp. 49–65. Berkeley:
University of California Press.

Dupré, Georges, and Pierre-Philippe Rey
1973 Reflections on the Pertinence of a Theory of the History

of Exchange. Economy and Society 2/2: 131–163.

Durkheim, Émile
1965 The Elementary Forms of the Religious Life. London:

Free Press. [French Orig. 1912]

Firth, Raymond
1939 Primitive Polynesian Economy. London: George Rout-

ledge.
1967 Themes in Economic Anthropology. A General Com-

ment. In: R. Firth (ed.), Themes in Economic Anthro-
pology; pp. 1–28. London: Tavistock.

Fisiy, Cyprian, and Peter Geschiere
1996 Witchcraft, Violence, and Identity. Different Trajectories

in Postcolonial Cameroon. In: R. Werbner and T. Ranger
(eds.), Postcolonial Identities in Africa; pp. 193–221.
London: Zed Books.

Fontaine, Laurence
2006 Bemerkungen zum Kaufen als soziale Praxis. Feilschen,

Preise festlegen und Güter ersteigern im frühneuzeitli-
chen Europa. Historische Anthropologie 14: 334–348.

Foster, Robert J.
2008 Commodities, Brands, Love, and Kula. Anthropological

Theory 8: 9–25.

Gregory, C. A.
1997 Savage Money. The Anthropology and Politics of Com-

modity Exchange. Amsterdam: Harwood Academic
Publishers. (Studies in Anthropology and History, 21)

Gudeman, Stephen
1986 Economics as Culture. Models and Metaphors of Liveli-

hood. London: Routledge and Kegan Paul.
2001 The Anthropology of Economy. Community, Market,

and Culture. Malden: Blackwell.

Guyer, Jane I.
1993 Wealth in People and Self-Realization in Equatorial

Africa. Man (N. S.) 28: 243–265.
2004 Marginal Gains. Monetary Transactions in Atlantic

Africa. Chicago: University of Chicago Press.

Hart, Keith
2005 Money. One Anthropologist’s View. In: J. G. Carrier

(ed.), A Handbook of Economic Anthropology; pp. 160–
175. Cheltenham: Edward Elgar.

Heady, Patrick
2005 Barter. In: J. G. Carrier (ed.), A Handbook of Economic

Anthropology; pp. 262–274. Cheltenham: Edward El-
gar.

Herskovits, Melville J.
1952 Economic Anthropology. A Study in Comparative Eco-

nomics. New York: Alfred Knopf.
1962 Preface. In: P. Bohannan und G. Dalton (eds.); pp. vii–

xvi.

Hirschman, Albert O.
1987 Leidenschaften und Interessen. Politische Begründungen

des Kapitalismus vor seinem Sieg. Frankfurt: Suhrkamp.
(Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft, 670)

Hutchinson, Sharon E.
1996 Nuer Dilemmas. Coping with Money, War, and the State.

Berkeley: University of California Press.

Keynes, John M.
1982 Keynes and Ancient Currencies. In: D. Moggridge

(ed.), The Collected Writings of John Maynard
Keynes. Vol. 28: Social, Political, and Literary Writings;
pp. 223–294. London: Macmillan.

Klute, Georg
2003 Lässt sich Geld zähmen? Ethnologische Perspektiven auf

die Monetarisierung. Zeitschrift für Ethnologie 128: 99–
117.

Kopytoff, Igor
1986 The Cultural Biography of Things. Commoditization

as Process. In: A. Appadurai (ed.), The Social Life of
Things. Commodities in Cultural Perspective; pp. 64–
91. Cambridge: Cambridge University Press.

Kroeber, Alfred L.
1925 Handbook of the Indians of California. Washington:

Government Printing Office. (Smithsonian Institution,
Bureau of American Ethnology, 78)

Latham, A. J. H.
1971 Currency, Credit, and Capitalism on the Cross River in

the Pre-Colonial Era. Journal of African History 12:
599–605.

Malinowski, Bronislaw
1922 Argonauts of the Western Pacific. An Account of Na-

tive Enterprise and Adventure in the Archipelagoes of
Melanesian New Guinea. London: George Routedge.
(Studies in Economics and Political Science, 65)

Marshall, Alfred
1979 Principles of Economics. An Introductory Volume. Lon-

don: Macmillan. [1890]

Maurer, Bill
2006 The Anthropology of Money. Annual Review of Anthro-

pology 35: 15–36.

Meillassoux, Claude
1972 From Reproduction to Production. A Marxist Approach

to Economic Anthropology. Economy and Society 1/1:
93–105.

Miller, Daniel
1998 A Theory of Virtualism. In: J. G. Carrier and D. Miller

(eds.), Virtualism. A New Political Economy; pp. 195–
205. Oxford: Berg.

Narotzky, Susana
1997 New Directions in Economic Anthropology. London:

Pluto Press.

Paine, Robert
1976 Two Modes of Exchange and Mediation. In: B. Kapfer-

er (ed.), Transaction and Meaning. Directions in the
Anthropology of Exchange and Symbolic Behavior;
pp. 63–86. Philadelphia: Institute for the Study of Hu-
man Issues. (ASA Essays in Social Anthropology, 1)

Piot, Charles D.
1991 Of Persons and Things. Some Reflections on African

Spheres of Exchange. Man (N. S.) 26: 405–424.

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157


Tauschsphären 177

Plattner, Stuart (ed.)
1989 Economic Anthropology. Stanford: Stanford University

Press.

Riches, David
1975 Cash, Credit, and Gambling in a Modern Eskimo Econ-

omy. Speculations on Origins of Spheres of Economic
Exchange. Man (N. S.) 10: 21–33.

Röschenthaler, Ute
1996 “Frauen in letzter Instanz”. Dominanter und verdeckter

Diskurs als Spiegel sozialer Kontrollinstanzen bei den
Ejagham im Südwesten Kameruns. Zeitschrift für Frau-
enforschung 14 (1/2): 152–163.

2004 Transacting Obasinjom. The Dissemination of a Cult
Agency in the Cross River Area. Africa 74: 241–276.

2005 Erinnerungsarbeit und die Veränderung der Raumwahr-
nehmung. Zur Entstehung einer Regionalkultur im Süd-
westen Kameruns. In: W. Speitkamp (Hrsg.), Kommu-
nikationsräume – Erinnerungsräume. Beiträge zur trans-
kulturellen Begegnung in Afrika; pp. 141–174. Mün-
chen: Meidenbauer.

2006 Translocal Cultures. The Slave Trade and Cultural Trans-
fer in the Cross River Region. Social Anthropology 14:
71–91.

2009 Purchasing Culture. The Dissemination of Associations
in the Cross River Region of Cameroon and Nigeria.
Mainz. [Habilitationsschrift an der Johannes Gutenberg
Universität Mainz]

Rowlands, Michael
2005 Value and the Cultural Transmission of Things. In:

W. M. J. van Binsbergen and P. L. Geschiere (eds.),
Commodification. Things, Agency, and Identities;
pp. 267–281. Münster: LIT.

Sahlins, Marshall D.
1960 Political Power and the Economy in Primitive Soci-

ety. In: G. E. Dole and R. L. Carneiro (eds.), Essays in
the Science of Culture. In Honor of Leslie A. White;
pp. 390–415. New York: Thomas Y. Crowell.

Salisbury, R. F.
1962 From Stone to Steel. Economic Consequences of a Tech-

nological Change in New Guinea. London: Cambridge
University Press.

Sansom, Basil
1976 A Signal Transaction and Its Currency. In: B. Kapfer-

er (ed.), Transaction and Meaning. Directions in the
Anthropology of Exchange and Symbolic Behavior;
pp. 143–161. Philadelphia: Institute for the Study of Hu-
man Issues. (ASA Essays in Social Anthropology, 1)

Schildkrout, Enid
1983 Dependence and Autonomy. The Economic Activities of

Secluded Hausa Women in Kano. In: C. Oppong (ed..),
Female and Male in West Africa; pp. 107–126. London:
George Allen & Unwin.

Schneider, Harold K.
1968 Economics in East African Aboriginal Societies. In:

E. E. LeClair, Jr. and H. K. Schneider (eds.). Econom-
ic Anthropology. Readings in Theory and Analysis;
pp. 426–445. New York: Holt, Rinehart, and Winston.

Shipton, Parker
1989 Bitter Money. Cultural Economy and Some African

Meanings of Forbidden Commodities. Washington:
American Anthropological Association. (American Eth-
nological Society Monograph Series, 1)

Sillitoe, Paul
2006 Why Spheres of Exchange? Ethnology 45: 1–23.

Smith, Daniel J.
2001 Ritual Killing, 419, and Fast Wealth. Inequality and the

Popular Imagination in Southeastern Nigeria. American
Ethnologist 28: 803–826.

Steiner, Franz
1954 Notes on Comparative Economics. British Journal of

Sociology 5: 118–129.

Thomas, Nicholas
1991 Entangled Objects. Exchange, Material Culture, and

Colonialism in the Pacific. Cambridge: Harvard Univer-
sity Press.

Thurnwald, Richard
1932 Economcis in Primitive Communities. London: Oxford

University Press.

Trenk, Marin
2001 Die sind ja noch kapitalistischer als wir! Notiz zu einer

vergleichenden Anthropologie des Geldes in Afrika. In:
S. Wippel und I. Cornelssen (Hrsg.), Entwicklungspo-
litische Perspektiven im Kontext wachsender Komple-
xität; pp. 487–506. München: Weltforum-Verlag. (For-
schungsberichte des Bundesministeriums für Wirtschaft-
liche Zusammenarbeit und Entwicklung, 128)

2005 “Der radikale Leveller”, fliegende Bankiers und die afri-
kanische Alchemie. In: K. Geisenhainer und K. Lange
(Hrsg.), Bewegliche Horizonte. Festschrift zum 60. Ge-
burtstag von Bernhard Streck; pp. 209–223. Leipzig:
Leipziger Universitätsverlag.

Veblen, Thorstein
1899 The Theory of the Leisure Class. An Economic Study in

the Evolution of Institutions. New York: Macmillan.

Warnier, Jean-Pierre
1985 Échanges, développement et hiérarchies dans le Bamen-

da pré-colonial (Cameroun). Stuttgart: Steiner-Verlag
(Studien zur Kulturkunde, 76).

Weiner, Annette B.
1983 “A World of Made Is Not a World of Born”: Doing Kula

in Kiriwina. In: J. W. Leach and E. Leach (eds.), The
Kula. New Perspectives on Massim Exchange; pp. 147–
170. Cambridge: Cambridge University Press.

1992 Inalienable Possessions. The Paradox of Keeping-While-
Giving. Berkeley: University of California Press.

Werthmann, Katja
2001 Gefährliches Gold und bitteres Geld. Zum Umgang mit

einer außergewöhnlichen Ressource in Burkina Faso.
Africa Spectrum 36: 363–381.

Wirz, Albert
1972 Vom Sklavenhandel zum kolonialen Handel. Wirt-

schaftsräume und Wirtschaftsformen in Kamerun vor
1914. Zürich: Atlantis Verlag. (Beiträge zur Kolonial-
und Überseegeschichte, 10)

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-157

