
5 Stellung der Frau im Bürgertum

zwischen 1850 und 1900

Im vorigen Kapitel wurde gezeigt, dass sich Der Bazar ausdrücklich an ein bür-

gerliches Publikum wandte. Daher soll diese soziale Schicht zunächst genauer

betrachtet werden. Nur so lässt sich im Vergleich mit der anschließenden Quel-

lenuntersuchung zeigen, wie sich die Lebensumstände des Bürgertums und be-

sonders sein Frauenbild im Bazar widerspiegeln, ob eventuell Abweichungen vor-

liegen oder wann und wo sich Änderungen ergeben.

Das Bürgertum1 der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts war in sich nicht kon-

sistent, die Lebensumstände unterschieden sich teilweise erheblich. Die Spanne

reichte vom Dorfpfarrer bis zum städtischen Großindustriellen, vom angestell-

ten Buchhalter bis zum freischaffenden Schriftsteller, vom Volksschullehrer bis

zum Universitätsprofessor, um nur ein paar gängige Typen zu nennen. Eine Ein-

ordnung nach den Vermögensverhältnissen reicht daher als Entscheidungskrite-

1 Vgl. zur Geschichte und Vielfältigkeit des Begriffs Jürgen Osterhammel: Die Verwandlung der

Welt. Eine Geschichte des 19. Jahrhunderts, 5. Aufl., München 2010, 1080–1086; Lothar Gall:

„... ich wünschte ein Bürger zu sein“. Zum Selbstverständnis des deutschen Bürgertums im

19. Jahrhundert, in: ders.: Bürgertum, liberale Bewegung und Nation. Ausgewählte Aufsätze.

Hrsg. v. Dieter Hein, Andreas Schulz, Eckhardt Treichel, 3–21; Albert Tanner: Arbeitsame Pa-

trioten – wohlanständige Damen. Bürgertum und Bürgerlichkeit in der Schweiz 1830-1914,

Zürich 1995, 4–20; Reinhard Rürup: Deutschland im 19. Jahrhundert. 1815-1871, 2., durchges. u.

bibliogr. erg. Aufl., Göttingen 1992, 90–96;M. Rainer Lepsius: Bürgertum als Gegenstand der

Sozialgeschichte, in: Wolfgang Schieder/Volker Sellin (Hrsg.): Sozialgeschichte in Deutsch-

land. Entwicklungen und Perspektiven im internationalen Zusammenhang, Göttingen 1987,

61–80; Gerhard A. Ritter/Jürgen Kocka: Deutsche Sozialgeschichte. Dokumente und Skizzen.

Bd. II: 1870-1914, München 1974, 62–70. Das deutsche Bürgertum des 19. Jahrhunderts war

Objekt zweier umfassender, langjähiger Sonderforschungsbereiche: zumBielefelder Projekt

vgl. als Übersicht Peter Lundgreen: Einführung, in: Ders. (Hrsg.): Sozial- und Kulturgeschichte

des Bürgertums, 13–39; für das Frankfurter Projekt vgl. Andreas Schulz: Lebenswelt und Kul-

tur des Bürgertums im 19. und 20. Jahrhundert, München 2005 (Enzyklopädie deutscher Ge-

schichte. Bd. 75), 61–64. Zum Vergleich der beiden Ansätze vgl. Thomas Mergel: Die Bürger-

tumsforschung nach 15 Jahren. Hans-Ulrich Wehler zum 70. Geburtstag, in: Archiv für Sozi-

algeschichte 41 (2001), 515–538.

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005 - am 14.02.2026, 13:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 Politisch-soziale Voraussetzungen

rium nicht aus.2 Zwar verfügten bürgerliche Familien, besonders im Vergleich

mit unterbürgerlichen Schichten, über ein Einkommen, das mindestens alle le-

bensnotwendigen Ausgaben ermöglichte; besonders Kaufleute und Unternehmer

verfügten oft über größere, mitunter schier unendliche finanzielle Mittel. Den-

noch mussten viele bürgerliche Familien auch mit einem sehr schmalen Budget

auskommen.

Die Art des Beschäftigungsverhältnisses erscheint dagegen aussagekräftiger,

denn Bürgerliche setzten sich in ihrer Selbst- und Fremdwahrnehmung am

stärksten durch die Art ihrer Arbeit von anderen Bevölkerungsteilen ab. Sie

mussten nicht von der Arbeit ihrer Hände leben, sondern gewöhnlich von

Schreib- und Verwaltungstätigkeiten.3 Auch galten Arbeitsfleiß und höhere

Bildung als Abgrenzungsmerkmal zu anderen Bevölkerungsgruppen.4 Jedoch

galten auch etablierte Künstler als bürgerlich, während man Kleinhändler und

Handwerker, die oftmals ins Proletariat abzusinken drohten, als Kleinbürger

bezeichnete.5 Sie unterschieden sich von den Arbeitern dadurch, dass sie über

Eigentum verfügten, wie klein es auch sein mochte, und Produkte statt ihrer

unmittelbaren Arbeitskraft verkauften.6

Am besten lässt sich das Bürgertum wohl mit seinem besonderen Habitus

beschreiben. Dieser Begriff besagt, dass Mitglieder einzelner sozialer Gruppen

übereinstimmendes Verhalten und Auftreten aufweisen; sie teilen Denkweisen

und Lebenseinstellungen, Sprach- und Kleidungsgewohnheiten und dergleichen

mehr.7 Aufgrund des Habitus einer Person ist es anderen möglich, sie inner-

halb der Gesellschaft zu verorten, denn der Habitus der Familie und des sozialen

Umfelds wird beim Aufwachsen verinnerlicht. Im Erwachsenenalter ist er nicht

2 Zu den fließenden Übergängen der Einteilung nach finanziellenMitteln vgl.Wolfram Fischer:

Deutschland 1850-1914, in: Ders. (Hrsg.): EuropäischeWirtschafts- und Sozialgeschichte von

der Mitte des 19. Jahrhunderts bis zum Ersten Weltkrieg, 1985 (Handbuch der europäischen

Wirtschafts- und Sozialgeschichte. Bd. 5), 357–442, hier 371ff.

3 Vgl. Thomas Nipperdey: Deutsche Geschichte 1866-1918. Arbeitswelt und Bürgergeist, Mün-

chen 1990, 382; Jürgen Kocka: Obrigkeitsstaat und Bürgerlichkeit. Zur Geschichte des deut-

schen Bürgertums im 19. Jahrhundert, in: Hardtwig/Brandt (Hrsg.): Deutschlands Weg, 107–

121.

4 Vgl. ders.: Das europäische Muster und der deutsche Fall, in: Ders. (Hrsg.): Bürgertum im 19.

Jahrhundert. Einheit und Vielfalt Europas, Göttingen 1995, 9–75.

5 Vgl. Heinz Schilling: Kleinbürger. Mentalität und Lebensstil, Frankfurt a. M. 2003, 27–36.

6 Vgl.Heinz-Gerhard Haupt/Geoffrey Crossick: Die Kleinbürger. Eine europäische Sozialgeschich-

te des 19. Jahrhunderts, München 1998, 14f., zum bescheidenen, aber auskömmlichen Le-

bensstandard kleiner Beamter und ähnlicher Berufsgruppen vgl. Hendrik K. Fischer: Konsum

im Kaiserreich. Eine statistisch-analytische Untersuchung privater Haushalte imwilhelmini-

schen Deutschland, Berlin 2011, 229ff.

7 Vgl. Katharina Liebsch: Identität und Habitus, in: Korte/Schäfers (Hrsg.): Einführung, 79–100.

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005 - am 14.02.2026, 13:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


69

mehr einfach zu ändern, er erscheint dem Individuum meist als selbstverständ-

lich. Zwar existierten unterschiedliche Habitusformen auch innerhalb des Bür-

gertums, abhängig von Konfession, Wohnort und vielem mehr; doch lassen sich

gewisse, auf alle zutreffende Punkte erfassen. Zum einen wären hier die kultu-

rellen Normen zu nennen. Bildung, Disziplin und gute Umgangsformen galten

für den Großteil der bürgerlichen Bevölkerung als essentiell für ihr Selbstver-

ständnis.8 Diese Kenntnisse mussten seit der Kindheit hart erarbeitet werden,

waren also ein Distinktionsmerkmal.9 Neben der Bildung schrieben sich Bürger-

liche auch Werte wie Pflichterfüllung, Fleiß, Ehrlichkeit und dergleichen zu, nach

denen Angehörige des Bürgertums handeln sollten, besonders in Abgrenzung von

den unteren Schichten, denen man diese Eigenschaften gewöhnlich absprach.10

Hierauf basierte auch das bürgerliche Selbstbild, die entscheidende, bedeu-

tendste Klasse der Gesellschaft zu sein, deren Arbeit für das Fortkommen des

gesamten Staates entscheidend sei.11 Eine Eigenschaft des Bürgertums war für

die vorliegende Arbeit von besonderer Bedeutung: die spezifische Vorstellung von

Familienleben und Geschlechterrollen.12 Diese Denkmuster, die in den folgenden

Abschnitten genauer beschrieben werden, wurden nahezu ausnahmslos von allen

Zeitgenossen und -genossinnen geteilt oder waren zumindest durch ihre Allge-

genwart stark prägend für den Einzelnen. Die bürgerlichen Normvorstellungen

wirkten weit über die Grenzen des Bürgertums hinaus. Auch im mediatisierten

Adel des 19. Jahrhunderts hatte sich die Grundstruktur der bürgerlichen Familie

durchgesetzt, wenn auch meist durchsetzt mit einem althergebrachten Standes-

bewusstsein.13 Die Arbeiterschaft sollte sich ebenfalls an diesem Familienbild ori-

entieren, so forderten es viele bürgerliche Sozialreformer. Viele unterbürgerliche

8 Vgl.Manfred Hettling: Bürgerliche Kultur. Bürgerlichkeit als kulturelles System, in: Lundgreen

(Hrsg.): Sozial- und Kulturgeschichte des Bürgertums, 319–340; Christa Berg/Ulrich Herrmann:

Industriegesellschaft undKulturkrise. Ambivalenzender Epoche des ZweitenDeutschenKai-

serreichs 1870-1918, in: dies. (Hrsg.): Handbuch der deutschen Bildungsgeschichte. Bd. 4.

1870-1918. Von der Reichsgründung bis zum Ende des Ersten Weltkriegs, 3–56, hier 15-20.

9 Vgl. Schulz: Lebenswelt und Kultur (wie Anm. 1, 67), 19–25;Wolfgang Kaschuba: Deutsche Bür-

gerlichkeit nach 1800. Kultur als symbolische Praxis, in: Kocka (Hrsg.): Bürgertum im 19. Jahr-

hundert, 92–127;Döcker: Die Ordnung (wie Anm. 104, 42), 12–19;Gunilla-Friederike Budde: Bür-

gertum und Konsum. Von der repräsentativen Bescheidenheit zu den „feinen Unterschie-

den“, in: Haupt/Torp (Hrsg.): Die Konsumgesellschaft, 131–144.

10 Vgl. Reinhard Sieder: Sozialgeschichte der Familie, Frankfurt a. M. 1987, 129.

11 Vgl.Wolfram Siemann: Gesellschaft imAufbruch. Deutschland 1849-1871, Frankfurt a.M. 1990,

148ff.

12 Als Überblick vgl. z. B. Rosemarie Nave-Herz: Ehe- und Familiensoziologie. Eine Einführung

in Geschichte, theoretische Ansätze und empirische Befunde, Weinheim und München

2004, 48–58.

13 Vgl.Andreas Gestrich: Geschichte der Familie im 19. und 20. Jahrhundert, 3., um e. Nachtr. erw.

Aufl., München 2013; Heinz Gollwitzer: Die Standesherren. Die politische und gesellschaftli-

che Stellung der Mediatisierten 1815-1918, 2. Aufl., Göttingen 1964, bes. 318-327.

5 Frau im Bürgertum

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005 - am 14.02.2026, 13:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 Politisch-soziale Voraussetzungen

Familien strebten diesen Lebensstil – oder zumindest Teile davon – an, wie etwa

das Ideal der nicht erwerbstätigen Hausfrau. Aufgrund der widrigen Lebensum-

stände war dieses Familienbild in dieser Schicht jedoch kaum umsetzbar.14

Zu fragen ist, wie viele Menschen sich in der zweiten Hälfte des 19. Jahr-

hunderts dem Bürgertum zurechnen ließen. Zwischen 1850 und 1900 stieg die

deutsche Bevölkerung insgesamt von etwa 33 Millionen auf über 56 Millionen

an.15 Auch die Zahl der Menschen, die in das Bürgertum hineingeboren wurden,

wuchs dementsprechend. Der Anteil der bürgerlichen Familien, Randgruppen

wie Künstler oder Kleinbürgertum inbegriffen, lag jedoch bei höchstens fünf-

zehn Prozent der Gesamtbevölkerung.16 Auch wenn es demnach verhältnismäßig

wenige Bürgerliche im eigentlichen Wortsinn gab, bewirkte der Zuwachs im Lauf

des Jahrhunderts immer stärkere Konkurrenzsituationen, besonders in Bezug auf

Arbeitsmöglichkeiten. Die Notwendigkeit, sich beruflich von Mitbewerbern abzu-

grenzen, führte zu immer längeren Ausbildungszeiten bei jungen Männern. Dies

wirkte sich, wie noch zu zeigen sein wird, stark auf die familiären Strukturen

aus.

Die finanzielle Situation der Familien des Bürgertums ist hier noch einmal

genauer zu betrachten, da diese in Bezug auf die Lebensumstände der Frauen

relevant ist. Bürgerliche Familien unterschieden sich in finanzieller Hinsicht teil-

weise sehr stark voneinander. Während manche keinerlei Geldsorgen kannten,

kämpften viele andere damit, den bürgerlichen Lebensstandard aufrechtzuerhal-

ten. Zwar mussten sie, anders als viele unterbürgerliche Familien, wohl keine Not

leiden. Doch die Ansprüche an Wohnung, Kleidung, Bildung, Freizeitgestaltung,

Dienstpersonal und vieles andere mehr waren in bürgerlichen Familien hoch und

hatten ihren Preis.17 Zudem mussten regelmäßig Höflichkeitsbesuche bei Ver-

wandtschaft und Bekanntschaft gemacht und ebensolche empfangen werden; und

ohne Einladungen der Vorgesetzten und Kollegen zu aufwendigen Abendessen

war an ein berufliches Fortkommen kaum zu denken. Auch die Teilnahme an

gesellschaftlichen Veranstaltungen diente der notwendigen Herstellung sozialer

14 Vgl. Sieder: Sozialgeschichte der Familie (wie Anm. 10, 69), 197f.

15 Vgl.Wehler: Gesellschaftsgeschichte (wie Anm. 154, 56), 8f., 494f.

16 Vgl. ebd., 713; Kocka: Das europäische Muster (wie Anm. 4, 68), 20f..

17 Vgl. Adelheid von Saldern: Im Hause, zu Hause. Wohnen im Spannungsfeld von Gelegenhei-

ten und Aneignungen, in: Reulecke (Hrsg.): Geschichte des Wohnens, 145–332, bes. 173-191.

Dies war nicht ausschließlich auf sozialen Druck zurückzuführen, Beamte waren zu einem

standesgemäßen Lebensstil dienstlich verpflichtet, vgl. Hansjoachim Henning: Die deutsche

Beamtenschaft im 19. Jahrhundert. Zwischen Stand und Beruf, Stuttgart 1984, 135f., Sibylle

Meyer: Die mühsame Arbeit des demonstrativenMüßiggangs. Über die häuslichen Pflichten

der Beamtenfrauen im Kaiserreich, in: Hausen (Hrsg.): Frauen suchen ihre Geschichte, 172–

195.

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005 - am 14.02.2026, 13:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


71

Kontakte.18 Daran durfte nach außen hin nicht gespart werden, um die Reputati-

on der Familie nicht zu gefährden. So entstanden Kosten, die oftmals nur schwer

durch das Einkommen des Ehemannes gedeckt werden konnten.

Insgesamt war die berufliche Stellung vieler Männer in dieser Zeit nicht oh-

ne Probleme. Während des 19. Jahrhunderts wuchsen die Anforderungen an die

Ausbildung zukünftiger höherer Beamter, Ingenieure, Techniker, Wissenschaft-

ler usw., was durch die steigende Zahl an Mitbewerbern noch erschwert wurde.

Während ihrer Ausbildungszeit verdienten sie gewöhnlich nicht viel – teilweise

gar nichts – und waren daher auf finanzielle Unterstützung durch die Familie

angewiesen.19 Auch ergaben sich oft Schwierigkeiten dadurch, dass die Löhne in

vielen Karrierezweigen kaum anstiegen, so dass selbst Beamte und Wissenschaft-

ler zwar ein bürgerliches Familienbild und einen entsprechenden Lebensstandard

aufrechterhalten mussten, ihnen jedoch meist die Ressourcen dazu fehlten. Hier

waren die Frauen der Familie gefragt: Sie sorgten in mühsamer Arbeit dafür,

dass das gesellschaftliche Ansehen ihrer Angehörigen erhalten blieb, indem sie

ihrem sozialen Umfeld einen Wohlstand vorspiegelten, der in vielen Fällen so

nicht bestand.20

5.1 ‚Geschlechtscharakter‘ als Grundlage sozialer
und rechtlicher Ungleichheit

Heute wird gewöhnlich zwischen den Begriffen Sex und Gender unterschieden,

der erste beschreibt das körperliche Geschlecht, der zweite das soziale.21 Inwie-

18 Vgl. Heidi Rosenbaum: Formen der Familie. Untersuchungen zum Zusammenhang von Fami-

lienverhältnissen, Sozialstruktur und sozialemWandel in der deutschen Gesellschaft des 19.

Jahrhunderts, Frankfurt a. M. 1982, 371ff., Gunilla-Friederike Budde: Auf dem Weg ins Bürger-

leben. Kindheit und Erziehung in deutschen und englischen Bürgerfamilien. 1840-1914, Göt-

tingen 1994, 317–323; Schrott: Das normative Korsett (wie Anm. 104, 42), 105ff. Gleichzeitig

herrschte jedoch auch die Norm vor, ‚sparsam‘ zu leben, so dass beispielsweise die alltägli-

chen Mahlzeiten bescheiden waren. Vgl. Dorle Klika: Erziehung und Sozialisation im Bürger-

tum des wilhelminischen Kaiserreichs. Eine pädagogisch-biographische Untersuchung zur

Sozialgeschichte der Kindheit, Frankfurt a. M. 1990, 90–96.

19 Vgl. Henning: Die deutsche Beamtenschaft (wie Anm. 17, 70), 88–104, 131–138; Ulrich Herrmann:

Familie, Kindheit, Jugend, in: Jeismann/Lundgreen (Hrsg.): Handbuch der deutschen Bil-

dungsgeschichte. Bd. 3, 53–66, hier 62f.

20 Vgl. Sibylle Meyer: Das Theater mit der Hausarbeit. Bürgerliche Repräsentation in der Fami-

lie der wilhelminischen Zeit, Frankfurt a. M. 1982, 69; Fischer: Konsum im Kaiserreich (wie

Anm. 6, 68), 232–241.

21 Überblick über die Begriffe bei Barbara Rendtorff : Erziehung und Geschlecht. Eine Ein-

führung, Stuttgart 2006, 98–106; Regine Gildemeister/Katja Hericks: Geschlechtersoziologie.

Theoretische Zugänge zu einer vertrackten Kategorie des Sozialen, München 2012, 189ff.,

Hannelore Bublitz: Geschlecht, in: Korte/Schäfers (Hrsg.): Einführung, 101–126.

5 Frau im Bürgertum

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005 - am 14.02.2026, 13:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 Politisch-soziale Voraussetzungen

fern diese biologisch vorgegeben oder sozial konstruiert sind, ist ein konstanter

Disput mit wohl so vielen Meinungen wie Beteiligten.22 Doch diese moderne Fra-

ge stellt sich im Untersuchungszeitraum dieser Arbeit überhaupt nicht: Es wurde

allgemein angenommen, dass es zwei Geschlechter gab, männlich und weiblich.

Menschen waren entweder das eine oder das andere, Unterscheidungen zwischen

körperlichem und sozialem Geschlecht wurden nicht getroffen, Abweichungen

von diesen binären Werten wurden als Anomalien empfunden.

Seit der Aufklärung wurde die binäre Aufteilung der Geschlechter in Philo-

sophie und Wissenschaft immer deutlicher festgeschrieben. Die Ansichten über

die Natur der Geschlechter und die sich daraus ergebenden Wesens- und Rechts-

unterschiede wurden von zahlreichen Philosophen – wie etwa Rousseau, Kant,

Fichte – beschrieben, in Wochenzeitschriften und bürgerlichem Trauerspiel vor

Augen gestellt und somit allgemeiner Konsens.23 Auch Naturwissenschaften wie

die Medizin bestätigten die Lehre von den zwei polaren Geschlechtern, die da-

mit zu einer wissenschaftlichen Tatsache wurde.24 In unserem Untersuchungs-

zeitraum herrschte schließlich schon lange keinerlei Zweifel mehr daran, dass

Männer und Frauen über völlig verschiedene körperliche und geistige Fähigkei-

ten und Eigenschaften verfügten.25 Erklärt wurden diese großen Unterschiede,

22 Zur Diskussion dazu vgl. Kirsten Heinsohn: Auflösung der Kategorie ‚Geschlecht‘? Fragen und

Anmerkungen zur neueren feministischen Diskussion, in: Kleinau/Schmersahl/Weickmann

(Hrsg.): „Denken heißt Grenzen überschreiten“, 49–64; Cornelia Möser: Gender. Der Streit um

eine Forschungskategorie, in: Françoise Berger/Anne Kwaschik (Hrsg.): La „condition fémini-

ne“. Feminismus und Frauenbewegung im 19. und 20. Jahrhundert / Féminismes et mouve-

ments de femmes aux XIXe-XXe siècles, Stuttgart 2016, 239–250; Joan Wallach Scott: Gender.

A Useful Category of Historical Analysis, in: The AmericanHistorical Review 91.5 (1986), 1053–

1075; dies.: Gender. Still a Useful Category of Analysis?, in: Diogenes 57.1 (2010), 7–14.

23 Vgl. Geneviève Fraisse: Von der sozialen Bestimmung zum individuellen Schicksal. Philoso-

phiegeschichte zur Geschlechterdifferenz, in: dies./Perrot (Hrsg.): Geschichte der Frauen, 63–

95.

24 Vgl. bspw. Silvia Bovenschen: Die imaginierteWeiblichkeit. ExemplarischeUntersuchungen zu

kulturgeschichtlichen und literarischen PräsentationsformendesWeiblichen, 2. Aufl., Frank-

furt a. M. 1980;Heidemarie Bennent: Galanterie und Verachtung. Eine philosophiegeschichtli-

che Untersuchung zur Stellung der Frau in Gesellschaft und Kultur, Frankfurt a. M. und New

York 1985; Ute Frevert: Bürgerliche Meisterdenker und das Geschlechterverhältnis. Konzepte,

Erfahrungen, Visionen an derWende vom 18. zum 19. Jahrhundert, in: Dies. (Hrsg.): Bürgerin-

nen und Bürger, 17–48;Doris Alder: DieWurzel der Polaritäten. Geschlechtertheorie zwischen

Naturrecht und Natur der Frau, Frankfurt a. M. 1992; Thomas Laqueur: Auf den Leib geschrie-

ben. Die Inszenierung der Geschlechter von der Antike bis Freud, Frankfurt a. M. 1992, 172f.,

Gildemeister/Hericks: Geschlechtersoziologie (wie Anm. 21, 71), 14–18; Marianne Breiter: Aus-

bruch ins Gefängnis? Zur Funktion weiblicher Krankheit im bürgerlichen Geschlechterarran-

gement, in: Dienst/Saurer (Hrsg.): „Das Weib existiert nicht für sich“, 64–81.

25 Vgl. Claudia Honegger: Die Ordnung der Geschlechter. Die Wissenschaften vom Menschen

und dasWeib 1750-1850, Frankfurt a. M. und New York 1991; Bettina Heintz/Claudia Honegger:

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005 - am 14.02.2026, 13:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


73

– auch, wie noch gezeigt werden soll, im Bazar – mit dem sogenannten Ge-

schlechtscharakter.26 Für Frauen besagte dieser, dass sie für Arbeiten im Haus,

für Kindererziehung und die Pflege von Angehörigen bestimmt seien, während

der männliche Geschlechtscharakter zu Erwerbsarbeit außerhalb des Hauses so-

wie zur Herrschaft innerhalb der Familie verpflichte.27 Die Frau stand der Natur

nahe, der Mann dagegen der Kultur. Die Eigenschaften der Geschlechter galten

als naturgegeben, nicht als sozial konstruiert, denn sie ergaben sich aus den un-

terschiedlich aufgebauten Körpern.28

Da der Begriff des Geschlechtscharakters im 19. Jahrhundert eine überaus

große Bedeutung für das Verhältnis der Geschlechter zueinander hat, ist es not-

wendig, ihn noch weiter zu präzisieren. Der weibliche Geschlechtscharakter lässt

sich mit einem Wort zusammenfassen: Liebe. Die Liebe zu anderen – insbeson-

dere zum Mann – war es, die das Wesen jeder Frau ausmachen sollte.29 Weiter

wurde der Frau Passivität und Hingabe zugeschrieben, sie sei zudem ihren Emo-

tionen stärker ausgesetzt und stark intuitiv geprägt.30 All diese Eigenschaften

führten dazu, dass Frauen in jeglicher Hinsicht als unselbständig gesehen wer-

den mussten und des Beistands und Schutzes des Mannes bedurften. Ihre Natur

sorgte dafür, dass sie sich aus freiem Willen dem stärkeren Mann unterwarfen

und seine Autorität anerkannten. Auf diese Weise gelang es der Philosophie der

Aufklärung, die grundsätzliche menschliche Willensfreiheit mit der Bevormun-

ZumStrukturwandel weiblicherWiderstandsformen im 19. Jahrhundert, in: dies. (Hrsg.): Lis-

ten der Ohnmacht. Zur Sozialgeschichte weiblicher Widerstandsformen, 7–68.

26 Vgl. Karin Hausen: Die Polarisierung der „Geschlechtscharaktere“. Eine Spiegelung der Dis-

soziation von Erwerbs- und Familienleben, in: Werner Conze (Hrsg.): Sozialgeschichte der

Familie in der Neuzeit Europas. Neue Forschungen, Stuttgart 1976, 363–393. Zu kritischen

und ergänzenden Anmerkungen vgl. Britta Rang: Zur Geschichte des dualistischen Denkens

überMann und Frau. Kritische Anmerkungen zu den Thesen von KarinHausen zurHerausbil-

dung der Geschlechtscharaktere im 18. und 19. Jahrhundert, in: Dalhoff/Frey/Schöll (Hrsg.):

Frauenmacht in der Geschichte, 194–204; Natalia Igl: Geschlechtersemantik 1800/1900. Zur

literarischenDiskursivierungderGeschlechterkrise imNaturalismus, Göttingen 2014, 65–117.

27 Vgl.Nipperdey: Deutsche Geschichte 1866-1918 (wie Anm. 3, 68), 48ff., Elisabeth Joris/HeidiWit-

zig: Der weibliche Geschlechtscharakter, in: Dies. (Hrsg.): Frauengeschichte(n). Dokumente

aus zwei Jahrhunderten zur Situation der Frauen in der Schweiz, Zürich 2001, 17–42.

28 Vgl. dazu Katrin Schmersahl: Medizin und Geschlecht. Zur Konstruktion der Kategorie Ge-

schlecht immedizinischenDiskurs des 19. Jahrhunderts, Opladen 1998; FranzX. Eder: „Durch-

tränktsein mit Geschlechtlichkeit“. Zur Konstruktion der bürgerlichen Geschlechterdiffe-

renz im wissenschaftlichen Diskurs über die „Sexualität“ (18.-19. Jahrhundert), in: Friedrich/

Urbanitsch (Hrsg.): Von Bürgern, 25–47.

29 Vgl. Frevert: Bürgerliche Meisterdenker (wie Anm. 24, 72), 24.

30 Vgl.Hausen: Die Polarisierung (wie Anm. 26), 368. Cornelia Klinger: Frau – Landschaft – Kunst-

werk. Gegenwelten oder Reservoire des Patriarchats?, in: Dienst/Saurer (Hrsg.): „Das Weib

existiert nicht für sich“, 41–63.

5 Frau im Bürgertum

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005 - am 14.02.2026, 13:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 Politisch-soziale Voraussetzungen

dung von Frauen zu verbinden.31 Der Mann galt als das komplette Gegenteil der

Frau, ihm wurden Tat- und Schöpfungskraft zugeschrieben; er sei vom Verstand

geleitet, aber auch von Aggressivität.32

Die Polarität der Geschlechtscharaktere bedeutete aber auch, dass sich Mann

und Frau gegenseitig ergänzen und vervollständigen mussten. Allein war kein

Mensch in der Lage, glücklich zu werden. Nur in der Ehe konnten alle Eigen-

schaften vereint werden und sich beide Geschlechter dem menschlichen Ideal an-

nähern.33 Nach dieser Vorstellung fanden Paare nicht mehr aufgrund wirtschaft-

licher und dynastischer Zweckmäßigkeit zueinander, sondern aus dem emotiona-

len Bedürfnis heraus, füreinander da zu sein. Die Festschreibung der Geschlechts-

charaktere lässt sich gleichzeitig abwertend wie aufwertend deuten. Zum einen

konnten Frauen als schwach und hilfsbedürftig beschrieben und daher ihre Un-

terwerfung unter männliche Herrschaft begründet werden. Auf der anderen Seite

ließen sich ihre spezifischen Eigenschaften als Argument für ihre Kompetenz in-

nerhalb der Familie und schließlich auch der Gesellschaft deuten und als Begrün-

dung für eine zunehmende Beteiligung am öffentlichen Leben nutzen.34 Diese

Problematik spiegelte sich auch in den Berichten und Stellungnahmen des Bazar.

Die Entwicklung dieses Geschlechtskonzepts hängt eng zusammen mit der

zunehmenden Trennung zwischen Öffentlichkeit und Privatraum seit dem spä-

ten 18. Jahrhundert. Während zuvor Arbeitsplatz und Wohnort oft identisch wa-

31 Vgl. Brigitte Wartmann: Die Grammatik des Patriarchats. Zur „Natur“ des Weiblichen in der

bürgerlichen Gesellschaft, in: Ästhetik und Kommunikation 13.47 (1982), 12–32; Elke Haar-

busch: Der Zauberstab der Macht. „Frau bleiben“. Strategien zur Verschleierung von Männer-

herrschaft und Geschlechterkampf im 19. Jahrhundert, in: Helga Grubitzsch/Hannelore Cy-

rus/dies. (Hrsg.): Grenzgängerinnen. Revolutionäre Frauen im 18. und 19. Jahrhundert.Weib-

licheWirklichkeit undmännliche Phantasien, Düsseldorf 1985, 219–255; Kord: Sich einen Na-

men machen (wie Anm. 160, 58), 38f.

32 Vgl. Christiane Schmerl: Und sie bewegen sich doch ... Aus der Begegnung von Frauenbe-

wegung und Wissenschaft, Tübingen 2006, 165–168. Der Mann galt auch immer mehr als

der menschliche Standard, während Frauen als Sonderwesen erschienen. Vgl. Ute Frevert:

Männergeschichte oder die Suche nach dem „ersten“ Geschlecht, in: Manfred Hettling u. a.

(Hrsg.): Was ist Gesellschaftsgeschichte? Positionen, Themen, Analysen, München 1991, 31–

43. Die Eigenschaften, die man den Geschlechtern zuschrieb, waren häufig widersprüchlich.

So galten Frauen beispielsweise als willensschwach und planungsunfähig, gleichzeitig aber

auch als machtbesessen und hintertrieben. Sie waren demnach gleichzeitig schwach und

mächtig. Diese Diskrepanz störte im 19. Jahrhundert offenbar nur wenige, vgl. dazu Peter

Gay: Kult der Gewalt. Aggression im bürgerlichen Zeitalter, München 1996, 354–384.

33 Vgl.Hausen: Die Polarisierung (wieAnm. 26, 73), 373. Zum frühen 19. Jahrhundert vgl.Rebekka

Habermas: Frauen undMänner des Bürgertums. Eine Familiengeschichte (1750-1850), Göttin-

gen 2000, 327–331.

34 Vgl. Ingrid Biermann: Die einfühlsame Hälfte. Weiblichkeitsentwürfe des 19. und frühen 20.

Jahrhunderts in Familienratgebern und Schriften der Frauenbewegung, Bielefeld 2002, 24.

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005 - am 14.02.2026, 13:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

oliverschonebaumer
Notiz
Marked festgelegt von oliverschonebaumer

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


75

ren, wurde es nun immer mehr üblich, zur Arbeit außer Haus zu gehen.35 Das

Haus galt folglich immer mehr als ein vor äußeren Einflüssen geschützter Pri-

vatraum.36 Das Ideal sah vor, dass sich die Sphären von Privatheit und Öffent-

lichkeit so wenig wie möglich überschnitten.37 Es galt als spezielles Kennzeichen

des Bürgertums sowie als besondere Errungenschaft der westlichen Zivilisation,

dass die Frau keine Aufgaben außerhalb des Hauses mehr erfüllen musste und

somit komplett in den privaten Raum verwiesen werden konnte.38 Die Trennung

der Aufgaben nach Geschlechtern galt als kultureller Fortschritt des Bürgertums.

Bei den Angehörigen der niederen Bevölkerungsteile arbeiteten Frauen und Män-

ner oft zusammen, häufig sogar an den gleichen Aufgaben. Millionen von Frauen

arbeiteten in Fabriken und in Heimarbeit, als Dienstbotinnen, in der Landwirt-

schaft, in Werkstätten und Gasthöfen.39 In den Augen von Bürgerlichen waren sie

35 Vgl.Thomas Nipperdey: Deutsche Geschichte 1800-1866. Bürgerwelt und starker Staat, Mün-

chen 1983, 117f.,KarinHausen: Öffentlichkeit undPrivatheit. GesellschaftspolitischeKonstruk-

tionen und die Geschichte der Geschlechterbeziehungen, in: dies./Wunder (Hrsg.): Frauen-

geschichte – Geschlechtergeschichte, Frankfurt a. M. 1992, 81–88; Jürgen Kocka: Arbeiten an

der Geschichte. Gesellschaftlicher Wandel im 19. und 20. Jahrhundert, Göttingen 2011, 212ff.

36 Vgl. Ute Gerhard: Verhältnisse und Verhinderungen. Frauenarbeit, Familie und Rechte der

Frauen im 19. Jahrhundert.MitDokumenten, 2. Aufl., Frankfurt a.M. 1981, 89–95; Jürgen Reule-

cke: Die Mobilisierung der „Kräfte und Kapitale“. Der Wandel der Lebensverhältnisse im Ge-

folge von Industrialisierung und Verstädterung, in: Ders. (Hrsg.): Geschichte des Wohnens,

15–144, bes. 17-25.

37 Vgl. Jürgen Habermas: Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kategorie

der bürgerlichen Gesellschaft, Frankfurt a. M. 1962, 238ff.

38 Vgl. Lang: Politische Öffentlichkeit (wie Anm. 117, 47), 243–259. Zur gesellschaftlichen Stel-

lung der Frau als Indikator für den Stand der Zivilisation vgl. Ulrike Spree: Die verhinderte

Bürgerin? Ein begriffsgeschichtlicher Vergleich zwischen Deutschland, Frankreich und Groß-

britannien, in: Reinhart Koselleck/Klaus Schreiner (Hrsg.): Bürgerschaft. Rezeption und In-

novation der Begrifflichkeit vom Hohen Mittelalter bis ins 19. Jahrhundert, Stuttgart 1994,

247–308; Barbara Stollberg-Rilinger: Väter der Frauengeschichte? Das Geschlecht als historio-

graphische Kategorie im 18. und 19. Jahrhundert, in: Historische Zeitschrift 262.1 (1996), 39–

71. Zu den Nachwirkungen des Dualismus Öffentlichkeit/Privatraum bis heute vgl. Petra Wa-

chendorf : „Öffentlich und privat“. Kritische Anmerkungen zu einem Konzept der historischen

Frauenforschung, in: Kleinau/Schmersahl/Weickmann (Hrsg.): „Denken heißt Grenzen über-

schreiten“, 31–48. Zur möglichen Überschätzung der Trennung in der Geschlechterforschung

vgl. Brigitte Studer: Das Geschlechterverhältnis in der Geschichtsschreibung und in der Ge-

schichte des 19. und 20. Jahrhunderts. Überlegungen zur Entwicklung der historischen Frau-

enforschung und zu ihrem Beitrag zur geschichtlichen Erkenntnis, in: Feministische Studien

7.1 (1989), 97–121; Carola Lipp: Frauen und Öffentlichkeit. Möglichkeiten und Grenzen politi-

scher Partizipation im Vormärz und in der Revolution 1848, in: Dies. (Hrsg.): Schimpfende

Weiber, 270–307.

39 Gegen Ende des Jahrhunderts waren es zwischen sechs und neunMillionen. Vgl. Barbara Du-

den/Elisabeth Meyer-Renschhausen: Landarbeiterinnen, Näherinnen, Dienstmädchen, Haus-

frauen. Frauenarbeit in Preußen, in: Brandt (Hrsg.): Preußen. Zur Sozialgeschichte eines

Staates. Eine Darstellung in Quellen, 265–285; Fischer: Deutschland (wie Anm. 2, 86), 382f.; Ingrid

5 Frau im Bürgertum

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005 - am 14.02.2026, 13:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

oliverschonebaumer
Notiz
Marked festgelegt von oliverschonebaumer

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 Politisch-soziale Voraussetzungen

damit eine bedauernswerte Ausnahmeerscheinung. Die einzig wahren Geschlech-

terverhältnisse, basierend auf strikter Trennung, herrschten demzufolge in ihrem

eigenen Stand.40 Der eigentliche ‚Beruf des Weibes‘ sollte aus dem Wirken in Fa-

milie und Haushalt bestehen, galt jedoch keineswegs als Arbeit im eigentlichen

Sinne.41

Die ‚Befreiung‘ der bürgerlichen Frau von der Erwerbsarbeit zählte demnach

als besonderer Erfolg. Während es in der vorindustriellen Gesellschaft selbstver-

ständlich war, dass Frauen einen wesentlichen Anteil am Familieneinkommen

erwirtschafteten, sollte mit dem Aufkommen der bürgerlichen Gesellschaft das

Einkommen des Ehemannes allein zum Unterhalt der gesamten Familie ausrei-

chen.42 Arbeit wurde gleichgesetzt mit Erwerbstätigkeit; diese galt als rein männ-

liche Aufgabe und daher als höchst unweiblich.43 Es war ein Statussymbol des

Bürgertums, dass die weiblichen Familienmitglieder keiner außerhäuslichen Er-

werbstätigkeit nachgingen. Auf diese Weise entstand ein Ideal der ‚müßigen‘ bür-

gerlichen Dame, die ohne schweißtreibenden Aufwand die Repräsentation ihrer

Familie übernahm. Ihr Tätigkeitsbereich war nun hauptsächlich der emotionale

Zusammenhalt der Familie.

Eine Besonderheit bildeten dagegen die sogenannten ‚weiblichen Arbeiten‘, ein

Begriff, mit dem verschiedene Handarbeitstechniken bezeichnet wurden. Bereits

in früher Kindheit wurden Mädchen im Nähen, Stricken und Sticken unterrich-

tet. Je nach Gesellschaftsschicht wurden dabei unterschiedliche Schwerpunkte

gelegt. Mädchen der unteren Schichten lernten ausschließlich zweckmäßige Ar-

beiten, Nähen und Stricken, die ihnen in ihrem späteren Leben als Dienerin oder

Biermann: Von Differenz zu Gleichheit. Frauenbewegung und Inklusionspolitiken im 19. und

20. Jahrhundert, Bielefeld 2009, 57.

40 Vgl. dazu Sylvia Paletschek: Adelige und bürgerliche Frauen (1770-1870), in: Elisabeth Fehren-

bach (Hrsg.): Adel und Bürgertum in Deutschland 1770-1848, München 1994, 159–186.

41 Vgl. Christine Mayer: Zur Kategorie „Beruf“ in der Bildungsgeschichte von Frauen im 18. und

19. Jahrhundert, in: Elke Kleinau (Hrsg.): Frauen in pädagogischen Berufen Bd. 1. Auf dem

Weg zur Professionalisierung, Bad Heilbrunn 1996, 14–38.

42 Vgl. Gisela Bock/Barbara Duden: Arbeit aus Liebe – Liebe als Arbeit. Zur Entstehung der Haus-

arbeit im Kapitalismus, in: Gruppe Berliner Dozentinnen (Hrsg.): Frauen und Wissenschaft.

Beiträge zur Berliner Sommeruniversität für Frauen, Berlin 1977, 118–199, hier 128;BarbaraDu-

den/Karin Hausen: Gesellschaftliche Arbeit – Geschlechtsspezifische Arbeitsteilung, in: Kuhn/

Schneider (Hrsg.): Frauen in der Geschichte, 11–33; Karin Hausen: Wirtschaften mit der Ge-

schlechterordnung. Ein Essay, in: Dies. (Hrsg.): Geschlechterhierarchie und Arbeitsteilung.

Zur Geschichte ungleicher Erwerbschancen von Männern und Frauen, Göttingen 1993, 40–

67; Joan Wallach Scott: Die Arbeiterin, in: Fraisse/Perrot (Hrsg.): Geschichte der Frauen, 451–

479; Rüdiger Peuckert: Familienformen im sozialen Wandel, 8. Aufl., Wiesbaden 2012, 29.

43 Vgl. Bock/Duden: Arbeit aus Liebe (wie Anm. 42);Angela Dinghaus: Arbeit und Alltag, in: Dies.

(Hrsg.): Frauenwelten, 65–89;Weismann: Froh erfülle deine Pflicht (wie Anm. 30, 28), 188ff.

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005 - am 14.02.2026, 13:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

oliverschonebaumer
Notiz
Marked festgelegt von oliverschonebaumer

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


77

Hausfrau nützlich sein würden. In den höheren Schichten lehrte man die Mäd-

chen dagegen zusätzlich Sticken und andere Techniken, die als erhabener galten

und meist nur dekorative Zwecke hatten.44 Insgesamt hatte sich die Vorstellung,

dass Mädchen und Frauen diese handwerklichen Fähigkeiten besitzen sollten, so

durchgesetzt, dass man sie zumeist mehrere Stunden am Tag diese üben ließ.

Die Handarbeit ging vielen von ihnen aus diesem Grund derartig in Fleisch und

Blut über, dass sie ständig ihre Hände beschäftigen wollten, was sich mit dem

Ideal der durchweg fleißigen Frau ergänzte.

Auch Handarbeiten wurden gewöhnlich nicht als Arbeit im Sinn von Erwerbs-

tätigkeit wahrgenommen. Frauen leisteten diese demnach als Selbstverständlich-

keit und Dienst an ihrer Familie. Die Realität war jedoch oft eine andere. Viele

bürgerliche Mädchen und Frauen stickten, strickten und häkelten unentwegt,

scheinbar für den eigenen Bedarf oder als Geschenk für Bedürftige, in Wirklich-

keit wurden die Arbeiten aber heimlich an Mode- und Wäschegeschäfte verkauft.

Diese oft als ‚verschämte‘ Arbeit bezeichnete Tätigkeit war in vielen Familien des

Bürgertums notwendig, um das bescheidene Haushaltsbudget aufzubessern und

einen standesgemäßen Lebensstil aufrechtzuerhalten. Sie durfte jedoch auf kei-

nen Fall publik werden, da bezahlte Beschäftigungen für Frauen zu einem Sta-

tusverlust der gesamten Familie führen konnten.

Trotz des Bildes des weiblichen Müßiggangs blieb der Haushalt von größter

Bedeutung auch für die bürgerliche Frau. Dieser brachte mit weniger techni-

schen Hilfsmitteln als heute auch mit Bediensteten noch genug Arbeitsaufwand

mit sich und nur die wohlhabendsten Damen dürften komplett von Hausarbeit

verschont geblieben sein.45 Allerdings wurden auch immer weniger Dinge des

täglichen Bedarfs im Haushalt selbst hergestellt, sondern zunehmend von außer-

halb eingekauft, so dass ein Großteil der althergebrachten Arbeitspflichten der

Hausfrau wegfiel.46 In einer Phase, die grob gesagt etwa zwischen 1800 und 1850

anzusetzen ist, stellte die bürgerliche Haushaltung eine Mischung zwischen aut-

arker und konsumorientierter Organisation dar. Hierzu war die stetige Arbeit der

Hausfrau, ihrer weiblichen Angehörigen und des umfangreichen Dienstpersonals

nötig, was dazu beitrug, das Bild der stets emsigen Hausfrau, an deren Fleiß

der Familiensegen hing, zu prägen.47 All diese Tätigkeiten galten nicht als Arbeit,

44 Vgl.Dagmar Ladj-Teichmann:Weibliche Bildung im 19. Jahrhundert. Fesselung von Kopf, Hand

und Herz?, in: Brehmer u. a. (Hrsg.): Frauen in der Geschichte IV, 219–243, 226ff.

45 Vgl. zu Hausarbeiten um 1900 Dorothee Wierling: Mädchen für alles. Arbeitsalltag und Le-

bensgeschichte städtischer Dienstmädchen um die Jahrhundertwende, Berlin und Bonn

1987, hier 103-115.

46 Vgl. dazu Kirsten Schlegel-Matthies: „Im Haus und am Herd“. Der Wandel des Hausfrauenbil-

des und der Hausarbeit 1880-1930, Stuttgart 1995, 38–56.

47 Vgl. dazu Christiane Koch: Wenn die Hochzeitsglocken läuten ... Glanz und Elend der Bür-

gerfrauen im 19. Jahrhundert. Phil. Diss. Marburg 1985, 144–163;Weismann: Froh erfülle dei-

5 Frau im Bürgertum

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005 - am 14.02.2026, 13:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 Politisch-soziale Voraussetzungen

sondern als Liebesdienst an den Ihrigen.48 In den darauf folgenden Jahrzehnten

bis zur Jahrhundertwende änderte sich – wie auch die Berichte im Bazar zeigen

– diese Haushaltungsweise; immer mehr Produkte wurden eingekauft. Gas- und

Wasserleitungen veränderten den Zeitaufwand verschiedener Haushaltstätigkei-

ten beträchtlich; vielfach konnte nun an Personal gespart werden. Das Idealbild

der emsigen Hausfrau blieb davon so gut wie unberührt, auch wenn sich die An-

forderungen deutlich änderten; sie wurde von einer Produzentin zur Konsumen-

tin.49 Die Erwartungen an die Frau bezüglich ihres Haushalts waren demnach

widersprüchlich: Sie sollte keine sichtbare Hausarbeit leisten und gleichzeitig

doch eine fleißige Haushälterin und vollendete Gastgeberin sein.50

Mit der geänderten Wahrnehmung von Öffentlichkeit, Privatheit und Arbeit

entstand demnach ein spezifisch bürgerliches Familienbild.51 Ehe und Familie

galten darin nicht mehr als Arbeits- und Zweckgemeinschaft. Nun war es die

Emotionalität, die Liebe zueinander, die Ehepartner und Familienmitglieder zu-

sammenhielt.52 Die Rolle der Frau als Mutter wurde in dieser Familienform deut-

lich herausgestellt. Ihr kam die Funktion zu, innerhalb der Familie eine angeneh-

me Atmosphäre zu erhalten, sowohl emotional als auch durch einen reibungslos

funktionierenden Haushalt. Die Kindererziehung und -pflege wurde ebenfalls seit

der Aufklärung zu einer Aufgabe, die speziell die Mutter zu erfüllen hatte. Auf all

diese Erwartungen ist nun genauer einzugehen.

ne Pflicht (wie Anm. 30, 28), 35–42. Zum typisch deutschen Ideal der praktischen Hausfrau

vgl. Gunilla-Friederike Budde: Des Haushalts „schönster Schmuck“. Die Hausfrau als Konsum-

expertin des deutschen und englischen Bürgertums im 19. und frühen 20. Jahrhundert, in:

Hannes Siegrist/Hartmut Kaelble/Jürgen Kocka (Hrsg.): Europäische Konsumgeschichte. Zur

Gesellschafts- und Kulturgeschichte des Konsums. 18. bis 20. Jahrhundert, Frankfurt a. M.

und New York 1997, 411–440, 431ff.

48 Vgl. Gerhard: Verhältnisse und Verhinderungen (wie Anm. 36, 75), 64ff., Gildemeister/Hericks:

Geschlechtersoziologie (wie Anm. 21, 71), 276f.

49 Vgl. Budde: Bürgertum und Konsum (wie Anm. 9, 69).

50 Vgl. auch Bärbel Ehrmann-Köpke: „Demonstrativer Müßiggang“ oder „rastlose Tätigkeit“?

Handarbeitende Frauen imhansestädtischenBürgertumdes 19. Jahrhunderts,Münster 2010,

35ff.

51 Vgl. Rosenbaum: Formen der Familie (wie Anm. 18, 71), 251–380;Herrmann: Familie, Kindheit,

Jugend (wie Anm. 19, 71); Rürup: Deutschland im 19. Jahrhundert (wie Anm. 1, 67), 101–105;

Jürgen Kocka: Das lange 19. Jahrhundert. Arbeit, Nation und bürgerliche Gesellschaft, 10., völl.

neu überarb. u. erw. Aufl., Stuttgart 2001 (GebhardtHandbuch der deutschenGeschichte. Bd.

13), 105–113.

52 Vgl. Sieder: Sozialgeschichte der Familie (wie Anm. 10, 69), 130–145;Anne-Charlott Trepp: Emo-

tion und bürgerliche Sinnstiftung oder die Methaphysik des Gefühls. Liebe am Beginn des

bürgerlichen Zeitalters, in: Hettling/Hoffmann (Hrsg.): Der bürgerliche Wertehimmel. In-

nenansichten, 23–56;Winfried Speitkamp: Jugend inderNeuzeit. Deutschland vom16. bis zum

20. Jahrhundert, Göttingen 1998, 92ff.

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005 - am 14.02.2026, 13:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

oliverschonebaumer
Notiz
Marked festgelegt von oliverschonebaumer

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


79

5.2 Normerwartungen

Ausgehend von den Geschlechtscharakteren ergaben sich spezifische Vorgaben

an Männer und Frauen, wie sie sich zu verhalten hatten. Daher sollen nun die

normativen Erwartungen dargestellt werden, die in der zweiten Hälfte des 19.

Jahrhunderts an Frauen gestellt wurden. Die folgende Aufzählung ist sicherlich

nicht vollständig, sondern beschränkt sich größtenteils auf Themen, die im Bazar

angesprochen wurden. Die Zeitschrift gab zahlreiche Normerwartungen an ihre

Leserschaft weiter und half damit, diese Normen zu festigen. Ohne hier dem Er-

gebnis der Quellenuntersuchung vorwegzugreifen sei bereits festgehalten, dass

die Zeitschrift mancher weit verbreiteten Erwartung widersprach und eine Neu-

interpretation vorstellte.

Im 19. Jahrhundert wären die bürgerlichen Normvorstellungen von Frau und

Familie wohl am ehesten mit dem Begriff Sitte bezeichnet worden. Sitte und

Sittlichkeit waren große Schlagworte der Zeit und fanden im Bazar und in zahl-

losen anderen Publikationen reiche Verwendung. Mit ihnen wurden die Traditio-

nen, Bräuche und Wertvorstellungen zusammengefasst, die (angeblich) das ganze

Volk, bzw. das Bürgertum als maßgebliche Gruppe teilten. Sie galten als von den

Vorfahren übernommen und somit als moralisch einwandfrei; jede Änderung der

Sitten kam einem Bruch mit der Vergangenheit gleich und war daher potenti-

ell revolutionär.53 Die Erwartungen an Frauen wurden häufig damit beschrieben,

dass sie in der Sitte begründet lagen.

Das bürgerliche Familien- und Geschlechterbild wurde in vielen Büchern der

Zeit geschildert. Besonders einflussreich und auch anschaulich ist das Haupt-

werk des Kulturhistorikers und Volkskundlers Wilhelm Heinrich Riehl.54 In der

vierbändigen „Naturgeschichte des Volkes als Grundlage einer deutschen Social-

Politik“ beschrieb er den Nationalcharakter des deutschen Volkes. Der dritte Band,

1855 erschienen, behandelte „Die Familie“ und war so erfolgreich, dass er bis 1935

siebzehn Auflagen erfuhr. Er soll hier kurz geschildert werden, da sich viele sei-

ner Ansichten auch im Bazar wiederfinden. Diese Idealvorstellungen von Familie

und das dazugehörige Geschlechterbild basierten selbstverständlich nicht allein

auf Riehls eigenen Ideen. Sie stammten aus langen Traditionslinien, die seit der

Wende zum 19. Jahrhundert intensiviert und teilweise mit neuen Aspekten vereint

wurden, bis sich das Geschlechter- und Familienbild in dieser Form präsentierte.

53 Vgl. Friedhelm Lövenich: Verstaatlichte Sittlichkeit. Die konservative Konstruktion der Lebens-

welt in Wilhelm Heinrich Riehls „Naturgeschichte des Volkes“, Opladen 1992, 254ff.

54 Vgl.Heinz-Siegfried Strelow: Wilhelm Heinrich von Riehl (1832-1897), in: Heidenreich (Hrsg.):

Politische Theorien des 19. Jahrhunderts. Konservatismus, Liberalismus, Sozialismus, 193–

210; Arndt Brendecke: Riehl, Wilhelm Heinrich, in: NDB 21, Berlin 2003, 588-590.

5 Frau im Bürgertum

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005 - am 14.02.2026, 13:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 Politisch-soziale Voraussetzungen

Riehls Theorie der Gesellschaft basierte auf der Gliederung der Bevölkerung

in verschiedene Stände; Adel, Bauern, Bürgertum und Arbeiter, die jeweils spezi-

fische Funktionen ausführten. Sein Bestreben war es, das vorindustrielle Stände-

system auf die moderne Industriegesellschaft anzuwenden und somit Kontinuität

herzustellen. Die Nivellierung der Standesunterschiede galt in seiner Theorie als

unvernünftig und historisch unbegründet.55 So vehement, wie er für eine Tren-

nung der Stände eintrat, so konsequent trat er auch für die Funktionsteilung

zwischen den Geschlechtern ein, die aber zudem noch hierarchisch gegliedert

sein sollte. Riehl stand voll und ganz hinter den bereits erörterten Geschlechts-

charakteren, die er in der Bibel begründet und bei zahlreichen Völkern bestätigt

fand. Frauen sollten sich vollkommen in die Häuslichkeit zurückziehen, denn zu

jeglicher Betätigung außer Haus sei es stets nur im Zusammenhang mit politi-

schen Unruhen gekommen. Selbst ‚weibliche‘ Arbeiten außerhalb des Hauses ver-

dammte er als nur scheinbar mit dem weiblichen Geschlechtscharakter vereinbar.

Innerhalb ihres Heimes sollte die Frau Behaglichkeit verbreiten und ihrem Mann

einen Rückzugsort von der rauen Außenwelt bieten. Die strikte Trennung zwi-

schen weiblichen und männlichen Sphären war seiner Ansicht nach gottgegeben

sowie ein Zeichen hoher Zivilisation und Sittlichkeit.56

Das von Riehl dargestellte Familienbild war zu seiner Zeit bereits stark im

Niedergang begriffen, wenn es überhaupt in reiner Form jemals existiert hatte.

Wie erwähnt fand sein Werk jedoch großen Anklang beim Publikum, das offenbar

ein offenes Ohr für seine romantisierenden und idealisierenden Beschreibungen

eines vermeintlich traditionellen deutschen Familienlebens hatte und an diesem

Idyll nach Orientierung suchte, während gleichzeitig die gesellschaftlichen Um-

wälzungen durch die Industrialisierungen im vollen Gange waren.57 Riehl gelang

die Umsetzung seines Ideals selbst in seiner eigenen Familie nicht. Drei seiner

vier Töchter ergriffen Berufe, nur eine von ihnen heiratete. Dennoch war sein

Einfluss auf die Vorstellung enorm, was als Standard einer deutschen Familie

galt.58

55 Vgl. Bärbel Kuhn: Die Familie in Norm, Ideal undWirklichkeit. Der Wandel von Geschlechter-

rollen und Geschlechterbeziehungen im Spiegel von Leben, Werk und Rezeption Wilhelm

Heinrich Riehls, in: Werner Plumpe/Jörg Lesczenski (Hrsg.): Bürgertum und Bürgerlichkeit

zwischen Kaiserreich und Nationalsozialismus, Mainz 2009, 71–80, hier 72.

56 Vgl. dazu Carola Lipp: Geschlechterforschung – Frauenforschung, in: Brednich (Hrsg.): Grund-

riß der Volkskunde, 329–362, hier 335f.

57 Vgl. Kai Detlev Sievers: Volkskundliche Fragestellungen im 19. Jahrhundert, in: Brednich

(Hrsg.): Grundriß der Volkskunde, 31–52, 34ff., Speitkamp: Jugend in der Neuzeit (wie

Anm. 52, 78), 96ff.

58 Vgl. Gerda Tornieporth: Studien zur Frauenbildung. Ein Beitrag zur historischen Analyse le-

bensweltorientierter Bildungskonzeptionen, Weinheim und Basel 1979, 141ff., Christa Berg:

Familie, Jugend, Kindheit, in: Dies. (Hrsg.): Handbuch der deutschen Bildungsgeschichte. Bd.

4, 91–146, hier 97ff., Lövenich: Verstaatlichte Sittlichkeit (wie Anm. 53, 79), 280; Susanne Bal-

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005 - am 14.02.2026, 13:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


81

Auch an Männer wurden selbstverständlich Normerwartungen gestellt; sie

sind nicht das eigentliche Thema dieser Untersuchung, sollen aber, da einige

Zuschreibungen an das männliche Geschlecht auch mit großer Regelmäßigkeit

im Bazar einflossen, kurz angesprochen werden. Das männliche Geschlecht galt

als rational, zielstrebig, geistig und körperlich leistungsfähig. Philosophie und

Pädagogik der Zeit schrieben allein dem Mann die Fähigkeit zur Schöpfung neu-

er Werke und Ideen zu, ob künstlerisch oder praktisch. Auch galten Männer als

kämpferisch, sie mussten im ständigen Wettstreit gegeneinander bestehen. Män-

ner galten Frauen als in vielen Aspekten von Natur aus überlegen, besonders in

der Verstandeskraft. Daraus resultierten zahllose soziale, politische und rechtli-

che Unterschiede zwischen den Geschlechtern. Männern wurden diesbezüglich

zahlreiche Vorzüge und Freiheiten vor Frauen zugestanden. Gleichzeitig wurde

an sie die Erwartung gerichtet, für ihre Frauen und Familienangehörigen in jeder

Hinsicht verantwortlich zu sein. Zudem herrschte ein großer Druck, sich im Be-

ruf zu behaupten. Diese andauernde Anstrengung machte die Erholung für den

Mann in der friedlichen, familiären Häuslichkeit unabdingbar, denn ohne die-

se konnte er körperlich und seelisch den Anforderungen des Alltags nicht lange

standhalten. Diese stets drohende Überforderung war demnach auch die Schwä-

che des Mannes, die nur durch weibliche Zuwendung abgewendet werden konnte.

Aus diesem Grund war der Mann auf das andere Geschlecht angewiesen.

DerBazar schilderte Männer gewöhnlich, ganz im Tenor seiner Zeit, als Frauen

in fast jeder Hinsicht überlegen. Diese Äußerungen wurden von Autoren beiderlei

Geschlechts getroffen. Dennoch wurden auch die schlechten Seiten des männli-

chen Geschlechtscharakters oft besprochen: männliche Überheblichkeit und dar-

aus folgende Ungerechtigkeit gegenüber der Umwelt oder auch Überlastung und

Unfähigkeit zur ordnungsgemäßen Erfüllung der Rolle als Versorger der Familie.

Weiterhin waren Männer nach damaliger Ansicht nicht in der Lage, sich in der

gleichen liebevollen Intensität und Kompetenz wie Frauen um Kinder und andere

Mitmenschen zu kümmern, sie zu erziehen und zu pflegen. Autorinnen, die die

Notwendigkeit der Ergänzung beider Geschlechter zur Stärkung der weiblichen

Position nutzten, setzten an diesen Punkten immer wieder mit ihrer Kritik an.

Auch wenn die den Geschlechtscharakteren zugeschriebenen Eigenschaften

und die daraus erwachsenden gesellschaftlichen Normen stark verbreitet und

allgemein akzeptiert waren, konnte im Einzelfall die reale Situation einer bür-

gerlichen Familie deutlich vom Wunschbild abweichen. Die Trennung zwischen

Öffentlichkeit und Privatheit war in gewissen Punkten nicht so eindeutig fest-

zulegen, wie viele Zeitgenossen sich dies wünschten – oder wie es die moderne

mer: Töchter aus guter Familie.Weibliche Individualität und bürgerliche Familie um 1900, in:

Martinec/Nitschke (Hrsg.): Familie und Identität, 177–196.

5 Frau im Bürgertum

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005 - am 14.02.2026, 13:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 Politisch-soziale Voraussetzungen

Forschung schildert.59 Auch Beziehungen und Aufgaben innerhalb der Familie

wurden – wie ebenso Berichte im Bazar zeigen – vielfach anders gelebt, als die

Normvorstellungen besagten. Viele Frauen (und auch Männer) haderten mit den

Vorgaben für ihr Geschlecht und dachten an individuellere Lebensentwürfe, man-

che im Stillen, wenige laut. Aus diesen Unklarkeiten heraus erklärt sich die nicht

enden wollende Diskussion um das Geschlechterverhältnis während des gesam-

ten 19. Jahrhunderts.60 Insgesamt kann man jedoch annehmen, dass die bürger-

lichen Vorstellungen vom Familienleben und von den Geschlechtscharakteren von

der Mehrheit der Menschen akzeptiert und so gut wie möglich gelebt wurden.

Wie gesagt, konnten die zugeschriebenen weiblichen Eigenschaften nicht nur zur

Maßregelung genutzt, sondern gleichzeitig auch als Vorzug gedeutet werden und

boten so auch die Möglichkeit auf ein positives Selbstwertgefühl.

5.3 Lebensumstände bürgerlicher Frauen

Nachdem die idealisierten Erwartungen an die weibliche Rolle festgestellt worden

sind, sollen nun die tatsächlichen Lebensumstände bürgerlicher Frauen erläutert

werden. Beide Aspekte, die Idealisierung als auch die realen Gegebenheiten, sind

für die Analyse des Bazar von großer Bedeutung.

Die Frau war, der Narrative des Geschlechtscharakters zufolge, dazu be-

stimmt, einem Mann zuzugehören. Zunächst war dies der Vater, später dann der

Ehemann, dessen soziale Stellung, Nachnamen und gegebenenfalls Titel sie auch

übernahm. Die Beziehung der Ehepartner sollte dabei auf gegenseitiger Liebe

aufbauen. Trotz dieses Liebesideals, das als gesellschaftlicher Fortschritt galt, ist

zu bedenken, dass eine völlig freie Partnerwahl selten möglich war. Es wurde

auf die gesellschaftliche und finanzielle Stellung der Heiratswilligen geachtet,

ob von ihnen selbst, ihren Familien oder ihrem Umfeld; bei Missfallen wurde

Druck ausgeübt, um die unliebsame Ehe zu verhindern.61 Eltern vermittelten

gewöhnlich ihren Töchtern den Kontakt zu passenden Bewerbern –, dies wird

59 Vgl. Konstanze Mittendorfer: Die ganz andere, die häusliche Hälfte. Wi(e)der die Domestizie-

rungder Biedermeierin, in:Mazohl-Wallnig (Hrsg.): Bürgerliche Frauenkultur im 19. Jahrhun-

dert, 27–80; Studer: Das Geschlechterverhältnis (wie Anm. 38, 75); Gunilla-Friederike Budde:

Bürgerinnen in der Bürgergesellschaft, in: Lundgreen (Hrsg.): Sozial- und Kulturgeschichte

des Bürgertums, 249–271, hier 254f.

60 Vgl. Gisela Bock: Frauen in der europäischen Geschichte. Vom Mittelalter bis zur Gegenwart,

München 2000, 124ff.

61 Vgl. Budde: Auf demWeg ins Bürgerleben (wie Anm. 18, 71), 25–36. Zum großen Unterschied

zwischen Ideal undWirklichkeit vgl. auch Peter Borscheid: Geld und Liebe. Zu den Auswirkun-

gen des Romantischen auf die Partnerwahl im 19. Jahrhundert, in: Peter Borscheid/Hans J.

Teuteberg (Hrsg.): Ehe, Liebe, Tod. ZumWandel der Familie, der Geschlechts- und Generati-

onsbeziehungen in der Neuzeit, Münster 1983, 112–134.

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005 - am 14.02.2026, 13:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


83

auch in Romanen des literarischen Realismus vielfach reflektiert – die sie zwar

ablehnen konnten, doch drohte ihnen jederzeit das Risiko, am Ende doch ledig

zu bleiben.

Unverheiratet zu bleiben, war jedoch die große Angst, die viele Mädchen um-

trieb. Aus bereits genannten Gründen besaß gewissermaßen nur die verheiratete

Frau im 19. Jahrhundert einen anerkannten sozialen Status: den als Gattin ihres

Mannes. Daher stellte sich für Ledige das Problem, dass ihr Stand in der Gesell-

schaft gewissermaßen nicht vorhanden war. Eine Zeitlang mochten sie als Töchter

durchgehen, doch spätestens mit dem Tod der Eltern drohte ihnen die soziale Be-

deutungslosigkeit. Zudem litten sie oft unter finanziellen Schwierigkeiten, wenn

sie nicht Erbinnen eines größeren Vermögens waren. Viele unverheiratete Frauen

lebten bei ihren Eltern, Geschwistern und anderen Verwandten. Vielfach führten

sie für diese den Haushalt und fanden so ihren Lebensinhalt.62 Problematisch

wurde es, wenn diese Versorger ausfielen, starben oder die Unterstützung durch

Verwandte entfiel. All diese Schwierigkeiten, das mangelhafte soziale Ansehen, die

drohende finanzielle Notlage, die Abhängigkeit von Verwandten, drängten viele

Frauen in Zweckehen mit wenig geliebten Männern. Eine unglückliche Ehe war

in ihren Augen immer noch die bessere Alternative zum Leben als ‚alter Jungfer‘.

Von großer Bedeutung für die bürgerliche Familie war das spezifische Heirats-

verhalten, dass sich von dem der vorhergegangenen Generationen unterscheiden

lässt. Im Lauf des 19. Jahrhunderts stieg das Durchschnittsalter bei der Eheschlie-

ßung sowohl bei Männern als auch Frauen allmählich an. Während in den ersten

Jahrzehnten des Jahrhunderts Männer bei der Hochzeit etwa fünfundzwanzig

und die Frauen zwanzig Jahre alt waren, waren sie in den 1870er Jahren durch-

schnittlich achtundzwanzig, bzw. fünfundzwanzig Jahre alt.63 Oftmals war der

Ehemann bedeutend älter als seine Frau, eine Konstellation, die zusätzlich zum

Machtungleichgewicht in Ehen beitrug.

Das gestiegene Heiratsalter hing unter anderem mit der immer länger wer-

denden Ausbildungszeit der Männer zusammen, die bereits angesprochen wurde.

Besonders für Akademiker und Beamte stiegen die formalen Anforderungen und

beanspruchten dementsprechend mehr Zeit. Die Gehälter in den ersten Arbeits-

jahren waren zudem oftmals sehr gering. Da erwartet wurde, dass junge Paare

nach der Heirat sofort in einen komplett eingerichteten, standesgemäßen Haus-

halt einzogen, dauerte es immer länger, bis das hierfür nötige Geld vorhanden

62 Vgl. Budde: Auf demWeg ins Bürgerleben (wie Anm. 18, 71), 265ff.

63 Vgl.Wehler: Gesellschaftsgeschichte (wie Anm. 154, 56), 27. Hausen nennt als durchschnittli-

ches Erstheiratsalter im 19. Jahrhundert einunddreißig bis dreiunddreißig Jahre für Männer

und zweiundzwanzig bis siebenundzwanzig Jahre für Frauen vgl. Karin Hausen: „... eine Ul-

me für das schwanke Efeu“. Ehepaare im Bildungsbürgertum. Ideale und Wirklichkeiten im

späten 18. und 19. Jahrhundert, in: Frevert (Hrsg.): Bürgerinnen und Bürger, 85–117, hier 95f.

5 Frau im Bürgertum

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005 - am 14.02.2026, 13:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 Politisch-soziale Voraussetzungen

war. Zudem stiegen die Lebenshaltungskosten im Lauf der Jahrzehnte stark an,64

während sich die Gehälter, besonders die der Beamten, dieser Entwicklung nicht

anpassten. Doch nicht nur die angehenden Ehemänner verfügten über wenig

Geld. Auch viele Familien mit Töchtern taten sich schwer, diesen eine angemes-

sene Aussteuer bereitzustellen, wodurch sich Heiratspläne oftmals verzögerten.65

Demnach heirateten in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts nicht weniger

Menschen als zuvor, sie heirateten später. Für viele junge Frauen bedeutete dies,

dass sie nach Abschluss der Schule lange Jahre im Haushalt ihrer Eltern verbrin-

gen mussten, eine Zeit, die sie oft als inhaltsleer empfanden. Diese sinnvoll füllen

zu können, anstatt die jungen Erwachsenenjahre einfach verstreichen zu lassen,

wurde eine der Triebfedern der Frauenbewegung. Für ihre Familien bedeutete

die späte Heirat mehrere zusätzliche Jahre, in denen sie für ein Haushaltsmit-

glied aufkommen mussten, das keinen Beitrag zum Familieneinkommen leisten

konnte – oder durfte.

Selbstverständlich gab es dennoch auch zahlreiche Personen beiderlei Ge-

schlechts, die ihr Leben lang ledig blieben. So ist etwa eine gewisse weibliche

Überzahl in der Bevölkerung in Europa seit dem Mittelalter belegt.66 Diese konn-

ten schon aus rein statistischen Gründen nicht alle einen Ehepartner finden.

Dennoch ist eine bedeutende Zahl an Frauen, die niemals heirateten, um 1900

statistisch nicht signifikant nachzuweisen.67 Die Zeitgenossen nahmen jedoch

einen ‚Frauenüberschuss‘ wahr und deuteten diesen nicht nur als Krise der bür-

gerlichen Familie, sondern als generelle gesellschaftliche Fehlentwicklung.

Verschiedene Interessengruppen warnten vor den möglichen Folgen, die von

individuellen finanziellen und psychologischen Schäden bis hin zur Bedrohung

für den gesamtgesellschaftlichen Zusammenhalt reichten, und nutzten dieses

Szenario als bevölkerungspolitisches Argument für oder gegen die Frauenbewe-

gung. Lösungsvorschläge umfassten auf konservativer Seite ein noch rigideres

Familienbild, auf fortschrittlicher Seite eine gezielte Ausbildung junger Frauen

zu Erwerbstätigen. In der Öffentlichkeit – wie etwa auch dem Bazar – wurde

zudem vielfach Ursachenforschung betrieben. So hieß es unter anderem, dass es

einfach generell mehr weibliche als männliche Personen gebe, dass Männer ins

Ausland gingen und die Frauen zurückließen, dass sich viele junge Leute eine Ehe

schlicht nicht leisten konnten oder dass viele Männer von den modern erzogenen

64 So benötigte – rein statistisch gesehen – jede Person 1849 in Preußen im Jahr etwa drei-

undvierzig Thaler, für alle Bedürfnisse von Lebensmitteln bis zur Miete. 1863 waren es schon

fünfzig Taler. Siehe Zeitschrift des Königlich Preußischen Statistischen Bureaus, Nr. 5 1864, 129ff.

65 Vgl. Bussemer: Frauenemanzipation (wie Anm. 18, 19), 29ff.

66 Vgl. Biermann: Von Differenz zu Gleichheit (wie Anm. 39, 75), 58.

67 Vgl. Catherine L. Dollard: The SurplusWoman. Unmarried in Imperial Germany 1871-1918, New

York undOxford 2009, 66–88; Bärbel Kuhn: Familienstand: Ledig. Ehelose Frauen undMänner

im Bürgertum (1850-1914), Köln u. a. 2000, 39ff.

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005 - am 14.02.2026, 13:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


85

jungen Frauen abgeschreckt seien, da diese nicht gelernt hätten, einen Haushalt

zu führen.

Eine besondere Problematik stellte sich den verwitweten Frauen. Zwar hatten

sie als Ehefrauen grundsätzlich ihre weibliche Bestimmung erfüllt, doch mit dem

Tod ihres Mannes erlosch auch der ihnen als weibliches Wesen zugeschriebene

Lebensmittelpunkt.68 Die Gesellschaft erwartete, dass eine Witwe idealerweise

auch über den Tod hinaus ihrem Gatten Treue und Liebe erweisen sollte. Im

19. Jahrhundert wurde mit der Trauer um Verstorbene ein immenser Aufwand

betrieben, der umso größer war, je näher sich Personen verwandtschaftlich stan-

den. Von nahen Familienmitgliedern wurde erwartet, dass sie in Verhalten und

Kleidung ihrer Trauer Ausdruck verliehen. So gab es regional erheblich variieren-

de Normen darüber, welche Kleiderfarben in welchem Trauerstadium getragen

wurden und zu welchen Anlässen man sich in Gesellschaft begeben durfte. Die-

se Regeln waren für bürgerliche Witwen wohl am strengsten. Gewöhnlich wurde

von ihnen erwartet, dass sie mindestens ein Jahr lang jede Gesellschaft mieden

und das Haus nicht verließen.69 Neben diesen sozialen, vom Umfeld meist streng

kontrollierten Einschränkungen erlitten die meisten Witwen auch rechtliche und

finanzielle Einbußen. Zwar unterstanden sie nun nicht mehr der Vormundschaft

ihres Mannes, auch kehrten sie nicht in die ihres Vaters oder eines sonstigen

männlichen Verwandten zurück.70 Trotzdem waren sie deswegen nicht in allen

Punkten rechtlich selbständig handlungsfähig. Hatte ihr Gatte sie nicht als Vor-

mund für die gemeinsamen Kinder eingesetzt, so wurde die Vormundschaft ei-

nem vertrauenswürdigen Mann aus dem näheren Umfeld erteilt. Selbst wenn

sie die Vormundschaft hatte, musste von Rechts wegen ein zweiter männlicher

Vormund zu ihrer Unterstützung gestellt werden.71

Mit ihrem Ehemann verlor die Witwe gewöhnlich auch die Person, die den

Großteil oder das gesamte Einkommen des Haushalts erwirtschaftet hatte. Wit-

wenrenten wurden lange Zeit nur an Ehefrauen von Staatsbediensteten ausge-

zahlt, alle anderen mussten sich privat auf diesen Fall vorbereiten.72 Erschwe-

68 Vgl.Dietlinde Peters: Mütterlichkeit im Kaiserreich. Die bürgerliche Frauenbewegung und der

soziale Beruf der Frau, Bielefeld 1984, 59; Ursula Machtemes: Leben zwischen Trauer und Pa-

thos. Bildungsbürgerliche Witwen im 19. Jahrhundert, Osnabrück 2001, 49–61.

69 Vgl. Budde: Auf demWeg ins Bürgerleben (wie Anm. 18, 71), 107.

70 Vgl. Barbara Dölemeyer: Frau und Familie im Privatrecht des 19. Jahrhunderts, in: Gerhard

(Hrsg.): Frauen, 633–658, hier 650ff.

71 Vgl. Tanja-Carina Riedel: Gleiches Recht für Mann und Frau. Die bürgerliche Frauenbewegung

und die Entstehung des BGB, Köln u. a. 2008, 82.

72 Erst 1911 wurde Witwen generell ein Witwengeld zuerkannt. Vgl. Karin Hausen: Arbeiterin-

nenschutz, Mutterschutz und gesetzliche Krankenversicherung im Deutschen Kaiserreich

und in der Weimarer Republik. Zur Funktion von Arbeits- und Sozialrecht für die Normie-

rung und Stabilisierung der Geschlechterverhältnisse, in: Gerhard (Hrsg.): Frauen, 713–743,

hier 742.

5 Frau im Bürgertum

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005 - am 14.02.2026, 13:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 Politisch-soziale Voraussetzungen

rend kam hinzu, dass Beamte das Recht auf eine Pension erst nach mehreren

Dienstjahren erhielten, so dass viele Witwen früh verstorbener Beamter unver-

sorgt blieben; niedere Beamtenränge erhielten lange Zeit ebenfalls keine Ansprü-

che auf Witwengeld. Zudem brachten die Pensionen stets nur einen Bruchteil

des früheren Einkommens ein.73 Vorausschauende Ehemänner, ob Beamte oder

andere, mussten sich deswegen frühzeitig um eine ausreichende Vorsorge für ih-

re Frauen und Kinder bemühen, eine Aufgabe, die viele jedoch aus Sorglosigkeit

aufschoben oder aufgrund ihres geringen Einkommens nicht erfüllen konnten. So

waren viele Witwen gezwungen, von ihrem spärlichen Ersparten weit unter ihrem

früheren Lebensstandard zu leben. Besonders schwierig wurde es, wenn sie zu-

dem Kinder versorgen und deren Ausbildung finanzieren mussten. Viele Frauen

suchten in solchen Lagen nach einem standesgemäßen Zuverdienst. Kinderlose

Witwen arbeiteten daher oft als Handarbeits-, Klavier- oder Zeichenlehrerinnen.

Viele lebten auch von dem Verkauf von zu Hause angefertigten Handarbeiten,

besonders wenn sie zusätzlich noch Kinder beaufsichtigen mussten.74

Eine Besonderheit bildeten zudem die geschiedenen Frauen. Im Gegensatz

zu vielen anderen europäischen Staaten war im 19. Jahrhundert in den deut-

schen Ländern und später im Kaiserreich die Ehescheidung grundsätzlich recht-

lich möglich.75 Vorgegangen wurde dabei nach dem Schuldprinzip, was bedeute-

te, dass ein Partner die Verantwortung für das Scheitern der Beziehung tragen

musste. Wurde eine Frau unschuldig geschieden, so musste ihr ehemaliger Gatte

für ihren Unterhalt aufkommen. Dieser Betrag war meist nicht sehr hoch. War

sie die Schuldige, so stand sie gewöhnlich ohne Unterhalt da. In beiden Fällen

erlitt zudem ihr soziales Ansehen großen Schaden. So standen viele geschiedene

Frauen vor finanziellen und gesellschaftlichen Problemen.76

Die Möglichkeiten für alleinstehende Frauen, ein Leben außerhalb des Fami-

lienkreises zu führen, waren überschaubar. Ein solcher Weg war religiöser Art.

Katholikinnen konnten als Nonnen in Klöstern oder aber auch als Laiinnen in

Kongregationen ihren Lebensmittelpunkt finden. Für Protestantinnen bestand

die Möglichkeit, bei Vermögen in ein Damenstift oder seit den 1830er Jahren

als Diakonisse in ein Diakonissenhaus einzutreten. Die religiösen Einrichtungen

boten Lebenssinn und Arbeit, besonders im sozialen und pflegerischen Bereich,

73 Vgl.Peter Jacob: Das Risiko derWitwenschaft in der Geschichte des deutschen Beamtenrechts

bis 1933. Ein Beitrag zur Geschichte der sozialen Sicherung der nichtberufstätigen Ehefrau,

Köln u. a. 1971, 61–85.

74 Vgl. Rosmarie Beier: Frauenarbeit und Frauenalltag im Deutschen Kaiserreich. Heimarbeite-

rinnen in der Berliner Bekleidungsindustrie 1880-1914, Frankfurt a. M. 1983, 58f.

75 Vgl. Dirk Blasius: Ehescheidung in Deutschland im 19. und 20. Jahrhundert, Frankfurt a. M.

1992, bes. 27-38.

76 Vgl. Christine Susanne Rabe: Gleichwertigkeit von Mann und Frau. Die Krause-Schule und die

bürgerliche Frauenbewegung im 19. Jahrhundert, Köln u. a. 2006, 183–206.

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005 - am 14.02.2026, 13:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


87

verlangten jedoch auch strenge hierarchische Unterordnung. Finanzielle und per-

sönliche Unabhängigkeit boten sie nicht und waren deswegen wohl auch nicht für

alle Frauen beliebte Optionen.77 Der Bazar beschäftigte sich nicht speziell mit die-

sen religiösen Lebensstilen, sondern berichtete nur auf Anfrage von Leserinnen

darüber. Dies hängt vermutlich mit seinem generellen unparteiischen Umgang

mit konfessionellen Fragen zusammen.

Alle genannten Beschränkungen galten im Übrigen auch für Frauen des niede-

ren Adels, denn diese Gesellschaftsklasse näherte sich seit dem Ende des 18. Jahr-

hunderts in vielfacher Hinsicht den bürgerlichen Familiennormen an. Zahlreiche

adelige Frauen waren den gleichen Problemen ausgesetzt wie ihre bürgerlichen

Geschlechtsgenossinnen und mussten sich im Falle der Verarmung ebenfalls um

ihr Auskommen sorgen.78

5.4 Weibliche Schulbildung, Erziehung und Berufstätigkeit

Viele Themen, mit denen sich Der Bazar beschäftigte und die in der vorliegenden

Arbeit untersucht werden, stehen im engen Zusammenhang mit Bildung. Die

Frage nach angemessener weiblicher Bildung umfasste die gesamte Spanne von

charakterlicher und häuslicher Erziehung über Schulbildung bis hin zum Studium

und zur Berufstätigkeit. Aus diesem Grund muss der Themenkomplex in seinen

Einzelpunkten umfangreicher vorgestellt werden.

Die schulische Erziehung war abhängig vom Geschlechtscharakter, demzufol-

ge Frauen als natürliche, emotionale Wesen keine – oder nur geringe – Notwen-

digkeit zur Verstandesbildung hatten. In vielen Familien fand daher der Schulbe-

such der Mädchen eher geringe Aufmerksamkeit. Dennoch wurde in den meisten

deutschsprachigen Ländern im späten 18. und frühen 19. Jahrhundert im Zuge

der Aufklärung die Unterrichtspflicht für Kinder ab etwa sechs Jahren eingeführt.

Minimales Bildungsziel war es dabei, dass sie das Lesen und Rechnen lernten und

77 Vgl. für Diakonissen Ursula Baumann: Protestantismus und Frauenemanzipation in Deutsch-

land 1850 bis 1920, Frankfurt a. M. und New York 1992, 47f., Silke Köser: Denn eine Diakonisse

darf kein Alltagsmensch sein. Kollektive Identitäten Kaiserwerther Diakonissen 1836-1914,

Leipzig 2006, 189–238.

78 Vgl. dazu Chelion Begass/Johanna Singer: Arme Frauen im Adel. Neue Perspektiven sozialer

Ungleichheit im Preußen des 19. Jahrhunderts, in: Archiv für Sozialgeschichte 54 (2014), 55–

78; JohannaM. Singer: Arme adlige Frauen imDeutschen Kaiserreich, Tübingen 2016, bes. 148.

Traditionelle adelige Versorgungseinrichtungen existierten zwar in der Form vonDamenstif-

ten, doch selbst diese waren nur einer kleinen Anzahl Damen zugänglich. Vgl. Irene Hardach-

Pinke: Bleichsucht und Blütenträume. Junge Mädchen 1750-1850, Frankfurt a. M. und New

York 2000, 192ff.

5 Frau im Bürgertum

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005 - am 14.02.2026, 13:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 Politisch-soziale Voraussetzungen

den Katechismus kennenlernten.79 Gewöhnlich dauerte diese Volksschulbildung

sechs Jahre und folglich wurden die meisten Kinder mit zwölf Jahren entlassen. Je

nach Standeszugehörigkeit begannen die Kinder nun mit eigener Berufstätigkeit

oder konnten ihre Bildung an den wenigen weiterführenden Schulen fortsetzen.

Bei den Mädchen aus der Arbeiterklasse endete in den allermeisten Fällen aller-

dings die Schulbildung nach der Volksschule endgültig.80 Für die Töchter gebilde-

ter und besitzender Familien galt dagegen das Bildungsniveau der Volksschulen

als unzureichend und auch der Kontakt mit den Kindern anderer, ‚niederer‘ Bevöl-

kerungsgruppen wurde als unzumutbar empfunden. Ein Schulbesuch mit ihren

Brüdern an weiterführenden Schulen kam für sie ebenfalls nicht in Betracht.81

Für die Bildung dieser Mädchen mussten dementsprechend andere Wege einge-

schlagen werden.

Eine Möglichkeit war, bürgerliche Mädchen zu Hause von einer Gouvernante

erziehen und unterrichten zu lassen, eine andere war der Besuch einer „höheren

Töchterschule“. Derartige Schulen waren gewöhnlich in privater Hand. Der Groß-

teil der öffentlichen weiterführenden Mädchenschulen entstand erst gegen Ende

des 19. Jahrhunderts, da viele Städte lange Zeit die höhere Mädchenbildung nicht

als öffentliche Aufgabe, sondern als Privatangelegenheit der Familien betrachte-

ten.82 Das Bildungsziel dieser Einrichtungen war es, die Manieren der Mädchen

zu vollenden, ihnen korrekte Orthographie und Hochdeutsch beizubringen sowie

moderne Fremdsprachen wie Französisch zur ‚feinen‘ Konversation.83 Zudem ge-

hörte zur Bildung eines Fräuleins der ‚besseren Stände‘ ein grundlegendes Wissen

über Religion, Geographie und Geschichte; Naturwissenschaften, alte Sprachen

79 Vgl. Jürgen Reyer: Einführung in die Geschichte des Kindergartens und der Grundschule, Bad

Heilbrunn 2006, 27ff.

80 Vgl. Dörte Gernert: Mädchenerziehung im allgemeinen Volksschulwesen, in: Kleinau/Opitz

(Hrsg.): Geschichte der Mädchen- und Frauenbildung. Vom Vormärz bis zur Gegenwart, 85–

98.

81 Vgl.Gertrud Pfister: Entwicklungslinien. Die Geschichte der Koedukation. Eine Geschichte des

Kampfes um Wissen und Macht, in: Dies. (Hrsg.): Zurück zur Mädchenschule? Beiträge zur

Koedukation, Pfaffenweiler 1988, 10–40.

82 Vgl. Erika Küpper: Die höheren Mädchenschulen, in: Jeismann/Lundgreen (Hrsg.): Handbuch

der deutschen Bildungsgeschichte. Bd. 3, 180–190; Manfred Heinemann: Familienrecht und

Mädchenerziehung im 19. Jahrhundert in Preußen, in: Hohenzollern/Liedtke (Hrsg.): Der

weite Schulweg, 252–271;Margret Kraul: HöhereMädchenschulen, in: Berg (Hrsg.): Handbuch

der deutschen Bildungsgeschichte. Bd. 4, 279–303; James C. Albisetti: Mädchen- und Frauen-

bildung im 19. Jahrhundert, Bad Heilbrunn 2007, 58f., Elke Kleinau: Bildung und Geschlecht.

Eine Sozialgeschichte des höheren Mädchenschulwesens in Deutschland vom Vormärz bis

zum Dritten Reich, Weinheim 1997, 28; Karin Ehrich: Stationen der Mädchenschulreform.

Ein Ländervergleich, in: Kleinau/Opitz (Hrsg.): Geschichte derMädchen- und Frauenbildung,

129–148.

83 Der Zusatz „höhere“ bezieht sich daher nicht auf das dort angestrebte Bildungsniveau, son-

dern auf die soziale Herkunft der Schülerinnen.

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005 - am 14.02.2026, 13:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


89

und Mathematik galten dagegen als eher ungeeignet. Aus diesem Grund befand

sich gewöhnlich auch Malen, Klavierspielen und Tanzen im Lehrplan, den jede

Schule nach eigenem Ermessen zusammenstellte. Ein weiterer wichtiger Aspekt

der Ausbildung in einer Töchterschule waren die bereits genannten ‚weiblichen

Handarbeiten‘ wie Stricken, Sticken, Nähen usw.84 Insgesamt sollte die Bildung

ihrem weiblichen Wesen angemessen sein. Der Schwerpunkt der Erziehung lag

daher auf dem Schönen und Angenehmen sowie Bescheidenheit und Anpassung,

anstatt auf höherer Bildung.85

Besonderes Augenmerk wurde bei den höheren Mädchenschulen, bei denen

es sich häufig um auswärtige Pensionate handelte, darauf gelegt, dass in ihnen

eine familiäre Atmosphäre vorherrschte. Die schulische Ausbildung der Mädchen

sollte nicht mit ihrem natürlichen Bedürfnis nach einem friedlichen Leben in ei-

ner Familie kollidieren.86 Höhere Töchterschulen entließen ihre Schülerinnen ge-

wöhnlich, sobald diese im Konfirmations- oder Kommunionalter, also zwischen

vierzehn und sechzehn Jahre alt, waren. Der Abschluss der Schule berechtigte we-

der zu weiteren Bildungsschritten noch qualifizierte er zu irgendeiner Form von

Erwerbstätigkeit. Die Mädchen kehrten in ihr Elternhaus zurück und warteten

dort in der Regel darauf, mit ihren erworbenen Tugenden und Kenntnissen einen

Mann auf sich aufmerksam zu machen, der sie zur Frau nehmen wollte. Für viele

gestaltete sich diese Zeit als ereignislos und ernüchternd.87 Trotz dieser Hinder-

nisse gelangten manche Frauen dennoch zu großer Bildung, ob unterstützt von

ihrer aufgeschlossenen Familie oder im privaten Selbststudium.88

84 Vgl. Ladj-Te ichmann: Weibliche Bildung (wie Anm. 44, 77)

85 Vgl. Ulrich Engelhardt: „... geistig in Fesseln“? Zur normativen Plazierung der Frau als „Kultur-

trägerin“ in der bürgerlichen Gesellschaft während der Frühzeit der deutschen Frauenbewe-

gung, in: M. Rainer Lepsius (Hrsg.): Bildungsbürgertum im 19. Jahrhundert. Teil III. Lebens-

führung und ständische Vergesellschaftung, Stuttgart 1992, 113–175; Ingrid Trocka: Der ent-

behrliche Luxus. Höhere Schule und Berufsausbildung für Mädchen im 19. Jahrhundert, in:

Museum für Kunst und Kulturgeschichte der Stadt Dortmund (Hrsg.): Beruf der Jungfrau,

29–42; Rendtorff : Erziehung und Geschlecht (wie Anm. 21, 71), 25–38; Ira Spieker: Bürgerli-

che Mädchen im 19. Jahrhundert. Erziehung und Bildung in Göttingen 1806-1866, Göttingen

1990, 51–65; Margret Kraul: Von der Höheren Töchterschule zum Gymnasium. Mädchenbil-

dung in Deutschland im 19. Jahrhundert, in: Maurer (Hrsg.): Der Weg, 169–190.

86 Vgl. Ingrid Otto: Bürgerliche Töchtererziehung im Spiegel illustrierter Zeitschriften von 1865

bis 1915. Eine historisch-systematische Untersuchung anhand einer exemplarischen Auswer-

tung des Bildbestandes der illustrierten Zeitschriften „Die Gartenlaube“, „Über Land und

Meer“, „Daheim“ und „Illustrirte Zeitung“, Hildesheim 1990, 135.

87 Vgl. Ingeborg Weber-Kellermann: Frauenleben im 19. Jahrhundert. Empire und Romantik, Bie-

dermeier, Gründerzeit, München 1983; Juliane Jacobi-Dittrich: „Hausfrau, Gattin und Mutter“.

Lebensläufe undBildungsgänge von Frauen im 19. Jahrhundert, in: Brehmeru. a (Hrsg.): Frau-

en in der Geschichte IV, 262–281.

88 Vgl.PetraHoffmann:WeiblicheArbeitswelten in derWissenschaft. Frauen ander Preußischen

Akademie der Wissenschaften zu Berlin 1890-1945, Bielefeld 2011, 111–144.

5 Frau im Bürgertum

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005 - am 14.02.2026, 13:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 Politisch-soziale Voraussetzungen

Dass sich Frauen persönlich um ihre Kinder bemühen sollten, war seit der

Aufklärung eine Kernforderung der Pädagogik. Die Pflege und Erziehung beson-

ders der jüngeren Kinder wurde als eine der Hauptaufgaben der Ehefrau und

Mutter betrachtet und als eine notwendige Voraussetzung für das Gedeihen der

nächsten Generation.89 Dies bezog sich jedoch lange Zeit weitgehend auf leibli-

che Mutterschaft. Im Verlauf der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts entwickelte

sich dagegen allmählich die Ansicht, dass die – angeblich angeborene – Erzie-

hungsfähigkeit bürgerlicher Frauen auch der gesamten Gesellschaft zugute kom-

men müsse.90 Diese bezeichnete man als ‚geistige Mütterlichkeit‘. Neu an diesem

Konzept war, dass auch unverheiratete, kinderlose Frauen ihre natürlichen Fä-

higkeiten zugunsten der Gesellschaft bzw. des Volkes einsetzen konnten, indem

sie Mitglieder derselben erzogen, pflegten und versorgten. Diese Form der Mut-

terschaft wurde zur Jahrhundertwende geradezu als Pflicht diskutiert.91 Auch die

Sozialarbeit entwickelte sich infolgedessen zu einem weiblichen Tätigkeits- und

schließlich Berufsfeld.92 Besonders Mitglieder der Frauenbewegung unterstütz-

ten die These der geistigen Mütterlichkeit, da sie sich gut dazu eignete, die Rolle

der Frau in der Gesellschaft zu betonen und darauf aufbauend Forderungen nach

mehr Rechten und Freiheiten zu erheben, ohne die Geschlechtertrennung als sol-

che in Frage zu stellen.93

Der traditionelle Mädchenschulunterricht mit seinen Bildungsmängeln stand

schon lange in der Kritik.94 Besonders seit der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts

wurde von Seiten der Frauenbewegung Unbildung als Einschränkung und Hemm-

schuh immer stärker angeprangert. Bildung sollte Mädchen und Frauen sowohl

89 Vgl. Ute Frevert: Frauen-Geschichte. Zwischen Bürgerlicher Verbesserung und Neuer Weib-

lichkeit, Frankfurt a. M. 1986, 18ff.

90 Vgl. Herrad-Ulrike Bussemer: Bürgerliche Frauenbewegung und männliches Bildungsbürger-

tum 1860-1880, in: Frevert (Hrsg.): Bürgerinnen und Bürger. Geschlechterverhältnisse im 19.

Jahrhundert, 190–205, hier 299f.

91 Vgl. Thomas Sandkühler/Hans-Günter Schmidt: „GeistigeMütterlichkeit“ als nationalerMythos,

in: Link (Hrsg.): Nationale Mythen, 237–255; Ann Taylor Allen: Feminismus undMütterlichkeit

in Deutschland 1800-1914, Weinheim 2000, 118ff.

92 Vgl. Ilka Riemann/Monika Simmel: Bildung zur Weiblichkeit durch soziale Arbeit, in: Brehmer

u. a. (Hrsg.): Frauen in der Geschichte IV, 133–168; Brigitte Kerchner: Beruf und Geschlecht.

Frauenberufsverbände in Deutschland 1848-1908, Göttingen 1992, 41; Christoph Sachße: Müt-

terlichkeit als Beruf. Sozialarbeit, Sozialreform und Frauenbewegung 1871-1929, 2., überarb.

Aufl., Opladen 1994;Wolf Rainer Wendt: Geschichte der Sozialen Arbeit 2. Die Profession im

Wandel ihrer Verhältnisse, 2., überarb. u. erw. Aufl., Wiesbaden 2017, 436.

93 Vgl. Irene Stoehr: „Organisierte Mütterlichkeit“. Zur Politik der deutschen Frauenbewegung

um 1900, in: Hausen (Hrsg.): Frauen suchen ihre Geschichte, 221–249.

94 Vgl. Sabine Doff : Weiblichkeit und Bildung. Ideengeschichtliche Grundlagen für die Eta-

blierung des höherenMädchenschulwesens in Deutschland, in: Katharina Rennhak/Virginia

Richter (Hrsg.): Revolution und Emanzipation. Geschlechterordnungen in Europa um 1800,

Köln u. a. 2004, 67–84.

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005 - am 14.02.2026, 13:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


91

zu deren persönlichen Erfüllung zukommen als auch zu einer Erwerbstätigkeit

verhelfen.95 Mit den Forderungen nach besserer bzw. wissenschaftlicher Mäd-

chenbildung gingen verschiedene Vorschläge einher, wie diese zu erreichen sei.

Einerseits musste die Anzahl der höheren Schulen erhöht, andererseits mussten

die Unterrichtsinhalte angepasst werden.96 Nach traditionellen Vorstellungen soll-

ten bürgerliche Mädchen jedoch in den höheren Töchterschulen ausschließlich zu

idealen Gattinnen erzogen werden, deren Bildung darauf abgestimmt war, ihrem

Mann eine angenehme und folgsame Partnerin zu sein und ihre Kinder ordentlich

zu erziehen; andere Lebensentwürfe waren nicht vorgesehen.97 Lange Zeit blieben

die traditionellen Kräfte vorherrschend, erst kurz vor der Jahrhundertwende wur-

den weitreichende Reformen des Mädchenschulwesens in Angriff genommen. In

Preußen waren zahlreiche Petitionen verschiedener Frauenbildungsvereine not-

wendig, um die Regierung 1894 davon zu überzeugen, zumindest eine Empfeh-

lung für einen einheitlichen Lehrplan der höheren Mädchenschulen zu entwerfen.

Ein verbindliches Curriculum erhielten preußische Mädchenschulen erst im Jahr

1908.98

Die Diskussion um weibliche Bildung erstreckte sich nicht nur auf die Fra-

ge, wie viel Bildung eine gute deutsche Hausfrau und Mutter für ihren Alltag

benötige, sondern auch auf Forderungen nach dem Universitätsstudium. Frau-

enrechtlerinnen vertraten die Ansicht, dass man Frauen das Studium – speziell

das der Medizin – ermöglichen müsse.99 Gegner vertraten dagegen die Meinung,

95 Vgl. dazu Engelhardt: ... geistig in Fesseln (wie Anm. 85, 89).

96 Vgl. Albert Reble: Die höheren Mädchenschulen in Preußen 1870-1925 und der Streit um die

Gleichstellung mit den Jungenschulen, in: Hohenzollern/Liedtke (Hrsg.): Der weite Schul-

weg, 227–299.

97 Vgl. u. a.Margret Kraul: Normierung und Emanzipation. Die Berufung auf den Geschlechts-

charakter bei der Institutionalisierung der höheren Mädchenbildung, in: Karl-Ernst Jeis-

mann (Hrsg.): Bildung, Staat, Gesellschaft im 19. Jahrhundert. Mobilisierung und Diszipli-

nierung, Stuttgart 1989, 219–231; Renate Flich: „Die Erziehung des Weibes muß eine and-

re werden“. Mädchenschulalltag im Rahmen bürgerlicher Bildungsansprüche im 19. Jahr-

hundert, in: Mazohl-Wallnig (Hrsg.): Bürgerliche Frauenkultur im 19. Jahrhundert, 269–300;

Margret Friedrich: Hatte Vater Staat nur Stieftöchter? Initiativen des Unterrichtsministeriums

zur Mädchenbildung 1848-1914, in: Mazohl-Wallnig (Hrsg.): Bürgerliche Frauenkultur im 19.

Jahrhundert, 301–342.

98 Vgl. Ehrich: Stationen (wie Anm. 82, 88); Albisetti: Mädchen- und Frauenbildung (wie

Anm. 82, 88), 186f.

99 Mit Studium war so gut wie immer das Medizinstudium gemeint. Auch heute sind die For-

schungen zu diesem Thema besonders zahlreich. Vgl. u. a. Anja Burchardt: Die Durchsetzung

desmedizinischen Frauenstudiums inDeutschland, in: Brinkschulte (Hrsg.):WeiblicheÄrzte,

10–21; Sabine Mahncke: Frauen machen Geschichte. Der Kampf von Frauen um die Zulassung

zumStudiumderMedizin imDeutschen Reich 1870-1910.Med. Diss. Hamburg 1997; Elisabeth

Lassay: Die Frau als Ärztin im Spiegel der „Illustrirten Zeitung Leipzig“ von 1880 bis 1915. Med.

Diss. Aachen 1990; Edith Glaser: Die erste Studentinnengeneration – ohne Berufsperspekti-

5 Frau im Bürgertum

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005 - am 14.02.2026, 13:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 Politisch-soziale Voraussetzungen

dass weder der weibliche Verstand noch das weibliche Wesen für derartige An-

strengungen geeignet seien. In der Neuzeit geschah es zwar in ganz Europa

immer wieder vereinzelt, dass Frauen an Universitäten lernten und Abschlüsse

machten.100 Im Lauf des 19. Jahrhunderts wurden diese Fälle jedoch größtenteils

vergessen oder zu Ausnahmen erklärt, denn nun ging man allgemein davon aus,

dass akademisches Wissen und das Wesen der Frau unvereinbar seien. Schließlich

fürchteten viele Zeitgenossen bereits die Verbildung von Mädchen durch Schul-

unterricht.101 Dementsprechend reagierten viele Zeitgenossen ablehnend auf die

ersten Studentinnen, die sich über diese Vorurteile hinwegsetzten.102 Die ein-

zelnen Entwicklungsschritte des Frauenstudiums werden nicht an dieser Stelle

fortgeführt, sondern an den entsprechenden Quellenkapiteln.

In Bezug auf das Thema Frauenbildung ist der Beruf der Lehrerin aus meh-

reren Gründen von größter Bedeutung. Zum einen stellte er lange Zeit die einzig

akzeptable Erwerbsmöglichkeit für unverheiratete bürgerliche Frauen dar. Zum

anderen bot er ebenso die einzige Gelegenheit, ein gewisses Maß an höherer Bil-

dung zu erlangen. Der Bazar widmete sich dieser Tätigkeit ebenfalls ausführlich.

Wie bereits festgestellt, galt Erwerbstätigkeit im Bürgertum als unweiblich und

daher für Frauen unpassend. Die Tätigkeit als Erzieherin, Gouvernante oder Leh-

rerin hatte jedoch eine lange Tradition und wurde daher weitgehend anerkannt.103

Erzieherinnen bzw. Gouvernanten unterrichteten die Kinder vermögender Eltern

in deren Privathaus. Lehrerinnen waren im Unterschied dazu an Volks- und Mäd-

chenschulen angestellt, wo sie ganze Klassen unterrichteten. Private Mädchen-

schulen wurden ebenfalls oft von älteren Lehrerinnen geleitet.

Die Anforderungen an Lehrpersonal stiegen im Lauf des 19. Jahrhunderts

kontinuierlich an, für Lehrer wurde der Seminarbesuch mit Examen verpflich-

tend.104 Für Lehrerinnen, deren Ausbildungsstand lange Zeit behördlich unüber-

prüft blieb, wurden seit etwa 1820 in verschiedenen deutschen Ländern ebenfalls

immer häufiger Prüfungen vorgeschrieben. Zu diesem Zweck wurden bereits vor

ven?, in: Kleinau/Opitz (Hrsg.): Geschichte der Mädchen- und Frauenbildung. Vom Vormärz

bis zur Gegenwart, 310–324.

100 Vgl. Lassay: Die Frau als Ärztin (wie Anm. 99, 91), 36.

101 Vgl.Angela Graf-Nold:Weiblichkeit inWissenschaft undWissenschaftspolitik amBeispiel der

frühen Kontroverse über das Medizinstudium der Frauen in Zürich 1872, in: Verein Feminis-

tische Wissenschaft Schweiz (Hrsg.): Ebenso neu als kühn, 29–50, hier 29–36.

102 Vgl. RomanaWeiershausen: Wissenschaft undWeiblichkeit. Die Studentin in der Literatur der

Jahrhundertwende, Göttingen 2004, 19–59.

103 Vgl. Irene Hardach-Pinke: Die Gouvernante. Geschichte eines Frauenberufs, Frankfurt a. M.

1993; Gudrun Wedel: Lehren zwischen Arbeit und Beruf. Einblicke in das Leben von Autobio-

graphinnen aus dem 19. Jahrhundert, Wien u. a. 2000, 99f.

104 Vgl. Reyer: Einführung (wie Anm. 79, 88), 40f. James C. Albisetti: Professionalisierung von Frau-

en imLehrberuf, in: Kleinau/Opitz (Hrsg.): GeschichtederMädchen- undFrauenbildung, 189–

202.

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005 - am 14.02.2026, 13:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


93

1850 immer mehr Seminare eingerichtet, an denen sich Frauen auf diese Prü-

fung vorbereiten konnten.105 Für lange Zeit waren die Lehrerinnenseminare und

-prüfungen dennoch die einzige Möglichkeit für Frauen, eine offizielle Bildungs-

bescheinigung zu erlangen, und wurden daher häufig auch als Vervollständigung

der Allgemeinbildung absolviert.106 Lehrerinnen in Preußen hatten seit 1894 die

Möglichkeit, sich als Gasthörerinnen an Universitäten auch akademische Bildung

anzueignen.107

Dennoch waren im Allgemeinen die im Seminar geprüften Themen inhalt-

lich nicht übermäßig anspruchsvoll, denn auch hier galten die Vorstellungen vom

weiblichen Geschlechtscharakter, dass Naturwissenschaften nicht notwendig sei-

en, dafür aber Religion und Handarbeiten.108 ‚Rationale‘ Fächer und höhere Klas-

sen wurden auch an Mädchenschulen gewöhnlich von Männern unterrichtet. Die

verhältnismäßig beschränkte Bildung der Lehrerinnen führte dazu, dass sie nur

als ‚Gehilfinnen‘ ihrer männlichen Kollegen galten, niedriger bezahlt wurden und

auch kaum Chancen besaßen, in den öffentlichen Schuldienst übernommen zu

werden. Zudem mussten Lehrerinnen in den meisten deutschen Staaten ledig

bleiben. Bei einer Heirat mussten sie aus dem Berufsleben austreten, da Famili-

enleben und Erwerbstätigkeit als unvereinbar galten.109 Dennoch war der Beruf

bei Angehörigen des Bürgertums sehr gefragt.110

Gegen Ende des Jahrhunderts forderte die Frauenbewegung, in der Lehre-

rinnen zahlreich vertreten waren, auch verbesserte Bildungsmöglichkeiten und

höhere Standards für diese Berufsgruppe, um ihnen bessere Arbeitsbedingungen

zu verschaffen.111 Zu diesem Zweck sandten Frauenrechtlerinnen und Lehrerinnen

zahlreiche Petitionen mit Verbesserungsvorschlägen an Parlamente, die teilweise

Erfolg hatten. Die männliche Lehrerschaft wehrte sich dagegen entschieden, da

sie die Konkurrenz durch besser gebildete Kolleginnen fürchtete.112

105 Vgl. Bernd Zymek/Gabriele Neghabian: Sozialgeschichte und Statistik des Mädchenschulwe-

sens in den deutschen Staaten. 1800-1945, Göttingen 2005 (Datenhandbuch zur deutschen

Bildungsgeschichte. Bd. V), 30–33.

106 Vgl. Martina Nieswandt: Lehrerinnenseminare. Sonderweg zum Abitur oder Bestandteil hö-

herer Mädchenbildung?, in: Kleinau/Opitz (Hrsg.): Geschichte der Mädchen- und Frauenbil-

dung, 174–188.

107 Vgl. Kleinau: Bildung und Geschlecht (wie Anm. 82, 88), 36f.

108 Vgl. Maria W. Blochmann: „Laß dich gelüsten nach der Männer Weisheit und Bildung“. Frau-

enbildung als Emanzipationsgelüste 1800-1918, Pfaffenweiler 1990, 44f.

109 Vgl. Kleinau: Bildung und Geschlecht (wie Anm. 82, 88), 216–229.

110 Vgl. Rainer Bölling: Sozialgeschichte der deutschen Lehrer. Ein Überblick von 1800 bis zur Ge-

genwart. Mit elf Tabellen und einem Schaubild, Göttingen 1983, 96; Kerchner: Beruf und Ge-

schlecht (wie Anm. 92, 90), 120.

111 Vgl. Claudia Huerkamp: Die Lehrerin, in: Frevert/Haupt (Hrsg.): Der Mensch, 176–200.

112 Vgl. Blochmann: Laß dich gelüsten (wie Anm. 108), 60–70; Catherine Stodolsky: Geschlecht und

Klasse im Kaiserreich. Das Beispiel der „Lehrerinnenfrage“, in: Schissler (Hrsg.): Geschlech-

terverhältnisse, 164–184.

5 Frau im Bürgertum

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005 - am 14.02.2026, 13:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 Politisch-soziale Voraussetzungen

Am Beispiel der Lehrerinnen ist bereits zu erkennen, dass das bürgerliche

Ideal der erwerbslosen, nur im familiären Rahmen wirkenden Frau nicht voll-

ständig einzuhalten war. Vielfach ergab sich die Notwendigkeit, dass auch bür-

gerliche Frauen ihren eigenen Lebensunterhalt bestreiten oder den ihrer Familie

ergänzen mussten. Dabei galt Erwerbsarbeit mehr als Notlösung. Die wenigsten

entschieden sich aus freien Stücken dazu, denn die Norm der erwerbslosen Frau

war überaus stark. Daher wurden nur wenige Frauen bereits in jungen Jahren

gezielt auf eine Erwerbstätigkeit vorbereitet, die im Idealfall auch durch eine

Eheschließung möglichst früh wieder beendet werden sollte. Neben der Lehre-

rin gab es allerdings nur wenige Tätigkeiten, die als standesgemäß galten. Die

Ansicht darüber, was standesgemäß sei, änderte sich zudem im Lauf des Jahr-

hunderts allmählich, und es wurden Schritt für Schritt weitere Tätigkeitsfelder

eröffnet.

Im Bazar wurde die Leserschaft regelmäßig auf die Notwendigkeit hingewie-

sen, auch bürgerliche Töchter auf eine Erwerbstätigkeit vorzubereiten. Die Zeit-

schrift stellte nicht nur den generellen Nutzen dieser Vorsorge dar, sie informierte

auch über im Lauf der Jahrzehnte immer vielfältiger werdende Möglichkeiten der

Ausbildung.

Frauenbildungsvereine boten gegen Ende des Jahrhunderts zunehmend Aus-

bildungsmöglichkeiten für Frauen des Bürgertums und der Arbeiterschaft in ver-

schiedenen Gebieten, von hauswirtschaftlichen Tätigkeiten bis zu ersten techni-

schen Berufen. Dennoch wurden Pädagogik und Pflege zum wohl bedeutendsten

weiblichen Arbeitsfeld. Die Krankenpflege entwickelte sich erst gegen Ende des 19.

Jahrhunderts, dann jedoch äußerst schnell, zu einer überwiegend weiblichen Tä-

tigkeit.113 Sobald diese gesellschaftlich anerkannt war, wurden bürgerliche Frauen

geradezu dahin gedrängt, sie zu ergreifen, obwohl sie schlecht bezahlt war oder

sogar als reines Ehrenamt ausgeübt werden sollte.

5.5 Anfänge und Entwicklung der Frauenbewegung

Die Anfänge der deutschen Frauenbewegung liegen in der Mitte des 19. Jahr-

hunderts. In der Revolution 1848 kam es erstmals zu größeren Organisationen

von Frauen, die an den politischen Ereignissen nicht nur Interesse, sondern auch

Eigeninitiative zeigten. Frauen wie Louise Aston oder Louise Otto-Peters forder-

ten Änderungen in Bezug auf die weibliche Beteiligung an Öffentlichkeit, Politik,

113 Vgl. Claudia Bischoff : Frauen in der Krankenpflege. Zur Entwicklung von Frauenrolle und Frau-

enberufstätigkeit im 19. und 20. Jahrhundert, überarb. u. erw. Neuausg., Frankfurt a. M. 1992.

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005 - am 14.02.2026, 13:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


95

Recht und Bildung.114 Der Begriff Frauenemanzipation wurde in diesem Zusam-

menhang oft verwendet, galt jedoch als diskreditierend, da er auf die Gleichstel-

lung der Geschlechter abzielte, was von den Zeitgenossen als bedrohlich empfun-

den wurde.115 Das Bestreben, gegen zahlreiche verächtliche, oftmals feindselige

Vorurteile und Gewohnheiten vorzugehen, die Frauen und Mädchen betrafen,

war ein weiterer großer Antrieb der Frauenbewegung. Sie strebte eine höhere

Wertschätzung des weiblichen Wesens an. Es handelte sich bei dieser demnach

nicht ausschließlich um eine Frage der finanziellen und rechtlichen Stellung der

bürgerlichen Frau.

Nach 1849 wurden die Forderungen der Frauenbewegung, wie auch die meis-

ten anderen revolutionären Bestrebungen, konsequent niedergeschlagen. Im Zuge

der Reaktionsära, in der die deutschen Regierungen alle denkbaren Formen des

politischen Widerstands beobachteten und bekämpften, zog sich auch der Groß-

teil der Menschen in ein unverdächtiges, unpolitisches Privatleben zurück. Für

die frühe, in den Kinderschuhen steckende Frauenbewegung bedeutete dies, dass

sie zerschlagen wurde, bevor sie in weiten Kreisen Fuß fassen konnte. Keine ihrer

Forderungen wurde tatsächlich in Angriff genommen, ihre Vertreterinnen zogen

sich aus der Öffentlichkeit zurück. In dieser Zeit erschienen die ersten Jahrgänge

des Bazar.

Die eigentliche Initiative, die heute allgemein als (erste) Frauenbewegung be-

zeichnet wird, begann schließlich in der Mitte der 1860er Jahre.116 Nach Jahren

des Schweigens griffen Frauen – und auch Männer – das Thema der Frauenrechte

und -bildung wieder auf. Im Gegensatz zu früheren Bemühungen geschah dies

nun zum ersten Mal in größerem Umfang und organisiert. Die Ursachen dafür,

114 Vgl.Weiland: Geschichte der Frauenemanzipation (wie Anm. 133, 52), 228ff., Eva Kuby: Politi-

sche Frauenvereine und ihre Aktivitäten 1848 bis 1850, in: Lipp (Hrsg.): SchimpfendeWeiber,

248–269.

115 Vgl. Frevert: Frauen-Geschichte (wie Anm. 89, 90), 76ff.

116 Die Entwicklung der Frauenbewegung(en) wurde seit den 1970er Jahren ausführlich unter-

sucht. Als Überblick vgl. z. B.Margrit Twellmann-Schepp: Die deutsche Frauenbewegung. Ihre

Anfänge und erste Entwicklung 1843-1889, Königstein i. Ts. 1972;Herrad-Ulrike Bussemer: Bür-

gerliche und proletarische Frauenbewegung (1865-1914), in: Kuhn/Schneider (Hrsg.): Frau-

en in der Geschichte, 34–55; Doris Beavan/Brigitte Faber: „Wir wollen unser Teil fordern ...“.

Interessenvertretung und Organisationsformen der bürgerlichen und proletarischen Frau-

enbewegung im deutschen Kaiserreich, Köln 1987; Rosemarie Nave-Herz: Die Geschichte der

Frauenbewegung in Deutschland, 4., überarb. u. erg. Aufl., Hannover 1993; Elisabeth Meyer-

Renschhausen: Frauenbewegung, in: Kerbs/Reulecke (Hrsg.): Handbuch der deutschen Re-

formbewegungen, 167–180; Angelika Schaser: Frauenbewegung in Deutschland 1848-1933,

Darmstadt 2006; Sylvia Schraut: Frauenfrage, in: Oberreuter (Hrsg.): Staatslexikon, 836–843.

Zur Untersuchung der Darstellung der Frauenbewegung in der FamilienzeitschriftGartenlau-

be vgl.UllaWischermann: Idylle und Behaglichkeit? Die Frauenfrage in der illustrierten Presse

des 19. Jahrhunderts, in: Boetcher-Joeres/Kuhn (Hrsg.): Frauen in der Geschichte VI, 183–205.

5 Frau im Bürgertum

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005 - am 14.02.2026, 13:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 Politisch-soziale Voraussetzungen

dass sich eine derartige Bewegung herausbilden konnte, waren vielfältig. Wie be-

reits dargelegt, hatten Frauen in der Gesellschaft des 19. Jahrhunderts aufgrund

der Vorstellungen über die Geschlechternormen sowie der rechtlichen, edukativen

und finanziellen Sonderbehandlungen, nur eingeschränkte Möglichkeiten, ihr Le-

ben zu gestalten. Änderungen in den allgemeinen Lebensumständen, begünstigt

durch die zunehmende Industrialisierung, steigerten für viele bürgerliche Frau-

en das Empfinden, etwas ändern zu müssen. Die Motive, sich für eine Änderung

der Verhältnisse einzusetzen, reichten dabei von einem allgemeinen Ungerechtig-

keitsempfinden und dem Wunsch nach Selbstverwirklichung bis hin zur reellen

Angst vor Verelendung. Dementsprechend vielfältig waren die Forderungen und

Lösungsvorschläge, die in der Öffentlichkeit unter dem Stichwort „Frauenfrage“

diskutiert wurden.117

In zahlreichen deutschen Städten begannen seit 1865 private Vereine damit,

Frauen bessere Schulbildung und Berufsoptionen zu ermöglichen. Dies entsprach

der damals weit verbreiteten bürgerlich-liberalen Ansicht, durch Bildung eine

Verbesserung der sozialen Verhältnisse zu erzielen, ohne den Staat involvieren

zu müssen. Die Geschichte der ersten Frauenbewegung ist somit auch eine der

Frauenvereine.118 Im Oktober 1865 fand in Leipzig erstmalig eine deutsche Frau-

enkonferenz statt. Auf dieser wurden nicht nur allgemeine Themen zur Frau-

enfrage diskutiert, sondern auch der erste Frauenverein, der Allgemeine Deutsche

Frauenverein119 (ADF), gegründet. Dieser war einer der größten und einflussreichs-

ten Frauenvereine des 19. und frühen 20. Jahrhunderts. Gründungsmitglied war

unter anderem Louise Otto-Peters, die sich bereits in der Revolution 1848 für eine

Verbesserung der Frauenbildung und -rechte eingesetzt hatte.120 Der ADF ging

von der Prämisse aus, dass Frauen ihre Situation durch eigene Kraft verbessern

können und müssen und nahm aus diesem Grund keine männlichen Mitglieder

auf. Ziel des Vereins war es, die Bildung von Frauen zu verbessern und ihnen Mög-

lichkeiten zu verschaffen, ihren eigenen Lebensunterhalt zu erwirtschaften, also

nicht mehr zwingend auf die Unterstützung eines Mannes angewiesen zu sein.

117 Vgl. Bussemer: Frauenemanzipation (wie Anm. 18, 19), 11–23.

118 Vgl. Rita Huber-Sperl: Bürgerliche Frauenvereine in Deutschland im „langen“ 19. Jahrhundert.

Eine Überblicksskizze (1780 bis 1910), in: Dies. (Hrsg.): Organisiert und engagiert, 41–74.

119 Vgl. Beate Klemm: Der Leipziger Frauenbildungsverein und der Allgemeine Deutsche Frau-

enverein. Eine Annäherung an Figuren, Strukturen und Handlungsräume, in: Hettling/

Schirmer/Schötz (Hrsg.): Figuren und Strukturen, 391–412.

120 Vgl. Ruth-Ellen Boetcher-Joeres: Die Anfänge der deutschen Frauenbewegung. Louise Otto-

Peters, Frankfurt a. M. 1983; Antje Dertinger: Die bessere Hälfte kämpft um ihr Recht. Der An-

spruch der Frauen auf Erwerb und andere Selbstverständlichkeiten, Köln 1980, 11–22; Susanne

Schötz: Politische Partizipation und Frauenwahlrecht bei LouiseOtto-Peters, in: Richter/Wolff

(Hrsg.): Frauenwahlrecht, 187–220.

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005 - am 14.02.2026, 13:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


97

Dabei galt dem ADF Erwerbstätigkeit durchaus nicht allein als Mittel der Lebens-

erhaltung, sondern als weibliche Selbstverwirklichung. Selbständigkeit war ein

Kernaspekt des Selbstverständnisses des deutschen Bürgertums, an dem Frauen,

trotz ihrer generellen Zugehörigkeit zu dieser Gruppe, aufgrund zahlloser Be-

schränkungen nicht teilhaben konnten.121 Aus diesem Grund war die Forderung

nach weiblicher Selbständigkeit ein bedeutender Kernpunkt der Frauenbewegung.

Im Februar 1866 wurde in Berlin ein weiterer, im direkten Bezug zum Bazar

stehender Verein gegründet, der Verein zur Förderung der Erwerbsfähigkeit des weibli-

chen Geschlechts. Hauptgründer war der liberale Sozialpolitiker und Jurist Wilhelm

Adolf Lette, zu dessen Ehren der Verein 1869 in Lette-Verein umbenannt wurde.122

Wie der erste Name bereits offenbart, war das Ziel dieses Vereins ebenfalls die

Verbesserung der Erwerbsmöglichkeiten von Frauen. Der Grundgedanke war je-

doch ein völlig anderer als der des ADF. Die Statuten des Lette-Vereins schilderten

die Frauenfrage ausschließlich als finanzielles Problem unversorgter Frauen. Die

Ausbildung von Frauen sollte zwar ausgeweitet und zusätzliche Erwerbsmöglich-

keiten sollten gefördert werden, aber nur insoweit, als bedürftige Frauen sich eine

ausreichende finanzielle Grundlage erwirtschaften konnten. Weibliches Selbst-

bewusstsein und weibliche Selbständigkeit waren, wie die Vereinsstatuten aus-

drücklich betonten, nicht erwünscht. Die Mitgliederschaft des Lette-Vereins setzte

sich aus beiden Geschlechtern zusammen, wobei die Männer jedoch die Richtung

vorgaben.123

Diese zwei Vereine waren im gesamten deutschsprachigen Gebiet tätig, in-

dem sie Verbindungen zu städtischen Vereinen aufbauten und organisierten. Bei-

de engagierten sich für die Frauen der bürgerlichen Schicht. Der Begriff Frau-

enfrage umfasste nach Ansicht der Zeitgenossen nicht alle Angehörigen dieses

Geschlechts gleichermaßen. Während auch die Notlage und Arbeitsbelastung der

Arbeiterinnen durchaus als problematisch angesehen wurde, galt die bürgerliche

Frau durch ihre Lebensumstände als Spezialfall, der gesondert behandelt werden

müsse. Die Lage der Arbeiterin wurde dagegen als Unterpunkt der Arbeiterbewe-

gung angesehen.124 Dennoch war in der ersten Phase der Frauenbewegung eine

121 Vgl.ManfredHettling: Die persönliche Selbständigkeit. Der archimedische Punkt bürgerlicher

Lebensführung, in: ders./Hoffmann (Hrsg.): Der bürgerliche Wertehimmel. Innenansichten,

57–78.

122 Vgl. Doris Obschernitzki: „Der Frau ihre Arbeit!“ Lette-Verein. Zur Geschichte einer Berliner

Institution 1866 bis 1986, Berlin 1987, 1–13.

123 Vgl. Jürgen Reulecke: Die Anfänge der organisierten Sozialreform in Deutschland, in: Rüdiger

vom Bruch (Hrsg.): „Weder Kommunismus noch Kapitalismus“. Bürgerliche Sozialreform in

Deutschland vom Vormärz bis zur Ära Adenauer, München 1985, 21–60, hier 48ff.

124 Eine eigene proletarische Frauenbewegung entwickelte sich erst gegen Ende des 19. Jahr-

hunderts, als sich allmählich die Ansicht durchsetzte, dass sich die Befreiung der Arbeiterin

nicht automatisch auch mit der Befreiung der Arbeiterklasse als solcher durchsetzen ließe.

5 Frau im Bürgertum

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005 - am 14.02.2026, 13:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 Politisch-soziale Voraussetzungen

Kooperation der fortschrittlichen bürgerlichen und der proletarischen Bewegung

noch denkbar.

Neben den großen bürgerlichen Vereinen bestanden auch konservative Frau-

envereine, wie der Vaterländische Frauenverein, der 1866 als Unterstützungsverein

für im Krieg verwundete Soldaten gegründet wurde,125 oder die katholischen

Frauenvereine gegen Ende des Jahrhunderts.126 Diese Vereine, getragen von ade-

ligen und bürgerlichen Damen, verfolgten rein karitative Ziele. Es ging ihnen

nicht um die Erweiterung von Erwerbsmöglichkeiten, sondern um ehrenamtliche

weibliche Wohltätigkeitsarbeit; allenfalls die Krankenpflege wurde von ihnen als

(schlecht) bezahlte Tätigkeit akzeptiert.

Eine erste Hochphase, geprägt von zahlreichen Vereinsgründungen und von

der Presseberichterstattung, erlebte die Frauenbewegung zwischen 1865 und 1870.

Der Bazar berichtete regelmäßig über dieses Thema. Danach wurde es stiller um

sie. Gegen 1890 erschien sie wieder, mit neuem Schwung und neuen Forderun-

gen. So wurde 1894 der Bund Deutscher Frauenvereine gegründet, in dem sich die

bürgerliche Frauenbewegung reichsweit organisieren konnte.127 Während in der

ersten Phase die Forderung nach rechtlicher Gleichstellung oder dem Stimmrecht

bereits sehr vereinzelt gestellt wurde, ging der allgemeine Konsens innerhalb der

deutschen Frauenbewegung jedoch dahin, die Gleichstellung der Geschlechter in

rechtlicher Hinsicht – wenn überhaupt – als Fernziel zu betrachten. Im Vorder-

grund stand zunächst, das Recht auf Erwerb und Bildung durchzusetzen. Um

1890 änderte sich dies. Nun wurden auch radikalere Ziele, wie das Wahlrecht,

angestrebt und für dieses Ziel neue Vereine gegründet.128 Bekanntlich durften

deutsche Frauen 1919 zum ersten Mal zur Wahl gehen, der Kampf um weitere

Rechte ging jedoch weiter. An die erste Frauenbewegung des 19. Jahrhunderts

schlossen sich noch zwei weitere Wellen im 20. und 21. Jahrhundert an.

Die erste Frauenbewegung lässt sich nicht einfach mit dem modernen Begriff

des Feminismus gleichsetzen. Bei Letzterem handelt es sich um einen Begriff,

der gegen Ende des 19. Jahrhunderts zuerst in Frankreich verwendet wurde.129

Unter „Feminismus“ lassen sich auch heute sehr unterschiedliche Strömungen

DiemännlichenArbeiter sahen in denweiblichen größtenteils nur unnötige Konkurrenz. Vgl.

Beavan/Faber: „Wir wollen“ (wie Anm. 116, 95), 240ff.

125 Vgl. Andrea Süchting-Hänger: Das „Gewissen der Nation“. Nationales Engagement und politi-

sches Handeln konservativer Frauenorganisationen 1900 bis 1937, Düsseldorf 2002, 26–30.

126 Vgl. Alfred Kall: Katholische Frauenbewegung in Deutschland. Eine Untersuchung zur Grün-

dung katholischer Frauenvereine im 19. Jahrhundert, Paderborn u. a. 1983.

127 Vgl. Schaser: Frauenbewegung (wie Anm. 116, 95), 42ff.

128 Vgl. Bärbel Clemens: „Menschenrechte haben kein Geschlecht!“. Zum Politikverständnis der

bürgerlichen Frauenbewegung, Pfaffenweiler 1988, 49–55.

129 Vgl. Karen Offen: Feminismus in den Vereinigten Staaten und Europa. Ein historischer Ver-

gleich, in: Schissler (Hrsg.): Geschlechterverhältnisse, 97–138.

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005 - am 14.02.2026, 13:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


99

zusammenfassen. Zum einen wird darunter die grundsätzliche Gleichheit der Ge-

schlechter verstanden, zum anderen ebenso ihre grundsätzliche Verschiedenheit

bei gleichem Wert.130 Obwohl die erste Variante, dass Männer und Frauen gleich-

artig sind, vereinzelt auch im 19. Jahrhundert vertreten wurde,131 war die zweite

Ansicht bedeutend verbreiteter und akzeptierter. Bis auf wenige Ausnahmen be-

stätigten die Vertreter und Vertreterinnen der bürgerlichen Frauenbewegung –

und so auch Der Bazar – immer und immer wieder die grundsätzliche Richtigkeit

der Geschlechterordnung, die nur in einzelnen Punkten geringer Modernisierun-

gen bedürfe. So benutzten sie die Vorstellung vom besonderen weiblichen Cha-

rakter für ihre Zwecke. Weiblichkeit, insbesondere Mütterlichkeit, deklarierten

sie als etwas, dessen die veränderte, moderne Gesellschaft dringend bedürfe, und

schlossen daraus auf die notwendige Erweiterung des weiblichen Handlungsspiel-

raums.132 Diese Denkrichtung, basierend auf der Differenz der Geschlechter, war

und ist für den deutschen Feminismus bzw. auch die damalige Frauenbewegung

bis heute prägend.133

Die erste Frauenbewegung wurde durchaus scharf angegriffen. Besonders auf

männlicher Seite verstand man die Änderungswünsche als Angriff auf die tradi-

tionelle Ordnung.134 Doch auch viele Frauen wehrten sich gegen jede Änderung

der Geschlechterrollen, mit denen sie sich identifizierten. Trotz der grundsätzli-

chen Bestätigung der Geschlechterrollen durch die Frauenbewegung gingen dem

konservativen Spektrum die geforderten Neuerungen zu weit. So entstand gleich-

zeitig mit der Frauenbewegung auch eine Gegenbewegung, die an den überkom-

menen Verhältnissen festhalten wollte.135 Selbst fortschrittliche Denker, die gele-

gentlich Forderungen der Frauenbewegung unterstützten, äußerten sich häufig

abschätzig über das weibliche Geschlecht.136

Alles in allem waren die Möglichkeiten bürgerlicher Frauen in Bezug auf in-

dividuelle Rechte und Charakterentwicklung, höhere Bildung und Berufstätigkeit

130 Vgl. Gildemeister/Hericks: Geschlechtersoziologie (wie Anm. 21, 71), 20ff.

131 Vgl. Bussemer: Bürgerliche Frauenbewegung (wie Anm. 90, 90), 193; Sachße: Mütterlichkeit

als Beruf (wie Anm. 92, 90), 101.

132 Vgl.Angela Dinghaus: Erziehung, Emanzipation und bürgerliche Sozialarbeit, in: Dies. (Hrsg.):

Frauenwelten, 145–154; Biermann: Die einfühlsame Hälfte (wie Anm. 34, 74), 107ff.

133 Vgl. Myra Marx Ferree: Feminismen. Die deutsche Frauenbewegung in globaler Perspektive,

Frankfurt a. M. und New York 2018, 49–65.

134 Vgl. dazu Ulrich Engelhardt: Frauenemanzipation und Naturrecht. Zur normativen „Vorberei-

tung“ der Frauenbewegung in der Spätaufklärung, in: Otto Dann/Diethelm Klippel (Hrsg.):

Naturrecht – Spätaufklärung – Revolution, Hamburg 1995, 140–163.

135 Vgl. Planert: Antifeminismus (wie Anm. 17, 19).

136 Vgl. Ursula Ferdinand: Das Malthusische Erbe. Entwicklungsstränge der Bevölkerungstheo-

rie im 19. Jahrhundert und deren Einfluß auf die radikale Frauenbewegung in Deutschland,

Münster 1999, 137–142.

5 Frau im Bürgertum

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005 - am 14.02.2026, 13:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 Politisch-soziale Voraussetzungen

im 19. Jahrhundert sehr beschränkt. Sie waren aus dem öffentlichen Leben größ-

tenteils ausgeschlossen. Ihre Erziehung zielte darauf ab, aus ihnen gute Hausfrau-

en und Mütter zu machen, doch die Möglichkeit, dass dieses Ziel nicht erreicht

wurde, war aus diversen Gründen zu allen Zeiten gegeben. Für diesen Fall, dass

eine Frau unverheiratet blieb oder anderweitig in finanzielle Nöte geriet, standen

zwar gewisse Handlungsmöglichkeiten offen, doch waren diese sehr beschränkt.

Von staatlicher Seite gab es so gut wie keine Unterstützung für mittellose Perso-

nen, so dass viele Frauen vor dem Problem standen, sich und eventuell weitere

Angehörige finanzieren zu müssen, ohne dass ihr bürgerlicher Ruf durch un-

standesgemäße Erwerbstätigkeiten gefährdet wurde. Haushalt und Familie galten

normativ als Identifizierungspunkte für alle Frauen gleichermaßen, waren aber

oftmals nicht in der Form erfüllbar, wie die Idealisierung dies vorgab – ohne

akzeptable Alternativen. Frauen waren zwar ‚Bürgerinnen‘, doch nicht im glei-

chen Sinne wie ihre Ehemänner, Väter und Brüder.137 Um diese Ungleichheiten

zu beseitigen, engagierten sich Frauenrechtlerinnen – immer noch im Rahmen

der bürgerlichen Geschlechterordnung – für eine Änderung der Verhältnisse. Wie

sich die Möglichkeiten und Ansichten zu diesen Themenfeldern im Bazar im Lauf

der Jahrzehnte entwickelten, soll die folgende Quellenuntersuchung zeigen.

Das Augenmerk dieser Arbeit soll allerdings nicht allein auf die Befürwor-

ter und Befürworterinnen der Frauenbewegung gelegt werden, sondern auch auf

deren Gegenbewegung, denn derartige Themen wurden ebenfalls im Bazar be-

handelt. Selbst Menschen, die der Frauenfrage und der daraus entstandenen Be-

wegung ablehnend gegenüberstanden und die traditionellen Rollenzuweisungen

aufrecht zu erhalten wünschten, mussten im Lauf des 19. Jahrhunderts ihre Po-

sitionen darlegen und erklären. Konservative Ansichten mussten immer wieder

verteidigt werden; während der Jahrzehnte entwickelten sich dabei verschiedene

Argumentationsstrategien und -schwerpunkte.

Doch auch das Frauenbild allgemein, unabhängig vom Standpunkt in der

Frauenfrage, wandelte sich selbstverständlich. Im Grunde muss man von Frau-

enbildern sprechen, die im Bürgertum vorherrschten. Die Fragen, was Frauen

gestattet sei oder nicht, was von ihnen erwartet wurde und was sie von anderen

zu erwarten hatten, wurden zu Beginn des Untersuchungszeitraums teilweise völ-

lig anders beantwortet, als zu dessen Ende hin. Die Erwartungen waren oftmals

in sich nicht ohne Widersprüche. Aus diesem Umstand entstanden verschiedene

Frauenbilder oder Stereotypen, die ebenfalls im Folgenden detaillierter untersucht

werden.

137 Vgl. auch Budde: Bürgerinnen (wie Anm. 59, 82).

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005 - am 14.02.2026, 13:38:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

oliverschonebaumer
Notiz
Marked festgelegt von oliverschonebaumer

https://doi.org/10.14361/9783839457573-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

