
I. 
Von der Verletzbarkeit zur Verletzung 

– Voraussetzungen für das Reden 
über den Umgang mit entstandenen 

Verletzungen

21

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21 - am 21.01.2026, 00:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495992166-21 - am 21.01.2026, 00:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maria-Sibylla Lotter

Das traumatisierte Opfer
Wie durch die Verflechtung von medizinischen und 
moralischen Kategorien ein neuer Opfertypus geschaffen 
wurde1

1 Die Omnipräsenz des Traumas

Der Traumabegriff hat seit der Einführung der Diagnose posttrau­
matische Belastungsstörung um 1980 die Vorstellung von individuel­
ler psychischer Verletzlichkeit geprägt. Wie kein anderer medizini­
scher Begriff steht er seit den Neunzigern für die menschliche Fragi­
lität. Auch in der populären Literatur und im Film, wo lange Zeit der 
unerschütterliche Held dominierte, der seine Emotionen und sein 
Handeln stets unter Kontrolle hatte, dient heute das Trauma als zen­
trales Erzähl- und Erklärungsmuster. Die Taten von Bösewichten, 
wie dem Joker in der Version von Joaquin Phoenix, entspringen tie­
fen seelischen Verletzungen. Auch die Guten sind, wie sie sind, weil 
sie leiden oder gelitten haben. Die Protagonisten wirken dadurch 
menschlicher und zugleich tragischer. Allerdings nur dann, wenn 
nicht eine allzu klischeehafte Vorstellung vom Trauma für eine ent­
sprechend klischeehaft imaginierte „Tiefe“ sorgt.

Mittlerweile dominiert das Trauma auch die politische Kultur der 
Gegenwart und unser allgemeines Weltbild. Wir nehmen die Gegen­
wart heute als eine nicht verheilte moralische Wunde wahr, die auf 
eine gewalttätige Vergangenheit verweist. Umgekehrt erscheinen uns 
historische Ereignisse als eine Kette von Traumatisierungen, die bis 
in die Gegenwart nachwirken. Der Holocaust, Kolonialverbrechen 

1 Dieser Beitrag enthält Passagen und Überlegungen, die in meinem Buch mit dem 
Arbeitstitel „Verwundbarkeit“ weiter ausgeführt werden, das 2026 bei Hanser in 
München erscheinen wird.

23

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21 - am 21.01.2026, 00:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aus dem 19. Jahrhundert oder die Anschläge vom 11. September – all 
diese Ereignisse werden heute als kollektive Traumata verstanden, 
unter denen nicht nur die unmittelbar Betroffenen, sondern auch 
nachfolgende Generationen zu leiden haben.2

Entsprechend werden auch politisch-moralische Ansprüche zu­
nehmend in der Begrifflichkeit der Psychotherapie formuliert: Die 
öffentliche Erinnerung an Gewaltverbrechen und die Anhörung der 
Opfer sollen individuelle und kollektive Heilungsprozesse ermög­
lichen. Vergessen und Nicht-Erinnern wird hingegen mit einem 
verdrängten und ungeheilten Trauma assoziiert. Daraus ergibt sich 
nicht nur ein verändertes Geschichtsbild, sondern auch eine neue 
Aufgabe der Politik als Gedächtnispolitik. An die Stelle von Utopien 
sind vergangenheitsorientierte Heilsvorstellungen getreten.

In diesem Prozess hat sich der Traumabegriff rätselhafterweise 
mit moralischen Kategorien verbunden. Das hat unsere Wahrneh­
mung der sozialen Welt verändert und dazu beigetragen, dass wir 
die Welt heute in Täter und Opfer, Aktive und Erleidende aufteilen 
– in Kategorien, die eigentlich mit der medizinischen Bedeutung des 
Begriffs nichts zu tun haben. Wie konnte es dazu kommen – und 
wie wirkt es sich auf unsere Wahrnehmung von Opfern aus? Diesen 
Fragen möchte ich hier nachgehen.

2 Wie die Laientheorie des Traumas unser Verständnis 
von Opfern verändert hat

„Die Bedeutung eines Wortes“ ist nach Wittgenstein „sein Gebrauch 
in der Sprache“.3 Dies gilt auch für den Traumabegriff. In den letzten 
Jahrzehnten haben sich mindestens drei verschiedene Verwendun­
gen des Traumabegriffs entwickelt, die sich teilweise beträchtlich 
unterscheiden: die psychiatrische Kategorie posttraumatische Belas­
tungsstörung, eine speziell literaturwissenschaftliche Traumatheorie 
und eine weit verbreitete Laientheorie des Traumas, die in der po­
pulären Kunst, aber auch in anderen nichtmedizinischen Bereichen 
zum Ausdruck kommt.

2 Vgl. Fassin, Didier/Rechtman, Richard, The Empire of Trauma. An Inquiry into 
the Condition of Victimhood, Princeton 2009, xi.

3 Wittgenstein, Ludwig, Philosophische Untersuchungen, Frankfurt a.M. 2015, 40/
§43.

Maria-Sibylla Lotter

24

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21 - am 21.01.2026, 00:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn ich hier von einer Laientheorie des Traumas spreche, ver­
stehe ich unter „Theorie“ nicht mehr als eine Reihe von Annahmen 
über Traumata, die in den Humanwissenschaften, aber auch in juris­
tischen und politischen Kontexten und der populären Kunst präsent 
sind, die aber nur in einem losen Zusammenhang zu dem stehen, 
was über Traumata im Kontext der empirisch vorgehenden Wis­
senschaften belegt ist. Diese Laientheorie des Traumas unterschei­
det sich in mehrfacher Hinsicht von dem psychiatrischen Krank­
heitsbild der posttraumatischen Belastungsstörung, das im Lichte 
empirischer Forschung immer wieder revidiert wird. Während em­
pirisch forschende Psychologen darauf hinweisen, dass posttrauma­
tische Belastungsstörungen selten sind,4 neigt die Laientheorie des 
Traumas erstens dazu, die Anzahl der tatsächlich oder potenziell 
Traumatisierten zu überschätzen. Es wird oft angenommen, dass 
schreckliche Ereignisse bei allen Betroffenen automatisch Traumata 
hervorrufen. Zweitens wird der Traumabegriff nach der Laientheorie 
heute mit Passivität, Ohnmacht und Handlungsunfähigkeit assozi­
iert, was allein Opfern im Unterschied zu Tätern zugeschrieben 
wird. Hingegen besteht aus psychiatrischer Perspektive kein Zweifel 
daran, dass Täter ebenso wie Opfer durch ihre Taten und deren 
Folgen an posttraumatischen Belastungsstörungen leiden können.

Die amerikanische Rechtswissenschaftlerin Saira Mohamed, die 
sich intensiv mit der juristischen Aufarbeitung von Massengräuel­
taten und Fragen der Gewaltprävention beschäftigt hat, machte 
schon vor einem Jahrzehnt darauf aufmerksam, dass der Trauma­
begriff in geistes- und sozialwissenschaftlichen sowie juristischen 
Kontexten zunehmend nach moralischen Kriterien verwendet und 
nur noch Opfern zugeschrieben wird5: Wenn Täter unter ihren 
Taten leiden, so argumentiert etwa die Theologin Katharina von 
Kellenbach, dann seien das Schuldgefühle, die nicht als Traumata 
verstanden werden dürften. Der Begriff eines Traumas, „sollte für 
die Wunden reserviert bleiben, die Opfer von Gewalt erleiden.“6 

Diese Unterscheidung, so Kellenbach, sei aus moralischen und poli­

4 Vgl. McNally, Richard J., Remembering Trauma, Cambridge/Massachusetts 2003.
5 Vgl. Mohamed, Saira, Of Monsters and Men. Perpetrator Trauma and Mass 

Atrocity, in: Columbia Law Review 115 (2015), 1157–1216.
6 Kellenbach, Katharina von, Rituals of Repentance. Joshua Oppenheimer’s The 

Act of Killing, in: Katharina von Kellenbach/Matthias Buschmeier (Hg.), Guilt. 
A Force of Cultural Transformation, Oxford 2022, 185–204, 186.

Das traumatisierte Opfer

25

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21 - am 21.01.2026, 00:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tischen Gründen wichtig. Schuld setze Handlungsfähigkeit und Ent­
scheidungsmacht voraus, die Tätern zukommt, aber nicht Opfern.

Trauma ist nach dieser Laientheorie also eine Eigenschaft von 
Opfern und mit Passivität und Ohnmacht verbunden, während 
Tätern freie Handlungsmacht und Schuld zugeschrieben wird. Die 
Frage nach einer möglichen Traumatisierung wird bei Letzteren 
nur dann gestellt, wenn man sich ihr Verhalten durch traumatische 
Erfahrungen in der Kindheit oder andere traumatische Ereignisse 
erklärt, für die sie selbst nichts können. Täter dürfen beispielsweise 
dann traumatisiert sein, wenn sie als Opfer der Umstände und der 
Gewalt anderer Täter verstanden werden können: etwa wenn die 
Urheber von Gräueltaten als Kinder entführt und zu Kindersoldaten 
gemacht wurden. Diese Assoziation von Traumatisierten mit Opfern 
findet sich schon im Kontext der Einführung der posttraumatischen 
Belastungsstörung. Diese wurde zwar vor allem für die Veteranen 
des Vietnamkrieges entwickelt. Aber auch diese wurden im Kontext 
der Antikriegsbewegung nicht primär als Täter wahrgenommen, 
sondern als Opfer eines ungerechten Systems, das psychisch verletz­
liche junge Männer, die sich der Einberufung nicht entziehen konn­
ten, in einen unmoralischen Krieg schickte.7

Mohamed fordert, das Trauma als ein wertneutrales medizini­
sches Syndrom zu begreifen, das nichts mit Moral zu tun hat und 
keineswegs unvereinbar mit der aktiven Begehung von Verbrechen 
ist. Sie befürchtet, dass sich die Verwandlung der Traumakategorie 
in eine moralische Kategorie problematisch auf unsere Wahrneh­
mung der sozialen Wirklichkeit und der menschlichen Psyche aus­
wirkt. So wie der Traumabegriff mittlerweile gebraucht wird, führt 
er nach Mohamed zu einer stereotypen Wahrnehmung sowohl von 
Opfern als auch von Tätern, die ihrer komplexen psychologischen 
Realität nicht gerecht wird. Während Opfer als hilflos gedacht wer­
den, neigt man dazu, Täter auf ihre Täterschaft zu reduzieren. Aber 
auch wenn sie zugleich als Opfer wahrgenommen werden, ist diese 
Sichtweise nicht weniger stereotyp. Sie reduziert den Täter wiede­
rum auf das Opfer seiner eigenen Vergangenheit und negiert die 
Komplexität menschlichen Handelns und Erlebens.

7 Vgl. hierzu: Mohamed, Saira, The Contours and Controversies of Perpetrator 
Trauma, in: Susanne C. Knittel/Zachary J. Goldberg (Hg.), The Routledge Inter­
national Handbook of Perpetrator Studies, London 2019, 265–275, 268.

Maria-Sibylla Lotter

26

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21 - am 21.01.2026, 00:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mohamed warnt davor, die Bemühungen um die Erforschung 
der Ursachen und Auswirkungen von kollektiven Gewaltverbrechen 
durch solche moralistischen Vereinfachungen zu ersetzen. Die ste­
reotype Wahrnehmung von Tätern und Opfern verhindert ein Ver­
stehen historischer und psychologischer Komplexität, da sie aus Tä­
tern unverständliche Monster macht. Das fördert ein illusorisches 
Gefühl moralischer Überlegenheit, macht es uns aber zugleich un­
möglich zu verstehen, wie Menschen, die sich nicht wesentlich von 
uns unterscheiden, zu Gewalttätern werden können. Mohamed plä­
diert daher dafür, zu akzeptieren, dass die Begehung von Gewaltver­
brechen bei den Tätern zu posttraumatischen Belastungsstörungen 
und anderen psychischen Leiden und Narben führen kann, unab­
hängig davon, ob die Taten freiwillig oder unfreiwillig begangen 
wurden. Dies sei nicht zu verwechseln mit einer Entschuldigung 
oder gar Mitleid mit den Tätern.

3 Das aktive Opfer

Ist es möglich, den Ort und den Zeitpunkt zu bestimmen, an dem 
sich der Begriff des Traumas mit dem Begriff des Opfers verband 
und eine moralische Bedeutung annahm? Der komplexe Prozess 
der Dehnung und Moralisierung des Traumabegriffs umfasst zwei 
verschiedene Transformationen. Diese Transformationen sind nicht 
isoliert voneinander zu betrachten, sondern stehen in einem histori­
schen und diskursiven Zusammenhang.

Die erste Transformation des Traumabegriffs vollzog sich im Zuge 
der Emanzipations- und Rechtsbewegungen der 1960er und 1970er 
Jahre. Emanzipationsbewegungen wie die Frauenbewegung, die 
Schwulenbewegung und die Antikriegsbewegung der Vietnamvete­
ranen übten einen maßgeblichen Einfluss auf die psychiatrischen 
und psychotherapeutischen Diskurse aus.8 Der Traumabegriff hatte 
in diesem Kontext von Anbeginn auch eine moralische und politi­
sche Funktion: Mit der Diagnose eines Traumas konnte man auf 
die psychischen Schäden hinweisen, die durch strukturelle Unge­

8 Vgl. Brunner, José, Die Politik des Traumas. Gewalterfahrungen und psychisches 
Leid in den USA, in Deutschland und im Israel/Palästina-Konflikt, Berlin 2014, 
56–93.

Das traumatisierte Opfer

27

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21 - am 21.01.2026, 00:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rechtigkeiten, Vorurteile und moralisch fragwürdige Kriegseinsätze 
verursacht wurden. Die politische und moralische Aufladung des 
Traumabegriffs war jedoch nicht mit der Vorstellung verbunden, 
das traumatisierte Individuum sei ein passives und ohnmächtiges 
Wesen.

Die zweite Transformation des Traumabegriffs setzte Ende der 
1980er Jahre ein und hatte ihren Ursprung in einem dekonstrukti­
vistisch geprägten Zweig der amerikanischen Literaturwissenschaft. 
Hier spielte die Auseinandersetzung mit den Zeugnissen von Holo­
caust-Überlebenden eine zentrale Rolle. Der Fokus verschob sich 
von der sozialen und politischen Dimension des Traumas hin zu 
Fragen der kognitiven und sprachlichen Fassbarkeit und der sprach­
lichen Vermittlung traumatischer Erfahrungen. Unter einem Trauma 
wurde nun etwas vom gewöhnlichen Bewusstsein Abgespaltenes ver­
standen, das sich einer vollständigen Repräsentation entzieht und 
sich stattdessen in Fragmenten, Brüchen und Lücken manifestiert. 
In dieser zweiten Phase wurde das Trauma zunehmend zu einem 
Symbol für die Grenzen der Sprache, des Begreifens und der Ver­
ständigung.

Teil dieser Transformation war die Entwicklung einer von Am­
bivalenz geprägten Doppelrolle des Opfers: Einerseits wurde das 
Opfer zu einem viel hilfloseren Wesen als vorher. Es wurde nun als 
ein Wesen wahrgenommen, das sich nicht selbst Gehör verschaffen 
kann, sondern auf andere angewiesen ist, die ihrerseits aufgefordert 
sind, ihm gegenüber in die Rolle von moralischen Therapeuten zu 
schlüpfen. Andererseits wurde das Opfer zugleich zum Träger einer 
besonderen moralischen Autorität und Verkünder besonderer Wahr­
heiten. Und schließlich erhielt das Trauma im Anschluss an das 
Paradigma des Holocaust-Traumas eine identitätsstiftende Funktion 
für politische Kollektive.

Eigentlich gibt es keinerlei Grund, ein Opfer im moralischen 
Sinne des Begriffs – d.i. eine Person, die zu Unrecht geschädigt 
wurde – als ein in seiner Artikulations- und Handlungsfähigkeit 
vermindertes Subjekt zu betrachten. Wer einen Schaden oder eine 
Benachteiligung erleidet, wird dadurch nicht automatisch in seiner 
Fähigkeit beeinträchtigt, sich seiner Vergangenheit und seiner eige­
nen Rechte und Interessen bewusst zu sein, sich zu Wort zu melden 
und Gehör zu finden. Zwischen der Vorstellung, dass jemand in 
einer bestimmten Hinsicht Opfer eines Unrechts geworden ist, und 

Maria-Sibylla Lotter

28

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21 - am 21.01.2026, 00:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Vorstellung, dass jemand quasi durch sein Opfersein und die 
passive Rolle definiert ist, liegen Welten.

Dies gilt nicht nur für das Verbrechensopfer, sondern auch für 
die politische Dimension des Protests gegen ungerechte soziale Ver­
hältnisse. Als die schwarze Bürgerrechtsbewegung, die Homosexuel­
lenbewegung, die Frauenbewegung und die Gruppen der Vietnam­
veteranen in den sechziger und siebziger Jahren des vergangenen 
Jahrhunderts an die Öffentlichkeit traten und sich mit ihren Protes­
ten als Opfer von Entrechtung, Gewalt, Unterdrückung und Diskri­
minierung präsentierten, wurden sie keineswegs als Opfer im Sinne 
stereotyper Passivität wahrgenommen: als Wesen, die ihrer aktiven 
menschlichen Fähigkeiten, wie Willens-, Handlungs- und Sprach­
fähigkeit, beraubt wurden. Sie stellten ja ihre Handlungsfähigkeit 
unter Beweis, indem sie, teilweise mit erheblichen Risiken, einen 
gleichberechtigten Status in der Gesellschaft einforderten. Damit 
prägten sie ein gesellschaftliches Bild des selbstbestimmten, sich 
selbst ermächtigenden Opfers schlechter sozialer Verhältnisse; das 
Bild eines Opfers, das nicht mehr bereit ist, die Missachtung durch 
große Teile der Gesellschaft hinzunehmen, sondern umgekehrt die 
Gesellschaft nötigt, Vorurteile zu hinterfragen und Ungerechtigkei­
ten zu beseitigen. Es waren vor allem die Opfer, die in den siebzi­
ger Jahren die Gesellschaft aktiv transformierten – und damit auch 
das Opferbild prägten. Entsprechend gingen linke Intellektuelle wie 
Foucault und Deleuze in den siebziger Jahren davon aus, dass die 
Opfer von Unterdrückung und Marginalisierung für sich selbst spre­
chen können und keine Intellektuellen benötigen, die den zweifel­
haften Anspruch erheben, sie zu repräsentieren.9

4 Das subalterne Opfer

Das Bild vom aktiven, heroischen Opfer wird je nach den sozia­
len Umständen mehr oder weniger realistisch sein. Es ist gewiss 
nicht auf alle Formen sozialer Unterdrückung übertragbar. Opfer 
von sozialen Gewaltverhältnissen, die kein Bewusstsein davon ent­
wickeln können, dass ihnen Unrecht geschieht, sind in einem ganz 

9 Vgl. Mounk, Yascha, The Identity Trap. A Story of Ideas and Power in Our Time, 
Dublin 2023, 35.

Das traumatisierte Opfer

29

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21 - am 21.01.2026, 00:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anderen Sinne Opfer als diejenigen, die sich aktiv gegen eine Ent­
rechtung oder Benachteiligung wehren. Im Kontext postkolonialisti­
scher Theoriebildung wurde bereits in den 1950er Jahren darüber 
diskutiert, dass die Fähigkeit, sich öffentlich zu artikulieren oder 
auch nur ein Bewusstsein für die eigenen Rechte und Interessen 
zu entwickeln, nicht in allen gesellschaftlichen Kontexten gegeben 
ist. So griffen koloniale Herrschaftsstrukturen oft tief in das kulturel­
le und psychologische Selbstverständnis und Selbstwertgefühl der 
kolonisierten Völker ein. Dazu gehörte die Etablierung eines hierar­
chischen Weltbildes, das die Kolonialherren als überlegene Spezies 
von Menschen darstellte. Solche Formen des negativen Einflusses 
auf die Selbstwahrnehmung und das Selbstwertgefühl unterdrückter 
Gruppen finden sich allerdings nicht nur im kolonialen Kontext, 
und auch nicht nur in der Neuzeit. Sie haben Parallelen in vielen 
Gesellschaften mit statischen Hierarchien, wie etwa in der traditio­
nellen indischen Kastengesellschaft. Frauen, Angehörige niedriger 
Kasten, Bauern in ländlichen Regionen und viele andere Gruppen 
hatten in traditionellen asiatischen Gesellschaften schwerlich die 
Möglichkeit, ihre Situation mit der Lage anderer Gruppen in an­
deren Regionen der Welt zu vergleichen und überhaupt auf den 
Gedanken zu kommen, dass ihnen Unrecht geschehe. Mit Blick auf 
solche „subalternen“ Gruppen in Indien vertritt die indisch-ameri­
kanische Literaturwissenschaftlerin Gayatri Chakravorty Spivak in 
ihrem berühmten Aufsatz Can the Subaltern Speak? gegen Foucault 
die These, dass die Fähigkeit, die eigenen Interessen wahrzunehmen 
und aktiv zu vertreten, weniger von den Betroffenen als von den 
Zuhörenden abhängt.10 Menschen haben nur dort eine Stimme, wo 
auch die Bereitschaft vorhanden ist, sie wichtig zu nehmen und 
ihnen zuzuhören. Spivaks 1988 erschienener Essay beeinflusste auch 
die Rezeption der Zeugnisse von Holocaust-Überlebenden in den 

10 „According to Foucault and Deleuze […] the oppressed, if given the chance 
[…] and on the way to solidarity through alliance politics (a Marxist thematic 
is at work here) can speak and know their conditions. We must now confront 
the following question: On the other side of the international division of labor 
from socialized capital, inside and outside the circuit of the epistemic violence 
of imperialist law and education supplementing an earlier economic text, can the 
subaltern speak?“ Spivak, Gayatri Chakravorty, Can the Subaltern Speak?, in: 
Patrick Williams/Laura Chrisman (Hg.), Colonial Discourse and Post-Colonial 
Theory. A Reader, New York 1994, 66–111, 78.

Maria-Sibylla Lotter

30

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21 - am 21.01.2026, 00:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kulturwissenschaften. Denn waren sie nicht die exemplarischen Op­
fer, die im wörtlichen wie im übertragenen Sinne zum Schweigen ge­
bracht wurden – indem in den Vernichtungslagern alles dafür getan 
wurde, dass sie sich selbst nicht mehr als Menschen wahrnehmen 
konnten, selbst dann, wenn man sie im physischen Sinne am Leben 
ließ?

Zur gleichen Zeit, als Spivak die These entwickelte, dass die Sub­
alternen nicht einmal über die Fähigkeit verfügen, für sich selbst 
zu sprechen, begann die systematische Archivierung der Zeugnisse 
von Holocaust-Überlebenden. Ein ebenfalls stark von der franzö­
sischen Diskurstheorie und dem Dekonstruktivismus beeinflusster 
Zweig der amerikanischen Literaturwissenschaft begann, sich mit 
den Traumata der Überlebenden zu befassen und sie im Lichte einer 
Theorie der Sprachlosigkeit und Entmächtigung zu betrachten.

5 Die Zeitzeugenberichte der Holocaust-Überlebenden

1979 gründete der israelische Psychoanalytiker und Zeitzeugenfor­
scher Dori Laub, der als Kind mit seinen Eltern der Vernichtung ent­
kommen war, gemeinsam mit Kollegen das Fortunoff Video Archive 
for Holocaust Testimonies an der Yale University. Um ihre Erinnerun­
gen zu bewahren und sie der Forschung zugänglich zu machen, 
wurden Zeitzeugenberichte von Holocaust-Überlebenden auf Video 
aufgezeichnet. In seiner Person verband sich also die Perspektive 
eines Psychoanalytikers mit der eines Überlebenden, der die Erinne­
rung an die Geschichte wachhalten, und es späteren Generationen 
ermöglichen wollte, sich in die Lage der Opfer zu versetzen.

Laub hatte eine eigene Technik des emphatischen Zuhörens ent­
wickelt. Der Psychoanalytiker sollte die Berichte der Patienten, die 
unfassbare Grausamkeiten erlebt hatten, nicht in Frage stellen. Das 
aktive emphatische Zuhören sollte es den überlebenden Opfern des 
nationalsozialistischen Vernichtungsprogramms ermöglichen, ihre 
Stimme wiederzufinden. Jeder Überlebende, so Laub, „hat das drin­
gende Bedürfnis, seine Geschichte zu erzählen und dadurch seine 
Geschichte kennen zu lernen.“11 Er war überzeugt, dass die Bemü­

11 Laub, Dori, Truth and Testimony, in: Cathy Caruth (Hg.), Trauma. Explo­
rations in Memory, Baltimore 1995, 63, übers. MSL.

Das traumatisierte Opfer

31

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21 - am 21.01.2026, 00:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hungen, das Erlebte in Worte zu fassen, in vielen Fällen Leben rette­
ten.

Allerdings hielt Laub diesen Wunsch für letztlich unerfüllbar: 
Kein noch so umfassender Bericht kann jemals dem inneren Drang 
gerecht werden, das Erlebte in Worte zu fassen. Wer es versucht, so 
Laub, stößt immer wieder an unüberwindbare Grenzen. Aus Laubs 
Berichten lassen sich unterschiedliche Hindernisse rekonstruieren. 
Einige davon kommen bei allen Erinnerungen vor, andere ergeben 
sich aus dem extremen Charakter des Erlebten. So spielt mitunter 
die Erinnerung den Überlebenden Streiche. Eine Zeitzeugin schien 
sich genau daran zu erinnern, wie beim Häftlingsaufstand in Ausch­
witz vier Schornsteine von Krematorien in Flammen aufgingen, ob­
wohl es in Wirklichkeit nur einer war. Die Mitteilungsfähigkeit stößt 
aber auch dort an eine Grenze, wo die Erlebnisse so extrem waren, 
dass die Betroffenen sie nicht als eigene Erfahrung wahrhaben – 
oder mitteilen – möchten. So vermutete Laub bei derselben Frau, 
dass sie in Auschwitz zu der Gruppe von Häftlingen gehörte, die 
die Kleidung der in den Gaskammern Ermordeten sortierte. Daran 
schien sie sich jedoch nicht zu erinnern – jedenfalls sprach sie nicht 
davon. Sie erwähnte jedoch mit einem Ausdruck des Stolzes, dass sie 
ihren dürftig bekleideten Leidensgenossen gute Kleidung und heile 
Schuhe in die Lagerbaracke bringen konnte.12

Eine andere Grenze der Mitteilungsfähigkeit liegt darin, dass je­
der Bericht Zuhörer braucht, bei denen zu erwarten ist, dass sie 
den Bericht mit Wohlwollen aufnehmen oder ihn zumindest akzep­
tieren können. Laub berichtet von einer Überlebenden, die ihre 
gesamte Familie im Holocaust verloren hatte. Nach seiner Einschät­
zung erlebte sie ihr damaliges Alltagsleben als eine ständige Enttäu­
schung, weil ihre neue Familie kein Ersatz für die verlorene Welt 
der Eltern, Brüder und Kinder sein konnte. Es war ihr jedoch nicht 
möglich, diesen furchtbaren Verlust in Worte zu fassen. Wie hätte 
sie darauf vertrauen können, dass ihre neuen Familienangehörigen 
derart großzügig, verständnisvoll und selbstlos waren, um akzeptie­
ren zu können, dass sie als enttäuschender Ersatz wahrgenommen 
wurden?13

12 Vgl. ebd.
13 Vgl. ebd.

Maria-Sibylla Lotter

32

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21 - am 21.01.2026, 00:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine weitere Schwierigkeit besteht darin, dass sich die Erfahrun­
gen der Überlebenden den gängigen Kommunikations- und Sprach­
mustern entziehen.14 Worte, die sonst dazu dienen, das Erlebte mit­
zuteilen, stoßen hier an ihre Grenzen. Die Schwierigkeit ergibt sich 
daraus, dass die Gesprächspartner in der Regel keine vergleichbaren 
Erfahrungen gemacht haben. Begriffe wie „Hunger“, „Angst“ oder 
„Verzweiflung“ existieren zwar im Wortschatz aller, doch ihre Bedeu­
tung ist in extremen Ausnahmesituationen radikal verändert. Der 
wochen- und monatelange Hunger, der einen Menschen dazu treibt, 
einem Leidensgenossen das Brot zu stehlen, ist überhaupt nicht 
vergleichbar mit dem Hunger, den jemand auf einer Wanderung 
empfindet, der nicht genügend Brote mitgenommen hat. Diese Dis­
krepanz im Erfahrungshintergrund, die es vielen unmöglich macht, 
die „moralische Grauzone“ des Lagers zu verstehen, wie es Primo 
Levi genannt hat,15 führt zu Missverständnissen und kann Gefühle 
der Frustration und Isolation bei den Überlebenden auslösen.

6 Die literaturwissenschaftliche Traumatheorie

Die von Laub und anderen beschriebenen Schwierigkeiten der 
Überlebenden aus den Vernichtungslagern, eine angemessene Spra­
che für die Mitteilung ihrer Erfahrungen zu finden, lassen nicht da­
rauf schließen, dass sie die Fähigkeit verloren hätten, für sich selbst 
zu sprechen und überhaupt ihr Leben selbst zu bestimmen. Weder 
lässt sich aus seinen Berichten auf eine Bewusstseinsspaltung noch 
auf eine generelle Hilflosigkeit und Ohnmacht der Überlebenden 
schließen. Dass ihnen ihre traumatischen Erlebnisse oft die Fähig­
keit genommen hatten, ihr Leben zu genießen und die Welt mit 
einer gewissen Heiterkeit wahrzunehmen, bedeutet nicht, dass es 
ihnen an Eigeninitiative, Gestaltungsfähigkeit oder Sprachfähigkeit 
mangelte. Dieses Bild eines tendenziell zur Ohnmacht verdamm­
ten und sprachlosen traumatisierten Opfers vermittelt jedoch eine 
von Janet und Freud inspirierte Traumatheorie aus Yale, die von 

14 Vgl. Langer, Lawrence L., Holocaust Testimonies. The Ruins of Memory, New 
Haven/London 1991.

15 Vgl. Levi, Primo, Die Untergegangenen und die Geretteten, München 1990, 
Kapitel 2.

Das traumatisierte Opfer

33

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21 - am 21.01.2026, 00:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturwissenschaftlerinnen entwickelt wurde, mit denen Laub in 
den 90er Jahren zusammenarbeitete. Sie wirkt in den Geisteswissen­
schaften bis heute nach.

Die literaturwissenschaftliche Traumatheorie knüpft an eine 
psychiatrische Tradition an, die von der Vorstellung einer Spaltung 
des Bewusstseins als Schutzmechanismus des Geistes gegen über­
wältigende Erlebnisse ausgeht. Der Geist versucht, das Individuum 
vor der völligen Überwältigung durch das Trauma zu bewahren, in­
dem er das Erlebnis in isolierte Fragmente abkapselt. Diese Theorie 
geht ursprünglich auf den französischen Psychologen Pierre Janet 
zurück und wurde von Janets Schüler Sigmund Freud in seinen 
frühen Schriften weiter ausgearbeitet, die in den Geisteswissenschaf­
ten weiterhin stark rezipiert werden. Heute ist diese Dissoziations­
theorie des Gedächtnisses unter empirisch arbeitenden Psychiatern 
und Psychologen weitgehend aufgegeben worden. Ein zentrales Ar­
gument gegen sie ist die Beobachtung, dass Gedächtnisverlust in 
der Regel körperliche Ursachen hat, etwa Kopfverletzungen oder 
neurologische Erkrankungen. Eine rein psychisch bedingte Amnesie 
ist dagegen äußerst selten und konnte in wissenschaftlichen Studien 
kaum nachgewiesen werden.16

Die Theorie, dass sich der Geist vor schrecklichen Erlebnissen 
durch eine Abspaltung des Bewusstseins schützt, kann somit als 
empirisch widerlegt gelten. Extreme Erlebnisse werden nicht verges­
sen, wenn keine Hirnschädigung vorliegt. Die empirische Forschung 
kommt auch eindeutig zu dem Schluss, dass emotionaler Stress das 
Gedächtnis eher verbessert als verschlechtert. Psychiater und Ho­
locaustforscher stellen immer wieder fest, dass traumatisierte Men­
schen sich in der Regel nur allzu gut an das erinnern, was ihr Trau­
ma ausgelöst hat, auch wenn sie es am liebsten vergessen würden. 
Die Erinnerung ist viel stärker als bei gewöhnlichen Erlebnissen.17 
Aus evolutionärer Sicht ist dies auch zu erwarten – wie anpassungs­
fähig wäre eine Spezies, die lebensbedrohliche Situationen sofort 
wieder vergisst?

Vor diesem Hintergrund erscheint die von den Anhängern 
der Dissoziationstheorie gepflegte Vorstellung einer traumatischen 

16 Vgl. hierzu die umfassende Sichtung des Forschungsstandes bei McNally (s. 
Anm. 4), 184.

17 Vgl. a.a.O., 156.211.213.

Maria-Sibylla Lotter

34

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21 - am 21.01.2026, 00:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Amnesie als eine Verwechslung von tatsächlicher Amnesie – die 
als rein psychisches Phänomen äußerst selten ist – mit dem viel 
häufigeren Vermeiden von Erinnerungen. Aus der Tatsache, dass 
Menschen nicht über traumatische Erlebnisse sprechen oder sich 
momentan nicht daran erinnern können, folgt aber noch nicht, dass 
diese Erinnerungen unzugänglich für das Bewusstsein wären.

Gleichwohl wirkt die Theorie des gespaltenen Bewusstseins bis 
heute nicht nur in der populären Kunst nach. Bevor sie in der 
Psychiatrie und Psychologie fallengelassen wurde, fand sie Anfang 
der 1990er Jahre über eine intensive Freud-Lektüre Eingang in den 
erwähnten dekonstruktivistischen Zweig der Literaturwissenschaft 
in Yale. Inspiriert durch Denker wie Jacques Derrida und Paul de 
Man begann man, traumatische Erfahrungen auch in der Literatur 
und überhaupt in fragmentierten Ausdrucksformen zu suchen.

Bringt man das vermeintliche Phänomen der traumatischen 
Amnesie mit der dekonstruktivistischen Theorie des (Nicht-)Verste­
hens in Verbindung, dann liegt die Idee nahe, traumatische Erfah­
rungen quasi als Prototypen des Unbegreiflichen und Unsagbaren zu 
verstehen. Strukturbrüche in Narrativen und Erzählungen verweisen 
dann auf traumatische Erfahrungen – und umgekehrt. Verschiede­
ne Spielarten dieser Thematik entwickelten sich Anfang der 1990er 
Jahre bei den Literaturwissenschaftlerinnen Shoshana Felman und 
Cathy Caruth. Caruth beschreibt die traumatische Erfahrung als 
eine Spaltung des Bewusstseins, die auf die Unfähigkeit des Men­
schen zurückgeht, das allzu Erschreckende bewusst zur Kenntnis zu 
nehmen: „Traumatische Erfahrungen zeigen ein Paradoxon an: Das 
unmittelbarste Erfahren von Gewalt kann in der absoluten Unfähig­
keit bestehen, sie zu erkennen.“18 Die Gewalterfahrung dringt also 
in den Geist ein und wirkt dort fort, ohne empfunden und erkannt 
zu werden. Das Opfer kann sie nicht einordnen, interpretieren, mit 
anderen Erfahrungen in Beziehung setzen und in eine sprachliche 
Form bringen. Die Betroffenen werden nach dieser Theorie immer 
wieder von etwas Unbegreiflichem heimgesucht, das sie nicht in 
Worte fassen können.

Diese Theorie führt zu einer veränderten Sicht des Opfers. Da das 
Trauma nicht verarbeitet werden kann, hält es das Opfer in einer 

18 Caruth, Cathy, Unclaimed Experience. Trauma, Narrative and History, London 
1996, 91f., übers. MSL.

Das traumatisierte Opfer

35

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21 - am 21.01.2026, 00:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


starren Identität gefangen und untergräbt seine autonome Gestal­
tungsmacht. Das traumatisierte Opfer ist wie kein anderer Mensch 
durch Passivität und Ohnmacht gekennzeichnet. Einerseits. Ande­
rerseits beschreibt Caruth das Trauma aber auch als eine Art un­
verfälschte (weil kognitiv und sprachlich unverarbeitete) Wahrheit, 
die sich dem rationalen Verstehen entzieht. So gelangt das Opfer 
gerade aufgrund seiner Passivität und weil es die Trauma-Symptome 
nicht verarbeiten kann, in den Besitz einer unverfügbaren nichtsub­
jektiven Wahrheit, die „gewöhnlichen“ Menschen nicht zugänglich 
ist.19 Das macht das Opfer zum unwissenden Zeugen einer außer­
gewöhnlichen Wahrheit. Jedenfalls nach der literaturwissenschaftli­
chen Traumatheorie.

Die Gedächtnisforschung und die Einschätzung von Wissen­
schaftlern, die mit Holocaust-Überlebenden gearbeitet haben, 
spricht allerdings gegen die Vorstellung eines solchen vom Bewusst­
sein abgespaltenen und unaussprechlichen Erlebnisses. Die litera­
turwissenschaftliche Traumatheorie wird daher von namhaften For­
schern abgelehnt, so etwa von dem Psychologen Richard McNally 
und der Wissenschaftshistorikerin Ruth Leys. Die mangelnde empi­
rische Evidenz konnte jedoch ihren Einfluss in den Geistes- und 
Sozialwissenschaften, wo sie über die Trauma Studies und die Holo­
caust Studies starke Verbreitung fand, nicht wirklich aufhalten. Wie 
so oft in den Geisteswissenschaften ist es weniger die wissenschaft­
liche Belegbarkeit einer Theorie als die von ihr ausgehende Faszina­
tion in einem bestimmten Wirkungsbereich, der sich ihr Einfluss 
verdankt.

7 Die identitätsstiftende Funktion von Trauma, 
Zeugenschaft und Opfertum

Um zu verstehen, wie sich der Opferbegriff verändert hat und wel­
che Rolle dabei eine bestimmte politisch-religiöse Interpretation 
der Traumatisierung durch den Holocaust spielt, hilft ein Blick auf 
die Rekonstruktion des damals dreißig Jahre zurückliegenden Eich­

19 Vgl. hierzu die Kritik der Wissenschaftshistorikerin Ruth Leys an Caruths Theo­
rie in: Leys, Ruth, Trauma. A Genealogy. Chicago 2000.

Maria-Sibylla Lotter

36

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21 - am 21.01.2026, 00:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mann-Prozesses durch die Literaturwissenschaftlerin Felman Ende 
der 90er Jahre. Mit der Anwendung der literaturwissenschaftlichen 
Traumatheorie auf diesen Prozess brachte Felman auch eine neue 
Interpretation des Opfers ins Spiel, die sich auffällig vom Verständ­
nis des aktiven und heroischen Opfers unterscheidet, aber auch über 
die Stereotype des passiven und hilflosen Opfers hinausreicht. Denn 
Felman definierte hier einen Begriff des totalen Opfers, dem gerade 
aufgrund seiner totalen Passivität auch eine besondere normative 
Autorität und darüber hinaus eine sakrale, identitätsstiftende Bedeu­
tung zukommt.20

Der Prozess gegen Eichmann, der die Transporte im Dienste 
der nationalsozialistischen Vernichtungspolitik gegen die Juden or­
ganisiert hatte, hatte 1961 einen Wendepunkt in der internationalen 
Wahrnehmung des Völkermords an den Juden markiert, für den sich 
in christlichen Kontexten der Begriff „Holocaust“, in jüdischen der 
Begriff „Shoah“ durchsetzte. Felman bezeichnete diesen Prozess als 
revolutionär, weil er zum ersten Mal in der Geschichte den Opfern 
ermöglicht habe, ihre eigene Geschichte als historische Wahrheit 
zu etablieren.21 Das Gericht war aus ihrer Sicht nur sekundär ein 
Ort der Anklage gegen den Täter. Es war vor allem ein Forum, in 
dem die Stimmen der Opfer nicht mehr marginalisiert oder zum 
Schweigen gebracht wurden, sondern die Autorität erhielten, für die 
Gemeinschaft zu sprechen. Die schöpferische Leistung des Prozesses 
besteht nicht in der detailgenauen Beschreibung der Verbrechen und 
ihrer Präsentation vor der Weltöffentlichkeit. Vielmehr geschieht 
in Felmans Darstellung des Prozesses eine auffällige Akzentverschie­
bung von der historischen zur traumatischen Zeugenschaft. Nicht 
die Ermittlung der historischen Tatsachen, sondern die Traumatisie­
rung der Überlebenden steht im Zentrum: „Der Prozess ist in erster 
Linie ein rechtliches Verfahren zur Übersetzung tausender privater, 
geheimer Traumata in ein kollektives, öffentliches und allgemein 
anerkanntes Trauma.“22

20 Vgl. Felman, Shoshana, Theaters of Justice. Arendt in Jerusalem, the Eichmann 
Trial, and the Redefinition of Legal Meaning in the Wake of the Holocaust, in: 
Critical Inquiry 27 (2001), 201–238.

21 Vgl. a.a.O., 230.
22 A.a.O., 227, übers. MSL.

Das traumatisierte Opfer

37

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21 - am 21.01.2026, 00:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Felman beschreibt das Zeugnis der Holocaust-Überlebenden 
nicht primär als Beitrag zur historischen Dokumentation von Gräu­
eltaten, sondern als Ausdruck und Überwindung erlittener Sprach­
losigkeit.23 Sie versteht – analog zu Spivaks Beschreibung der Subal­
ternen – die Traumatisierung der Überlebenden als Verlust einer 
eigenen Stimme und damit auch als Verlust einer eigenen kohären­
ten Erinnerung. Indem die Opfer als Zeugen berufen wurden, so 
Felman, verlieh man ihnen rechtlich eine „semantische Autorität“24, 
die es ihnen überhaupt erst ermöglichte, zu sprechen und damit 
auch ihre eigene Erinnerung wiederzufinden.

Da die Verfolgungs- und Vernichtungspolitik der Nationalsozia­
listen gezielt auf die religiöse und ethnische Identität der Juden 
abzielte, haben die Zeugenaussagen für Felman auch eine politi­
sche und religiöse Dimension.25 Aus den Erzählungen des indivi­
duellen Schreckens entstand zugleich ein gemeinsames Narrativ, 
da alle aufgrund ihrer jüdischen Identität verfolgt worden waren. 
Felman interpretiert dies als einen Akt der Wiederaneignung oder 
Neuschöpfung kollektiver jüdischer Identität. Sie schreibt den vielen 
Erzählungen ausdrücklich eine sakrale Bedeutung zu: Der „Chor der 
Zeugnisse der Verfolgten“ wird zum „Schöpfer einer kanonischen 
oder heiligen Erzählung“.26

In diesem Kontext bekommt der Traumabegriff eine ganz andere 
politische Funktion als im Kontext der US-amerikanischen Emanzi­
pationsbewegungen. Dort diente die psychiatrische Diagnose einer 
posttraumatischen Belastungsstörung oder eines Vergewaltigungs­
traumas den Opfern als Beleg eines zu Unrecht erlittenen Leidens 
und damit als eine objektive Grundlage, um ihre Rechte und Interes­
sen gegen eine Gesellschaft einzuklagen, die sie ihnen vorenthielt. 
Im Kontext von Felmans Interpretation des Eichmann-Prozesses 
hingegen wird der Prozess zu einer Heilsgeschichte, die individuelle 
Heilung mit der Schaffung einer Gemeinschaft verbindet.

23 Sie spricht sogar von der Unmöglichkeit von Zeugenschaft. Vgl. Felman, 
Shoshana, From „The Return of the Voice: Claude Lanzmann’s Shoah“, in: dies. 
(Hg.), The Claims of Literature. A Shoshana Felman reader, New York 2007, 
293–314, 301.

24 Felman (s. Anm. 20), 229, 233, übers. MSL.
25 Sie meint dies im Sinne von Nietzsches „monumentaler Geschichtsschreibung“. 

Vgl. a.a.O., 215.
26 A.a.O., 236, übers. MSL.

Maria-Sibylla Lotter

38

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21 - am 21.01.2026, 00:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Das totale Opfer

Ausgehend vom Paradigma des Traumas als eines Sprachverlustes 
definiert Felman auch den Begriff des Opfers neu. Ein Opfer ist 
„jemand, der nicht nur unterdrückt wird, sondern der auch keine 
eigene Sprache hat, der im Grunde jeder Sprache beraubt ist, um 
seine Opferschaft zu artikulieren.“27 Das Opfer, von dem Felman 
spricht, ist also nicht mehr nur in einer bestimmten Hinsicht Opfer. 
Es hat nicht nur etwas erlitten – etwa eine Körperverletzung, den 
Raub einer Handtasche oder auch die Extremerfahrung totaler Ent­
rechtung und Entmenschlichung. Es ist vollständig Opfer geworden, 
vollkommen passiv – es hat nichts Aktives, nichts Selbstbestimm­
tes mehr an sich. Es ist das totale Opfer, das nicht einmal mehr 
beschreiben kann, was es erlitten hat.

Dieser gedankliche Übergang vom Opfer als einem Menschen, 
der Unrecht erlitten hat, zum Opfer im emphatischen Sinne völli­
ger Passivität und Ohnmacht, ist ein extremer Schritt. Die litera­
turwissenschaftliche Traumatheorie, die sich auf den Holocaust als 
exemplarisches Trauma stützt, hat damit den Begriff des Opfers 
grundlegend verändert. Aber warum werden die Überlebenden des 
Holocaust überhaupt auf eine stereotype Passivität reduziert? Die­
ser Schritt wird sich in seiner Ausstrahlung auf den Gebrauch des 
Opferbegriffs als fatal erweisen, da er zu einer Mystifizierung und 
Sakralisierung von Opfern beiträgt, durch die sie auf die Opferrolle 
festgenagelt werden. Das ist auch für die Betroffenen schädlich und 
führt mitunter dazu, dass sie respektlos behandelt werden, wenn sie 
dieser Rolle nicht entsprechen – Natascha Kampusch musste das 
schmerzhaft erfahren. Im Kontext der literaturwissenschaftlichen 
Traumatheorie drückt sich in diesem Opferbegriff allerdings kein 
Mangel an Respekt gegenüber den Betroffenen aus. Es ist gerade ihr 
totales Opfertum, repräsentiert durch den imaginierten Verlust der 
Erkenntnis- und Sprachfähigkeit, das in einer Rhetorik, die mitunter 
an Mystik erinnert, mit außerordentlicher moralischer Bedeutung 
und Autorität aufgeladen wird. In dieser Rhetorik verbindet sich das 
Mitgefühl mit denen, die in ihrer Subjektivität zutiefst beschädigt 
wurden, mit der Verehrung von Menschen, die Dinge erfahren ha­
ben, die Menschen gewöhnlich nicht erfahren.

27 A.a.O., 228, übers. MSL.

Das traumatisierte Opfer

39

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21 - am 21.01.2026, 00:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wir treffen diese Rhetorik nicht erst in der literaturwissenschaft­
lichen Traumadeutung an. Der Psychiater Robert Jay Lifton, der 
auch mit Überlebenden von Hiroshima gearbeitet hatte, hatte schon 
in den siebziger Jahren begonnen, die Überlebenden moralisch zu 
überhöhen. Der Überlebende wurde von ihm als ein Prophet oder 
Visionär betrachtet, weil er den Tod berührt hat, „auf die andere 
Seite hinübergegangen und zurückgekehrt ist“ und „nun ein exklusi­
ves Wissen über alle Angelegenheiten im Zusammenhang mit Tod 
und Holocaust beanspruchen kann“.28 Der traumatisierte Mensch 
wird so zum Botschafter einer außergewöhnlichen Erfahrung und 
Träger eines höheren (wenn auch schrecklicheren) Wissens, als es 
gewöhnlichen Menschen zur Verfügung steht.

Seit den späten siebziger Jahren konzentrierte sich die mystifizie­
rende Wahrnehmung der Überlebenden von kollektiver Gewalt auf 
die Überlebenden des Holocaust. Als 1978 die Fernsehserie Holo­
caust erschien, reagierte der Holocaust-Überlebende und Autor Elie 
Wiesel empört über diesen Versuch, den Völkermord an den Juden 
zu erklären und die Situation der Betroffenen mit den gewöhnlichen 
Mitteln des Films oder Romans nachvollziehbar zu machen: „Der 
Holocaust? Das letzte der letzten Geheimnisse, weder zu begreifen, 
noch zu vermitteln. Nur diejenigen, die dort waren, wissen, was 
war, kein anderer wird es je wissen.“29 Für Elie Wiesel hatte der 
Holocaust eine religiöse Bedeutung, die „der Offenbarung des Sinai 
ebenbürtig“30 war. Er war nicht der einzige, der den Überlebenden 
eine privilegierte und quasi priesterliche Autorität bei der Interpreta­
tion des Mysteriums zuschrieb. Diese Haltung war unter religiösen 
Juden allerdings sehr umstritten, und Bemühungen, die Shoah in 
die jüdische Liturgie aufzunehmen, haben sich unter den Glaubens­
vertretern nicht durchgesetzt.31 Nach Einschätzung des Historikers 

28 Aus Lifton, Robert, Home from the War. Vietnam Veterans. Neither Victims nor 
Executioners, New York 1973, 314. Hier wiedergegeben nach Luckhurst, Roger, 
The Trauma Question, London 2008, 64.

29 Wiesel, Elie, Die Trivialisierung des Holocaust, in: Peter Märtesheimer/Ivo 
Frenzel (Hg.), Im Kreuzfeuer. Der Fernsehfilm Holocaust. Eine Nation ist be­
troffen, Frankfurt a.M. 1979, 25–30, erstmals abgedruckt in der New York Times 
vom 16.04.1978.

30 Novick, Peter, Nach dem Holocaust. Der Umgang mit dem Massenmord, Stutt­
gart/München 2001, 261.

31 Vgl. a.a.O., 260.

Maria-Sibylla Lotter

40

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21 - am 21.01.2026, 00:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peter Novick hat jedoch im amerikanischen Volksjudaismus faktisch 
eine Sakralisierung des Holocaust stattgefunden.32

Die Neigung zur Sakralisierung der Holocaust-Opfer und ihrer 
Zeugnisse hat sich durch die literaturwissenschaftliche Traumatheo­
rie auch in den Geisteswissenschaften verbreitet und wurde auch 
auf andere Gruppen übertragen. Mit der Sakralisierung der Zeugen­
schaft wurden dem Traumabegriff Züge verliehen, die an die Funkti­
on von Begriffen wie Erbsünde im Kontext von Erlösungsreligionen 
erinnern. In seiner Verbindung mit dem Begriff des totalen Opfers 
steht er für eine durch menschliches Fehlverhalten verursachte Be­
schädigung der geistigen Fähigkeiten, die einen Menschen im vol­
len Sinne ausmachen, insbesondere der Erkenntnisfähigkeit, der 
Sprachfähigkeit, der freien Gestaltungsfähigkeit überhaupt. Zugleich 
ist damit ein Weg zur Erlösung vorgezeichnet. Wenn die Auswirkung 
von Unterdrückung, Marginalisierung, Verbrechen und Gewalt in 
der Sprachlosigkeit besteht, dann liegt der Weg zur Erlösung darin, 
die richtigen Worte zu finden. Von diesem Muster geht allein schon 
aufgrund seiner Märchenhaftigkeit eine beträchtliche Faszination 
aus. Es erinnert an das Märchen vom Rumpelstilzchen, das der 
Protagonistin auf üble Weise nachstellt, bis sie es bei seinem Namen 
nennt und sich so von der Verfolgung durch die Vergangenheit 
befreit. Es sind die richtigen Worte, durch die wir erlöst werden 
können. So wird das Trauma zum Schlüssel für die menschliche Dy­
namik zwischen Unheil und Erlösung, wie es die Psychoanalytikerin 
Judith Herman beschreibt:

Dem Wunsch, etwas Schreckliches zu verleugnen, steht die Gewißheit 
entgegen, daß Verleugnung unmöglich ist. Viele Sagen und Märchen be­
richten von Geistern, die nicht in ihren Gräbern ruhen wollen, bis ihre 
Geschichten erzählt sind. Mord muss ans Tageslicht. Die Erinnerung 
an furchtbare Ereignisse und das Aussprechen der gräßlichen Wahrheit 
sind Vorbedingungen für die Wiederherstellung der gesellschaftlichen 
Ordnung, für die Genesung der Opfer. Der Konflikt zwischen dem 
Wunsch, schreckliche Ereignisse zu verleugnen, und dem Wunsch, 
sie laut auszusprechen, ist die zentrale Dialektik des psychischen Trau­
mas.33

32 Vgl. a.a.O., 261.
33 Lewis Herman, Judith, Die Narben der Gewalt. Traumatische Erfahrungen ver­

stehen und überwinden, München 1998.

Das traumatisierte Opfer

41

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21 - am 21.01.2026, 00:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es wundert nicht, dass von dieser Interpretation eine starke Faszina­
tion auf die Geisteswissenschaft und die Kultur überhaupt ausging. 
Denn sie bietet einen Lösungsweg angesichts der Sorge an, dass 
sich etwas so Unerträgliches wie der Holocaust, den wir nicht in 
die unvermeidliche Tragik des menschlichen Lebens einordnen kön­
nen, wiederholen könnte. Wenn man nämlich die Wiederholbarkeit 
von Ereignissen im Sinne des traumatischen Wiederholungszwanges 
deutet, dann kommt alles darauf an, sie zu erinnern, in die richtigen 
Worte zu fassen, damit sich das Grauen nicht wiederholen kann.

9 Sprachlosigkeit

Da die Sprachlosigkeit der Zeugen eine wesentliche Funktion in 
Felmans Heilsgeschichte einnimmt – schließlich werden sie von 
dieser erlöst und eine neue kollektive Sprache erzeugt – stellt sich 
die Frage, in welchem Sinne hier überhaupt Sprachlosigkeit vorlie­
gen könnte. Bei Zeugen, die sich selbst beworben haben, beim Eich­
mann-Prozess aussagen zu dürfen, kann man nicht davon ausgehen, 
dass die Gräuel, die sie erlebt haben, für sie im wörtlichen Sinne 
unaussprechbar waren.

Felman gibt an einer Stelle ihrer Interpretation des Eichmannpro­
zesses eine Erläuterung. Sie verweist auf eine Zeugenaussage aus 
Claude Lanzmanns Film Shoah. In diesem Film schildern Zeitzeu­
gen an historischen Tatorten die Details der nationalsozialistischen 
Vernichtungsmaschinerie. Ein Zeuge berichtet, dass bei der Besei­
tigung von Leichen aus Massengräbern ausschließlich ein vorge­
schriebenes Vokabular verwendet werden durfte: Wörter wie „Lum­
pen“ oder „Figuren“ statt „Menschen“ oder „Leichen“. Diese Sprach­
regelung entmenschlichte die Opfer und diente vielleicht auch dazu, 
für die Täter Distanz zur Grausamkeit ihres Handelns zu schaffen.34

Felman verallgemeinert dieses Beispiel: „Die Sprache ist nur die 
Sprache des Unterdrückers. Aber in der Sprache des Unterdrückers 
klingt der Misshandelte verrückt, sogar vor sich selbst, wenn er sich 
selbst als misshandelt bezeichnet.“35 Kann man jedoch davon ausge­
hen, dass die aufoktroyierte Sprache die Betroffenen in einen fort­

34 Vgl. Felman (s. Anm. 20), 228.
35 A.a.O., 229.

Maria-Sibylla Lotter

42

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21 - am 21.01.2026, 00:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


währenden Zustand totaler sprachlicher Entmächtigung oder trau­
matischer Bewusstseinsspaltung versetzt habe, sodass sie das ihnen 
Widerfahrene auch später nicht mehr artikulieren konnten? Ihre In­
terpretation einer Szene im Prozess deutet in der Tat darauf hin: Als 
während des Prozesses ein Schriftsteller, der sich K-Zetnik nennt, 
während seiner Ausführungen vom Richter aufgefordert wird, „bei 
der Sache zu bleiben“, fällt er in Ohnmacht. Felman versteht den 
Ohnmachtsanfall des (in Romanen und späteren Interviews recht 
eloquenten) Autors als unmittelbaren physischen Ausdruck einer 
Traumatisierung, die mit Sprachlosigkeit verbunden ist.

Die Reaktion des Richters, die einem Strafprozess durchaus ange­
messen ist, erscheint ihr daher unangebracht. Zu ihrer Vision des 
Prozesses scheint es nicht zu gehören, dass Richter gegenüber den 
Zeugen als juristische Autoritäten agieren. Hier tritt eine Verschie­
bung der Bedeutung von Zeugenschaft zutage: Im Kontext dieser 
literaturwissenschaftlichen Traumatheorie treten Zeugen nicht pri­
mär als juristische Zeugen auf, sondern als Zeitzeugen. Sie legen 
Zeugnis von der Unmenschlichkeit ihrer Erlebnisse ab, indem sie 
ihr eigenes Trauma bezeugen. In dieser Neuinterpretation des Eich­
mann-Prozesses ergibt es keinen Sinn, dass die Richter gegenüber 
den Zeugen als juristische Autoritäten agieren. Will Felman mit ihrer 
Kritik also zum Ausdruck bringen, dass es vielmehr Aufgabe der 
Richter gewesen wäre, in die Rolle von Therapeuten zu schlüpfen, 
um „die Juden aus dem ‚Untermenschentum‘ herauszuführen, das 
ihnen durch die Sprache des Unterdrückers auch sprachlich einge­
prägt wurde“36? Kann der Strafprozess seine revolutionäre Funktion 
nur erfüllen, wenn er als kollektive Psychotherapie stattfindet?

Auch wenn K-Zetnik als prominenter Autor von KZ-Romanen 
wenig geeignet ist, um Sprachlosigkeit im üblichen Sinne zu veran­
schaulichen, und Felmans stereotype Beschwörung der Sprachlosig­
keit der Opfer sich an der Grenze zum geisteswissenschaftlichen 
Kitsch bewegt, steckt darin durchaus ein Körnchen Wahrheit: Der 
Prozess gegen Eichmann war vielleicht für viele Überlebende der 
Vernichtungslager die erste Gelegenheit, sich öffentlich mit ihren 
Erlebnissen auseinanderzusetzen. Allerdings hatte das Schweigen 
der Überlebenden in den fünfziger Jahren viele Gründe, und nicht 
alle sind pathologischer Natur. Neben dem Gefühl der „Überlebens­

36 A.a.O., 233, übers. MSL.229.

Das traumatisierte Opfer

43

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21 - am 21.01.2026, 00:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schuld“, dem Wunsch, ein neues Leben zu beginnen und die Erinne­
rung verblassen zu lassen, dem Wunsch, die Kinder nicht zu belas­
ten, waren es auch soziale: Wer damals über seine Erlebnisse sprach, 
musste damit rechnen, auf Ablehnung zu stoßen.37 Auch in Israel 
wurden Überlebende nicht selten der Kollaboration verdächtigt. Da­
rüber hinaus trugen in Israel im ersten Jahrzehnt nach Kriegsende 
auch politische Gründe dazu bei, dass Überlebende nicht ermutigt 
wurden, über ihre Erlebnisse zu sprechen: Man wollte das Bild des 
Juden als Opfer nicht verstärken, da dies in der politischen Situation 
– umgeben von feindlichen arabischen Staaten – als eher gefährlich 
empfunden wurde. Aus diesen vielfältigen persönlichen, sozialen 
und politischen Gründen erklärt sich das Phänomen des langen 
Schweigens der Holocaust-Überlebenden. Hinzu kam die Schwierig­
keit, Extremerfahrungen sprachlich mitzuteilen.

Aber wird die generalisierende Pathologisierung des Schweigens 
von Holocaust-Überlebenden in Verbindung mit der Vorstellung, 
dass öffentliche Zeugenschaft der Königsweg zur Heilung von Trau­
mata sei, der Situation der Holocaust-Überlebenden wirklich ge­
recht? Die israelische Anthropologin Carol Kidron hat gegen die 
Psychopathologisierung schwieriger Erinnerungen eingewandt, dass 
die stumme Präsenz einer schwierigen Vergangenheit „nicht notwen­
digerweise das Ergebnis von Verdrängung, Verleugnung oder eines 
nicht verarbeiteten Traumas ist“38. Unter anderem weist Kidron da­
rauf hin, dass der Traumadiskurs, wonach die Überlebenden durch 
Zeugenschaft geheilt werden sollen, mit den Wünschen und Bedürf­
nissen der Betroffenen und ihrer Kinder kollidieren kann. Nicht 
wenige wollen ihre Erlebnisse lieber privat halten. Schweigen kann 
auch eine nichtpathologische Form der Vergangenheitsrepräsentati­
on sein.

37 Felman ist sich dieser sozialen Ursachen durchaus bewusst. Vgl. a.a.O., 232.
38 Kidron, Carol A., Verkörperte Präsenz statt Psychopathologie. Eine Dekonstruk­

tion der transgenerationellen Weitergabe des Überlebenden-Syndroms, in: José 
Brunner/Nathalie Zajde (Hg.), Holocaust und Trauma. Kritische Perspektiven 
zur Entstehung und Wirkung eines Paradigmas, Göttingen 2011, 161–184, 161.

Maria-Sibylla Lotter

44

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21 - am 21.01.2026, 00:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 Die Mystifizierung und Pathologisierung von Opfern

In Felmans Uminterpretation eines berühmten Strafprozesses als 
einer kollektiven Therapie drückt sich eine Haltung aus, die in 
den letzten Jahrzehnten zunehmend den Umgang mit Menschen be­
stimmt, die – ob sie es wollen oder nicht – als Opfer wahrgenommen 
werden. So hat sich in den vergangenen Jahrzehnten das Bewusst­
sein für Sexualstraftaten und insbesondere Kindesmissbrauch enorm 
geschärft, und die Sensibilität für die Opfer ist deutlich gestiegen. 
Kindesmissbrauch betrachten wir heute als eines der schlimmsten 
Verbrechen, das in einer Gesellschaft geschehen kann. Diese Ent­
wicklung ist insofern ein großer Fortschritt, als sie dazu geführt 
hat, dass Missbrauchsfälle ernster genommen werden, Opfer mehr 
Unterstützung erhalten und die Gesellschaft entschiedener gegen 
Täter vorgeht. Die intensive Anteilnahme an den Opfern hat jedoch 
auch eine Schattenseite.

Schon 2010 beklagte der forensische Psychiater Hans-Ludwig 
Kröber eine Veränderung in der allgemeinen Wahrnehmung von 
Opfern, die es ihm schwer mache, seine gutachterliche Tätigkeit 
mit Blick auf Verbrechensopfer auszuüben: die „zunehmende Mysti­
fizierung und Sakralisierung von Opfern“. Denn Betroffene würden, 
so Kröber, „ganz unabhängig von der Frage, was ihnen eigentlich 
widerfahren ist, als schwerst traumatisierte, sprachlose, hilf- und 
wehrlose Wesen dargestellt, denen man keinesfalls irgendetwas ab­
verlangen dürfe. Insbesondere soll man sie wohl nicht fragen, was 
genau passiert ist, und man darf auf keinen Fall zweifeln, dass all 
das, was sie sagen und über Vorfälle vor 30 Jahren zu erinnern 
meinen, auch stimmt.“39

Kröber wollte nicht kritisieren, dass wir heute den Schutz von 
Kindern vor sexuellen Übergriffen und anderen Misshandlungen 
so ernst nehmen, wie vielleicht nie zuvor – und über solche Taten 
entsetzt sind, weil wir uns anders als früher bewusst sind, dass sie 
lebenslange Wirkungen haben und Leben zerstören können. Was 
er kritisierte, war erstens die Nivellierung der Anlässe durch die 
Klassifizierung als Opfer: „Ohrfeigen gegen Schüler oder Chorkna­
ben rangieren in der gleichen Ereignisklasse wie genitale Manipula­

39 Kröber, Hans-Ludwig, Opfer, in: Forensische Psychiatrie, Psychologie, Krimino­
logie 3 (2010), 211f.

Das traumatisierte Opfer

45

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21 - am 21.01.2026, 00:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tionen, Anfassen am Po in der gleichen wie anale Penetration.“40 

Die Einordnung als Opfer verbindet sich zweitens quasi automatisch 
mit der abstrakten und undifferenzierten Unterstellung beschädigter 
Subjektivität. Die Betroffenen werden nur noch als Opfer wahrge­
nommen, und zwar als Opfer in dem von Felman gemeinten totalen 
Sinne: Wesen, die nicht nur durch einen Übergriff geschädigt und 
verletzt wurden, sondern die daher auch nicht mehr über die subjek­
tiven Fähigkeiten gewöhnlicher Menschen verfügen. Während die 
Opfer tendenziell entmündigt werden, neigt man nach Kröber drit­
tens zunehmend dazu, sie „als nahezu heilige, unantastbare Wesen“ 
zu betrachten, „denen jegliche Belastung, auch in Form kritischer 
Nachfragen, erspart bleiben muss“.41

Die Vorstellung, dass die Aussagen von Opfern aus ethischen und 
therapeutischen Gründen nicht infrage gestellt werden dürfen, ist je­
doch mit rechtsstaatlichen Prinzipien nicht vereinbar. Der Wunsch, 
größtmögliche Rücksicht auf Opfer zu nehmen, kann ungewollt da­
zu führen, dass wissenschaftliche und juristische Standards nicht 
eingehalten werden. Wenn es um strafrechtlich relevante Vorfälle 
geht, müssen die Aussagen von Opfern geprüft werden, insbesonde­
re wenn sich diese auf Ereignisse beziehen, die Jahrzehnte zurücklie­
gen. Die Erinnerung ist fehleranfällig und retrospektive Narrative 
können durch nachträgliche Einflüsse, Suggestion oder unbewusste 
Verzerrungen verändert sein.

Handelt es sich hier um einen Konflikt zwischen zwei gleicherma­
ßen gültigen Forderungen: der Forderung, Opfer nicht erneut zu 
traumatisieren und den Ansprüchen fairer Rechtsverfahren? Eher 
nicht. Es gibt keinen sachlichen Grund, pauschal von der moralisch-
rechtlichen Kategorie des Opfers auf eine gestörte Subjektivität zu 
schließen, der nichts zugemutet werden kann – auch wenn es in 
Einzelfällen nötig erscheinen mag, auf die Befragung eines trauma­
tisierten Opfers zu verzichten. Kröber weist darauf hin, dass das 
Spektrum der individuellen Bewältigungsformen und der mittel- 
und langfristigen Folgen von Übergriffen außerordentlich breit ist 
und nicht nur von der Art des Übergriffs, sondern auch von der 
Person und ihrer sozialen Situation abhängt. Opfer von Übergriffen 
benötigen Mitgefühl und Unterstützung. Dies sollte jedoch nicht da­

40 A. a. O, 211.
41 Ebd.

Maria-Sibylla Lotter

46

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21 - am 21.01.2026, 00:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu führen, ihnen die Selbstverantwortung für die Aufarbeitung ihrer 
schrecklichen oder unerfreulichen Erfahrungen in einem viel höhe­
ren Maße abzusprechen als Menschen, die einen schweren privaten 
Verlust, eine berufliche Niederlage oder andere Schicksalsschläge 
erlitten haben oder an einer schweren körperlichen Erkrankung lei­
den. Wenn man die von illegitimen Übergriffen Betroffenen primär 
als Opfer wahrnimmt und nur sekundär ihre speziellen Erlebnisse 
und deren Folgen berücksichtigt, besteht die Gefahr, dass sie sich 
mit der Opferrolle identifizieren und so zu Opfern in einem anderen 
Sinne werden: zu Menschen, die keine Verantwortung für ihr Leben 
übernehmen, sondern diese externalisieren.

Das traumatisierte Opfer

47

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21 - am 21.01.2026, 00:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495992166-21 - am 21.01.2026, 00:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Von der Verletzbarkeit zur Verletzung – Voraussetzungen für das Reden über den Umgang mit entstandenen Verletzungen
	Das traumatisierte Opfer|Maria-Sibylla Lotter
	Wie durch die Verflechtung von medizinischen und moralischen Kategorien ein neuer Opfertypus geschaffen wurde
	1 Die Omnipräsenz des Traumas
	2 Wie die Laientheorie des Traumas unser Verständnis von Opfern verändert hat
	3 Das aktive Opfer
	4 Das subalterne Opfer
	5 Die Zeitzeugenberichte der Holocaust-Überlebenden
	6 Die literaturwissenschaftliche Traumatheorie
	7 Die identitätsstiftende Funktion von Trauma, Zeugenschaft und Opfertum
	8 Das totale Opfer
	9 Sprachlosigkeit
	10 Die Mystifizierung und Pathologisierung von Opfern




