l.

Von der Verletzbarkeit zur Verletzung
— Voraussetzungen fur das Reden
uber den Umgang mit entstandenen
Verletzungen

https://dol.org/10.5771/9783495082166-21 - am 21.01.2028, 00:08:32. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—

21


https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://doi.org/10.5771/9783495082166-21 - am 21.01.2028, 00:

2. hitpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access


https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maria-Sibylla Lotter
Das traumatisierte Opfer

Wie durch die Verflechtung von medizinischen und
moralischen Kategorien ein neuer Opfertypus geschaffen
wurde!

1 Die Omniprasenz des Traumas

Der Traumabegriff hat seit der Einfiihrung der Diagnose posttrau-
matische Belastungsstorung um 1980 die Vorstellung von individuel-
ler psychischer Verletzlichkeit gepragt. Wie kein anderer medizini-
scher Begriff steht er seit den Neunzigern fiir die menschliche Fragi-
litat. Auch in der populdren Literatur und im Film, wo lange Zeit der
unerschiitterliche Held dominierte, der seine Emotionen und sein
Handeln stets unter Kontrolle hatte, dient heute das Trauma als zen-
trales Erzdhl- und Erklarungsmuster. Die Taten von Bosewichten,
wie dem Joker in der Version von Joaquin Phoenix, entspringen tie-
fen seelischen Verletzungen. Auch die Guten sind, wie sie sind, weil
sie leiden oder gelitten haben. Die Protagonisten wirken dadurch
menschlicher und zugleich tragischer. Allerdings nur dann, wenn
nicht eine allzu klischeehafte Vorstellung vom Trauma fiir eine ent-
sprechend klischeehaft imaginierte ,Tiefe“ sorgt.

Mittlerweile dominiert das Trauma auch die politische Kultur der
Gegenwart und unser allgemeines Weltbild. Wir nehmen die Gegen-
wart heute als eine nicht verheilte moralische Wunde wahr, die auf
eine gewalttitige Vergangenheit verweist. Umgekehrt erscheinen uns
historische Ereignisse als eine Kette von Traumatisierungen, die bis
in die Gegenwart nachwirken. Der Holocaust, Kolonialverbrechen

1 Dieser Beitrag enthilt Passagen und Uberlegungen, die in meinem Buch mit dem
Arbeitstitel ,Verwundbarkeit“ weiter ausgefithrt werden, das 2026 bei Hanser in
Miinchen erscheinen wird.

23

https://dol.org/10.5771/9783495082166-21 - am 21.01.2028, 00:08:32. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maria-Sibylla Lotter

aus dem 19. Jahrhundert oder die Anschlage vom 11. September - all
diese Ereignisse werden heute als kollektive Traumata verstanden,
unter denen nicht nur die unmittelbar Betroffenen, sondern auch
nachfolgende Generationen zu leiden haben.?

Entsprechend werden auch politisch-moralische Anspriiche zu-
nehmend in der Begrifflichkeit der Psychotherapie formuliert: Die
offentliche Erinnerung an Gewaltverbrechen und die Anhorung der
Opfer sollen individuelle und kollektive Heilungsprozesse ermog-
lichen. Vergessen und Nicht-Erinnern wird hingegen mit einem
verdrangten und ungeheilten Trauma assoziiert. Daraus ergibt sich
nicht nur ein verandertes Geschichtsbild, sondern auch eine neue
Aufgabe der Politik als Gedéchtnispolitik. An die Stelle von Utopien
sind vergangenheitsorientierte Heilsvorstellungen getreten.

In diesem Prozess hat sich der Traumabegriff rétselhafterweise
mit moralischen Kategorien verbunden. Das hat unsere Wahrneh-
mung der sozialen Welt verdndert und dazu beigetragen, dass wir
die Welt heute in Téter und Opfer, Aktive und Erleidende aufteilen
- in Kategorien, die eigentlich mit der medizinischen Bedeutung des
Begriffs nichts zu tun haben. Wie konnte es dazu kommen - und
wie wirkt es sich auf unsere Wahrnehmung von Opfern aus? Diesen
Fragen mochte ich hier nachgehen.

2 Wie die Laientheorie des Traumas unser Verstandnis
von Opfern verandert hat

»Die Bedeutung eines Wortes“ ist nach Wittgenstein ,,sein Gebrauch
in der Sprache®3 Dies gilt auch fiir den Traumabegriff. In den letzten
Jahrzehnten haben sich mindestens drei verschiedene Verwendun-
gen des Traumabegriffs entwickelt, die sich teilweise betrachtlich
unterscheiden: die psychiatrische Kategorie posttraumatische Belas-
tungsstorung, eine speziell literaturwissenschaftliche Traumatheorie
und eine weit verbreitete Laientheorie des Traumas, die in der po-
puldren Kunst, aber auch in anderen nichtmedizinischen Bereichen
zum Ausdruck kommt.

2 Vgl. Fassin, Didier/Rechtman, Richard, The Empire of Trauma. An Inquiry into
the Condition of Victimhood, Princeton 2009, xi.

3 Wittgenstein, Ludwig, Philosophische Untersuchungen, Frankfurt a.M. 2015, 40/
§43.

24

https://dol.org/10.5771/9783495082166-21 - am 21.01.2028, 00:08:32. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das traumatisierte Opfer

Wenn ich hier von einer Laientheorie des Traumas spreche, ver-
stehe ich unter ,Theorie® nicht mehr als eine Reihe von Annahmen
iber Traumata, die in den Humanwissenschaften, aber auch in juris-
tischen und politischen Kontexten und der populdren Kunst prasent
sind, die aber nur in einem losen Zusammenhang zu dem stehen,
was Uber Traumata im Kontext der empirisch vorgehenden Wis-
senschaften belegt ist. Diese Laientheorie des Traumas unterschei-
det sich in mehrfacher Hinsicht von dem psychiatrischen Krank-
heitsbild der posttraumatischen Belastungsstorung, das im Lichte
empirischer Forschung immer wieder revidiert wird. Wahrend em-
pirisch forschende Psychologen darauf hinweisen, dass posttrauma-
tische Belastungsstorungen selten sind,* neigt die Laientheorie des
Traumas erstens dazu, die Anzahl der tatsichlich oder potenziell
Traumatisierten zu iiberschitzen. Es wird oft angenommen, dass
schreckliche Ereignisse bei allen Betroffenen automatisch Traumata
hervorrufen. Zweitens wird der Traumabegrift nach der Laientheorie
heute mit Passivitdt, Ohnmacht und Handlungsunfédhigkeit assozi-
iert, was allein Opfern im Unterschied zu Tdtern zugeschrieben
wird. Hingegen besteht aus psychiatrischer Perspektive kein Zweifel
daran, dass Titer ebenso wie Opfer durch ihre Taten und deren
Folgen an posttraumatischen Belastungsstorungen leiden konnen.

Die amerikanische Rechtswissenschaftlerin Saira Mohamed, die
sich intensiv mit der juristischen Aufarbeitung von Massengrauel-
taten und Fragen der Gewaltpravention beschaftigt hat, machte
schon vor einem Jahrzehnt darauf aufmerksam, dass der Trauma-
begrift in geistes- und sozialwissenschaftlichen sowie juristischen
Kontexten zunehmend nach moralischen Kriterien verwendet und
nur noch Opfern zugeschrieben wird>: Wenn Tiéter unter ihren
Taten leiden, so argumentiert etwa die Theologin Katharina von
Kellenbach, dann seien das Schuldgefiihle, die nicht als Traumata
verstanden werden diirften. Der Begrift eines Traumas, ,sollte fir
die Wunden reserviert bleiben, die Opfer von Gewalt erleiden.®
Diese Unterscheidung, so Kellenbach, sei aus moralischen und poli-

4 Vgl. McNally, Richard J., Remembering Trauma, Cambridge/Massachusetts 2003.

5 Vgl. Mohamed, Saira, Of Monsters and Men. Perpetrator Trauma and Mass
Atrocity, in: Columbia Law Review 115 (2015), 1157-1216.

6 Kellenbach, Katharina von, Rituals of Repentance. Joshua Oppenheimer’s The
Act of Killing, in: Katharina von Kellenbach/Matthias Buschmeier (Hg.), Guilt.
A Force of Cultural Transformation, Oxford 2022, 185-204, 186.

25

https://dol.org/10.5771/9783495082166-21 - am 21.01.2028, 00:08:32. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maria-Sibylla Lotter

tischen Griinden wichtig. Schuld setze Handlungsféhigkeit und Ent-
scheidungsmacht voraus, die Tatern zukommt, aber nicht Opfern.

Trauma ist nach dieser Laientheorie also eine Eigenschaft von
Opfern und mit Passivitit und Ohnmacht verbunden, wéhrend
Tidtern freie Handlungsmacht und Schuld zugeschrieben wird. Die
Frage nach einer moglichen Traumatisierung wird bei Letzteren
nur dann gestellt, wenn man sich ihr Verhalten durch traumatische
Erfahrungen in der Kindheit oder andere traumatische Ereignisse
erkldrt, fir die sie selbst nichts konnen. Tater diirfen beispielsweise
dann traumatisiert sein, wenn sie als Opfer der Umsténde und der
Gewalt anderer Téter verstanden werden konnen: etwa wenn die
Urheber von Gréueltaten als Kinder entfiihrt und zu Kindersoldaten
gemacht wurden. Diese Assoziation von Traumatisierten mit Opfern
findet sich schon im Kontext der Einfithrung der posttraumatischen
Belastungsstérung. Diese wurde zwar vor allem fiir die Veteranen
des Vietnamkrieges entwickelt. Aber auch diese wurden im Kontext
der Antikriegsbewegung nicht primdr als Téter wahrgenommen,
sondern als Opfer eines ungerechten Systems, das psychisch verletz-
liche junge Ménner, die sich der Einberufung nicht entziehen konn-
ten, in einen unmoralischen Krieg schickte.”

Mohamed fordert, das Trauma als ein wertneutrales medizini-
sches Syndrom zu begreifen, das nichts mit Moral zu tun hat und
keineswegs unvereinbar mit der aktiven Begehung von Verbrechen
ist. Sie befiirchtet, dass sich die Verwandlung der Traumakategorie
in eine moralische Kategorie problematisch auf unsere Wahrneh-
mung der sozialen Wirklichkeit und der menschlichen Psyche aus-
wirkt. So wie der Traumabegrift mittlerweile gebraucht wird, fiihrt
er nach Mohamed zu einer stereotypen Wahrnehmung sowohl von
Opfern als auch von Tiétern, die ihrer komplexen psychologischen
Realitét nicht gerecht wird. Wahrend Opfer als hilflos gedacht wer-
den, neigt man dazu, Téter auf ihre Téterschaft zu reduzieren. Aber
auch wenn sie zugleich als Opfer wahrgenommen werden, ist diese
Sichtweise nicht weniger stereotyp. Sie reduziert den Téter wiede-
rum auf das Opfer seiner eigenen Vergangenheit und negiert die
Komplexitat menschlichen Handelns und Erlebens.

7 Vgl. hierzu: Mohamed, Saira, The Contours and Controversies of Perpetrator
Trauma, in: Susanne C. Knittel/Zachary J. Goldberg (Hg.), The Routledge Inter-
national Handbook of Perpetrator Studies, London 2019, 265-275, 268.

26

https://dol.org/10.5771/9783495082166-21 - am 21.01.2028, 00:08:32. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das traumatisierte Opfer

Mohamed warnt davor, die Bemiithungen um die Erforschung
der Ursachen und Auswirkungen von kollektiven Gewaltverbrechen
durch solche moralistischen Vereinfachungen zu ersetzen. Die ste-
reotype Wahrnehmung von Tatern und Opfern verhindert ein Ver-
stehen historischer und psychologischer Komplexitit, da sie aus T&-
tern unverstindliche Monster macht. Das fordert ein illusorisches
Gefiihl moralischer Uberlegenheit, macht es uns aber zugleich un-
moglich zu verstehen, wie Menschen, die sich nicht wesentlich von
uns unterscheiden, zu Gewalttitern werden kénnen. Mohamed pla-
diert daher dafiir, zu akzeptieren, dass die Begehung von Gewaltver-
brechen bei den Tdtern zu posttraumatischen Belastungsstérungen
und anderen psychischen Leiden und Narben fithren kann, unab-
héngig davon, ob die Taten freiwillig oder unfreiwillig begangen
wurden. Dies sei nicht zu verwechseln mit einer Entschuldigung
oder gar Mitleid mit den Tétern.

3 Das aktive Opfer

Ist es moglich, den Ort und den Zeitpunkt zu bestimmen, an dem
sich der Begriff des Traumas mit dem Begriff des Opfers verband
und eine moralische Bedeutung annahm? Der komplexe Prozess
der Dehnung und Moralisierung des Traumabegriffs umfasst zwei
verschiedene Transformationen. Diese Transformationen sind nicht
isoliert voneinander zu betrachten, sondern stehen in einem histori-
schen und diskursiven Zusammenhang.

Die erste Transformation des Traumabegriffs vollzog sich im Zuge
der Emanzipations- und Rechtsbewegungen der 1960er und 1970er
Jahre. Emanzipationsbewegungen wie die Frauenbewegung, die
Schwulenbewegung und die Antikriegsbewegung der Vietnamvete-
ranen ibten einen mafigeblichen Einfluss auf die psychiatrischen
und psychotherapeutischen Diskurse aus.® Der Traumabegriff hatte
in diesem Kontext von Anbeginn auch eine moralische und politi-
sche Funktion: Mit der Diagnose eines Traumas konnte man auf
die psychischen Schaden hinweisen, die durch strukturelle Unge-

8 Vgl. Brunner, José, Die Politik des Traumas. Gewalterfahrungen und psychisches
Leid in den USA, in Deutschland und im Israel/Palistina-Konflikt, Berlin 2014,
56-93.

27

https://dol.org/10.5771/9783495082166-21 - am 21.01.2028, 00:08:32. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maria-Sibylla Lotter

rechtigkeiten, Vorurteile und moralisch fragwiirdige Kriegseinsétze
verursacht wurden. Die politische und moralische Aufladung des
Traumabegriffs war jedoch nicht mit der Vorstellung verbunden,
das traumatisierte Individuum sei ein passives und ohnmaichtiges
Wesen.

Die zweite Transformation des Traumabegriffs setzte Ende der
1980er Jahre ein und hatte ihren Ursprung in einem dekonstrukti-
vistisch gepragten Zweig der amerikanischen Literaturwissenschaft.
Hier spielte die Auseinandersetzung mit den Zeugnissen von Holo-
caust-Uberlebenden eine zentrale Rolle. Der Fokus verschob sich
von der sozialen und politischen Dimension des Traumas hin zu
Fragen der kognitiven und sprachlichen Fassbarkeit und der sprach-
lichen Vermittlung traumatischer Erfahrungen. Unter einem Trauma
wurde nun etwas vom gewohnlichen Bewusstsein Abgespaltenes ver-
standen, das sich einer vollstindigen Représentation entzieht und
sich stattdessen in Fragmenten, Briichen und Liicken manifestiert.
In dieser zweiten Phase wurde das Trauma zunehmend zu einem
Symbol fiir die Grenzen der Sprache, des Begreifens und der Ver-
standigung.

Teil dieser Transformation war die Entwicklung einer von Am-
bivalenz gepriagten Doppelrolle des Opfers: Einerseits wurde das
Opfer zu einem viel hilfloseren Wesen als vorher. Es wurde nun als
ein Wesen wahrgenommen, das sich nicht selbst Gehor verschaffen
kann, sondern auf andere angewiesen ist, die ihrerseits aufgefordert
sind, ihm gegeniiber in die Rolle von moralischen Therapeuten zu
schliipfen. Andererseits wurde das Opfer zugleich zum Tréger einer
besonderen moralischen Autoritdt und Verkiinder besonderer Wahr-
heiten. Und schliefilich erhielt das Trauma im Anschluss an das
Paradigma des Holocaust-Traumas eine identitétsstiftende Funktion
fiir politische Kollektive.

Eigentlich gibt es keinerlei Grund, ein Opfer im moralischen
Sinne des Begriffs — d.i. eine Person, die zu Unrecht geschadigt
wurde - als ein in seiner Artikulations- und Handlungsfdhigkeit
vermindertes Subjekt zu betrachten. Wer einen Schaden oder eine
Benachteiligung erleidet, wird dadurch nicht automatisch in seiner
Fahigkeit beeintrachtigt, sich seiner Vergangenheit und seiner eige-
nen Rechte und Interessen bewusst zu sein, sich zu Wort zu melden
und Gehor zu finden. Zwischen der Vorstellung, dass jemand in
einer bestimmten Hinsicht Opfer eines Unrechts geworden ist, und

28

https://dol.org/10.5771/9783495082166-21 - am 21.01.2028, 00:08:32. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das traumatisierte Opfer

der Vorstellung, dass jemand quasi durch sein Opfersein und die
passive Rolle definiert ist, liegen Welten.

Dies gilt nicht nur fiir das Verbrechensopfer, sondern auch fiir
die politische Dimension des Protests gegen ungerechte soziale Ver-
hiltnisse. Als die schwarze Biirgerrechtsbewegung, die Homosexuel-
lenbewegung, die Frauenbewegung und die Gruppen der Vietnam-
veteranen in den sechziger und siebziger Jahren des vergangenen
Jahrhunderts an die Offentlichkeit traten und sich mit ihren Protes-
ten als Opfer von Entrechtung, Gewalt, Unterdriickung und Diskri-
minierung prasentierten, wurden sie keineswegs als Opfer im Sinne
stereotyper Passivitdt wahrgenommen: als Wesen, die ihrer aktiven
menschlichen Fahigkeiten, wie Willens-, Handlungs- und Sprach-
tahigkeit, beraubt wurden. Sie stellten ja ihre Handlungsfahigkeit
unter Beweis, indem sie, teilweise mit erheblichen Risiken, einen
gleichberechtigten Status in der Gesellschaft einforderten. Damit
préagten sie ein gesellschaftliches Bild des selbstbestimmten, sich
selbst ermachtigenden Opfers schlechter sozialer Verhdltnisse; das
Bild eines Opfers, das nicht mehr bereit ist, die Missachtung durch
grofie Teile der Gesellschaft hinzunehmen, sondern umgekehrt die
Gesellschaft notigt, Vorurteile zu hinterfragen und Ungerechtigkei-
ten zu beseitigen. Es waren vor allem die Opfer, die in den siebzi-
ger Jahren die Gesellschaft aktiv transformierten — und damit auch
das Opferbild prégten. Entsprechend gingen linke Intellektuelle wie
Foucault und Deleuze in den siebziger Jahren davon aus, dass die
Opfer von Unterdriickung und Marginalisierung fiir sich selbst spre-
chen konnen und keine Intellektuellen benétigen, die den zweifel-
haften Anspruch erheben, sie zu reprasentieren.’

4 Das subalterne Opfer

Das Bild vom aktiven, heroischen Opfer wird je nach den sozia-
len Umstinden mehr oder weniger realistisch sein. Es ist gewiss
nicht auf alle Formen sozialer Unterdriickung iibertragbar. Opfer
von sozialen Gewaltverhdltnissen, die kein Bewusstsein davon ent-
wickeln konnen, dass ihnen Unrecht geschieht, sind in einem ganz

9 Vgl. Mounk, Yascha, The Identity Trap. A Story of Ideas and Power in Our Time,
Dublin 2023, 35.

29

https://dol.org/10.5771/9783495082166-21 - am 21.01.2028, 00:08:32. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maria-Sibylla Lotter

anderen Sinne Opfer als diejenigen, die sich aktiv gegen eine Ent-
rechtung oder Benachteiligung wehren. Im Kontext postkolonialisti-
scher Theoriebildung wurde bereits in den 1950er Jahren dariiber
diskutiert, dass die Fahigkeit, sich offentlich zu artikulieren oder
auch nur ein Bewusstsein fiir die eigenen Rechte und Interessen
zu entwickeln, nicht in allen gesellschaftlichen Kontexten gegeben
ist. So griffen koloniale Herrschaftsstrukturen oft tief in das kulturel-
le und psychologische Selbstverstindnis und Selbstwertgefiihl der
kolonisierten Volker ein. Dazu gehérte die Etablierung eines hierar-
chischen Weltbildes, das die Kolonialherren als iiberlegene Spezies
von Menschen darstellte. Solche Formen des negativen Einflusses
auf die Selbstwahrnehmung und das Selbstwertgefiihl unterdriickter
Gruppen finden sich allerdings nicht nur im kolonialen Kontext,
und auch nicht nur in der Neuzeit. Sie haben Parallelen in vielen
Gesellschaften mit statischen Hierarchien, wie etwa in der traditio-
nellen indischen Kastengesellschaft. Frauen, Angehorige niedriger
Kasten, Bauern in lindlichen Regionen und viele andere Gruppen
hatten in traditionellen asiatischen Gesellschaften schwerlich die
Moglichkeit, jhre Situation mit der Lage anderer Gruppen in an-
deren Regionen der Welt zu vergleichen und tiberhaupt auf den
Gedanken zu kommen, dass ihnen Unrecht geschehe. Mit Blick auf
solche ,subalternen® Gruppen in Indien vertritt die indisch-ameri-
kanische Literaturwissenschaftlerin Gayatri Chakravorty Spivak in
ihrem bertihmten Aufsatz Can the Subaltern Speak? gegen Foucault
die These, dass die Fihigkeit, die eigenen Interessen wahrzunehmen
und aktiv zu vertreten, weniger von den Betroffenen als von den
Zuhorenden abhingt.l® Menschen haben nur dort eine Stimme, wo
auch die Bereitschaft vorhanden ist, sie wichtig zu nehmen und
ihnen zuzuhoren. Spivaks 1988 erschienener Essay beeinflusste auch
die Rezeption der Zeugnisse von Holocaust-Uberlebenden in den

10 ,According to Foucault and Deleuze [...] the oppressed, if given the chance
[...] and on the way to solidarity through alliance politics (a Marxist thematic
is at work here) can speak and know their conditions. We must now confront
the following question: On the other side of the international division of labor
from socialized capital, inside and outside the circuit of the epistemic violence
of imperialist law and education supplementing an earlier economic text, can the
subaltern speak?“ Spivak, Gayatri Chakravorty, Can the Subaltern Speak?, in:
Patrick Williams/Laura Chrisman (Hg.), Colonial Discourse and Post-Colonial
Theory. A Reader, New York 1994, 66-111, 78.

30

https://dol.org/10.5771/9783495082166-21 - am 21.01.2028, 00:08:32. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das traumatisierte Opfer

Kulturwissenschaften. Denn waren sie nicht die exemplarischen Op-
fer, die im wortlichen wie im iibertragenen Sinne zum Schweigen ge-
bracht wurden - indem in den Vernichtungslagern alles dafiir getan
wurde, dass sie sich selbst nicht mehr als Menschen wahrnehmen
konnten, selbst dann, wenn man sie im physischen Sinne am Leben
lief3?

Zur gleichen Zeit, als Spivak die These entwickelte, dass die Sub-
alternen nicht einmal {iber die Fahigkeit verfiigen, fiir sich selbst
zu sprechen, begann die systematische Archivierung der Zeugnisse
von Holocaust-Uberlebenden. Ein ebenfalls stark von der franzo-
sischen Diskurstheorie und dem Dekonstruktivismus beeinflusster
Zweig der amerikanischen Literaturwissenschaft begann, sich mit
den Traumata der Uberlebenden zu befassen und sie im Lichte einer
Theorie der Sprachlosigkeit und Entméachtigung zu betrachten.

5 Die Zeitzeugenberichte der Holocaust-Uberlebenden

1979 griindete der israelische Psychoanalytiker und Zeitzeugenfor-
scher Dori Laub, der als Kind mit seinen Eltern der Vernichtung ent-
kommen war, gemeinsam mit Kollegen das Fortunoff Video Archive
for Holocaust Testimonies an der Yale University. Um ihre Erinnerun-
gen zu bewahren und sie der Forschung zuginglich zu machen,
wurden Zeitzeugenberichte von Holocaust-Uberlebenden auf Video
aufgezeichnet. In seiner Person verband sich also die Perspektive
eines Psychoanalytikers mit der eines Uberlebenden, der die Erinne-
rung an die Geschichte wachhalten, und es spateren Generationen
ermdglichen wollte, sich in die Lage der Opfer zu versetzen.

Laub hatte eine eigene Technik des emphatischen Zuhérens ent-
wickelt. Der Psychoanalytiker sollte die Berichte der Patienten, die
unfassbare Grausambkeiten erlebt hatten, nicht in Frage stellen. Das
aktive emphatische Zuhoren sollte es den tiberlebenden Opfern des
nationalsozialistischen Vernichtungsprogramms erméglichen, ihre
Stimme wiederzufinden. Jeder Uberlebende, so Laub, ,hat das drin-
gende Bediirfnis, seine Geschichte zu erzdhlen und dadurch seine
Geschichte kennen zu lernen! Er war tiberzeugt, dass die Bemi-

11 Laub, Dori, Truth and Testimony, in: Cathy Caruth (Hg.), Trauma. Explo-
rations in Memory, Baltimore 1995, 63, iibers. MSL.

31

https://dol.org/10.5771/9783495082166-21 - am 21.01.2028, 00:08:32. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maria-Sibylla Lotter

hungen, das Erlebte in Worte zu fassen, in vielen Féllen Leben rette-
ten.

Allerdings hielt Laub diesen Wunsch fiir letztlich unerfiillbar:
Kein noch so umfassender Bericht kann jemals dem inneren Drang
gerecht werden, das Erlebte in Worte zu fassen. Wer es versucht, so
Laub, stofit immer wieder an uniiberwindbare Grenzen. Aus Laubs
Berichten lassen sich unterschiedliche Hindernisse rekonstruieren.
Einige davon kommen bei allen Erinnerungen vor, andere ergeben
sich aus dem extremen Charakter des Erlebten. So spielt mitunter
die Erinnerung den Uberlebenden Streiche. Eine Zeitzeugin schien
sich genau daran zu erinnern, wie beim Haftlingsaufstand in Ausch-
witz vier Schornsteine von Krematorien in Flammen aufgingen, ob-
wohl es in Wirklichkeit nur einer war. Die Mitteilungsfahigkeit stof3t
aber auch dort an eine Grenze, wo die Erlebnisse so extrem waren,
dass die Betroffenen sie nicht als eigene Erfahrung wahrhaben -
oder mitteilen — mochten. So vermutete Laub bei derselben Frau,
dass sie in Auschwitz zu der Gruppe von Hiftlingen gehorte, die
die Kleidung der in den Gaskammern Ermordeten sortierte. Daran
schien sie sich jedoch nicht zu erinnern - jedenfalls sprach sie nicht
davon. Sie erwéhnte jedoch mit einem Ausdruck des Stolzes, dass sie
ihren diirftig bekleideten Leidensgenossen gute Kleidung und heile
Schuhe in die Lagerbaracke bringen konnte.!?

Eine andere Grenze der Mitteilungsfahigkeit liegt darin, dass je-
der Bericht Zuhorer braucht, bei denen zu erwarten ist, dass sie
den Bericht mit Wohlwollen aufnehmen oder ihn zumindest akzep-
tieren konnen. Laub berichtet von einer Uberlebenden, die ihre
gesamte Familie im Holocaust verloren hatte. Nach seiner Einschit-
zung erlebte sie ihr damaliges Alltagsleben als eine stdndige Enttau-
schung, weil ihre neue Familie kein Ersatz fiir die verlorene Welt
der Eltern, Briider und Kinder sein konnte. Es war ihr jedoch nicht
moglich, diesen furchtbaren Verlust in Worte zu fassen. Wie hitte
sie darauf vertrauen konnen, dass ihre neuen Familienangehdrigen
derart grof3ziigig, verstindnisvoll und selbstlos waren, um akzeptie-
ren zu konnen, dass sie als enttduschender Ersatz wahrgenommen
wurden?®

12 Vgl. ebd.
13 Vgl. ebd.

32

https://dol.org/10.5771/9783495082166-21 - am 21.01.2028, 00:08:32. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das traumatisierte Opfer

Eine weitere Schwierigkeit besteht darin, dass sich die Erfahrun-
gen der Uberlebenden den gingigen Kommunikations- und Sprach-
mustern entziehen.'* Worte, die sonst dazu dienen, das Erlebte mit-
zuteilen, stoflen hier an ihre Grenzen. Die Schwierigkeit ergibt sich
daraus, dass die Gesprachspartner in der Regel keine vergleichbaren
Erfahrungen gemacht haben. Begriffe wie ,Hunger, ,Angst“ oder
Verzweiflung® existieren zwar im Wortschatz aller, doch ihre Bedeu-
tung ist in extremen Ausnahmesituationen radikal verdndert. Der
wochen- und monatelange Hunger, der einen Menschen dazu treibt,
einem Leidensgenossen das Brot zu stehlen, ist iiberhaupt nicht
vergleichbar mit dem Hunger, den jemand auf einer Wanderung
empfindet, der nicht geniigend Brote mitgenommen hat. Diese Dis-
krepanz im Erfahrungshintergrund, die es vielen unmdglich macht,
die ,moralische Grauzone“ des Lagers zu verstehen, wie es Primo
Levi genannt hat,!”® fithrt zu Missverstindnissen und kann Gefiihle
der Frustration und Isolation bei den Uberlebenden auslésen.

6 Die literaturwissenschaftliche Traumatheorie

Die von Laub und anderen beschriebenen Schwierigkeiten der
Uberlebenden aus den Vernichtungslagern, eine angemessene Spra-
che fiir die Mitteilung ihrer Erfahrungen zu finden, lassen nicht da-
rauf schlieflen, dass sie die Fahigkeit verloren hatten, fiir sich selbst
zu sprechen und iiberhaupt ihr Leben selbst zu bestimmen. Weder
lasst sich aus seinen Berichten auf eine Bewusstseinsspaltung noch
auf eine generelle Hilflosigkeit und Ohnmacht der Uberlebenden
schlieflen. Dass ihnen ihre traumatischen Erlebnisse oft die Fahig-
keit genommen hatten, ihr Leben zu genieflen und die Welt mit
einer gewissen Heiterkeit wahrzunehmen, bedeutet nicht, dass es
ihnen an Eigeninitiative, Gestaltungsfahigkeit oder Sprachfahigkeit
mangelte. Dieses Bild eines tendenziell zur Ohnmacht verdamm-
ten und sprachlosen traumatisierten Opfers vermittelt jedoch eine
von Janet und Freud inspirierte Traumatheorie aus Yale, die von

14 Vgl. Langer, Lawrence L., Holocaust Testimonies. The Ruins of Memory, New
Haven/London 1991.

15 Vgl. Levi, Primo, Die Untergegangenen und die Geretteten, Miinchen 1990,
Kapitel 2.

33

https://dol.org/10.5771/9783495082166-21 - am 21.01.2028, 00:08:32. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maria-Sibylla Lotter

Literaturwissenschaftlerinnen entwickelt wurde, mit denen Laub in
den 90er Jahren zusammenarbeitete. Sie wirkt in den Geisteswissen-
schaften bis heute nach.

Die literaturwissenschaftliche Traumatheorie kniipft an eine
psychiatrische Tradition an, die von der Vorstellung einer Spaltung
des Bewusstseins als Schutzmechanismus des Geistes gegen iiber-
wiltigende Erlebnisse ausgeht. Der Geist versucht, das Individuum
vor der vélligen Uberwiltigung durch das Trauma zu bewahren, in-
dem er das Erlebnis in isolierte Fragmente abkapselt. Diese Theorie
geht urspriinglich auf den franzosischen Psychologen Pierre Janet
zuriick und wurde von Janets Schiiler Sigmund Freud in seinen
frithen Schriften weiter ausgearbeitet, die in den Geisteswissenschaf-
ten weiterhin stark rezipiert werden. Heute ist diese Dissoziations-
theorie des Gedichtnisses unter empirisch arbeitenden Psychiatern
und Psychologen weitgehend aufgegeben worden. Ein zentrales Ar-
gument gegen sie ist die Beobachtung, dass Gedachtnisverlust in
der Regel korperliche Ursachen hat, etwa Kopfverletzungen oder
neurologische Erkrankungen. Eine rein psychisch bedingte Amnesie
ist dagegen duflerst selten und konnte in wissenschaftlichen Studien
kaum nachgewiesen werden.!¢

Die Theorie, dass sich der Geist vor schrecklichen Erlebnissen
durch eine Abspaltung des Bewusstseins schiitzt, kann somit als
empirisch widerlegt gelten. Extreme Erlebnisse werden nicht verges-
sen, wenn keine Hirnschddigung vorliegt. Die empirische Forschung
kommt auch eindeutig zu dem Schluss, dass emotionaler Stress das
Gedachtnis eher verbessert als verschlechtert. Psychiater und Ho-
locaustforscher stellen immer wieder fest, dass traumatisierte Men-
schen sich in der Regel nur allzu gut an das erinnern, was ihr Trau-
ma ausgelost hat, auch wenn sie es am liebsten vergessen wiirden.
Die Erinnerung ist viel stirker als bei gewdhnlichen Erlebnissen.”
Aus evolutiondrer Sicht ist dies auch zu erwarten — wie anpassungs-
fahig wire eine Spezies, die lebensbedrohliche Situationen sofort
wieder vergisst?

Vor diesem Hintergrund erscheint die von den Anhingern
der Dissoziationstheorie gepflegte Vorstellung einer traumatischen

16 Vgl. hierzu die umfassende Sichtung des Forschungsstandes bei McNally (s.
Anm. 4), 184.
17 Vgl.a.a.0,, 156.211.213.

34

https://dol.org/10.5771/9783495082166-21 - am 21.01.2028, 00:08:32. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das traumatisierte Opfer

Amnesie als eine Verwechslung von tatsichlicher Amnesie - die
als rein psychisches Phanomen duflerst selten ist - mit dem viel
héufigeren Vermeiden von Erinnerungen. Aus der Tatsache, dass
Menschen nicht tber traumatische Erlebnisse sprechen oder sich
momentan nicht daran erinnern kénnen, folgt aber noch nicht, dass
diese Erinnerungen unzuginglich fiir das Bewusstsein wiren.

Gleichwohl wirkt die Theorie des gespaltenen Bewusstseins bis
heute nicht nur in der populdren Kunst nach. Bevor sie in der
Psychiatrie und Psychologie fallengelassen wurde, fand sie Anfang
der 1990er Jahre iiber eine intensive Freud-Lektiire Eingang in den
erwahnten dekonstruktivistischen Zweig der Literaturwissenschaft
in Yale. Inspiriert durch Denker wie Jacques Derrida und Paul de
Man begann man, traumatische Erfahrungen auch in der Literatur
und tiberhaupt in fragmentierten Ausdrucksformen zu suchen.

Bringt man das vermeintliche Phédnomen der traumatischen
Amnesie mit der dekonstruktivistischen Theorie des (Nicht-)Verste-
hens in Verbindung, dann liegt die Idee nahe, traumatische Erfah-
rungen quasi als Prototypen des Unbegreiflichen und Unsagbaren zu
verstehen. Strukturbriiche in Narrativen und Erzdhlungen verweisen
dann auf traumatische Erfahrungen - und umgekehrt. Verschiede-
ne Spielarten dieser Thematik entwickelten sich Anfang der 1990er
Jahre bei den Literaturwissenschaftlerinnen Shoshana Felman und
Cathy Caruth. Caruth beschreibt die traumatische Erfahrung als
eine Spaltung des Bewusstseins, die auf die Unfdhigkeit des Men-
schen zuriickgeht, das allzu Erschreckende bewusst zur Kenntnis zu
nehmen: ,Traumatische Erfahrungen zeigen ein Paradoxon an: Das
unmittelbarste Erfahren von Gewalt kann in der absoluten Unfahig-
keit bestehen, sie zu erkennen.® Die Gewalterfahrung dringt also
in den Geist ein und wirkt dort fort, ohne empfunden und erkannt
zu werden. Das Opfer kann sie nicht einordnen, interpretieren, mit
anderen Erfahrungen in Beziehung setzen und in eine sprachliche
Form bringen. Die Betroffenen werden nach dieser Theorie immer
wieder von etwas Unbegreiflichem heimgesucht, das sie nicht in
Worte fassen konnen.

Diese Theorie fithrt zu einer verdnderten Sicht des Opfers. Da das
Trauma nicht verarbeitet werden kann, hailt es das Opfer in einer

18 Caruth, Cathy, Unclaimed Experience. Trauma, Narrative and History, London
1996, 91f., tibers. MSL.

35

https://dol.org/10.5771/9783495082166-21 - am 21.01.2028, 00:08:32. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maria-Sibylla Lotter

starren Identitdt gefangen und untergribt seine autonome Gestal-
tungsmacht. Das traumatisierte Opfer ist wie kein anderer Mensch
durch Passivitit und Ohnmacht gekennzeichnet. Einerseits. Ande-
rerseits beschreibt Caruth das Trauma aber auch als eine Art un-
verfalschte (weil kognitiv und sprachlich unverarbeitete) Wahrheit,
die sich dem rationalen Verstehen entzieht. So gelangt das Opfer
gerade aufgrund seiner Passivitdt und weil es die Trauma-Symptome
nicht verarbeiten kann, in den Besitz einer unverfiigbaren nichtsub-
jektiven Wahrheit, die ,gewdhnlichen® Menschen nicht zugénglich
ist.” Das macht das Opfer zum unwissenden Zeugen einer aufler-
gewohnlichen Wahrheit. Jedenfalls nach der literaturwissenschaftli-
chen Traumatheorie.

Die Gedidchtnisforschung und die Einschitzung von Wissen-
schaftlern, die mit Holocaust-Uberlebenden gearbeitet haben,
spricht allerdings gegen die Vorstellung eines solchen vom Bewusst-
sein abgespaltenen und unaussprechlichen Erlebnisses. Die litera-
turwissenschaftliche Traumatheorie wird daher von namhaften For-
schern abgelehnt, so etwa von dem Psychologen Richard McNally
und der Wissenschaftshistorikerin Ruth Leys. Die mangelnde empi-
rische Evidenz konnte jedoch ihren Einfluss in den Geistes- und
Sozialwissenschaften, wo sie iiber die Trauma Studies und die Holo-
caust Studies starke Verbreitung fand, nicht wirklich authalten. Wie
so oft in den Geisteswissenschaften ist es weniger die wissenschaft-
liche Belegbarkeit einer Theorie als die von ihr ausgehende Faszina-
tion in einem bestimmten Wirkungsbereich, der sich ihr Einfluss
verdankt.

7 Die identitatsstiftende Funktion von Trauma,
Zeugenschaft und Opfertum

Um zu verstehen, wie sich der Opferbegrift verandert hat und wel-
che Rolle dabei eine bestimmte politisch-religiose Interpretation
der Traumatisierung durch den Holocaust spielt, hilft ein Blick auf
die Rekonstruktion des damals dreif3ig Jahre zuriickliegenden Eich-

19 Vgl. hierzu die Kritik der Wissenschaftshistorikerin Ruth Leys an Caruths Theo-
rie in: Leys, Ruth, Trauma. A Genealogy. Chicago 2000.

36

https://dol.org/10.5771/9783495082166-21 - am 21.01.2028, 00:08:32. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das traumatisierte Opfer

mann-Prozesses durch die Literaturwissenschaftlerin Felman Ende
der 90er Jahre. Mit der Anwendung der literaturwissenschaftlichen
Traumatheorie auf diesen Prozess brachte Felman auch eine neue
Interpretation des Opfers ins Spiel, die sich auffillig vom Verstdnd-
nis des aktiven und heroischen Opfers unterscheidet, aber auch iiber
die Stereotype des passiven und hilflosen Opfers hinausreicht. Denn
Felman definierte hier einen Begriff des totalen Opfers, dem gerade
aufgrund seiner totalen Passivitdt auch eine besondere normative
Autoritat und daruber hinaus eine sakrale, identitatsstiftende Bedeu-
tung zukommt.?0

Der Prozess gegen Eichmann, der die Transporte im Dienste
der nationalsozialistischen Vernichtungspolitik gegen die Juden or-
ganisiert hatte, hatte 1961 einen Wendepunkt in der internationalen
Wahrnehmung des Volkermords an den Juden markiert, fiir den sich
in christlichen Kontexten der Begriff ,Holocaust", in jidischen der
Begriff ,Shoah® durchsetzte. Felman bezeichnete diesen Prozess als
revolutiondr, weil er zum ersten Mal in der Geschichte den Opfern
ermoglicht habe, ihre eigene Geschichte als historische Wahrheit
zu etablieren.?! Das Gericht war aus ihrer Sicht nur sekundér ein
Ort der Anklage gegen den Téter. Es war vor allem ein Forum, in
dem die Stimmen der Opfer nicht mehr marginalisiert oder zum
Schweigen gebracht wurden, sondern die Autoritdt erhielten, fiir die
Gemeinschaft zu sprechen. Die schopferische Leistung des Prozesses
besteht nicht in der detailgenauen Beschreibung der Verbrechen und
ihrer Préisentation vor der Weltoffentlichkeit. Vielmehr geschieht
in Felmans Darstellung des Prozesses eine auffillige Akzentverschie-
bung von der historischen zur traumatischen Zeugenschaft. Nicht
die Ermittlung der historischen Tatsachen, sondern die Traumatisie-
rung der Uberlebenden steht im Zentrum: ,,Der Prozess ist in erster
Linie ein rechtliches Verfahren zur Ubersetzung tausender privater,
geheimer Traumata in ein kollektives, offentliches und allgemein
anerkanntes Trauma:??

20 Vgl. Felman, Shoshana, Theaters of Justice. Arendt in Jerusalem, the Eichmann
Trial, and the Redefinition of Legal Meaning in the Wake of the Holocaust, in:
Critical Inquiry 27 (2001), 201-238.

21 Vgl a.a.0,230.

22 A.a.Q., 227, tibers. MSL.

37

https://dol.org/10.5771/9783495082166-21 - am 21.01.2028, 00:08:32. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maria-Sibylla Lotter

Felman beschreibt das Zeugnis der Holocaust-Uberlebenden
nicht primir als Beitrag zur historischen Dokumentation von Grau-
eltaten, sondern als Ausdruck und Uberwindung erlittener Sprach-
losigkeit.?* Sie versteht — analog zu Spivaks Beschreibung der Subal-
ternen — die Traumatisierung der Uberlebenden als Verlust einer
eigenen Stimme und damit auch als Verlust einer eigenen kohiren-
ten Erinnerung. Indem die Opfer als Zeugen berufen wurden, so
Felman, verlieh man ihnen rechtlich eine ,semantische Autoritat“*4,
die es ihnen iiberhaupt erst ermdglichte, zu sprechen und damit
auch ihre eigene Erinnerung wiederzufinden.

Da die Verfolgungs- und Vernichtungspolitik der Nationalsozia-
listen gezielt auf die religiose und ethnische Identitit der Juden
abzielte, haben die Zeugenaussagen fiir Felman auch eine politi-
sche und religiése Dimension.?> Aus den Erzdhlungen des indivi-
duellen Schreckens entstand zugleich ein gemeinsames Narrativ,
da alle aufgrund ihrer jidischen Identitdt verfolgt worden waren.
Felman interpretiert dies als einen Akt der Wiederaneignung oder
Neuschopfung kollektiver jiidischer Identitdt. Sie schreibt den vielen
Erzahlungen ausdriicklich eine sakrale Bedeutung zu: Der ,,Chor der
Zeugnisse der Verfolgten wird zum ,Schopfer einer kanonischen
oder heiligen Erzdhlung®2°

In diesem Kontext bekommt der Traumabegriff eine ganz andere
politische Funktion als im Kontext der US-amerikanischen Emanzi-
pationsbewegungen. Dort diente die psychiatrische Diagnose einer
posttraumatischen Belastungsstérung oder eines Vergewaltigungs-
traumas den Opfern als Beleg eines zu Unrecht erlittenen Leidens
und damit als eine objektive Grundlage, um ihre Rechte und Interes-
sen gegen eine Gesellschaft einzuklagen, die sie ihnen vorenthielt.
Im Kontext von Felmans Interpretation des Eichmann-Prozesses
hingegen wird der Prozess zu einer Heilsgeschichte, die individuelle
Heilung mit der Schaffung einer Gemeinschaft verbindet.

23 Sie spricht sogar von der Unmdglichkeit von Zeugenschaft. Vgl. Felman,
Shoshana, From ,,The Return of the Voice: Claude Lanzmann’s Shoah', in: dies.
(Hg.), The Claims of Literature. A Shoshana Felman reader, New York 2007,
293-314, 301.

24 Felman (s. Anm. 20), 229, 233, tibers. MSL.

25 Sie meint dies im Sinne von Nietzsches ,monumentaler Geschichtsschreibung"
Vgl. a.a.0,, 215.

26 A.a.Q., 236, iibers. MSL.

38

https://dol.org/10.5771/9783495082166-21 - am 21.01.2028, 00:08:32. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das traumatisierte Opfer
8 Das totale Opfer

Ausgehend vom Paradigma des Traumas als eines Sprachverlustes
definiert Felman auch den Begriff des Opfers neu. Ein Opfer ist
yjemand, der nicht nur unterdriickt wird, sondern der auch keine
eigene Sprache hat, der im Grunde jeder Sprache beraubt ist, um
seine Opferschaft zu artikulieren” Das Opfer, von dem Felman
spricht, ist also nicht mehr nur in einer bestimmten Hinsicht Opfer.
Es hat nicht nur etwas erlitten — etwa eine Korperverletzung, den
Raub einer Handtasche oder auch die Extremerfahrung totaler Ent-
rechtung und Entmenschlichung. Es ist vollstindig Opfer geworden,
vollkommen passiv — es hat nichts Aktives, nichts Selbstbestimm-
tes mehr an sich. Es ist das totale Opfer, das nicht einmal mehr
beschreiben kann, was es erlitten hat.

Dieser gedankliche Ubergang vom Opfer als einem Menschen,
der Unrecht erlitten hat, zum Opfer im emphatischen Sinne volli-
ger Passivitit und Ohnmacht, ist ein extremer Schritt. Die litera-
turwissenschaftliche Traumatheorie, die sich auf den Holocaust als
exemplarisches Trauma stiitzt, hat damit den Begriff des Opfers
grundlegend verindert. Aber warum werden die Uberlebenden des
Holocaust iiberhaupt auf eine stereotype Passivitit reduziert? Die-
ser Schritt wird sich in seiner Ausstrahlung auf den Gebrauch des
Opferbegriffs als fatal erweisen, da er zu einer Mystifizierung und
Sakralisierung von Opfern beitragt, durch die sie auf die Opferrolle
festgenagelt werden. Das ist auch fiir die Betroffenen schadlich und
fihrt mitunter dazu, dass sie respektlos behandelt werden, wenn sie
dieser Rolle nicht entsprechen - Natascha Kampusch musste das
schmerzhaft erfahren. Im Kontext der literaturwissenschaftlichen
Traumatheorie driickt sich in diesem Opferbegrift allerdings kein
Mangel an Respekt gegeniiber den Betroffenen aus. Es ist gerade ihr
totales Opfertum, repréasentiert durch den imaginierten Verlust der
Erkenntnis- und Sprachféhigkeit, das in einer Rhetorik, die mitunter
an Mystik erinnert, mit auflerordentlicher moralischer Bedeutung
und Autoritat aufgeladen wird. In dieser Rhetorik verbindet sich das
Mitgefiihl mit denen, die in ihrer Subjektivitit zutiefst beschadigt
wurden, mit der Verehrung von Menschen, die Dinge erfahren ha-
ben, die Menschen gewdhnlich nicht erfahren.

27 A.a.Q., 228, iibers. MSL.

39

https://dol.org/10.5771/9783495082166-21 - am 21.01.2028, 00:08:32. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maria-Sibylla Lotter

Wir treffen diese Rhetorik nicht erst in der literaturwissenschaft-
lichen Traumadeutung an. Der Psychiater Robert Jay Lifton, der
auch mit Uberlebenden von Hiroshima gearbeitet hatte, hatte schon
in den siebziger Jahren begonnen, die Uberlebenden moralisch zu
iiberhohen. Der Uberlebende wurde von ihm als ein Prophet oder
Visionar betrachtet, weil er den Tod berthrt hat, ,auf die andere
Seite hiniibergegangen und zuriickgekehrt ist“ und ,nun ein exklusi-
ves Wissen iiber alle Angelegenheiten im Zusammenhang mit Tod
und Holocaust beanspruchen kann“?® Der traumatisierte Mensch
wird so zum Botschafter einer aufSergewdhnlichen Erfahrung und
Trager eines hoheren (wenn auch schrecklicheren) Wissens, als es
gewohnlichen Menschen zur Verfiigung steht.

Seit den spéten siebziger Jahren konzentrierte sich die mystifizie-
rende Wahrnehmung der Uberlebenden von kollektiver Gewalt auf
die Uberlebenden des Holocaust. Als 1978 die Fernsehserie Holo-
caust erschien, reagierte der Holocaust-Uberlebende und Autor Elie
Wiesel empért iiber diesen Versuch, den Volkermord an den Juden
zu erkldren und die Situation der Betroffenen mit den gew6hnlichen
Mitteln des Films oder Romans nachvollziehbar zu machen: ,Der
Holocaust? Das letzte der letzten Geheimnisse, weder zu begreifen,
noch zu vermitteln. Nur diejenigen, die dort waren, wissen, was
war, kein anderer wird es je wissen? Fiir Elie Wiesel hatte der
Holocaust eine religiose Bedeutung, die ,der Offenbarung des Sinai
ebenbiirtig“®® war. Er war nicht der einzige, der den Uberlebenden
eine privilegierte und quasi priesterliche Autoritét bei der Interpreta-
tion des Mysteriums zuschrieb. Diese Haltung war unter religiésen
Juden allerdings sehr umstritten, und Bemithungen, die Shoah in
die jiidische Liturgie aufzunehmen, haben sich unter den Glaubens-
vertretern nicht durchgesetzt.® Nach Einschitzung des Historikers

28 Aus Lifton, Robert, Home from the War. Vietnam Veterans. Neither Victims nor
Executioners, New York 1973, 314. Hier wiedergegeben nach Luckhurst, Roger,
The Trauma Question, London 2008, 64.

29 Wiesel, Elie, Die Trivialisierung des Holocaust, in: Peter Martesheimer/Ivo
Frenzel (Hg.), Im Kreuzfeuer. Der Fernsehfilm Holocaust. Eine Nation ist be-
troffen, Frankfurt a.M. 1979, 25-30, erstmals abgedruckt in der New York Times
vom 16.04.1978.

30 Novick, Peter, Nach dem Holocaust. Der Umgang mit dem Massenmord, Stutt-
gart/Miinchen 2001, 261.

31 Vgl.a.a.0, 260.

40

https://dol.org/10.5771/9783495082166-21 - am 21.01.2028, 00:08:32. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das traumatisierte Opfer

Peter Novick hat jedoch im amerikanischen Volksjudaismus faktisch
eine Sakralisierung des Holocaust stattgefunden.??

Die Neigung zur Sakralisierung der Holocaust-Opfer und ihrer
Zeugnisse hat sich durch die literaturwissenschaftliche Traumatheo-
rie auch in den Geisteswissenschaften verbreitet und wurde auch
auf andere Gruppen {ibertragen. Mit der Sakralisierung der Zeugen-
schaft wurden dem Traumabegrift Ziige verliehen, die an die Funkti-
on von Begriffen wie Erbsiinde im Kontext von Erlésungsreligionen
erinnern. In seiner Verbindung mit dem Begriff des totalen Opfers
steht er fiir eine durch menschliches Fehlverhalten verursachte Be-
schadigung der geistigen Féahigkeiten, die einen Menschen im vol-
len Sinne ausmachen, insbesondere der Erkenntnisfahigkeit, der
Sprachfihigkeit, der freien Gestaltungsfahigkeit iberhaupt. Zugleich
ist damit ein Weg zur Erlosung vorgezeichnet. Wenn die Auswirkung
von Unterdriickung, Marginalisierung, Verbrechen und Gewalt in
der Sprachlosigkeit besteht, dann liegt der Weg zur Erlosung darin,
die richtigen Worte zu finden. Von diesem Muster geht allein schon
aufgrund seiner Marchenhaftigkeit eine betrdchtliche Faszination
aus. Es erinnert an das Mirchen vom Rumpelstilzchen, das der
Protagonistin auf iible Weise nachstellt, bis sie es bei seinem Namen
nennt und sich so von der Verfolgung durch die Vergangenheit
befreit. Es sind die richtigen Worte, durch die wir erlost werden
kénnen. So wird das Trauma zum Schliissel fiir die menschliche Dy-
namik zwischen Unheil und Erlésung, wie es die Psychoanalytikerin
Judith Herman beschreibt:

Dem Wunsch, etwas Schreckliches zu verleugnen, steht die GewifSheit
entgegen, daf} Verleugnung unmaglich ist. Viele Sagen und Mirchen be-
richten von Geistern, die nicht in ihren Grabern ruhen wollen, bis ihre
Geschichten erzihlt sind. Mord muss ans Tageslicht. Die Erinnerung
an furchtbare Ereignisse und das Aussprechen der graflilichen Wahrheit
sind Vorbedingungen fiir die Wiederherstellung der gesellschaftlichen
Ordnung, fiir die Genesung der Opfer. Der Konflikt zwischen dem
Wunsch, schreckliche Ereignisse zu verleugnen, und dem Wunsch,
sie laut auszusprechen, ist die zentrale Dialektik des psychischen Trau-
mas.>

32 Vgl.aa.0,, 26l
33 Lewis Herman, Judith, Die Narben der Gewalt. Traumatische Erfahrungen ver-
stehen und {iberwinden, Miinchen 1998.

41

https://dol.org/10.5771/9783495082166-21 - am 21.01.2028, 00:08:32. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maria-Sibylla Lotter

Es wundert nicht, dass von dieser Interpretation eine starke Faszina-
tion auf die Geisteswissenschaft und die Kultur iiberhaupt ausging.
Denn sie bietet einen Losungsweg angesichts der Sorge an, dass
sich etwas so Unertrégliches wie der Holocaust, den wir nicht in
die unvermeidliche Tragik des menschlichen Lebens einordnen kon-
nen, wiederholen kénnte. Wenn man namlich die Wiederholbarkeit
von Ereignissen im Sinne des traumatischen Wiederholungszwanges
deutet, dann kommt alles darauf an, sie zu erinnern, in die richtigen
Worte zu fassen, damit sich das Grauen nicht wiederholen kann.

9 Sprachlosigkeit

Da die Sprachlosigkeit der Zeugen eine wesentliche Funktion in
Felmans Heilsgeschichte einnimmt - schliefSlich werden sie von
dieser erlost und eine neue kollektive Sprache erzeugt - stellt sich
die Frage, in welchem Sinne hier iiberhaupt Sprachlosigkeit vorlie-
gen konnte. Bei Zeugen, die sich selbst beworben haben, beim Eich-
mann-Prozess aussagen zu diirfen, kann man nicht davon ausgehen,
dass die Grauel, die sie erlebt haben, fur sie im wortlichen Sinne
unaussprechbar waren.

Felman gibt an einer Stelle jhrer Interpretation des Eichmannpro-
zesses eine Erlduterung. Sie verweist auf eine Zeugenaussage aus
Claude Lanzmanns Film Shoah. In diesem Film schildern Zeitzeu-
gen an historischen Tatorten die Details der nationalsozialistischen
Vernichtungsmaschinerie. Ein Zeuge berichtet, dass bei der Besei-
tigung von Leichen aus Massengrdbern ausschliefSlich ein vorge-
schriebenes Vokabular verwendet werden durfte: Worter wie ,Lum-
pen” oder , Figuren® statt ,Menschen® oder ,Leichen®. Diese Sprach-
regelung entmenschlichte die Opfer und diente vielleicht auch dazu,
fir die Téter Distanz zur Grausamkeit ihres Handelns zu schaffen.3*

Felman verallgemeinert dieses Beispiel: ,Die Sprache ist nur die
Sprache des Unterdriickers. Aber in der Sprache des Unterdriickers
klingt der Misshandelte verriickt, sogar vor sich selbst, wenn er sich
selbst als misshandelt bezeichnet.>> Kann man jedoch davon ausge-
hen, dass die aufoktroyierte Sprache die Betroffenen in einen fort-

34 Vgl. Felman (s. Anm. 20), 228.
35 Aa.O,229.

42

https://dol.org/10.5771/9783495082166-21 - am 21.01.2028, 00:08:32. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das traumatisierte Opfer

wihrenden Zustand totaler sprachlicher Entméachtigung oder trau-
matischer Bewusstseinsspaltung versetzt habe, sodass sie das ihnen
Widerfahrene auch spiter nicht mehr artikulieren konnten? Ihre In-
terpretation einer Szene im Prozess deutet in der Tat darauf hin: Als
wahrend des Prozesses ein Schriftsteller, der sich K-Zetnik nennt,
wihrend seiner Ausfithrungen vom Richter aufgefordert wird, ,bei
der Sache zu bleiben, fallt er in Ohnmacht. Felman versteht den
Ohnmachtsanfall des (in Romanen und spéteren Interviews recht
eloquenten) Autors als unmittelbaren physischen Ausdruck einer
Traumatisierung, die mit Sprachlosigkeit verbunden ist.

Die Reaktion des Richters, die einem Strafprozess durchaus ange-
messen ist, erscheint ihr daher unangebracht. Zu ihrer Vision des
Prozesses scheint es nicht zu gehéren, dass Richter gegeniiber den
Zeugen als juristische Autoritdten agieren. Hier tritt eine Verschie-
bung der Bedeutung von Zeugenschaft zutage: Im Kontext dieser
literaturwissenschaftlichen Traumatheorie treten Zeugen nicht pri-
mar als juristische Zeugen auf, sondern als Zeitzeugen. Sie legen
Zeugnis von der Unmenschlichkeit ihrer Erlebnisse ab, indem sie
ihr eigenes Trauma bezeugen. In dieser Neuinterpretation des Eich-
mann-Prozesses ergibt es keinen Sinn, dass die Richter gegeniiber
den Zeugen als juristische Autoritaten agieren. Will Felman mit ihrer
Kritik also zum Ausdruck bringen, dass es vielmehr Aufgabe der
Richter gewesen wire, in die Rolle von Therapeuten zu schliipfen,
um ,die Juden aus dem ,Untermenschentum’ herauszufiithren, das
ihnen durch die Sprache des Unterdriickers auch sprachlich einge-
pragt wurde“3¢? Kann der Strafprozess seine revolutiondre Funktion
nur erfiillen, wenn er als kollektive Psychotherapie stattfindet?

Auch wenn K-Zetnik als prominenter Autor von KZ-Romanen
wenig geeignet ist, um Sprachlosigkeit im tiblichen Sinne zu veran-
schaulichen, und Felmans stereotype Beschwérung der Sprachlosig-
keit der Opfer sich an der Grenze zum geisteswissenschaftlichen
Kitsch bewegt, steckt darin durchaus ein Kérnchen Wahrheit: Der
Prozess gegen Eichmann war vielleicht fiir viele Uberlebende der
Vernichtungslager die erste Gelegenheit, sich offentlich mit ihren
Erlebnissen auseinanderzusetzen. Allerdings hatte das Schweigen
der Uberlebenden in den fiinfziger Jahren viele Griinde, und nicht
alle sind pathologischer Natur. Neben dem Gefiihl der ,,Uberlebens-

36 A.a.O., 233, tibers. MSL.229.

43

https://dol.org/10.5771/9783495082166-21 - am 21.01.2028, 00:08:32. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maria-Sibylla Lotter

schuld®, dem Wunsch, ein neues Leben zu beginnen und die Erinne-
rung verblassen zu lassen, dem Wunsch, die Kinder nicht zu belas-
ten, waren es auch soziale: Wer damals tiber seine Erlebnisse sprach,
musste damit rechnen, auf Ablehnung zu stoffen.’” Auch in Israel
wurden Uberlebende nicht selten der Kollaboration verdichtigt. Da-
riiber hinaus trugen in Israel im ersten Jahrzehnt nach Kriegsende
auch politische Griinde dazu bei, dass Uberlebende nicht ermutigt
wurden, Uber ihre Erlebnisse zu sprechen: Man wollte das Bild des
Juden als Opfer nicht verstirken, da dies in der politischen Situation
- umgeben von feindlichen arabischen Staaten - als eher geféhrlich
empfunden wurde. Aus diesen vielfiltigen personlichen, sozialen
und politischen Griinden erkldrt sich das Phianomen des langen
Schweigens der Holocaust-Uberlebenden. Hinzu kam die Schwierig-
keit, Extremerfahrungen sprachlich mitzuteilen.

Aber wird die generalisierende Pathologisierung des Schweigens
von Holocaust-Uberlebenden in Verbindung mit der Vorstellung,
dass offentliche Zeugenschaft der Konigsweg zur Heilung von Trau-
mata sei, der Situation der Holocaust-Uberlebenden wirklich ge-
recht? Die israelische Anthropologin Carol Kidron hat gegen die
Psychopathologisierung schwieriger Erinnerungen eingewandt, dass
die stumme Présenz einer schwierigen Vergangenheit ,nicht notwen-
digerweise das Ergebnis von Verdringung, Verleugnung oder eines
nicht verarbeiteten Traumas ist“3%. Unter anderem weist Kidron da-
rauf hin, dass der Traumadiskurs, wonach die Uberlebenden durch
Zeugenschaft geheilt werden sollen, mit den Wiinschen und Bediirf-
nissen der Betroffenen und ihrer Kinder kollidieren kann. Nicht
wenige wollen ihre Erlebnisse lieber privat halten. Schweigen kann
auch eine nichtpathologische Form der Vergangenheitsreprésentati-
on sein.

37 Felman ist sich dieser sozialen Ursachen durchaus bewusst. Vgl. a.a.0., 232.

38 Kidron, Carol A., Verkérperte Prisenz statt Psychopathologie. Eine Dekonstruk-
tion der transgenerationellen Weitergabe des Uberlebenden-Syndroms, in: José
Brunner/Nathalie Zajde (Hg.), Holocaust und Trauma. Kritische Perspektiven
zur Entstehung und Wirkung eines Paradigmas, Gottingen 2011, 161-184, 161.

44

https://dol.org/10.5771/9783495082166-21 - am 21.01.2028, 00:08:32. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das traumatisierte Opfer
10 Die Mystifizierung und Pathologisierung von Opfern

In Felmans Uminterpretation eines beriihmten Strafprozesses als
einer kollektiven Therapie driickt sich eine Haltung aus, die in
den letzten Jahrzehnten zunehmend den Umgang mit Menschen be-
stimmt, die — ob sie es wollen oder nicht - als Opfer wahrgenommen
werden. So hat sich in den vergangenen Jahrzehnten das Bewusst-
sein fiir Sexualstraftaten und insbesondere Kindesmissbrauch enorm
geschérft, und die Sensibilitat fiir die Opfer ist deutlich gestiegen.
Kindesmissbrauch betrachten wir heute als eines der schlimmsten
Verbrechen, das in einer Gesellschaft geschehen kann. Diese Ent-
wicklung ist insofern ein grofier Fortschritt, als sie dazu gefiihrt
hat, dass Missbrauchsfille ernster genommen werden, Opfer mehr
Unterstiitzung erhalten und die Gesellschaft entschiedener gegen
Tater vorgeht. Die intensive Anteilnahme an den Opfern hat jedoch
auch eine Schattenseite.

Schon 2010 beklagte der forensische Psychiater Hans-Ludwig
Krober eine Veranderung in der allgemeinen Wahrnehmung von
Opfern, die es ihm schwer mache, seine gutachterliche Tétigkeit
mit Blick auf Verbrechensopfer auszuiiben: die ,zunehmende Mysti-
fizierung und Sakralisierung von Opfern®. Denn Betroffene wiirden,
so Krober, ,ganz unabhingig von der Frage, was ihnen eigentlich
widerfahren ist, als schwerst traumatisierte, sprachlose, hilf- und
wehrlose Wesen dargestellt, denen man keinesfalls irgendetwas ab-
verlangen diirfe. Insbesondere soll man sie wohl nicht fragen, was
genau passiert ist, und man darf auf keinen Fall zweifeln, dass all
das, was sie sagen und iiber Vorfille vor 30 Jahren zu erinnern
meinen, auch stimmt.*®

Krober wollte nicht kritisieren, dass wir heute den Schutz von
Kindern vor sexuellen Ubergriffen und anderen Misshandlungen
so ernst nehmen, wie vielleicht nie zuvor — und {iber solche Taten
entsetzt sind, weil wir uns anders als frither bewusst sind, dass sie
lebenslange Wirkungen haben und Leben zerstéren konnen. Was
er kritisierte, war erstens die Nivellierung der Anldsse durch die
Klassifizierung als Opfer: ,Ohrfeigen gegen Schiiler oder Chorkna-
ben rangieren in der gleichen Ereignisklasse wie genitale Manipula-

39 Kréber, Hans-Ludwig, Opfer, in: Forensische Psychiatrie, Psychologie, Krimino-
logie 3 (2010), 211f.

45

https://dol.org/10.5771/9783495082166-21 - am 21.01.2028, 00:08:32. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maria-Sibylla Lotter

tionen, Anfassen am Po in der gleichen wie anale Penetration. 4
Die Einordnung als Opfer verbindet sich zweitens quasi automatisch
mit der abstrakten und undifferenzierten Unterstellung beschadigter
Subjektivitit. Die Betroffenen werden nur noch als Opfer wahrge-
nommen, und zwar als Opfer in dem von Felman gemeinten totalen
Sinne: Wesen, die nicht nur durch einen Ubergriff geschidigt und
verletzt wurden, sondern die daher auch nicht mehr tiber die subjek-
tiven Fahigkeiten gewohnlicher Menschen verfiigen. Wahrend die
Opfer tendenziell entmiindigt werden, neigt man nach Krober drit-
tens zunehmend dazu, sie ,als nahezu heilige, unantastbare Wesen"
zu betrachten, ,denen jegliche Belastung, auch in Form kritischer
Nachfragen, erspart bleiben muss“#

Die Vorstellung, dass die Aussagen von Opfern aus ethischen und
therapeutischen Griinden nicht infrage gestellt werden diirfen, ist je-
doch mit rechtsstaatlichen Prinzipien nicht vereinbar. Der Wunsch,
grofitmogliche Riicksicht auf Opfer zu nehmen, kann ungewollt da-
zu fihren, dass wissenschaftliche und juristische Standards nicht
eingehalten werden. Wenn es um strafrechtlich relevante Vorfille
geht, miissen die Aussagen von Opfern gepriift werden, insbesonde-
re wenn sich diese auf Ereignisse beziehen, die Jahrzehnte zuriicklie-
gen. Die Erinnerung ist fehleranfillig und retrospektive Narrative
konnen durch nachtragliche Einfliisse, Suggestion oder unbewusste
Verzerrungen verandert sein.

Handelt es sich hier um einen Konflikt zwischen zwei gleicherma-
Ben giiltigen Forderungen: der Forderung, Opfer nicht erneut zu
traumatisieren und den Anspriichen fairer Rechtsverfahren? Eher
nicht. Es gibt keinen sachlichen Grund, pauschal von der moralisch-
rechtlichen Kategorie des Opfers auf eine gestorte Subjektivitit zu
schlieflen, der nichts zugemutet werden kann - auch wenn es in
Einzelfillen notig erscheinen mag, auf die Befragung eines trauma-
tisierten Opfers zu verzichten. Krober weist darauf hin, dass das
Spektrum der individuellen Bewiltigungsformen und der mittel-
und langfristigen Folgen von Ubergriffen auflerordentlich breit ist
und nicht nur von der Art des Ubergriffs, sondern auch von der
Person und ihrer sozialen Situation abhingt. Opfer von Ubergriffen
benétigen Mitgefithl und Unterstiitzung. Dies sollte jedoch nicht da-

40 A.a.O,21L
41 Ebd.

46

https://dol.org/10.5771/9783495082166-21 - am 21.01.2028, 00:08:32. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das traumatisierte Opfer

zu fithren, ihnen die Selbstverantwortung fiir die Aufarbeitung ihrer
schrecklichen oder unerfreulichen Erfahrungen in einem viel h6he-
ren Mafle abzusprechen als Menschen, die einen schweren privaten
Verlust, eine berufliche Niederlage oder andere Schicksalsschldge
erlitten haben oder an einer schweren kérperlichen Erkrankung lei-
den. Wenn man die von illegitimen Ubergriffen Betroffenen primir
als Opfer wahrnimmt und nur sekundér ihre speziellen Erlebnisse
und deren Folgen beriicksichtigt, besteht die Gefahr, dass sie sich
mit der Opferrolle identifizieren und so zu Opfern in einem anderen
Sinne werden: zu Menschen, die keine Verantwortung fiir ihr Leben
ibernehmen, sondern diese externalisieren.

47

https://dol.org/10.5771/9783495082166-21 - am 21.01.2028, 00:08:32. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://doi.org/10.5771/9783495082166-21 - am 21.01.2028, 00:

2. hitpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access


https://doi.org/10.5771/9783495992166-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Von der Verletzbarkeit zur Verletzung – Voraussetzungen für das Reden über den Umgang mit entstandenen Verletzungen
	Das traumatisierte Opfer|Maria-Sibylla Lotter
	Wie durch die Verflechtung von medizinischen und moralischen Kategorien ein neuer Opfertypus geschaffen wurde
	1 Die Omnipräsenz des Traumas
	2 Wie die Laientheorie des Traumas unser Verständnis von Opfern verändert hat
	3 Das aktive Opfer
	4 Das subalterne Opfer
	5 Die Zeitzeugenberichte der Holocaust-Überlebenden
	6 Die literaturwissenschaftliche Traumatheorie
	7 Die identitätsstiftende Funktion von Trauma, Zeugenschaft und Opfertum
	8 Das totale Opfer
	9 Sprachlosigkeit
	10 Die Mystifizierung und Pathologisierung von Opfern




