PARADIGMEN KULTURELLER DIFFERENZ
UND HYBRIDITAT

Umut Erel

Einleitung

Dieser Beitrag handelt von kulturellen Mischformen. Konzepte wie Hybridi-
tat, Diaspora und transnationale Identitdten haben in den letzten Jahren in den
Sozial- und Kulturwissenschaften Anst6Be gegeben, die Idee von festge-
schriebenen ethnisch-kulturellen Grenzen als Norm zu hinterfragen. Gleich-
zeitig hat es in der gesellschaftlichen Reprisentation von Ethnizitit Verdnde-
rungen gegeben. Die Schlagworte von den ,,neuen Deutschen®, den ,,Deutsch-
Tiirken* oder ,,multi-kulturellen Deutschen® tauchten auf. Die Diskussion
dariiber, ob es eine deutsche Leitkultur gibt, beziechungsweise was man sich
darunter vorstellen soll, hat die Gemiiter bewegt. Wenn diese Debatten auch
inhaltlich diinn waren, so haben sie doch gezeigt, dass das Verhéltnis von
Ethnizitdt, Nation und Kultur ein zentrales Thema in der Identifikation von
Deutschsein und Nicht-Deutschsein darstellt. Interessanterweise kommt in den
Debatten um das neue Zuwanderungsgesetz die Frage nach den Grenzen und
Inhalten von Deutschsein nicht mehr vor. Da ist es klar, wer die Deutschen
und wer die Ausldnder sind: Die einen miissen integriert werden, und manche
von ithnen miissen zu ihrem Gliick, das heifit zu Sprach- und Demokratiekur-
sen (auch ,Integrationskurse” genannt) gezwungen werden. In der offentli-
chen Diskussion wird die Frage der lernunwilligen Ausldnder in den Vorder-
grund gestellt. Die dramatische Situation von Kiirzungen und viel zu wenig
Pldtzen, die bereits seit langem in den Deutschkursen fiir Migrantlnnen
herrscht, wird gar nicht erst thematisiert. Die Ausldnder werden weiterhin
portritiert als diejenigen, die sich beweisen miissen — und wenn sie denn nicht
spuren und die Deutschkurse erfolgreich abschlieen, so kann das in Zukunft
negative Auswirkungen auf ihren aufenthaltsrechtlichen Status haben (vgl.
Topal 2002).

Vor dem Hintergrund, dass ethnische und kulturelle Differenz als Makel
angesehen wird, der notfalls mit auslinderrechtlichen MafBlnahmen bestraft
werden soll, erscheinen die Schlagworte von einer multikulturellen Identitit
oder die positive Bezugnahme auf deutsch-tiirkische Kiinstler und Unterneh-

35

https://dol.org/10.14361/9783839402280-003 - am 14.02.2026, 17:00:14.



https://doi.org/10.14361/9783839402290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

mer als die bessere Alternative. In diesem Beitrag mochte ich aber auch die
Probleme diskutieren, die ein Konzept von hybriden Identititen mit sich
bringt.

Ich beginne mit einer Diskussion des Konzeptes der Hybriditdt und der
Fragen und Probleme, die es aufwirft. Dabei betrachte ich vor allem, welche
Menschen und welche ihrer Praktiken als ,,legitime® oder ,,illegitime* Misch-
formen gelten. Ich argumentiere, dass Mischungen unterschiedlich bewertet
werden und dass Hybriditit sowohl in akademischen als auch gesellschaftli-
chen Debatten mal positiv, mal negativ bewertet wird. Im letzten Teil argu-
mentiere ich, dass das Konzept von Hybriditét vor allem in Debatten um Biir-
gerrechte eine wichtige Intervention darstellt.

Hybriditit — Identifikationsstrategie,
kulturelle Produktion, Epistemologie

Kulturelle Praktiken und Identitdten werden in unterschiedlichen gesell-
schaftlichen Bereichen und staatlichen Praktiken herangezogen, um die ,,guten
ins Topfchen und die schlechten ins Kropfchen® zu sortieren. Das heifit, dass
etwa die Fahigkeit, deutsch zu sprechen, oder ein ,,Bekenntnis zu Deutsch-
land* wichtige Voraussetzungen zur Erlangung der Staatsbiirgerschaft dar-
stellen. Auf anderer Ebene wird oft ,,die islamische Kultur* als Hinderungs-
grund fiir die Integration von Migrantinnen gesehen. So dient in unterschiedli-
chen Bereichen, etwa im Bildungs- und Ausbildungsbereich oder auf dem Ar-
beitsmarkt, die zugeschriebene kulturelle Differenz zur Legitimation der Aus-
grenzung derer, die als kulturell different gesehen werden. Im Gegensatz dazu
steht die Weigerung vieler Migrantlnnen und anderer ethnisierter Menschen,
sich in eine nationale, ethnische oder kulturelle Schublade stecken zu lassen.
So hat die jahrelange Pathologisierung vor allem der zweiten Generation von
Migrantlnnen als entwurzelt, ohne Heimat und kulturelle Leitmodelle, also
»zwischen zwei Stithlen* zu einer selbstbewussten Behauptung gefiihrt, ,,auf
allen Stithlen” zu sitzen (vgl. z.B. Otyakmaz 1995)." Diese Behauptung ist
nicht bloB die einfache Umkehrung eines rassistischen Diskurses (vgl. Ta-
guieff 1987) sondern beinhaltet mehrere Elemente, die gédngige Paradigmen
kultureller und ethnischer Differenz in Frage stellen. Einige davon werden in
den akademischen Debatten mit dem Konzept der Hybriditit theoretisch ge-
fasst, dem ich mich nun zuwende.

Die Zuschreibung kultureller Differenz zu eindeutig identifizierbaren eth-
nischen Gruppen und die Behauptung, dass diese kulturellen Differenzen
transhistorisch und unassimilierbar sind, ist ein wichtiger Baustein neo-

1 Dieses Selbstverstindnis, iiber mehrere national oder ethnische definierte
kulturelle und soziale Rdume zu verfiigen und sich legitim ihrer Ressourcen
bedienen zu konnen, ist — entgegen géngiger Stereotypen — nicht auf die zweite
Generation von Migrantinnen beschrénkt.

36

https://dol.org/10.14361/9783839402280-003 - am 14.02.2026, 17:00:14.



https://doi.org/10.14361/9783839402290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EREL: DIFFERENZ UND HYBRIDITAT

rassistischer Diskurse, die insbesondere im Zuge der politischen Entwicklung
und der Kriege nach dem 11. September 2001 an Auftrieb gewonnen haben.
Nationalismus und Rassismus sind beides produktive Diskurse, die Identité-
ten, kulturelle und soziale Praktiken hervorbringen. An anderer Stelle habe ich
ausgefiihrt, dass dabei die Konstruktion und Reproduktion von interethnischen
Grenzen und ethnisierten ,,Anderen eine zentrale Rolle spielt (Erel 1999).
Dabher ist es wichtig, sichtbar zu machen, dass solche interethnischen Grenzen
nicht essentiell in kulturellen Formen und Praxen enthalten sind. Wie kon-
struktivistische ForscherInnen schon lange argumentieren, ist es nicht eine
gemeinsame Kultur, Sprache oder ein Territorium, die zwangsldufig zur Bil-
dung von nationalem oder ethnischem Bewusstsein und dessen Verwirkli-
chung in einem Nationalstaat fiihren. Vielmehr werden die Bestrebungen nach
Vereinheitlichung von kulturellen und sprachlichen Ressourcen oft von einer
kleinen kulturellen Elite getragen und im Rahmen von nationalen Bewegun-
gen und spéter nationalstaatlichen Institutionen erst verbreitet. Das heif3t, dass
eine (imaginierte) kulturelle Gemeinschaft nicht die Basis und Voraussetzung,
sondern erst das Ergebnis von Nationalstaaten oder nationalen Bewegungen
ist (Anderson 1993).

Was heute als zunehmende Globalisierung erscheint, wird oft vorschnell
als ein Verschwinden des Nationalstaates betrauert oder gefeiert. Stattdessen
ko-existieren Nationalstaaten (mit unterschiedlicher Souverénitdt und Macht
in den internationalen Beziehungen) neben supranationalen Organisationen
und multinationalen Korporationen als Akteure im politischen, 6konomischen,
sozialen und kulturellen Prozess der Globalisierung. Auf der einen Seite er-
zeugen neue Informationstechnologien, Medien und erleichterte Reisemog-
lichkeiten (fiir einige) ein gesteigertes Bewusstsein kultureller Differenz. Auf
der anderen Seite artikuliert sich dieses Bewusstsein kultureller Differenz
auch als eine Forderung nach Anerkennung und Gleichberechtigung (Pieterse
1999).

Im Alltagsleben wie in der Theoriebildung hat sich dariiberhinaus ein zu-
nehmendes Interesse an kulturellen Mischformen, hybriden Praktiken und
kulturellen Produkten entwickelt. Diese Mischformen sind an sich nichts Neu-
es, aber sie werden zunehmend kommentiert, reflektiert und oft als Zeichen
dynamischer, innovativer Weltoffenheit gefeiert, die {iberkommene Rassismen
transzendiert. In den Cultural Studies ist Homi Bhabhas Konzept der Hybri-
ditédt besonders einflussreich.

Im folgenden stelle ich kurz Homi Bhabhas Konzept von Hybriditit und die
Herausforderungen an Paradigmen kultureller Differenz, die es mit sich
bringt, vor. Bhabha vertritt ein semiotisches Konzept von Kultur, wonach
Kultur Bedeutungen produziert und ein Prozess der Interpretation ist. Dies ist
ein Gegenentwurf zu dem, was er ,,musée imaginaire* (Bhabha 1994: 172)
nennt, d.h. ein Gegenentwurf zu kolonialen und multikulturalistischen Para-
digmen kultureller Differenz, die Kultur als verdinglichte Eigenschaft klar ab-
grenzbaren ethnischen Gruppen zuschreiben. Bhabha versteht unter Kultur so-

37

https://dol.org/10.14361/9783839402280-003 - am 14.02.2026, 17:00:14.



https://doi.org/10.14361/9783839402290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

ziale Beziehungen, die transnational, durch die historischen und gegenwiérti-
gen Erfahrungen von Sklaverei, Zwangsarbeit, Kolonisierung, Migration und
Handel entstanden sind. Diese Beziechungen sind mehrdimensional; aus ver-
schiedenen lokalen, regionalen und nationalen Perspektiven erhalten sie unter-
schiedliche Bedeutungen. Kultur als Prozess der Interpretation beinhaltet so
auch immer ein Aushandeln von Machtverhiltnissen und von Definitionsge-
walt tiber Interpretationen und Praktiken. AuBerdem sieht er Kultur als ,,trans-
lational* (Bhabha 1994: 172) an, d.h. kulturelle Formen kénnen unterschied-
lich interpretiert werden, und kénnen wie Sprache aus einem Sinnzusammen-
hang in andere gleichsam ,,libersetzt werden. Zudem wird Bedeutung ausge-
handelt und ist umstritten, so dass wir Hybriditdt als Prozess begreifen miis-
sen. Das heil3t, dass innerhalb einer Gruppe kulturelle Formen unterschiedlich
verstanden, interpretiert und gelebt werden, und sich in einem sténdigen Pro-
zess des Wandels befinden. Auflerdem — wenn wir Kulturen iiberhaupt soweit
abstrahieren konnen — beeinflussen sich Kulturen unterschiedlicher Gruppen
gegenseitig.

Sei es im interkulturellen oder zeitlichen Sinne, kulturelle Formen sind
niemals abgeschlossen, sie werden immer wieder neu interpretiert und verar-
beitet. Darum sind Konzepte, die von vorgeblich ,urspriinglichen, reinen
Formen oder deren ,,Verfialschung® ausgehen, nicht sinnvoll (1990: 210). In
diesem Sinne ist die hdufig identifzierte Mischung von Elementen, die unter-
schiedliche ethnische Konnotationen haben, in der kulturellen Produktion nur
insofern bemerkenswert, als sie nationale und ethnische Grenzen aufzeigt,
hinterfragt und herausfordert. Vor allem im Bereich der kulturellen Produkti-
on sind explizit oder selbstreflexiv hybride Genres und Praktiken ,,hip®, wéh-
rend die soziale Realitdt der Menschen, die hybride Identifikationsstrategien
verfolgen, nicht das gleiche Interesse hervorruft (vgl. El-Tayeb in diesem
Band). Hybride Identifikationsstrategien sind darauf ausgerichtet, das ,,Da-
zwischen® zu validieren und weder nach Dominanz noch nach eindeutiger
Verortung oder SchlieBung zu streben, sondern durch die Behauptung der
,Dazwischen“-Position eben diese Kategorisierungen herauszufordern (Bhab-
ha 1996; Pieterse 2001; Schon 1996). Diese ,,Dazwischen“-Positionen stellen
insbesondere eine Herausforderung an Vorstellungen von kultureller und eth-
nischer Authentizitit dar, die ich im nidchsten Abschnitt diskutiere.

Kulturelle Authentizitit

Die Vorstellung einer einheitlichen Kultur, die Ausdruck eines kollektiven
wahren Selbst ist, kann auch Bestandteil der Ideologien sowohl von
mehrheitsethnischen als auch von ethnisierten Gruppen sein. Die Idee von ei-
ner wahren ethnischen Kultur, die nicht von der Mehrheitsgesellschaft, oder

38

https://dol.org/10.14361/9783839402280-003 - am 14.02.2026, 17:00:14.



https://doi.org/10.14361/9783839402290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EREL: DIFFERENZ UND HYBRIDITAT

allgemeiner vom Westen?, kontaminiert ist, kann dazu dienen, ein positives,
unabhingiges Selbstbild zu schaffen.

Auf der anderen Seite jedoch konnen solche Diskurse von kultureller
Reinheit auch benutzt werden, um das Verhalten der Mitglieder der ethni-
schen Gruppe zu kontrollieren. Das ist hdufig der Fall, wenn es um die Auto-
ritdt iiber sogenannte authentische Geschlechterrollen oder sexuelle Identiti-
ten geht, die oft als Symbole ethnischer Identitdt und Differenz konstruiert
werden. So stellt zum Beispiel offene auflereheliche Sexualitdt von jungen
Frauen aus der Tiirkei nicht nur einen Bruch mit dominanten Geschlechter-
normen dar, sondern wird oft als ein ,,Verrat® an den sogenannten ,,tiirki-
schen* Werten und als Uberlaufen zur deutschen Mehrheitsgesellschaft inter-
pretiert. Solch eine Definition von ,,Tiirkischsein®, die fiir das offene Leben
von unabhéngiger weiblicher Sexualitit keinen Platz 14dsst, wird natiirlich nicht
ohne weiteres von allen Beteiligten akzeptiert, und manche Frauen aus der
Tirkei finden eigene, andere Definitionen von ,, Tiirkischsein®, in denen sie
sich selbst und ihre Bediirfnisse besser ausdriicken kénnen. Konflikte, die im
Namen der Authentizitit ausgetragen werden, betreffen also eher die Autoritdt
iiber den Inhalt und die Grenzen von ethnischer Identitit.

Trotzdem werden die Kriterien fiir Authentizitdt oft in der Vergangenheit
oder in einem echten oder vorgestellten ,,Mutterland gesucht. Mir ist wichtig,
hervorzuheben, dass Bemiihungen, eine urspriingliche, ,,authentische* Kultur
unter den Verzerrungen der Mehrheitskultur wieder zu entdecken, genau wie
alle anderen Formen von Kultur auch erinnert, imaginiert und durch Narrative
vermittelt sind (Hall 1987). Unmittelbare historische Authentizitdt gibt es
nicht. Auch ein ,,Mutterland” im Sinne von Ursprungsland mag zwar eine
Quelle von Inspiration und ein Ort sein, mit dem wir uns als MigrantInnen
und ethnisierte Menschen auseinandersetzen, aber auch dort gibt es unter-
schiedliche Konstruktionen von Authentizitit. Verschiedene Versionen kultu-
reller Praktiken und Formen werden von unterschiedlichen Gruppen ausge-
wihlt und als reprédsentativ fiir ,,nationale” oder ,,ethnische™ Identitdt darge-
stellt. Aber welche Versionen und Interpretationen solcher nationalisierten
oder ethnisierten kulturellen Formen Anerkennung finden und sich etwa in
staatlicher Praxis niederschlagen, wird in hegemonialen Kémpfen ausge-
fochten und kann nicht als a priori evident angesehen werden (vgl. Erel 1999).

Ich mochte hier darauf hinweisen, dass die Frage nach Authentizitdt nicht
nur zwischen denen verhandelt wird, die sich selbst als Teil einer ethnischen
Gruppe verstehen. Insbesondere nicht-westliche kulturelle Formen werden
auflerdem stets aus westlicher Sicht beurteilt. Brian Spooner hat am Beispiel
von turkmenischen Teppichen die Idee von authentischen orientalischen Tep-
pichen untersucht. Er hebt hervor, dass die Kriterien, nach denen Authentizitit

2 Dabei ist es wichtig, daran zu erinnern, daB3 der ,,Westen“ auch kein homogenes
Gebilde ist, und dass vieles was als ,,westlich® gilt, ein Produkt von Austausch,
Aneignung und Ausbeutung von nicht-westlichen Menschen und deren kul-
turellen Resourcen ist.

39

https://dol.org/10.14361/9783839402280-003 - am 14.02.2026, 17:00:14.



https://doi.org/10.14361/9783839402290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

von orientalischen Teppichen beurteilt wird, hauptsdchlich westlichen Ur-
sprungs sind. Diese Kriterien sind im Dialog mit den Verkaufsmythen der
Héndler und Zwischenménner entstanden. Daraus ist ein Diskurs von Spezia-
listenwissen iiber Authentizitdt entstanden (Spooner 1986: 199). Neben eini-
gen messbaren Faktoren wird Authentizitit, deren Beurteilung Spezialkennt-
nisse erfordert, zum Malstab fiir Qualitdt (1986: 222 f.). Die Vorstellung von
authentischen orientalischen Teppichen hat im Westen Gruppen von Speziali-
sten, von Sammlern und ,,Liebhabern® entstehen lassen. Diese Leute sind ,,be-
sonders® nicht nur dadurch, dass sie offensichtlich viel Geld haben, sondern
ihre ,,Besonderheit® und ihr kultivierter Status driickt sich eben auch in ihrer
Kenntnis iiber und im Besitz einer authentischen ,,exotischen* Ware aus. Die-
se westlichen Spezialisten und ihr Wissen iiber die Authentizitdt von Teppi-
chen ist nicht aus dem Wissen der Produzentlnnen und ihren Produktionsbe-
dingungen entstanden. Aber umgekehrt schafft das Spezialistenwissen eine
Nachfrage, die vermittelt durch Héandler die Produktion beeinflusst (1986:
197) An diesem Beispiel wird deutlich, wie der Begriff der Authentizitt
westliche Autoritdt tiber nicht-westliche kulturelle Produktionen beinhaltet.
Spezialistenwissen hat die Kategorie und Kriterien von Authentizitdt hervor-
gebracht, um dem Wunsch nach ,,Besonderheit®, der die europdischen Eliten
auszeichnete, nachzukommen (1986: 225). Dieses Beispiel zeigt auch deut-
lich, wie kulturelle Produkte und die Ideologien, die sich darum ranken, durch
Handel und Warenverhiltnisse bestimmt sind (s.u.).

Auch wenn Ideen von Authentizitét ausdriicklich als Wissen gegen Domi-
nanzkultur entwickelt werden, ist diese Authentizitit nicht unberiihrt von
Machtverhiltnissen, sondern ein Produkt von Kédmpfen um die Autoritét, be-
stimmen zu kénnen, wer wir sind und werden wollen. In solchen Konflikten
um Autoritét geht es immer auch darum, zu bestimmen, wer zu diesem ,,wir
dazugehort und wer die Macht hat, die Kriterien fiir ein ,,wir* zu bestimmen.

Anstatt Authentizitit als Maflstab des Wertes kultureller Formen zu neh-
men, schlage ich vor, kulturelle Formen und Produkte nach ihrem Nutzen fiir
emanzipatorische Projekte zu befragen. In diesem Zusammenhang ist es au-
Berdem wichtig, hervorzuheben, dass die soziale Anerkennung und Wert-
schétzung ,,hybrider* kultureller Formen und Produkte oft durch deren Kom-
modifizierung vermittelt wird (vgl. Bhavnani 1999, Erel 1999, Pieterse 2001).
Diese Kommodifizierung ,,hybrider kultureller Formen ist an sich nichts
neues, aber ihre Vermarktung mit der Behauptung, eine neue, ,,gemischte®
Identitédt der Konsumentlnnen zu erzeugen, die von Weltoffenheit geprégt ist,
produziert neue Formen der Distinktion. Im folgenden diskutiere ich die Am-
bivalenzen, die mit der Anerkennung von hybriden Identitéten und Praktiken
verbunden sind, und im letzten Abschnitt greife ich schliesslich die Frage
nach dem emanzipatorischen und kritischen Potenzial von Hybriditit im
Kontext von Biirgerrechten auf.

40

https://dol.org/10.14361/9783839402280-003 - am 14.02.2026, 17:00:14.



https://doi.org/10.14361/9783839402290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EREL: DIFFERENZ UND HYBRIDITAT

Wer ist hybrid?

Bhabhas Theorie zufolge sind wir alle hybrid. Allerdings haben wir unter-
schiedliche Machtpositionen und Ressourcen, um unsere Hybriditit anzuer-
kennen oder zu verschleiern und als kulturelle ,,Reinheit” zu normalisieren.
Wie Leyda Oquendi (1997) in Bezug auf Lateinamerika feststellt, hat dort
Hybriditit als Folge von gewaltsamem Kolonialismus und Sexismus seit Jahr-
hunderten existiert, sie wurde jedoch von denen unterdriickt, die zwar selbst
auch hybrid waren, aber ihre eigene Hybriditit nicht anerkannten.

Aus der kolonialen Geschichte Lateinamerikas und der Geschichte
schwarzer Menschen in den USA koénnen wir noch mehr lernen. Hybriditét
oder Metizaje bezieht sich nicht nur auf kulturelle Mischformen, sondern
greift implizit auch auf die Idee einer angeblichen ,,biologischen* Mischung
zuriick (vgl. dazu Young 1995). Damit sind Personen gemeint, deren Eltern
aus verschiedenen ,rassischen Gruppen kommen.® Zudem zeigt die Ge-
schichte der USA und Lateinamerikas deutlich, dass solche ,,Rassenmi-
schung® oft auf sexueller Gewalt von weiflen Sklavenhaltern beruhte. ,,Rasse*
steht hier fur den groftmoglichen Gegensatz, zwischen ,,weil3* und ,,nicht-
weil}“, der die rassistische Vorstellung strukturiert. Bevor die Idee von ,,Mi-
schung® Sinn macht, sei es in kultureller oder angeblich biologischer Bedeu-
tung, miissen Unterschiede zwischen Gruppen konstruiert werden, die sozial
bedeutsam sind. Diese Unterschiede werden als Gegensatz zwischen zwei
Polen dargestellt. Andere soziale und eventuell ethnische Differenzen inner-
halb der beiden Pole werden dieser Polaritit untergeordnet.

So befanden sich beispielsweise unter den ,,spanischen Conquistadores
keineswegs nur Spanier, sondern auch Juden, Araber, Flamen, Portugiesen,
Roma und andere. Sie mussten erst diskursiv zu einer Kategorie der ,,weiflen
Européer” vereinheitlicht werden, um ihnen dann die indigene Bevolkerung
als eine ebenso einheitliche Gruppe der ,,Anderen‘ entgegenzusetzen (Zagefka
1997). Erst Unterschiede, die ideologisch und diskursiv auf einen Gegensatz
reduziert und verschirft sind, geben einem Begriff wie Hybriditdt Sinn. Die
biologischen Konnotationen des Hybriditétsbegriffs spiegeln Diskurse des 19.
Jahrhunderts wider, die geradezu eine Obsession mit der Frage der Reinheit
der ,,Rasse* und ,,Rassenmischung® produzierten (vgl. Coombes und Brah
2001). Der Begriff der Hybriditit ist so auch eine sexuelle und spezifisch he-
terosexuelle Metapher, der sexuelle und kulturelle (Re-)Produktion miteinan-
der verbindet (Young 1995).

Das Konzept der Hybriditit bezieht sich explizit auf alle Menschen, egal
welcher Ethnizitit. Allerdings haben einige Theoretikerinnen auch kritisiert,
dass die begriffliche Konnotation einerseits auf Menschen aus bi-kulturellen/
bi-nationalen oder ,,mixed race” Familien verweist, andererseits aber ihre ge-
lebten Erfahrungen nicht beriicksichtigt, und so die Tendenz sowohl theoreti-

3 Die Unhaltbarkeit des Rassebegriffs ist oft diskutiert worden, ich gehe hier nicht
weiter darauf ein. Siehe etwa Miles 1992.

41

https://dol.org/10.14361/9783839402280-003 - am 14.02.2026, 17:00:14.



https://doi.org/10.14361/9783839402290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

scher als auch empirischer Forschung reproduziert, Menschen aus ethnisch
gemischten Familien zu ignorieren (Treacher 2000).

Wenn das Konzept der Hybriditdt auch nicht explizit auf ethnische Diffe-
renz eingeht, so {iberlagert doch die Signifikanz (und Fetischisierung) von na-
tionalen und ethnischen Grenzen in der Konstitution von Subjekten und in der
Produktion und Konsumption kultureller Produkte andere Lesarten des Hybri-
ditdtsparadigmas (Pieterse 2001). Das Konzept der Hybriditét erlaubt es, kul-
turelle und ethnische Prozesse als flieBend und unabgeschlossen zu verstehen,
und die Annahme von Grenzen und klar zuschreibbaren Gruppenidentitidten
zu problematisieren. Als epistemologisches Instrument hinterfragt das Hybri-
ditdtsparadigma die Annahme, dass Grenziiberschreitungsprozesse marginal
sind und erfasst somit komplexere soziale Analysen.

Allerdings geschieht es auch in akademischen Debatten, dass dieser pro-
zessuale Charakter von Hybriditét vernachléssigt wird, und Hybriditét als Zu-
stand betrachtet und dadurch verdinglicht wird (Parker 1995). Im folgenden
mochte ich zwei Beispiele dafiir anfithren, wie akademische Debatten um Hy-
briditdt neue Ausschlussdiskurse produzieren konnen.

Die politische Kategorie ,,Schwarz wurde in Britannien* als eine anti-
rassistische, multi-ethnische und multi-,,rassische Identifikation und wider-
staindige Subjektposition von und fiir diejenigen benutzt, die von
(post)kolonialem Rassismus betroffen waren. Als solche war es eine Subjekt-
position, die mit einem politischen Projekt antirassistischer Biindnisse ver-
bunden war, und zwar z. T. durchaus erfolgreich Bewegungen und Bewusst-
sein mobilisiert hat, aber wegen ihres politischen Gehalts stets umstritten war
und nicht von allen als Selbstbezeichnung gewéhlt wurde. Allerdings wurde
diese multi-ethnische und multirassische Subjektposition im Laufe der 1990er
Jahre immer mehr marginalisiert, der Begriff des Schwarzseins entpolitisiert,
und stattdessen mit Menschen afro-karibischer Herkunft gleichgesetzt (vgl.
Brah 1996). Claire Alexander (2002) meint, dass auch akademische Diskurse
zur Entpolitisierung des politischen Begriffs des ,,Schwarzseins* beigetragen
haben. Sie fiihrt an, dass eine Refokussierung akademischer Debatten auf
kulturelle Belange und vor allem auf eine Zelebrierung hybrider kultureller
Praktiken einer neuen Form der Dichotomisierung ethnisierter Menschen in
Britannien Vorschub geleistet hat. So argumentiert sie, dass auf dem Feld der
Représentation afro-karibische kulturelle Praktiken und Produkte als hybrid
und integrierbar anerkannt werden. In ihrer Analyse der Feierlichkeiten zum
50. Jahrestag der Ankunft des Schiffes ,,Windrush®, das 1948 als Beginn der
postkolonialen Arbeitsmigration gewertet wird, stellt sie fest, dass eine Erin-
nerungskultur und Geschichte eines multikulturellen Britannien etabliert wird,
in der die Erfahrungen asiatischer Migrantinnen und Minderheiten, und ihre
Beitrdge zum antirassistischen Widerstand ausgeblendet werden. Afrokaribi-

4 Ich tbernehme hier den englischen Sprachgebrauch, der die historischen
Grundlagen von Kolonialismus in Frage stellt, und daher nicht den Begriff
,,Grof3britannien‘ sondern ,,Britannien‘ benutzt.

42

https://dol.org/10.14361/9783839402280-003 - am 14.02.2026, 17:00:14.



https://doi.org/10.14361/9783839402290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EREL: DIFFERENZ UND HYBRIDITAT

sche Identitdten werden in akademischen Debatten als flexibel und hybrid ge-
sehen, und werden mit afro-amerikanischen Identitdten in Bezug gesetzt. Die-
se Konstruktion einer Affinitdt mit afro-amerikanischen kulturellen Formen
und Identitéten fordert wiederum die Entstehung eines ,,Crossover Publikums
und von Identifikationen, die Einschluss in die Vorstellung von Britischsein
versprechen. In diesen Reprisentation gelten asiatische Identitdten als kultu-
rell abgegrenzt, unverinderlich und essentialistisch, d.h. als nicht integrierbar.
Dies ist mit einer Zunahme von Islamophobie und Ethnisierung muslimischer
Menschen einhergegangen. Nach Alexander haben neuere akademische De-
batten afro-karibische Gemeinschaften als integrierbar dargestellt. Insbeson-
dere durch die Kommodifizierung von Differenz, oft in Anlehnung an populé-
re Hybriditéitsdiskurse wurden afro-karibische Identitdten in eine neue Imagi-
nation britischer Identitdt eingeschlossen, wihrend die Bevolkerung mit asia-
tischem Hintergrund immer mehr als essentiell different und der Integration
unfihig gesehen wurde.’

Solch eine diskursive Dichotomisierung von ,,guten® hybriden versus
»schlechten® essentialistischen Identitidten findet auch in akademischen De-
batten um innermuslimische Differenz statt. So diskutiert Ruba Salih (2003)
die Spannbreite der Identifikationen und Praktiken muslimischer Frauen in
Italien. Dabei kritisiert sie, dass gerade in wissenschaftlichen Diskussionen
eine neue Hierarchie unter muslimischen Frauen konstruiert wird. Auf der ei-
nen Seite werden muslimische Frauen, die sich offen und explizit von Religio-
sitdt lossagen als Beispiel fiir die Schaffung positiver, hybrider Identititen an-
gefiihrt. Auf der anderen Seite werden Frauen, die Islam als einen wichtigen
Teil ihrer Identitit prasentieren, dargestellt, als wiirden sie sich den Anforde-
rungen einer polivalenten, uneindeutigen Moderne verschliessen und stattdes-
sen einen ,,einfachen®, eindimensional religionszentrierten Identititsrahmen
und dessen Handlungsanleitungen akzeptieren. Nach Salih ignorieren diese
Forschungen die komplexen Debatten um Modernitit, Demokratie und Islam,
die in muslimischen Offentlichkeiten gefiihrt werden. Zudem stellt sie dieser
vereinfachenden Darstellung die Ergebnisse ihrer eigenen Feldforschung in
Italien entgegen. Sie gibt dabei Beispiele von Frauen, die auf unterschiedlich-
ste Weise muslimische Praktiken und Bewertungen von Geschlechterverhilt-
nissen neu interpretieren. Manche von ihnen sehen sich dabei explizit als Ak-
tivistinnen, die neue Formen von Gemeinschaft und Religiositét tiber ethni-
sche Grenzen hinweg in einem europdischen Kontext artikulieren. Fiir andere
ist eine muslimische Identifikation einfach Teil ihres Alltags, die sie jedoch
mit einer Anpassung an die praktischen Gegebenheiten der Migrationssituati-
on verbinden, so dass etwa viele Miitter ihren Kindern erlauben, Schweine-

5 Ich mochte hervorheben, dass Alexanders These natiirlich nicht auf jeden Kon-
text passt, sondern auf einen spezifischen akademischen Diskurs der Cultural
Studies Bezug nimmt. So stellen andere Diskurse etwa asiatische Minderheiten
in Britannien als Vorzeigebeispiel fiir die 6konomische Integration insbesondere
durch selbststindige Berufe dar und présentieren sie als den erfolgreichen
Gegenpol zu afro-karibischen Gruppen.

43

https://dol.org/10.14361/9783839402280-003 - am 14.02.2026, 17:00:14.



https://doi.org/10.14361/9783839402290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

fleisch zu essen. Salih argumentiert, dass das Etikett der Hyrbiditit, das For-
scherinnen verteilen, oft implizit einer Bewertung gleichkommt, in der dieje-
nigen Verhaltensweisen, die scheinbar westlich sind, als legitime und positive
Hybriditit anerkannt werden. Auf der anderen Seite werden andere Formen
von kulturellen und ethnischen Grenziiberschreitungen, die sich explizit als
muslimisch identifizieren, nicht als solche wahrgenommen, sondern durch ei-
nen orientalistischen Blick essentialisiert.

In diesen beiden Beispielen stellt die Anerkennung des hybriden Gehalts
mancher kultureller Praktiken oder Identitdten durch Forscherinnen und
mehrheitsethnische Offentlichkeiten eine partielle Legitimierung dar. Eine
solche wenn auch partielle Anerkennung ,,akzeptabler” hybrider Identitéiten
und kultureller Praktiken ist meist ein rhetorisches Mittel, um den Ausschluss
anderer, als unakzeptabel konstruierter Praktiken und Identitéten zu rechtferti-
gen. Diese strategische Aufteilung in integrierbare und nicht integrierbare
,,2Andere ist natiirlich nicht neu und kommt auch ohne das Etikett der Hybri-
ditdt aus; dennoch ist es wichtig hervorzuheben, dass der transgressive und
progressive Habitus, den das Konzept der Hybriditét zu signalisieren scheint,
auch in akademischen Debatten nicht ohne weiteres fiir bare Miinze genom-
men werden kann.

Das Konzept der Hybriditét bietet nicht automatisch ein analytisches In-
strument zum Verstdndnis aller Formen sozialer Ungleichheit. So ist eine Kri-
tik an Machtverhéltnissen nicht unmittelbar im Hybriditétsparadigma enthal-
ten. Insbesondere wird das Hybridit4tsparadigma der Analyse von Klassenge-
gensidtzen und materieller Ausbeutung nicht gerecht (vgl. Erel 1999). Das
heifdit, es ist wichtig, das Hybriditdtsparadigma kultureller Differenz in Zu-
sammenhang mit anderen Machtverhidltnissen zu setzen. Die Strategie der
Hybridisierung als eine widerstindige Praxis der Identifikation oder kulturel-
len Produktion ist nicht immer erfolgreich und sowohl ,.strategischer Essen-
tialismus® (Spivak) als auch andere Formen von Allianzen (etwa ,,epistemolo-
gische Gemeinschaften®, Assiter 1996, oder ,transversale Politik”, Yuval-
Davis 1997)6 miissen mobilisiert werden, um Machtverhiltnisse von Klasse,

6  An dieser Stelle kann ich nur kurz die Moglichkeiten der genannten Konzepte
anreissen: Gayatri Spivak hat den Begriff des strategischem Essentialismus ge-
préagt, um auszudriicken, dass es in bestimmten Situationen sinnvoll sein kann,
essentialistische Konzepte anzurufen, um politisch strategische Biindnisse ein-
zugehen, anstatt auf der analytischen Prioritdt des Dekonstruktivismus zu be-
stehen (Spivak in: Landry und MacLean 1995). Mit dem Konzept der epistemo-
logischen Gemeinschaften entwirft Assiter die Grundlage politischer Allianzen
nicht auf der Basis gemeinsamer sozialer Identititen, sondern aufgrund
gemeinsamer Epistemologien und politischer Ziele. Unter transversaler Politik
versteht Yuval-Davis eine Politik, die sowohl die unterschiedlichen Realititen
und Interessen, die aus unterschiedlichen sozialen Positionierungen und Erfah-
rungen erwachsen, anerkennt, als auch durch gegenseitiges Verstindnis von
politischen Biindnispartnern aus unterschiedlichen sozialen Positionen diese zu
tiberbriicken sucht.

44

https://dol.org/10.14361/9783839402280-003 - am 14.02.2026, 17:00:14.



https://doi.org/10.14361/9783839402290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EREL: DIFFERENZ UND HYBRIDITAT

Geschlecht, Rassismus und anderem auf unterschiedlichen Ebenen herauszu-
fordern. Nora Rithzels (1999) AuBerung ,,Hybriditit ist die Antwort — aber
was war noch mal die Frage?* macht deutlich, dass Hybriditdt nicht die Ant-
wort auf alle Fragen sozialer Ungleichheit darstellt oder an und fiir sich eine
kritische und effiziente Handlungsstrategie bietet.

Auch Jan Nederveen Pieterse (2001) beschiftigt sich mit der Frage, wel-
che politische, soziale und analytische Relevanz Hybriditétsdiskurse haben. Er
kommt dabei zu etwas anderen Ergebnissen. Er geht einzeln auf einen Katalog
von Einwéinden gegen das Hybriditdtsparadigma ein, die Hybriditdt einerseits
als eine elitére, bourgeoise oder banale und entpolitisierende Rhetorik kritisie-
ren. SchlieBlich argumentiert Pieterse, dass die Anerkennung von Hybriditét
und die Erkenntnisformen zwar nicht an sich emanzipatorisch sind, jedoch fiir
viele Menschen eine Uberlebensstrategie darstellt. Oft sind Hybridititspraxen
alltdglich und banal, aber Hybriditdtsparadigmen als Erkenntnisstrategien ha-
ben das Potential, soziale und kulturelle Prozesse in ihrer Komplexitét anzu-
erkennen.

Als Zwischenresiimee mdochte ich festhalten, dass die Konstruktion und
die Reproduktion von interethnischen Grenzen ein Prozess ist, der fiir rassisti-
sche Diskurse und Praktiken von zentraler Bedeutung ist. Daher ist es wichtig,
sichtbar zu machen, dass solche interethnischen Grenzen nicht essentiell in
kulturellen Formen und Praxen enthalten sind. Das Konzept der Hybriditét ist
sinnvoll, um kulturelle Prozesse als historisch geworden und interethnische
Grenzen als ausgehandelt anzuerkennen. Allerdings enthélt das Konzept der
Hybriditit oder Hybridisierungsstrategien an sich keine ausreichende Analyse
oder Handlungsstrategie, um unterschiedliche Machtverhéltnisse zu untergra-
ben. Darum ist es wichtig, Hybridisierung mit Blick auf die Uberschneidun-
gen verschiedener Prozesse und Perspektiven zu betrachten und zu fragen, wie
Geschlecht, Sexualitit und Klasse mit der Konstruktion ethnischer Hierarchi-
en zusammen héngen. So lesen wir kaum von deutsch-tiirkischen (,,hybriden®)
Putzfrauen oder deutsch-kroatischen Arbeitslosen. Zudem bleibt meist das
Problem der Polarisierung von zwei ethnischen Identitdten, so dass die ethni-
sche und kulturelle Vielfalt der Migrantinnen aus der Tiirkei beispielsweise
hinter dem Label der Deutsch-Tiirkin verborgen bleibt. Hybridisierungsstrate-
gien konnen zwar auf der einen Seite dazu beitragen, ethnisierte Subjekte und
ihre kulturellen Praxen und Produkte sichtbar zu machen. Aber dies an sich
geniigt noch nicht, um Dominanzverhéltnisse zu dekonstruieren oder gar zu
verdndern. Ich denke, dass Hybridisierungsstrategien vor allem dazu geeignet
sind, die Legitimation normalisierter, dominanter Identititen in Frage zu stel-
len. Im folgenden und letzten Abschnitt schlage ich vor, dass das Konzept der
Hybriditit insbesondere in der Aushandlung der Subjektpositionen von Biir-
gerschaft’ festgeschriebene Identititen und ihnen zugeschriebene ,,Rechte® in

7 Ich bezieche mich hier auf anglophone Debatten iiber das Konzept von
»citizenship,” das meist mit Staatsbiirgerschaft iibersetzt wird. Allerdings
mochte ich durch die Benutzung der Begriffe Biirgerschaft und Biirgerrechte

45

https://dol.org/10.14361/9783839402280-003 - am 14.02.2026, 17:00:14.



https://doi.org/10.14361/9783839402290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Frage stellen kann, und mitunter Argumente fiir ein erweitertes Versténdnis
von Biirgerrechten unterstiitzen kann.

Multikulturalistische Biirgerschaft und Hybriditét

Forschungen iiber Hybriditéit konzentrieren sich oft auf kulturelle Produktion
oder Jugendsubkulturen. Ich mochte an dieser Stelle vorschlagen, wie ein
Konzept von Hybriditét sinnvoll in eine Analyse von Biirgerschaft und politi-
sche Subjektivitit eingebunden werden kann.®* Biirgerrechte und Staatsbiirger-
schaft konstitutieren materielle und diskursive Grenzen von Zugehorigkeit,
Rechten und Zugang zu Ressourcen. Wihrend formale Staatsbiirgerschaft
wichtig fiir die Realisierung vieler Rechte ist, so zeigen doch die Erfahrungen
etwa ethnischer Minderheiten in Britannien, dass sie nicht ausreicht, um sub-
stantielle Biirgerrechte zu verwirklichen. Denn institutioneller Rassismus, das
Zusammenspiel 6konomischer und rassistischer Machtverhéltnisse sowie die
institutionelle Zentrierung einer ,,nationalen® Mehrheitskultur reproduzieren
unterschiedliche soziale Machtpositionen und unterschiedlichen Zugang zu
staatlichen Resourcen und Institutionen.

Auf der anderen Seite umfasst mein Denken iiber Biirgerschaft und Biir-
gerrechte auch diejenigen, die zwar formal nicht Staatsbiirger sind, aber auf-
grund ihrer Residenz auf unterschiedliche Weise als Teil der Gemeinschaft
gesehen werden konnen (vgl. Erel 2003a und b). Biirgerschaft hat so zwei
Aspekte: Zum einen stellt sie einen Rahmen fiir Ein- und Ausschliisse dar,
zum anderen bietet sie einen Rahmen fiir soziale Kémpfe (Turner 1993). Ein
zentrales Problem in Debatten um Biirgerschaft und Migration ist epistemolo-
gischer Art: Sowohl akademische als auch politische und Alltagsdiskurse ba-
sieren auf einer bi-polaren Konstruktion, mit der sogenannten Aufnahmege-
sellschaft und ihren ,,Interessen auf der einen und Migrantlnnen auf der an-
deren Seite. Dass Ethnizitdt die Basis fiir unterschiedliche Zugehorigkeiten
und Interessen darstellt, wird in den meisten Diskussionen um Staatsbiirger-
schaft als gegeben hingenommen (vgl. Carens 1995). Demgegeniiber halte ich
eine analytische Trennung von Nation und Zivilgesellschaft, deren Teil auch
Migrantlnnen und ethnisierte Menschen bilden, fiir wichtig (Balibar 2004,
Yuval-Davis 1997). Die Frage nach kultureller (oft gleichgesetzt mit ethni-
scher) Differenz und nach Biirgerrechten wird am deutlichsten in multikultu-
ralistischen Theorien diskutiert. Ein Problem dabei bildet jedoch eine eindi-
mensionale Sicht auf Differenz, wo Migranten und ethnische Minderheiten
generisch als ménnlich (z.B. Baubock 1991, Mackert 1999), und Frauenrechte
generisch als die Rechte von ethnischen Mehrheitsfrauen diskutiert werden

betonen, dass in meinem Verstdndnis dieses Konzeptes nicht die Beziehung mit
dem Staat die alleinige Authorisierungsinstanz gelten sollte.

8 Ich greife hier auf Ergebnisse meiner Studie iiber (hoch)qualifizierte Migrantin-
nen aus der Tirkei in der Bundesrepublik und in Britannien zuriick (Erel 2002).

46

https://dol.org/10.14361/9783839402280-003 - am 14.02.2026, 17:00:14.



https://doi.org/10.14361/9783839402290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EREL: DIFFERENZ UND HYBRIDITAT

(vgl. Appelt 2000). In diesem Zusammenhang mochte ich betonen, dass das
Konzept von Hybriditét eine wichtige Kritik und ein Weiterdenken in Bezug
auf ethnische und kulturelle Differenz und Biirgerrechte ermoglicht.
Multikulturalistische Diskurse iiber Biirgerschaft konzentrieren sich auf
das Verhiltnis zwischen Gruppen, Individuen und dem Staat (vgl. Kymlicka
1995, Rex 1994, Radtke 1994). Multikulturalistische Diskurse betrachten
Gruppenrechte als eine vermittelnde Instanz zwischen Staat und Individuum,
und sehen Gruppenrechte als ein Mittel, um die Benachteiligung und Unter-
driickung von Minderheiten zu korrigieren. So argumentiert etwa Will Kym-
licka (1995), dass Gruppenrechte die kulturelle Differenz ethnischer Minder-
heit vor einer Vereinnahmung und Angleichung durch die kulturelle und eth-
nische Mehrheit schiitzen sollten.” Wihrend Kymlicka Kulturen unterschiedli-
cher Gruppen durchaus als intern dynamisch und verdnderbar begreift, betont
er, dass sie verschieden sind und unproblematisch von einander abgegrenzt
werden konnen. Nach Kymlicka stellt Kultur die Voraussetzung dar, um freie
Entscheidungen zu treffen, da ein kultureller Rahmen unabdingbar sei, um den
eigenen Erfahrungen Sinn zu geben. Daher meint er, dass der Schutz von
Minderheitenkulturen zentral ist, um das liberale Prinzip der Entscheidungs-
freiheit aufrechtzuerhalten. Denn selbst wenn der Gehalt von Minderheiten-
kulturen sich verédndert, sollte das Konzept (ethnisch) abgegrenzter Kulturen
beibehalten werden. Kritiker warnen davor, dass solch ein Konzept von ethni-
schen kulturellen Gruppenrechten zur Unterdriickung und Kontrolle ,,interner
Minderheiten” (Green 1995) oder individueller Oppositioneller (Waldron
1995) fithren kann. Kymlicka integriert diese Kritik, indem er argumentiert,
dass Gruppenrechte nur insofern gerechtfertigt sind, als sie eine ethnische
Minderheit vor der Mehrheit beschiitzen, dass jedoch die Mehrheitsgesell-
schaft ihre Toleranz fiir Minderheitenrechte an der Stelle begrenzen muss, wo
Minderheitenrechte intern restriktiv sind. Dieses Argument ist problematisch,
insofern es die (kulturell spezifischen) Werte der ethnisch dominanten Gruppe
zur Beurteilung und Verurteilung kultureller Praktiken von Minderheiten-
gruppen anruft. AuBerdem stetzt diese Argumentation diskursiv und politisch
liberale und mehrheitsethnische kulturelle Werte gleich und behauptet fiir bei-
de eine Universalitdt und Neutralitét, die zugleich materielle Dominanz und
Unterdriickungsverhéltnisse legitimiert und produziert (vgl. Erel in Vorberei-
tung, Rattansi 1994, Yuval-Davis 1997, Zizek 1999). In diesem Zusammen-
hang liberaler und/ oder multikulturalistischer Diskussionen um Biirgerrechte
kann das Hybriditdtsparadigma eine kritische, de-konstruktive Rolle spielen.

9 Kymlicka differenziert zwischen drei Arten von gruppendifferenzierten

Rechten, die je nach Situation zugestanden werden sollten:

- ,,self-government rights (the delegation of powers to national minorities, often
through some form of federalism)

- polyethnic rights (state support and legal protection for certain practices
associated with particular ethnic or religious groups; and

- special representation rights (guaranteed seats for ethnic or national groups
within the central institutions of the larger state)* (Kymlicka 1995: 6-7).

47

https://dol.org/10.14361/9783839402280-003 - am 14.02.2026, 17:00:14.



https://doi.org/10.14361/9783839402290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Wenn kulturelle Praktiken als offen, prozessual und dialogisch betrachtet
werden, so wird deutlich, dass kulturelle Autoritit und Authentizitéit in hege-
monialen Kdmpfen umstrittene Projekte sind. Wenn in multikulturalistischen
Diskursen scheinbar kulturelle Werte, Praktiken und ethnische Grenzen klar
zugeschrieben werden konnen, so stellt das Hybriditétsparadigma dies in Fra-
ge. Weiterhin tendieren multikulturalistische Praktiken und Diskurse dazu, die
konservativsten Werte ethnischer Minderheitengruppen und ihrer Vertreter als
die authentischsten zu sehen, da sie scheinbar die groBte Distanz zu den kultu-
rellen Praktiken der ethnischen Mehrheitsgesellschaft haben (Sahgal und Yu-
val-Davis 1992). In diesem Zusammenhang stellt das Hybriditdtsparadigma
eine Herausforderung dar, da es Konflikte und Kdmpfe um Machtverhéltnisse
innerhalb ethnischer Minderheitengruppen im Gegensatz zu multikulturalisti-
schen Autorisierungsstrategien nicht an kultureller Authentizitdt misst. Es
bleibt festzuhalten, dass Gruppenrechte und Ungleichheiten im Zugang zu
Biirgerrechten nicht allein auf kulturelle Differenz und Diversitédt zuriickzu-
fithren sind, sondern auch Produkt materieller und rechtlicher Ungleichheiten
sind, die sich nicht durch eine noch so differenziere Theorie von Kultur be-
greifen lassen. Dennoch spielt das Paradigma kultureller Differenz in den
sozio-politischen und 6konomischen Praktiken und Diskursen, in denen diese
Ungleichheiten verhandelt werden, eine strukturierende Rolle. In diesem Zu-
sammenhang erhellt das Hybriditdtsparadigma eine einfache, aber zentrale
Feststellung: Mischformen und Hybriditét sind vielleicht nicht die Losung al-
ler Fragen, aber das Problem stellen Grenzziehungen und daran gekniipfte
Machtverhiltnisse dar.

Anmerkung: Ich danke Susanne Schwalgin und Martin Sokefeld fiir hilfreiche
Kommentare und Verbesserungsvorschidige zu fritheren Versionen dieses
Beitrags.

Zitierte Literatur

Alexander, Claire (2002): ,,Beyond black: Re-thinking the Colour/ Culture
Divide®, in: Ethnic and Racial Studies 25, S. 552-571.

Anderson, Benedict (1993): Die Erfindung der Nation. Zur Karriere eines
folgenreichen Konzepts, Frankfurt/Main: Campus Verlag.

Anthias, Floya & Yuval-Davis, Nira (1992): Racialized Boundaries, London:
Sage.

Appelt, E. (1999): Geschlecht — Staatsbiirgerschaft — Nation: Politische Kon-
struktionen des Geschlechterverhdltnisses in Europa, Frankfurt/Main:
Campus Verlag.

48

https://dol.org/10.14361/9783839402280-003 - am 14.02.2026, 17:00:14.



https://doi.org/10.14361/9783839402290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EREL: DIFFERENZ UND HYBRIDITAT

Assiter, Alison (1996): Enlightened Women. Modernist Feminism in a Post-
modern Age, London: Routledge.

Balibar, Etienne (2004): We, the People of Europe? Reflections on Transna-
tional Citizenship, Princeton, Princeton University Press.

Baubock, Rainer (1991): Immigration and the Boundaries of Citizenship.
Centre for Research in Ethnic Relations, Monographs on Ethnic Relations
No. 4.

Bhabha, Homi K. (1990): ,,The Third Space®, in: J. Rutherford (Hg.), Identi-
tiy, Community, Culture, Difference, London, Lawrence and Wishart,
S.207-221.

Bhabha, Homi K. (1994): The Location of Culture, London: Routledge.

Bhabha, Homi K.: ,,Cultures in-between®, in: Stuart Hall/Paul du Gay (Hg.),
Questions of Cultural Identity, London: Sage, S.53-60.

Bhavnani, Kum-Kum (1999): ,,Rassismen entgegnen: Querverbindungen und
Hybriditat®, in: Brigitte Kossek (Hg.), Gegen-Rassismen. Konstruktionen,
Interaktionen, Interventionen, Hamburg: Argument Verlag, S.186-203.

Brah, Avtar (1996): Cartographies of Diaspora, London: Routledge.

Carens, Joseph: Aliens and Citizens (1995): ,,The Case for Open Borders®, in:
Will Kymlicka (Hg.), The Rights of Minority Cultures, Oxford: Oxford
University Press, S.331-349.

Coombes, Annie und Brah, Avtar (2000): ,,Introduction: The Conundrum of
,Mixing‘“, in: Annie Coombes/Avtar Brah (Hg.), Hybridity and its Dis-
contents. Politics, Science and Culture, London: Routledge, S. 1-17.

Erel, Umut (1999): ,,Grenziiberschreitungen und kulturelle Mischformen als
antirassistischer Widerstand?* in: Cathy Gelbin/Kader Konuk/Peggy Pie-
sche (Hg.), AufBriiche. Kulturelle Produktionen von Migrantinnen,
schwarzen und jiidischen Frauen, Konigstein/Taunus: Ulrike Helmer
Verlag, S.172-195.

Erel, Umut (2002): Agency and Subjectivity in the Life Stories of Migrant
Women from Turkey in Germany and Britain, unverodffentlichte Dissertati-
on, Nottingham Trent University.

Erel, Umut (2003a): ,,Skilled Migrant Women and Citizenship®, in: Mirjana
Morokvasic/Umut Erel/Kyoko Shinozaki (Hg.), Crossing Borders and
Shifting Boundaries. Gender on the Move! Opladen: Leske und Budrich,
S.261-284.

Erel, Umut (2003b): ,,Migration, Geschlecht, Ethnizitét: (De-) Konstruktionen
von Identitidtspolitik und Gemeinschaft“, in: Eder, Angelika (Hg.), , Wir
sind auch da!* Uber das Leben von und mit Migranten in europdischen
Grofsstidten, Hamburg: Dolling und Galitz Verlag, S.267-290.

Erel, Umut (in Vorbereitung): ,,Migrantlnnen, Staatsbiirgerschaft, Geschlecht
und Ethnizitdt®, in: Bettina RoB3 (Hg.), Migration, Geschlecht und Staats-
biirgerschaft. Weiterdenken fiir antirassistische, feministische Politik/-
wissenschaft.

49

https://dol.org/10.14361/9783839402280-003 - am 14.02.2026, 17:00:14.



https://doi.org/10.14361/9783839402290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Green, Leslie (1995): ,Internal Minorities and their Rights“, in: Will Kym-
licka (Hg.), The Rights of Minority Cultures. Oxford: Oxford University
Press, S. 257-272.

Hall, Stuart (1987): ,,Minimal Selves“, in: Homi Bhabha (Hg.), The Real Me.
Postmodernism and the Question of Identity, ICA London.

Kymlicka, Will (1995): Multi-Cultural Citizenship, Oxford, Oxford Univer-
sity Press.

Mackert, J. (1999): Kampf um Zugehirigkeit. Nationale Staatsbiirgerschaft
als Modus sozialer Schlieffung, Opladen: Westdeutscher Verlag.

Oquendi, Leyda (1997): ,,Identity and Mixed Breeds in Cuba“, Vortrag auf
der Konferenz Cultural Pluralism. Metissage and Mixed Identities 20.-
22.11. 1997, Universitit Florenz.

Otyakmaz, Berrin O. (1995): Auf allen Stiihlen. Das Selbstverstindnis junger
tiirkischer Migrantinnen in Deutschland, Ko6ln: ISP Verlag.

Parker, David (1995): Through Different Eyes, Avebury: Aldershot.

Pieterse, Jan Nederveen (1994): ,,Unpacking the West: How European is Eu-
rope? in: Ali Rattansi/Sally Westwood (Hg.), Racism, Modernity, Identi-
ty, Cambridge: Polity Press, S.129-149.

Pieterse, Jan Nederveen (1999): ,,Globale / lokale Melange: Globalisierung
und Kultur — Drei Paradigmen®, in: Brigitte Kossek (Hg.), Gegen-
Rassismen. Konstruktionen, Interaktionen, Interventionen, Hamburg: Ar-
gument Verlag, S.167-185.

Pieterse, Jan Nederveen (2001): ,,Hybridity — So What? The Anti-Hybridity
Backlash and the Riddles of Recognition®, in Theory, Culture & Society
18, S. 219-245.

Radtke, Frank-Olaf (1994): ,,The Formation of Ethnic Minorities and the
Transformation of Social into Ethnic Conflicts in a So-Called Multi-
Cultural Society: The Case of Germany®, in: John Rex/Beatrice Drury
(Hg.), Ethnic Mobilisation in a Multi-Cultural Europe, Avebury: Al-
dershot, S. 30-38.

Rithzel, Nora (1999): ,,Hybriditit ist die Antwort, aber was war noch mal die
Frage? in: Brigitte Kossek (Hg.), Gegen-Rassismen. Konstruktionen, In-
teraktionen, Interventionen, Hamburg: Argument Verlag, S.204-219.

Rattansi, Ali (1994): ,,,Western® Racisms, Ethnicities and Identities in a Post-
modern Frame®, in: Ali Rattansi/Sally Westwood (Hg.), Racism, Moder-
nity, Identity, Cambridge: Polity Press, S. 15-86.

Rex, John (1994): , Ethnic Mobilisation in Multi-Cultural Societies®, in: John
Rex/Beatrice Drury (Hg.), Ethnic Mobilisation in a Multi-Cultural Europe,
Avebury: Aldershot , S.3-13.

Sahgal, G. and Yuval-Davis, Nira (Hg.) (1992): Refusing Holy Orders: Wo-
men and Fundamentalism in Britain, London: Virago.

Salih, Ruba (2003): ,,Shifting Meanings of Islam and Multiple Representa-
tions of Modernity: The Case of Muslim Women in Italy, in: Jacqueline
Andall (Hg.), Gender and Ethnicity in Contemporary Europe, Oxford:
Berg, S.119-138.

50

https://dol.org/10.14361/9783839402280-003 - am 14.02.2026, 17:00:14.



https://doi.org/10.14361/9783839402290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EREL: DIFFERENZ UND HYBRIDITAT

Schon, Ulrich (1996): Bi-Identitidt. Zweisprachigkeit, Bi-Religidsitdt, Dop-
pelte Staatsbiirgerschaft, Ziirich und Diisseldorf: Walter Verlag.

Spivak, Gayatri Chakravorty, Landry, Donna and MacLean, Gerald (1995):
The Spivak Reader: Selected Works of Gayatri Chakravorty Spivak, New
York and London: Routledge.

Spooner, Brian (1986): ,,Weavers and Dealers: The Authenticity of an Orien-
tal Carpet®, in: Arjun Appadurai (Hg.), The Social Life of Things, Cam-
bridge: Cambridge University Press, S. 195-235.

Taguieff, Pierre-Andre (1987): La force du prejugee: le racisme et ses dou-
bles, Paris: La Decouverte.

Topal, Filiz (2002): ,,.Deutschkurse fiir Migrantinnen und Integrationspolitik®,
Vortrag auf der Tagung Arbeitsverhdltnisse im Kontext von Diaspora,
Exil, Migration — Perspektiven auf Arbeitsverhdiltnisse und politische
Rechte minorisierter Frauen, Berlin, 5.-7. April 2002

Treacher, Amal (2000): ,,Welcome Home: Between Two Cultures and Two
Colours®, in: Annie Coombes/Avtar Brah (Hg.): Hybridity and its Dis-
contents. Politics, Science and Culture, London: Routledge, S.96-108.

Turner, Bryan S. (1993): ,,Contemporary Problems in the Theory of Citizens-
hip®, in Bryan S. Turner (Hg.), Citizenship and Social Theory, London:
Sage, S. 1-18.

Waldron, Jeremy (1995): ,,Minority Cultures and the Cosmopolitan Alternati-
ve“, in: Will Kymlicka (Hg.), The Rights of Minority Cultures, Oxford,
Oxford University Press, S. 93-119.

Young, R. J. C. (1995): Colonial Desire. Hybridity in Theory, Culture and
Race, London: Routledge.

Yuval-Davis, Nira (1997): Gender and Nation, London: Sage.

Zagefka, Polymnia (1997): ,,.Le processus de metissage en Amérique espa-
gnole: ce que nous oublions et que I’histoire peut nous apprendre®, Vor-
trag auf der Konferenz Cultural Pluralism. Metissage and Mixed Identities
20.-22.11. 1997, Universitit Florenz.

Zizek, Slavoj (1999): ,,Das Unbehagen im Multikulturalismus®, in: Brigitte
Kossek (Hg.): Gegen-Rassismen. Konstruktionen, Interaktionen, Interven-
tionen, Hamburg: Argument Verlag, S. 151-166.

51

https://dol.org/10.14361/9783839402280-003 - am 14.02.2026, 17:00:14.



https://doi.org/10.14361/9783839402290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839402280-003 - am 14.02.2026, 17:00:14.



https://doi.org/10.14361/9783839402290-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

