
2 Das Allerpersönlichste und das Überpersönliche:

Historische und soziologische Studien zur Ehe

Jedes einzelne Ehepaar ist Teil einer Gemeinschaft von Ehepaaren. Diese Gemeinschaft

wird von einer nationalstaatlich verfassten Rechts- und Gesellschaftsordnung ebenso

wie von kulturell und historisch spezifischen Geschlechternormen, Liebesidealen und

Sexualitätsdispositiven strukturiert und regiert. Zugleich trägt jede einzelne, alltäglich

gelebte und individuell erfahrene Ehe ihren Teil zur gesellschaftlichen Realität der Ehe

bei. Die Verfasstheit der Ehe ergibt sich also einerseits aus ihrer institutionellen, nor-

mativen Bestimmung im staatlichen Recht1 und andererseits aus den unverwechselbar

einzigartigen Eherealitäten und intimen Praktiken der Ehepaare. Darüber hinaus sind

diese ineinander verschlungenenDimensionendesAllerpersönlichstenunddesÜberpersönli-

chen, die der Ehe ihre »soziologisch unvergleichbare Struktur« (Simmel 1992: 109) verlei-

hen, geprägt von einemhistorischenGewordenseinder Ehe undGrundlage für dasWerden

der Ehe in der Gegenwart. Dabei ist die Geschichte der Ehe, gerade wegen ihrer unver-

gleichbaren Struktur, keinesfalls nur von ewiger Stabilität gekennzeichnet, wie das der

heutige Rückgriff auf die traditionelle Ehe suggeriert (vgl. Smart 2007a: 10). Gleichwohl

wird die Imagination einer guten alten Ehe immer wieder als Referenzpunkt mobilisiert

und zur Legitimierungder InstitutionEheherangezogen (vgl.Tyrell 1988: 148f.).Umdie-

se heutigen Imaginierungs- und Legitimierungsprozesse der Ehe einzuordnen, beginne

ichmeine Analysemit einemKapitel, in dem ich anhand historischer und soziologischer

Studien drei Phasen der Ehe nachzeichne, die aus meiner Sicht für das Verständnis der

gegenwärtigenPraxisdesHeiratensgrundlegendsind:die Institutionalisierungderbür-

gerlichen Liebesehe um 1900 (Kapitel 2.1), die kritische Infragestellung der verbindlich

1 Ich beschränke mich weitestgehend auf die Analyse der zivilrechtlichen Ehe, wie sie 1907 im

Schweizerischen Zivilgesetzbuch verankert wurde, und beziehe religiöse Interpretationen der Ehe

nur punktuell ein. Dabei gilt es die für die Ehe relevanten Instanzen Staat und Kirchen nicht als

Opposition, sondern gerademit Blick auf die umkämpfte Entwicklungsgeschichte der Ehe als sich

wechselseitig beeinflussende Positionen zu verstehen, wie Christian Grethlein betont: »Bei der

Ehe gibt zumeinen die staatliche Gesetzgebung die Rahmenbedingungen für kirchlichesHandeln

vor, zum anderen ist die staatliche Ehenorm christlich geprägt« (Grethlein 2007: 229).

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003 - am 13.02.2026, 17:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

gewordenen Norm der Ehe nach 1945 (Kapitel 2.2) und die paradoxe Bedeutung der Ehe

um die Jahrtausendwende (Kapitel 2.3).

Ausgangspunkt für meine Beschäftigung mit der Ehe ist Caroline Arnis Analyse der

umkämpften Institutionalisierung der Ehe im Schweizerischen Zivilgesetzbuch (ZGB)

um 1900. An den Anfang ihrer Studie stellt Arni folgende Bemerkung: »Dass die hete-

rosexuelle Paarbeziehung in der Geschichte Europas als grundsätzlich dauerhafte Ehe

verfasst wird, dass diese Ehe ihrerseits die Familie begründet, ist nicht selbstverständ-

lich« (Arni 2004: 4). Vielmehr sei die Ehe »eine unter anderen möglichen Antworten auf

die offene Frage« (ebd.), wie das intime Zusammenleben, die Verwandtschafts- und Be-

sitzverhältnisse sowie die Fortpflanzung derMenschen in einer Gesellschaft organisiert

werden soll. Im Unterschied zu der Vorstellung der Ehe als universeller, quasi-natürli-

cher Tradition zeigt Arni auf,wie sich imLaufe derGeschichte der Ehe Phasen der Stabi-

lität, in denen sich die persönlichen Verhältnisse im Einklangmit der sozialen Ordnung

entwickeln, mit Phasen der Reform oder gar Revolution abwechseln (vgl. ebd.). Da die

jeweils geltenden Gesetze, die Geschlechternormen und Liebesideale die individuellen

Erfahrungen und Gestaltungen der Ehe prägen, sie aber nie vollständig determinieren,

gab es immer auch Abweichungen sowie expliziten Widerstand, nicht zuletzt in Form

feministischer Kritiken an der patriarchalen Ordnung der Ehe. Diese Deutungskämp-

fe, aber auch die (un)gewollt abweichenden Lebensweisen sind ausschlaggebend für das

wiederkehrende Lamento, die Ehe sei in der Krise (vgl. Habermas 2001; Arni 2004).Wie

Ute Gerhard für den Krisendiskurs um die Ehe gegen Ende des 19. Jahrhunderts auf-

zeigt, war nicht zuletzt eine »restaurative, um die Bewahrung patriarchaler Vorrechte

bemühte Familiensoziologie« (Gerhard 2010: 194)maßgeblich an demNarrativ der Krise

beteiligt.GemäßRosemarieNave-Herz kannder familiensoziologischeDiskurs gar »mit

einem Diskurs über die Krise oder den Zerfall der Familie« und der Ehe gleichgesetzt

werden (Nave-Herz 1998: 286). Dabei muss, wie Rebekka Habermas für die bürgerliche

Familie feststellt, im 19. Jahrhundert »[s]tatt von einer Auflösung der Familie [vielmehr]

von der Erfindung der bürgerlichen Familie« (Habermas 2001: 288) und, damit eng ver-

knüpft, von der Institutionalisierung der Liebesheirat gesprochen werden. Diese histo-

rische Einsicht in die Gleichzeitigkeit von Krisendiskurs und Erfindung einer bestimmten

Form von Ehe wirft für heutige Analysen die Frage auf, inwiefern auch der Ende des 20.

Jahrhunderts laut werdende Krisendiskurs um die Ehe (vgl. Kapitel 1.1.) auf eine Phase

der Neuerfindung verweist. Um also die neuerliche Krise der Ehe und ihre Re-Konzep-

tualisierung unter demTitel »Ehe für alle« einordnen zu können, lohnt sich ein Blick auf

den Krisendiskurs Ende des 19. Jahrhunderts und die darauffolgende Institutionalisie-

rung der zivilrechtlich geregelten, bürgerlich-patriarchalen Liebesehe.

Mit diesem Blick in die Geschichte der Ehe wird in diesem Kapitel aufgezeigt, dass

die Liebesheirat, wie wir sie heute kennen, aus einem Krisendiskurs des Bürgertums

erwächst, der im 19. Jahrhundert »die Bedrohungen der Familie« beschwor (Tyrell 1988:

148).Wie Tyrell analysiert,wurde durch dieses »dramatisierendeKrisenbewußtsein« zu-

gleich ein »Legitimationssystem« entwickelt, welches die Ehe und Familie »mit einem

ganzen Panorama von […] Höchstwertformeln« ausstattete (ebd.: 148f). In dieser bür-

gerlichen Konzeption der Liebesehe wird die Ehe mit der romantischen Liebe zwischen

zwei Menschen gleichgesetzt und die Auffassung vertreten, dass eine Ehe – in Abgren-

zung zur arrangierten Ehe oder der aus rein ökonomischen Erwägungen geschlossenen

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003 - am 13.02.2026, 17:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Das Allerpersönlichste und das Überpersönliche: Historische und soziologische Studien zur Ehe 41

Ehe – einzig aus dieser Liebe heraus und durch den freien Willen der Liebenden ge-

schlossenwerdensoll.WardieEhezuvor »eineTransaktionzwischenFamilien«,hat »das

persönliche Glück« der Liebenden nun den »Vorrang vor den Forderungen der Gemein-

schaft« (Bethmann 2013: 19; vgl. auch Illouz 2007).Mit diesemneuen Ideal der Liebeshei-

rat intensiviert sich das Spannungsverhältnis zwischen der allerpersönlichsten, alltäglich

gelebten Geschlechterbeziehung und dem institutionell geregelten, überpersönlichenGe-

schlechterverhältnis, das die Ehe strukturiert. Begründet sich darin zum einen die He-

gemonie der Liebesehe, die nach den zweiWeltkriegenMitte des 20. Jahrhunderts ihren

Höhepunkt erreicht, so liegt darin zugleich auch der Anfang eines tiefgreifenden Trans-

formationsprozesses, der gegen Ende des 20. Jahrhunderts in einenweiteren Krisendis-

kurs mündet. Im Vergleich dieser beiden als Krisen gerahmten Neuerfindungsphasen

wird eine grundlegende Verschiebung sichtbar, die für meine weitere Analyse der ge-

genwärtigen Heiratspraktiken wesentlich ist: Um 1900 versuchten die Schweizer Politik

undGesetzgebung,dieüberpersönlicheOrdnungderEhevorden individuellenBedürfnis-

sen der Ehemänner und insbesondere der Ehefrauen (und ihren Emanzipationsansprü-

chen) durch ein institutionelles, rigides Ehe- und Scheidungsrecht zu schützen.2 Dem-

gegenüber wird, wie ich im Folgenden anhand von drei historischen Phasen aufzeige,

das intime Zusammenleben der Bevölkerung heute vor allem durch die allerpersönlichste

DimensionderEhe,alsodurchdie individuell verantworteteundausgehandelte eheliche

Liebesbeziehung, regiert, während die normativen Vorgaben der überpersönlichen Insti-

tution Ehe stark gelockert und in den Hintergrund getreten sind.

2.1 Die Ehe um 1900: Institutionalisierung der bürgerlichen Liebesehe

WieMichel Foucault zeigt, tauchtmit derGründungder bürgerlich-kapitalistischenNa-

tionalstaaten im 19. Jahrhundert die Bevölkerung als Gegenstand der Regierung auf. Im

»Zentrumdes ökonomischenundpolitischenProblemsder Bevölkerung« steht dabei die

Sexualität (Foucault 1983: 31), die verwaltet und regiert werden muss: »Der Staat muss

wissen, wie es um den Sex der Bürger steht und welchen Gebrauch sie davon machen«

(ebd.: 32). Entsprechend geht das Eherecht, trotz vehementemWiderstand in katholisch

dominiertenGebieten (vgl. Arni 2004: 30), an den Staat über undwird vereinheitlicht. In

der Schweiz wird die Ehemit der Einführung des »Bundesgesetzes betreffend die Beur-

kundung des Zivilstandes und der Ehe« (ZEG) 1874 dem »Schutz des Bundes« (Arni 2004:

27) unterstellt. Seither ist das Schließen und Scheiden von Ehen in der Schweiz alleini-

ges Recht des Staates. Mit der »Verallgemeinerung der Institution Ehe« (ebd.: 29) wird

die Eheschließung zu einem Recht für alle heterosexuellen Paare, unabhängig von ihrer

Konfession und ökonomischen Situierung. Dabei ging es, wie Arni aufzeigt, »nicht nur

2 Ich fokussiere mich in der Nachzeichnung der historischen Phasen der Ehe hauptsächlich, aber

nicht ausschließlich auf die Schweiz. In den Nachbarländern vollziehen sich, wenn auch unter an-

deren nationalstaatlichen Bedingungen, vergleichbare Prozesse. So heißt es etwa auch »im Ent-

wurf für das Bürgerliche Gesetzbuch« des Deutschen Reichs von 1888, »dass im Eherecht nicht das

Prinzip der individuellen Freiheit der Ehegatten herrscht, sondern die Ehe als eine von demWillen

der Ehegatten unabhängige sittliche und rechtliche Ordnung anzusehen ist« (Beck/Beck-Gerns-

heim 1994: 23).

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003 - am 13.02.2026, 17:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

umRechtsgleichheit, sondern vor allem […] um die Aufwertung und Verallgemeinerung

der InstitutionEhealsAntwort auf […]die als ›unmoralische‹Regellosigkeitwahrgenom-

mene Praxis heterosexueller Beziehungen in denUnterschichten« (ebd.).Mit der staatli-

chen Übernahme des Eherechts und der Entwicklung dermodernenwissenschaftlichen

Disziplinen verschiebt sich zugleich der Fokus von der ehelichen Sexualität hin zu den

»peripheren Sexualitäten« der Kinder, der »Irren und Kriminellen« sowie der Homose-

xuellen (Foucault 1983: 43).WieFoucault zeigt,gehtdas »Ehepaarmit seiner ordentlichen

Sexualität […] allmählich dazu über,wie eineNorm zu funktionieren« und entsprechend

der bürgerlichen Konzeption von Privatheit einen »Anspruch auf mehr Diskretion« zu

besitzen (ebd.).

Eng verknüpft mit dieser »Erfindung des Privaten« der bürgerlichen Familie (Ha-

bermas 2001: 291) verbreitet sich im 19. Jahrhundert auch das Ideal der bürgerlichen Lie-

besehe. Die Ehe wird zum höchsten Glück der Frau erklärt und das Private, »der ein-

zige Ort des Weiblichen«, als »Hort des Gefühles« und als »regelrechte Idylle des In-

nerhäuslichen« entworfen (ebd.: 294–295). Der »romantische Code«, der »eine absolu-

te Präferenz fürs Lieben« vorgibt (Tyrell 1987: 573) und zunehmend mit der Ehe zusam-

menfällt, führt aber nicht nur zu harmonischemFamilienleben und »häuslichemGlück«

(Habermas 2001: 295). Wie Habermas zeigt, nahmen durch das Insistieren – insbeson-

dere der Frauen – auf der »Erfüllung emotionaler Bedürfnisse« (ebd.: 306) auch die »in-

nerehelichen Konflikte« (ebd.: 307) und Scheidungen zu. Somit brachte das neue Primat

der Liebe auch unerwünschteNebenerscheinungen für die stabil und dauerhaft gedach-

te Ordnung der Ehe mit sich, was die Zeitgenoss:innen Ende des 19. Jahrhunderts mit

der grundlegenden Frage nach »demVerhältnis von IndividuumundGesellschaft« (Arni

2004: 25) konfrontiert. Diese Frage stellt sich in der Schweiz mit besonderer Dringlich-

keit, weil sich das Schweizer ZEG aufgrund seines »vertragstheoretischen Einschlag[s]«

(ebd.: 33) als vergleichsweise »scheidungsliberales Recht« (ebd.: 32) präsentiert. So galt

die Schweizer Scheidungspraxis dem französischen SoziologenEmileDurkheimals »to-

lerant bis zumExzess« (Durkheim 1903, zitiert in ebd.: 24). Entsprechend forderten Poli-

tiker und Juristen anlässlich der Ausarbeitung eines Schweizer Zivilgesetzbuches (ZGB)

um 1900 die Einführung eines »institutionellen Eheverständnisses« (ebd.: 33). Diese in-

stitutionelle Ordnung der Ehe sollte der »Verfügung der Eheleute grundsätzlich entzo-

gen« (ebd.: 23) sein und damit ein »Bollwerk« (ebd.: 37, Herv. i. O.) bilden gegenüber den

als krisenhaft wahrgenommenen Erscheinungen der Moderne – die wesentlich mit den

»UnwägbarkeitenderGefühlswelten« (ebd.: 67) der einzelnen FrauenundMänner zu tun

hatten. Insbesondere solltedieEhedamit vordendamaligen»ehefeindlichenBestrebun-

gen« (ebd.: 37) geschütztwerden,dadiesedie »für einemodernebürgerlicheGesellschaft

sogrundlegendeKonstruktion von familialerGemeinschaftlichkeit alsGarantin sozialen

Zusammenhalts und weiblicher Familialität als Garantin solcher Gemeinschaftlichkeit«

erschütterten (ebd.: 38). Als ehefeindlich betrachtete man zum einen »die feministische

Kritik an der Einschliessung der Frauen in Ehe und Familie« (ebd.: 37), was die Frage

»nach dem sozialen Ort der Frauen in der Moderne« (ebd.: 25) aufwarf. Auf diese Frage

antwortete die »institutionelle Ehemoral« (ebd.: 34), wie in Kapitel 2.1.1 nachgezeichnet

wird, mit einer patriarchalen Eheordnung, die die Individualität der Ehefrau zwar an-

erkannte, zugleich aber bewusst beschränkte. Als ebenfalls ehefeindlich galten zum an-

deren die vergleichsweise hohen Scheidungszahlen, die in avantgardistischen Kreisen

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003 - am 13.02.2026, 17:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Das Allerpersönlichste und das Überpersönliche: Historische und soziologische Studien zur Ehe 43

verbreitete »Rede und Praxis der ›freien Liebe‹« und die »in bürgerlichen Augen ›dys-

funktionalen‹Arbeiterfamilien« (ebd.: 37),welcheaufunterschiedlicheWeisediebürger-

liche Koppelung von Ehe, Liebe und Sexualität durchkreuzten. Derart individualistische

Erscheinungen, die vom scheidungsliberalen Recht des Schweizer ZEG (vgl. ebd.: 30f)

tendenziell noch begünstigt wurden, stellten nicht nur die sittliche eheliche Geschlech-

terbeziehung, sondern auch die Dauerhaftigkeit der Ehe in Frage. Darauf wurdemit ei-

ner Erschwerung der Scheidung reagiert (vgl. Kapitel 2.1.2), was sich ebenfalls »zuun-

gunsten der offensichtlich in der Ehe tendenziell unglücklicheren Frauen« (Arni 2004:

50) auswirkte. Denn wie eine Studie von Durkheim von 1879 zum Zusammenhang von

Suizid und ehelichem Glück bzw. Unglück zeigte, begünstigte die Scheidung männli-

chen Suizid, unglückliche Eheverhältnisse hingegenweiblichen Suizid (vgl. ebd.). Argu-

mentierte die JuristinAnnaMackenroth 1901 folglich,dass »die Ehe ›keine dogmatische‹,

sondern eine an sozialen Bedürfnissen zu orientierende Einrichtung sei«, so sah Durk-

heim umgekehrt die gesellschaftliche Stabilität »am besten in einer Stärkung der Insti-

tution Ehe und einer restriktiven Handhabung der Scheidung gewahrt« (ebd.). Wie Ar-

ni anhand dieser beiden zu unterschiedlichen Schlüssen kommenden Positionen zeigt,

ist die institutionelle Auslegung der Ehe im ZGB nicht nur ein Fortsetzen patriarchaler

Geschlechterverhältnisse in der Familie und entsprechend eine Abwehrreaktion auf die

weibliche Emanzipation. Sie ist zudemeine eindeutige Absage an die damit zusammen-

hängenden sozialen Bedürfnisse, die an die emotionale Qualität, sprich an die allerpersön-

lichste Seite der Ehe gestellt wurden.

2.1.1 Eine patriarchale Eheordnung: Gegen die Emanzipation der Ehefrauen

Die institutionelle Auslegung der Ehe im Schweizerischen Zivilgesetzbuch war, wie Ar-

ni anhand der damaligen Debatten analysiert, durchaus umstritten, auch wenn sie von

demausschließlich vonMännernbesetztenParlament einstimmigangenommenwurde:

»So eindeutig und selbstverständlich war […] um 1900 nicht, wie dasWesen der Ehe be-

schaffen sei, wie sich deren Verhältnis zu Staat und Gesellschaft gestalten solle, ja ob

es die Ehe überhaupt brauche und wenn ja, wie sie rechtlich zu regeln sei.« (Arni 2004:

24, Herv. i. O.)

Im Gegenteil: Die bürgerliche Verallgemeinerung und sozialpolitische Etablierung der

Institution Ehe war direkt mit pointierten feministischen Kritiken an der patriarcha-

len Verfasstheit der Institution Ehe verwoben und es waren wiederum diese Kritiken,

die den besorgten Krisendiskurs und das Bedürfnis nach einem schützenden Bollwerk

beförderten. Denn auch im 19. Jahrhundert – obwohl von der offiziellen Politik ausge-

schlossen – begnügten sich die Frauen sowohl in der Schweiz wie auch anderswo kei-

neswegs damit, »nur ›bei verschlossenen Türen von der Freiheit zu flüstern‹«, wie Ute

Gerhard die Zeitzeugin Louise Otto von 1850 zitiert (Gerhard 2010: 194). Vielmehr ent-

wickelte sich imNachklang der Französischen Revolution eine ebenso breite wie hetero-

gene und durchaus auch laute Frauenbewegung, die rückblickend als ersteWelle des Fe-

minismus bezeichnet wird (vgl. Gerhard 2012). Allerdings führte das öffentliche Aufbe-

gehren vonFrauennicht dazu,dassVertreterinnender Frauenverbände indie juristische

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003 - am 13.02.2026, 17:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

Ausarbeitung des Eherechts im Schweizerischen Zivilgesetzbuch involviert worden wä-

ren (vgl. Arni 2004: 28). Der Ausschluss der Ansichten der Frauen zur Ausgestaltung des

Eherechts, das zugleich den Ort definierte, der ihr höchstes Glück und ihren einzigen, be-

grenzten Handlungsspielraum darstellen sollte, war keineswegs zufällig. Vielmehr war

er notwendig, um die damaligen Forderungen der Frauen nach Gleichberechtigung und

gesellschaftlicher Teilhabe erneut einzudämmen.Dies geschah,wie Arni aufzeigt, in der

Form einerDefinition der »ehelichenGemeinschaft« (ebd.: 35), von der die Frau zwar ein

Teil war, in der sie demmännlichen, erwerbstätigen Familienoberhaupt aber unterstellt

und dadurch in ihrer Autonomie eingeschränkt wurde.Mit dieser Auslegung der Ehe als

Gemeinschaft untermännlicher Führungwolltemandie sich zunehmendartikulierende

Individualisierung der Frauen begrenzen.Mehr noch: Die damaligenEmanzipationsbe-

strebungen der Frauen stellten die »eigentliche Kernproblematik des Eherechts« (ebd.:

36) dar, drohten diese doch dazu zu führen, dass die Ehefrau den Innenraumder Familie

ohne die Zustimmung ihres Ehemannes verlassen könnte. Insofern kam die Vorstellung

einer Individualisierung der Frauen in derWahrnehmung damaliger Zeitzeug:innen ei-

nem »Auseinanderfallen der Familie« (Riehl 1855, zitiert in Habermas 2001: 287) und da-

mit der bürgerlichen Geschlechterordnung gleich:

»Soll eine weiter fortschreitende Civilisation uns wirklich dahin führen, die Unterord-

nung der Frau unter den Mann, und somit auch alle Festigkeit des Ehebandes und das

wahre Familienleben aufzugeben, […]. Klar istwohl fürs Erste, dasswirklich ein dauern-

des würdiges, ein friedliches eheliches und Familienleben mit solchen unweiblichen

Mannweibern unmöglich wäre, welche den Mann als das Haupt der Familie nicht an-

erkennenundneben ihmundgegen ihn unmittelbare Stimm-und Entscheidungsrech-

te über die gemeinschaftlichen gesellschaftlichen Angelegenheiten geltendmachen.«

(Karl Theodor Welcker 1847, zitiert in Gerhard 2005: 455)

Dieses Auseinanderfallen der patriarchalen Ordnung der Familie und der Geschlechter

durch unmittelbar mitbestimmende und selbst entscheidende Frauen galt es zu verhin-

dern und dies geschah, wie Arni zeigt, nicht durch die einfache Fortschreibung der pa-

triarchalen Tradition, sondern durch derenNeuschreibung »auf der Grundlage einer ex-

pliziten Berücksichtigung und einer ebenso expliziten Relativierung des Anspruchs auf

weibliche Individualität« (Arni 2004: 44).

Dieweibliche Individualität wurde nicht zuletzt auch deshalb zumThema,da entge-

gen der ansonsten »ausgiebig gepflegten Frauenverachtung« im Ideal der romantischen

Liebe eine »Egalität und Autonomie der Frau« vorausgesetzt wird (Tyrell 1987: 582).

Indem romantische Liebe auf der »›Gleichwertigkeit‹ und ›Gleichindividuiertheit‹ der

Frau« basiert, impliziere sie, so Tyrell, »eine prinzipielle Absage anden traditionsreichen

Gedanken der Hierarchie der Geschlechter – in Liebessachen« (ebd.). Wie allerdings

Bethmann betont, wurde das »literarische Ideal der romantischen Liebe […] im komple-

mentären Geschlechtermodell der bürgerlichen Ehe keineswegs eingelöst« (Bethmann

2013: 22). Vielmehr sahen sich die Verantwortlichen in der Schweiz um 1900 mit der

»paradoxen Aufgabe« (Arni 2004: 38) konfrontiert, aufgrund der Verbreitung des ro-

mantischen Liebesideals, das die Individualität von Mann und Frau in der Liebe betont,

diese Gleichindividuiertheit beider Geschlechter zu berücksichtigen, sie im Dienste der

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003 - am 13.02.2026, 17:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Das Allerpersönlichste und das Überpersönliche: Historische und soziologische Studien zur Ehe 45

Festigkeit der Institution Ehe und der gesellschaftlichen Ordnung aber zugleich zu

relativieren. Dazu bemerkte die französische Philosophin Simone de Beauvoir:

»[Die Bourgeoisie war] lebhaft daran interessiert, die Ehe zu verteidigen und zu erhal-

ten, aber die Fortschritte des Individualismus hinderten sie, die Ansprüche der Frauen

einfach zu ersticken. […] sämtliche Romantiker hatten das Recht auf Liebe allzu leiden-

schaftlich proklamiert. Es stellte sich das Problem, die individuellen Gefühle, die man

aus der Ehe ausgeschlossen hatte, nun in die Ehe einzubeziehen.« (Beauvoir 2017: 531)

Dementsprechend wurde eine grundsätzliche Handlungsfähigkeit und Eigenständig-

keit der Ehefrau anerkannt. Allerdings sollte die Handlungsfähigkeit der Ehefrau dem

Wohlder ehelichenGemeinschaftdienen (vgl.Arni 2004: 38),unddas tat sienur,wennsie

sich im innerhäuslichen, dem der Frau und ihrem als natürlich angesehenen weiblichen

Geschlechtscharakter (vgl.Hausen 1976) angestammtenOrt entfaltete.Wieder JuristEu-

gen Huber, der mit dem Entwurf des Schweizer Eherechts betraut worden war, festhält,

soll die Ehefrau »handlungsfähig sein, aber gewisse Handlungen nicht vornehmen dür-

fen« (EugenHuber 1911, zitiert inArni 2004: 42).Dieser paradoxeUmgangmit demweib-

lichen Anspruch auf Selbstbestimmung ist charakteristisch für die neue,mehr oder we-

niger »›verhüllte Form‹ männlicher Eheherrschaft« (ebd.: 43). Diese sah für die Frauen

– ganz im Sinne der binären, hierarchischen Geschlechterverhältnisse der bürgerlichen

Gesellschaft – eine besondere Ordnung vor3, während die Individualität des Mannes als

das Allgemeine vorgestellt wurde:

»Wird der Mann zum Haupt der Ehe gegen innen und zum Vertreter der Ehe gegen

aussen bestimmt, so lässt der Gesetzgeber die Interessen desmännlichen Individuums

mit denen der Gemeinschaft zusammengehen und hebt beide ineinander auf. Diese

Identifizierung der gemeinschaftlichen mit den ehemännlichen Interessen zieht sich

durch das ganze Eherecht, wie die Juristin Herta HermineMeyer in ihrer kritischen Ab-

handlung von 1937 feststellt: dasGesetz schütze ›dementsprechend auch zuerst einmal

den Ehemannwirksam gegen etwaige Störungen durch die Ehefrau, indem es ihm alle

wichtigen Rechte‹ anvertraue.« (Arni 2004: 43)

Es sind,wie Arni deutlichmacht, die zunehmenden Individualitätsansprüche von Frau-

en, die im 19. Jahrhundert mit der im Sinne des Gemeinwohls entworfenen Institution

Ehe kollidieren. Allerdings ging es dabei nicht nur umdie Forderungen von Frauen nach

Gleichberechtigung und politischer Teilhabe. Es ging zugleich auch um die neuen An-

sprüche, die von Frauen, aber auch von einigenMännern an die emotionale Qualität der

ehelichen Gemeinschaft gerichtet wurden, seit diese nicht mehr nur als Ort der Familie

3 Arni bemerkt dazu: »Was das Eherecht prägnant artikuliert, ist die Identifizierung des Mannes als

Menschmit demAllgemeinenunddie Frau als Fraumit demBesonderen,welche dieGeschlechter-

ordnung der Moderne fundamental prägt. Deshalb […] kann der Mann zum Garanten der Einheit

des Paares werden, während die einzelne Frau, die doch für alles steht, was Traulichkeit ausmacht,

nur als Bedrohung für diese Einheit begriffen werden kann« (Arni 2004: 43f.). In diesem Zusam-

menhang aufschlussreich ist der Vergleich mit der in der Schweiz bis 2022 hierarchisch differen-

zierten Ordnung des Heiratens, die homosexuelle Paare als das Besondere positioniert, während

heterosexuelle Paare als das Allgemeine gelten.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003 - am 13.02.2026, 17:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

undderWirtschaftsgemeinschaft, sonderndarüber hinaus als romantische und sexuelle

Vereinigung der Geschlechter in der Liebe vorgestellt wird.

DieDurchsetzung der romantischen Liebesehe und die Vorstellung einer Individua-

lität – deren persönliches Glück mehr Gewicht haben könnte als die Orientierung am

Gemeinwohl unddamit anderDauerhaftigkeit der InstitutionEhe–sind alsomiteinan-

der verknüpft undbedingen sichwechselseitig.Mit derBegründungderEhe in der Liebe

steigt die individuelle, emotional begründeteMotivation der Einzelnen,mit der:dem un-

verwechselbaren Anderen alles zu teilen und füreinander zu sorgen, also die Keimzelle

der bürgerlichen Gesellschaft aus Liebe zueinander zu bilden:

»Denn die Liebemeint in ihrer modernen Codierung ein Gefühl, das auf die Individua-

lität des Gegenübers und auf die Exklusivität des Verhältnisses abstellt: Was man mit

dem, der Geliebten teilt, das teilt man mit keinem, mit keiner anderen, und man teilt

es mit dieser und diesem, weil sie die sind, die sie sind.« (Arni 2004: 8)

Gleichzeitig steigt durch die Individualisierung der Liebe aber auch dieWahrscheinlich-

keit, dass die konkrete Ehe die individuellen Ansprüche an die emotionale Qualität der

Liebesbeziehung nicht erfüllt und sich bei den Einzelnen das Bedürfnis einstellt, auf-

grund enttäuschter Liebe die eheliche Gemeinschaft vorzeitig aufzulösen. Dass es sich

dabei vor allem um die individuellen Wünsche der Frauen handeln musste, die mit der

Institution Ehe in Konflikt gerieten, ergibt sich aus der Einsicht, dass sich die Frauen

in der bürgerlichen Ehe in einer institutionellen Ordnung befanden, die explizit gegen

ihre Eigenständigkeit als gleichberechtigte Subjekte entworfen wurde. Die Entfaltung

weiblicher Individualitätwaraufdenprivaten InnenraumderEhebeschränkt. Indiesem

bürgerlichen Innenraumder Familiemachten sich die Bedürfnisse der Frauen, »[u]nge-

achtet der Tatsache, dass das Hausinnere faktisch rechtlich in weiten Feldern männli-

cherHerrschaftsraumwar« (Habermas 2001: 306), aber durchaus bemerkbar und hatten

insofern gesellschaftliches Gewicht, als »zwei Drittel der Scheidungsklagen von Frauen

eingereicht« wurden (ebd.: 308). Die Anschauungen der Frauen, die aus der politischen

Debatte weitgehend ausgeschlossen waren, flossen in diesem Sinne nicht direkt in die

Festlegung des Schweizer Eherechts ein. Sie sorgten aber durch innereheliche Konflik-

te, daraus resultierende Scheidungsklagen oder gar durch Aufrufe zum Eheboykott4 für

eine öffentlich wahrnehmbare Erschütterung der Institution Ehe. Somit zeigt sich um

1900, wie Arni resümiert, eine

4 Als um 1900 deutlich wurde, dass die feministische Kritik keinen Eingang in die Formulierung des

bürgerlichen Eherechts erhalten würde, rief Anita Augspurg, eine Vertreterin der bürgerlich-radi-

kalen Frauenbewegung, mit folgendenWorten zum Eheboykott auf: »Für eine Frau von Selbstach-

tung, welche die gesetzlichenWirkungen der bürgerlichen Eheschließung kennt, ist es nach mei-

ner Überzeugung unmöglich, eine legitime Ehe einzugehen« (Anita Augspurg 1905, zitiert in Ger-

hard 2009: 460). Im Unterschied zu den bürgerlich-radikalen und sozialistischen Vertreterinnen

der Frauenbewegung fühlten sich die bürgerlich-traditionell orientierten Frauen über große Stre-

cken in dieser Auslegung der Ehe vertreten, was Ausdruck des breiten »Spektrum[s] der Ansichten

zur Geschlechterordnung« und zur Liebesehe innerhalb der heterogenen europäischen Frauenbe-

wegungen war (Gerhard 2012: 76).

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003 - am 13.02.2026, 17:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Das Allerpersönlichste und das Überpersönliche: Historische und soziologische Studien zur Ehe 47

»Dynamik, die im Verlauf des Jahrhunderts und in einem durchaus nicht linearen Pro-

zess in dasmünden sollte, was heuteDeinstitutionalisierung der Ehe genanntwird […].

Indes stellt sich dieser Befund in der historisch präzisen Rekonstruktion verwickelt dar,

geht es doch um 1900 zunächst einmal um eine Etablierung desjenigen Ehemodells,

das gegen Ende des 20. Jahrhunderts solchen Prozessen der Deinstitutionalisierung

unterliegen sollte.« (Arni 2004: 47)

Das institutionelle Ehemodell, das 1907 in der Schweiz etabliert wurde und sich durch

eine verhüllt patriarchale Definition der ehelichen Gemeinschaft auszeichnete, war auch

der Versuch, die durch die gesteigerten Liebes- und Individualitätsansprüche in Bewe-

gungundUnordnung geratenenVerhältnisse zu festigen.Gefestigtwurden sie insofern,

als die durch die Begründung der Ehe in der Liebe erst virulent gewordene Frage nach

demVerhältnis vonGesellschaftund Individuumzugunsteneiner stabilen,vonMännern

geprägtenGesellschaftsordnung entschiedenwurde.Dabei stellte,wie imFolgenden ge-

zeigt wird, neben der patriarchalen Neuschreibung der Ehe auch die Erschwerung der

Scheidung ein zentrales Mittel für den Schutz der öffentlichen Ordnung dar.

2.1.2 Die Erschwerung der Scheidung: Gegen die Gefühle der Eheleute

Wie Arnis Analyse des eherechtlichen Gesetzgebungsprozesses zeigt, reagierte der Ge-

setzgeber mit dem institutionellen Ehemodell im ZGB auf die damals weitverbreitete

Einsicht, dass die Ehe »just unter den Bedingungen der Liebesehe« zu einem vertiablen

»Hazardspiel« (Arni 2004: 67) unddamit zu einer risikoreichenAngelegenheit [»eine ›ris-

kirte‹ Sache« (Hilty 1909, zitiert in Arni 2004: 67)] geworden sei. Durch die erschwerte

Scheidung sollte die Ehe mit rechtlichen Mitteln vor den »Unwägbarkeiten« (ebd.) der

individuellen Liebesgefühle der Ehefrauen und Ehemänner geschützt werden.Denn die

Scheidung stellte um 1900 nicht nur ein persönliches, sondern auch ein dringliches ge-

sellschaftspolitisches Problem dar, war sie doch, wie Arni feststellt, die »Manifestation

derEnttäuschung beider Sehnsüchte […],der persönlichenundderpolitischen« (ebd.: 317,

Herv.FW).EinpolitischesProblemwardieScheidung,weil derengehäuftesVorkommen

das Prinzip der lebenslangenDauer der Ehe grundlegend in Frage stellte.Diese Infrage-

stellung der Institution Ehe ließ die Zeitzeug:innen um die Stabilität der bürgerlichen

Gesellschafts- und Geschlechterordnung fürchten, und eben diese Furcht liegt der in-

stitutionellen Auslegung des Ehe- und Scheidungsrechts im Schweizer Zivilgesetzbuch

zugrunde.Dabei stellten sich imGesetzgebungsprozess eine Reihe von Fragen, die kon-

trovers diskutiert wurden: Wie sollte damit umgegangen werden, dass nicht nur »das

erotische, sondern auch das seelische Fühlen über die Ehe hinausschiessen könnte« und

damit die durch dieHeirat versprochene »Liebe undTreue in der Ehe vergehen könnten«

(ebd.: 67)? Wie darauf reagieren, wenn diese unwägbaren Gefühle den einzelnen Eheleu-

ten nicht unbedingt als unsittlichesVerhalten zumVorwurf gemacht werden können (vgl.

ebd.)? Sollte es für die Gerichte zulässig sein, nicht auf eine Scheidungsklage einzutre-

ten, sondern vielmehr, wie Arni die Forderung eines Zeitzeugen zitiert, die im Herzen

entzweiten Eheleute »als ›Heldinnen und Helden‹, die in der Ehe ›trotz schwierigster

Umstände tapfer aushalten‹, nachHause zu schicken« (ebd.: 326)?Was, so lassen sich die

Fragen zusammenfassen, sollte also mehr wiegen: die individuelle emotionale Qualität

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003 - am 13.02.2026, 17:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

einer romantischen Ehebeziehung oder die Dauerhaftigkeit und Stabilität der Instituti-

on Ehe?

Wie bereits ausgeführt, wurde der Institution Ehe trotz kritischer Gegenstimmen

der Vorrang vor den romantischen Gefühlen gegeben. Durch eine rechtliche Erschwe-

rung der Scheidung sollten die vergleichsweise hohen Scheidungszahlen der Schweiz

gesenkt werden. Im Konkreten bestand die Erschwerung darin, dass die Möglichkeit

der einvernehmlichen Scheidung, die gemäß dem ZEG von 1874 möglich war, nicht

ins ZGB übernommen wurde (vgl. Arni 2004: 69). Die Scheidung sollte (im Gegensatz

zur Heirat5) keine Sache des freien Willens der Eheleute sein. Vielmehr sollten die

Gerichte über die Scheidung bestimmen und damit die »schwierige Balance zwischen

dem Unglück der Eheleute und dem Interesse der Öffentlichkeit« (ebd.: 74) gewähr-

leisten. Anhand gesetzlich definierter Scheidungsgründe hatten die Richter über die

»objektive Berechtigung« (ebd.: 327) einer Scheidungsklage zu befinden. Erst »wenn

ein Scheidungsgrund nachgewiesen« war, sollte der Richter »entweder die Scheidung

oder die Trennung«6 aussprechen (Art. 146 ZGB, i. d. F. v. 1944). Gemäß ZGB durfte der

Richter dabei »Tatsachen, die zur Begründung einer Klage auf Scheidung […] dienen,

nur dann als erwiesen annehmen, wenn er sich von deren Vorhandensein überzeugt«

(Art. 158 Abs. 1 ZGB, i. d. F. v. 1944) hatte. Erschwert war die Scheidung also,weil es eines

gesetzlich anerkannten und nachweisbaren Grundes bedurfte, wobei nur die Person

klageberechtigt war, die nicht die (vorwiegende) Schuld an dem Scheidungsgrund trug

(vgl. Art. 142 ZGB, i. d. F. v. 1944).7 Neben fünf speziellen Scheidungsgründen – na-

mentlich Ehebruch,Nachstellung nach dem Leben,Misshandlung und Ehrenkränkung,

Verbrechen und unehrenhafter Lebenswandel, Verlassung und Geisteskrankheit (vgl.

Art. 137–141 ZGB, i. d. F. v. 1944) – beinhaltete das Schweizer Eherecht auch einen allge-

meiner gefassten Scheidungsgrund, den Arni als »Generalklausel der tiefen Zerrüttung«

bezeichnet (Arni 2004: 74).Diese Generalklausel lautete: »Ist eine so tiefe Zerrüttung des

ehelichen Verhältnisses eingetreten, dass den Ehegatten die Fortsetzung der ehelichen

Gemeinschaft nicht zugemutet werden darf, so kann jeder Ehegatte auf Scheidung

klagen« (Art. 142 ZGB, i. d. F. v. 1944).

Mit dieser Generalklausel bot das Recht zwar »eine breitgefächerte Scheidungsmög-

lichkeit«8 (Arni 2004: 74).Zugleichwaren,wieArni betont,dieEheleutemit diesemallge-

5 Im Rahmen der zivilen Trauung gemäß ZGB fragte der Zivilstandsbeamte (1907 waren das nur

Männer) BräutigamundBraut, »ob siemiteinander die Ehe eingehenwollen« (Art. 117 ZGB, i. d. F. v.

1944). Diese Äußerung des freien Willens reichte für die Heirat, nicht aber für die Scheidung, die

nach Gründen, Beweisen und richterlichem Ermessen verlangte.

6 Neben der Scheidung konnte auch auf Trennung der Eheleute geklagt werden. »Damit stellte das

Recht auch gläubigen Katholiken eine Möglichkeit zur Verfügung, ein unerträgliches Eheverhält-

nis zu beenden« (Arni 2004: 73). Außerdem ermöglichte die Klausel dem Gericht, anstelle einer

Scheidung eine Trennung auszusprechen, »wenn Aussicht auf dieWiedervereinigung der Ehegat-

ten vorhanden ist« (Art. 146 ZGB, i. d. F. v. 1944).

7 Demnach konnte eine verheiratete Person, die eine außereheliche Liebesbeziehung führte und

damit laut Gesetz Ehebruch beging, nicht auf Scheidung der Ehe klagen. Ihre Ehe blieb bestehen,

wenn die andere Person an der Ehe festhalten wollte.

8 Etwa die schwere Störung oder Aufhebung der ehelichen Gemeinschaft, die Verletzung der ehe-

lichen Pflichten, der grundlegende Dissens hinsichtlich politischer oder religiöser Einstellungen

oder auch eine vegetarische oder abstinente Lebensweise (vgl. Arni 2004: 74f.).

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003 - am 13.02.2026, 17:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Das Allerpersönlichste und das Überpersönliche: Historische und soziologische Studien zur Ehe 49

meinen Artikel aber auch »am stärksten vom richterlichen Ermessen abhängig« (ebd.),

weil es sich bei der Zerrüttung nicht um einen absoluten Scheidungsgrund handelte.

Vielmehrmusste erst bewiesen werden, dass das Ausmaß der Zerrüttung tief genug ist,

damit die Scheidung gerechtfertigt ist. So mussten sich die Richter davon überzeugen

können, »dass bei den Eheleuten eine Empfindung der tiefen Zerrüttung vorhanden ist,

die auch nach objektivenmoralischenMassstäben gerechtfertigt scheint und die dasGe-

fühl der Unerträglichkeit begründet« (ebd.: 75). Die Generalklausel der tiefen Zerrüt-

tung, auf die mehrheitlich geklagt wurde, verlangte somit eine besonders ausführliche

Darstellung der die Scheidungsklage begründenden Tatsachen. Dieser Zwang zu einer

überpersönlich nachvollziehbaren und überzeugenden Darlegung der unerträglich gewor-

denen Zerrüttung der allerpersönlichsten Beziehung sollte, wie Arni anhand eines Kom-

mentars zumdamaligenZGBzeigt, »denScheidungenauf blossesBegehrenunddenvon

scheidungslustigen Ehegatten auf Grund erdichteter Tatbestände gespielten Prozessko-

mödien« entgegenwirken (Gmür 1914, zitiert in ebd.: 76). Wie hier deutlich wird, wur-

den die hohen Scheidungszahlen des 19. Jahrhunderts dahingehend interpretiert, dass

die Eheleute allzu leichtfertig auf Scheidung klagten, dass die klagenden Ehefrauen und

Ehemänner also nicht nur scheidungswillig, sondern gar scheidungslustig seien. Diesen

aus dembloßenBegehren der Eheleute entspringenden Scheidungsklagen sollten dieGe-

richte entgegenwirken, wenn die Richter zu der Überzeugung kamen, dass das von den

Eheleuten angeführte Gefühl der Unerträglichkeit nicht nach objektivenMaßstäben ge-

rechtfertigt war. In einem solchen Fall war eine Scheidungsklage im Interesse der All-

gemeinheit abzulehnen. Insofern ging, wie Arni bemerkt, »der Gesetzgeber davon aus,

dass es ein Mass an Zerrüttung gibt, das den Eheleuten zugemutet werden kann« (ebd.:

75).

Bemerkenswert ist nun, dass die Scheidungsrate in den auf die Einfühung des ZGB

folgenden Jahrzehnten entgegen der Intention des Gesetzgebers, die Ehe durch eine

rechtliche Bestärkung ihrerDauerhaftigkeit zu stabilisieren,weiter zunahmund immer

häufiger auf eine tiefe Zerrüttung9 der Ehe geklagt wurde. Wie Arni Analyse zeigt,

scheiterte der Versuch des Gesetzgebers nicht zuletzt an den Richtern.10 Diese kamen in

der gerichtlichen »Aushandlung dessen, was als sozial und moralisch valables eheliches

Verhältnis gelten kann«, nämlich zu der Überzeugung, dass eine »Ehe, aus der sich eine

oder einer von zweien oder aber beide verabschiedet haben«,unzumutbar sei (Arni 2004:

327). Insofern wurde zumindest »an den urbanen und protestantischen Gerichten über

den Scheidungsgrund der tiefen Zerrüttung […] faktisch die einvernehmliche Schei-

dung praktiziert« (vgl. ebd.: 69).Wie Arni zeigt, griffen die Richter zur Begründung der

Unzumutbarkeit einer Ehe in der Urteilsverkündung zu insbesondere zwei »Kategorien

der Interpretation, die als eigentliche Passepartouts der Erklärung fungieren« (ebd.:

9 1920 wurden rund 70 Prozent aller Scheidungen aufgrund einer tiefen Zerrüttung ausgesprochen.

Dieser Anteil stieg bis 1935 auf 80 Prozent, sank während der Kriegsjahre und des sogenannten

goldenen Zeitalters der Ehe wieder auf 70 Prozent und stieg ab 1965 stetig, bis er ab den 1980er

Jahren bei gut über 90Prozent lag. In den 1990er Jahrenwurdenpraktisch alle Ehen aufgrund einer

tiefen Zerrüttung geschieden. Vergleiche hierzu die Statistik zur Scheidungshäufigkeit seit 1876 in

der Schweiz (vgl. BFS 2019e).

10 Im Untersuchungszeitraum wurden am Berner Amtsgericht nur 3 Prozent der Klagen abgewiesen

(vgl. Arni 2004: 69).

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003 - am 13.02.2026, 17:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

327) und die bis heute das Verständnis einer guten Ehe begründen (vgl. Kapitel 7). Da

waren zum einen die »Charaktere, die nicht zusammenpassen wollen«, zum anderen

die »Liebe, die nicht da war, die verloren ging oder nicht die rechte war« (Arni 2004:

327). Diesen beiden von Arni rekonstruierten Codes der nicht passenden Charaktere

und der nicht richtigen Liebe konnte »kein moralischer Imperativ beikommen« (ebd.),

weil sich in den »Herzen und Köpfen der Menschen« (ebd.: 317) eben die Idee der Lie-

besehe festgesetzt hatte. Gemäß diesem Verständnis der Ehe als Liebesehe kann eine

Ehe nur funktionieren, wenn beide Teile lieben. Im Gegensatz zu dem erschwerten

Scheidungsrecht, das am »Primat der Dauer« festhielt, wurde von den Richtern also ein

Eheverständnis zum Ausdruck gebracht, in dem »die Qualität« (ebd.) der individuellen

Liebesbeziehung an erster Stelle kam. Insofern wogen die nicht (mehr) vorhandenen

Liebesgefühle der Eheleute oder deren nicht (mehr) zueinander passenden Charaktere

und das daraus folgende Unglück der Eheleute vor Gericht schwerer als das Interesse der

Öffentlichkeit an der Stabilität und Dauerhaftigkeit der Institution Ehe. Damit folgte die

richterliche Scheidungspraxis nicht dem politisch-juristischen »Anomiediskurs« (ebd.:

330), sondern einem »ehekritischen Diskurs«,11 welcher die »prinzipielle Fragilität« von

Liebesbeziehungen als »praktisch unvermeidliches und deshalb pragmatisch zu hand-

habendes soziales Faktum« ansah und dafür plädierte, wie Arni resümiert, »die Dauer

der Qualität der Beziehung« nachzuordnen (ebd.: 329f.). Richtig durchsetzen sollte sich

dieses Primat der emotionalen Qualität der Ehe vor ihrer institutionellen Dauerhaftigkeit

allerdings erst ab den 1970er Jahren, wie im folgenden Kapitel gezeigt wird.

2.2 Die Ehe nach 1945: Eine verbindliche Norm, die zunehmend
in Frage gestellt wird

Das 1907 im ZGB begründete bürgerlich-patriarchale Eherecht antwortete, wie Arnis

historische Analyse zeigt, auf zwei als krisenhaft wahrgenommene Erscheinungen des

19. Jahrhunderts: auf die zunehmenden Individualisierungsbestrebungen der Frau-

en und auf die daraus resultierenden Scheidungen von zerrütteten Liebesehen. Die

institutionelle Auslegung der bürgerlichen Liebesehe vermochte das in ihr konstitu-

tiv angelegte Spannungsverhältnis zwischen überpersönlichem, ordnungspolitischem

Geschlechterverhältnis und allerpersönlichster, konkret gelebter und erfahrener Ge-

schlechterbeziehung allerdings nicht nachhaltig zu stabilisieren. Denn die Liebe, die

11 Diese gegensätzlichen Positionen zu der Frage, welcher Aspekt der Liebesehe höher zu gewichten

sei, die institutionelle Dauerhaftigkeit der Ehe oder die Qualität der intimen Liebesbeziehung,

verweisen darauf, dass zu jener Zeit konträre Liebesverständnisse aufeinandertrafen und es um

1900 auch zentral um die Frage ging, »wie mit Liebe umgegangen werden kann, welche ›Kultur‹

der Liebe angestrebt […] und welche Grenzen […] in Sachen Beständigkeit und Bestand von Liebe

anzuerkennen sind« (ebd.: 63f.). Dabei wurden auch unter Feministinnen unterschiedliche Posi-

tionen vertreten. Während die »Neuen Ethikerinnen« in der Institution Ehe eher eine Begrenzung

der Frauen sahen und dafür plädierten, den »Primat der Stabilität […] zugunsten des Primats der

Inhalte der Liebesbeziehung« aufzuheben (ebd.: 65), galt die Ehe bürgerlichen Frauenrechtlerin-

nen vielmehr als »Schutz vor allem der mittellosen Frauen und Mütter gegen pflichtvergessene

und in ihren Neigungen volatile Männer« (ebd.: 55).

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003 - am 13.02.2026, 17:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Das Allerpersönlichste und das Überpersönliche: Historische und soziologische Studien zur Ehe 51

den Ort der Frau in der bürgerlichen Kernfamilie und ihre Abhängigkeit vom Mann

begründen sollte, wirkte sich zugleich destabilisierend auf die Institution Ehe aus. In

diesem Sinne steigerte die bürgerliche Verknüpfung von Ehe und romantischer Liebe

zwar die Attraktivität der zivilrechtlichen Ehe, indem sie den ökonomischen Bund der

Ehe – der lange Zeit »als eine der wichtigsten, wenn nicht gar die wichtigste Finanz-

operation des gesamten Lebens galt« (Illouz 2007: 36) – zum persönlichen Lebensglück

der Einzelnen erklärte und die säkulare Ehe mit einer irdischen Heiligkeit versah (vgl.

O’Donovan 1993; Illouz 2007: 34). Andererseits ist es gerade diese überaus romantische

Verklärung und Idealisierung der Liebesehe, die der institutionellen, ordnungspoliti-

schen Verfasstheit der Ehe zuwiderläuft. Denn wie John Gillis bemerkt: »Promoted to

a level once reserved for sacred callings, marriage raises expectations it cannot fulfill«

(Gillis 2004: 990).Anders gesagt: Leitet die Liebe in Zeiten der Individualisierungweiter-

hin das Bedürfnis an, ein Leben lang allesmit einer anderen Person teilen zu wollen und

füreinander einzigartig zu sein, so liefert die Liebe zugleich auch die schlagkräftigen

und nicht zu relativierenden Gründe, in eben dieser lebenslangen Ehe nicht mehr leben

zuwollen.Diese Ambivalenz in der Konzeption der bürgerlichen Liebesehe, die François

Höpflinger als einen Versuch beschreibt, »›Feuer und Wasser‹ zu mischen« (Höpflinger

2005), lässt sich anhand ihrer Entwicklung im 20. Jahrhundert gut nachzeichnen: Zum

einen wird die Ehe gerade durch die Verbindung von privater Liebesbeziehung und

öffentlicher Ordnung der Geschlechter zur hegemonialen, idealisierten Norm des fami-

lialen Zusammenlebens heterosexueller Paare (Kapitel 2.2.1). Zum anderen sorgt eben

diese Konzeption für die erneute Krise der »grundsätzlich stabil verfassten Institution«

Ehe (Arni 2004: 24) gegen Ende des 20. Jahrhunderts (Kapitel 2.2.2).

2.2.1 Das ›goldene Zeitalter‹ der Ehe: Heteropatriarchale Geschlechterhierarchie

Ihre volle Wirkmächtigkeit als für alle unabhängig von Status oder Schicht geltende he-

gemoniale Norm entfaltete die Liebesehe nach dem Zweiten Weltkrieg. Davor stellte,

abgesehen von den gesellschaftlichen Ausnahmezuständen der beiden Weltkriege, die

»verbreitete wirtschaftliche Armut […] ein bedeutsames Hindernis in der Entwicklung

der Liebesehe« dar (Höpflinger 2005). Erst der allgemeine ökonomische Aufschwung in

den Industrieländern des Globalen Nordens führte dazu, dass sich die Menschen das

bürgerliche Ideal der ehelichen Gemeinschaft, sprich eine nicht erwerbstätigeHausfrau

und Mutter, die zusammen mit den Kindern vom männlichen Familienoberhaupt er-

nährt wird, leisten konnten (vgl. ebd.). Als Folge des relativen Wohlstands kommt es

zu einer gut zwei Jahrzehnte dauernden Phase, in der die Institution Ehe und mit ihr

die bürgerliche Geschlechter- und Familienordnung praktisch unangefochten vorherr-

schend sind (vgl. Maihofer 2016: 103). Der ehelichen Kernfamilie kommt eine »exklusi-

ve Monopolstellung« zu, sie gilt, rechtlich alternativlos, als »alleinseligmachend« (Tyrell

1988: 150, Herv. i. O.), während alles, was davon abweicht, auffällt, negativ besetzt ist

und sanktioniert wird. Es ist, wie Ute Gerhard formuliert, »die historische Phase, die in

den westlichen Industrieländern allgemein als ›Golden Age of Marriage‹ charakterisiert

wird« (Gerhard 2005: 450). Diese vergleichsweise kurze historische Episode des goldenen

Zeitalters der Ehe, in der nichteheliche Lebensgemeinschaften so gut wie unbekannt wa-

ren (vgl. ebd.), dient bis heute als zentraler Referenzpunkt für die traditionelle Ehe (vgl.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003 - am 13.02.2026, 17:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

Smart 2007a: 10). Diese affirmativen Bezugnahmen auf die gute alte Ehe betonen deren

relativ hohe Stabilität und Verlässlichkeit zu jener Zeit und unterschlagen nicht selten,

dass diese gute alte Ehe insbesondere den Ehefrauen nur wenig Raum für persönliche

Entfaltung ließ. Denn was diese goldene Phase der Ehe ebenfalls auszeichnet, sind die

normativenGeschlechterrollen von Ernährer/Familienoberhaupt undHausfrau/Mutter,

die für die heterosexuellenPaare zu einerweitgehendenKlarheit bezüglich ihrer persön-

lichenLebensgestaltung führten,wieMaihoferbeschreibt: »DerAblaufdesLebensalltags

ist allenBeteiligten schonvonvornhereinmehroderweniger bekannt.Kaumetwasmuss

grundsätzlich geklärt, höchstens genauer besprochen und abgestimmt werden« (Mai-

hofer 2016: 103).Wie allerdings Smart anmerkt, bedeutete diese weitgehende normative

Klarheit nicht,dass sichallePaare andemIdeal der ehelichenKleinfamilie orientiert hät-

ten. Vielmehr weisen immermehr empirische Forschungen auf beträchtliche Varianzen

hin,was für Smart denEindruck bestätigt, »that theGoldenAge of the family is a cultural

mythwhich is used discursively to criticize various aspects of contemporary life« (Smart

2007a: 16). Gleichwohl legt Smarts Beschreibung vom damaligen Vorkommen von »very

irregular marriages« (ebd.) nahe, dass es Mitte des 20. Jahrhunderts eine hegemonial

gewordene, eindeutige Norm12 bezüglich regulärer Ehen gab. Deren zentrale Aspekte

waren die Beschränkung der persönlichen Freiheiten in der individuellen Lebens- und

Liebesgestaltung der Frauen und in weitaus geringerem Maße auch der Männer sowie

die Unterordnung der Ehefrau unter das männliche Familienoberhaupt. In dieser Form

galt die eheliche Familie als »das entscheidende soziale Subsystem«, das nicht nur »ge-

sellschaftliche Stabilität undFunktionalität« gewährleistete, sondern alsOrt des Zusam-

menhalts auch »für die ›Normalisierung‹ der Verhältnisse« nach demZweitenWeltkrieg

eine zentrale Rolle spielte (Gerhard 2010: 195). Vorherrschend war dabei die Vorstellung,

dass sich die Frauen (undMänner) aufgrund ihrer romantischen Liebe freiwillig in diese

ungleicheAbhängigkeit begabenundsich zudemausderLiebederFrauender fürdieGe-

sellschaft so wichtige familiäre Zusammenhalt ergeben würde. Demgegenüber keines-

wegs selbstverständlich war zu jener Zeit der Gedanke, dass eine Ehe aufgrund schwin-

dender Liebe geschieden werden könnte. Eine Scheidung wurde aufgrund der drohen-

den gesellschaftlichen Stigmatisierung (vgl. Tyrell 1988: 154) wie insbesondere auch auf-

grund der ökonomischen Abhängigkeit der Frauen äußerst selten realisiert (vgl. Coontz

2006).

Diese natürliche bürgerliche Liebesordnung der Geschlechter, die Mitte des 20. Jahr-

hundertsweitverbreitetwarundals entscheidendeVoraussetzung fürdasFunktionieren

derGesellschaft galt,bedeutete indenAugenvonFeministinnenwieSimonedeBeauvoir

12 Wie Maihofer im Anschluss an Gramscis Hegemoniebegriff ausführt, meint hegemonial »dabei

mehr als vorherrschend oder dominant. Hegemonial werden gesellschaftliche Normen vor allem

über die Herausbildung eines gesellschaftlichen Konsenses […]. In diesem Sinne sind hegemonia-

le Geschlechternormen stets fragil, gesellschaftlich umkämpft und imWandel begriffen. Zugleich

sind sie jedochphasenweise recht stabil, ja geradezuhartnäckig persistent« (Maihofer 2015: 646f.).

Eine solche stabile Phase stellt das goldeneZeitalter der Ehe für dieNormder ehelichenKernfamilie

dar. Das heißt allerdings auch zu jener Zeit nicht, dass es keine Abweichungen und »individuelle

Einzigartigkeit[en]« (ebd.: 649) gegeben hätte. Abweichungen von den Normen wurden aber an-

gesichts drohender Sanktionen möglichst verheimlicht.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003 - am 13.02.2026, 17:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Das Allerpersönlichste und das Überpersönliche: Historische und soziologische Studien zur Ehe 53

oder Iris von Roten vor allem eine fehlende (allgemeine und insbesondere auch sexuel-

le) Eigenständigkeit der Frau (vgl.Maihofer 2009: 122). Für Beauvoir, die ihren Lebensge-

fährten Sartre nie heiratete, implizierte die bürgerlicheEhe eine ungleicheAbhängigkeit

für die komplementär aufeinander bezogenen Geschlechter:

»Die Ehe hat sich dem Mann immer ganz anders dargestellt als der Frau. Beide Ge-

schlechter sind aufeinander angewiesen, aber dieses Angewiesensein hat nie zu einer

Wechselseitigkeit geführt. […] Die jungen Männer heiraten, sie nehmen eine Frau. Sie

suchen in der Ehe eine Erweiterung, eine Bestätigung ihrer Existenz, nicht aber das

Recht zu existieren selbst. […] [Demgegenüber] ist die Eheschließung für das junge

Mädchen viel zwingender notwendig […]. Sie braucht einen Ehering am Finger, um die

ganze Würde einer Person mit allen ihren Rechten zu erlangen. […] Unter den jungen

Männern dagegen gibt es keinen, der die Ehe als sein grundlegendes Ziel betrachtet.«

(Beauvoir 2017: 517ff.)

Eben diese Ungleichheiten hatte auch von Roten vor Augen, als sie die Ehe als zentra-

len Bestandteil eines »Apparat[s] der Männerherrschaft« (Roten 1996: 6) kritisierte. Wie

von Roten mit Blick auf die Schweiz argumentierte, führten die »Konventionen, Bräu-

che und bisweilen auch Rechtsvorschriften« in der Liebe mit ihrem ganzen »Drum und

Dran« (ebd.: 237) dazu, dass die Männer »ähnlich wie im Berufsleben auch hinsichtlich

der erotisch-sexuellenBeziehungen freiereHand« hätten (ebd.: 262).DieseUngleichheit

zwischen den Geschlechtern zeigte sich nicht zuletzt auch in der finanziellen Abhän-

gigkeit der Frauen, und diese ökonomischen Zwänge wiederum erklären für Stephanie

Coontz, warum die Institution Ehe trotz der »Unwägbarkeiten der Gefühlswelten« (Ar-

ni 2004: 67) der einzelnen Ehefrauen und Ehemänner eine relativ stabile Gesellschafts-

und Geschlechterordnung begründen konnte: »[The] answer is not that people were bet-

ter partners in the past or better able to balance the search for individual self-fulfillment

and the need for stability. The reason is that for the most part they could not yet afford

to act on their aspirations for love and personal fulfilment« (Coontz 2006: 8ff.). Letzt-

lich war die weitgehend konforme – »nahezu universelle« –Orientierung derMenschen

an der ehelichen Kleinfamilie auch in der »motivationalen Fundierung« der idealisier-

ten Institution Ehe begründet (Tyrell 1988: 152).Wie Tyrell betont, sei Mitte des 20. Jahr-

hunderts »tendenziell jeder […] in seinen Aspirationen und Lebensplänen auf Ehe und

Elternschaft hin disponiert; die Ehepartner- und Elternrolle sind attraktive Rollen, die

im Leben tendenziell von jedermann/jederfrau ›erwünscht‹ sind« (ebd.). Insofern kann

das goldene Zeitalter der Ehe neben den rigiden Normen, den ökonomischen Zwängen

und daraus erwachsenden Abhängigkeiten auch durch ein hohes Maß an gesellschaft-

lich verordneter und persönlich erwünschter Konformität verstanden werden.13

Wesentlich für die bürgerliche Liebesehe war neben dieser normativen, kaum

zur Disposition stehenden Form der ehelichen Kleinfamilie mit ihren polarisierten

Geschlechtscharakteren (vgl. Hausen 1976) zudem der vorgängige Ausschluss der Ho-

mosexualität. Dieser bildet das konstitutive Außen für die Unterscheidung zwischen

13 Vgl. zur Bedeutung des allgemeinen Bedürfnisses nach Konformität Kapitel 3.1.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003 - am 13.02.2026, 17:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

regulären und irregulären heterosexuellen Ehen, mit Butler gesprochen zwischen dem

Legitimen und dem Illegitimen:

»Es gibt außerhalb des Kampfes zwischen dem Legitimen und dem Illegitimen – ein

Kampf, der dieUmwandlungdes Illegitimen indas Legitime zumZiel hat – ein Feld, das

schwerer vorstellbar und aus der Perspektive seiner endgültigen Umwandlung in das

Legitime nicht zu erfassen ist. Das ist ein Feld außerhalb der Trennung in Illegitimes

und Legitimes, eines, das noch nicht als Domäne, Sphäre oder Feld gedacht ist, etwas,

das noch nicht legitim oder illegitim ist, das im expliziten Diskurs der Legitimität noch

nicht durchdacht worden ist.« (Butler 2009: 173f.)

Die Kehrseite der normativen Idealisierung der bürgerlichen Ehe und Kernfamilie be-

steht also nicht nur darin, dass ihr gegenüber »alle anderen Lebensformen […] als defizi-

täre, ja widernatürliche Lebensformen« galten (Maihofer 2016: 103). Vielmehr ist ein be-

stimmter Teil von vornherein konstitutiv ausgeschlossen, wie Butler anhand des immer

schon heterosexuell gedachten Konzepts der Verwandtschaft zeigt.14 Während von der

»Norm der Kleinfamilie« abweichende Lebensformen wie Alleinerziehende oder nicht-

ehelich zusammenlebende, heterosexuelle Paare »eine Schande« darstellten und »stark

sanktioniert« wurden (ebd.), war die bloße Existenz von gleichgeschlechtlichen Paaren

im öffentlichen Diskurs weitgehend undenkbar und im Falle männlicher Homosexuali-

tät in vielen europäischen Ländern kriminalisiert.15Wie diese Unterscheidung deutlich

macht, stellte die eheliche Kernfamilie im goldenen Zeitalter der Ehe das einzig Legitime

dar,während ›uneheliche‹Kinderundnicht verheirateteheterosexuellePartnerschaften,

ScheidungenundAlleinerziehendedenBereichdes Illegitimenvielgestaltig bevölkerten.

Homosexuelle Paarbeziehungen hingegen wurden im damaligen Diskurs der Legitimi-

tät noch nicht durchdacht. Erst Ende des 20. Jahrhunderts ist die Existenz homosexueller

Liebe so weit öffentlich anerkannt und legitim, dass die Ehe für Homosexuelle zu etwas

Illegitimem werden und gleichgeschlechtlichen Paaren in der Schweiz die Ehe mit dem

14 Wie Butler in ihrer kritischen Lesart von Sigmund Freud zeigt, setzt dessen Darstellung des ödi-

palen Konflikts zwischen Vater, Mutter und (männlichem) Kind voraus, »dass das heterosexuelle

Begehren bereits ausgebildet ist« (Butler 2001: 127, Herv. i. O.). Das Freudsche Inzestverbot basiert

folglich auf der vorgängigen »Durchsetzung eines Verbotes der Homosexualität […], denn es geht

von der Heterosexualisierung des Begehrens aus« (ebd.: 127f.). Insofern ist das vorgelagerte Ho-

mosexualitätsverbot konstitutiv für die heteronormative Geschlechterordnung.

15 Während homosexuelle Handlungen zwischen erwachsenen Männern in England bis 1967, in der

Bundesrepublik Deutschland bis 1973 kriminalisiert wurden, beschreiben Christina Caprez und Yv

Nay die strafrechtliche Regelung in der Schweiz »im Vergleich zum restlichen Europa [als] libe-

ral«. Bereits ab 1942 waren homosexuelle Handlungen zwischen erwachsenen Männern straffrei.

Allerdings war dies »nur bedingt auf eine in der Schweiz grössere Akzeptanz von Homosexuellen

zurückzuführen […]. Ein Grund für die Legalisierung war die Angst vor Zuständen wie in Deutsch-

land, wo die Kriminalisierungmännlicher Homosexualität zur Formierung einer öffentlich auftre-

tenden Schwulenbewegung geführt hatte«. Dass währenddessen weibliche Homosexualität gar

nie kriminalisiert war, begründen die Autor:innen damit, dass eine sexuelle Aktivität von Frauen

in der Debatte »ausserhalb der Vorstellung der Parlamentarier« lag, »und somit war auch die Figur

des Homosexuellen männlich konnotiert« (Caprez/Nay 2008: 243).

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003 - am 13.02.2026, 17:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Das Allerpersönlichste und das Überpersönliche: Historische und soziologische Studien zur Ehe 55

Argument verwehrtwerdenkann,diesePaare seiennatürlicherweisenicht aufKinder aus-

gerichtet (vgl. Vignette 2). Im goldenen Zeitalter der Ehe wäre diese Argumentation nicht

verstandenworden,weil homosexuelle (männliche) Lebensformen auf deviante Sexuali-

tät reduziert wurden und als solche nicht Teil des Diskurses über legitime und illegitime

Familienformen und Liebesbeziehungen waren.

Dies ändert sichmit den sozialen Bewegungen der 1970er und 1980er Jahre (vgl. Ger-

hard 2010: 196) ebenso grundlegend wie die gesellschaftliche Stellung der Frauen. Ne-

ben dem gesellschaftlichen »›Coming-Out‹ der Homosexuellen« (Giddens 1993: 23), die

neben den Studentenbewegung für eine Befreiung der Liebe und Sexualität von den Re-

pressionen16 der bürgerlichen Gesellschaft kämpften, sind es vor allem die Feministin-

nen der zweiten Frauenbewegung, diemit demSloganDasPrivate ist politisch die Formen

ehelichen und familiären Zusammenlebens in den Fokus rückten und deren patriarcha-

le Strukturen nachhaltig veränderten. Diese »gesellschaftlichen Umwälzungen und die

Forderungen der verschiedenen Bewegungen« schlugen sich,wieMichelle Cottier zeigt,

auch in zentralen »rechtlichen Entwicklungen nieder« (Cottier 2009: 27).Die rechtlichen

Anpassungen an die konkreten Veränderungen in den Praktiken des familialen und se-

xuellen Zusammenlebens sind, wie im folgenden Kapitel gezeigt wird, der Beginn eines

Wandels der Ehe von einer normativen, heteropatriarchalen Institution hinzu zu einer

flexibilisierenden Regierungsweise17 (vgl. Lorey/Ludwig/Sonderegger 2016).

2.2.2 Erneute Emanzipationsbewegungen: Deinstitutionalisierung der Ehe

DerWandel in den geschlechtlichen, sexuellen und familialen Existenzweisen (vgl.Mai-

hofer 1995) stellte die heteronormative, patriarchal strukturierte und aufDauer angeleg-

te bürgerliche Institution Ehe als »die herrschende Norm menschlichen Zusammenle-

bens« (Maihofer 2014a: 315, Herv. i. O.) ab den 1970er Jahren nachhaltig in Frage. ImUn-

terschied zur »Vielfalt an Familienformen« (ebd.: 317) in früheren historischen Phasen

zeichnet sich diese Phase durch eine Vielfalt an intimen und familialen Arrangements

16 In »Der Wille zumWissen. Sexualität undWahrheit« kritisiert Foucault die von ihm als »Repressi-

onshypothese« (Foucault 1983: 17) bezeichnete Vorstellung, dass die Sexualität der Menschen von

der bürgerlichen Gesellschaft unterdrückt wurde und nun von dieser repressiven Macht befreit

werdenmüsse. Er bezeichnet die Hypothese nicht als falsch: »ich will also nicht sagen: die Sexuali-

tät ist von den kapitalistischen und bürgerlichen Gesellschaften keineswegs unterdrückt worden«

(ebd.: 18). Vielmehr zeigt Foucault, dass die Vorstellung von Unterdrückung und Befreiung der Se-

xualität selbst innerhalb »einer allgemeinen Ökonomie der Diskurse über den Sex anzusiedeln«

ist (ebd.), in einem »Sexualitätsdispositiv«, das das »Begehren nach Sex« anleitet: »ihn zu haben,

zu ihm Zugang zu haben, ihn zu entdecken, ihn zu befreien, ihn diskursiv zu artikulieren, seine

Wahrheit zu formulieren. Das Sexualitätsdispositiv hat ›den Sex‹ als begehrenswert konstituiert.

Und dieser ›Begehrens-Wert‹ des Sexes bindet jeden von uns an den Befehl, ihn zu erkennen, sein

Gesetz und seine Macht an den Tag zu bringen. Dieser Begehrens-Wert macht uns glauben, dass

wir die Rechte unseres Sexes gegen alle Macht behaupten, während er uns in Wirklichkeit an das

Sexualitätsdispositiv kettet […]. Ironie dieses Dispositivs: es macht uns glauben, dass es darin um

unsere ›Befreiung‹ geht.« (ebd.: 150ff.)

17 Vgl. zu der Regierungsweise, die nicht mehr über Verbote, sondern primär über Optionen und An-

reize die nun (vermeintlich) befreiten Subjekte lenkt und ihre Praktiken des intimen Zusammen-

lebens normalisiert, auch Kapitel 3.1.1.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003 - am 13.02.2026, 17:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

aus, für die sich die Einzelnen zunehmend frei, das heißt unabhängig von »regionalen

oder religiösen Traditionen, konventionellen Zwängen undNormen« (ebd.) entscheiden

können.Außerdemhandelt es sich bei dieser Vielfalt,wieMaihofer betont, um »tatsäch-

lich neue familiale Lebensformen«, die es in dieser Art »früher nicht gegeben hat, schon

gar nicht als (relativ) anerkannte undnormale Lebensformen« (ebd.: 318,Herv. i. O.). Be-

gleitet wurde dieser Prozess der Infragestellung der Ehe als allgemeingültiger Normdes

intimen Zusammenlebens durch einen erneuten Krisendiskurs rund um die Instituti-

on Ehe und ihr drohendes Ende (vgl. Lewis 2001; Nave-Herz 2006: 58). Aufgrund dieser

öffentlichen Aufmerksamkeit geriet derThemenkomplex des intimen Lebens und eheli-

chen Liebens jenseits der Kernfamilie zunehmend in den Fokus der makrosoziologisch

orientierten Familiensoziologie (vgl. Lenz 2009b: 13).Wasdie Soziolog:innen anhandder

demografischen Daten zum »ehelich-familialen Verhalten« (Tyrell 1988: 145) der Bevöl-

kerung in den letzten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts feststellten, war, dass die für

das Funktionieren der bürgerlichen Gesellschaft als unverzichtbar erachtete Instituti-

on der ehelichen Kleinfamilie (vgl. ebd.: 149) in alle Richtungen überschritten, umgan-

gen und verändert wurde und die Ehe ihre »exklusive Monopolstellung« (ebd.: 151; vgl.

auch Lenz 2009b: 17) als einzig legitime Beziehungsform verlor. Dieser Prozess, der je

nach theoretischer Perspektive und Verortung als Individualisierung, Deinstitutionali-

sierung18, Pluralisierung und Ausdifferenzierung oder Detraditionalisierung bzw. Mo-

dernisierung beschrieben wird, ließ sich trotz kontextspezifischer Unterschiede sowohl

in denUSA (vgl. Cherlin 2004) wie auch in vielen europäischen Ländern beobachten und

wurdevonderFamilienforschungals »AnnäherunghinzuVielfalt« beschrieben (Gerhard

2005: 463). Die statistischen Parameter, mit denen die Soziologie diese Vervielfältigung

der Lebensformen zu fassen versuchte, waren die markant steigenden Scheidungszah-

len, die zugleich sinkenden Heiratsziffern bei höheremHeiratsalter sowie zunehmende

außereheliche Geburten.

Die Scheidung als Abweichung von der Norm der prinzipiellen Dauerhaftigkeit der

Ehe ist, wie der Blick in die Geschichte gezeigt hat, keinesfalls ein neues Phänomen.

Historisch neu war allerdings die massive Zunahme, die die Scheidung von einer Ab-

weichung zu einer Normalität werden ließ. In der Schweiz verdoppelte sich die zusam-

mengefasste Scheidungsziffer vonden 1960er bis zuden 1970er Jahren,und inden 1980er

Jahrenwar sie bereits dreimal so hoch (vgl. BFS 2019e). Aufschlussreich ist,wie auch die-

ser exponentielle Anstieg der Scheidungsrate erneut in ein direktes Verhältnis zu den

Emanzipationsbestrebungen der Frauen gesetzt wurde. Für Beck-Gernsheim war der

nicht mehr aufzuhaltende Wandel der gesellschaftlichen Stellung der Frau gar das do-

18 Im Gegensatz zu anderen, mehr oder weniger offen normativen Tendenzen in der soziologischen

Analyse der bestehenden Verhältnisse und ihremWandel ist es Tyrell wichtig zu betonen, dass er

mit dem Begriff der Deinstitutionalisierung weder »Assoziationen von ›Pathologie‹, ›Anomie‹ und

›Verfall‹« des zuvor »›wohlinstitutionalisiert[en]‹« wecken noch eine positive Wertung im Sinne

einer »›befreienden Individualisierung‹« implizieren möchte (Tyrell 1988: 146). Vielmehr gehe es

ihm um eine deskriptive, in der »institutionentheoretischen Tradition« der Soziologie (insbeson-

dere von Berger/Luckmann 1969) verortete Analyse, wobei er reichlich »Berührungspunkte« mit

dem von Beck und Beck-Gernsheim »verfochtenen Individualisierungskonzept« sieht, auch wenn

diesem »der allgemeinsoziologisch-theoretische Hintergrund« fehle (ebd.: 148).

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003 - am 13.02.2026, 17:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Das Allerpersönlichste und das Überpersönliche: Historische und soziologische Studien zur Ehe 57

minante Erklärungsmuster für den Anstieg der Scheidungen und das alltägliche Chaos

in den heterosexuellen Liebesbeziehungen:

»Das entscheidend Neue im Feld von Liebe und Ehe ist […] die Individualisierung des

weiblichen Lebenslaufs […]. Erst jetzt kommt zustande, dass im Augenblick der Liebe

zwei Menschen aufeinander treffen, die beide den Möglichkeiten und Zwängen einer

selbstentworfenen Biographie unterstehen. […] Es verschwindet [damit] jenes Binde-

mittel, das früher den Zusammenhalt garantierte: eben die alte Frauenrolle, Selbst-

zurücknahme um der anderen willen, Bereitschaft zu den ebenso endlosen wie un-

sichtbaren Anstrengungen, die den Ausgleich im emotionalen Klima schaffen.« (Beck-

Gernsheim 1990b: 85, Herv. i. O.)

Mit der zunehmenden Individualisierung, nun auch der Frauen, steigen auch die Er-

wartungen an die persönliche Erfüllung in der Liebe, wobei Frauen gemäß Beck-Gerns-

heimüberhaupt »höhereErwartungenan ein gutes, emotional ausfüllendesZusammen-

leben« stellen alsMännerunddeshalb auch eher »mit ihrerEheunzufrieden« seien (ebd.:

86). Entsprechend sieht Beck-Gernsheim einen direkten Zusammenhang zwischen dem

Wandel der Stellung der Frauen und demWandel der Ehe: Im »Enttäuschungsfall gaben

früher die Frauen ihre Hoffnungen auf. Heute dagegen halten sie an den Hoffnungen

fest – und geben die Ehe auf« (ebd.).

Angesichts der patriarchalen Auslegung der Ehe im ZGB, mit der um 1900 ein Boll-

werk gegen die Individualisierungsbestrebungen und Scheidungslust der Ehefrauen er-

richtet werden sollte, scheint es tatsächlich nicht abwegig anzunehmen, dass es insbe-

sonderedieweiblichenHoffnungenaufallerpersönlichste emotionaleErfüllungwaren,die

zu einer grundlegenden Transformation der überpersönlichen Ordnung der Ehe geführt

haben.Offensichtlichwird dieser Zusammenhang,wenn die Auswirkungen der Einfüh-

rung des Stimm- und Wahlrechts für die Schweizer Frauen 1971 auf die nachfolgenden

Reformen im Familien- und Eherecht in die Betrachtung miteinbezogen werden.Wäh-

rend zunächst die Diskriminierung von ›unehelich‹ geborenen Kindern durch die »Re-

form des Kindesrechts 1976« (Cottier 2009: 27) aufgehoben wurde, war es ab 1988 mög-

lich, das patriarchale Ehemodell, diese »Enklave ungleichen Rechts« (Vogel 1997, zitiert

in Gerhard 2005: 454), durch eine partnerschaftliche Definition der Ehe im ZGB zu er-

setzen. Diese Annahme des neuen Eherechts war, wie Elisabeth Joris zeigt, ein unmit-

telbarer Sieg der Frauen, denn »mehr als die Hälfte der votierenden Männer stimmte

auch Mitte der achtziger Jahre noch für die Aufrechterhaltung des Ehemanns als Ober-

haupt der Familie« (Joris 2020: 21). In einem weiteren Schritt wurde mit dem neuen Se-

xualstrafrecht von 1992 »nicht mehr die Sittlichkeit, sondern die sexuelle Integrität« ge-

schützt, »was insbesondere in der Abschaffung der Straflosigkeit der Vergewaltigung

in der Ehe zum Ausdruck kommt« (Cottier 2009: 27f.). Ganz offensichtlich haben die

Schweizer Frauen nach dem Erhalt ihrer politischen Rechte also aufgehört, als der »un-

beleckte ›soziale Kitt‹ derModerne« zu fungieren (Arni 2004: 38) und ihre Interessen den

ehe(männ)lichen Interessen an der ehelichen Gemeinschaft und an der gesellschaftli-

chen Geschlechterordnung unterzuordnen. Schließlich setzte sich gegen Ende des 20.

Jahrhunderts auch die Einsicht durch, die von den Liebesethiker:innen bereits um 1900

(vgl. ebd.) formuliert wurde: dass nämlich die lebenslange Dauer einer Liebesbeziehung

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003 - am 13.02.2026, 17:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

nicht von der Institution Ehe, sondern allein durch die persönlichen Gefühle der ein-

zelnen Ehemänner und Ehefrauen garantiert werden kann und soll (vgl. Weibel 2016).

Obwohl das Primat der emotionalenQualität einer Ehe in der richterlichen Scheidungs-

praxis schon im 20. Jahrhundert bis zu einem gewissen Grad praktiziert wurde, wurde

die Ehe in der Schweiz erst mit dem revidierten Scheidungsrecht von 2000 auch in den

Augen des Gesetzgebers zu einemBund, der »auf gemeinsames Begehren« der Ehepart-

ner:innen hin (Art. 111/112 ZGB) und jenseits der Schuldfrage jederzeit geschieden wer-

den konnte.War die Scheidung im 20. Jahrhundert demWillen der Einzelnen entzogen

und die Interessen der Ehefrau jenen des Ehemannes ungeordnet, um eine stabile Ge-

schlechter- undGesellschaftsordnung zu gewährleisten, sind die Eheschließung ebenso

wie derenAusgestaltungundDauer zuBeginndes 21. Jahrhunderts vollständigdemWil-

len der formal gleichberechtigten Ehepartner:innen unterstellt.

Neben diesen grundlegenden Veränderungen im Eherecht macht Tyrell die Deinsti-

tutionalisierung der bürgerlich-patriarchalen Institution Ehe auch an den sinkenden

Erstheiratszahlen und dem steigendenHeiratsalter fest. Im goldenenZeitalter der Ehe lag

derAnteil derVerheirateten »deutlich über 90 %« (Tyrell 1988: 151),was nachTyrell sowohl

ein »ungeheurer ›motivationaler‹Erfolg« (ebd.: 152)wie aucheinErfolgder sittlichenund

rechtlichen »sozialen Kontrollpraxis« (ebd.: 153) der 1950er und 1960er Jahre ist. Demge-

genüber ist die zusammengefasste Erstheiratsziffer bei beiden Geschlechtern markant

gesunken: In den 1990er Jahren lag sie in der Schweiz noch bei 70 Prozent der Männer

und 75 Prozent der Frauen (vgl. BFS 2019c), in den darauffolgenden Jahrzehnten hat sie

sich kontinuierlich auf rund 50 Prozent abgesenkt (vgl. BFS 2020b).Die Konsequenz da-

von, dass heterosexuelle Paare später oder eventuell auch gar nicht heirateten und Ehen

zunehmend geschieden wurden, war eine enorme Zunahme von Formen des nichtehe-

lichen Zusammenlebens. Dieses intime Zusammenleben außerhalb der »bürgerlichen

Ehe- und Familienordnung« (Tyrell 1988: 154) war Mitte des 20. Jahrhunderts noch stark

sanktioniertund inderheutigenSelbstverständlichkeitnicht vorstellbar.Deutlichmacht

diesderUmstand,dassderBegriff derBeziehung,der ausheutigerPerspektive so selbst-

verständlich erscheint, von Beck-Gernsheimnoch als eines der neuen »Modeworte« vor-

gestelltwird (Beck-Gernsheim1990a: 110).DiesesAufkommenderBeziehungwar fürGid-

dens Ausdruck des grundlegenden Wandels in den »emotionale[n] Ordnungen« (Gid-

dens 1993: 9) der Geschlechter.Wie für Beck-Gernsheimwaren auch für Giddens die »se-

xuelle Emanzipation und Autonomie« der heterosexuellen Frauen (ebd.: 72) ausschlag-

gebend für diesenWandel, während die heterosexuellenMänner »nur die Nachzügler in

den jetzigen Veränderungen« (ebd.: 70) seien. Im Unterschied zu Beck-Gernsheim oder

auch Tyrell hatte Giddens aber vor allem auch homosexuelle Beziehungen im Blick, die

er als Pionier:innen im Führen partnerschaftlicher, egalitärer und fluider Beziehungen

jenseits der Ehe und damit auch als Wegbereiter:innen für die heterosexuelle Emanzi-

pation von der Ehe verstand (vgl. ebd.: 22f.; Roseneil 2002: 33). Diese Etablierung von

individuell ausgehandelten,heterosexuellen Liebesbeziehungen außerhalb der überper-

sönlichen Institution Ehewar für Tyrell »eine der erstaunlichsten Entwicklungen imZu-

ge der Deinstitutionalisierung […]: was vor 20 Jahren der Anstoßnahme sicher war, regt

heute niemanden mehr auf« (Tyrell 1988: 154). Folglich hat die Ehe Ende des 20. Jahr-

hunderts nicht nur ihre institutionelleDauerhaftigkeit undpatriarchaleOrdnungeinge-

büßt, sondern auch ihre für die bürgerliche Gesellschaft so zentrale Funktion der gesell-

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003 - am 13.02.2026, 17:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Das Allerpersönlichste und das Überpersönliche: Historische und soziologische Studien zur Ehe 59

schaftlichen Regulierung von Sexualität und Liebesbeziehungen innerhalb einer rigiden

heteronormativen Geschlechterordnung.

Mit dieser Entkoppelung von Ehe, Liebe und Sexualität war, wie Tyrell beschreibt,

auch eine Entkoppelung von Ehe, Elternschaft und Familie verbunden: »die ›pure‹ Ehe

(ohne Kinder) wird ebenso zur Option wie die ›pure‹ Mutterschaft ohne Ehemann. Un-

verheiratetes Zusammenleben ist […] auch mit Kindern zu haben« (Tyrell 1988: 154). Da-

mit verlor auch das »Vollständigkeitsprinzip« (ebd.: 147) seinen Einfluss, das für die bür-

gerlicheWahrnehmung ebenso wie für die soziologische Definition der ehelichen Kern-

familie so zentral war. Gemäß diesem Prinzip war eine »neue Familie ›vollständig‹ auf

denWeg gebracht« (ebd.),wennEhe und Filiation gegeben sind: »Mehr braucht es nicht,

aber weniger geht auch nicht: die kinderlose Ehe ist keine Familie; vor allem aber: das

Nichtbesetztsein einer der beiden Elternpositionen fällt als Mangel mit Zwangsläufig-

keit auf, gilt herkömmlich als problematisch« (ebd.). Indem das heterosexuelle Ehepaar

und gemeinsame Kinder konstitutive Bestandteile einer Familie sind, verweist eine Ehe

immer schon auf eine Familie und setzt eine Familie immer schon eine Ehe voraus (vgl.

auch Maihofer 2018b: 119f.). Auch die Lockerung dieses engen Verweisungszusammen-

hangs von Ehe und Familie gegen Ende des 20. Jahrhunderts war grundlegend für den

Wandel im intimen Zusammenleben.19

2.3 Die Ehe um die Jahrtausendwende: Nicht einfach eine Option
unter anderen

Wie die als Prozesse der Deinstitutionalisierung, Pluralisierung und Individualisierung

beschriebenen Entwicklungen verdeutlichen, hat sich der um 1900 institutionalisierte,

bürgerliche »Sinn- und Verweisungszusammenhang«, der Liebe, Ehe, gemeinsamen

Haushalt und Familie »plausibel ›unter einem Dach‹ vereinigt« hat (Tyrell 1988: 154),

Ende des 20. Jahrhunderts massiv gelockert:

»›Das Paket‹ der alten Institution ist aufgeschnürt, die einzelnen Elemente sind […] für

sich zugänglich, aber auch in verschiedenenVarianten kombinierbar. Auch sind sie suk-

zessive nacheinander wählbar […]. Eindeutige normative Regieanweisungen für das

Handeln […] sind entfallen. Dies läßt sich als Freiheitsgewinn reklamieren und auch so

erleben. Andererseits entfallen institutionsgestützte Verhaltenssicherheiten und neh-

men damit im privaten Bereich Entscheidungslasten und Qualen der Wahl in kaum je

gekanntemMaße zu.« (ebd.: 155f.)

Weitgehendoffenbleibt indiesenAnsätzenzumWandel der InstitutionEhe,wie sichde-

ren ambivalente Verfasstheit zwischen Freiheitsgewinnen und Qualen derWahl angesichts

fehlender normativer Regieanweisungen auf der Seite der Ehe auswirkt, die Simmel als al-

lerpersönlichste Beziehung bezeichnet (vgl. Simmel 1992: 109). Was genau passiert auf der

Ebeneder alltäglichenPraktikenundder subjektivenDeutungen,also indieserpraktisch

19 Deutlich wird das nicht zuletzt daran, dass sich die deutschsprachige Soziologie überhaupt erst

für eheliche Partnerschaften zu interessieren begann, die zuvor mit »der Familie als Forschungs-

gegenstand […] hinreichend abgedeckt zu sein« schienen (Lenz 2009b: 13).

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003 - am 13.02.2026, 17:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

undemotional gelebtenDimensionderEhe,die immer schonTeil desSozialenund Insti-

tutionellen ist, aber nicht in derNormativität der gesellschaftlichen Institution aufgeht?

Diese Frage erscheint zentral, liegt doch die Vermutung nahe, dass angesichts der De-

institutionalisierung der gesellschaftlichen Institution Ehe nicht zuletzt in dieser aller-

persönlichstenDimension der Ehe die weiterbestehendeWirkmächtigkeit und Persistenz

der Liebesehe als ideale Formdes Zusammenlebens liegt.Dennwie Tyrell selbst betonte,

handelt es sich bei der Deinstitutionalisierung der Ehe keineswegs um ein Verschwinden

derEhe (vgl. Tyrell 1988: 145) und es sei nicht zuunterschätzen, »wie sehr die ›bürgerliche

Kultur‹ zumal der Frauenseite Liebe, Ehe und Elternschaft nicht nur als natürlich und

normal, sondern vor allem als Angelegenheit des persönlichen Lebensglücks ›ans Herz

legte‹« und wie sehr »das Nichterreichen […] als persönliches Scheitern, als Verfehlen

des Wichtigsten im Leben zu deuten, es also im Sinne tiefer Enttäuschung zu erleben«

sei (ebd.: 152).Diesem zentralen, aber nichtweiter ausgeführtenHinweis von Tyrell wer-

de ich im Folgenden anhand verschiedener soziologischer Studien zu den Motiven der

Eheschließung sowie zur Pluralisierung der Lebensformen am Beispiel der Bundesre-

publik Deutschland nachgehen und dabei zugleich Perspektivenverengungen und dar-

aus resultierende Desiderate in der soziologischen Forschung zur Ehe aufzeigen (Kapi-

tel 2.3.1). Anschließendwerde ich auf die gegenwärtige Bedeutung der Ehe anhand einer

politischenDebatte umdieModernisierung des Familienrechts in der Schweiz eingehen

(Kapitel 2.3.2).

2.3.1 Eine multifunktionale Institution: Der anhaltend hohe Wert der Ehe

Vor dem Hintergrund der einflussreichenTheorien zumWandel der Intimität beschäf-

tigten sich um die Jahrtausendwende sowohl die qualitative wie auch die quantitative

Forschung zur Ehe mit der Frage, warum trotz der wegfallenden normativen Regiean-

weisungen und des damit einhergehenden sinkenden »Nutzen[s]« der Ehe »überhaupt

noch geheiratet« wird (Nave-Herz 1994: 6). ImAnschluss anNave-Herz’These der »kind-

orientierten Eheschließung« (Nave-Herz 1989: 214; vgl. auch Nave-Herz 1984) hat Heike

Matthias-Bleck in den 1990er Jahren in einer narrativen Interviewstudie 46 frisch ver-

heiratete Frauen und Männer in der Bundesrepublik Deutschland zum Entscheidungs-

prozess, der zu ihrer Heirat führte, befragt. Im Anschluss an Tyrells Deinstitutionali-

sierungsthese ging Matthias-Bleck davon aus, dass die einzelnen Elemente Liebe, Ehe,

Zusammenleben,SexualitätundFamilienbildungnichtmehrdirekt aufeinander verwei-

sen (vgl.Matthias-Bleck 1997: 43), undwollte deshalb die Sinnzuschreibungen spezifizie-

ren, die den Ausschlag dafür geben, dass »emotional kindorientierte Partnerbeziehun-

gen« zu einer Eheschließung führen (ebd.: 41).WieMatthias-Bleck feststellt, ist der »en-

ge Sinn- und Verweisungszusammenhang zwischen Eheschließung und Familiengrün-

dung« (ebd.: 69) weiterhin vorhanden, allerdings habe er sich umgekehrt. Ende des 20.

Jahrhunderts sei es »nicht mehr die Eheschließung«, die Kinder »legitimiert«, vielmehr

würden umgekehrt Kinder die Ehe legitimieren (Matthias-Bleck 1995: 388). In Zeiten der

individualisierten Unsicherheit, wann und ob überhaupt geheiratet werden soll – in ei-

nerHeiratsanzeige von 1993 schreibt einPaar,nach »langerZeitmit viel ZögernundWar-

tenwerdenwir nun doch heiraten« (Matthias-Bleck 1997: 123) –,werde die Planung einer

Familie zum ausschlaggebenden Motiv. Entsprechend könne die Ehe heute als »verant-

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003 - am 13.02.2026, 17:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Das Allerpersönlichste und das Überpersönliche: Historische und soziologische Studien zur Ehe 61

wortete Elternschaft« verstanden werden (Nave-Herz/Matthias-Bleck/Sander 1996: 3),

denn obwohl die Familiengründung auch außerhalb der Ehe verwirklichtwerden könnte,

bestehe eine wesentliche Funktion der Ehe weiterhin in der ökonomischen und rechtli-

chenAbsicherung20 derElternschaft (vgl.Matthias-Bleck 1997: 129).Nebendieserweiter-

bestehenden wichtigen Funktion der Absicherung konnte Matthias-Bleck zwei weitere

Deutungen seitens der Eheschließenden herausarbeiten. Zum einen lasse sich die Ehe

in den 1990er Jahren weiterhin als »kulturell-normative Selbstverständlichkeit« (ebd.:

131) beschreiben, zum anderen habe sie aber auch eine eher neue symbolische Funktion,

nämlich eine »Dokumentation gegenüber der Öffentlichkeit, im Sinne von ›wir gehören

zusammen, jeder soll es sehen‹« (ebd.). Der Heirat kommt neben der instrumentellen

Absicherung also auch die Funktion der dauerhaften emotionalen Absicherung der Lie-

besbeziehung zu (vgl. ebd.: 15). Denn die Ehe unterscheide sich von der nichtehelichen

Paarbeziehung nicht nur in der rechtlichen, sondern auch in der zeitlichen Dimension.

Während die »Gründung einer nichtehelichen Lebensgemeinschaft« einen gegenwärti-

genCharakter habe, »bezieht sichdasEheschließungsritual aufZukunft« (ebd.: 126).Da-

bei kommt insbesondere derHochzeit eine zentrale Bedeutung zu,da damit ein öffentli-

chesVersprechen vondauerhafter Liebe gemachtwird,was »dieHoffnung auf eine emo-

tionaleAbsicherungderBeziehung« erhöht (ebd.). Insofern legtdieStudie vonMatthias-

Bleck nahe, dass es nicht zuletzt die Hochzeit selbst ist, welche entgegen der Instabili-

tät der Institution Ehe Ende des 20. Jahrhunderts die »Unendlichkeitsfiktion« (Huinink

1995: 106) der romantischen Liebe reproduziert und die Heirat attraktiv macht.

Auch inNorbert SchneidersundHeikoRügers (2007) standardisierterBefragungvon

377 Ehepaaren zu deren Motiven für die Heirat kann eine hohe symbolische Bedeutung

der Ehe nachgewiesen werden. Allerdings sehen Schneider/Rüger diese anders als Mat-

thias-Bleckweniger in der romantischen Liebe oder der Kindsorientierung der Paare als

vielmehr inder anhaltendenkulturellenSelbstverständlichkeit des bürgerlichenEheide-

als begründet:

»Warum in Zeiten sinkenden Nutzens und fortschreitender Deinstitutionalisierung

der Ehe weiterhin so häufig geheiratet wird, ist zu einem erheblichen Teil mit der

Verbreitung und Relevanz traditioneller Wertorientierungen erklärbar. Die Ehe als

Institution, die um ihrer selbst willen eingegangen wird, ist lebendiger als angenom-

men.« (ebd.: 149)

Zugleich mache die ausgewogene Verteilung der drei Heiratsmotiv-Cluster spon-

tan-emotional (35,4 Prozent), nutzenorientiert (33,2 Prozent) und wertorientiert (31,4

Prozent) (vgl. Schneider/Rüger 2007: 143) deutlich, dass es »gegenwärtig keine domi-

nierenden Heiratsmotive« (ebd.: 146) gebe. Vielmehr sei aufgrund der Antworten der

20 Aufgrund der trotz formaler Gleichberechtigung weiter bestehenden »strukturellen Ungleichheit

zwischen den Geschlechtern, gerade nach der Geburt von Kindern« gelangen Nave-Herz, Matthi-

as-Bleck und Sander zu dem Fazit, dass die »Gestaltungsmöglichkeit imHinblick auf dieWahl von

Lebensformen und Lebensweisen […] in der sozialen Realität für viele Frauen im Hinblick auf die

Mutter-Rolle durch strukturelle Zwänge nur Fiktion« sei (Nave-Herz/Matthias-Bleck/Sander 1996:

3). Auch die rechtliche Absicherung von Vaterrechten (und Verpflichtungen) sowie von Erbrechten

spiele eine wichtige Rolle (vgl. Matthias-Bleck 1997: 130f.).

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003 - am 13.02.2026, 17:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

befragten Paaren, die zwischen 1999 und 2005 geheiratet haben, von einer Vielzahl von

Motiven auszugehen:

»In verschiedenen Varianten und Erscheinungsformen bilden affektive, wertorientier-

te und zweckrationale Empfindungen und Kalküle die Basis für die Mehrzahl der Ehe-

schließungen. Oftmals entscheiden sich Paare erst dann zur Heirat, wenn sie der Auf-

fassung sind, durch die Heirat Erwartungen auf mehreren Ebenen befriedigen zu kön-

nen.« (Ebd.)

Entsprechend kommen die Autoren der Studie zu dem Schluss, dass die Ehe »einemulti-

funktionale Institution« (Schneider/Rüger 2007: 146,Herv. i. O.) geworden ist, die affektive,

wertorientierte und zweckrationale Bedürfnisse und Sinnzuschreibungen bedienen kann.

Damit bestätigen die empirischen Befunde von Schneider/Rüger und von Matthias-

Bleck die Prognose, die Johannes Huinink gegenüber den linearen individualisierungs-

theoretischen Trendhypothesen formuliert hat:

»[D]ie Schlußfolgerung, daß die Ehe ihren symbolischen Wert verliere und wohl nur

noch unter instrumentellen Aspekten […] eingegangen werde, [ist] auf lange Sicht hin

gar nicht so selbstverständlich. […] Es bleiben systematische, vor allem symbolisch be-

gründete Vorteile einer Ehe […] bestehen, die gerade […] in einem nicht-traditionellen

Regime […] wieder interessant werden […] könnten.« (Huinink 1995: 356)

Auch statistische Analysen zu den demografischen Entwicklungen in der Bundesrepu-

blik Deutschland (vgl. Vaskovics 2001; Wagner/Franzmann/Stauder 2001) stützen Ende

des 20. Jahrhunderts die Vermutung, dass die Institution Ehe ihre systematischen Vor-

teile und ihre Attraktivität nicht in dem Ausmaß verloren hat, wie das von den Theore-

tiker:innen angenommen wurde, die sich primär mit dem Wandel im intimen Zusam-

menleben befassten (vgl. Beck/Beck-Gernsheim 1990; Giddens 1993; Bauman 2003).

So argumentiert Laszlo Vaskovics ausgehend von seiner Auswertung des ehelichen

und familialen Verhaltens der Jahrgänge 1945–1975, dass die gesellschaftliche und recht-

liche Legitimierung von neuen »Lebensstiloptionen« (Bethmann 2013: 26) nicht bedeute,

dass die Mehrheit der Bevölkerung auch »tatsächlich davon Gebrauch« (Vaskovics 2001:

232) mache. Entstandardisierte, individuell zusammengebastelte Biografien jenseits

von Ehe und Kernfamilie seien weder zentrales Orientierungsmuster noch Zeichen »der

Modernisierung« (ebd.: 229). Vielmehr würden Optionen wie Singlesein, nichteheliche

Lebensgemeinschaften oder Kinderlosigkeit Phasen darstellen, die einander nicht aus-

schließen oder unvereinbar wären, sondern im Lebensverlauf nacheinander angeordnet

und miteinander verbunden werden können (vgl. ebd.: 238). Zwar gebe es dadurch

unterschiedliche Pfade familialer Entwicklungsverläufe, von den meisten Menschen

werde aber »nach wie vor ein dominanter Weg beschritten, im Sinne einer tradier-

ten, auf Ehe basierenden und in der Mehrzahl nicht durch Ehescheidung aufgelösten

Kernfamilie« (ebd.). Angesicht dieser Diskrepanz zwischen prinzipiellen Möglichkeiten

und tatsächlich gewählten Optionen sei es wesentlich, neben den »stattgefundenen

Veränderungen«, die Vaskovics als »schwach besetzte ›Nebenströme‹« vorstellt, die

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003 - am 13.02.2026, 17:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Das Allerpersönlichste und das Überpersönliche: Historische und soziologische Studien zur Ehe 63

Bedeutsamkeit der »Kontinuitäten« in Form eines nach wie vor existierenden »Haupt-

stroms« nicht außer Acht zu lassen (ebd.: 241f.).

IndemVaskovics diePluralisierung vonLebensformennurbei einerMinorität derBe-

völkerung verortet, kann seine Analyse als Beispiel für eine »Sowohl-als-auch-Perspekti-

ve« (Wagner/Franzmann/Stauder2001: 52) verstandenwerden,die innerhalbdermakro-

soziologischen Soziologie zunehmend an Bedeutung gewinnt. Diese Perspektive kom-

me im Gegensatz zu »manche[r] familiensoziologische[n] Zeitdiagnose«, die weiterhin

»der Auffassung [ist], die Familie sei in einem dramatischen Umbruch begriffen«, zu ei-

ner ausgewogeneren Diagnose der aktuellen Lebensverhältnisse der Menschen (ebd.).

Um eine solche Ausgewogenheit sind auch Michael Wagner, Gabriele Franzmann und

Johannes Stauder bemüht, die den bisherigen Forschungsstand kritisch kommentieren

und anhand neuer Mikrozensusauswertungen der Frage nachgehen, »wie groß die Plu-

ralität der Lebensformen« tatsächlich ist (ebd.: 53). Wurde Pluralisierung von den Indi-

vidualisierungstheorien allgemein als »Vervielfältigung« verstanden, unterscheiden die

Autor:innen dieser Studie zwei Formen der Vielfalt: eine »strukturelle Vielfalt« im Sinne

der »tatsächlich existierenden verschiedenen Typen oder Kategorien einer Größe«, und

eine »distributive Vielfalt«, die »die Verteilung der Elemente über die Kategorien betrach-

tet« und damit die Frage beantwortet, wie stark die Dominanz eines jeweiligen Haus-

haltstyps ist (ebd.: 53f., Herv. i. O.). Erst durch diese Unterscheidung lasse sich statis-

tisch adäquat beantworten, ob, in denWorten Vaskovics’, ein Haushaltstyp wie die ehe-

liche Kernfamilie weiterhin als Hauptstrom bezeichnet werden kann, trotz der Existenz

anderer, schwach besetzter Nebenströme, oder ob eventuell mehrere gleich stark besetzte

Ströme koexistieren. Neben dieser für die Messung des Ausmaßes und der Stärke der

Vervielfältigung von Lebensformen wichtigen Differenzierung kritisieren die Autor:in-

nen auch den kausalen Zusammenhang, dermodernisierungstheoretischen Vorstellun-

gen vomWandel im intimen Zusammenleben zugrunde liegt: »Die Deinstitutionalisie-

rungs- und Individualisierungsthesen behaupten eine abnehmende normative Regulie-

rung gesellschaftlicher Bereiche, damit eine wachsende Optionsvielfalt und damit auch

einewachsendeVielfalt realisierterHandlungen« (ebd.: 56).DieseKausalität vernachläs-

sige zwei entscheidende Faktoren: Erstens würden »Entscheidungen für oder gegen ei-

ne Lebensformnicht nur unter normativen Gesichtspunkten getroffen, sondern es spie-

len auch Handlungsressourcen und (materielle) Kosten von Lebensformen eine Rolle«

(ebd.). Die Wahl von Lebensformen sei folglich nicht so autonom und selbstbestimmt

möglich, wie dies das Wegfallen von normativen Vorgaben auf den ersten Blick vermu-

ten lasse, denn die Menschenmüssen sich eine bestimmte Lebensform erst einmal leis-

tenkönnen.Damit zusammenhängendbestehtder zweiteEinwandderAutor:innendar-

in, »dass derÜbergang zwischen Lebensformen keineswegs immer eine ›freie‹ Entschei-

dung« ist (ebd.). So könne etwa die Scheidung, durch die Personen zu Alleinerziehenden

oderAlleinlebendenwerden,nicht »als einfacheWahlhandlungbegriffenwerden« (ebd.).

Zentral ist die Einsicht, dass auch die zunehmend frei und autonom zu treffenden

Wahlmöglichkeiten in einem nicht-traditionellen Regime wie dem neoliberalen, multiop-

tionalen Spätkapitalismus mit Kosten und Risiken, mit weiterbestehenden normativen

Anrufungen und idealisierten Anreizen sowie rechtlichen und ökonomischen Zwängen

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003 - am 13.02.2026, 17:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

verbunden sind.21 Zugleich wird am Beispiel der vorgestellten quantitativen Studien

deutlich, dass eine Einordnung der gegenwärtigen Pluralität der Lebensformen, die

das Resultat komplexer Prozesse auf überpersönlicher und allerpersönlichster Ebene ist,

allein mit quantitativen Mitteln der Sozialstatistik nur bedingt zu leisten ist. Dies

möchte ich anhand der Analyse von Mikrozensen der Jahre 1972, 1996 und 1999 mittels

der »Dimensionen Haushaltsgröße, Generationenverhältnis und Familienstand« (Wagner/

Franzmann/Stauder 2001: 58,Herv. i. O.) kurz genauer ausführen: Bereits die kategoria-

le Einteilung der strukturellen Pluralität in neun Lebensformen22 anhand von statistisch

(mehr oder weniger gut) identifizierbaren Haushaltstypen bringt Probleme mit sich,

etwa bei der »korrekten Identifikation von nichtehelichen Lebensgemeinschaften«

(ebd.: 62, Fußnote 3), wie die Autor:innen selbst anmerken. Diese Probleme werden

dann identifiziert, wenn es im Haushalt »eine Person mit dem Gegengeschlecht des

Haushaltsvorstands gibt« und deren »Altersabstand […] nicht mehr als 15 Jahre beträgt«

(ebd.). Zu den nichtehelichen Lebensgemeinschaften zählen folglich keine Paare mit

getrenntenHaushalten, keine gleichgeschlechtlichen Paare und auch keine Paare, deren

Altersunterschied größer als 15 Jahre ist. Wie dieses Beispiel zeigt, hat die quantitative

Analyse konkret gelebter, intimer und familialer Lebensformen immer das Problem,

dass sie bereits von vornherein wissen muss, welche Formen des Zusammenlebens es

gibt, umsie statistisch erfassen zu können.Andieser Studiewird exemplarisch deutlich,

dass dieses Wissen von Bildern strukturiert wird, die zum einen heteronormativ und

paarzentriert sind und zum anderen voraussetzen, dass das intime Zusammenleben

in einem gemeinsamen Haushalt stattfindet. Kaum berücksichtigt werden in solchen

makrosoziologischen Studien die mikrosoziologischen Erkenntnisse dazu, dass fami-

liale und intime Arrangements weitaus unterschiedlichere Formen annehmen können,

als mit neun statistisch messbaren Haushaltsformen ausgedrückt werden kann. Bei

den Sozialstatistiken stellt sich also immer die Frage, was überhaupt als familiale, in-

time Beziehung und Form des Zusammenlebens erkannt und reproduziert wird und

was nicht. Insofern ist eine kritische Hinterfragung der als selbstverständlich voraus-

gesetzten Kategorien des intimen Zusammenlebens, die zudem fast ausschließlich

westlich (vgl. Sanger/Taylor 2013: 1) und von einer bestimmten Vorstellung von Mo-

dernisierung geprägt sind (vgl. Bethmann 2013: 55), in der makrosoziologischen Paar-

und Familiensoziologie wesentlich. Neben der von der Ehe abgeleiteten Kategorie der

nichtehelichen Lebensgemeinschaft, die ebenfalls mit Assoziationen von heteronorma-

tiver Geschlechterdifferenz, Liebe undmonogamer Sexualität einhergeht, erscheint aus

qualitativer Perspektive auch der Begriff der Familie aufgrund von deren nachweisbarer

Vervielfältigung nicht mehr zeitgemäß. Während Maihofer »den Begriff der familialen

Lebensformen oder Arrangements heute für angemessener« hält (Maihofer 2014a: 313),

21 Wie Bethmann in ihrer Analyse betont und ich in Kapitel 3.1 weiter ausführen werde, müssen die

Praktiken des Heiratens im 21. Jahrhundert »jenseits der Dichotomie von kollektivem Zwang und

individueller Freiheit« (Bethmann 2013: 18, Herv. i. O.) verstanden werden.

22 Diese neun Kategorien bestehen aus vier Eingenerationenhaushalten (kinderlose Ehepaare, kin-

derlose nichteheliche Lebensgemeinschaften, Einpersonenhaushalte,Wohngemeinschaften) und

fünf Zwei- oder Mehrgenerationenhaushalten (Ehepaare mit Kindern, nichteheliche Lebensge-

meinschaften mit Kindern, Alleinerziehende, Haushalte mit nicht mehr ledigen Kindern und

Mehrgenerationenhaushalte).

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003 - am 13.02.2026, 17:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Das Allerpersönlichste und das Überpersönliche: Historische und soziologische Studien zur Ehe 65

verzichtet Smart ganz auf den Terminus der Familie und schlägt den Begriff »personal

life« vor, »a term now increasingly applied to include not only families as conventio-

nally conceived, but also newer family forms and relationships, reconfigured kinship

networks, and friendships« (Smart 2007a: 27).

Es ist nicht zuletzt diese beträchtlicheDiskrepanzzwischenquantitativenundquali-

tativen Ansätzen, die zu sehr unterschiedlichen Einschätzungen des Ausmaßes der Plu-

ralisierung führt (vgl. Bethmann 2013: 13). Kommen qualitative Arbeiten zum familialen

Zusammenleben aufgrund der weiter fortgeschrittenen »Pluralisierung familialer Le-

bensweisen und Vervielfältigung sexueller und geschlechtlicher Existenzweisen« (Mai-

hofer 2018b: 133) zu dem Schluss, dass dasModell der bürgerlichen Kleinfamilie »alltags-

praktisch überholt« sei (ebd.: 124,Herv. i. O.), ziehen die Autor:innen der soeben genann-

ten quantitativen Studie ein gänzlich anderes Fazit:

»Unsere Ergebnisse lassen zwar deutlich eine rückläufigeBedeutungder traditionellen

Familie und eine Zunahme der Einpersonenhaushalte erkennen. Sie stellen jedoch in

Frage, ob die nicht endende Debatte um die Pluralisierung der Lebensformen weniger

auf insgesamt gestiegene soziale Vielfalt zurückzuführen ist, als vielmehr auf die Ver-

engung der analytischen Perspektive auf […] Altersgruppenmit relativ hoher Pluralität

der Lebensformen.« (Wagner/Franzmann/Stauder 2001: 71f.)

Problematisch scheintmir an den entgegengesetzten induktiven und deduktivenVorge-

hensweisen und den entsprechend unterschiedlichen Einschätzungen, dass diese qua-

litativen und quantitativen Perspektiven oftmals nicht in einem konstruktiven Dialog

und Austausch stehen. Vielmehr dominieren statistische Analysen den soziologischen

Diskurs um das familiale und intime Zusammenleben und lassen wenig Interesse an

qualitativen Einsichten erkennen. Auf diese Problematik einer einseitigen Dominanz

quantitativer Studien bei gleichzeitiger Nichtberücksichtigung qualitativer Einsichten

möchte ich im Folgenden anhand des Schweizer Familienberichts von 2017 eingehen.

AmBeispiel dieses statistischen Berichts wird deutlich,was die konkreten gesellschafts-

politischenAuswirkungendavon sind,dass quantitative Analysennur die Lebensformen

messen können, die als Konzepte schon vorhanden sind und zugleich als einziger sozio-

logischer Referenzpunkt für die politische Diskussion der Notwendigkeit einer Moder-

nisierung des Schweizer Ehe- und Familienrechts dienen.

2.3.2 Eine Frage der Statistik: Die Ehe als Gegenstand politischer Debatten

Im Familienbericht von 2017 stellte der Bundesrat, »gestützt auf die neuesten Erkennt-

nisse« ausden»verfügbarenStatistikenzurSituationderFamilien inderSchweiz«, seine

»aktuellen familienpolitischen Reformvorhaben« vor (Bundesrat 2017: I). Neben einem

statistischen Grundlagenbericht (BFS 2017a) enthält der bundesrätliche Bericht auch ei-

nen Fachbeitrag des Soziologen François Höpflinger, der aufzeige, »dass der Trend zur

Pluralisierung der Lebensformen in der Schweiz moderat ausgefallen ist« (Bundesrat

2017: I). In Abgrenzung zu den Auflösungsdiskursen rund um die eheliche Kernfamilie be-

tont Höpflinger zunächst, dass neben »Wandlungen« auch »Kontinuitäten« feststellbar

sind und in »einer als unsicher erlebtenWelt […] familiale Beziehungen« geschätzt wer-

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003 - am 13.02.2026, 17:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

den (ebd.: 8). InBezug auf dieEhe sei festzustellen,dass dieEhe zwar »ihreMonopolstel-

lung« eingebüßt habe, als »Rechtsform« aber weiterhin »stark verbreitet« sei, »nament-

lich bei Paarenmit gemeinsamenKindern« (ebd.: 12). Es zeige sich zwar »ein Trend,dass

jüngereEltern […]häufigerauf eineEheschliessungverzichtenalsdiesbei älterenEltern-

generationen der Fall war«, trotzdem habe »die Schweiz immer noch eine der tiefsten

Anteile an ausserehelichen Geburten« und seien »Hochzeitsfeste bei jungen Menschen

populär« (ebd.). Eine auffällige Veränderung neben der Abnahme von kindorientierten

Eheschließungen bei jungen Paaren ist auch der sinkende Anteil von Eheschließungen

zwischen Personen mit Schweizer Staatszugehörigkeit: Seit 1970 ist dieser Anteil »von

gut 75 Prozent auf 49 Prozent gesunken« (ebd.), während zugleich der Anteil von bina-

tionalen Eheschließungen auf gut 35 Prozent stieg (vgl. ebd.: 13). Diesen Wandel führt

Höpflinger auf die »erhöhte Globalisierung des Partnerschaftsmarktes« und eine »ver-

stärkte Zuwanderung« zurück (ebd.). Unerwähnt bleibt dabei, dass die Rechtsform Ehe

für binationale Paare vonweitaus größerer praktischerRelevanz sein kannundmitunter

zwingend notwendig ist, um durch die Eheschließung das Aufenthaltsrecht der Person

ohne Schweizer Pass zu sichern (vgl. Lavanchy 2014; vgl. für ÖsterreichMessinger 2012).

InsgesamtkommtHöpflinger,entgegender »vermutete[n]AusbreitungvonEinelternfa-

milienundFortsetzungsfamilien«,zudemSchluss,dassdie »sogenannte ›normaleKern-

familie‹« die vorherrschende Familienform geblieben ist (Bundesrat 2017: 21f.). Die Ein-

deutigkeit dieser Aussage erstaunt angesichts des zugleich erwähnten Umstands, dass

es »aufgrund unterschiedlicher Daten- und Berechnungsgrundlagen« nicht einfach zu

untersuchen sei, »ob und in welchem Masse Einelternfamilien oder Fortsetzungsfami-

lien an Bedeutung gewonnen haben« (ebd.: 21). Hinzu kommt eine Scheidungsrate, die

über 40 Prozent liegt und »zeitweise auf gegen 50 Prozent« gestiegen ist (ebd.), was ei-

ne Zunahme von neuen, komplex zusammengesetzten familialen Arrangements wahr-

scheinlich macht (vgl. Maihofer 2014a: 324). Neben der Schwierigkeit, die heterosexuel-

len Patchworkfamilien (vgl. ebd.) statistisch zu erfassen, erweist sich auch die Messung

von sogenannten Regenbogenfamilien (vgl. Nay 2017) als schwierig. Die offizielle Statis-

tik des Bundesamtes kann nur 500 solcher Familien eindeutig erfassen, dies mit einem

»Vertrauensintervall von +/- 20 %« (BFS 2017a: 13). Wie das Bundesamt kommentiert,

wird die sexuelle Orientierung vonEltern »nicht explizit erhoben,weshalb es nichtmög-

lich ist, die anderen Arten von ›Regenbogenfamilien‹ zu beziffern« (ebd.). Auffallend ist

dabei die Diskrepanz zu einer Schätzung, auf die sich der Bundesrat in seinem Bericht

zur Modernisierung des Familienrechts von 2015 bezieht, wonach »in der Schweiz zwi-

schen 6’000 und 30’000Kindermit gleichgeschlechtlichen Eltern« aufwachsen (Bundes-

rat 2015: 7). Trotz all dieser Uneindeutigkeiten, offenen Fragen undBerechnungsschwie-

rigkeiten kommtHöpflinger im Familienbericht des Bundesrates zu einem eindeutigen

Fazit:

»Insgesamt betrachtet kann […] höchstens von einem moderaten Trend zu Pluralisie-

rung von Familienformen ausgegangen werden. Patchworkfamilien, Regenbogenfa-

milien oder Dreigenerationenfamilien gibt es, aber ihre Verbreitung ist deutlich ge-

ringer als viele mediale und politische Diskurse zur Vielfalt modernen Familienlebens

andeuten. […] Alternative Lebensformen jenseits von Paarbeziehung undKernfamilien

[haben sich] in den letzten Jahrzehnten kaumausgebreitet. […]Was sich verändert hat,

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003 - am 13.02.2026, 17:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Das Allerpersönlichste und das Überpersönliche: Historische und soziologische Studien zur Ehe 67

ist eine erhöhte Toleranz und Akzeptanz in der Bevölkerung gegenüber unterschiedli-

chen Lebens- und Familienformen. Möglicherweise haben übertriebene mediale Dar-

stellungen alternativer Lebens- und Familienformen dazu beigetragen, dass die Kern-

familie ihre prägende Kraft als Normmodell eingebüsst hat, obwohl die Zweielternfa-

milie statistisch vorherrschend bleibt.« (Bundesrat 2017: 23)

Auch hier findet sich wieder die klare Absage quantitativer Analysen gegenüber über-

triebenen Darstellungen von Vielfalt und ein Beharren auf der statistischen Vorherrschaft des

Normmodells der heterosexuellen Kernfamilie. Abgesehen von der bereits angesproche-

nen Schwierigkeit, »tatsächlich neue« Formen (Maihofer 2014a: 318, Herv. i. O.) des inti-

men und familialen Zusammenlebens statistisch zu erfassen, scheint hier die Statistik

geradezu inStellunggebracht zuwerdengegendie vielenmedialenundpolitischenDiskurse,

die eineübertriebeneVerbreitungvonVielfalt suggerieren.Zwar lässt sichdieExistenzvon

unterschiedlichenLebensformenundeineerhöhteToleranz ihnengegenüber feststellen;

da sie aber statistisch nicht so verbreitet sind wie das Normmodell, fallen sie nicht ins

Gewicht. Deutlich wird dies an den folgenden Ausführungen des Bundesrates:

»In der Familienpolitik sind statistische Grundlagen insofern wichtig, als sie sich nicht

an typisierten und idealisierten Familienbildern orientieren soll, sondern Antworten

auf die konkreten und vielfältigen Lebenssituationen und Bedürfnisse der Familien zu

gebenhat. […]Die familialen Lebensformen sind in den vergangenen Jahrzehnten zwar

vielfältiger geworden. Es ist jedoch bloss ein bescheidener Trend zur Pluralisierung

festzustellen. […] Im Familien- und Erbrecht sind folglich keine radikalen Reformen,

sondern kontinuierliche, moderate Anpassungen erforderlich.« (Bundesrat 2017: 54)

Den Hintergrund für diese politische Absage an allzu radikale Reformen aufgrund statis-

tischer, nicht idealisierter Abbildungen der Bedürfnisse der Familien bildet das 2012 vom

Parlament angenommene Postulat einer sozialdemokratischen Nationalrätin, das den

Bundesrat beauftragte, eine Anpassung des Schweizer Ehe- und Familienrechts an die

heutigen und zukünftigen gesellschaftlichen Lebensverhältnisse zu prüfen (Amtl Bull

NR 2012: 2248). Daraufhin gab der Bundesrat drei juristische Gutachten in Auftrag und

diskutierte deren Ergebnisse, insbesondere das Gutachten von Ingeborg Schwenzer

(2013), im Rahmen der öffentlichen Tagung »Zukunft Familie!« 2014 kontrovers. Aus der

Sicht von Schwenzer und weiteren feministischen Juristinnen (vgl. Büchler 2014) wurde

argumentiert, dass »ein zeitgemässes Familienrecht […] statusunabhängig anzuknüp-

fen« ist (Schwenzer 2013: 47).Daswürde unter anderembedeuten, die unterschiedlichen

real existierenden »Lebensgemeinschaften […] entsprechend der Statusunabhängigkeit

gleichzustellen, auch wenn die Ehe beibehalten wird« (ebd.). Letztere sei zudem »auch

für gleichgeschlechtliche Personen zu öffnen« (ebd.). Weiter seien »Verheiratete, nicht

verheiratete, verschiedengeschlechtliche und gleichgeschlechtliche Paare […] in puncto

Adoption gleichzustellen« und »dritte Personen sollten nach einer gewissen Zeit des

Zusammenlebens mit dem Kind elterliche Verantwortung […] erlangen können« (ebd.:

48f.). Es waren diese Reformvorschläge, die verheiratete und nichtverheiratete, hete-

rosexuelle und homosexuelle sowie paarförmige und nicht paarförmige Lebens- und

Familienformen gleichbehandeln wollten, die der Bundesrat als radikal bezeichnete.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003 - am 13.02.2026, 17:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

Diesem je nach Perspektive zeitgemäßen oder aber radikalen Familienrecht wurde von

der konservativen Juristin Regina Aebi-Müller entgegengehalten, dass die Ehe als einzig

»optimales Familienmodell« von »gestern, heute und morgen« anzusehen sei (Aebi-

Müller 2014: 819). Aebi-Müller bezog sich in ihrem Votum gegen eine rechtliche Gleich-

behandlung vonEhepaaren und faktischen Lebensgemeinschaftenmit und ohneKinder

auf eine Unterscheidung, die sich auch in soziologischen Definitionen finden lässt: In

diesen zeichnen sich nichteheliche Lebensgemeinschaften dadurch aus, dass es sich

bei deren Gründung um »schleichende Prozesse« ohne klare Entscheidungen handle

(Vaskovics/Rupp 1995, zitiert in Schneider/Rüger 2007: 136), also um Beziehungen, in

die die Menschen »hineinschlittern« würden (Aebi-Müller 2014: 821). Entsprechend

unterschiedlich zu den ehelichen Beziehungen, an deren Anfang ein bewusstes und

verbindliches Ja stehen würde, seien diese schleichenden und schlitternden nichtehelichen

Beziehungen denn auch zu behandeln.

Angesichts dieser sehr kontroversen, allerdings keinesfalls neuenDiskussionen23 ei-

ner möglichen Modernisierung des Familien- und Eherechts, die »in hohem Mass von

gesellschaftlichen Wertungen« abhänge (Bundesrat 2015: 6), verzichtete der Bundesrat

zwei Jahre später darauf, »dem Parlament weitreichende Reformvorschläge im Famili-

enrecht zu unterbreiten«, die »das Institut der Ehe sehr kritisch« hinterfragen würden

(Bundesrat 2017: 50). Schließlich hätten diemitunter polemischen öffentlichen Reaktio-

nenaufdasGutachtenSchwenzerdochgezeigt,dassderart »weitgehende familienrecht-

liche Reformen kaummehrheitsfähig sind« (ebd.). Diese Orientierung des Bundesrates

an den vermuteten politischen Mehrheitsverhältnissen in der Stimmbevölkerung statt

an der rechtlichen Gleichstellung von vielfältigen, real gelebten, wenn auch verglichen

zum Normmodell der Ehe statistisch weniger gewichtigen Lebensformen ist bemerkens-

wert. Für denMoment bleibt in Bezug auf die großeBedeutung, die statistischenBefun-

den seitens der Politik zugeschriebenwird, folgender Zusammenhang festzuhalten:We-

nig statistisches Gewicht führt zuwenig rechtlichen Reformen (vgl. auch Lewis 2001: 11).

Umgekehrt führen fehlende Reformen,wie in den folgendenKapiteln gezeigt wird,wie-

derum zu wenig statistischem Gewicht, da die Kosten der individuellen Umsetzung al-

ternativer Lebensformen nicht zuletzt angesichts fehlender Rechtssicherheit hoch sind.

Indem sich der Familienbericht des Bundesrates ausschließlich auf makrosoziologi-

sche Daten stützt, bleibt nicht zuletzt auch die Frage offen, ob die Institution Ehe heute

23 Bereits im Rahmen der Debatte »Frauen für eine neue Verfassung« (Burgsmüller et al. 1991: 3) wur-

de in der Bundesrepublik Deutschland mit dem Argument, die Ehe sei »eine private Angelegen-

heit«, dafür plädiert, den »besonderen Schutz des Staates« für die Ehe aufzuheben und Familien

vielmehr »ungeachtet des Familienstands ihrer Mitglieder zu schützen und zu fördern« (Limbach

1991: 51). Die Elternschaft fordere »den staatlichen Beistand«, nicht »allein der Tatbestand, dass

zwei Menschen gemeinsam den Weg zum Standesamt gefunden haben« (ebd.). Dieser feminis-

tische Vorschlag eines »verfassungsrechtliche[n] Abschied[s] von der Ehe« (ebd.) wurde als we-

sentlich erachtet, weil die Verfassung »die gesellschaftliche Realität […] bis in die banalsten Mo-

mente des Alltags« präge und die darin verankerte »Bevorzugung von Ehe und Familie«, ebenso

wie »das traditionelle (bestenfalls partnerschaftliche) Geschlechtsrollenverständnis und die kon-

ventionellen Sexualitäts- und Beziehungsvorstellungen« der Realisierung alternativer Lebensent-

würfe jenseits der herkömmlichen, bürgerlichen und heteronormativen Geschlechterordnung im

Wege stünden (Maihofer 1991: 39).

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003 - am 13.02.2026, 17:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Das Allerpersönlichste und das Überpersönliche: Historische und soziologische Studien zur Ehe 69

einfach eine sehr beliebte Option für die persönliche Lebensgestaltung darstellt oder ob

sie angesichts ihrer rechtlichen Exklusivstellung vielmehr als eine Option ohne gleich-

wertige Alternativen fungiert (vgl.Weibel 2018a). Dies unterstreicht die Notwendigkeit,

die gelebten Praktiken derMenschen nicht nur statistisch zu erfassen, sondern auchmi-

krosoziologisch zu betrachten und die Frage von Wandel und Kontinuität im intimen

Zusammenlebenmit qualitativenMethoden zu untersuchen.Denn derwichtigemakro-

soziologischeHinweis,dass dieVervielfältigung vonLebensformen imZugederDeinsti-

tutionalisierung der Ehe nur bedingt zu einem Dominanzverlust des Normmodells der

ehelichen Kernfamilie geführt hat, kann nicht allein durch den Verweis auf ihre statis-

tische Häufigkeit verstanden werden. Vielmehr bedarf es, wie Gillis betont, einer quali-

tativen Einordnung und Interpretation der subjektiven Bedeutungszuschreibungen an

die Ehe:

»[In] contemporary Europe and North America, we now have two family systems: one

that we live with, and one that we live by (Gillis, 1996). The first of these is captured

by behaviorist measures deployed by demographers […]. The second requires a differ-

ent kind of research, associatedwith […] the symbolic interactionist school of sociology

that explores mental images, rituals, and the stories that we tell about family.« (Gillis

2004: 989)

Die Praxis des Heiratens ist also nicht allein durch Statistiken und quantitative Studien

zu verstehen, sondern verlangt auch nach einer qualitativen Analyse der kulturellen Re-

präsentationen, also der gesellschaftlich vorherrschenden idealisierten Bilder, der Emo-

tionen und Rituale sowie der romantischen Erzählungen und konkreten Heiratsprakti-

ken. Zudem stellt sich, wie ich durch meinen subjekt- und affekttheoretischen Zugang

zeigen werde,mit demHeiraten und der Ehe immer auch die Frage nach der Regierung

der Bevölkerung und damit nach den herrschenden Machtverhältnissen, wobei diese

beiden Dimensionen nicht getrennt, sondern in engem Zusammenhang und Wechsel-

wirkungmiteinander zu verstehen sind.

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003 - am 13.02.2026, 17:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

Vignette 2 »Ehe für alle«: Der parlamentarische Prozess

Soll die Ehe für homosexuelle Paare auch in der Schweiz geöffnet werden? Oder soll

für diese Paare das 2007 in Kraft gesetzte, von der Ehe insbesondere in Sachen Familie

klar abgegrenzte Rechtsinstitut der eingetragenen Partnerschaft beibehalten werden?

Sollen also homo- und heterosexuelle Lebensformen im Schweizer Ehe- und Familien-

recht gleich oder weiterhin ungleich behandelt werden? Diese Fragen beschäftigten die

Schweizer Politik undÖffentlichkeit, spätestens seit Kathrin Bertschy,Nationalrätin der

grünliberalen Partei GLP, 2013 die parlamentarische Initiative »Ehe für alle« einreichte

(vgl. Bundesversammlung 2013). 2015 prüften die Kommissionen für Rechtsfragen die

Initiative und beschlossen jeweils mit knapper Mehrheit, der Initiative Folge zu geben.

Auf diesen ersten politischen Erfolg der Initiative folgten juristische Abklärungen und

Gutachten sowie ein Antrag zur Fristverlängerung bis 2019. Im Rahmen dieser Abklä-

rungen wurden zwei wichtige Grundsatzentscheide gefällt: Erstens sollte die Öffnung

der Ehe auf dem Weg der Gesetzesänderung statt der Verfassungsänderung vollzogen

werden (entgegen der Position christlich-konservativer Vertreter:innen). Zweitens sollte

die Frage der Öffnung der Ehe von der Frage des Zugangs lesbischer Ehepaare zur

Fortpflanzungsmedizin getrennt behandelt werden (entgegen dem Anliegen linker und

liberaler Vertreter:innen sowie der LGBTIQ-Organisationen).NachderVernehmlassung

unterbreitete die Kommission dem Bundesrat im August 2019 einen Entwurf zu einer

entsprechenden Änderung des Zivilgesetzbuches. Der Bundesrat empfahl dem Parla-

ment daraufhin, dem Entwurf zur Gesetzesänderung zuzustimmen. Dabei war auch

er der Ansicht, dass die Öffnung der Ehe für Paare unabhängig von ihrem Geschlecht

losgelöst von der weitaus umstritteneren Frage des Zugangs zur Reproduktionsmedizin

zu diskutieren sei.

Nach diesem siebenjährigen Prozess wurde die Vorlage im Juni 2020 dem Natio-

nalrat vorgelegt, zusammen mit den Minderheitenanträgen Nidegger (Schweizerische

Volkspartei SVP) und Flach (GLP). Ersterer forderte weiterhin eine Klärung des Ehebe-

griffs auf Verfassungsebene mit dem Ziel, den Ehebegriff in der Bundesverfassung nur

auf Verbindungen von Mann und Frau auszulegen. Zweiterer forderte eine Ergänzung

der Kernvorlage um die Artikel, die den Zugang zur Samenspende im Fortpflanzungs-

gesetz regelten, um verheirateten Frauenpaaren eine originäre Elternschaft zu ermögli-

chen.Damit trafen in der Parlamentsdebatte zwei antagonistische Positionen aufeinan-

der. Deren Streit verdeutlichte, dass es bei der Öffnung der Ehe weniger um die Ehe als

vielmehr um die eng mit ihr verknüpfte Familie ging. So stellt Yves Nidegger zu Recht

fest, dass es eigentlich um eine Öffnung der Familie gehe insofern, als der wesentliche

Unterschied zwischen der Ehe und der eingetragenen Partnerschaft im Zugang zu Ad-

option und Fortpflanzungsmedizin liege:

»Le mariage pour tous existe en droit suisse depuis 2007, sous le nom de partena-

riat enregistré, […]. Si vous […] faites une analyse au microscope électronique, vous n’y

trouverez pas de différence ou alors des différences minimes. […]. Pourquoi donc se

bat-on pour ce mot? Evidemment pas pour les droits, qui sont déjà là, mais pour autre

chose. C’est parce que ce mot est une clé qui ouvrira la porte d’autres corps de loi, dont

la filiation, en particulier, ce qui a été évoqué jusqu’ici.« (Amtl Bull NR 2020b: 614)

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003 - am 13.02.2026, 17:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Das Allerpersönlichste und das Überpersönliche: Historische und soziologische Studien zur Ehe 71

Ebendiese Ehe als Schlüssel zur Familieund insbesondere zur originärenElternschaft, die

die Ehe seit ihrer Begründung imZivilgesetzbuch 1907 für denEhemannderMutter vor-

sieht, soll den lesbischen Paaren aus christlich-rechtskonservativer Sicht verwehrt blei-

ben. Denn dadurch würden die »Rechte der Väter« eingeschränkt, wie Pirmin Schwan-

der (SVP) erläuterte. Diese Interpretationen, dass die Ehe für alle bereits in Form der

eingetragenen Partnerschaft existiere und dass es sich bei Samenspendern von lesbischen

Elternpaaren umdiskriminierteVäter handle, konnten sich imVerlauf der Debatte nicht

durchsetzen.AuchderVersuch,dieÖffnungderEhedurcheineVerfassungsdebattewei-

ter zu verzögern und letztlich zu verhindern, war im Nationalrat chancenlos.24 Durch-

setzen konnte sich stattdessen nicht nur die Kernvorlage, für die sich der Bundesrat und

eine Mehrheit der Kommission eingesetzt hatten, sondern auch der Minderheitenan-

trag Flach (vgl. Amtl Bull NR 2020b: 896). Dies, weil nicht nur die Sozialdemokratische

Partei SP, die Grünen und die GLP, sondern auch die Liberalen FDP großmehrheitlich

und die Mitte (ehemals Christlichdemokratische Volkspartei CVP) zu fast einem Drittel

davon überzeugt waren, dass es an der Zeit war, hetero- und homosexuelle Paare in Be-

zug auf Ehe und Familie gleichzustellen. Auf den Punkt bringt diese Sichtweise Kathrin

Bertschy, die den Prozess 2013 angestoßen hat:

»DieVorlage trägt denNamen ›Ehe für alle‹. Es geht aber umweitmehr […] als umsHei-

raten. Es geht darum, ob die Grundrechte der Verfassung, die eigentlichenMenschen-

rechte, Gültigkeit haben […]. In der Schweizer Bundesverfassung steht: ›Das Recht auf

Ehe und Familie ist gewährleistet‹. Und es steht dort auch: ›AlleMenschen sind vor dem

Gesetz gleich‹ – und nicht, die einen sind ein bisschen ungleicher. Diese Grundrechte

sind heute nicht erfüllt. Dasmuss korrigiert werden […]. Die Vorlage liess lange auf sich

warten […]. Wir haben im Rat aber heute die Chance, es wenigstens gleich richtig zu

tun, indem wir nämlich die gesamten Rechte der Ehe öffnen. […] Dazu gehört der Zu-

gang zu einem streng geregelten Adoptionsverfahren, genauso wie auch der Zugang

zur Samenspende. Diese ist heute schon für alle Frauen erlaubt, die mit einem Mann

verheiratet sind, und sie soll auch für Frauen, die mit einer Frau verheiratet sind, mög-

lich sein.« (Amtl Bull NR 2020b: 616)

Mit der Zustimmung zumMinderheitenantrag Flach hat der Nationalrat die Chance er-

griffen, es aus Bertschys Sicht gleich richtig zu tun und nicht nur die hierarchische Ord-

nung des Heiratens durch die beiden ungleichen Rechtsinstitute abzuschaffen, sondern

hetero-undhomosexuellePaare auch inBezugaufFamilieweitgehend25 gleichzustellen.

Der Ständerat folgte demNationalrat imDezember 2020. Damit war die Gleichstellung

24 Im konservativ dominierten Ständerat wurde im Dezember 2020 noch einmal versucht, eine Ver-

fassungsdebatte zu erwirken, was mit 20 gegen 22 Stimmen bei 2 Enthaltungen nur sehr knapp

nicht gelang (vgl. Amtl Bull SR 2020: 1111).

25 Wie Tamara Funiciello (SP) in der Schlussdebatte im Nationalrat kritisierte, werde durch die Be-

schränkung der Anerkennung der originären Elternschaft auf diejenigen Frauenpaare, die mittels

einer Samenspende einer Schweizer Samenbank ein Kind zeugen, die Realität vieler lesbischer

Paare ausgeklammert. Dadurch würden die Kinder aus privater oder ausländischer Samenspende

»nicht gleich gut rechtlich abgesichert. […] Die Vorlage verfehlt so eigentlich das Ziel der Gleich-

stellung, das wir uns gesetzt haben – denn knapp daneben ist eben auch vorbei.« (Amtl Bull NR

2020a: 2413)

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003 - am 13.02.2026, 17:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 Fleur Weibel: Die Praxis des Heiratens

von hetero- und homosexuellen Lebensformen in der Schweiz aber noch nicht beschlos-

sen, da rechtskonservativ-christliche Kreise das Referendumergriffen und imApril 2021

die dafür benötigten 50.000 Unterschriften einreichten. Darauf folgte ein äußerst wüs-

ter Abstimmungskampf und am 26. September 2021 dann die Volksabstimmung: Bei ei-

ner hohen Stimmbeteiligung von 52,6 Prozent wurde die Ehe für alle mit 64,1 Prozent

deutlich angenommen. Bemerkenswert war zudem, dass die Vorlage in allen Kantonen

angenommenwurde.Am 1. Juli 2022 trat die Gesetzesänderung schließlich in Kraft, und

Ende 2022 zählte das Bundesamt für Statistik schon fast 3000 lesbische und schwule

Ehepaare in der Schweiz (vgl. SRF 2023).

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003 - am 13.02.2026, 17:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471524-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

