
Erzählen in biblischer Literatur:  
konfessorisch − faktual und fiktional 
Hubert Irsigler 

1. Zugang: narratologische und hermeneutische Bemerkungen 

Inwiefern und wie wirken faktuales und fiktionales Erzählen in biblischer Litera-
tur zusammen?1 Diesen Fragen sucht mein Beitrag anhand einiger exemplari-
scher Texte vorrangig der alttestamentlichen Bibel nachzugehen. Einleitend um-
reiße ich die narratologischen und hermeneutischen Voraussetzungen, die mich 
bei der Untersuchung biblischer Texte im Rahmen der Fragestellung leiten. 

1.1 Zur narratologischen Unterscheidung von ‚faktual‘ und ,fiktional‘ 

Aus der narratologischen Diskussion greife ich folgende Überlegungen auf:2  
( 1 . )  Fa k t u a l i t ä t  u n d  F i k t i o n a l i t ä t  von Erzähltexten beziehen sich auf 

den jeweiligen Modus des Erzählaktes und damit auf den jeweils textpragma-
tisch-kommunikativ vorausgesetzten Geltungsanspruch des Erzählten (Klein/ 
Martínez 2009: 1-4; Martínez/Scheffel 2012: 15, 19-21). Allerdings sind auch 
textimmanente Merkmale (z. B. der personalen, lokalen und temporalen Deixis) 
für die Unterscheidung bedeutsam. Faktualität und Fiktionalität des Erzählens 
wird begründet und entscheidet sich auf der Produktionsebene wie auf der Re-
zeptionsebene narrativer Texte. 

Gérard Genette (1992: 80-89, bes. 83) bringt die Unterscheidung von faktua-
lem und fiktionalem Erzählen bekanntlich auf eine einfache Formel: Bei (text-

                                                                                          
1  Biblische Namen werden geschrieben und biblische Bücher werden bezeichnet und abge-

kürzt nach Fricke et al. (1981). Vgl. entsprechend die Bezeichnungen und Abkürzungen 
der biblischen Bücher in: Die Bibel. Einheitsübersetzung der Heiligen Schrift. Gesamtausgabe. 
Psalmen und Neues Testament Ökumenischer Text (2003) 4. Aufl. Stuttgart: Verlag Katholisches 
Bibelwerk. − In diesem Beitrag verwendete Abkürzungen von biblischen Büchern des Alten Testa-
ments: Gen = das Buch Genesis, Ex = das Buch Exodus, Dtn = das Buch Deuteronomium, 
Jos = das Buch Josua, Ri = das Buch der Richter, 1/2 Sam = das erste/zweite Buch Samuel, 
1/2 Kön = das erste/zweite Buch Könige, 1/2 Chr = das erste/zweite Buch der Chronik, 
Ijob = das Buch Ijob/Hiob, Koh = das Buch Kohelet/der Prediger Salomo, Jes = das Buch 
Jesaja, Jer = das Buch Jeremia, Klgl = die Klagelieder, Bar = das Buch Baruch, Am = das 
Buch Amos, Sach = das Buch Sacharja. − Abkürzungen von Büchern des Neuen Testaments: Mt 
= Matthäus, Mk = das Evangelium nach Markus, Lk = das Evangelium nach Lukas, Apg = 
die Apostelgeschichte.  

2  Zumal im mündlichen, als prototypisch verstandenen ,fiktionalisierenden‘ Erzählen geht es 
wesentlich darum, menschliche Erfahrung darzustellen, wie Monika Fludernik hervorgeho-
ben hat (2010: 73), mit Rückverweis u. a. auf Fludernik (1996). Kritisch zur Position, „daß 
alle Narration fiktional sei“ (Zipfel 2001: 178 f., Anm. 245), vgl. aber auch Fludernik (2001), 
bes. die Erörterung von „unreliability“ als Indikator von Fiktionalität (2001: 95-101). 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23 - am 19.01.2026, 12:23:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HUBERT IRSIGLER 24 

pragmatischer) Identität von Autor und Erzähler liegt eine faktuale Erzählung 
vor, allerdings nur, wenn der Autor für den Wahrheitsgehalt des Erzählten bürgt. 
Bei Nicht-Identität hingegen liegt eine fiktionale Erzählung vor, wenn der reale 
Autor einen Erzähler ‚erfindet‘. Jedoch ist die Identität von Autor und Erzähler-
instanz, wie sie für die faktuale Erzählung charakteristisch ist, keineswegs immer 
zuverlässig zu ermitteln.3 Bei alttestamentlichen Erzähltexten, von denen uns ein 
riesiger ,garstiger Graben‘ an Zeit, Geschichte und Lebenswelt trennt, können wir 
meist nicht den realen Autor erschließen, eher noch Verfasser- und Überlieferer-
kreise. Plausibler lässt sich auf den Autor z. B. bei authentisch erzählten propheti-
schen Visionsberichten, Memorabilien in Ich-Form, schließen, wie im Visions- 
und Sendungsbericht des Jesaja in Jes 6,1-11 oder den Visionsberichten des 
Amos, des Jeremia und des Sacharja in Am *7-9; Jer 1,11-14; Sach *1-8.4 

( 2 . )  Fa k t u a l e s  E r z ä h l e n  ist lebenswirkliches Erzählen oder Erzählen mit 
dem Geltungsanspruch der Referenz der erzählten Personen, Handlungen und 
Ereignisse auf außersprachliche Wirklichkeit, d. h. mit dem Geltungsanspruch der 
zumindest prinzipiellen Referenzialisierbarkeit des Erzählten. Anders gesagt, der Au-
tor bzw. der Erzähler tritt mit dem Anspruch auf, authentisch, d. h. glaubwürdig zu 
erzählen, reale Sachverhalte darzustellen (auch wenn er lügen sollte!). Er will sei-
ne Adressaten/Rezipienten von der Wahrheit des Dargestellten überzeugen. Mit 
Klein/Martínez lassen sich neben deskriptiven auch normative und voraussagen-
de Wirklichkeitserzählungen als nicht-literarische Erzählungen unterscheiden, 
was jedoch auch für ,literarische‘ Texte zutreffen kann (2009: 6 f.).5 

( 3 . )  F i k t i o n a l e s  E r z ä h l e n  ist allgemein wesentlich gekennzeichnet durch 
die Konstruiertheit der erzählten Geschichte bzw. der Handlungsfolgen (fictio) 
und die Erfundenheit der erzählten Ereignisse (fictum).6 Auch die fiktive Erzäh-
lerinstanz behauptet einen Wirklichkeitsbezug des Erzählten, allerdings eine Re-
ferenz auf eine ‚nur‘ narrativ entworfene imaginierte Text-Welt der erzählten Ge-
schichte (Klein/Martínez 2009: 2 f.). Die fiktionale Erzählung kann ihre Fiktio-
nalität durch Fiktionalitätsmerkmale signalisieren, andererseits aber kann sie diese 
auch durch Mimesis, Nachahmung faktualer wirklichkeitsbezogener Darstel-
lungsformen oder Schauplatzreferenzen verschleiern. 

Solche Fiktionalitätssignale wie die Darstellung von Bewusstsein, die Vermitt-
lung von Gedanken und Gefühlen, von Wahrnehmung und Reflexion, nicht re-

                                                                                          
3  Sie gilt nur dann, wenn „die ernsthafte Beglaubigung einer Erzählung durch den Autor, 

der für ihren Wahrheitsgehalt bürgt“ (Genette 1992: 85, entsprechend 88), gegeben ist, 
sprechakttheoretisch gesprochen, wenn die Aufrichtigkeitsbedingung für den faktualen Er-
zählakt bzw. das Erzählte erfüllt ist. 

4  Ein Sternchen (*) bei einer biblischen Textstelle verweist auf die Annahme einer gegenüber 
dem kanonischen ,Endtext‘ vorgegebenen älteren bzw. primären Textform. 

5  Vgl. zur „Literarizität“ Barsch (2001: 376 f.); zur grundsätzlichen Unabhängigkeit von Fik-
tion und Literatur Zipfel (2001: 320-22). 

6  So Fludernik (2010: 74) in Zusammenfassung von Wolf (1993). Die Erkenntnis dieser Kon-
struiertheit bzw. Erfundenheit hängt entscheidend vom Wissensstand des Rezipienten ab. 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23 - am 19.01.2026, 12:23:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ERZÄHLEN IN BIBLISCHER LITERATUR 25 

ferenzialisierbare Gespräche in wörtlicher Rede, ein allwissender Erzähler, un-
wahrscheinliche und unglaubwürdige Elemente usw. sind nicht völlig eindeutig. 
Wie das textpragmatisch-kommunikative Verständnis eines Textes kann auch das 
Verständnis von Fiktionalitätssignalen nach historischen oder sozialen Kontexten 
variieren.7 Das Verstehen eines biblischen Erzähltextes einerseits auf der Ebene 
der historischen Textproduktion oder Textüberlieferung und -verwendung und 
andererseits auf der Ebene einer aktuellen Textrezeption kann durchaus unter-
schiedlich ausfallen: Was auf der Ebene der historischen Textproduktion oder 
Textüberlieferung im Sinne des faktualen Erzählens gilt, kann auf der Ebene ei-
ner aktuellen analytischen Rezeption als fiktionales Erzählen verstanden und be-
schrieben werden.8  

Dass die fiktional transportierte Textbotschaft in einem das Historische über-
steigenden Sinn nicht weniger wahr ist, hat schon Aristoteles anerkannt (vgl. Poe-
tik: 9. Kap., 1451b). Im fiktionalen Erzählen geht es um eine die Rekonstruktion 
gewesener Wirklichkeit übersteigende neue Sinnbildung. Mit anderen Worten, fik-
tionales Erzählen ist Erzählen mit dem Geltungsanspruch einer „Sinnbildung im 
Medium der Literatur“ (Seip 2002: 195). Erzählt wird mit einer „Offenheit“ 
(196)9 des Textes, die dem Leser Identifikations- und Anschlussmöglichkeiten er-
öffnet, wie etwa in der biblischen Josefsgeschichte oder im Buch Ijob/Hiob. 

 

 

                                                                                          
7  Martínez/Scheffel (2012: 17): „Fiktional ist ein Text demnach nicht an und für sich, son-

dern in einem bestimmten historischen und sozialen Kontext, d. h. er ist fiktional für ein 
Individuum, eine Gruppe, eine Gesellschaft, in einer bestimmten Situation, in einer be-
stimmten Epoche.“ 

8  Schwierig ist die Frage eines Fiktionalitätsbewusstseins auf der Ebene der Textproduktion 
in biblischen (Geschichts-)Erzählungen, vgl. Oeming (1984: 261 f.). Fiktionsbewusstsein ist 
auf der Gestaltungsebene eher anzunehmen, wenn kompositions- und redaktionsgeschicht-
liche Gestaltungen oder Geschichtskonstruktionen analytisch nachweisbar sind. − Auf der 
Ebene heutiger Rezeption, nicht ebenso in historischer Textverwendung, erscheint z. B. die 
Geschichte in Gen 22,*1-19 sicher als fiktional erzählt: die Erzählung von der höchsten 
Gefährdung des Sohnes Isaak in der extremsten Erprobung der Gottesfurcht Abrahams 
durch das so anstößige göttliche Geheiß, diesen geliebten Sohn zu opfern. Der Erzähler 
setzt ,auktorial‘ ein: Er weiß mehr als die Textfigur Abraham. Er weiß nämlich nach Gen 
22,1, dass „der Gott“ Abraham erprobt. Er signalisiert damit zugleich, dass hier keine 
skandalöse Forderung tatsächlich eingelöst werden soll. Im Anschluss an Genette (1992: 
77) können wir von einer externen Fokalisation sprechen: d. h. die Handlungsabfolge, der 
Plot, wird ganz objektivierend erzählt, ohne jeden Hinweis auf die Gefühle des Abraham. 
Umso mehr aber wird der Rezipient mit seinen Gefühlen einbezogen und motiviert, 
Abraham als Paradigma des auch im Nichtverstehen an Gott festhaltenden Gottestreuen 
für sich zu entdecken. 

9  So nach Umberto Eco (2012: 25 ff.). 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23 - am 19.01.2026, 12:23:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HUBERT IRSIGLER 26 

1.2 Grundlegendes zum Verstehen biblischer (Erzähl-)Literatur 

Biblische Literaturen allgemein und Erzähltexte im Besonderen10 verstehen sich 
auf der Ebene des von einer Glaubensgemeinschaft (Israel/Kirche) getragenen 
Kanons von Schriften als Texte, die grundlegend religiösen Glauben, Lebens- und 
Weltdeutung und menschliches Handeln orientieren, und zwar als unterschiedli-
che menschliche Bezeugungen von Transzendenzerfahrungen. Diese erheben je 
auf ihre Weise den Anspruch, auf ein wahres Geschehen göttlicher Offenbarung 
zu verweisen, bei aller geschichtlichen Bedingtheit dieses menschlichen Zeugnis-
ses. Von diesem Offenbarungsgeschehen her erzählen, reflektieren und bezeugen 
die Texte menschliche Glaubenserfahrungen und mit diesen ein Glaubenswissen, 
das auf Gotteserkenntnis und deren Weitergabe zielt. Kurz: Biblische Erzählun-
gen haben konfessorischen Charakter.11 

Erzähltexte des Alten und Neuen Testaments (im Folgenden AT und NT) zei-
gen auf der Ebene des Kanons gerade in Schlussabschnitten literarischer Kom-
plexe eine charakteristische ,Offenheit‘ hin auf die Gegenwart von Leserinnen und 
Lesern biblischer Texte. Dies hat Heinz-Günter Schöttler (2006: 34-64) ein-
drucksvoll nachgewiesen. Damit ist jene Kompetenz biblischer Texte angespro-
chen, die Schalom Ben Chorin die „paradigmatische Transparenz“ (1991: 305) 
biblischer Texte genannt hat, nämlich ihre modellhafte orientierende Durchsich-
tigkeit hin auf je neue Lebensgeschichten und Erfahrungen von Menschen. Die-
ser Geltungsanspruch, paradigmatisch transparent zu sein, lässt sich exemplarisch 
an der Exodus-Überlieferung, der Erzählung vom Auszug der Mose-Gruppe aus 
Ägypten, d. h. von der Rettung der aus späterer Sicht so genannten „Israeliten“ 
am „Schilfmeer“ bzw. einfach am „Meer“ (Ex 13,17-14,31; 13,21; 15,1-21) veran-
schaulichen. So heißt es im nachbiblischen Mischna-Traktat Pesachim (X, 5): „In 
jedem Zeitalter ist jeder verpflichtet, sich vorzustellen, als sei er selbst aus Ägyp-
ten gezogen, denn es heißt [Ex 13,8]: An jenem Tag sollst du deinem Sohn also erzäh-
len: Wegen dessen, was der Herr für mich getan hat, als ich aus Ägypten zog.“12 

Wenn die Lesenden der Bibel dies aktualisierend jeweils so verstehen sollen, als 
seien sie selbst betroffen, dann erhält der biblische Text die Funktion eines Modells, 
eben jene paradigmatische Transparenz hin auf neue Lebensgeschichten von Re-
zipienten des Textes. Dieser Geltungsanspruch des Modellhaften, dieses Transpa-

                                                                                          
10  Eine ausgezeichnete literaturwissenschaftliche Einführung in das Erzählen der Hebräischen 

Bibel bietet Bar-Efrat (2006). Eine gute Einführung in den „Umgang mit der Fiktionalität 
biblischer Texte“ bietet Schöttler (2006). Vgl. bes. auch Kutzer (2006). Kaum berücksichtigt 
bleiben allerdings die Fragen des ,faktualen‘ Erzählens! Zur Erzählliteratur der Bibel in der 
englischsprachigen Literatur vgl. exemplarisch Licht (1986), Sternberg (1987), Burridge 
(1992), Bodine (1995) und die eingehende Darstellung von „narrative art and poetry“ in 
den Samuelbüchern durch Fokkelman (1981-93). 

11  Das gilt sogar noch für eine Schrift wie das Hohelied, bestehend aus erotischen Liebeslie-
dern. Auf der Ebene des Kanons werden diese Lieder eingebunden in das Gottesverständ-
nis Israels, sie werden zu Zeugnissen der Schöpfermacht Gottes, die Liebeskraft schenkt. 

12  Übersetzt im Anschluss an Goldschmidt (2002: 665). 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23 - am 19.01.2026, 12:23:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ERZÄHLEN IN BIBLISCHER LITERATUR 27 

rent-Sein für Erfahrungen und Lebenssituationen der Lesenden kommt dem bi-
blischen Text mit seinem konfessorischen Charakter auf der Ebene des Kanons zu, 
gleich, ob es sich um einen primär faktual oder fiktional erzählten Text handelt. 
Das Modellhafte aber, verstanden als Leseanweisung − lies ,als ob‘ du selbst direkt 
betroffen seiest! − ist eine fiktionale Größe. Die modellhafte Transparenz des ka-
nonisierten biblischen Textes als Literatur13 macht aus einem ursprünglich ge-
schichtlich-situationsgebundenen Text einen überzeitlich gültigen und ausle-
gungsoffenen Text, ohne dass dieser das Signum seiner geschichtlichen Veranke-
rung völlig abstreifen müsste. Insofern ist mit der Kanonisierung eine Fiktionalisierung 
des Textes verbunden. Sie lockert den biblischen Einzeltext aus seiner ursprüngli-
chen, situativ-kommunikativen Verankerung. Dieses Verständnis der ‚Offenheit‘ 
des biblischen Textes hängt mit der Bedeutung des Gedächtnisses in Israel zusam-
men. ,Gedächtnis‘ (zikkaron) ist nicht bloße Erinnerung an Vergangenes, sondern 
identitäts- und existenzbegründende Erinnerung, wirksame Vergegenwärtigung des 
Vergangenen. In solcher Erinnerung soll der Lesende des Glaubens Israels inne 
werden. „Glaube und Gedächtnis gehören in Israel zusammen“ (Bovon 1989: 36). 
Dies gilt für die Bibel des Judentums, faktisch die Bibel Jesu bzw. christlich ge-
sprochen für das Alte Testament. Es gilt jedoch auch für das Neue Testament. 

Die beschriebene Art der Fiktionalisierung des kanonisierten biblischen Textes, 
sein Anspruch, modellhaft bzw. paradigmatisch transparent zu sein auf neue Le-
benswirklichkeiten von Menschen hin und der Lebensdeutung und Handlungsori-
entierung zu dienen, wirkt sich auf die Referenzfunktion und den Erzählmodus 
des Textes aus: Dem biblischen Text kommt eine neue implizite Referenzfunktion zu, 
nämlich ein paradigmatischer Bezug des Erzählten auf die Kommunikationssitua-
tion und Lebenswirklichkeit je neuer Textrezipienten. Insofern ein biblischer Er-
zähltext auf Wirkung, auf Aneignung und Umsetzung im Leben der Rezipienten 
zielt, kann man daher m. E. genauer von der sekundären impliziten Dimension einer 
normativ-faktualen Erzählung bzw. einer „normativen Wirklichkeitserzählung“ reden (so 
nach der Terminologie von Klein/Martínez 2009: 6). Diese Dimension wird gerade 
durch die fiktionalisierende Modellhaftigkeit des Textes ermöglicht und vermittelt. 

Diese Zusammenhänge ließen sich biblisch an einem Textbereich besonders gut 
verdeutlichen, den wir nicht primär zur erzählenden Literatur rechnen: an den 
Prophetenschriften der Bibel. Ich möchte keineswegs sagen, dass die ursprüngliche, 
aus der konkreten Redesituation des einzelnen (mündlichen) Prophetenwortes sich 
ergebende Referenzfunktion durch Verschriftung, Fortschreibung und Bearbeitung 
bis hin zum vorliegenden Prophetenbuch aufgehoben ist, so Kutzer (2006: 196); 
aber der Weg bis hin zur Prophetenbuchbildung fiktionalisiert den prophetischen Text, 
befreit ihn von der ausschließlichen Bindung an die primäre Redesituation, macht 
ihn neu und umfassender anwendbar, aktualisierbar und wirksam.14 

                                                                                          
13  Liss (2004: 32): „Kanonbildung ist damit Literaturbildung im eigentlichen Sinn.“ 
14  Wie von der ,Endgestalt‘ eines prophetischen Textes im Prophetenbuch überlieferungskri-

tisch nach der originären Gestalt von Prophetenworten zurückgefragt werden kann und wel-
 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23 - am 19.01.2026, 12:23:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HUBERT IRSIGLER 28 

Als Einstieg in meinen Überblick zur Frage nach dem faktualen und fiktiona-
len Erzählmodus in biblischen Texten wähle ich einen Textzusammenhang aus 
dem Neuen Testament, das Lukasevangelium. Es wird durch einen erzähltheore-
tisch besonders interessanten Prolog eingeführt. 

2. Erzählen im Lukasevangelium 

Der stilistisch gefeilte Prolog des Lukasevangeliums L k  1 , 1 - 4  ist einzigartig in-
nerhalb der Evangelienliteratur. Es handelt sich um einen metanarrativen Kommen-
tar einer Erzählinstanz, die nur hier in der Ich-Form auftritt (in V. 3). Ab Lk 1,5 wird 
in der Evangeliumserzählung mit impliziter Erzählinstanz auktorial erzählt. 

1 Da ja schon viele sich daran gemacht haben, eine Erzählung abzufassen über 
die Ereignisse, die unter uns erfüllt worden sind, 

2 so wie (sie) uns die überliefert haben, die von Anfang an Augenzeugen und 
Diener des Wortes geworden sind, 

3 schien es auch mir als dem, der allem von Anbeginn sorgfältig nachgegangen 
ist, (es) für dich der Reihe nach aufschreiben zu sollen, verehrter Theophilus, 

4 damit du die Zuverlässigkeit (ἀσφάλεια) der Worte, über die du unterwiesen 
worden bist, genau erkennst. 

Der Prolog Lk 1,1-4, stilisiert wie Prologe anderer literarischer Werke der Antike 
(Bovon 1989: 30 f., 32 f.), leitet wohl nicht nur das Evangelium selbst ein, sondern 
auch die Apostelgeschichte, die ihrerseits mit einem kurzen Vorwort einsetzt (Apg 
1,1-3). Der im Ich-Stil Redende präsentiert sich, allerdings ohne Namensnennung, 
als Autor des gesamten ‚lukanischen‘ Doppelwerkes, das aus Lukasevangelium 
und Apostelgeschichte besteht.15 Nun ist methodisch-narratologisch gewiss zwi-
schen dem expliziten Ich des Prologs, der impliziten Erzählerinstanz in der ge-
samten Evangeliumserzählung und dem realen Autor zu unterscheiden. Ich sehe 
aber keinen Grund, die Ich-Rede des Prologs nicht sachlich auf den realen Autor 
dieser Evangeliumserzählung zu beziehen. Es geht um das, was Genette für eine 
sachliche Identität von Autor und Erzähler voraussetzt, nämlich um „die ernsthaf-
te Beglaubigung einer Erzählung durch den Autor, der für ihren Wahrheitsgehalt 
bürgt“ (1992: 85).16 Der Prolog dient dem Nachweis der Glaubwürdigkeit, der Au-

                                                                                                                                                                                                                          

cher Wandel von textpragmatischen Mitteilungs- und Wirkfunktionen damit verbunden ist, 
habe ich am Beispiel von Hosea Kap. 11 zu zeigen versucht, vgl. Irsigler (2007: 87-121). 

15  Der Name des Verfassers fällt im Prolog auffälliger Weise nicht. Nach der altkirchlichen 
Tradition wird dieses Evangelium dem zeitweiligen Paulusmitarbeiter Lukas zugeschrieben. 
Das kurze Vorwort der Apostelgeschichte in Apg 1,1-3 verweist ausdrücklich auf das Lukas-
evangelium als „das erste Buch“ des Werkes des Verfassers und entsprechend auf den Pro-
log Lk 1,1-4 zurück, wiederum mit „Theophilus“ als Adressaten (Apg 1,1). 

16  Schmitz insistiert im Blick auf Lk 1,1-4 auf der Aussage: „Die Instanz, die einen Text er-
zählt, ist nicht mit dem realen Autor identisch“ (2006: 143). Gewiss ist dieses Ich „die Er-
zählinstanz, die die folgende Geschichte über das Leben von Jesus aus Nazareth erzählt“ 
(143). Der gebildete Autor stellt sich im Prolog als ein Literat und Historiograph vor, um 

 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23 - am 19.01.2026, 12:23:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ERZÄHLEN IN BIBLISCHER LITERATUR 29 

thentifizierung des Erzählers und des Erzählten. Der angesprochene Leser „Theo-
philus“, wohl ein sog. Heidenchrist, soll verlässliche Informationen über Ereignis-
se, über Leben, Tod und Auferstehung des Messias erhalten. Der Autor will über 
seine diskret kritisierten Vorgänger17 hinaus zuverlässig, präzise und umfassend 
berichten. Er will mit den erzählten historischen Ereignissen zugleich den Inhalt 
seines Glaubens vermitteln, den sich der Adressat (mit Theophilus sind alle weite-
ren Lesenden und Hörenden angesprochen) zu eigen machen kann. Dieser ,Lukas‘ 
des Prologs will also überzeugen, bestätigen, die Wahrheit der Ereignisse bekräftigen. Diese 
Art der Rezeptionsbezogenheit bestätigt den faktualen Charakter der Evangeli-
umserzählung. Im Erzählen verbinden sich unlöslich der dokumentarische An-
spruch und die theologische Intention. Die lukanische Evangeliumserzählung ver-
steht sich ihrem Geltungsanspruch gemäß somit wesentlich als konfessorische und fak-
tuale Erzählung. Sie ist allerdings in einem doppelten Sinne faktual, nämlich einer-
seits deskriptiv mit dokumentarischem Anspruch als Darstellung realer, wahrer Sach-
verhalte und andererseits zugleich und vor allem auch normativ, da die Evangeli-
enverkündigung auf Aneignung durch ihre Adressaten zielt.18 

Das schließt nicht aus, dass die Evangeliumserzählung fiktionale Züge, Erzählver-
fahren und Inhalte impliziert, etwa schon hinsichtlich des konstruierten Aufbaus, der 
nur chronologisch gedachten Anordnung des Erzählstoffes19, auch hinsichtlich der 
spezifisch lukanischen Gesamtdeutung des historischen Jesus als barmherzigem 
Heilbringer der Verlorenen, der Armen, der sozial Entrechteten, der Frauen, der 
Zöllner und der Sünder. Fiktional sind natürlich die gerade für Lukas so typischen 
Gleichniserzählungen; in diesen fungiert Jesus im Evangelium als erzählter Erzähler. 
Fiktionales bzw. fiktive Elemente zeigen sich dazu im Einzelnen besonders in der 
lukanischen Kindheitsgeschichte Jesu.20 Die Grenze zwischen faktualem und fik-

                                                                                                                                                                                                                          

die Wahrheit und Glaubwürdigkeit seiner Darstellung zu unterstreichen. Er ist selbst kein 
„Augenzeuge“ (Lk 1,2) mehr, betont aber die Sorgfalt, mit der er den Überlieferungen von 
Jesus nachgegangen ist. Es besteht kein begründeter Anlass, an der erfüllten Aufrichtig-
keitsbedingung der Sprechakte in Lk 1,1-4 bzw. an der Ernsthaftigkeit der Beglaubigung 
der Evangeliumserzählung durch den realen Autor zu zweifeln, auch wenn dieser wenig 
von sich selbst und auch seinen Namen nicht mitteilt. Zur Frage nach dem Verfasser des 
nach der altkirchlichen Tradition dem Lukas zugeschriebenen Evangeliums sowie der Apo-
stelgeschichte vgl. Bovon (1989: 22-24) und Pesch (1986: 25-27). 

17  Vor allem das Markus-Evangelium und die Logienquelle Q, d. h. eine Sammlung von Je-
sus-Worten aus urkirchlicher Tradition, die als eine der Quellen des Matthäus- und des Lu-
kasevangeliums den Verfassern dieser Evangelien vorgelegen haben muss. 

18  Zum Lukasevangelium als Beispiel einer „Wirklichkeitserzählung“ vgl. auch Mauz: „,Histo-
risch‘ vom Heiland der Armen und Sünder erzählen“ (2009: 207-10). 

19  Dreiteiliger Aufbau mit zwei großen Sondergut-Einschaltungen gegenüber Markus, davor 
die Kindheitsgeschichte Jesu. 

20  Dies kann man z. B. an der Geschichte der Hirten in der Geburtsgeschichte beobachten, die 
einerseits Jesus mit dem Hirten und König David assoziieren, andererseits signalisieren, dass 
Jesu Botschaft vom sich ereignenden Reich Gottes gerade für die Armen Heil und Rettung 
bedeutet − ein charakteristisches Anliegen des ganzen Lukasevangeliums. Hinzuweisen ist 
auch auf das Paradox, dass das Kind in der Futterkrippe, das keine Herberge findet, der wahre 
Sotér (σωτήρ) ‚Retter‘ ist, gegenüber dem Selbstanspruch des römischen Kaisers, Soter zu sein. 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23 - am 19.01.2026, 12:23:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HUBERT IRSIGLER 30 

tionalem Erzählen kann fast unmerklich überschritten werden. Gleichwohl bleibt 
der dominante faktuale Geltungsanspruch des authentisch zuverlässigen Erzählens er-
halten. Was Knut Backhaus für die Apostelgeschichte vor dem Hintergrund der 
rhetorisch-mimetisch-paideutischen Funktionseinheit der hellenistisch-frühreichs-
römischen Geschichtsschreibung feststellt, gilt entsprechend für das Evangelium 
des Lukas: „Seine fiktionalen Erzählelemente wollen die historischen Ereignisse be-
leuchten, kompakt und transparent werden lassen, vertiefen, nicht ersetzen“ (2007: 
41). Entscheidend ist für den Evangelisten die auch mit fiktionalen Zügen erzählte 
Botschaft, eine authentische Deutung Jesu als des Messias/Christus, des wahren Soh-
nes Gottes, der die Menschenliebe Gottes, seine unbedingte barmherzige Zuwen-
dung offenbart, verkündet und verkörpert. Es handelt sich also um das, was man 
mit Recht „narrative Theologie“ genannt hat.21 

3. Fiktionale Erzähltexte im Alten/Ersten Testament 

3.1 Dominant fiktionale Texte im Überblick 

Einige Schriften bzw. Bücher des AT machen aus ihrem fiktionalen Charakter 
keinen Hehl, sondern stellen ihre Fiktionalität mehr oder weniger plakativ zur 
Schau. Aus der H e b rä i s c h e n  B i b e l  sind zu nennen: die Königsfiktion im Buch 
Kohelet in Koh 1,12-2,11/26; die Bücher Ijob/Hiob und Ester (erweitert in griechi-
scher Fassung) sowie das prophetische parabelhafte Jona-Büchlein. Als fiktional zu 
nennen ist auch das apokalyptische Buch Daniel (hebräisch und aramäisch, Zusätze 
in der griechischen Fassung) mit literarischen Visionsschilderungen, die politisch 
motiviert sind. 

Von den g r i e c h i s c h  ü b e r l i e f e r t e n  s o g .  d e u t e r o k a n o n i s c h e n  B ü -
c h e r n  verschleiern ihre Fiktionalität keineswegs die Bücher Tobit, Judit, Baruch (1-
5, mit Bar 6: Brief des Jeremia); weitgehend fiktional erzählend ist auch das 2. 
Makkabäerbuch mit ehrlichem Vorwort (2,19-32), in dem der Erzähler bekennt, 
dass er nicht Geschichtsschreiber sein will, sondern Nacherzähler, der unterhal-
tend und der religiösen Erbauung nützlich schreibt, auch wenn er sich einer aus-
zugshaften Rezeption des Geschichtswerks des Jason von Zyrene (2,23) bedient. 

Ich greife ein Textbeispiel aus der Weisheitsliteratur des biblischen Israel heraus:  

3.2 Das Buch Ijob (Hiob)  

Das hebräische Buch Ijob spiegelt geradezu in seiner hochpoetischen Gestaltung 
mit Rahmenerzählung und zentraler Dialog-Dichtung und in seiner ebenso ge-
lehrten wie bilderreichen Sprache die Schwere der in ihm durchkämpften mensch-

                                                                                          
21  Mit Weinrich (1973) und z. B. auch Metz (1973), Wenzel (1996, 1997); vgl. auch Wenzel 

(2008: 75-106) zu einer theologischen Hermeneutik der Narration. 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23 - am 19.01.2026, 12:23:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ERZÄHLEN IN BIBLISCHER LITERATUR 31 

lichen Anfechtung wider. Grund der Anfechtung ist in der zentralen Dichtung (ab 
Kap. 3) das als ungerecht und unerklärlich empfundene Leiden, das zu einer für 
die Ijob-Figur unerträglichen menschlich-göttlichen Beziehungsproblematik 
führt.22 Das komplex erzählende Ijobbuch ist poetische Literatur, die sich sowohl 
durch die Konstruiertheit der Gestaltung (fictio) wie durch das Erfundensein der Ijob-
Geschichte (fictum) auszeichnet. Das Ijobbuch ist fiktional erzählende Literatur, die ge-
rade deshalb so beispielhafte allgemein-menschliche Gültigkeit beansprucht. 

Synchron gesehen erscheint das Ijobbuch wie ein kleines Gebirge an Literatur 
mit mehreren Höhenzügen. Dass das Ijob-Buch diachron gesehen aus einer über 
Jahrhunderte sich erstreckenden Entstehungsgeschichte hervorgegangen ist, hat 
die exegetische Forschung schon seit dem 19. Jh. konsensfähig erwiesen. Im Wer-
degang des Ijobbuches zeigt sich der immer neue Versuch, mit den Ijob-
Grundfragen zurechtzukommen und Antworten zu finden, die dann in die Ge-
samtkonstruktion des Buches eingegangen sind. 

D i e  R a h m e n e r z ä h l u n g , eine einstmals selbstständige weisheitliche Lehrer-
zählung liegt in Ijob 1-2,10 und 42,10*-17 vor; sie ist schon erweitert durch die 
beiden Himmelsszenen mit den Gesprächen zwischen JHWH und „dem Satan“, 
der stets mit Artikel eingeführt wird als Bezeichnung der Widersacherfunktion 
(kein genuiner Eigenname). Der Rahmenerzählung geht es um die Frage: Wie 
verhält sich der rechtschaffene gottesfürchtige Mensch richtig, wenn ihn unerklär-
liches Leid trifft? Die Erzählung setzt geradezu märchenhaft ein: „Es war ein 
Mann im Lande Uz, dessen Name Ijob war“ (1,1). Wo das Land Uz liegt (im 
nördlichen Ostjordanland oder doch eher weit im Süden Palästinas in von Edom 
beherrschtem Gebiet)23 wird nicht gesagt. Eine Zeitbestimmung fehlt ganz. 
Schon der Einsatz der Erzählung deutet darauf hin, dass es nicht um eine be-
stimmte geschichtliche Gestalt geht. Ijob ist von vornherein Beispiel eines Men-
schen, den unerklärliches Leid trifft; er repräsentiert ein modellhaftes Menschen-
leben und -geschick, in dem sich Menschen, unabhängig von Raum und Zeit, je 
auf ihre leidvolle Weise wiederfinden können. Mir scheint es nicht ausgeschlos-
sen, dass auch der Name Ijob mit Bedacht gewählt ist. Der Name Ijob leitet sich 
nämlich von einer Fragepartikel und dem theophor, d. h. als Gottesbezeichnung 
verstandenen Substantiv ’ab ,Vater‘ her, wie akkadische Namensparallelen zei-
gen.24 Er bedeutet als Fragesatzname „Wo ist der (göttliche) Vater?“. Damit ist ei-
ne Grundperspektive des Ijobbuches angesprochen, die schon implizit in der 
Rahmenerzählung präsent ist, dann aber in der zentralen Dichtung von der Ijob-
Figur in ihrem Rechtsstreit mit Gott explizit formuliert wird: Der Mensch fragt 

                                                                                          
22  Im Bereich der sumerisch-akkadischen (und altägyptischen) Auseinandersetzungsliteratur 

kommen dem Ijobbuch in dieser Hinsicht am ehesten noch die babylonischen Dichtungen 
Ludlul bel nemeqi (Ich will preisen den Herrn der Weisheit) und die akrostichische sog. baby-
lonische Theodizee nahe.  

23  Wahrscheinlich primär im nördlichen Ḥiğāz im nördlichen Westarabien, vgl. zur Diskussi-
on HAH (2013: 938). Das Land Uz ist neben Ijob 1,1 noch in Klgl 4,21; Jer 25,20 belegt. 

24  Vgl. HAH (2013: 45): aus: ‚aya ‘abu; Fohrer (1989: 71 f.). 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23 - am 19.01.2026, 12:23:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HUBERT IRSIGLER 32 

nach dem Grund des Handelns Gottes, anders gewendet, nach dem dem Men-
schen gütig (als ‚Vater‘) zugewandten Gott. 

Ein Fiktionalitätssignal in der Rahmenerzählung ist zweifellos auch die Zah-
lensymbolik, die auf Ganzheit zielt. Vierfach wird Ijob als rechtschaffen bezeich-
net: Er ist „recht und redlich und gottesfürchtig und das Böse meidend“ (Ijob 
1,1). Sein ursprünglich vollendetes Glück besteht darin, dass er sieben Söhne 
und drei Töchter hat und dazu reichen Besitz: 7000 Stück Kleinvieh, 3000 Kame-
le, 500 Gespanne Rinder, 500 Eselinnen und natürlich zahlreiches Gesinde. Wie 
die alte Lehrerzählung anfängt, so schließt sie auch (42,10*; 42,11-17): märchen-
haft! Ijob wird wieder mit zahlreichem, sogar verdoppeltem Besitz gesegnet und 
hat wieder sieben Söhne und drei wunderschöne Töchter. Er lebt nach all den 
schrecklichen Ereignissen, die ihn nach den berühmten Ijobsbotschaften (1,13-
19) und in der aussatzartigen Krankheit (2,1-10) getroffen hatten, noch 140 Jahre 
und stirbt wie ein Patriarch „alt und lebenssatt“ (42,16-17). 

In diesen älteren, erzählenden Rahmen eingespannt ist nun d i e  k o m p l e x e  
z e n t ra l e  I j o b d i c h t u n g  a l s  e r z ä h l t e  R e d e n .  Statt des Ijobs der geduldigen 
ergebenen Daseinshinnahme der Rahmenerzählung führt sie den rebellischen, 
gegen sein als so ungerecht empfundenes Schicksal aufbegehrenden, mit seinen 
sog. Freunden und vor allem mit Gott streitenden Ijob ein, der gleichwohl nie 
von Gott lässt. Die Konstruiertheit der zentralen Dichtung zeigt sich im Aufbau. 
Die primäre Grundform dieser Dichtung erzählter Reden enthält drei Redegänge 
des Dialogs Ijobs mit den drei Freunden. Jeder Redegang enthält sechs Reden, 
drei Reden Ijobs und jeweils darauf eine Freundesrede.25 Die Freunde stellen sich 
als leidige Tröster und als Vertreter einer starren Vergeltungslehre heraus, d. h. ei-
nes berechenbaren Tun-Ergehen-Zusammenhangs. Sie gehen nicht nur von der oft 
gemachten Erfahrung aus, dass ein bestimmtes Tun und Sich-Verhalten eines 
Menschen ein dem Tun entsprechendes Ergehen hervorruft, sondern wollen um-
gekehrt aus dem Ergehen auf ein bestimmtes Tun des Menschen schließen, d.h. 
aus dem leidvollen Zustand Ijobs auf dessen Sünde und Schuld. In der Vorstel-
lung der Freunde Ijobs handelt Gott am Menschen genau nach diesem Tun-
Ergehen-Modell; sie vertreten damit ein ideologisiertes Gottesbild. Sie stempeln 
Ijob zunehmend zum Frevler (Kap. 3-27). 

Die Reden schöpfen aus weisheitlicher, psalmistischer und juridischer Traditi-
on. Sie gestalten so die extremste Auseinandersetzung Ijobs mit Gott, genauer 
mit dem überkommenen weisheitlich geprägten Gottesbild der gerechten Vergel-
tung. Durchweg sind zwei funktionale Dimensionen der Ijob-Figur lebendig. Ei-
nerseits geht es bei Ijob um ein existenziell-persönliches Lebensgeschick, das gleich-
wohl paradigmatischen Charakter hat. Andererseits geht es ausdrücklich um das 
allgemein-menschliche Geschick von schwerem Leid, Hinfälligkeit und Vergänglich-

                                                                                          
25  Die allerletzte Freundesrede fehlt. In Ijob 32-37 folgen indes sekundär eingesetzte eigen-

ständige ,Reden Elihus‘. 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23 - am 19.01.2026, 12:23:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ERZÄHLEN IN BIBLISCHER LITERATUR 33 

keit, wie z. B. in den großen Menschheitsklagen Ijobs in Kap. 7 und 14, zuge-
spitzt schon in der auslösenden Klage Kap. 3 (V. 20): Warum gibt Gott über-
haupt dem elenden, dem durch Leid verbitterten Menschen Lebenslicht? 

Die Gestalt Ijobs wie auch das textimmanent entworfene Gottesbild der Ijob-
Figur, beide werden in der sich verschärfenden Rechtsauseinandersetzung Ijobs 
mit Gott als literarisch mythisiert mit Hilfe des Chaoskampfmotivs dargestellt. Im 
Mythos bändigt der Gott das urzeitliche Meeresmonster, um entweder Schöp-
fung als Ordnung zu ermöglichen oder die geschaffene Welt zu stabilisieren.26 
Für den leidenden Ijob erscheint Gott als eine solche feindselige, chaotische 
Macht (z. B. Ijob 16,9-14; 19,6-12). Umgekehrt beklagt Ijob, dass er sich wie das 
chaotische Urzeitmonster behandelt sieht (7,12); wenn Ijob seinen Geburtstag 
und seine Empfängnisnacht verwünscht (3,1-10), so wünscht er nichts weniger 
herbei als den Rückfall der Schöpfungsordnung in das Dunkel des Chaos. Sol-
cherart Mythisierung der Ijob-Figur und ihres Gottesbildes unterstreicht die prin-
zipielle, überzeitliche und universale Bedeutung der Auseinandersetzung Ijobs 
mit Gott. Diese Mythisierung aber ist ein nicht zu übersehendes Fiktionalitätssignal in 
den erzählten Ijob-Reden. 

Worum es in der gesamten zentralen Ijobdichtung bis hin zu den abschlie-
ßenden Gottesreden und der Ijob-Antwort (38,1-42,6) geht, wird im Redeprozess 
zunehmend deutlich. Mitteilungsziel ist ein anderes, neu gewonnenes Gottesver-
ständnis. Es taucht schon in den Hoffnungsaufschwüngen Ijobs aus tiefster Ver-
zweiflung auf: Gott als Bürge für den Menschen, als sein „Löser“, der verlorene 
Integrität wieder herstellt (16,18-22; 19,23-27). Die Gottesreden (38,1-39,30; 40,6-
41,26) mit ihren eindrücklichen Schöpfungsbildern bringen etwas wie eine poeti-
sche schöpfungstheologische Rechtfertigung Gottes. Es ist ein Gott, der alles 
menschliche Begreifen übersteigt, dessen undurchschaubarem, sinnstiftendem, 
kreativen Handeln der Ijob-Mensch, der in sein menschengemäßes Maß gestellt 
wird, jedoch trauen darf: „Vom Hörensagen nur hatte ich von dir vernommen“ 
sagt endlich Ijob, „nun aber hat mein Auge dich geschaut“ (42,5). Es ist ein 
Schauen als Begegnung, die Vertrauen und Sich-Anvertrauen schafft. Und zu-
gleich eine Leerstelle, die der Leser je auf seine Weise füllen kann und soll. 

Denn das Wirkungsziel der ganzen Dichtung ist entscheidend: Der ganze er-
zählte Redeprozess des Ijobbuches wirkt wie ein therapeutischer Weg, auf den der 
Leser als ein Ijob-Mensch sich einlassen kann und soll: eine implizit normativ-
faktuale Dimension der Darstellung. „Die Heilung, die die Figur des Ijob im fiktiona-
len Text erfährt, gibt der Text weiter an seine Leser“ (Kutzer 2006: 234). 

                                                                                          
26  Vgl. bes. Fuchs (1993). Sie untersucht eingehend die Verwendung des Chaoskampfmotivs 

in der Ijobdichtung. 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23 - am 19.01.2026, 12:23:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HUBERT IRSIGLER 34 

4. Fiktionales und konfessorisch-faktuales Erzählen in den  
Schöpfungserzählungen von Genesis 1-3 im Rahmen der  
biblischen Urgeschichte (Gen 1-9/11) 

Innerhalb der Kapitel des Buches Genesis, die wir als biblische Urgeschichte mit 
ihren universalen Perspektiven bezeichnen können (Gen 1-9, erweitert bis Gen 
11), lässt sich eine Tendenz beobachten, funktional Mythisches, als Urgeschehen 
jenseits geschichtlicher Zeit, gefiltert durch den Eingottglauben Israels, in eine 
Geschichtsvorstellung, eben eine Urgeschichte einzubeziehen. Und diese läuft 
konsequent auf die mit Abraham (in Gen 12) einsetzende Geschichte bzw. Vor-
geschichte Israels zu. Es ist klar, dass sich die Ereignisse des Anfangs, der Entste-
hung von Mensch und Welt jeder einfachen Beschreibung entziehen, sie können 
aber erzählerisch fiktional vorstellbar und anschaubar gemacht werden.27 

Bekanntlich sind in Gen 1-3 zwei sehr unterschiedliche Schöpfungserzählun-
gen, Gen 1,1-2,4a und Gen 2,4b-3,24, redaktionell kombiniert, als die Schöp-
fungsgrundlage, aber auch als Verstehensvoraussetzung für alles Folgende. Die äl-
tere liegt in der G a r t e n - E d e n - E r z ä h l u n g  G e n  * 2 , 5 - 3 , 2 4  vor und geht auf 
zwei mythisch-narrative Erzählzusammenhänge zurück, einerseits von „dem 
Menschen“ (ha=‘adam), der von Gott aus der Ackererde (ha=‘adamā) erschaffen 
ist (Herkunftsangabe zielt auf Wesensbeschreibung!), und andererseits von der 
Erschaffung der Frau als echtem gleichwertigen Gegenüber zum Mann. Gen 2-3 
verdeutlicht eine grundlegende anthropologische Ambivalenz. Gen 2 stellt den Men-
schen in seinen fundamentalen und bleibend gültigen Beziehungen vor: die Grundbe-
ziehung zu Gott als seinem Schöpfer, zum Lebens- und Arbeitsraum, zu den Tie-
ren als Mitgeschöpfen und endlich die ebenbürtige Beziehung von Mann und 
Frau, ihr Aufeinanderzustreben und ihre Gemeinschaft. Der Mensch, hier eher 
als Naturwesen mit von Gott geschenkten Entfaltungsmöglichkeiten vorgestellt, 
lebt da im nichtautonomen Zustand und in ungebrochener Gottesnähe. Anders 
in Gen 3: In den Tatfolgebestimmungen (3,14-19) der Gebotsübertretung wird 
die erfahrene tatsächliche Lebenswelt des Menschen, der primären Textrezipien-
ten, vorgestellt: Die Frau gebiert Kinder unter Schmerzen; aus dem ebenbürtigen 
Verhältnis zum Mann ist faktisch ein Unterordnungsverhältnis geworden.28 Der 
Mann muss sich den Lebensunterhalt im Schweiße seines Angesichts mühevoll 
verdienen. Den Menschen erwartet der Tod als Rückkehr zu der Erde, von der er 
genommen wurde. Der Mensch hat sich zwar tragisch aus dem nichtautonomen 
Zustand in einen Zustand relativer Autonomie ‚befreit‘, aber es ist ein Zustand 
nur noch gebrochener Gottesnähe. Aus der Sicht der erfahrenen tatsächlichen 
Lebenswelt des Menschen in Gen 3 erscheint aber der Mensch in Gen 2 und sei-

                                                                                          
27  Vgl. auch Kutzer (2006: 206) und insgesamt (206-16).  
28  Es wird nach dem biblischen Hohenlied in der Liebe von Mann und Frau wieder aufgeho-

ben: Liebe als Rückkehr ins Paradies! 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23 - am 19.01.2026, 12:23:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ERZÄHLEN IN BIBLISCHER LITERATUR 35 

ne ungebrochene Nähe zum fürsorglichen Schöpfergott als bleibende potenzielle 
Schöpfungswirklichkeit gegenüber der tatsächlich erfahrbaren Schöpfung. 

Auf eine ähnliche Ambivalenz wie jene zwischen Gen 2 und Gen 3 stoßen wir 
in der sog. Priesterschrift im Pentateuch aus dem späten 6. Jh. v. Chr. Und wieder 
geht es um die Kontinuität des Geschaffenen und zugleich um einen Bruch, der 
sich in der aktuell wahrnehmbaren Wirklichkeit zeigt. Das Eingangsportal der 
Bibel ist der sehr reflektiert durchkonstruierte We l t -  u n d  M e n s c h e n -
S c h ö p f u n g s b e r i c h t  i n  G e n  1 , 1 - 2 , 4 a  mit seinem Sieben-Tage-Schema.  
Der Text verteilt acht Schöpfungswerke des einen königlich souveränen Gottes 
auf sechs Schöpfungs-Tage. Schon in der planmäßigen, von vornherein literari-
schen Gestalt mit ihrem Wort- und Tatbericht, mit ihren listenwissenschaftlichen 
Aufzählungen und ihrer hymnisch konnotierten Redefunktion entfernt sich der 
priesterschriftliche sog. Schöpfungsbericht deutlich stärker als Gen 2-3 von dem 
Typ der „ursprünglichen Mythen“ als primär mündlichen traditionellen Erzäh-
lungen von den jenseits geschichtlicher Zeit liegenden stiftenden Ursprüngen ge-
genwärtiger Wirklichkeit. Der Schöpfungsbericht, kurz Gen 1, ist in der Priester-
schrift auch gar nicht eigentlich ein Jenseits zur geschichtlichen Zeit, vielmehr der 
erste Akt der Weltgeschichte, die auf die Geschichte Israels zuläuft. Ziel des Textes in 
der Werkreihe ist der Mensch, als Mann und Frau, geschaffen als (!) das einzige wahre 
Bild Gottes auf der Erde. Diese Gottbildlichkeit, aus altorientalischer Königstradi-
tion stammend, wird aber nicht ontologisch begründet, sondern funktional er-
läutert durch eine Kompetenzbeschreibung: Der Mensch ist bestimmt zu kreativ 
ordnender Herrschaft über die Erde, eine ordnende Leitung der Tierwelt ohne 
jede Tötung von Tieren; Pflanzen sind die Nahrung für alle lebenden Wesen. 
Erst recht gibt es keine Herrschaft von Menschen über Menschen! Ziel in der 
Reihe der Tage ist klar der siebte Tag als Tag der Ruhe und Feier. Es ist der in den 
ganzen Kosmos eingeschriebene universal gültige Sabbat der Schöpfung. 

Von der faktisch erfahrenen Weltwirklichkeit her erscheint das Bild der Schöp-
fung von Gen 1,1-2,4a als die ideale Weltordnung des Ursprungs. Wie die Welt 
sich tatsächlich für die Textrezipienten darstellt, das führt die sog. Priesterschrift 
als literarische Schicht innerhalb des Buches Genesis in ihrem weiteren Verlauf in 
Gen 9,1-17 aus. Hier geht es um die Zeit nach der Sintflut, die durch die sich 
ausbreitende Gewalttat der Menschen heraufbeschworen wurde. Wieder gibt es 
Kontinuität und Diskontinuität. Erhalten bleibt die Würde der Gottbildlichkeit 
des Menschen in Mann und Frau. Aber das Nahrungsangebot wird jetzt erwei-
tert, weil das Verhältnis Mensch − Tier sich negativ gewandelt hat. Tiere können 
nun zur Nahrung für Menschen getötet werden. Man kann fragen: Ist dies eine 
Form der Kanalisierung menschlicher Aggressivität? Wie dem auch sei, Gott ge-
währt nicht nur den Menschen, sondern allen Lebewesen nach der Sintflut in der 
Priesterschrift einen Bund als feste Verheißung der Bewahrung und des Beste-
hens, bildlich veranschaulicht im Zeichen des Regenbogens. 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23 - am 19.01.2026, 12:23:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HUBERT IRSIGLER 36 

Was ergibt sich nun für die Frage nach Erzählmodus und Intention? Wenn wir uns 
die Garten-Eden-Erzählung von Gen 2-3 vergegenwärtigen, so ist klar, dass hier 
jede konkrete lokalgeschichtliche Einordnung unmöglich ist.29 Das Mitteilungs-
ziel der Erzählung liegt in Gen 2-3 und auch im Wort- und Tat-Bericht von Gen 
1 nicht in der Ereignis- und Handlungsabfolge als solcher, nicht im Plot der Er-
zählung, also nicht im ‚Wie‘ des schöpferischen Handelns Gottes. Diese ‚Ereig- 
nisse‘, das ‚Wie‘ des Uranfangs kann nur fiktional erzählt und so vorstellbar  
gemacht werden. Zu diesem Zweck wird zeitgenössisches mytho-empirisches Wis-
sen eingesetzt und in Gen 1 allerdings auch sehr deutlich eine entmythisierende 
Tendenz der Darstellung. Das strukturale Ziel, die entscheidende Textintention liegt, 
kurz gesagt, im ‚Dass‘ des Erzählten, in der Tatsache, dass der Mensch nach Gen 2 in 
von Gott geschaffenen tragenden Beziehungen lebt, dass nach Gen 3 die defizi-
tären Erfahrungen des Menschenlebens von Mann und Frau in tragisch selbst 
verschuldeten Tat-Folgen bestehen, die aber den Menschen erst vom Naturwesen 
zum Kulturwesen machen; dass nach Gen 1 alles Kosmische und Irdische, was 
die Lebenswelt des Menschen und aller Lebewesen ausmacht, von Gott geschaf-
fen ist, ja unvergleichlich erschaffen ist (hebr. Verb br’) − und darüber hinaus, dass 
dies alles „sehr gut“ (Gen 1,31) geschaffen ist. All das wird konfessorisch, bekenntnis-
haft als wahr und wirklich erzählend dargestellt. Mit anderen Worten, wenn Gen 1 auf 
die Feststellung Gottes zielt, dass das Geschaffene „sehr gut“ ist, dann soll hier 
nicht in einer fiktionalen Textwelt ein Urteil abgegeben werden; vielmehr wird 
nichts weniger behauptet, als dass die gegenwärtig real existierende Welt von ih-
rem Ursprung von Gott her wirklich gut erschaffen ist. Im konfessorisch erzählenden 
Sprechakt wird ein faktualer Geltungsanspruch formuliert. Entsprechendes gilt in Gen 
2 und 3 für die Grundbeziehungen und Grundbefindlichkeiten des Menschen. 

Wir sollten daher von zwei sich ergänzenden erzählerischen Dimensionen in 
den Schöpfungserzählungen reden: In der Dimension, die ich die erzählerische 
Oberflächendimension nennen möchte, wird fiktional ein Handlungsablauf des gött-
lichen Erschaffens erzählt und insofern eine fiktionale Textwelt entworfen. Diese 
Dimension des fiktionalen Plots des schöpferischen Handelns, der ein ‚Wie‘ des 
Erschaffens vorstellbar macht, ist jedoch nur Mittel zum entscheidenden Zweck: 
nämlich im konfessorisch erzählenden Sprechakt mit faktualem Geltungsanspruch das 
,Dass‘, die Tatsächlichkeit des Geschaffenseins von Welt und Mensch durch Gott, 
zu behaupten und darüber hinaus die Welt als von ihrem Ursprung in Gott her 
als gut geschaffen darzustellen. Dieser konfessorisch-faktuale Erzählmodus als authen-
tisches Erzählen des textlich impliziten Erzählers, wie auch der vorausgesetzten 
Autoren, erscheint als die entscheidend intendierte Tiefendimension des Erzählten. 

Im Hinblick auf die erzählerischen Paradoxien im biblischen Weltentwurf von 
Gen 1-3 (der gottbildliche Mensch und die sehr gute Schöpfung − der Mensch, 
der wie Gott sein will [Gen 3,5] und die Macht des Bösen) spricht Albrecht Ko-
                                                                                          
29  Auch die später eingesetzte sog. Paradiesgeographie in Gen 2,10-14 lässt eine genaue Loka-

lisierung von Eden (hier Landschaft!) offen. 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23 - am 19.01.2026, 12:23:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ERZÄHLEN IN BIBLISCHER LITERATUR 37 

schorke treffend von der „Koexistenz konfligierender Normenpaare“ (2012: 371-
76); gerade sie lösen eine kulturelle Dynamik und eine „nicht versiegende phan-
tasmatische Energie“ (373) aus. 

5. Vom faktualen zum fiktionalen Erzählen in  
alttestamentlicher Geschichtsschreibung 

Die historisch-kritische Exegese hat seit dem 19. Jahrhundert zweifellos wertvolle 
Erkenntnisse zu Eigenart und Grundzügen alttestamentlicher Geschichtsschrei-
bung und auch zu plausiblem Faktenwissen im Einzelnen zusammengetragen. 
Eher abwertend wurden dabei erkannte fiktive Elemente bzw. fiktionale Erzähl-
züge behandelt, was der Funktion dieser Elemente nicht gerecht wird. Darauf hat 
besonders Manfred Oeming aufmerksam gemacht (1984: 254-56). In meinem 
ganz ausschnitthaften Überblick hier versuche ich zu zeigen, dass man in der Bi-
bel einen Tr e n d  v o n  ä l t e r e n  e h e r  f a k t u a l e n  z u  j ü n g e r e n  e h e r  f i k t i o -
n a l e n  G e s c h i c h t s d a r s t e l l u n g e n  feststellen kann. Ich beziehe mich hier nicht 
auf die fundierenden und identitätsstiftenden Erzählungen von den Erzvätern 
bzw. Erzeltern Israels, vom Exodus aus Ägypten und dem Sinai-Ereignis mit ih-
ren vielfach fiktionalen Inhalten und Erzählweisen bei gleichwohl begründeten 
faktualen Geltungsansprüchen.30 Mit Hans-Joachim Gehrke kann man diese Er-
zählungen als eine „intentionale Geschichte“ von Israels Anfängen im Sinne ei-
ner „Geschichte im Selbstverständnis“ (2005: 30) bezeichnen.31 − Auf faktuales 
Erzählen, gewiss auch mit fiktionalisierenden Erzählzügen und wohl auch z. T. 
mit fiktiven Inhalten bzw. Motiven treffen wir indes in alten und mehrfach bear-
beiteten Geschichtsdarstellungen aus der (vorexilischen) Zeit der Königreiche Is-
rael und Juda. Es versteht sich, dass solche Geschichtsschreibung Vergangenes 
deutend re-präsentiert.32 

 

                                                                                          
30  Vgl. z. B. zu den fiktionalen Zügen der Exodus-Erzählungen nur das Thema-Heft Exodus. 

Bibel und Kirche 62.4 (2007), bes. die Beiträge von K. Bieberstein (210-14) und H. 
Utzschneider (215-20). 

31  Eingeführt wurde der Begriff der „intentionalen Geschichte“ von Gehrke (1994: 239-64, 
bes. 247 ff.): Erzählungen und Sagen „als ‚geglaubte‘ Geschichte“, als das, „was in einer 
Gruppe von der Vergangenheit ‚gewußt, wie über sie geurteilt, was mit ihr gemeint ist‘ − un-
abhängig davon, was die historische Forschung im modernen Sinne davon hält“ (247). 

32  Ihr Wirklichkeitsbegriff ist nicht der von ‚bruta facta‘. Zur „Repräsentanzfunktion der Ge-
schichtserzählung“, vgl. Kutzer (2006: 155), im Anschluss an P. Ricoeur und K. Wenzel. 
Vgl. forschungsgeschichtlich zu den alttestamentlichen Geschichtswerken Witte (2005). Ei-
nen konzentrierten Überblick bieten die Artikel „Geschichte“ und „Geschichtsschreibung“ 
von Cancik (1991a,b).  

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23 - am 19.01.2026, 12:23:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HUBERT IRSIGLER 38 

5.1 Zur Geschichtsdarstellung aus der Zeit der vorexilischen Königreiche Israel und Juda 
(10. bis Anfang 6. Jh. v. Chr.) 

Höfische Historiographie in den Samuel- und Königsbüchern 

Faktual erzählt werden Elemente höfischer Historiographie in den Samuel- und 
Königsbüchern. Da wird hingewiesen auf Originaldokumente wie königliche 
Annalen.33 Aus solchen Annalen stammt die so typische synchronistische Datie-
rung des Regierungsantritts eines Königs von Israel oder von Juda.34 Ebenso 
stammen aus höfischer Historiographie verlässliche faktual erzählte Angaben z. 
B. über hohe Beamte für König David in 2 Sam 8,15-18 und 20,23-26, für Salo-
mo in 1 Kön 4,2-6. Solche Verzeichnisse geben wichtige Einblicke in die Innen-
politik der Könige. Historisch verlässlich sind ebenso Ortsangaben sowie weithin 
auch die räumlich-zeitliche Verortung faktual berichteter Ereignisse in der höfi-
schen Geschichtsschreibung. 

Geschichtsdarstellung, Geschichtsschreibung, verfährt perspektivisch und auch 
konstruktivistisch. Sie beleuchtet vergangenes Geschehen aus bestimmten interes-
segeleiteten Blickwinkeln. Sie wählt aus, sie vereinfacht selektiv und ordnet die 
Ereignisse nicht notwendig nach chronologischen Folgen, sondern planmäßig 
nach sachlichen Bezügen. An der sog. Hof- und Thronfolgegeschichte Davids, 
kann dies exemplarisch in Grundzügen deutlich werden.35  

Hof- und Thronfolgegeschichte Davids 2 Sam *9-20 + 1 Kön *1-2 

Eine keineswegs nur ‚volkstümliche‘, sondern in Teilen meisterhafte Erzählkunst 
zeigt sich in dem literarischen Komplex, der üblicherweise als H o f -  u n d  
T h r o n f o l g e g e s c h i c h t e  D a v i d s  i n  2  S a m  * 9 - 2 0  +  1  K ö n  * 1 - 2  be-
zeichnet wird. Die überaus umfangreiche, kontroverse und verschlungene For-
schungsgeschichte des komplexen, sicher erweiterten und (mehrfach) bearbeite-
ten Werkes haben Walter Dietrich und Thomas Naumann vorbildlich dargestellt 

                                                                                          
33  So etwa auf ein Buch der Begebenheiten/Chronik Salomos 1 Kön 11,41; Chronik der Kö-

nige Israels 1 Kön 14,9; Chronik der Könige Judas 1 Kön 15,7. Vgl. u. a. auch den primä-
ren Bericht über die Kultreform und Kultzentralisation des judäischen Königs Joschija 622 
v. Chr. in 2 Kön *23,4-15. 

34  Ein Beispiel solcher synchronistischen Geschichtsschreibung, die Regierungsdaten der Kö-
nige des Nordreichs Israel zu denen von Königen des Südreichs Juda in Beziehung setzt, 
ist etwa 2 Kön 18,1: „Im dritten Jahr des Hoschea, des Sohnes Elas, des Königs von Israel, 
wurde Hiskija, der Sohn des Ahas, König von Juda“. 

35  Ähnliches wäre an der sog. Geschichte vom Aufstieg Davids zum Königtum in 1 Sam 
*16,14-2 Sam 5,12 zu zeigen. Im sog. „Deuteronomistischen Geschichtswerk“ (Dtn + Jos, 
Ri, Sam, Kön), das in seiner Endgestalt erst dem späteren 6. Jh. v. Chr. angehört, wird, ba-
sierend auf durchaus verlässlichen Quellen, mit übergreifenden Geschichtskonstruktionen 
und Leitideen vom Deuteronomium her textlich eine fiktionale Geschichtswelt Israels entworfen 
und erzählt. 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23 - am 19.01.2026, 12:23:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ERZÄHLEN IN BIBLISCHER LITERATUR 39 

(1995: 167-295). Ein Grundstock dieses Werkes darf auch heute noch zu den älte-
sten schriftlichen Überlieferungen des Alten Testaments gerechnet werden.36 Dass 
der Grundstock des Werks aus dem Kreis des Jerusalemer königlichen Hofes 
stammt und auf Grund der berichteten Einzelbegebenheiten eine relativ zeitnahe 
Beziehung zur Regierungszeit Salomos haben muss, ist mit Martin Noth (1968: 
11-13) u. a. noch immer eine plausible Annahme.37 Die höfische Perspektive ver-
bindet die Teile des Werks, dessen Kernkomposition die Kapitel 2 Sam 15-20 bil-
den. Sie handeln vom Aufstand des Abschalom gegen seinen Vater David und 
von der Niederschlagung von Rebellionen gegen David. Wie kunstvoll hier er-
zählt und konstruiert wird, zeigt sich schon in der chiastischen Abfolge von Be-
gegnungsszenen, die einander korrespondieren.38 Das erweiterte Zentrum des li-
terarischen Komplexes in 2 Sam 13-20 verrät eine prodynastische Perspektive und 
eine davidfreundliche Tendenz, während die rahmenden Kapitel 2 Sam *11-12 
und 1 Kön *1-2 davidkritische bzw. salomokritische Tendenzen aufweisen (vgl. 
Dietrich/Naumann 1995: 194 f.). 

Dass in der Hof- und Thronfolgegeschichte Davids dominant und grundle-
gend faktual erzählt wird, mit dem Anspruch authentisch reale Sachverhalte darzu-
stellen, ist kaum zu bestreiten. Dafür sprechen nicht nur die begrenzte höfische 
Perspektive, die plausible situative Einordnung von Einzelbegebenheiten und ihr 
relativ enger zeitlicher Bezugsrahmen, sondern auch, dass Themen rückblicken-
der David- und vor allem Salomo-Rezeption noch keine Rolle spielen. So wird 
David nicht etwa als frommer Liederdichter vorgestellt, sondern durchaus als 
Machtmensch mit menschlichen Schwächen und Gefährdungen; durch Salomo 
wird noch nichts von seiner später sprichwörtlichen Weisheit, seinem Reichtum, 
seiner Herrlichkeit ausgemalt. 

Mit dem faktualen Erzählen verbinden sich allerdings fiktionalisierende Erzählver-
fahren: Dazu gehören facetten- und farbenreiche Schilderungen von Charakteren 
und menschlichen Konflikten, die implizite Figur eines auktorialen allwissenden 
Erzählers, Gespräche mit wörtlicher Wiedergabe des gewiss nicht protokollierten 

                                                                                          
36  Vgl. G. Hentschel (2012: 297). Für ihn bleibt allerdings weiterhin offen, wie zeitnah die 

Erzählung zu den erzählten Ereignissen entstanden ist.  
37  Ähnlich betont z. B. F. Crüsemann jedenfalls das höfische Blickfeld des Erzählers, der 

auch sein Publikum primär am Hof gehabt haben muss (1978: 185-87). Zur Diskussion der 
Datierungsfragen der Thronfolgegeschichte vgl. resümierend Seiler (1998: 314-26) mit Ar-
gumenten für eine Datierung der Grundschicht noch in die Zeit Salomos (319-21). E. 
Blum bezeichnet die von ihm so genannte „Hofgeschichte Davids“ zwar als „traditionale 
Erzählung“, deren Autor „die Problematik selbstbestimmter Weltbemächtigung“ zu seinem 
Gegenstand macht (2000: 29-37), versteht aber, wenn ich recht sehe, den „Erzähler“ doch 
relativ zeitnah zu den erzählten Ereignissen. W. Dietrich (2000: 41-44, 45-47) erkennt in 2 
Sam *11-12 und 1 Kön *1-2 eine „Grunderzählung“, deren zeitlicher Horizont ereignisnah 
nicht über die Zeit Salomos hinausgreift und streng auf Jerusalem bezogen ist (46). Zu z. T. 
viel späteren Datierungen, die freilich mit unterschiedlichen literar- und redaktionskriti-
schen Ansätzen zusammenhängen, vgl. z. B. O. Kaiser (2000) und J. van Seters (2000) so-
wie die Einleitung von de Pury/Römer (2000: 2). 

38  Vgl. dazu die Nachweise bei Dietrich/Naumann (1995: 271; bes. nach J. P. Fokkelman). 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23 - am 19.01.2026, 12:23:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HUBERT IRSIGLER 40 

Gesagten. All das dient einer wirkungsbezogenen und aktualisierenden Darstel-
lung, die den Hörer bzw. Leser in ihren Bann zieht und ihm Paradigmen 
menschlichen Verhaltens emotional ansprechend vor Augen stellt, die auch zur 
Anfrage an den Rezipienten werden können. Zu beobachten ist auch eine cha-
rakteristische Ambiguität und Zweideutigkeit des Erzählens: Gott lenkt die Ge-
schichte, was den Akteuren verborgen bleibt, und zugleich wird deren Verhalten 
von innen her in begrenzter Selbstbestimmung gesteuert (Rüterswörden 2009: 
347, 358). Solche Ambiguität als fiktionaler Zug im Erzählen dient einer theolo-
gischen Absicht; sie will die verborgene, im äußeren Geschehen verwechselbare 
und doch wirksame Gegenwart Gottes aufdecken, die kein bloßer Bericht erfas-
sen kann. Auch fiktive Inhalte bzw. Motive kommen vor. So dürfte das in der Er-
zähltradition bekannte, dem Verfasser vorgegebene Motiv vom ,Todesbrief‘39 in 2 
Sam 11 aufgenommen worden sein; es begegnet in dem Schreiben des David an 
seinen Feldherrn Joab, das das erklärte Ziel hat, Urija, den Mann der von David 
begehrten Batscheba, dem Tod in der Schlacht zu überantworten. Der Erzähler 
weiß auch noch den Inhalt des ja streng geheimen Briefes im Wortlaut zu zitie-
ren. Es ist kaum von der Hand zu weisen, dass der Erzähler hier ein fiktionales 
Element einsetzt, ein bekanntes Motiv benutzt, um David als arglistig handeln-
den König erscheinen zu lassen. Doch all dies ändert nichts daran, dass dominant 
zumindest im Grundstock des Werks und in den relativ zeitnah erzählten Einzel-
episoden faktual erzählt wird. 

5.2 Zur Geschichtsdarstellung in den Chronikbüchern (1 und 2 Chronik) mit Blick  
auf die Erzählerzeit  

Von 1 Chr 11 bis zum Ende in 2 Chr 36 bieten die beiden Chronikbücher aus 
dem späten 4. oder schon aus dem 3. Jh. v. Chr. die Geschichte allein der von 
David abstammenden Könige Judas. Sie setzt ein mit dem hochgerühmten Da-
vid als Kultstifter, Tempelbaubegründer und Psalmdichter, sodann (ab 2 Chr 1) 
mit Salomo. Als Hauptvorlage dient den Verfassern eine hebräische Textfassung 
der Bücher Samuel und Könige.40 Ihre Geschichtsdarstellung ist religiös beleh-
rende Schriftauslegung. Mit ihrer schriftgelehrten geschichtstheologischen Un-
terweisung haben die Chronikbücher zweifellos insgesamt einen weitgehend fiktio-
nalen Erzählcharakter. So aber schaffen sie einen Raum für religiöse Belehrung 
über Gottes Wirken in der Geschichte und verdeutlichen an eindrücklichen Pa-
radigmen das rechte Tora-gemäße Leben Israels. Charakteristisch ist ihre Lehre 
von einer innerweltlichen göttlichen Vergeltung, die jedoch nicht absolut ist und 
die Möglichkeit der Vergebung einschließt, ebenso charakteristisch ist ihre Beto-

                                                                                          
39  Hinweise zur Herkunft, Verbreitung und ferner zur Funktion des literarischen Motivs vom 

‚Todesbrief ‘ vgl. bei Dietrich/Naumann (1995: 243 f.). 
40  Diese hebräische Fassung weicht von der überlieferten masoretischen Textfassung leicht ab, 

vgl. G. Steins (2012: 322). 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23 - am 19.01.2026, 12:23:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ERZÄHLEN IN BIBLISCHER LITERATUR 41 

nung des geistigen Zentrums Israels in der Tora als Kult- und Lebensordnung 
und der Tora-Frömmigkeit sowie des sichtbaren Zentrums im Tempel zu Jerusa-
lem. Eigentümlich für die Chronikbücher ist auch die Vorstellung, dass die Da-
vididen, die Könige in Jerusalem, nur irdische Platzhalter der wahren und eigent-
lichen Königsherrschaft JHWHs sind, eine kreative Neuinterpretation der alten 
Verheißung (2 Sam 7*) ewig dauernden Bestands des davidischen Königtums. 
Das Bild der davidischen Zeit, das die Chronik entwirft, ist in mancherlei Hin-
sicht historische Fiktion. So wird vieles aus der gegenwärtigen Tempelordnung 
der Erzählerzeit41 in die ideale davidische erzählte Zeit zurückverlegt. Die Chro-
nikbücher haben kaum eigenständigen historischen Wert für die erzählte ältere Zeit Ju-
das.42 Wohl aber haben sie einigen nicht zu unterschätzenden historischen Wert für die 
Erzählerzeit, in der die Bücher entstanden sind.43 

Aus heutiger Sicht können wir daher sagen: Die Chronikbücher erzählen weitge-
hend fiktional in Bezug auf ihre erzählte Zeit, die Königszeit Judas von David bis zum 
babylonischen Exil. Am Ende steht das sog. Edikt des Perserkönigs Kyros, mit dem 
die Zeit der Restauration Israels nach dem Exil beginnt. Mit diesem Edikt fordern 
die Chronikbücher zum Aufbruch und zur Rückkehr aus Exil und weltweiter Dias-
pora des Judentums nach Jerusalem auf und sind so auf ihre zeitgenössischen wie 
auf zukünftige Leser und Leserinnen hin orientiert. Die Bücher erzählen im Blick 
auf ihre Entstehungszeit, die Erzählerzeit, indirekt historisch-faktual, da sie historische 
Gegebenheiten der Erzählerzeit bezeugen bzw. gut begründet darauf schließen las-
sen. Mit ihrer weitgehend fiktional erzählenden Darstellung der Königszeit Judas 
verbinden die Chronikbücher aber religiöse Unterweisung für die zeitgenössischen 
Adressaten und für spätere Rezipienten und deren Lebenswirklichkeit. Die Chro-
nikbücher zielen letzten Endes auf die Tora-gemäße Bewährung des Lebens Israels 
in der Gegenwart. Daher erzählen sie implizit immer auch normativ-faktual. 

Schlussbemerkungen 

Aufs Ganze gesehen scheint mir für biblische Erzähltexte charakteristisch, dass 
im Modus ihrer Darstellung eine Doppelbödigkeit und eine Art hierarchisierte, 
in der Rangordnung unterschiedlich gewichtete Mehrfachbestimmung wirksam 

                                                                                          
41  So z. B. die Einteilung der levitischen Musiker in Klassen und insgesamt die Dienstklassen 

der Priester und der Leviten. 
42  Außer den Büchern Gen bis 2 Kön und Genealogien werden noch besondere Nachrichten 

in 2 Chr 11,5-10; 20,1-4; 26,6-14 und 32,30 genannt, vgl. Kaiser (1992: 146). Doch ist der 
Quellenwert der Hinweise auf unbekannte außerbiblische Quellen sehr umstritten, vgl. G. 
Steins (2012: 322). 

43  Das gilt nicht nur für die den Erzählern zeitgenössischen Tempelordnungen und Dienst-
klassen von Priestern und Leviten, sondern auch für historische Ereignishintergründe der 
chronistischen Darstellung. So hat Peter Welten plausibel dafür argumentiert, dass die 
Kriegserzählungen (2 Chr 13; 14; 20) die beginnenden Auseinandersetzungen zwischen 
Ptolemäern und Seleukiden im 3. Jh. v. Chr. und die damit gegebene Gefährdung der früh-
jüdischen Gemeinde in Jerusalem reflektieren (1973: 115-75). 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23 - am 19.01.2026, 12:23:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HUBERT IRSIGLER 42 

ist. Sie hängt wesentlich mit dem eingangs erwähnten konfessorischen Charakter 
und mit der paradigmatischen Transparenz der Texte auf neue Lebensgeschichten 
und Erfahrungen von Menschen zusammen, die auf neue Aneignung zielt. So 
zeigt sich eine implizite Dimension des normativ-faktualen Erzählens etwa in 
Evangelienerzählungen mit authentischem, dokumentarisch-faktualem Geltungs-
anspruch, genauso aber in unzweideutig fiktional erzählten Texten wie im Ijob-
buch. Auf die Doppelbödigkeit von fiktionalem Plot der Schöpfungsakte und 
Urzeitgeschehnisse und einem intendierten konfessorisch faktualen Geltungsan-
spruch von der Wirklichkeit der Schöpfung Gottes stießen wir in den Schöp-
fungserzählungen. 

In biblischen Geschichtsdarstellungen kann ebenfalls durchaus auf Produkti-
ons- wie Überlieferungs- und Rezeptionsebene ein faktualer Geltungsanspruch er-
kannt werden. Fiktionale Elemente und Erzählweisen (dominant besonders in der 
Endgestalt des Deuteronomistischen Geschichtswerks, in 1-2 Chr wie in 2 Makk) 
haben jedoch wichtige Funktionen.44 Sie können die verborgene wirksame Ge-
genwart Gottes im Geschehen aufdecken, ohne menschliche Freiheit auszuschal-
ten, sie können ebenso Geschehen idealtypisch verdichten zum Paradigmatisch-
Typischen, das auf Belehrung über das, was sein sollte, also auf Applikation, zielt. 

Literatur 

Aristoteles (2010) Poetik. Griechisch/Deutsch. Übers. u. hg. Manfred Fuhrmann. 
Reclams Universal-Bibliothek. Stuttgart: Reclam. 

Backhaus, Knut (2007) „Lukas der Maler: Die Apostelgeschichte als intentionale 
Geschichte der christlichen Erstepoche“. Historiographie und fiktionales Erzählen: 
Zur Konstruktivität in Geschichtstheorie und Exegese. Biblisch-theologische Studien 
86. Hgg. Knut Backhaus und Gerd Häfner. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener. 
30-66. 

Bar-Efrat, Shimon (2006) Wie die Bibel erzählt: Alttestamentliche Texte als literarische 
Kunstwerke verstehen. Übers. Kerstin Menzel. Bearb. v. Thomas Naumann. Gü-
tersloh: Gütersloher Verlagshaus. 

                                                                                          
44  Oeming hat in neun Punkten Funktionen von sog. „Fiktionen“ in der alttestamentlichen 

Geschichtsschreibung zusammengestellt (1984: 262-65). Immer geht es darum, „eine Wahr-
heit am Gewesenen“ aufzudecken, „die in der bloßen Beschreibung nicht aufgeht“ (262). Im 
Einzelnen nennt er folgende Funktionen des Fiktiven, die ich hier in verdichteter Form 
wiedergebe: 1. die verborgene Gegenwart und Wirksamkeit Gottes aufdecken; 2. kerygma-
tisch-konfessorisch (glaubensbekennend und -verkündigend) wirken; 3. einen Ort für theo-
logische Konzeptionen, für das Durchdenken von Gott-, Welt- und Menschenverständnis 
schaffen; 4. ermöglichen zu erzählen, wie es hätte sein sollen (normativ-programmatisch); 5. 
das Geschehen auf das Wesentliche „idealtypisch“ bzw. paradigmatisch verdichten; 6. das 
Geschehene interpretierend aktualisieren, für die jeweilige Jetztzeit applikativ bedeutsam 
machen; 7. für die Zeit des Erzählers (nicht für die erzählte Zeit) historisches Wissen mittei-
len; 8. einem ätiologischen (begründenden und legitimierenden) Interesse dienen; 9. Ver-
bindungen zwischen ursprünglich getrennten Traditionen herstellen. 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23 - am 19.01.2026, 12:23:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ERZÄHLEN IN BIBLISCHER LITERATUR 43 

Barsch, Achim (2001) „Literarizität“. Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie: 
Ansätze − Personen − Grundbegriffe. Hg. Ansgar Nünning. 2. Aufl. Stuttgart 
Weimar: J. B. Metzler. 376-77. 

Ben-Chorin, Schalom (1991) „Die Bedeutung der Bibel für die Kultur Europas 
und der Welt“. Die Freude an Gott − unsere Kraft. FS Otto Bernhard Knoch. Hg. 
Johannes Joachim Degenhardt. Stuttgart: Katholisches Bibelwerk. 299-307. 

Bieberstein, Klaus (2007) „Geschichte und Geschichten vom Auszug aus Ägypten 
− fiktional und wahr zugleich“. Exodus. Sonderheft Bibel und Kirche 62.4: 210-
14. 

Blum, Erhard (2000) „Ein Anfang der Geschichtsschreibung?“. Die sogenannte 
Thronfolgegeschichte Davids: Neue Einsichten und Anfragen. Orbis Biblicus et Ori-
entalis 176. Hgg. Albert de Pury und Thomas Römer. Göttingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht. 4-37. 

Bodine, Walter R. (1995) Discourse Analysis of Biblical Literature: What It Is and 
What It Offers. The Society of Biblical Literature Semeia Studies 27. Hg. Walter 
R. Bodine. Atlanta: Scholars Press. 

Bovon, François (1989) Das Evangelium nach Lukas: 1. Teilbd. (Lk 1,1-9,50). Evan-
gelisch-Katholischer Kommentar zum Neuen Testament. Zürich: Benzinger / 
Neukirchen-Vluyn: Neukirchener. 

Burridge, Richard A. (1992) What are the Gospels?: A Comparison with Graeco-
Roman Biography. Society for New Testament Studies. Monograph Series 70. 
Cambridge: Cambridge Univ. Press. 

Cancik, Hubert (1991a) „Geschichte“. Neues Bibel-Lexikon I. Hg. Manfred Görg. 
Zürich: Benziger. 809-13. 

Cancik, Hubert (1991b) „Geschichtsschreibung“. Neues Bibel-Lexikon I. Hg. Man-
fred Görg. Zürich: Benziger. 813-22. 

Crüsemann, Frank (1978) Der Widerstand gegen das Königtum: Die antiköniglichen 
Texte des Alten Testaments und der Kampf um den frühen israelitischen Staat. Wissen-
schaftliche Monographien zum Alten und Neuen Testament 49. Neukirchen-
Vluyn: Neukirchener. 

Die Bibel. Einheitsübersetzung der Heiligen Schrift. Gesamtausgabe. Psalmen und Neues 
Testament Ökumenischer Text (2003) 4. Aufl. Stuttgart: Verlag Katholisches Bi-
belwerk. 

Dietrich, Walter (2000) „Das Ende der Thronfolgegeschichte“. Die sogenannte 
Thronfolgegeschichte Davids: Neue Einsichten und Anfragen. Orbis Biblicus et Ori-
entalis 176. Hgg. Albert de Pury und Thomas Römer. Göttingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht. 38-69. 

Dietrich, Walter, und Thomas Naumann (1995) Die Samuelbücher. Erträge der For-
schung 287. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 

Eco, Umberto (2012) Das offene Kunstwerk [1977]. Übers. Günter Memmert. 12. 
Aufl. Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23 - am 19.01.2026, 12:23:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HUBERT IRSIGLER 44 

Fludernik, Monika (1996) Towards a ‚Natural‘ Narratology. London/New York: 
Routledge. 

— (2001) „Fiction vs. Non-Fiction: Narratological Differentiations“. Erzählen und 
Erzähltheorie im 20. Jahrhundert. FS Wilhelm Füger. Hg. Jörg Helbig. Heidel-
berg: C. Winter. 85-103. 

— (2010) Erzähltheorie: Eine Einführung [2006]. 3. Aufl. Darmstadt: Wissenschaft-
liche Buchgesellschaft. 

Fohrer, Georg (1989) Das Buch Hiob [1963]. Kommentar zum Alten Testament 
XVI. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus. 

Fokkelman, Jan P. (1981-93) Narrative Art and Poetry in the Books of Samuel. A Full 
Interpretation Based on Stylistic and Structural Analyses. Bd. I-IV. Studia Semitica 
Neerlandica 20.23.27.31. Assen: Van Gorcum. 

Fuchs, Gisela (1993) Mythos und Hiobdichtung: Aufnahme und Umdeutung altorienta-
lischer Vorstellungen. Stuttgart: Kohlhammer. 

Fricke, Klaus Dietrich, Benedikt Schwank und Joachim Lange (1981) Hgg. Öku-
menisches Verzeichnis der biblischen Eigennamen nach den Loccumer Richtlinien 
[1971]. 2. Aufl. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft. 

Gehrke, Hans-Joachim (1994) „Mythos, Geschichte, Politik − antik und mo-
dern“. Saeculum 45: 239-64. 

— (2005) „Die Bedeutung der (antiken) Historiographie für die Entwicklung des 
Geschichtsbewußtseins“. Die antike Historiographie und die Anfänge der christlichen 
Geschichtsschreibung. Beihefte zur Zeitschrift für die neutestamentliche Wissen-
schaft und die Kunde der älteren Kirche 129. Hg. Eve-Marie Becker. Ber-
lin/New York: de Gruyter. 29-51. 

Genette, Gérard (1992) Fiktion und Diktion. Übers. Heinz Jatho. München: W. 
Fink. 

Goldschmidt, Lazarus (2002) Übers. Der babylonische Talmud. Bd. II. Berlin: Jüdi-
scher Verlag im Suhrkamp-Verlag. 

HAH: Gesenius, Wilhelm, Rudolf Meyer und Herbert Donner (2013) Hgg. He-
bräisches und aramäisches Handwörterbuch über das Alte Testament. 1987-2012. 18. 
Aufl. Berlin/Heidelberg/New York: Springer. 

Hentschel, Georg (2012) „Die Samuelbücher“. Einleitung in das Alte Testament. 8. 
Aufl. Hgg. Christian Frevel und Erich Zenger. Stuttgart: Kohlhammer. 290-300. 

Irsigler, Hubert (2007) „Hosea 11 und das Problem der Rückfrage nach der origi-
nären Gestalt von Prophetie“. Literatur- und sprachwissenschaftliche Beiträge zu alt-
testamentlichen Texten. Symposion in Hólar í Hjaltadal, 16.-19. Mai 2005. FS Wolf-
gang Richter. Arbeiten zu Text und Sprache im Alten Testament 83. Hgg. Si-
gurđur Örn Steingrímsson und Kristinn Ólason. St. Ottilien: Eos Verlag. 87-
121. 

Kaiser, Otto (1992) Grundriß der Einleitung in die kanonischen und deuterokanonischen 
Schriften des Alten Testaments. Bd. 1. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus. 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23 - am 19.01.2026, 12:23:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ERZÄHLEN IN BIBLISCHER LITERATUR 45 

— (2000) „Das Verhältnis der Erzählung vom König David zum sogenannten 
Deuteronomischen Geschichtswerk: Am Beispiel von 1 Kön 1-2 untersucht. 
Ein Gespräch mit John Van Seters“. Die sogenannte Thronfolgegeschichte Davids: 
Neue Einsichten und Anfragen. Orbis Biblicus et Orientalis 176. Hgg. Albert de 
Pury und Thomas Römer. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 94-112. 

Klein, Christian, und Matías Martínez (2009) „Wirklichkeitserzählungen: Felder, 
Formen und Funktionen nicht-literarischen Erzählens“. Wirklichkeitserzählungen: 
Felder, Formen und Funktionen nicht-literarischen Erzählens. Stuttgart: Metzler. 1-13. 

Koschorke, Albrecht (2012) Wahrheit und Erfindung: Grundzüge einer Allgemeinen 
Erzähltheorie. Frankfurt a. M.: Fischer. 

Kutzer, Mirja (2006) In Wahrheit erfunden: Dichtung als Ort theologischer Erkenntnis. 
Ratio fidei 30. Regensburg: Pustet. 

Licht, Jacob (1986) Storytelling in the Bible. Jerusalem: The Magnes Press. 
Liss, Hanna (2004) „Kanon und Fiktion: Zur literarischen Funktion biblischer 

Rechtstexte“. Biblische Notizen 121: 7-38. 
Martínez, Matías, und Michael Scheffel (2012) Einführung in die Erzähltheorie. 9. 

Aufl. München: C.H. Beck. 
Mauz, Andreas (2009) „In Gottesgeschichten verstrickt: Erzählen im christlich-

religiösen Diskurs“. Wirklichkeitserzählungen: Felder, Formen und Funktionen nicht-
literarischen Erzählens. Hgg. Christian Klein und Matías Martínez. Stuttgart: 
Metzler. 192-216. 

Metz, Johann Baptist (1973) „Kleine Apologie des Erzählens“. Concilium 9: 334-41. 
Noth, Martin (1968) Könige: 1. Teilbd. [1-16]. Biblischer Kommentar – Altes Te-

stament IX/1. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener. 
Oeming, Manfred (1984) „Bedeutung und Funktionen von ,Fiktionen‘ in der alt-

testamentlichen Geschichtsschreibung“. Evangelische Theologie 44: 254-66. 
Pesch, Rudolph (1986) Die Apostelgeschichte: 1. Teilbd. (Apg 1-12). Evangelisch-

Katholischer Kommentar zum Neuen Testament. Zürich: Benzinger / Neukir-
chen-Vluyn: Neukirchener. 

Pury, Albert de, und Thomas Römer (2000) „Einleitung“. Die sogenannte Thronfol-
gegeschichte Davids: Neue Einsichten und Anfragen. Orbis Biblicus et Orientalis 
176. Hgg. Albert de Pury und Thomas Römer. Göttingen: Vandenhoeck & 
Ruprecht. 1-3. 

Rüterswörden, Udo (2009) „Erwägungen zur Anthropologie der Thronfolgege-
schichte“. Anthropologische Aufbrüche: Alttestamentliche und interdisziplinäre Zu-
gänge zur historischen Anthropologie. Forschungen zur Religion und Literatur des 
Alten und Neuen Testaments 232. Hg. Andreas Wagner. Göttingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht. 345-58. 

Schmitz, Barbara (2006) „Die Bedeutung von Fiktionalität und Narratologie für 
die Schriftauslegung“. „Der Leser begreife!“: Vom Umgang mit der Fiktionalität bi-
blischer Texte. Hg. Heinz-Günther Schöttler. Münster: LIT. 137-49. 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23 - am 19.01.2026, 12:23:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HUBERT IRSIGLER 46 

Schöttler, Heinz-Günther (2006) Hg. „Der Leser begreife!“: Vom Umgang mit der Fik-
tionalität biblischer Texte. Unter Mitarbeit von Birgitt Brink u.a. Biblische Per-
spektiven für Verkündigung und Unterricht 1. Münster: LIT. 

Seiler, Stefan (1998) Die Geschichte von der Thronfolge Davids (2 Sam 9-20; 1 Kön 1-
2). Beihefte zur Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft 267. Ber-
lin/New York: W. de Gruyter. 

Seip, Jörg (2002) „Die Wahrheit erfinden? Eine Skizze zum fruchtbaren Span-
nungsverhältnis von Offenbarung und Fiktionalität“. Zeitschrift für Katholische 
Theologie 124: 190-200. 

Steins, Georg (2012) „Die Bücher der Chronik“. Einleitung in das Alte Testament. 8. 
Aufl. Hgg. Christian Frevel und Erich Zenger. Stuttgart: Kohlhammer. 313-31. 

Sternberg, Meir (1987) The Poetics of Biblical Narrative: Ideological Literature and the 
Drama of Reading. Bloomington: Indiana Univ. Press. 

Van Seters, John (2000) „The Court History and DTRH: Conflicting Perspectives 
on the House of David“. Die sogenannte Thronfolgegeschichte Davids: Neue Ein-
sichten und Anfragen. Orbis Biblicus et Orientalis 176. Hgg. Albert de Pury und 
Thomas Römer. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 70-93. 

Utzschneider, Helmut (2007) „Gottes langer Atem: Erzählung, Fakt und Fiktion 
in Ex 1-14 (15)“. Exodus. Sonderheft Bibel und Kirche 62.4: 215-20. 

Weinrich, Harald (1973) „Narrative Theologie“. Concilium 9: 329-33. 
Welten, Peter (1973) Geschichte und Geschichtsdarstellung in den Chronikbüchern. Wis-

senschaftliche Monographien zum Alten und Neuen Testament 42. Neukir-
chen-Vluyn: Neukirchener Verlag. 

Wenzel, Knut (1996) „Zu einer theologischen Hermeneutik der Narration“. Theo-
logie und Philosophie 71: 161-86. 

— (1997) Zur Narrativität des Theologischen: Prolegomena zu einer narrativen Texttheo-
rie in soteriologischer Hinsicht. Regensburger Studien zur Theologie 52. Frankfurt 
a. M.: Lang. 

— (2008) Glaube in Vermittlung: Theologische Hermeneutik nach Paul Ricoeur. Freiburg 
i.Br.: Herder. 

Witte, Markus (2005) „Von den Anfängen der Geschichtswerke im Alten Testa-
ment − Eine forschungsgeschichtliche Diskussion neuerer Gesamtentwürfe“. 
Die antike Historiographie und die Anfänge der christlichen Geschichtsschreibung. Bei-
hefte zur Zeitschrift für die neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde 
der älteren Kirche 129. Hg. Eve-Marie Becker. Berlin New York: de Gruyter. 
53-81. 

Wolf, Werner (1993) Ästhetische Illusion und Illusionsdurchbrechung in der Erzähl-
kunst: Theorie und Geschichte mit Schwerpunkt auf englischem illusionsstörenden Er-
zählen. Anglia 32. Tübingen: Niemeyer. 

Zipfel, Frank (2001) Fiktion, Fiktivität, Fiktionalität: Analysen zur Fiktion in der Lite-
ratur und zum Fiktionsbegriff in der Literaturwissenschaft. Allgemeine Literaturwis-
senschaft − Wuppertaler Schriften 2. Berlin: Erich Schmidt. 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23 - am 19.01.2026, 12:23:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956509308-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

