ANTHROPOS

111.2016: 127-148

Los juguetes de los wichis del Gran Chaco

Rodrigo Montani y Marifa Eugenia Suarez

Abstract. — In this comprehensive study on the toys of the Wichi
people, the first question is whether there exists a native concept
of “toy.” We are inclined towards a provisory affirmative answer:
Wichi’s toys are all of the artifacts that constitute the referential
extension of the native terms laquyeq, latsithyawu, and laqaitoj.
On the basis of this revised concept, and using data from our
fieldwork, the study of museum objects, and an extensive bib-
liographical research we describe over twenty categories of toys
that the indigenous use — or used — during the life cycle. Finally,
we classify toys according to certain bundles of traits in order
to make intracultural generalizations. [Argentine, Mataguayan,
play, game, life cycle, ethnography, classification]

Rodrigo Montani, doctor en Letras de la Universidad Nacional
de Cérdoba, licenciado en Antropologia de la Universidad Nacio-
nal de Rosario. Es investigador del Consejo de Investigaciones
Cientificas y Técnicas de la Argentina. — Sus investigaciones se
centran en la lengua y la cultura material de los wichis del Cha-
co argentino. — Ha publicado articulos en revistas especializadas
tales como Journal of Ethnobiology, Indiana, Mundo de antes'y
capitulos de libros. — Véase también la bibliografia.

Maria Eugenia Sudrez, etnobidloga, doctora y licenciada en
Ciencias Bioldgicas de la Universidad de Buenos Aires; docente
e investigadora en el Departamento de Biodiversidad y Biologia
Experimental y en el PROPLAME-PRHIDEB (CONICET-UBA)
de la Facultad de Ciencias Exactas y Naturales de dicha Univer-
sidad. Sus investigaciones y su trabajo de campo se centran en
la etnobotanica de los indigenas wichis del Chaco argentino y
tienen un fuerte enfoque etnografico. — Ha publicado articulos
en revistas especializadas tales como Journal of Ethnobiology,
Candollea, Boletin de la Sociedad Argentina de Botdnica, Bon-
plandia y capitulos de libros. — Véase también la bibliografia.

A excepcién de un articulo breve sobre los juegos
de los wichfs orientales de Ratl Martinez Crovetto
(1979), la informacién publicada sobre los juguetes
wichis es escasa, estd desactualizada y se encuen-
tra dispersa en la bibliografia etnografica del grupo

— que citamos en su debido momento — o bien en
trabajos comparativos.! Para suplir esta falta, en las
siguientes paginas presentamos una documentacion
abarcadora de los juguetes wichis y de los juegos
que con ellos se practican.?

Los wichis, también conocidos como “matacos”,
“guisnais”, “noctenes” o “weenhayek”, son mds de
45.000 individuos que hablan la lengua homénima
(clasificada en la familia Mataco-mataguaya) y vi-
ven en su mayoria en la regién semidrida del Cha-
co Central (Fabre 2005 — Fig. 1). Lo que hoy co-
nocemos como grupo étnico o pueblo wichi es un
conjunto de comunidades forestales y periurbanas
tradicionalmente caracterizadas como cazadoras-
recolectoras, que se estructura mediante redes de
parentelas y carece de un poder politico centrali-
zado (Alvarsson 1988; Palmer 2005). La distribu-
cién territorial de estas redes da lugar a importan-
tes y complejas variaciones regionales (Braunstein
2006), que sin duda también se manifiestan en el
ambito de los juguetes. Por otro lado, sobra decir
que los wichis no son ninguna excepcion: estdn in-
sertos en la vordgine mercantil, politica y cultural

1 Breda (1962); Cooper (1949); Magrassi, Berén y Radovich
(1984); Métraux (1946); Millan (1968); Nordenskiold (1919,
1920); Palavecino (1933).

2 Obviamente, los wichis conocen también una lista amplia,
abierta y cambiante de juegos sin juguetes, es decir, juegos
prominentemente corporales — como las acrobacias, las ron-
das infantiles, la gallina ciega, la escondida, la popa, las ca-
rreras pedestres, de embolsados, de carretilla, de rana o de
nado, o los juegos del suri, del tigre y de la vibora — y juegos
esencialmente orales — como los chistes y las competencias
de obscenidades. Aunque algo se ha escrito al respecto (Mar-
tinez Crovetto 1979; Millan 1968), estos juegos aguardan un
estudio pormenorizado.

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Inhalt.
Inhalts Im

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127

128

Fig. 1: El territorio wichi (Mapa: Francisco Nakayama).

del mundo contemporédneo.? El cambio es innega-
ble y seguramente los juguetes wichis no son lo que
eran ni en el siglo XIX ni hace algunas décadas; sin
embargo, aunque también resulte una obviedad, de-
bemos recordar que el patrimonio de juguetes que
los propios wichis consideran como “tradicional”
no deja de ser el resultado de la invencion, la copia
y el intercambio.

La variabilidad geografica y temporal de la so-
ciedad wichi se ve reflejada en sus juguetes, y para
poder abarcarla decidimos combinar tres fuentes
documentales. En primer lugar, la informacién et-
nografica y lexicografica que presentamos es fruto
de los trabajos de campo que desarrollamos desde
el afio 2002 hasta la actualidad en los cinco barrios
wichis del pueblo de Cnel. Juan Sol4 (estacién Mo-
rillo) — tres de ellos, anglicanos; dos, de confesio-
nes varias — y en la misién anglicana Los Baldes
— 0 en wichi: Qale-hi —, ambas localidades del de-
partamento Rivadavia de la provincia argentina de
Salta (Fig. 1). Pero ademds, estudiamos treinta y
siete juguetes wichis que forman parte de la colec-

3 Alvarsson (1988); Arenas (2003); Dasso (1999); Leake
(2010); Palmer (2005).

Rodrigo Montani y Maria Eugenia Suarez

cion del Museo Etnografico Juan B. Ambrosetti (de
aqui en mas ME) de la Universidad de Buenos Aires
(Argentina)* y realizamos una revision exhaustiva
del tema en la bibliografia.

El articulo estd organizado en cuatro secciones.
En la primera discutimos la categoria de “juguete”
y ensayamos una definicién vélida para los propios
wichis. En la segunda presentamos una descripcion
de los juguetes wichis en su contexto sociocultural.
Aunque por las limitaciones de espacio evitamos
expresamente la instancia comparativa, en esta sec-
cion recurrimos a datos sobre otros pueblos cuando
son la inica manera de iluminar el material que tra-
tamos. En la tercera seccion discutimos la validez y
la utilidad de algunas clasificaciones de los juguetes
descriptos. En la cuarta, finalmente, recapitulamos
los puntos mds importantes del trabajo y dejamos

4 La mayoria de estos juguetes los recolecté Enrique Palave-
cino en la primera mitad del siglo XX (cf. Palavecino 1935),
pero los datos en las fichas museograficas son exiguos. En el
acapite correspondiente a cada juguete y en las figuras colo-
camos los nimeros de inventario de los artefactos relevantes;
s6lo queda sin citar la pieza 46687, que no pudimos interpre-
tar. Vale aclarar que no revisamos las muiiecas del ME, que
ya fueron objeto exclusivo de un articulo (Colazo 1969-70).

Anthropos 111.2016

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Inhalt.
Inhalts Im

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127

Los juguetes de los wichis del Gran Chaco

planteados algunas perspectivas para investigacio-
nes futuras.

El concepto de “juguete”

Cuando nos preguntamos qué es un “‘juguete”, la
respuesta intuitiva suele ser una funcional: es un ar-
tefacto, un objeto construido por el hombre, que sir-
ve para jugar. ;Pero qué significa “jugar”? Una de
las definiciones antropoldgicas consagradas dice,
por ejemplo, que el juego es una actividad libre, ind-
til, experimentada como una fantasia por fuera de la
vida cotidiana y, sin embargo, capaz de absorber al
jugador por completo (cf. Caillois 1986; Huizinga
1949); otra, més concisa, asegura simplemente que
es un tipo particular de metacomunicacion (Bateson
1998). Ahora bien, en la tarea de la descripcion et-
nografica, definiciones de este tipo se enfrentan al
menos con dos obstaculos. Primero, la nocién de ju-
guete o los conceptos de juego pertenecen a un pun-
to de vista externo — en el mejor de los casos, “éti-
co” (Pike 1972) —y, aunque son la puerta de entrada
de la descripciodn, a lo largo del texto veremos que
los datos de la lengua y la informacién etnografica
nos obligan a revisarlos y adecuarlos a fin de captar
la especificidad del fenémeno que estudiamos y la
trama sociocultural de la que forma parte. La segun-
da objecion tiene que ver con la “arquitectura” inter-
na de las categorias de juguete y juego que propusi-
mos; al estar definidas mediante criterios necesarios
y suficientes — como lo estan casi todas nuestras
definiciones antropoldgicas —, no logran atrapar el
conjunto permeable de los juguetes y juegos wichis.

(Como asir, si es que lo hay, el concepto wichi de
“juguete”? Esta claro que las categorias de la vida
social no son meramente lingiiisticas (Bloch 1991),
porque las representaciones, las practicas y los arte-
factos — que son solidificaciones de la accion social
— estan categorizados en su propia “materialidad”
(p. €j., Miller 1985). Sin embargo, la lengua, ade-
mas de ser un instrumento de comunicacion, €s uno
de conceptualizacion (Ahearn 2012; Heine 1997).
Si nos cefiimos al 1éxico, vale repetir lo que senten-
ci6 Charles Wright Mills: “Detrds de un vocabula-
rio reposan conjuntos de accién colectiva” (1939:
677). Asi pues, para acercarnos al concepto wichi
de “juguete” podemos apelar a algunos datos lexi-
coldgicos.

En wichi existen como minimo tres sustantivos
para referirse al “juguete”:’ laguyeq, latsithyawu 'y

5 Los wichis se desenvuelven en un bilingiiismo diglésico es-
paifiol-wichi y con mucha frecuencia incorporan préstamos
de la primera lengua en la segunda. Para no sobrecargar de

Anthropos 111.2016

129

lagaitoj.® El primero es el término que se escucha
con mayor frecuencia y es el derivado pacientivo
(mediante el sufijo -eq) del verbo iquy, “jugar” o
“travesear”;’ ademds de referir a un “juguete” pue-
de nombrar al “juego” en tanto actividad. El segun-
do término es un compuesto formado, por un lado,
por el verbo ratsitey — que también significa “ju-
gar” o “travesear” — mds un sufijo que atin no po-
demos interpretar y, por el otro, por el sustantivo
-wu, que podemos glosar como “agente” o “encar-
gado”. Lagaitoj — a veces qaitoj, lagaytoj o gaytoj —
es de los tres el vocablo de alcance referencial mas
restringido y de etimologia mas oscura, aunque su
comportamiento morfosintdctico con respecto a la
posesion nos hace creer que se trata de un tipo de
compuestos formados por el clasificador posesi-
vo neutro (ga) mas un tema nominal (cf. Montani
2012: 446-450).3

La lengua es un subsistema particular de la ac-
cioén social y el 1éxico, que es uno de sus compo-
nentes, presenta una estructura jerarquica compleja,
recursiva y, hasta cierto grado, fluida (Luque Du-
rdn 2001). Los tres conceptos verbales de “jugue-
te” que consignamos forman parte del 1éxico y en
consecuencia, los tres, juntos o por separado, defi-
nen clases hasta cierto punto permeables, tanto en lo
conceptual como en lo referencial. Concretamente,
tanto laquyeq como latsithyawu y lagaitoj presen-
tan hipénimos, los significados de estos tres térmi-
nos en parte se solapan — volveremos sobre esto mas
adelante — y, ademads, los tres estdn incluidos casi
por completo en dos hiperonimos: “vestimentas” y
“posesiones” (laqoy) y “cosas” (mahnyey). Final-
mente, varios objetos que en determinados contex-
tos forman parte de la extension referencial de la-
quyeq, latsithyawu o laqaitoj, en otros pueden ser
conceptuados como una ‘“herramienta” (lachemet-

términos indigenas un articulo que ya tiene muchos, esta vez
decidimos no consignar los préstamos.

6 En Montani (2007b) puede hallarse una explicacién del al-
fabeto utilizado en este trabajo. Para simplificar la lectura,
por regla general no reflejamos en espafol la oposicién que
existe en wichi entre nombres inalienables y alienables; sin
embargo, anotamos los inalienables siempre con el prefijo de
tercera persona: la-, le-, lh- o t’-. Por otra parte, lo que tra-
ducimos en espafol como verbos en infinitivo, en wichi son
verbos conjugados en tercera persona, con los prefijos i- o fa-
0 cero.

7 El verbo iquy en ciertos contextos también significa “bailar”
(cf. Hunt 1937; Palmer 2005: 105-108) vy, si el reverendo
Richard Hunt (1913) estaba en lo cierto, el verbo tagatin, que
significa “bailar”, referfa asimismo a la accion de “jugar”. A
partir de iquy se construyen también expresiones como laqu-
yaj, ‘el jugar”, quyntsaj, “juguetén”, “risueiio” (cf. Montani
2012: 535) o lagquyn-wet y laquyaj-wet (ver debajo).

8 Los términos latsithyawu y lagaitoj no estan registrados en
los Iéxicos wichis publicados.

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Inhalt.
Inhalts Im

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127

130

cha), como un “arma” (latkwe-lhele) o como un “re-
cipiente” (lahi).

Hechas todas estas salvedades, creemos que se
puede dar una definicién revisada, pero también
provisoria, de los “juguetes” wichis: un juguete es
todo objeto que forma parte de la extension referen-
cial de laquyeq, latsithyawu y laqaitoj. Las paginas
que siguen dan cuenta de la utilidad y de las limita-
ciones de este concepto.

Los juguetes en contexto

En nuestro trabajo de campo nos interesd averiguar
todo lo referente a la vida social de los juguetes:
nombres, formas, quiénes y como los producen, dis-
tribuyen, utilizan y desechan, y sus simbolismos.
Como resultado, en esta seccion damos una descrip-
cion sintética, pero abarcadora, de los juguetes wi-
chis en su contexto sociocultural. Podria esperarse
que la hubiésemos organizado de acuerdo con los
conceptos verbales laquyeq, latsithyawu y laqaitoj,
pero lo cierto es que ellos son, en tanto categorias,
demasiado permeables, vastos y desproporcionados
en sus contenidos. Decidimos ordenarla, pues, si-
guiendo un abordaje biografico similar al que pro-
puso Marcel Mauss (1971) para el estudio de las
técnicas corporales; s6lo que segmentamos el de-
curso vital usando las categorias de persona que la
sociologia y la cosmologia indigena distinguen (cf.
Montani 2008b).

El bebé y su sonajero

Cuando el “beb€” (hanojwaj, sea hombre o mujer)
es muy pequefio, la madre lo recuesta en una “ha-
maca-cuna” (lajwenti); luego, paulatinamente, co-
mienza a acarrearlo durante toda la jornada en una
“banda” (laga-jwenti) y hasta que el bebé no cami-
na ella realiza todas sus actividades con él a cuestas.
Como entre los chorotes y los nivaclés (Nordens-
kiold 2002: 63), el primer juguete del bebé wichi
era un “‘sonajero” (lacholhtsaj), que se le colgaba en
el lajwenti o se le daba en la mano. Lo fabricaban la
madre o el padre metiendo en un porongo (Lagena-
ria siceraria) semillas, huesitos y ufias de animales
silvestres, trocitos de hojalata y otros materiales por
el estilo.” Més tarde en el tiempo, lo reemplazé un

9 Los detalles constructivos de los juguetes y los materiales
con los que estan hechos, junto con la identificacion cientifi-
ca de las correspondientes especies bioldgicas, forman parte
de una publicacién en preparacion. Por este motivo, en este
articulo el tratamiento de estos temas es somero y general.
Mientras tanto, el lector interesado puede controlar las co-

Rodrigo Montani y Maria Eugenia Suarez

sonajero hecho con una latita y semillas. Hoy son
comunes los sonajeros industriales, comprados.

El cholhtsaj es un latsithyawu del bebé, pero al-
gunos nifios lo usan por mucho tiempo (hasta los
seis o siete afios). Hay que sefialar que lacholhtsaj
es también el nombre de la maraca de porongo del
chamén (que ademds se nombra lacholhchoj), del
cascabel de la vibora homénima y hoy, ademds, del
pandero que se usa en los cultos cristianos.

Los ninos

Cuando el bebé comienza a caminar se puede decir
que es un notsa, un “nifio”, sea varén o mujer. Nifias
y nifios pequefios juegan juntos en el “patio” (alhu)
de la casa, en la vivienda propiamente dicha, en las
sendas y caminos irregulares de la misién o en las
calles regulares de Morillo, y, mas tarde, en la pla-
za. En la aldea tradicional, la plaza era un “descam-
pado” (alhutaj, que literalmente quiere decir “gran
patio”) ubicado en el centro del asentamiento, don-
de merodeaban los rebafios de cabras, se recibia a
las visitas fordneas, jugaban los nifios y se desarro-
llaban los partidos de hockey y, en ocasiones, las
danzas. Por eso, segtn el contexto, el alhutaj podia
ser la “morada del juego” (laquyn-wet) o “del ju-
gar” (laquyaj-wet), o bien la “morada del danzar”
(lagatinaj-wet). En asentamientos como Los Bal-
des, la plaza central sigue existiendo — el edificio de
la iglesia anglicana colinda al oeste y le da la espal-
da —y siendo el lugar del juego infantil y del fitbol,
asi como de recepcion de los criollos y demas per-
sonas fordneas.

Con el juego, las nenas y los nenes no sélo se di-
vierten, sino que también aprenden las actividades
de la vida adulta (de los Rios 1976-80: 83). Para ha-
cerlo muchas veces construyen copias en miniatura
de los artefactos de sus mayores (la similitud puede
ser formal o meramente funcional). Aunque la len-
gua wichi retne a las nenas y los nenes en un tinico
vocablo (notsas), alrededor de los seis afios comien-
za la divergencia entre los géneros y, gradualmente,
unas y otros comienzan a jugar con cosas distintas:
los nenes, con camiones, trompos y gomeras; las
nenas, con mufiecas o ensayando la fabricacién de
sus primeras artesanias. Vemos asi que con el correr
del tiempo los “varoncitos” (notsas ta hinul) siguen
un movimiento centrifugo, trasladan sus juegos del
patio de la casa a la plaza, de ahi a las orillas del po-

rrespondencias wichis y latinas de las especies que aqui se
mencionan con los nombres espafioles o criollos y wichis en
Sudrez (2010, 2011) y varios detalles constructivos de los ju-
guetes en Montani (2012).

Anthropos 111.2016

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Inhalt.
Inhalts Im

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127

Los juguetes de los wichis del Gran Chaco

blado y, finalmente, acompafados de otros nifios,
comienzan a incursionar en el monte. Las “nenas”
(notsas ta atsihnay), en cambio, en la medida que
se desarrollan siguen con sus juegos un movimien-
to centripeto: van concentrandolos en el espacio do-
méstico. No puede pasarse por alto que estos dos
movimientos se corresponde con los movimientos
impuestos por la norma de residencia uxorilocal de
los wichis (Palmer 2005: caps. 3 y 4).

Comencemos describiendo los juegos aptos tanto
para nenas como para nenes, para después concen-
trarnos por separado en los propios de uno y otro
SeXo.

La hamaca

A los notsas pequefios les encanta hamacarse y es
comun que simplemente se cuelguen con los bra-
zos de una rama para “balancearse” (lhayjwe, sien-
do [hay- un prefijo reflexivo). Suelen ademads colgar
una soga doble de la rama de un drbol del patio e
improvisan un asiento con trapos y mantas (Fig. 2).

Fig. 2: Nifas de Los Baldes hamacédndose (Foto: Rodrigo Mon-
tani).

Anthropos 111.2016

131

Los nombres especificos de la “hamaca” derivan
del verbo ijwe: lajwenti, “su recipiente para mecer-
se”, o lajweyeq, “su [cosa] mecida”. Pero algunos
dicen que su nombre antiguo era el mismo que el
del subibaja-calesita que enseguida veremos: ts ulit.
Para confeccionarla, se usaban sogas de la especie
de chéaguar textil més resistente, el oletsaj (Brome-
lia urbaniana), de tiras de cuero (Martinez Crovetto
1979: 255), de fibras de yuchan (Ceiba chodatii) —
como las que se usan para cargar lefia o para los ar-
neses del meleo — o sogas industriales. Asimismo,
cuando los nifios acompafian a los adultos al monte,
estos suelen improvisarles una hamaca: eligen una
liana gruesa que esté bien agarrada en lo alto y que
tenga cierta curva, y la cortan con el machete de for-
ma tal que el extremo curvo penda y los nifios pue-
dan subirse para hamacarse.

El subibaja y calesita

Aunque actualmente resulta excepcional, cuando las
mujeres y los hombres que hoy son mayores eran ni-
fos, solos o ayudados por algtn adulto, construian
un s ulit (o ts’ilit, t'ulit o t’ilit). Enterraban un extre-
mo de un tronco o usaban un tocén (de 1 m o apenas
mads de alto) de palo santo (Bulnesia sarmientoi), y
tallaban con forma conica el extremo superior. So-
bre este pivote atravesaban un palo de alguna ma-
dera resistente, con un agujero cénico en el medio
que funcionaba como buje. El buje se lubricaba con
carbones y grasa, y esto hacia también que sona-
se al moverse, algo muy importante. Empujandose
del suelo con los pies, primero se balanceaba como
“subibaja” (lanejlapho) y después se lo hacia girar a
gran velocidad como una “calesita” (lalengat).
Aunque, hasta donde sabemos, las crénicas, los
Iéxicos y las etnografias no mencionan el ts’ulit,
los wichis lo reivindican como un “juguete” (;la-
gaytoj?) tradicional. Antafio se fabricaban grandes
ejemplares donde montaban hasta cuatro nifios de
cada lado (Fig. 3). Los nifios tenfan que ser mayores
de siete afios, porque era un juego muy peligroso: si
alguien cafa, la madera podia matarlo de un golpe.
Segtn algunos de nuestros informantes — ellos mis-
mos anglicanos —, los “misioneros ingleses” (waj-
chosel) miraron al s ulit ain con mayor recelo que
los propios padres indigenas (cf. Montani 2008a);
los nifios debian fabricarlo y jugar en clandestini-
dad, y finalmente el juguete cay6 en desuso. Mar-
tinez Crovetto, que trabajé con los wichis de Pozo
Verde (Fig. 1), aparentemente bajo la influencia ca-
télica, dio una noticia un tanto distinta: “En cada ex-
tremo del tablén se sienta un participante ...; a ve-
ces lo hacen dos, especialmente un adulto y un nifio

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Inhalt.
Inhalts Im

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127

132

Fig. 3: El subibaja y calesita o zs’ulit (Dibujo: Francisco Naka-
yama).

pequefio de cada lado. ... Este aparato es utilizado
tanto por adultos como por nifios de ambos sexos”
(1979: 253).

La mayoria de los nifios de hoy ni siquiera cono-
cen la palabra #s’ulit, pero en un patio de Los Bal-
des pudimos ver una version inofensiva del artefac-
to, que solo servia para un par de notsas pequefios.
Martinez Crovetto (1979: 253) anot6 ademas el jue-
go ts’ulit letag,'” que traducimos como “lo parecido
a ts’ulit”: un subibaja que se hace atravesando un ta-
blén en un gran tronco caido.

Los zancos

Aunque ahora nadie los usa, Métraux (1946: 339)
sefal6 que los nifios wichis, chorotes y terenos eran
aficionados a andar sobre zancos. Martinez Crovetto
(1979: 255) y nuestros datos lo confirman. Hombres
y mujeres adultos recuerdan haber jugado con “zan-
cos” (latqoloy-haloy o latqoloy toj haloy, que lite-
ralmente significan “sus pantorrillas de palo”, o bien
lat’osatis, “su recipiente para pisar’, o lat’osawet,
“su morada de pisar”’) hechos con horquetas de du-
raznillo (Ruprechtia triflora).

Los zancos era un latsithyawu para nifios de seis
a trece afios. Los mds grandes podian jugar a atrave-
sar un campo de espinas. Martinez Crovetto anoto:
“[los pequefios] los emplean como simples elemen-
tos de diversion, pero los mayores suelen utilizarlos
para correr carreras” (1979: 255). Entre los adultos
el juguete supo adquirir también funciones tan ins6-

10 Para allanar la lectura, transliteramos a nuestro alfabeto las
frases o palabras wichis tomadas de la bibliograffa. Sélo con-
servamos en la graffa original — y entre comillas — aquellas
expresiones que desconocemos.

Rodrigo Montani y Maria Eugenia Suarez

litas como permitir escaparse de la policia: con los
zancos se podian atravesar terrenos espinosos y, si
se los tallaba, dejaba huellas que se confundia con
las de un burro.

El palo zumbador

Erland Nordenskiold (1919: 162; 2002: 65) registro
el uso poco frecuente del palo zumbador entre los
chorotes, los nivaclés y otros indigenas de Sudamé-
rica — también Métraux (1946: 338, 343) lo ano-
t6 para el Chaco —, pero no lo menciond para los
wichis. Palavecino (1935: 84) sf; lo registré como
un juguete infrecuente y recolectd los diez ejem-
plares que ahora forman parte de la coleccion del
ME (45804, 45831, 45834, 45836, 45838, 45841,
45845, 45847, 45843, 45846): cinco lisos, tres de-
corados con “enrejillados” incisos, uno con trasver-
sales pintadas en rojo y otro con un zigzag pintando
en negro (Fig. 4a). El etnégrafo argentino no dejo
en claro si los chamanes habian usado el palo zum-
bador como juguete o como un instrumento ritual, y
el mismo equivoco reaparece tanto en los registros
de otros como en los nuestros.

Varios de los ancianos y adultos que entrevis-
tamos recuerdan haberlo visto o utilizado cuando
nifios. El palo zumbador era una tablita delgada de
madera liviana, atada por un extremo a una piola de
chdguar. Para algunos, la piola se sostenia simple-
mente con los dedos. Aunque Mario Califano (1999:
125) indic6 lo que también vemos en los ejempla-
res del ME: que la piola estaba amarrada a un palito
que le servia de mango. Al parecer, era un juguete
mayormente masculino. La diversién consistia en
revolear el objeto por encima de la cabeza para ha-
cer ruido.

Califano anot6: “Palo zumbador: koyék [-quyeq]:
Tablilla rectangular amarrada a un cuerpo cuyo otro
extremo estd unido a un bastén: Es el juguete que
repite el canto de Weldn” (1999: 125). La divini-
dad Welan estd vinculada con el chamanismo y li-
teralmente significa “metamorfoseado”; los wichis
lo traducen por “alunado”, “loco” o “canibal”. Uno
de nuestros informantes, que aseguré que los waj-
chosel prohibian el uso del palo zumbador, decia:
“No era un juego para chicos, sino la forma de aler-
tar al campamento de que algo iba a pasar, como ser
la guerra. No dejaban jugar mucho con eso, porque
atrae males. Debe usarse bajo la supervision del Ai-
yawu [chamdn]. Creo que el duefio es Tukwaj [Tio
Travieso, el trickster de la mitologia wichi]” (Mo-
rillo, 17.10.2012). Para otros, en aquellos tiempos
en que todavia habia jaguares en la zona, el jugue-
te daba ocasién a bromas: un nifio escondido en el

Anthropos 111.2016

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Inhalt.
Inhalts Im

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127

Los juguetes de los wichis del Gran Chaco

Fig.4: a) Un palo zumbador
(45836), b) un botén zumbador
(45446) (Dibujo: Francisco Naka-
yama).

monte podia imitar el bramido del animal con su palo
zumbador y asustar a quien anduviese campeando.

El botén zumbador

Tres juguetes pueden ser considerados como parien-
tes del palo zumbador. Por un lado, antafio los nifios
ensartaban caracolitos blancos de ciénaga en una
piola de chdguar para hacer una especie de collar
con forma de lazo, que luego revoleaban para pro-
ducir un zumbido. Por el otro, Martinez Crovetto
(1979: 255) anot6 que los nifios de Pozo Verde usa-
ban frecuentemente un zumbador de botén — que
etiquetd con la expresion ogaitoj toj botén, que sig-
nifica: “mi juguete de botén” —, un juguete bastante
difundido en Sudamérica, aunque las fuentes com-
parativas no lo mencionan concretamente para los
wichis.!! Martinez Crovetto sostuvo que antes el bo-
tén se hacia con un trozo de caracol; nosotros juzga-
mos que la pieza vegetal estrellada con dos orificios
y una piola del ME, rotulada sélo como “juguete”
(45446), es un botén zumbador (Fig. 4b). Finalmen-
te, Martinez Crovetto (1979: 255) vio un “moline-
te” (thnuwokw laneq, “molino” o, literalmente, “cu-
chara del viento”) que era a todas luces un juguete
exdgeno.

11 Cooper (1949: 510); Métraux (1946: 338, 343); Nordenski-
6ld (1920: 114s.;2002: 183, 185: ilustr. A).

Anthropos 111.2016

133

Los juegos de hilo

Se llama “juegos de hilo” (laga-niyokw, que literal-
mente significa “su hilo [no propio]”, o bien jwejw-
t’aq: “correa del dedo” [cf. Hunt 1913: 144; 1937:
25]) a la manipulacién con las manos, pero a veces
también con mufiecas y antebrazos, de un lazo de
cuerda para producir “figuras” (lapeyqas). Tantos
los nifios como los adultos juegan con este laguyeq,
que en algtin sentido excede lo lddico.

Nosotros registramos unas pocas figuras, Ma-
ria Delia Milldn (1968) once y Martinez Crovetto
(1979) una veintena, pero quien realmente estudié
los juegos de hilo wichis y de otros chaquefios fue
José Braunstein (1992a, 1992b, 1994 y la traduc-
cioén francesa del segundo articulo: 1996). El re-
nombrado “chacdlogo” propuso concebir a los jue-
gos de hilo como un lenguaje no verbal y estudiarlos
con un modelo lingiifstico (1992b). Brazos y ma-
nos actian sobre el lazo para producir cierto nime-
ro de “pasajes” — unidades meramente diferencia-
les — cuya combinacién da lugar a una “figura”: una
forma con significado, que transmite un mensaje.
El antropdlogo argentino entendid por “significado”
lo que nosotros llamariamos “significado verbaliza-
ble”, es decir, un nombre — como p. €j., Potselhay,
“Las Pléyades”— asociado tradicionalmente con una
forma y también los discursos que esta asociacién
habilita. En “Figuras de hilo de los matacos orien-
tales” (1992a), Braunstein describié los procedi-
mientos de ejecucion, las formas y los nombres wi-

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Inhalt.
Inhalts Im

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127

134

chis y espafioles de buena parte de los juegos de
hilos conocidos por los wichis del este de Formosa
(87 nombres para 51 formas) e informd, ademads, de
la existencia de una serie de “figuras progresantes”,
a las que se llega luego de haber pasado por otras
y cuyo significado se construye a la manera de un
relato. A nuestro juicio, son mas bien reducidos los
ejemplos concretos de como las figuras, sean sen-
cillas o “progresantes”, motivan lo que él llamé los
“discursos de hilos”.

Los wichis manejan un repertorio bastante es-
tandarizado de figuras de hilo, es decir, un conjunto
cuasi cerrado y extenso de formas cuyos elemen-
tos se asocian de manera mas o menos compleja
con elementos de un conjunto cuasi cerrado y atin
mds extenso de nombres. El andlisis de estos con-
juntos y sus asociaciones presenta dificultades muy
parecidas a las del estudio de los disefios de los bol-
sos enlazados: hay que regularizar los nombres y
las formas de las figuras, y describir sus asociacio-
nes, que distan mucho de ser biunivocas (Montani
2007a). En su presentacion de los juegos de hilo wi-
chis, Braunstein ofrecié comentarios comparativos
con los de otros indigenas chaquefios (macds, pila-
gds, nivaclés y tobas) y propuso que las similitudes
y diferencias podrian servir para “medir” la “dis-
tancia cultural” entre los grupos. Més alla de estos
logros indudables, creemos que en el estudio de las
figuras quedan pendientes al menos tres cuestiones:
a) (qué tipo de relacion existe entre la forma y el
nombre de cada figura?; b) ;qué simbolismo entrafia
cada figura? y c) ;qué significados emanan del re-
pertorio en su conjunto que, por ejemplo, es distin-
to en temas y en modalidad figurativa del repertorio
de disefios enlazados? (para algunas respuestas, cf.
Montani 2012: 420-425).

Las nenas
La muneca

Las antiguas mufiecas wichis (en singular, lacheyo,
que literalmente debe ser traducido por “‘su nieta”)
eran figurillas de menos de 10 cm de alto que fabri-
caban las mismas nifias, sus madres o alguna abuela,
con arcilla cruda o cocida, o eventualmente con tra-
po (Colazo 1969-70: figs. 3-6, 13; Métraux 1946:
340, fig. 40a). Representaban casi siempre mujeres,
combinando en una forma cénica o cilindrica algu-
nos de estos elementos: protuberancias que repre-
sentaban los senos, el tatuaje facial distribuido en
todo el cuerpo de la mufieca, collares o faldas de
trocitos de tela y, con menor frecuencia, pequefias
incisiones o agregados de arcilla que reproducian

Rodrigo Montani y Maria Eugenia Suarez

la boca, la nariz o los ojos; nunca tenian miembros
(Colazo 1969-70).12

Aunque el misionero John Arnott (1939) no estu-
di6 las mufiecas wichis, sino las tobas y las nivaclés,
algunas de sus conclusiones vienen al caso. Para el
anglicano las mufiecas eran una yuxtaposicion de
imagenes “distorsionadas” — en tanto conceptuales
y tipificadas (cf. Métraux 1946: 339) — o, mds atin,
un agregado de simbolos metonimicos — mds preci-
samente, sinecddticos — (cf. Montani 2012: 300ss.).
A algo parecido se referia Branislava Susnik cuando
hablaba de lo “conceptivo” en la escultura antropo-
morfa chamacoco (1998: 104).

Actualmente nadie fabrica munecas de barro,
pero algunas nifias juegan con muiiecas industria-
les — quizd de la misma manera que lo hacian sus
abuelas, cuando nifias, con las antiguas mufiecas —:
las tratan como si fueran sus hijitas, por ejemplo,
las cargan en un pequefio laga-jwenti (ver arriba).
(Por qué las wichis dejaron de fabricar sus antiguas
muiiecas? Los factores pueden haber sido varios,
pero creemos que las mufiecas de barro tenfan reso-
nancias cosmoldgicas y chamdnicas que las expu-
sieron a la censura de los misioneros. Por un lado,
el mito de “La creacién de los hombres™ narra que
El Inmortal (Nilataj), a veces ayudado por El Gran
Alma Pdstuma (Ahataj), hizo una mufieca de arci-
lla y soplandole la nariz le insuflé “su voluntad”
(laheseq); la muiieca despertd y fue el primer hu-
mano (Braunstein 1974: 16, 19; Palmer 2005: 216).
Por otro, escuchamos la historia de un hombre que,
tras haber sido secuestrado por El Negro del Agua
(Chalahitaj), recibi6 de la divinidad dos muiiecas
magicas que le permitian amansar caballos y mu-
las para los criollos; el hombre tuvo éxito hasta que
cedi6 a la insistencia de una pareja de criollos que
descubri6 el recurso y les vendi6 las mufiecas; como
consecuencia, los tres fallecieron y las mufiecas re-
tornaron al agua. Asimismo, una mujer de Los Bal-
des nos conto6 la historia de otra mujer, que era es-
téril y decidi6 hacerse tratar por unas curanderas a
Ingeniero Judrez (Fig. 1); las chamanes le sacaron

12 Aqui estamos hablando de la muiieca de barro, pero lacheyo
puede referir ademads a cualquier figurilla, p. ej., la estatuilla
de un santo cristiano. De los Rios (1976-80) registr6 que la
nifia podia decirle a su mufieca de arcilla ulhos, que significa
literalmente “mi hijo”. Martinez Crovetto anoté que “[c]uan-
do juegan en el agua, en arroyos o banados, una diversion
comtn es construir muflequitos de barro. A veces lo hacen
también luego de las lluvias, especialmente donde se produ-
cen charcos o pantanos” (1979: 255), y que a este “mufieco
de barro” le llamaban “hahot toj ifiot” (1979: 257) — desco-
nocemos la primera palabra, pero foj ihnyot significa “de ba-
rro”. Los wichis y otros chaquefios fabricaban también figuri-
1las en cera y en hueso (Métraux 1946: 339; Colazo 1969-70;
Nordenskiold 2002: 108s.).

Anthropos 111.2016

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Inhalt.
Inhalts Im

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127

Los juguetes de los wichis del Gran Chaco

del dtero un mufiequito con “forma de monito”, ne-
gro y vivo, mds chico que un pufio, que se movia y
lloraba; esa era “su enfermedad” (¢’ihnayaj). Final-
mente, Susana Colazo (1969-70: 414) report de
segunda mano que un chaméan wichi de Comandan-
cia Frias (Fig. 1) utilizaba representaciones antropo-
morfas de hueso. Estas resonancias cosmoldgicas y
chamdnicas de la mufieca recuerdan, por poner un
ejemplo anecddtico, el estatuto igualmente equivo-
co en las mufiecas de madera de los caduveos (Lévi-
Strauss 1955: 201).

Martinez Crovetto registré asimismo entre los
wichis “tejidos con foliolos de palma representando
diversos objetos y animales, ... hechos por los adul-
tos y utilizados por los nifios como juguetes” (1979:
256), que recuerdan a los juguetes de hoja de pal-
ma que el padre John Cooper (1949: 511, fig. 173)
menciond para los indigenas de las Guyanas, del
este boliviano, del este de Brasil y de Dominica, o a
los que el propio Martinez Crovetto (1968b: 20s.)
registro entre los mbyas de Misiones. Por desgracia,
no existen mas detalles al respecto y nuestros infor-
mantes desconocen estos juguetes, pero podemos
presuponer que eran usados tanto por nifilos como
por nifias.

En cierto sentido, las mufiecas y estas miniaturas
de palma son la cara “inutil” de los juguetes wichis
en escala reducida, porque son la mera representa-
cién de otros dos “objetos” con los que, sin necesa-
riamente jugar, los notsas interactian. Las mufiecas
femeninas representan los bebés que las nenas cre-
cidas efectivamente crian: sus hermanitos. Las mi-
niaturas de palma representaban los animales que
los nifios wichis suelen de hecho tener como mas-
cotas. He aqui cierta obsolescencia inmanente a es-
tos dos tipos de juguetes, que puede estar también
explicando su relativa infrecuencia. La otra cara de
los juguetes en miniatura, la cara “itil”, estd forma-
da por artefactos utilitarios acordes al tamano del
nifio, de los que la bandita donde la nifia carga su
muiieca es un buen ejemplo.

Las miniaturas de artefactos femeninos

Sdlo si la nifia quiere, en torno de los ocho afios
comienza a estudiar cémo fabricar hilos y enlazar
bolsos. Algunas nifias piden a su madre o alguna
parienta un “morralito” (hile-lhos o hile-lhomsaj) o
pueden llegar a enlazarlo ellas mismas. Muy rara-
mente, en vez de un morral se trata de un ‘“bolsito
semiesférico” (sichet-lhos), con la diferencia mor-
folégica, comparado con el de la mujer adulta, de
que el de la nifa suele combinar lazos de dos tipos:
“en ocho” y “simples” (cf. Montani 2007b),'3 mien-

Anthropos 111.2016

135

tras que el de la mujer estd s6lo enlazado “en ocho”
(Montani 2008Db).

Ademads, las niflas construyen o usan como ju-
guetes otras copias en miniatura de artefactos del
mundo adulto. Por ejemplo, hacen una “pequena
choza semiesférica” (hep-lhos) en el margen del pa-
tio, y en ella nifias y nifios pasan buena parte del dia
imitando las actividades domésticas de sus mayo-
res: encienden fuego, cocinan y “duermen”. O bien,
es frecuente que una madre ceramista le fabrique a
su hija un “botijito” (yote-lhos) para que pueda bus-
car y acarrear agua a la vieja usanza.

Los nenes
El cami6n de juguete

Ya Nordenskiold sefialaba que “[c]Juando los nifios
pequefios juegan, la fantasia tiene que reemplazar
frecuentemente los detalles de un juguete. Un pe-
dazo de madera puede ser una locomotora, otro un
camion” (2002: 108). Desde hace algunas décadas,
un latsithyawu muy popular entre los varoncitos es
el “camion” (lagaitoj, que como sefialamos, tam-
bién significa “juguete”) hecho de cardén (Stetsonia
coryne) (Fig. 5) o de una rama joven de yuchén. Lo
fabrican los chicos, a veces con ayuda de un adul-
to. Algunos le atan una piola en la parte delantera o
le encastran una varilla en la parte trasera, para po-
der arrastrarlo o empujarlo. Al igual que sucede con
tantos otros artefactos wichis, una parte del camién
recibe el nombre de una parte del cuerpo humano
y animal; en este caso, “sus ruedas”, lagoloy, ex-
presion que literalmente significa “sus pantorrillas”.

Camioncitos de cardén parecidos son también
fabricados por los toba-pilagds del oeste de la pro-
vincia de Formosa (Arenas y Scarpa 1998: 47s., 50,
fig. 8). En ocasiones hemos observado a varoncitos
wichis acarrear frutos de quebracho blanco (Aspi-
dosperma quebracho-blanco) del tallo, como si fue-
ran camioncitos de juguete. El aro de pasto que, en
el pasado, hacian rodar los nifios (Métraux 1946:
339) puede haber sido un pariente lejano del ca-
mioncito. Hoy, en lugar de ese aro los nifios utili-
zan viejas llantas o cubiertas de bicicleta. En la co-
leccion del ME encontramos un aro plano rubricado
como “Juego de arco” (45860), una cinta de madera
delgada atada sobre si misma, que bien podria tra-
tarse de un aro usado con estos fines.

13 Puede verse uno de estos bolsos en Alvarsson (1994: 69,
lam. 5.1).

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Inhalt.
Inhalts Im

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127

136

Fig. 5: Sunsilo con sus camioncitos de cardén (Foto: Rodrigo
Montani).

El trompo

El “trompo de madera” (halo-qutsu, que literalmen-
te quiere decir “nudo de madera™)'* es un laguyeq
de moda entre los varoncitos de més de cinco afios.
En el pasado, el trompo consistia en un disco de
cera amasada, atravesado por un palito recto con
un extremo aguzado o por una espina;!3 por eso se
lo llamaba laquyeq-sup’a, “su juguete de cera”, o
simplemente laga-sup’a, “su cera [no propia]”. Las
piezas 45815 y 45821 de la coleccién del ME co-
rresponden a este tipo de trompos. Segin Marti-
nez Crovetto (1979: 251) era un juguete también de
adultos.

Algunos de los mayores que entrevistamos re-
cuerdan haber fabricado de nifios trompos pirifor-
mes, cilindricos o esféricos de madera, decorarlos
con figuras pirograbadas o, en ocasiones, pinta-
das con 14piz. En la actualidad el trompo es coni-
co y consta al menos de cuatro partes: el “cuerpo”
(t’isan), la “cabeza” (lheteq), un afinamiento en la

14 Martinez Crovetto (1979: 251) anot6 “okdto”, que probable-
mente corresponda a ogaitoj, “mi juguete”.

15 El juguete es parecido al trompo de cera relevado por Marti-
nez Crovetto (1968b: 4, fig. 3C) entre los mbyas.

Rodrigo Montani y Maria Eugenia Suarez

base del cono, donde se enrosca la piola, y la “pun-
ta” metdlica (lapes) sobre la que gira. Los hombres
se los fabrican a los pequefios, pero los nifios mds
grandes se los hacen ellos mismos. Para “hacer gi-
rar” (ilengat) el trompo se necesita una piola — an-
tes, de chaguar, hoy, mas cominmente, de fibra in-
dustrial — y no es raro que se ate una tablita en un
extremo de la cuerda para facilitar el lanzamiento.
Cuando se lo arroja, el trompo “da vueltas” (ilen)
sobre su eje, “pasea” (ilenlhi) en circulos por el sue-
loy “trina” (yip) con el sonido “tin”, que es su ono-
matopeya en wichi. El trompo es un juguete para di-
vertirse desafidndose a uno mismo o a otros. En la
versién mds simple de la competencia, gana quién
lo hace girar por mds tiempo. A veces se hacen
apuestas (cf. Martinez Crovetto 1979: 251).

Las bolitas

Si de competicidn y apuestas infantiles se trata, el
juego mds importante es el de las canicas, que en
la Argentina se conocen como “bolitas” y en wichi
simplemente como “su juguete” (para algunos laqu-
yeq, para otros también lagaitoj). En la actualidad
los varoncitos se divierten con las canicas industria-
les de vidrio, de plastico o de porcelana, que com-
pran en los comercios del pueblo. Aunque puede ha-
ber variantes, el juego consiste en arrojar las bolitas
desde una distancia predeterminada y por turnos e
introducirlas en un hoyito hecho en Ia tierra. Gana
el que emboca primero.

Las bolitas son un juego introducido no hace mu-
cho tiempo, pero sin duda el juego tuvo antecesores.
Décadas atrds, los adultos, més que los nifios, juga-
ban con botones artesanales de concha de caracol,
con botones industriales o con monedas, y aposta-
ban dinero o cigarrillos, y mds atrds en el tiempo, te-
las y ropas. Martinez Crovetto (1979: 250) consigné
este juego con el término “okatohés”, sin duda una
forma variante de ugaitohes, “mis juguetes”.

Otro antecesor de las bolitas fue el “juego del pa-
lito” (laquyeq toj halojwaj). Segin el investigador
argentino, se clavaba un palito en el suelo lo sufi-
cientemente suelto como para poder voltearlo con
facilidad, se apostaba y luego, ubicandose detrds de
una raya, los varones arrojaban un botén, un bodo-
que de barro o una canica de vidrio buscando de-
rribar el palito; ganaba el primero que lo conseguia
(Martinez Crovetto 1979: 250). Uno de nuestros in-
formantes lleg6 a conocer una versién de este jue-
g0, mds parecida en realidad a un juego de bolos:
con una “pelota de madera” (halo-qutsu, como el
trompo) se trataba de voltear palitos clavados en fila.

Anthropos 111.2016

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Inhalt.
Inhalts Im

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127

Los juguetes de los wichis del Gran Chaco

Las armas de tiro

Deambulando con sus amigos por el drea fronteriza
entre el monte y el poblado, el varoncito ensaya la
punteria en objetos varios y aprende a cazar aves y
animalitos, presas modestas que asa él mismo o lle-
va a su madre. Existieron varios modelos de armas
de tiro infantil, todos eran latsithyawus.

Antafio, un juguete de los varoncitos era un
“arco” (laletsej o, si se quiere diferenciarlo de las ar-
mas de fuego, laletsej-halo, que literalmente signifi-
ca “su arco de palo”)'® y unas “flechas” (lach’ohes
o luteqis, que literalmente significa “escayantes”
[Mimozyganthus carinatus]) acorde al tamafio del
cuerpo del nifo. El arco y flecha de juguete figura
en un episodio de “El hijo de la Chunga” que narra
la primera reproduccién sexual entre los hombres
(Wilbert and Simoneau 1982: 285). Allif queda ex-
plicitado el caracter masculino del artefacto y el rol
simbdlico de su produccién y circulaciéon con res-
pecto a la filiacién. Concretamente, la historia rela-
ta que en un mundo exclusivamente masculino, el
prototipo del ave chuiia (Chunga burmeisteri) em-
barazé a la mujer primordial mediante el artilugio
de hacerla comer una bola de miel mezclada con su
semen. Del embarazo nacid un nifio que se crio ig-
norando quién era su padre. Preocupados por deter-
minarlo, los hombres de la aldea propusieron una
prueba: cada vardn prepararia un arco y flecha acor-
de al tamafio de la criatura y se lo ofreceria, el nifio
sOlo aceptaria el juguete de quien fuese su padre. La
prueba se hizo y el varoncito tomé el arco y flecha
de Chuiia: la paternidad qued6 demostrada y la ma-
dre se casé con €l. Asi pues, el mito expresa lo que
es al menos la norma ideal: tanto en el caso de la mi-
niatura de arco y flecha como en los de las otras mi-
niaturas de armas de tiro que estudiaremos, el padre
debe construir y dar el primer juguete a su hijo, y
el nifio debe recibirlo de su padre. La miniatura del
arma de tiro, al igual que la explicacion puramen-
te “seminal” que los wichis dan de la fecundacién
y del desarrollo del embrién, al igual que la idea
de que las acciones del padre “afectan” (tajwum) al
feto y al nifio, y lo mismo que la prictica de la cova-
da (Montani 2012: 291 s.; Palmer 2005: 191), todas

16 Martinez Crovetto se enredd con los nombres que le die-
ron para este juguete. Por un lado, dijo que “lutséj toj nok-
tdj”, — en nuestra grafia: -letsej toj nokwtaj — nombraba al
“arco infantil” (1979: 255), pero en el vocabulario que rema-
ta el articulo anot6 “letchéj toj noktdj”, “arco de bodoque”
(257). Por otro lado, senal6 que el “arco de bodoque” se 1la-
maba “letchéj toj halé” [-letsej toj halo], pero no consigné
este nombre en el vocabulario. Lo cierto es que laletsej toj
nokwtaj significa literalmente “su arco de un tipo de palo ma-

taco (Prosopis spp.)” y laletsej toj halo, “arco de madera”.

Anthropos 111.2016

137

ellas constituyen marcas destinadas a visibilizar la
filiacién paterna o, en otras palabras, recursos para
compensar ideoldgicamente el rol paterno, que la
residencia marcadamente uxorilocal vuelve socio-
l6gicamente casi accesorio.

Para algunos, la miniatura de arco estaba hecha
con las mismas maderas “potentes” (lagahnayaj ihi)
que usaban para sus arcos los adultos: palo mataco
(Prosopis spp.) o escayante (Wilbert and Simoneau
1982: 290); para otros, se hacia de maderas blandas
(Wilbert and Simoneau 1982: 294). El encordado
podia ser de oletsaj o de cuero (Arenas 2003: 361,
363). Las flechas, por su parte, tenian un astil y una
punta. En el caso de los nifios pequefios, la punta
era un bodoque de cera silvestre, una “punta embo-
tante” que cuanto mucho servia para cazar pajaritos
(Arenas 2003: 365); en el caso de los més grandes,
era de madera dura o de alambre, como la de las fle-
chas de los adultos (Martinez Crovetto 1979: 255).
En el pasado los hombres competian al tiro al blan-
co con arco y flecha, y realizaban apuestas impor-
tantes, desde ponchos hasta caballos; a veces los ni-
flos también armaban competencias, pero podemos
suponer que sin apuestas o con unas muy modestas
(Martinez Crovetto 1979: 251s.).

Antafio, los varoncitos también jugaban con una
“honda” (lahumtis, que literalmente significa “sus
recipientes para arrojar’, o laqa-lanlhi, “su [cosa]
revoleada”) y, menos frecuentemente, con un “arco-
honda” (lahumtis-halo),'” con los que disparaban
bolillas de arcilla secadas al sol o, en su defecto, fru-
tos inmaduros del arbol bola verde (Anisocapparis
speciosa) y, si las habia, piedras.'® La honda consis-
tia en un receptaculo de redecilla anudada, con dos
piolas largas (cf. Nordenskiold 1919: 44s.; aunque
las piezas 40763 y 40807 del ME son similares a la
honda chané de Nordenskiold 1920: 28, fig. 7a). Al-
gunos de nuestros entrevistados conocieron el arco-
honda: un arco méas pequefio que el del adulto, con
doble cuerda y un receptaculo para el proyectil, te-
jido entre las cuerdas (Arenas 2003: 361 s., fig. 6B;
Nordenskiold 1919: 48). La madre del nifio, una
abuela o una hermana mayor le confeccionaban al
nifio las piolas de la honda, o las cuerdas y el recep-
taculo del arco-honda, con fibras oletsaj o chitsaj.
Algunos refieren ademads que inusualmente el recep-

17 Es frecuente que en espafiol los entrevistados se refieran a la
honda de David como “boleadoras”, y que en ocasiones le di-
gan “honda” a la gomera. Otras veces las distinguen usando
“honda de piola” para la de David y “honda de goma” para
la gomera.

18 En el Chaco las rocas eran excepcionales, pero se volvieron
relativamente accesibles con la llegada de la via del tren y,
tiempo después, con la introduccién de piedras como mate-
rial de construccion.

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Inhalt.
Inhalts Im

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127

138

taculo de la honda podia ser de cuero. El arco-honda
lo fabricaba el padre, un varén o el nifio mismo, con
ayuda, usando las mismas maderas que para el arco.
Era un arma peligrosa, porque exigia fuerza y, si el
tiro salfa mal, podia lastimar al arquero o a las per-
sonas que estuviesen cerca; por eso no debian usar-
la los nifios de menos de diez afios. Pastor Arenas
(2003: 361) cree que entre los wichis este artefacto
era un arma antes que un juguete. Probablemente
haya sido ambas cosas. Sabemos que los nifios se
divertian cazando con la honda y con el arco-honda
y, ademds, Martinez Crovetto (1979: 251s.) anot6
que los adultos apostaban cigarrillos o algo de di-
nero a ver quién arrojaba con la honda el proyectil
mas lejos, y que en menor medida los nifios también
organizaban competencias.

Por nuestros informantes, también sabemos que
los hombres usaban “boleadoras” (laga-t'entey, que
literalmente significa “sus piedras [no propias]”, la-
lahnay, “‘sus [cosas] arrojadas”, o laga-niyokw, “su
piola [no propia]”) para cazar desde aves hasta cor-
zuelas (Mazama spp.) (también cf. Pelleschi 1897:
92). Nordenskiold (2002: 103) registré boleadoras
como armas en una version del mito sobre “El ori-
gen de los colores de las aves”. El sueco, ademads,
tomo nota de un juego entre los nifios chorotes y ni-
vaclés — no entre los wichis — donde, puestos en fila,
“[c]Juando uno lanza su boleadora, los demas tratan
de atraparla con la suya” (Nordenskiold 2002: 64).
Meétraux (1946: 338) consignd el mismo juego para
los varoncitos wichis y Aristébulo Maranta!® lo ob-
servé en mision La Paz (Fig. 1), no estd claro si en-
tre adultos o nifios (Braunstein 1986: 228s.). En la
coleccién del ME hay tres pequefias boleadoras wi-
chis que fueron ingresadas como juguetes (45209,
45813, 45822; la segunda, precisamente, la reco-
lecté Maranta). Las dos primeras son cilindricas,
la dltima presenta los extremos cénicos — como la
boleadora nivaclé que dibujé Nordenskiold (2002:
64, ilustr. 24) y algunas de las macds que ilustrd
Braunstein (1986: 227, figs. 1 y 2). La primera esta
decorada con una trama cuadrangular pirograbada,
las otras dos tienen un palito en el medio de la pio-
la, que les sirve como manija.

Algunos de nuestros informantes recuerdan ade-
madas un sonajero hecho con ufias de animal, que
constituye sin duda una variante de las boleadoras.
Con este sonajero-boleadora se atrapaban cotorras o
bien se jugaba el mismo juego que describimos para
las boleadoras: un nifio tiraba al aire su juguete y los
otros trataban de enredarlo en el aire con los suyos.

19 Lic. Aristébulo Maranta. Intendente del Parque Nacional El
Palmar (amaranta@apn.gov.ar).

Rodrigo Montani y Maria Eugenia Suarez

Era un juego mayormente de nenes, aunque podia
participar una que otra nena.

Ya en 1935 Max Schmidt (1937: fig. 2 y 8) foto-
grafié nifios guisnais — el nombre de los wichis de la
margen izquierda del Pilcomayo medio — con tira-
chinas, juguete que en la Argentina se conoce como
“gomera” y en wichi con los mismos nombres que
la honda: lahumtis y, menos frecuentemente, laga-
lanlhi. La gomera es hoy la tnica arma de tiro del
varoncito y posee ventajas importantes sobre las que
la precedieron: permite lograr disparos de trayecto-
ria mas recta y su fabricacion es mas sencilla. La
primera gomera del nifio se la fabrica el padre o
algtn varén de la casa, hacia los ocho afios la con-
fecciona el propio nifio. El mango se hace con una
horqueta de madera. El receptdculo es de cuero, de
suela de zapatos o de una cdmara de bicicleta. Las
“gomas” (lahumtis) son el Unico elemento que ne-
cesariamente se debe comprar. Con la gomera se
disparan los mismos proyectiles que con la honda
y el arco-honda.

Aunque con la gomera los nifios pueden matar
variedad de animales, ella es, como la antigua hon-
da, especialmente ttil para cazar aves — no en vano
la honda figura en las dos versiones de la pelea miti-
ca que explica “El origen de los colores de las aves”
(Wilbert and Simoneau 1982: 288, 294). Al igual
que sucedia tiempo atrds con la honda, todos los va-
rones saben usar la gomera porque la usaron de ni-
fos y es comun, pues, que la lleven cuando salen a
campear; es decir, no es s6lo un juguete, también es
un arma: con un hondazo bien puesto se puede vol-
tear un conejo o hasta incluso una corzuela; el ani-
mal queda tumbado y atontado, y el cazador debe
acercarse rapido para ultimarlo.

El disparador

En la coleccién de juguetes wichis del ME se en-
cuentra ademas un artefacto (45858) idéntico a los
“fusiles” de cana que Nordenskiold (2002: 63, ilus-
tr. 23; 1920: 113, fig. 34) vio entre chiriguanos, cha-
nés, nivaclés y chorotes (cf. también Métraux 1946:
338), y similar a la “escopetita a resorte” que Marti-
nez Crovetto (1968b: 23, fig. 7B) observo entre los
mbyas. En el artefacto wichi que comentamos, el
proyectil es una flechita tallada en madera. Entre
los nivaclés, Nordenskiold (2002: 64) vio usar es-
tos fusiles de juguete en una competencia de quién
tiraba mads lejos.

Finalmente, otro pariente de las armas de tiro in-
fantiles es el juguete que Martinez Crovetto (1979:
256) registro con el nombre de laga-sup’a, “mi cera
[no propia]” (el mismo vocablo que vimos para el

Anthropos 111.2016

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Inhalt.
Inhalts Im

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127

Los juguetes de los wichis del Gran Chaco

trompo de cera): un palito que sirve para pinchar un
bodoque de barro y arrojarlo. Nuestros informantes
recuerdan una variante de este lagaitoj: una horque-
ta de mango largo con la que se toma un trocito ci-
lindrico de madera y se lo lanza. Los cinco sets de
objetos rotulados como “juego de nifios” (del 45863
al 45867) de la coleccién del ME parecen claros
ejemplos de estos disparadores.

Las miniaturas de los artefactos masculinos

Para sus merodeos los varoncitos necesitan un “pe-
quefio morral enlazado” (hile-lhos o hile-lhomsay),
que les fabrica su madre u otra mujer de la casa.
El hile es basicamente un recipiente, pero cuando
el nifio carga en él su gomera, las bolillas, ciertos
“amuletos”, las presas y algunos juguetes, no es erré-
neo referirse al hile como latsithyawu.

Es el momento de comparar el morralito de los
varones con el bolso semiesférico de las mujeres.
Como sostuvimos en trabajos anteriores (Montani
2007a, 2008b, 2012), los contrastes que existen en-
tre la produccion, la forma, la distribucién y el uso
del hile y del sichet se correlacionan con una dife-
rencia en el decurso vital de hombres y mujeres:
mientras el hile crece gradualmente (de hile-lhos a
hile), como el vardn, el sichet viene a la existencia
ya en forma “adulta” (recordemos que el sichet-lhos
casi no existe), discontinuamente, como la nifia que
se vuelve mujer después de la menarquia y el con-
secuente rito de iniciacion. Asimismo, mientras que
los bolsos masculinos son metdforas de los hom-
bres-animales de un mundo premetamorfico, los
femeninos son metiforas del dtero o “lteros ex-
ternos”.

Por dltimo, a partir de los diez afios los varonci-
tos suelen acarrear en su bolso cuchillos, navajas o
tijeras. Los utilizan para un sinntimero de fines en
el monte o en el asentamiento. Estos instrumentos
cortantes en determinados contextos pueden ser ar-
mas o herramientas, pero para los chicos son tam-
bién “juguetes” (latsithyawu).

Los muchachos

La primera menstruacién motiva — o al menos mo-
tivaba — un rito de iniciacion que trasforma de ma-
nera abrupta a la “adolescente mujer” (lhetsa) en
X3 . 29 . z . 7 .
mujer’” (atsihna). Hoy en dia el rito estd reducido a
su minima expresion,2Y pero, sin embargo, el punto

20 Cf. Arenas (2003: 198); De los Rios (1976-80: 87); Montani
(2008b); Palmer (2005: 79ss.).

Anthropos 111.2016

139

de inflexién persiste en relaciéon con el mundo ludi-
co: la primera menstruacion aleja definitivamente a
la joven de los juguetes infantiles. Por el contrario,
cuando el varoncito crece, se transforma gradual-
mente en un “muchacho” (manse) y paulatinamente
se involucra en la dimensién competitiva de un de-
porte de equipo: antes, los partidos de hockey, hoy,
los de futbol. Recién con el correr de los afos el
muchacho se transformara en un “hombre” (hinu).

Los implementos del hockey

Como la mayoria de los indigenas chaquefios, anta-
fio los wichis jugaban al hockey,?! un juego exclusi-
vamente masculino. Nuestros informantes lo recuer-
dan con los nombres de yaj halo, “aporrear el palo”,
o simplemente con el genérico laquyeq.?

Niels Fock (en Wilbert and Simoneau 1982:
123-125) registr6é de boca de los wichis del Pilco-
mayo una historia sobre “El origen del juego del
hockey” que narra detalladamente como Tio Tra-
vieso (Tukwaj) dio a conocer los implementos e ins-
taurd las reglas del deporte. Ademds de la cancha
eran necesarios la “pelota” (laquyeq, halo-qutsu,
como el trompo, o ch’ehnu, que literalmente signi-
fica “quirquincho”; ademds Fock anot6 “naahaet” y
Hunt [1937: 30] “kataj’), los palos, las “férulas de
cafa” que se usaban como canilleras (cf. Métraux
1940: foto; Nordenskiold 2002: 66), los “monto-
nes de ramas” (lasquneq-haloypesey) que servian
como “arcos” y, finalmente, los premios o apues-
tas (en singular, laha, “su precio” o “su valor”, o
bien latwahnyat, “su premio” o “su trofeo”), que
podian ser desde ropas, tabaco, ovejas, armas y co-
llares de nécar hasta — si el juego devenia en una
batalla — los cueros cabelludos de los vencidos. Los
tantos se marcaban haciendo que la pelota tocase
el montén de ramas del equipo contrario. El tama-
fio de los equipos era variable, pero al igual que los
bandos guerreros, siempre estaban al mando de un
“lider” (niyat). No habia arbitro. Aunque la mayoria
de los partidos eran intraétnicos, los habia interét-
nicos (contra los tobas, los nivaclés o los chorotes).

Era un deporte bastante violento que estaba sin
duda conectado con el conflicto: podia ser tanto un
mecanismo catdrtico como un catalizador de rivali-

21 Alvarsson (1999: 242-244); Fock (1982: 23, lam. 6); Mé-
traux (1940; 1946: 334, 1am. 72); Nordenskiold (2002: 65s.,
ilustr. 26); Rydén (1936: 17-175).

22 El nombre que consigné Alvarsson (1999: 242), halo-lhuta,
que significa literalmente “palo delgado”, para nuestros in-
formantes designa el palo. No pudimos desentrafiar el nom-
bre que propuso Fock (véase Wilbert and Simoneau 1982:
123-125): “naahatla”.

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Inhalt.
Inhalts Im

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127

140

dades. Hubo un tiempo en que los jugadores wichis,
como los toba-pilagds, lo practicaban con el atuendo
del guerrero: desnudos o casi desnudos, pintados de
pies a cabezas con franjas o manchas de rojo y ne-
gro (cf. Métraux 1937; 1940). El hockey era un ver-
dadero entrenamiento bélico (Califano 1999: 105),
servia ademds para testear la fuerza competitiva de
las aldeas, funcionaba también como un medio de
sublimar el conflicto armado y, finalmente, los des-
manes en un partido podian ser “causal” (lates) de
una guerra de vendettas.?? Por otra parte, nada nos
impide sospechar que entre los wichis no haya su-
cedido lo mismo que entre los toba-pilagas: si un ju-
gador sufria un accidente grave, su equipo lo inter-
pretaba como consecuencia de brujeria y se retiraba
del partido (Métraux 1937: 399; 1940).

Es importante destacar, sin embargo, que el
hockey debe haber tenido también formas menos
espectaculares y fines menos competitivos. Norden-
skiold (2002: 65s.), por ejemplo, remarc su costa-
do recreativo: podian participar varones de todas las
edades, por mas que los muchachos fuesen los ju-
gadores mds fervientes. Estos tltimos, ademds, en-
contraban en el juego un lugar para pavonearse y, en
este sentido, los partidos eran un complemento de
los bailes de cortejo (Alvarsson 1999: 243).

Los implementos del fitbol

Sacando excepciones como la que anotd Alvarsson
(1999: 244) — en la década de 1990 los nifios de la
escuela de Villa Montes, Bolivia (Fig. 1) lo jugaban
como divertimento —, para 1960 se habia cumpli-
do el vaticinio de Métraux (1940) y el hockey era
algo del pasado. Contrariamente, el fiitbol se habia
transformado en un deporte popular. ;Cémo se dio
este proceso?

Sin duda, una vez que soldados y colonos “pa-
cificaron” el drea, el hockey perdi6 su funcion poli-
tico-militar. Ademads, la discriminacion permanente
de los “criollos” (ahotoylhais o suwelelhais, segin
el contexto, cf. Montani 2008a) sobre las costum-
bres demasiado marcadas por la etnicidad indige-
na puede haber coadyuvado al abandono del hoc-
key. Asimismo, la necesidad de los propios wichis
de recrear este espacio lidico de vinculacién con el
“otro” en consonancia con el nuevo escenario social
contribuyd, quizd, a la adopcidn del fitbol. Sin em-
bargo, en este cambio cultural los actores clave fue-
ron los misioneros anglicanos. El hockey “[era] un
juego prohibido en las misiones religiosas del Cha-
co” (Métraux 1940) y, simultdneamente, los waj-

23 Alvarsson (1999); Fock (1982: 23); Métraux (1946: 334).

Rodrigo Montani y Maria Eugenia Suarez

chosel se esforzaron en ensefiarle a los indigenas a
jugar al fitbol.2* Los wichis cedieron al futbol tan
réapido como a la religiéon reformada. Esto no im-
plica que el nuevo deporte no haya sido campo de
resistencias, al menos simbdlicas. Por ejemplo, la
mujer del niyat de Los Baldes, oriunda de Misién
Chaquefia “El Algarrobal” (Fig. 1), recuerda una
historia que le contaba su padre. Cuando los angli-
canos instalaron aquella Misién perseguian a los
chamanes y les prohibian realizar sus misas. Uno de
los waj-chosel, particularmente atlético, se dedicaba
a difundir el futbol; pero un dia cayé muerto durante
un partido. Lo mataron los chamanes, en venganza.

Los partidos de fiitbol requieren, probablemen-
te, muchos comentarios, pero en aras de la brevedad
aqui solo sefialaremos ciertos rasgos que los colo-
can en una relacién de homologia con el hockey:
son juegos masculinos — especialmente de mucha-
chos — y tienen un cardcter recreativo y al mismo
tiempo algo de enfrentamiento ritualizado. Incluso
en el fitbol los equipos contrincantes representan
grupos mds o menos hostiles entre si en la vida so-
ciopolitica regional — es comin que un equipo de
wichis se enfrente a uno de criollos —y los partidos
funcionan como una instancia de ampliacion del in-
tercambio interétnico. Por dltimo, como sucedia en
el hockey, laquyeq también es el nombre mas fre-
cuente de la pelota y del juego de fttbol.

Los partidos de fiitbol se juegan cuando comien-
za a caer la tarde hasta ya bien entrada la noche;
uno se pregunta como pueden los wichis jugar en
una obscuridad que a nosotros como publico difi-
cilmente nos permite ver los jugadores o la pelota.
Fuera de los partidos, nifios y muchachas también
“pelotean”, algo que no es inédito para el Chaco (cf.
Magrassi et al. 1984: 6), pero no juegan partidos.

Las muchachas con los muchachos

Sin querer resefiar los distintos caminos para la for-
macién de la pareja (Palmer 2005: cap. 3), debemos
tener presente que los adolescentes de ambos géne-
ros gozan de cierta liberalidad. La adolescencia es
una etapa de sensualidad, coqueteria y cortejo, que
en el pasado estaba relacionada con el “enamora-
miento” (ichetitlhi, un verbo que literalmente signi-
fica “estar con &nimo”), los bailes, las pinturas y los
tatuajes faciales, los adornos, la magia de amor y los
instrumentos musicales (Montani 2012: 310-330).
Algunas cosas sobreviven. Por ejemplo, para el dia
de Navidad, en Los Baldes y en otros lados, se hace

24 Cf., p.ej., Coryton (1930: 34); Nye (1929: 131); White
(1933: 138).

Anthropos 111.2016

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Inhalt.
Inhalts Im

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127

Los juguetes de los wichis del Gran Chaco

una reunién a la que asisten las — hoy pocas — fami-
lias wichis que viven dispersas en parajes aislados
y, en los tltimos afios, algunas familias de vecinos
criollos. Toman un almuerzo comunitario y después,
en la cancha de futbol, juegan — especialmente las
mujeres y los hombres jovenes, pero no exclusiva-
mente — a la cinchada, al gato y el ratdn, al juego del
suri, a las carreras con obstaculos, etc. La reunion
de Navidad es un buen momento para buscar pareja.

La pluma del badminton

Algunos entrevistados recuerdan haberse divertido
cuando jévenes jugando esa especie de badminton
comtin entre los indigenas del Chaco y de otras par-
tes de Sudamérica (Métraux 1946: 236; Nordenski-
6ld 1919: 160). Muchachos y muchachas se ponfan
en una ronda y arrojaban al aire un volante hecho
de chalas de choclo similar al objeto 45345 de la co-
leccién del ME, que a su vez es similar a los volan-
tes fotografiados de Magrassi et al. (1984: 3, abajo)
y al redibujado por Cooper (1949: 506, fig. 167).
Para algunos, el volante llevaba a veces una pluma
clavada en el centro — cf. el volante mocovi ilus-
trado por Martinez Crovetto (1968c: 15, fig. 5) y la
descripcion de Métraux (1946: 336). El volante era
un laquyeq y se llamaba chostaj, “coludo”, o, si se
quiere una traduccién mads literal, “gran cola”. Por
metonimia, este vocablo también nombra el juego,
que consiste en evitar con golpes de manos que el
volante toque el piso. Era un juego para nifios gran-
des y adolescentes.

Los instrumentos musicales

En al menos dos ocasiones los adolescentes utiliza-
ban instrumentos musicales como “juguetes” (laz-
sithyawus): cuando tocaban melodias en el monte
cercano a la aldea para evocar su estado ichetitlhi
y, eventualmente, atraer a un compaiiero, o cuando
participaban de las danzas de cortejo.

En el primer caso, por lo general era el varén el
que usaba la “trompa” (lajwul, que también es el hi-
perénimo de los instrumentos musicales, fundamen-
talmente de los de viento) y el “arco musical” (ye-
latajchos-wuley, cuya traduccion literal seria “cerda
de cola de caballo”, o a veces también llamado la-
Jjwul) (cf. Ruiz et al. 1993). El recelo misionero y la
burla criolla influyeron para que estos “juguetes” se
volviesen parte del pasado, y hoy son contados los
adultos que recuerdan como fabricarlos y tocarlos.

En el segundo caso, un muchacho ejecutaba el
“tambor” (pem o pimpim) en el medio o al costado

Anthropos 111.2016

141

de la ronda donde los varones danzaban con “sona-
jeros” (laga-jwes, literalmente: “sus dedos [no pro-
pios]”, o, aparentemente s6lo para los de cascabel,
chilijtaj [Ruiz et al. 1993: 14]) amarrados a los to-
billos y a la cintura, y las mujeres marcaban el ritmo
con palos-sonajeros (Ruiz et al. 1993). En la actua-
lidad el bombo criollo, la guitarra, los panderos o el
organo eléctrico forman parte de los latsithyawus
musicales que los jovenes suelen ejecutar en los cul-
tos (cf. Garcia 2005; Montani 2012: 323-326).

Los hombres

En principio, las mujeres adultas usan muy pocos
juguetes. Los hombres, en cambio, juegan al fitbol,
y vimos que en el pasado se divertian con sus hijos
con el ts’ulit y organizaban competencias de cani-
cas, de trompos y de tiro al blanco. Ademas, Marti-
nez Crovetto (1979: 251) observo que los wichis de
Pozo Verde jugaban a la taba, un juego — y un jugue-
te — esencialmente de criollos, que no tiene nombre
en wichi. El dato es verosimil, pero las partidas de
taba que nosotros presenciamos siempre fueron en-
tre varones criollos, y los hombres wichis no eran
mads que un publico distante. En la actualidad algu-
nos muchachos crecidos y algunos hombres, a veces
hasta acompafiados de sus hijitos, se involucran en
los bingos que organizan esporddicamente los crio-
llos, con la esperanza de ganar dinero o una moto.
Pero claro, el bingo es una cosa “mundana” que la
religién anglicana mira con malos ojos. Sin embar-
g0, no cabe duda de que hubo un tiempo en que los
varones también conocian juegos indigenas de azar.

Los “dados” de un juego de azar

El hastawa de los lenguas (Hawtrey 1901: 297), el
tsiika de los chorotes y el tsukoc de los nivaclés,?
el chunquanti y el chukwareta de los chiriguanos y
chanés (Nordenskiold 1919: 156; 1920), el sukd de
los pilagds (Palavecino 1933: 106s.), el yolé de los
mocovies (Martinez Crovetto 1968c: 2-5), y hasta
el allél kuzén de los araucanos (Martinez Crovetto
1968a: 3-5) — y la lista estd bien incompleta — son
variantes de un mismo juego de azar con “dados”.
Algunas de estas variantes del juego involucraban
un “tablero” y “fichas” que se hacian avanzar de
acuerdo con el puntaje que se obtenia con los dados;
otras variantes, mas modestas, s6lo consistian en los
dados. Siempre se apostaba.

25 Nordenskiold (1919: 157); von Rosen (1924: 153-155); Kar-
sten (1932: 201-205).

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Inhalt.
Inhalts Im

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127

142

Nordenskiold (1919: 153ss., 237) planted la
hipétesis de que tanto el nombre como la forma
del juego era de origen andino, y Karsten (1932:
153), Vivante (1944), Métraux (1946: 337), Cooper
(1949) y tantos otros la repitieron. Esta hipdtesis
permite pensar que en algin momento el juego fue
trasmitido a través del limite interétnico y que qui-
z4 hasta su prictica misma llegé a ser interétnica.
Es interesante observar que ésta es precisamente la
situacion que vive hoy el juego de azar del momen-
to: el bingo.

Las personas con las que trabajamos jamds oye-
ron ni siquiera hablar del “tsitka”. Sin embargo,
Nordenskiold (1919: 156) lo consignd para los wi-
chis y Métraux (1946: 331) sefialé que era comin
entre la gente del Pilcomayo. En la coleccion de
juguetes del ME encontramos ademds palitos de
unos 12 cm de largo con la cara convexa pirogra-
bada y la plana sin decorar, bastante similares a
dados chorotes que ilustré Eric von Rosen (1924:
153s., figs. 172 y 173). Vale recordar que los pali-
tos de la version chiriguana y chané eran numerosos
(Nordenskiold 1920: 99), porque a diferencia de los
cuatro dados chorotes, los objetos wichis que nos
ocupan aparecen como un lote de doce dados que,
gracias a sus distintos decorados, puede ser separa-
do en tres sets de cuatro elementos (45204, 45205,
45208).26 La coleccién del ME contiene también

26 Quedan sin interpretacion seis piezas de la coleccion de ju-
guetes wichis del ME (45206 y 45207) que son algo pareci-
das, pero con la particularidad de tener las dos caras convexas
y pirograbadas. Cuatro de estas piezas llevan bandas parale-
las entrecortadas de un lado y cruces del otro; las otras dos
presentan en ambas caras bandas paralelas.

Rodrigo Montani y Maria Eugenia Suarez

Fig. 6: ;”Dados” de un juego de
azar (46684, 46685, 46686)? (Di-
bujo: Francisco Nakayama).

un lote de “dados” redondos recortados en calabaza
(46684, 46685, 46686) (Fig. 6). Bien podria haberse
jugado con ellos al “juego del botén” (laquyeq toj
boton) que registrd Martinez Crovetto (1979: 250):
cada uno de los participantes, dispuestos en un cir-
culo de acuclillados, depositaba una ficha — un bo-
tén o una moneda — en el centro; el primer jugador
tomaba todos los “dados” con la derecha y los arro-
jaba al aire; ganaba todos los que caian de un lado
previamente convenido; el siguiente jugador recogia
los dados sobrantes y volvia a repetir la operacion, y
asi sucesivamente hasta que no quedasen mas dados
y hubiese que iniciar una nueva partida.

Clasificaciones

La multitud y la variedad de los juguetes en general,
y de los que nos ocupan, hacen perder la esperan-
za de arribar facilmente a una clasificacion vdlida y
provechosa. Debemos reconocer, no obstante, que
ya hemos utilizado dos. Como distincién metodo-
l6gica a priori separamos los juegos con juguete de
los puramente corporales y de los orales, y logramos
hacer de los “juguetes” una categoria con cierta va-
lidez emic recurriendo a los conceptos verbales de
laquyeq, latsithyawu y lagaitoj. Como estos térmi-
nos nativos definen categorias demasiado permea-
bles, vastas y desproporcionadas y, ademds, como
nuestros datos al respecto son incompletos (cf. Ta-
bla 1), optamos organizar la descripcién estudiando
la distribucién de los juguetes en las distintas cate-
gorias de persona en que los wichis segmentan el
decurso vital. Esta constituy6 nuestra primera cla-

Anthropos 111.2016

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Inhalt.
Inhalts Im

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127

Los juguetes de los wichis del Gran Chaco

sificacion. La segunda clasificacion es el repertorio
mismo de los juguetes que describimos, pues esta
claro que cada juguete es ya una categoria — i. e.,
una forma artefactual prototipica asociada con un
uso y un nombre (cf. Miller 1985). Esto queda parti-
cularmente en evidencia en los casos en que, apelan-
do a semejanzas morfofuncionales o a asociaciones
simbdlicas, reunimos bajo un mismo rétulo distin-
tas “variantes” de un juguete: el mejor ejemplo es la
categoria de las “armas de tiro”, que incluye como
variantes la miniatura del arco y flecha, la boleado-
ra, la honda, el arco-honda y la gomera.

Obviamente, los juguetes wichis pueden ser ob-
jeto de innumerables clasificaciones. Lo que se es-
pera de una clasificacion es que permita organizar
y comprender el material que se estudia, o bien co-
rrelacionarlo con dimensiones externas. Los antro-
pologos han intentado vincular juegos y juguetes
de tal o cual sociedad, de algunas o de todas con
variables histdricas, sociales o psiquicas; por ejem-
plo: han estudiado la distribucién “etnogeografica”
de los juguetes, han propuesto clasificaciones de los
juegos y las han vinculado con tipologias evolutivas
econdmicas o politicas, o con las etapas en la socia-
lizacién del nifio (a pesar de sus afios y de estar algo
sesgada hacia la bibliografia en inglés, la revision
de Schwartzman [1976] sigue siendo excelente). El
objetivo de este apartado es mucho mas modesto:
analizar los juguetes wichis mediante una matriz de
atributos y establecer a partir de ahf algunas gene-
ralizaciones.

Las columnas de la Tabla 1 muestran las vein-
te categorias de juguete que describimos en la sec-
cién precedente y las filas exponen cinco grupos de
variables. El primer grupo retoma las categorias de
persona con las que organizamos el apartado ante-
rior (quitamos “nifios” y “muchachas con los mu-
chachos”, porque en la tabla basta con tildar res-
pectivamente “nenas” y “nenes”, y “muchachos” y
“muchachas”). El segundo grupo recapitula en cua-
tro variables las observaciones que hicimos sobre la
temporalidad y la vigencia de cada juguete: “en des-
uso”, para el que ya no existe; “tradicional”, para el
que estando vigente es considerado por los wichis
como herencia del pasado; “nuevo”, para el que es-
tando en uso es conceptuado como una copia o0 una
invencion reciente; y una ultima variable, claramen-
te vinculada con “en desuso”, que sefala si el ar-
tefacto fue prohibido por los misioneros o por el
Estado. Los grupos tercero y cuarto presentan las
variables de la consagrada clasificacion de los jue-
gos de Roger Caillois (1986), que permite clasificar
los juguetes, por un lado, segtin estén vinculados
con juegos de competencia, de azar, de simulacro o
de vértigo, y, por el otro, de acuerdo a que con ellos

Anthropos 111.2016

143

se practiquen juegos regulados o espontdneos (como
estas dos tdltimas variables son complementarias, en
la tabla basta con colocar una). El quinto grupo de
variables, finalmente, agrupa las categorias defini-
das por las palabras wichis para “juguete”.

Como debe sospecharse, no siempre fue facil
otorgar valores a las variables de la tabla. La hor-
queta que sirve como “disparador”, por ejemplo, es
un juguete que tiene al menos varias décadas, pero
que varios consideran “nuevo”’; para complicar el
asunto, en la tabla la horqueta comparte la categoria
con el fusil de cafia, que estd claramente “en desu-
so”. En este caso resolvimos el equivoco marcan-
do “en desuso” como rasgo principal y “tradicio-
nal” y “nuevo” como secundarios. En otros casos
el enredo es menor, pero también existe; por ejem-
plo: ;los juegos de hilo son juguetes con los que se
practican juegos de competencia o de mimica?, o
bien: ;jugar con la mufieca es una practica regulada
o0 espontanea??’ En casos como estos mantuvimos
en la tabla la pregunta o indicamos que el atributo
era indiscernible.

La lectura de la Tabla 1 permite extraer ciertas
generalizaciones, algunas esperables, otras no tanto.
Con respecto a la edad, vemos que los bebés tienen
un unico juguete, que los nifios tienen muchos, casi
el triple que los adolescentes, y que estos ultimos
tienen mds que los adultos, mientras que los viejos
no tienen. Con respecto al género, podemos obser-
var que en lineas generales los juguetes masculinos
duplican en cantidad a los de las mujeres. En lo que
concierne a la dimension histérica, se puede cons-
tatar una reduccion del repertorio de juguetes: son
mas los que estan “en desuso” que los “tradiciona-
les”, y estos ultimos son apenas mds que los “nue-
vos”. La tabla nos permite asimismo dimensionar
un fenémeno que fuimos mencionando para cada
artefacto: los misioneros — y secundariamente el Es-
tado — censuraron buena parte de los juguetes wi-
chis (fehacientemente, al menos la mitad de los que
estan “en desuso”) por estar vinculados con habitos
“mundanos” o, lisa y llanamente, “diabdlicos”: los
mitos, el sexo, la guerra y la magia. Finalmente, en
lo que concierne a los juguetes clasificados segin
los tipos de juego que con ellos se practican, cons-
tatamos que predominan por igual los de compe-
tencia y de vértigo, y que algo menos importantes

27 Con las categorias de Caillois (1986) se presenta ademads el
problema de que un juguete puede servir para distintos jue-
gos, en esos casos hemos marcado como positivas todas las
variables que corresponde: las armas de tiro, por ejemplo, son
tanto de competencia (en el tiro al blanco) como de simulacro
(en la caceria que practican los nifios). Caillois (1986: cap. 2)
reconoce ademas algunas dependencias entre sus variables,
pero no entraremos en eso.

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Inhalt.
Inhalts Im

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127

144

Rodrigo Montani y Maria Eugenia Suarez

Tabla 1. Clasificaciones de los juguetes wichis. Valores: + presencia, — ausencia, (+) presencia ocasional o importancia secundaria,
/ dato equivoco u opiniones encontradas, ? imposible de determinar o sin datos, +? aunque no tenemos datos especificos, presupo-

nemos la presencia del rasgo.

2l e 8 8 ¥ =2 == © & & &£ © @ © = 2 = 3y £ @ =
$|5 £ £ 8% 22§ 2 € £ £ 3 32 52 2§ <2
s £ £ £ § § 3 £ £ E E £ 3 R & 28 E & %2
B2 = 8 3 € € = & £ = & © 5 % &2 € E g &8
= 3 = 9 E E S 2 &8 U FE s & & s £ 2 ¢
=| & - 5 =5 5 S s 2 g &§ 2 & E °

5 e =~ 2 E B 8 2 35 2 ¢

2 S £ 2 = 2 3 A o 8

"_5 [~ S < =) A E =

= =¥ = = < D

n M = = £

&R > £

ol

2

Atributos =
Bebes + - - - - = = = - = = - - = - - - = -
Nenas -+ + + D EH - - - - - - - ==
Nenes - + + + + + + - + + + 4+ 4+ 4+ - HHEH - = =
Muchachas e e G0 T S
Muchachos - - Hh++H - - - = = = = = #H 72T - + + + + -
Mujeres - - - - - - H - - - - - = - - - -+ - -
Hombres - - +H - - H - - - HHH - -+ EH O+
En desuso + - + + + 4+ - 4+ + - + - 4+ + - + - + + +
Tradicional - + - - - - + - H + + + + +H 4+ - = - + =
Nuevo + - - - - - - 4 - 4+ +H + + +H - - + - + -
Censurado + - + +?2 + ? - 4+ 4?7 - - (HHH - - + - + + +?
Competencia | - - - + - - 7?7 — — — + 4+ + + - + + + 7 -
Azar - - - - - = - = = = = = == === ==
Simulacro - - - -/ = 7 + + + - - 4+ - 4+ - - - - =
Vértigo R T T S e S
Regulado - - -/ = =+ | 1 1 + + + [/ + + + + /| +
Laquyeq 2 0?2 9?2 9?2 + T + 7 2?2 - 4+ A 0 72 7T + + + - +?
Latsithyawu + +H ? + 7 +H + o+ 7 + + =+ 7 4+ 2 272 7?7 4+ -
Lagqaitoj 2/ +H ? ? + 2?2 #H ? + +?2HH /oo+ 2 0?2 0?2 2?2 7 -

son los de simulacro, pero que los de azar son casi
inexistentes.

LaTabla 1 permite asimismo correlacionar algu-
nas variables. Los juguetes asociados con juegos de
vértigo, por ejemplo, son fundamentalmente infan-
tiles y para ambos géneros; los asociados con juegos
de simulacro son también infantiles, pero son distin-
tos para cada género; por ultimo, los juguetes vincu-

lados con juegos de competencia son mayormente
de muchachos y de hombres, y netamente masculi-
nos. El hecho de que los juguetes de simulacro sean
distintos para cada género atin siendo infantiles, re-
dunda en una serie de juguetes “paralelos”. Los me-
jores ejemplos son la mufieca y el camioncito de
cardon, homélogos femenino y masculino casi per-
fectos. Finalmente, se observa que con los juguetes

Anthropos 111.2016

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Inhalt.
Inhalts Im

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127

Los juguetes de los wichis del Gran Chaco

infantiles se practican juegos mds espontdneos que
con los de los adultos

Al comienzo del trabajo sefialamos que aunque
existen solapamientos conceptuales y referenciales
entre los términos laquyeq, latsithyawu y laqaitoj,
ellos no son realmente sinénimos. En la Tabla 1 en-
contramos algunas asociaciones débiles entre la-
quyeq y los juguetes de juegos competitivos, entre
latsithyawu y los de juegos de simulacro, y entre /a-
qaitoj y los juguetes de nifios. Sin embargo, por el
momento confirmamos que es imposible definir es-
tas categorias verbales en términos de atributos ne-
cesarios y suficientes. Muy probablemente esto se
deba a que, a menos que hayan pasado por un pro-
ceso de racionalizacion, las acciones sociales estan
categorizadas de acuerdo a una légica politética, de
“aire de familia”, que define conjuntos de limites di-
fusos (Needham 1975). Para describir este tipo de
categorias, en las ultimas décadas se han empleado
frecuentemente el concepto de prototipo (Kleiber
1990). Las categorias difusas serian agregados de
elementos reunidos por su similitud global con un
ejemplar central y particularmente representativo de
la categoria. Cuando sopesamos las tendencias que
muestra la Tabla 1 con nuestra experiencia etnogra-
fica nos vemos tentados a decir, s6lo como hip6-
tesis, que la pelota es el prototipo de laquyeq, que
el sonajero lo es de latsithyawu y que el camionci-
to lo es de lagaitoj. Pero no debemos olvidar que
las diferencias de significado entre laquyeq y latsi-
thyawu provienen seguramente de diferencias se-
manticas de los dos verbos “jugar” de los que esos
términos derivan; se puede decir, por ejemplo, “Los
muchachos juegan con la pelota [al fiitbol]” con el
verbo iquy: “Manses iquyehen laquyeq”, pero para
decir que “La nenita juega con su muifieca” se debe
usar el verbo ratsitey: “Hanojwaj ta atsihna tatsi-
tiyej lacheyo”. Por otro lado, ademds, dijimos que
lagaitoj es un vocablo de “etimologia” atn oscura.
Con esto queremos sefialar que indudablemente la
semantica lexical es algo complejo y que, antes de
tomar partido por un modelo semdntico o por otro,
hace falta mas y mejores datos de la lengua y de las
lenguas vecinas.

Consideraciones finales

Esté claro que los juguetes varian entre las socieda-
des, las culturas, las épocas, los estratos o cualquier
otra distincioén sociocultural relevante, pero sue-
le estar menos claro lo dificil que resulta dar una
definicién generalizadora de “juguete” o delimitar
su extension referencial concreta, especialmente
cuando se esta estudiando un mundo social, cultu-

Anthropos 111.2016

145

ral o lingiiistico extrafio. En el andlisis etnografico,
utilizar la categoria de “juguete” — como cualquier
otra — implica confrontar una definicién teérica con
las ideas y las précticas de los actores, y ensayar las
adecuaciones necesarias para lograr la traduccién.
Sostuvimos que se puede hablar de “juguetes” wi-
chis si nos referimos a los artefactos que conforman
la extension referencial de tres vocablos indigenas.
Recorrimos las categorias de persona en las que los
wichis segmentan su decurso vital para describir
veinte (categorfas de) juguetes y sus variantes. Al
analizar las formas, las funciones y los simbolismos
de cada juguete esperamos haber mostrado también
que ellos desempefan un papel en la construccién
social de la persona.

La descripcién que hicimos es necesariamente
inacabada. Por un lado, porque nuestra definicién de
“juguete” se basa en conceptos verbales verndculos
que son, por eso mismo, en alguna medida malea-
bles y asistematicos. En consecuencia, dejamos fue-
ra varios juguetes equivocos: la soga con la que los
nifios juegan a la vibora, el escarificador de hueso
que empleaban quienes conocieron esa especie de
juego, lucha y ritual masculino llamado wegegeq,
la “trampa con forma de pagoda” (t’epjyen) con la
que los varoncitos atrapaban aves, los pelos semi-
nales de los frutos de yuchan que los notsas que-
man — o las chicharras que torturan — para divertirse,
asi también como las infaltables mascotas. Por otro
lado, la descripcion no puede ser exhaustiva porque
eso que llamamos “sociedad wichi” presenta mar-
cadas variaciones geograficas y temporales, y por-
que como etndgrafos somos personas individuales
que nos acercamos por periodos generalmente bre-
ves a tratar de vivir con y cdmo los indigenas.

A pesar de que a lo largo del articulo evitamos
la instancia comparativa, estd claro que los jugue-
tes wichis constituyen elementos diacriticos con los
que se modula el sutil lenguaje de la etnicidad. Pero
decirlo sin mds resulta inadecuado, porque como
sefial6 Braunstein (2006), en el caso wichi — y de
muchos otros chaquefios — la “etnia” es una abstrac-
cion cultural, sociolégica o lingiiistica que seria me-
jor reemplazar por el concepto de “complejo étni-
co”. Es decir, los wichis son parte del complejo
multiétnico del Gran Chaco, un conjunto de gru-
pos sociales que presentan entre si diferencias fun-
damentalmente sutiles, “cromaticas” (cf. Sterpin
1993). Seguramente, existen y existieron entre los
juguetes wichis elementos o rasgos idiosincréticos —
p- €j., cierta forma de las mufecas, determinado tipo
de gomera, figuras de hilo particulares —, existen
y existieron ademads elementos con distribuciones
regionales — como el “tsitka” de los grupos pilco-
mayeses 0 como el camién de cardén entre los del

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Inhalt.
Inhalts Im

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127

146

Chaco central semidrido — y, finalmente, existen y
existieron otros juguetes — como los implementos
del hockey, el volante de esa especie de bAdminton
o la pelota del fttbol — que son a todas luces par-
te de un repertorio interétnico, chaquefio o incluso
mas amplio.

Nos gustarfa agradecer a los directivos del Museo Etno-
gréfico de la Universidad de Buenos Aires por habernos
permitido consultar la coleccién de juguetes wichis y a
Mariana Alfonsina Elias, la encargada de recibirnos, por
su amable predisposicion. Asimismo, deseamos dar las
gracias a Pastor Arenas y a Diego Villar, que generosa-
mente comentaron una primera version del articulo, a
Francisco Nakayama, que confeccion6 el mapa y los di-
bujos, y a Jimena Terraza, que discutié con nosotros al-
gunos datos lingiiisticos. Obviamente, este trabajo habria
sido imposible sin la colaboracién de los wichis de Los
Baldes y de Morillo; esperamos ansiosos el dia en que
ellos reciban esta documentacién de su cultura como la
mayor muestra de nuestro afecto y gratitud.

Bibliografia

Ahearn, Laura M.
2012 Living Language. An Introduction to Linguistic Anthro-
pology. Oxford: Willey-Blackwell.

Alvarsson, J an-Ake

1988 The Mataco of the Gran Chaco. An Ethnografic Account
of Change and Continuity in Mataco Socio-Economic
Organization. Uppsala: Almquist & Wiksell Internation-
al. (Uppsala Studies in Cultural Anthropology, 11)

1994  Through the Web of the String-Bag. Weenhayek Cul-
ture and Symbolism as Reflected in Caraguata Artefacts.
Goteborg: Goteborgs Etnografiska Museum. [Precircu-
lated Ed. of Etnologiska Studier, 42]

1999  Conflictos y guerras entre los ‘weenhayek (mataco-nocte-
nes). En: M. Califano (ed.), Mito, guerra y venganza entre
los Wichi; pp. 231-249. Buenos Aires: Ciudad Argentina.

Arenas, Pastor

2003 Etnografia y alimentacion entre los Toba-Nachilamole#ek
y Wichi-Lhuku’tas del Chaco Central (Argentina). Bue-
nos Aires: El autor.

Arenas, Pastor, y Gustavo F. Scarpa
1998 Ethnobotany of Stetsonia coryne (Cactaceae), the
“cardon” of the Gran Chaco. Haseltonia 6: 42-51.

Arnott, John
1939  Arte simbdlica y decorativa entre los indios del Chaco.
Revista Geogrdfica Americana 12/71: 122—128.

Bateson, Gregory

1998 Una teoria del juego y de la fantasia. En: G. Bateson, Pa-
sos hacia una ecologia de la mente. Una aproximacion re-
volucionaria a la autocomprensién del hombre; pp. 205—
221. Buenos Aires: Lohlé-Lumen.

Bloch, Maurice
1991 Language, Anthropology, and Cognitive Science. Man
26: 183-198.

Rodrigo Montani y Maria Eugenia Suarez

Braunstein, José A.

1974 Dominios y jerarquias en la cosmovisién de los matacos

tewokleley (1). Scripta Ethnologica 2/2: 7-30.

Boleadoras maka del Gran Chaco. Archiv fiir Volkerkunde

40: 225-234

1992a Figuras de hilos de los matacos orientales. Hacia una
nueva carta étnica del Gran Chaco 4: 36-66.

1992b Lenguajes de hilo. Hacia una nueva carta étnica del

Gran Chaco 4: 109-117.

Las figuras de hilo del Gran Chaco II. Figuras de hilo de

los mataco orientales (2° parte). Hacia una nueva carta

étnica del Gran Chaco 6: 131-138.

Langages de ficelle. Au fil d’'une enquéte dans le Chaco

argentin. Techniques & Culture 27: 137-151.

El signo del agua. Formas de clasificacion étnica wichi.

En: I. Combes (ed.), Definiciones étnicas, organizacion

social y estrategias politicas en el Chaco y la Chiquitania;

pp. 145-153. Santa Cruz de la Sierra: IFEA/SNV/Edi-

torial El Pais. (Actes & Mémoires de I'Institut Francais

d’Etudes Andines, 11)

Breda, Emilio A.
1962  Juegos y deportes entre los indios rioplatenses. Historia
5 (25): 9-16.

1986

1994

1996

2006

Caillois, Roger
1986 Los juegos y los hombres. La mascara y el vértigo. Mé-
xico: Fondo de Cultura Econémica.

Califano, Mario

1999 El chamanismo mataco. En: M. Califano y M. C. Dasso
(eds.), El chamédn wichf; pp. 89-159. Buenos Aires: Ciu-
dad Argentina.

Colazo, Susana
1969-70 Las “muiiecas” del Chaco. Runa 12: 413-425.

Cooper, John M.

1949 Games and Gambling. In: J. H. Steward (ed.), Hand-
book of South American Indians. Vol. 5: The Compara-
tive Ethnology of South American Indians; pp. 503-524.
Washington: United States Government Printing Office.
(Smithsonian Institution, Bureau of American Ethnology,
143)

Coryton, H. H.

1930 A visit of the General Superintendent of the Missions
to Seamen to the Argentine Chaco. The Magazine of the
South American Missionary Society 64 (716): 34.

Dasso, Maria Cristina
1999 La madscara cultural. Buenos Aires: Ciudad Argentina.

De los Rios, Miguel Angel
1976-80 Una historia de vida. Notas para la hermenéutica del
ciclo vital en la etnia Mataco. Runa 13: 79-112.

Fabre, Alain

2005 Los pueblos del Gran Chaco y sus lenguas, segunda par-
te: Los mataguayo. Suplemento antropolégico 40/2: 313—
435.

Fock, Niels

1982 Introduction. History of the Mataco Folk Literature
and Research. In: J. Wilbert and K. Simoneau (eds.);
pp. 1-33.

Garcia, Miguel A.

2005 Paisajes sonoros de un mundo coherente. Practicas musi-
cales y religion en la sociedad wichi. Buenos Aires: Insti-
tuto Nacional de Musicologia “Carlos Vega”.

Anthropos 111.2016

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Inhalt.
Inhalts Im

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127

Los juguetes de los wichis del Gran Chaco

Hawtrey, Seymour H. C.

1901 The Lengua Indians of the Paraguayan Chaco. Journal of
the Anthropological Institute of Great Britain and Ireland
31:280-299.

Heine, Bernd
1997 Cognitive Foundations of Grammar. New York: Oxford
University Press.

Huizinga, Johan
1949 Homo Ludens. A Study of the Play-Element in Culture.
London: Routledge & Kegan Paul.

Hunt, Richard J.

1913  El Vejoz 6 Aiyo. Revista del Museo de la Plata 22: 7-215.

1937 Mataco-English and English-Mataco Dictionary. Go-
teborg: Goteborgs Etnografiska Museum. (Etnologiska
Studier, 5)

Karsten, Rafael

1932 Indian Tribes of the Argentine and Bolivian Chaco. Eth-
nological Studies. Helsingfors: Akademische Buchhand-
lung Helsingfors. (Societas Scientiarum Fennica, Com-
mentationes Humanarum Litterarum, 4/1)

Kleiber, Georges
1990 La sémantique du prototype. Catégories et sens lexical.
Paris: Presses Universitaires de France.

Leake, Andrés (coord.)

2010 Los pueblos indigenas cazadores-recolectores del Chaco
saltefio. Poblacion, economia y tierras. Salta: Fundacion
ASOCIANA, Instituto Nacional de Asuntos Indigenas y
Universidad Nacional de Salta.

Lévi-Strauss, Claude
1955 Tristes tropiques. Paris: Librairie Plon.

Luque Duran, Juan de Dios
2001  Aspectos universales y particulares del 1éxico de las len-
guas del mundo. Granada: Método Ed.

Magrassi, Guillermo, Ménica Berén y Juan Carlos Radovich
1984  Los juegos indigenas. Buenos Aires: Centro Editor de
América Latina.

Martinez Crovetto, Raiil

1968a Estudios sobre juegos araucano-pampas. Etnobioldgica
8:1-30.

1968b Juegos y deportes de los indios guaranies de Misiones
(Reprblica Argentina). Etnobiologica 6: 1-30.

1968c Viejos juegos de los indios mocovies. Etnobioldgica 2:

1979  Algunos juegos de los indios mataco-wichi de Pozo Verde
(Formosa). Suplemento Antropolégico 14/1-2: 249-258.

Mauss, Marcel
1971 Técnicas y movimientos corporales. En: M. Mauss, So-
ciologia y antropologia; pp. 335-356. Madrid: Tecnos.

Métraux, Alfred

1937 FEtudes d’ethnographie Toba-Pilaga (Gran Chaco). An-
thropos 32: 171-194, 378-401.

El hockey, deporte de los indios chaquefios y de los arau-
canos. La Prensa Buenos Aires, 14 de julio, seccion 2.
Ethnography of the Chaco. In: J. Steward (ed.), Hand-
book of South American Indians. Vol. 1: The Marginal
Tribes; pp. 197-370. Washington: United States Govern-
ment Printing Office. (Smithsonian Institution, Bureau of
American Ethnology, 143)

1940

1946

Anthropos 111.2016

Erlaubnls Ist

147

Millan, Maria Delia
1968  Algunos juegos infantiles criollos e indigenas del noro-
este argentino. Etnobiolégica 9: 1-14.

Miller, Daniel
1985  Artefacts as Categories. A Study of Ceramic Variability in
Central India. Cambridge: Cambridge University Press.

Mills, Charles Wright
1939 Language, Logic, and Culture. American Sociological
Review 4: 670-680.

Montani, Rodrigo M.

2007a Los nombres de los disefios de los bolsos enlazados de
los wichis (Chaco centro-occidental). Una hipétesis de
trabajo. Revista de la Escuela de Antropologia 13: 51-64.

2007b Vocabulario wichi del arte textil. Entre la lexicografia y
la etnografia. Mundo de antes 5: 41-72.

2008a La etnicidad de las cosas entre los wichis del Gran Chaco
(provincia de Salta, Argentina). Indiana 25: 117-142.

2008b Metéforas solidas del género. Mujeres y tejido entre los

wichi. En: S. Hirsch (ed.), Mujeres indigenas en la Ar-

gentina. Cuerpo, trabajo y poder; pp. 153—-177. Buenos

Aires: Editorial Biblos.

El mundo de las cosas entre los wichis del Gran Chaco.

Un ensayo etnolingiiistico. Cérdoba. [Tesis de Doctorado

en Letras, Universidad Nacional de Cérdoba]

2012

Needham, Rodney
1975 Polythetic Classification. Convergence and Consequences.
Man 10: 349-369.

Nordenskiold, Erland

1919  An Ethno-Geographical Analysis of the Material Culture
of Two Indian Tribes in the Gran Chaco. Géteborg: Elan-
ders Boktryckeri. (Comparative Ethnographical Stud-
ies, 1)

The Changes in the Material Culture of Two Indian
Tribes under the Influence of New Surroundings. Géte-
borg: Elanders Boktryckeri. (Comparative Ethnographi-
cal Studies, 2)

La vida de los indios. El Gran Chaco (Sudamérica). La
Paz: APCOB.

1920

2002

Nye, Edward H.

1929  Algarrobal. Staff Notes. June-August. The Magazine of
the South American Missionary Society 63 (712): 129—
131.

Palavecino, Enrique

1933  Artes, juegos y deportes de los indios del Chaco. Revista
Geogrdfica Americana 1/2 (21): 99-111.

Breve noticia sobre un viaje etnografico al Chaco Cen-
tral. Observaciones sobre la vida material y espiritual de
los Mataco y los Toba. Revista Geogrdfica Americana 2/4
(23): 77-84.

1935

Palmer, John H.
2005 La buena voluntad wichi. Una espiritualidad indigena.
Formosa: Ruta 81.

Pike, Kenneth L.

1972 Puntos de vista éticos y émicos para la descripcion de la
conducta. En: A. G. Smith (comp.), Comunicacién y cul-
tura; pp. 233-248. Buenos Aires: Nueva Vision. (La teo-
ria de la comunicacién humana, 1)

Pelleschi, Juan
1897 Los indios matacos y su lengua. Buenos Aires: Impr. “La
Buenos Aires”.

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Inhalt.
Inhalts Im

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127

148

Rosen, Eric von

1924  Ethnographic Research Work during the Swedish Chaco-
Cordillera Expedition 1901-1902. Stockholm: Alb Bon-
niers Boktryckeri, C. E. Fritze.

Ruiz, Irma, Rubén Pérez Bugallo y Héctor Luis Goyena

1993  Instrumentos musicales etnogréficos y folkldricos de la
Argentina. Sintesis de datos obtenidos en investigaciones
de campo (1931-1992). Buenos Aires: Secretaria de Es-
tado de Cultura, Instituto Nacional de Musicologia “Car-
los Vega”. [2. Ed.]

Rydén, Stig

1936  Chaco. En resa bland fornlimningar och indianer i argen-
tinska och bolivianska Chaco. Goteborg: Forlagsaktiebo-
laget Vistra Sverige.

Schmidt, Max
1937 Los Guisnais. Revista de la Sociedad Cientifica del Para-
guay 4/2: 1-35.

Schwartzman, Helen B.
1976  The Anthropological Study of Children’s Play. Annual
Review of Anthropology 5: 289-328.

Sterpin, Adriana
1993 L'espace sociale de la prise de scalps chez le Nivacle

Rodrigo Montani y Maria Eugenia Suarez

du Gran Chaco. Hacia una nueva carta étnica del Gran
Chaco 5: 129-192.

Suarez, Maria Eugenia

2010 Fitonimia wichi de especies arboreas y arbustivas de Cha-
co semiarido saltefio. En: C. Messineo, G.F. Scarpa y
F. Tola (comps.), Léxico y categorizacion etnobioldgica
en grupos indigenas del Gran Chaco; pp. 199-224. Santa
Rosa: Universidad Nacional de La Pampa.

Fitonimia wichi de hierbas y bejucos del Chaco semidrido
saltefio, Argentina. Bonplandia 20/2: 185-202.

2011

Susnik, Branislava
1998 Artesania indigena. Ensayo analitico. Asuncién: El Lec-
tor.

Vivante, Armando
1944 Un juego de azar indigena. Revista Geogrdfica America-
na 21/127: 213-216.

Wilbert, Johannes, and Karin Simoneau (eds.)

1982 Folk Literature of the Mataco Indians. Los Angeles:
UCLA Latin American Center Publications. (UCLA Lat-
in American Studies, 52)

White, W. H.
1933 Selva San Andres (Pilcomayo River). The Magazine of the
South American Missionary Society 67 (760): 138—139.

Anthropos 111.2016

216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Inhalt.
Inhalts Im

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127

