
ANTHROPOS

111.2016: 127 – 148

Abstract. – In this comprehensive study on the toys of the Wichí 
people, the first question is whether there exists a native concept 
of “toy.” We are inclined towards a provisory affirmative answer: 
Wichí’s toys are all of the artifacts that constitute the referential 
extension of the native terms laquyeq, latsithyawu, and laqaitoj. 
On the basis of this revised concept, and using data from our 
fieldwork, the study of museum objects, and an extensive bib-
liographical research we describe over twenty categories of toys 
that the indigenous use – or used – during the life cycle. Finally, 
we classify toys according to certain bundles of traits in order 
to make intracultural generalizations. [Argentine, Mataguayan, 
play, game, life cycle, ethnography, classification]

Rodrigo Montani, doctor en Letras de la Universidad Nacional 
de Córdoba, licenciado en Antropología de la Universidad Nacio-
nal de Rosario. Es investigador del Consejo de Investigaciones 
Científicas y Técnicas de la Argentina. – Sus investigaciones se 
centran en la lengua y la cultura material de los wichís del Cha-
co argentino. – Ha publicado artículos en revistas especializadas 
tales como Journal of Ethnobiology, Indiana, Mundo de antes y 
capítulos de libros. – Véase también la bibliografía.

María Eugenia Suárez, etnobióloga, doctora y licenciada en 
Ciencias Biológicas de la Universidad de Buenos Aires; docente 
e investigadora en el Departamento de Biodiversidad y Biología 
Experimental y en el PROPLAME-PRHIDEB (CONICET-UBA) 
de la Facultad de Ciencias Exactas y Naturales de dicha Univer-
sidad. Sus investigaciones y su trabajo de campo se centran en 
la etnobotánica de los indígenas wichís del Chaco argentino y 
tienen un fuerte enfoque etnográfico. – Ha publicado artículos 
en revistas especializadas tales como Journal of Ethnobiology, 
Candollea, Boletín de la Sociedad Argentina de Botánica, Bon-
plandia y capítulos de libros. – Véase también la bibliografía. 

A excepción de un artículo breve sobre los juegos 
de los wichís orientales de Raúl Martínez Crovetto 
(1979), la información publicada sobre los juguetes 
wichís es escasa, está desactualizada y se encuen-
tra dispersa en la bibliografía etnográfica del grupo 

– que citamos en su debido momento – o bien en 
trabajos comparativos.1 Para suplir esta falta, en las 
siguientes páginas presentamos una documentación 
abarcadora de los juguetes wichís y de los juegos 
que con ellos se practican.2

Los wichís, también conocidos como “matacos”, 
“guisnais”, “noctenes” o “weenhayek”, son más de 
45.000 individuos que hablan la lengua homónima 
(clasificada en la familia Mataco-mataguaya) y vi-
ven en su mayoría en la región semiárida del Cha-
co Central (Fabre 2005 – Fig. 1). Lo que hoy co-
nocemos como grupo étnico o pueblo wichí es un 
conjunto de comunidades forestales y periurbanas 
tradicionalmente caracterizadas como cazadoras-
recolectoras, que se estructura mediante redes de 
parentelas y carece de un poder político centrali-
zado (Alvarsson 1988; Palmer 2005). La distribu-
ción territorial de estas redes da lugar a importan-
tes y complejas variaciones regionales (Braunstein 
2006), que sin duda también se manifiestan en el 
ámbito de los juguetes. Por otro lado, sobra decir 
que los wichís no son ninguna excepción: están in-
sertos en la vorágine mercantil, política y cultural 

  1	 Breda (1962); Cooper (1949); Magrassi, Berón y Radovich 
(1984); Métraux (1946); Millán (1968); Nordenskiöld (1919, 
1920); Palavecino (1933).

  2	 Obviamente, los wichís conocen también una lista amplia, 
abierta y cambiante de juegos sin juguetes, es decir, juegos 
prominentemente corporales – como las acrobacias, las ron-
das infantiles, la gallina ciega, la escondida, la popa, las ca-
rreras pedestres, de embolsados, de carretilla, de rana o de 
nado, o los juegos del suri, del tigre y de la víbora – y juegos 
esencialmente orales – como los chistes y las competencias 
de obscenidades. Aunque algo se ha escrito al respecto (Mar-
tínez Crovetto 1979; Millán 1968), estos juegos aguardan un 
estudio pormenorizado.

Los juguetes de los wichís del Gran Chaco

Rodrigo Montani y María Eugenia Suárez

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127


128 Rodrigo Montani y María Eugenia Suárez

Anthropos  111.2016

del mundo contemporáneo.3 El cambio es innega-
ble y seguramente los juguetes wichís no son lo que 
eran ni en el siglo XIX ni hace algunas décadas; sin 
embargo, aunque también resulte una obviedad, de-
bemos recordar que el patrimonio de juguetes que 
los propios wichís consideran como “tradicional” 
no deja de ser el resultado de la invención, la copia 
y el intercambio.

La variabilidad geográfica y temporal de la so-
ciedad wichí se ve reflejada en sus juguetes, y para 
poder abarcarla decidimos combinar tres fuentes 
documentales. En primer lugar, la información et-
nográfica y lexicográfica que presentamos es fruto 
de los trabajos de campo que desarrollamos desde 
el año 2002 hasta la actualidad en los cinco barrios 
wichís del pueblo de Cnel. Juan Solá (estación Mo-
rillo) – tres de ellos, anglicanos; dos, de confesio-
nes varias – y en la misión anglicana Los Baldes 
– o en wichí: Qale-hi –, ambas localidades del de-
partamento Rivadavia de la provincia argentina de 
Salta (Fig. 1). Pero además, estudiamos treinta y 
siete juguetes wichís que forman parte de la colec-

  3	 Alvarsson (1988); Arenas (2003); Dasso (1999); Leake 
(2010); Palmer (2005).

ción del Museo Etnográfico Juan B. Ambrosetti (de 
aquí en más ME) de la Universidad de Buenos Aires 
(Argentina)4 y realizamos una revisión exhaustiva 
del tema en la bibliografía.

El artículo está organizado en cuatro secciones. 
En la primera discutimos la categoría de “juguete” 
y ensayamos una definición válida para los propios 
wichís. En la segunda presentamos una descripción 
de los juguetes wichís en su contexto sociocultural. 
Aunque por las limitaciones de espacio evitamos 
expresamente la instancia comparativa, en esta sec-
ción recurrimos a datos sobre otros pueblos cuando 
son la única manera de iluminar el material que tra-
tamos. En la tercera sección discutimos la validez y 
la utilidad de algunas clasificaciones de los juguetes 
descriptos. En la cuarta, finalmente, recapitulamos 
los puntos más importantes del trabajo y dejamos 

  4	 La mayoría de estos juguetes los recolectó Enrique Palave-
cino en la primera mitad del siglo XX (cf. Palavecino 1935), 
pero los datos en las fichas museográficas son exiguos. En el 
acápite correspondiente a cada juguete y en las figuras colo-
camos los números de inventario de los artefactos relevantes; 
sólo queda sin citar la pieza 46687, que no pudimos interpre-
tar. Vale aclarar que no revisamos las muñecas del ME, que 
ya fueron objeto exclusivo de un artículo (Colazo 1969–70).

Fig. 1: El territorio wichí (Mapa: Francisco Nakayama).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127


Los juguetes de los wichís del Gran Chaco

Anthropos  111.2016

129

planteados algunas perspectivas para investigacio-
nes futuras.

El concepto de “juguete”

Cuando nos preguntamos qué es un “juguete”, la 
respuesta intuitiva suele ser una funcional: es un ar-
tefacto, un objeto construido por el hombre, que sir-
ve para jugar. ¿Pero qué significa “jugar”? Una de 
las definiciones antropológicas consagradas dice, 
por ejemplo, que el juego es una actividad libre, inú
til, experimentada como una fantasía por fuera de la 
vida cotidiana y, sin embargo, capaz de absorber al 
jugador por completo (cf. Caillois 1986; Huizinga 
1949); otra, más concisa, asegura simplemente que 
es un tipo particular de metacomunicación (Bateson 
1998). Ahora bien, en la tarea de la descripción et-
nográfica, definiciones de este tipo se enfrentan al 
menos con dos obstáculos. Primero, la noción de ju-
guete o los conceptos de juego pertenecen a un pun-
to de vista externo – en el mejor de los casos, “éti-
co” (Pike 1972) – y, aunque son la puerta de entrada 
de la descripción, a lo largo del texto veremos que 
los datos de la lengua y la información etnográfica 
nos obligan a revisarlos y adecuarlos a fin de captar 
la especificidad del fenómeno que estudiamos y la 
trama sociocultural de la que forma parte. La segun-
da objeción tiene que ver con la “arquitectura” inter-
na de las categorías de juguete y juego que propusi-
mos; al estar definidas mediante criterios necesarios 
y suficientes – como lo están casi todas nuestras 
definiciones antropológicas –, no logran atrapar el 
conjunto permeable de los juguetes y juegos wichís.

¿Cómo asir, si es que lo hay, el concepto wichí de 
“juguete”? Está claro que las categorías de la vida 
social no son meramente lingüísticas (Bloch 1991), 
porque las representaciones, las prácticas y los arte-
factos – que son solidificaciones de la acción social 
– están categorizados en su propia “materialidad” 
(p. ej., Miller 1985). Sin embargo, la lengua, ade-
más de ser un instrumento de comunicación, es uno 
de conceptualización (Ahearn 2012; Heine 1997). 
Si nos ceñimos al léxico, vale repetir lo que senten-
ció Charles Wright Mills: “Detrás de un vocabula-
rio reposan conjuntos de acción colectiva” (1939: ​
677). Así pues, para acercarnos al concepto wichí 
de “juguete” podemos apelar a algunos datos lexi-
cológicos.

En wichí existen como mínimo tres sustantivos 
para referirse al “juguete”:5 laquyeq, latsithyawu y 

  5	 Los wichís se desenvuelven en un bilingüismo diglósico es-
pañol-wichí y con mucha frecuencia incorporan préstamos 
de la primera lengua en la segunda. Para no sobrecargar de 

laqaitoj.6 El primero es el término que se escucha 
con mayor frecuencia y es el derivado pacientivo 
(mediante el sufijo -eq) del verbo iquy, “jugar” o 
“travesear”;7 además de referir a un “juguete” pue-
de nombrar al “juego” en tanto actividad. El segun-
do término es un compuesto formado, por un lado, 
por el verbo tatsitey – que también significa “ju-
gar” o “travesear” – más un sufijo que aún no po-
demos interpretar y, por el otro, por el sustantivo 
-wu, que podemos glosar como “agente” o “encar-
gado”. Laqaitoj – a veces qaitoj, laqaytoj o qaytoj – 
es de los tres el vocablo de alcance referencial más 
restringido y de etimología más oscura, aunque su 
comportamiento morfosintáctico con respecto a la 
posesión nos hace creer que se trata de un tipo de 
compuestos formados por el clasificador posesi-
vo neutro (qa) más un tema nominal (cf. Montani 
2012: ​446–450).8 

La lengua es un subsistema particular de la ac-
ción social y el léxico, que es uno de sus compo-
nentes, presenta una estructura jerárquica compleja, 
recursiva y, hasta cierto grado, fluida (Luque Du-
rán 2001). Los tres conceptos verbales de “jugue-
te” que consignamos forman parte del léxico y en 
consecuencia, los tres, juntos o por separado, defi-
nen clases hasta cierto punto permeables, tanto en lo 
conceptual como en lo referencial. Concretamente, 
tanto laquyeq como latsithyawu y laqaitoj presen-
tan hipónimos, los significados de estos tres térmi-
nos en parte se solapan – volveremos sobre esto más 
adelante – y, además, los tres están incluidos casi 
por completo en dos hiperónimos: “vestimentas” y 
“posesiones” (laqoy) y “cosas” (mahnyey). Final-
mente, varios objetos que en determinados contex-
tos forman parte de la extensión referencial de la-
quyeq, latsithyawu o laqaitoj, en otros pueden ser 
conceptuados como una “herramienta” (lachemet-

términos indígenas un artículo que ya tiene muchos, esta vez 
decidimos no consignar los préstamos.

  6	 En Montani (2007b) puede hallarse una explicación del al-
fabeto utilizado en este trabajo. Para simplificar la lectura, 
por regla general no reflejamos en español la oposición que 
existe en wichí entre nombres inalienables y alienables; sin 
embargo, anotamos los inalienables siempre con el prefijo de 
tercera persona: la-, le-, lh- o t’-. Por otra parte, lo que tra-
ducimos en español como verbos en infinitivo, en wichí son 
verbos conjugados en tercera persona, con los prefijos i- o ta- 
o cero.

  7	 El verbo iquy en ciertos contextos también significa “bailar” 
(cf. Hunt 1937; Palmer 2005: ​105–108) y, si el reverendo 
Richard Hunt (1913) estaba en lo cierto, el verbo taqatin, que 
significa “bailar”, refería asimismo a la acción de “jugar”. A 
partir de iquy se construyen también expresiones como laqu-
yaj, “el jugar”, quyntsaj, “juguetón”, “risueño” (cf. Montani 
2012: ​535) o laquyn-wet y laquyaj-wet (ver debajo).

  8	 Los términos latsithyawu y laqaitoj no están registrados en 
los léxicos wichís publicados.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127


130 Rodrigo Montani y María Eugenia Suárez

Anthropos  111.2016

cha), como un “arma” (latkwe-lhele) o como un “re-
cipiente” (lahi).

Hechas todas estas salvedades, creemos que se 
puede dar una definición revisada, pero también 
provisoria, de los “juguetes” wichís: un juguete es 
todo objeto que forma parte de la extensión referen-
cial de laquyeq, latsithyawu y laqaitoj. Las páginas 
que siguen dan cuenta de la utilidad y de las limita-
ciones de este concepto.

Los juguetes en contexto

En nuestro trabajo de campo nos interesó averiguar 
todo lo referente a la vida social de los juguetes: 
nombres, formas, quiénes y cómo los producen, dis-
tribuyen, utilizan y desechan, y sus simbolismos. 
Como resultado, en esta sección damos una descrip-
ción sintética, pero abarcadora, de los juguetes wi-
chís en su contexto sociocultural. Podría esperarse 
que la hubiésemos organizado de acuerdo con los 
conceptos verbales laquyeq, latsithyawu y laqaitoj, 
pero lo cierto es que ellos son, en tanto categorías, 
demasiado permeables, vastos y desproporcionados 
en sus contenidos. Decidimos ordenarla, pues, si-
guiendo un abordaje biográfico similar al que pro-
puso Marcel Mauss (1971) para el estudio de las 
técnicas corporales; sólo que segmentamos el de-
curso vital usando las categorías de persona que la 
sociología y la cosmología indígena distinguen (cf. 
Montani 2008b).

El bebé y su sonajero

Cuando el “bebé” (hanojwaj, sea hombre o mujer) 
es muy pequeño, la madre lo recuesta en una “ha-
maca-cuna” (lajwenti); luego, paulatinamente, co-
mienza a acarrearlo durante toda la jornada en una 
“banda” (laqa-jwenti) y hasta que el bebé no cami-
na ella realiza todas sus actividades con él a cuestas. 
Como entre los chorotes y los nivaclés (Nordens-
kiöld 2002: ​63), el primer juguete del bebé wichí 
era un “sonajero” (lacholhtsaj  ), que se le colgaba en 
el lajwenti o se le daba en la mano. Lo fabricaban la 
madre o el padre metiendo en un porongo (Lagena-
ria siceraria) semillas, huesitos y uñas de animales 
silvestres, trocitos de hojalata y otros materiales por 
el estilo.9 Más tarde en el tiempo, lo reemplazó un 

  9	 Los detalles constructivos de los juguetes y los materiales 
con los que están hechos, junto con la identificación científi-
ca de las correspondientes especies biológicas, forman parte 
de una publicación en preparación. Por este motivo, en este 
artículo el tratamiento de estos temas es somero y general. 
Mientras tanto, el lector interesado puede controlar las co-

sonajero hecho con una latita y semillas. Hoy son 
comunes los sonajeros industriales, comprados.

El cholhtsaj es un latsithyawu del bebé, pero al-
gunos niños lo usan por mucho tiempo (hasta los 
seis o siete años). Hay que señalar que lacholhtsaj 
es también el nombre de la maraca de porongo del 
chamán (que además se nombra lacholhchoj  ), del 
cascabel de la víbora homónima y hoy, además, del 
pandero que se usa en los cultos cristianos.

Los niños

Cuando el bebé comienza a caminar se puede decir 
que es un notsa, un “niño”, sea varón o mujer. Niñas 
y niños pequeños juegan juntos en el “patio” (alhu) 
de la casa, en la vivienda propiamente dicha, en las 
sendas y caminos irregulares de la misión o en las 
calles regulares de Morillo, y, más tarde, en la pla-
za. En la aldea tradicional, la plaza era un “descam-
pado” (alhutaj, que literalmente quiere decir “gran 
patio”) ubicado en el centro del asentamiento, don-
de merodeaban los rebaños de cabras, se recibía a 
las visitas foráneas, jugaban los niños y se desarro-
llaban los partidos de hockey y, en ocasiones, las 
danzas. Por eso, según el contexto, el alhutaj podía 
ser la “morada del juego” (laquyn-wet) o “del ju-
gar” (laquyaj-wet), o bien la “morada del danzar” 
(laqatinaj-wet). En asentamientos como Los Bal-
des, la plaza central sigue existiendo – el edificio de 
la iglesia anglicana colinda al oeste y le da la espal-
da – y siendo el lugar del juego infantil y del fútbol, 
así como de recepción de los criollos y demás per-
sonas foráneas.

Con el juego, las nenas y los nenes no sólo se di-
vierten, sino que también aprenden las actividades 
de la vida adulta (de los Ríos 1976–80: ​83). Para ha-
cerlo muchas veces construyen copias en miniatura 
de los artefactos de sus mayores (la similitud puede 
ser formal o meramente funcional). Aunque la len-
gua wichí reúne a las nenas y los nenes en un único 
vocablo (notsas), alrededor de los seis años comien-
za la divergencia entre los géneros y, gradualmente, 
unas y otros comienzan a jugar con cosas distintas: 
los nenes, con camiones, trompos y gomeras; las 
nenas, con muñecas o ensayando la fabricación de 
sus primeras artesanías. Vemos así que con el correr 
del tiempo los “varoncitos” (notsas ta hinul) siguen 
un movimiento centrífugo, trasladan sus juegos del 
patio de la casa a la plaza, de ahí a las orillas del po-

rrespondencias wichís y latinas de las especies que aquí se 
mencionan con los nombres españoles o criollos y wichís en 
Suárez (2010, 2011) y varios detalles constructivos de los ju-
guetes en Montani (2012).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127


Los juguetes de los wichís del Gran Chaco

Anthropos  111.2016

131

blado y, finalmente, acompañados de otros niños, 
comienzan a incursionar en el monte. Las “nenas” 
(notsas ta atsihnay), en cambio, en la medida que 
se desarrollan siguen con sus juegos un movimien-
to centrípeto: van concentrándolos en el espacio do-
méstico. No puede pasarse por alto que estos dos 
movimientos se corresponde con los movimientos 
impuestos por la norma de residencia uxorilocal de 
los wichís (Palmer 2005: caps. 3 y 4).

Comencemos describiendo los juegos aptos tanto 
para nenas como para nenes, para después concen-
trarnos por separado en los propios de uno y otro 
sexo.

La hamaca

A los notsas pequeños les encanta hamacarse y es 
común que simplemente se cuelguen con los bra-
zos de una rama para “balancearse” (lhayjwe, sien-
do lhay- un prefijo reflexivo). Suelen además colgar 
una soga doble de la rama de un árbol del patio e 
improvisan un asiento con trapos y mantas (Fig. 2). 

Los nombres específicos de la “hamaca” derivan 
del verbo ijwe: lajwenti, “su recipiente para mecer-
se”, o lajweyeq, “su [cosa] mecida”. Pero algunos 
dicen que su nombre antiguo era el mismo que el 
del subibaja-calesita que enseguida veremos: ts’ulit. 
Para confeccionarla, se usaban sogas de la especie 
de cháguar textil más resistente, el oletsaj (Brome-
lia urbaniana), de tiras de cuero (Martínez Crovetto 
1979: ​255), de fibras de yuchán (Ceiba chodatii) – 
como las que se usan para cargar leña o para los ar-
neses del meleo – o sogas industriales. Asimismo, 
cuando los niños acompañan a los adultos al monte, 
estos suelen improvisarles una hamaca: eligen una 
liana gruesa que esté bien agarrada en lo alto y que 
tenga cierta curva, y la cortan con el machete de for-
ma tal que el extremo curvo penda y los niños pue-
dan subirse para hamacarse.

El subibaja y calesita

Aunque actualmente resulta excepcional, cuando las 
mujeres y los hombres que hoy son mayores eran ni-
ños, solos o ayudados por algún adulto, construían 
un ts’ulit (o ts’ilit, t’ulit o t’ilit). Enterraban un extre-
mo de un tronco o usaban un tocón (de 1 m o apenas 
más de alto) de palo santo (Bulnesia sarmientoi), y 
tallaban con forma cónica el extremo superior. So-
bre este pivote atravesaban un palo de alguna ma-
dera resistente, con un agujero cónico en el medio 
que funcionaba como buje. El buje se lubricaba con 
carbones y grasa, y esto hacía también que sona-
se al moverse, algo muy importante. Empujándose 
del suelo con los pies, primero se balanceaba como 
“subibaja” (lanejlapho) y después se lo hacía girar a 
gran velocidad como una “calesita” (lalenqat).

Aunque, hasta donde sabemos, las crónicas, los 
léxicos y las etnografías no mencionan el ts’ulit, 
los wichís lo reivindican como un “juguete” (¿la-
qaytoj?) tradicional. Antaño se fabricaban grandes 
ejemplares donde montaban hasta cuatro niños de 
cada lado (Fig. 3). Los niños tenían que ser mayores 
de siete años, porque era un juego muy peligroso: si 
alguien caía, la madera podía matarlo de un golpe. 
Según algunos de nuestros informantes – ellos mis-
mos anglicanos –, los “misioneros ingleses” (waj-
chosel) miraron al ts’ulit aún con mayor recelo que 
los propios padres indígenas (cf. Montani 2008a); 
los niños debían fabricarlo y jugar en clandestini-
dad, y finalmente el juguete cayó en desuso. Mar-
tínez Crovetto, que trabajó con los wichís de Pozo 
Verde (Fig. 1), aparentemente bajo la influencia ca-
tólica, dio una noticia un tanto distinta: “En cada ex-
tremo del tablón se sienta un participante …; a ve-
ces lo hacen dos, especialmente un adulto y un niño 

Fig. 2: Niñas de Los Baldes hamacándose (Foto: Rodrigo Mon-
tani).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127


132 Rodrigo Montani y María Eugenia Suárez

Anthropos  111.2016

pequeño de cada lado. … Este aparato es utilizado 
tanto por adultos como por niños de ambos sexos” 
(1979: ​253).

La mayoría de los niños de hoy ni siquiera cono-
cen la palabra ts’ulit, pero en un patio de Los Bal-
des pudimos ver una versión inofensiva del artefac-
to, que sólo servía para un par de notsas pequeños. 
Martínez Crovetto (1979: ​253) anotó además el jue-
go ts’ulit letaq,10 que traducimos como “lo parecido 
a ts’ulit  ”: un subibaja que se hace atravesando un ta-
blón en un gran tronco caído.

Los zancos

Aunque ahora nadie los usa, Métraux (1946: ​339) 
señaló que los niños wichís, chorotes y terenos eran 
aficionados a andar sobre zancos. Martínez Crovetto 
(1979: ​255) y nuestros datos lo confirman. Hombres 
y mujeres adultos recuerdan haber jugado con “zan-
cos” (latqoloy-haloy o latqoloy toj haloy, que lite-
ralmente significan “sus pantorrillas de palo”, o bien 
lat’osatis, “su recipiente para pisar”, o lat’osawet, 
“su morada de pisar”) hechos con horquetas de du-
raznillo (Ruprechtia triflora).

Los zancos era un latsithyawu para niños de seis 
a trece años. Los más grandes podían jugar a atrave-
sar un campo de espinas. Martínez Crovetto anotó: 
“[los pequeños] los emplean como simples elemen-
tos de diversión, pero los mayores suelen utilizarlos 
para correr carreras” (1979: ​255). Entre los adultos 
el juguete supo adquirir también funciones tan insó-

10	 Para allanar la lectura, transliteramos a nuestro alfabeto las 
frases o palabras wichís tomadas de la bibliografía. Sólo con-
servamos en la grafía original – y entre comillas – aquellas 
expresiones que desconocemos.

litas como permitir escaparse de la policía: con los 
zancos se podían atravesar terrenos espinosos y, si 
se los tallaba, dejaba huellas que se confundía con 
las de un burro.

El palo zumbador

Erland Nordenskiöld (1919: ​162; 2002: ​65) registró 
el uso poco frecuente del palo zumbador entre los 
chorotes, los nivaclés y otros indígenas de Sudamé-
rica – también Métraux (1946: ​338, 343) lo ano-
tó para el Chaco –, pero no lo mencionó para los 
wichís. Palavecino (1935: ​84) sí; lo registró como 
un juguete infrecuente y recolectó los diez ejem-
plares que ahora forman parte de la colección del 
ME (45804, 45831, 45834, 45836, 45838, 45841, 
45845, 45847, 45843, 45846): cinco lisos, tres de-
corados con “enrejillados” incisos, uno con trasver-
sales pintadas en rojo y otro con un zigzag pintando 
en negro (Fig. 4a). El etnógrafo argentino no dejó 
en claro si los chamanes habían usado el palo zum-
bador como juguete o como un instrumento ritual, y 
el mismo equívoco reaparece tanto en los registros 
de otros como en los nuestros.

Varios de los ancianos y adultos que entrevis-
tamos recuerdan haberlo visto o utilizado cuando 
niños. El palo zumbador era una tablita delgada de 
madera liviana, atada por un extremo a una piola de 
cháguar. Para algunos, la piola se sostenía simple-
mente con los dedos. Aunque Mario Califano (1999: ​
125) indicó lo que también vemos en los ejempla-
res del ME: que la piola estaba amarrada a un palito 
que le servía de mango. Al parecer, era un juguete 
mayormente masculino. La diversión consistía en 
revolear el objeto por encima de la cabeza para ha-
cer ruido. 

Califano anotó: “Palo zumbador: koyék [-quyeq]: 
Tablilla rectangular amarrada a un cuerpo cuyo otro 
extremo está unido a un bastón: Es el juguete que 
repite el canto de Welán” (1999: ​125). La divini-
dad Welan está vinculada con el chamanismo y li-
teralmente significa “metamorfoseado”; los wichís 
lo traducen por “alunado”, “loco” o “caníbal”. Uno 
de nuestros informantes, que aseguró que los waj-
chosel prohibían el uso del palo zumbador, decía: 
“No era un juego para chicos, sino la forma de aler-
tar al campamento de que algo iba a pasar, como ser 
la guerra. No dejaban jugar mucho con eso, porque 
atrae males. Debe usarse bajo la supervisión del hi-
yawu [chamán]. Creo que el dueño es Tukwaj [Tío 
Travieso, el trickster de la mitología wichí]” (Mo-
rillo, 17. 10. 2012). Para otros, en aquellos tiempos 
en que todavía había jaguares en la zona, el jugue-
te daba ocasión a bromas: un niño escondido en el 

Fig. 3: El subibaja y calesita o ts’ulit (Dibujo: Francisco Naka-
yama).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127


Los juguetes de los wichís del Gran Chaco

Anthropos  111.2016

133

monte podía imitar el bramido del animal con su palo 
zumbador y asustar a quien anduviese campeando.

El botón zumbador

Tres juguetes pueden ser considerados como parien-
tes del palo zumbador. Por un lado, antaño los niños 
ensartaban caracolitos blancos de ciénaga en una 
piola de cháguar para hacer una especie de collar 
con forma de lazo, que luego revoleaban para pro-
ducir un zumbido. Por el otro, Martínez Crovetto 
(1979: ​255) anotó que los niños de Pozo Verde usa-
ban frecuentemente un zumbador de botón – que 
etiquetó con la expresión oqaitoj toj botón, que sig-
nifica: “mi juguete de botón” –, un juguete bastante 
difundido en Sudamérica, aunque las fuentes com-
parativas no lo mencionan concretamente para los 
wichís.11 Martínez Crovetto sostuvo que antes el bo-
tón se hacía con un trozo de caracol; nosotros juzga-
mos que la pieza vegetal estrellada con dos orificios 
y una piola del ME, rotulada sólo como “juguete” 
(45446), es un botón zumbador (Fig. 4b). Finalmen-
te, Martínez Crovetto (1979: ​255) vio un “moline-
te” (ihnuwokw laneq, “molino” o, literalmente, “cu-
chara del viento”) que era a todas luces un juguete 
exógeno.

11	 Cooper (1949: ​510); Métraux (1946: ​338, 343); Nordenski-
öld (1920: ​114 s.; 2002: ​183, 185: ilustr. A).

Los juegos de hilo

Se llama “juegos de hilo” (laqa-niyokw, que literal-
mente significa “su hilo [no propio]”, o bien jwejw-
t’aq: “correa del dedo” [cf. Hunt 1913: ​144; 1937: ​
25]) a la manipulación con las manos, pero a veces 
también con muñecas y antebrazos, de un lazo de 
cuerda para producir “figuras” (lapeyqas). Tantos 
los niños como los adultos juegan con este laquyeq, 
que en algún sentido excede lo lúdico.

Nosotros registramos unas pocas figuras, Ma-
ría Delia Millán (1968) once y Martínez Crovetto 
(1979) una veintena, pero quien realmente estudió 
los juegos de hilo wichís y de otros chaqueños fue 
José Braunstein (1992a, 1992b, 1994 y la traduc-
ción francesa del segundo artículo: 1996). El re-
nombrado “chacólogo” propuso concebir a los jue-
gos de hilo como un lenguaje no verbal y estudiarlos 
con un modelo lingüístico (1992b). Brazos y ma-
nos actúan sobre el lazo para producir cierto núme-
ro de “pasajes” – unidades meramente diferencia-
les – cuya combinación da lugar a una “figura”: una 
forma con significado, que transmite un mensaje. 
El antropólogo argentino entendió por “significado” 
lo que nosotros llamaríamos “significado verbaliza-
ble”, es decir, un nombre – como p. ej., Potselhay, 
“Las Pléyades”– asociado tradicionalmente con una 
forma y también los discursos que esta asociación 
habilita. En “Figuras de hilo de los matacos orien-
tales” (1992a), Braunstein describió los procedi-
mientos de ejecución, las formas y los nombres wi-

Fig. 4: a)  Un palo zumbador 
(45836), b)  un botón zumbador 
(45446) (Dibujo: Francisco Naka-
yama). 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127


134 Rodrigo Montani y María Eugenia Suárez

Anthropos  111.2016

chís y españoles de buena parte de los juegos de 
hilos conocidos por los wichís del este de Formosa 
(87 nombres para 51 formas) e informó, además, de 
la existencia de una serie de “figuras progresantes”, 
a las que se llega luego de haber pasado por otras 
y cuyo significado se construye a la manera de un 
relato. A nuestro juicio, son más bien reducidos los 
ejemplos concretos de cómo las figuras, sean sen-
cillas o “progresantes”, motivan lo que él llamó los 
“discursos de hilos”.

Los wichís manejan un repertorio bastante es-
tandarizado de figuras de hilo, es decir, un conjunto 
cuasi cerrado y extenso de formas cuyos elemen-
tos se asocian de manera más o menos compleja 
con elementos de un conjunto cuasi cerrado y aún 
más extenso de nombres. El análisis de estos con-
juntos y sus asociaciones presenta dificultades muy 
parecidas a las del estudio de los diseños de los bol-
sos enlazados: hay que regularizar los nombres y 
las formas de las figuras, y describir sus asociacio-
nes, que distan mucho de ser biunívocas (Montani 
2007a). En su presentación de los juegos de hilo wi-
chís, Braunstein ofreció comentarios comparativos 
con los de otros indígenas chaqueños (macás, pila-
gás, nivaclés y tobas) y propuso que las similitudes 
y diferencias podrían servir para “medir” la “dis-
tancia cultural” entre los grupos. Más allá de estos 
logros indudables, creemos que en el estudio de las 
figuras quedan pendientes al menos tres cuestiones: 
a) ¿qué tipo de relación existe entre la forma y el 
nombre de cada figura?; b) ¿qué simbolismo entraña 
cada figura? y c) ¿qué significados emanan del re-
pertorio en su conjunto que, por ejemplo, es distin-
to en temas y en modalidad figurativa del repertorio 
de diseños enlazados? (para algunas respuestas, cf. 
Montani 2012: ​420–425).

Las nenas

La muñeca

Las antiguas muñecas wichís (en singular, lacheyo, 
que literalmente debe ser traducido por “su nieta”) 
eran figurillas de menos de 10 cm de alto que fabri-
caban las mismas niñas, sus madres o alguna abuela, 
con arcilla cruda o cocida, o eventualmente con tra-
po (Colazo 1969–70: figs. 3–6, 13; Métraux 1946: ​
340, fig. 40a). Representaban casi siempre mujeres, 
combinando en una forma cónica o cilíndrica algu-
nos de estos elementos: protuberancias que repre-
sentaban los senos, el tatuaje facial distribuido en 
todo el cuerpo de la muñeca, collares o faldas de 
trocitos de tela y, con menor frecuencia, pequeñas 
incisiones o agregados de arcilla que reproducían 

la boca, la nariz o los ojos; nunca tenían miembros 
(Colazo 1969–70).12

Aunque el misionero John Arnott (1939) no estu-
dió las muñecas wichís, sino las tobas y las nivaclés, 
algunas de sus conclusiones vienen al caso. Para el 
anglicano las muñecas eran una yuxtaposición de 
imágenes “distorsionadas” – en tanto conceptuales 
y tipificadas (cf. Métraux 1946: ​339) – o, más aún, 
un agregado de símbolos metonímicos – más preci-
samente, sinecdóticos – (cf. Montani 2012: ​300 ss.). 
A algo parecido se refería Branislava Susnik cuando 
hablaba de lo “conceptivo” en la escultura antropo-
morfa chamacoco (1998: ​104).

Actualmente nadie fabrica muñecas de barro, 
pero algunas niñas juegan con muñecas industria-
les – quizá de la misma manera que lo hacían sus 
abuelas, cuando niñas, con las antiguas muñecas –: 
las tratan como si fueran sus hijitas, por ejemplo, 
las cargan en un pequeño laqa-jwenti (ver arriba). 
¿Por qué las wichís dejaron de fabricar sus antiguas 
muñecas? Los factores pueden haber sido varios, 
pero creemos que las muñecas de barro tenían reso-
nancias cosmológicas y chamánicas que las expu-
sieron a la censura de los misioneros. Por un lado, 
el mito de “La creación de los hombres” narra que 
El Inmortal (Nilataj), a veces ayudado por El Gran 
Alma Póstuma (Ahataj), hizo una muñeca de arci-
lla y soplándole la nariz le insufló “su voluntad” 
(laheseq); la muñeca despertó y fue el primer hu-
mano (Braunstein 1974: ​16, 19; Palmer 2005: ​216). 
Por otro, escuchamos la historia de un hombre que, 
tras haber sido secuestrado por El Negro del Agua 
(Chalahitaj), recibió de la divinidad dos muñecas 
mágicas que le permitían amansar caballos y mu-
las para los criollos; el hombre tuvo éxito hasta que 
cedió a la insistencia de una pareja de criollos que 
descubrió el recurso y les vendió las muñecas; como 
consecuencia, los tres fallecieron y las muñecas re-
tornaron al agua. Asimismo, una mujer de Los Bal-
des nos contó la historia de otra mujer, que era es-
téril y decidió hacerse tratar por unas curanderas a 
Ingeniero Juárez (Fig. 1); las chamanes le sacaron 

12	 Aquí estamos hablando de la muñeca de barro, pero lacheyo 
puede referir además a cualquier figurilla, p. ej., la estatuilla 
de un santo cristiano. De los Ríos (1976–80) registró que la 
niña podía decirle a su muñeca de arcilla ulhos, que significa 
literalmente “mi hijo”. Martínez Crovetto anotó que “[c]uan-
do juegan en el agua, en arroyos o bañados, una diversión 
común es construir muñequitos de barro. A veces lo hacen 
también luego de las lluvias, especialmente donde se produ-
cen charcos o pantanos” (1979: ​255), y que a este “muñeco 
de barro” le llamaban “hahót toj iñót  ” (1979: ​257) – desco-
nocemos la primera palabra, pero toj ihnyot significa “de ba-
rro”. Los wichís y otros chaqueños fabricaban también figuri-
llas en cera y en hueso (Métraux 1946: ​339; Colazo 1969–70; 
Nordenskiöld 2002: ​108 s.).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127


Los juguetes de los wichís del Gran Chaco

Anthropos  111.2016

135

del útero un muñequito con “forma de monito”, ne-
gro y vivo, más chico que un puño, que se movía y 
lloraba; esa era “su enfermedad” (t’ihnayaj  ). Final
mente, Susana Colazo (1969–70: ​414) reportó de 
segunda mano que un chamán wichí de Comandan-
cia Frías (Fig. 1) utilizaba representaciones antropo-
morfas de hueso. Estas resonancias cosmológicas y 
chamánicas de la muñeca recuerdan, por poner un 
ejemplo anecdótico, el estatuto igualmente equívo-
co en las muñecas de madera de los caduveos (Lévi-
Strauss 1955: ​201).

Martínez Crovetto registró asimismo entre los 
wichís “tejidos con folíolos de palma representando 
diversos objetos y animales, … hechos por los adul-
tos y utilizados por los niños como juguetes” (1979: ​
256), que recuerdan a los juguetes de hoja de pal-
ma que el padre John Cooper (1949: ​511, fig. 173) 
mencionó para los indígenas de las Guyanas, del 
este boliviano, del este de Brasil y de Dominica, o a 
los que el propio Martínez Crovetto (1968b: ​20 s.) 
registró entre los mbyas de Misiones. Por desgracia, 
no existen más detalles al respecto y nuestros infor-
mantes desconocen estos juguetes, pero podemos 
presuponer que eran usados tanto por niños como 
por niñas.

En cierto sentido, las muñecas y estas miniaturas 
de palma son la cara “inútil” de los juguetes wichís 
en escala reducida, porque son la mera representa-
ción de otros dos “objetos” con los que, sin necesa-
riamente jugar, los notsas interactúan. Las muñecas 
femeninas representan los bebés que las nenas cre-
cidas efectivamente crían: sus hermanitos. Las mi-
niaturas de palma representaban los animales que 
los niños wichís suelen de hecho tener como mas-
cotas. He aquí cierta obsolescencia inmanente a es-
tos dos tipos de juguetes, que puede estar también 
explicando su relativa infrecuencia. La otra cara de 
los juguetes en miniatura, la cara “útil”, está forma-
da por artefactos utilitarios acordes al tamaño del 
niño, de los que la bandita donde la niña carga su 
muñeca es un buen ejemplo.

Las miniaturas de artefactos femeninos

Sólo si la niña quiere, en torno de los ocho años 
comienza a estudiar cómo fabricar hilos y enlazar 
bolsos. Algunas niñas piden a su madre o alguna 
parienta un “morralito” (hile-lhos o hile-lhomsaj  ) o 
pueden llegar a enlazarlo ellas mismas. Muy rara-
mente, en vez de un morral se trata de un “bolsito 
semiesférico” (sichet-lhos), con la diferencia mor-
fológica, comparado con el de la mujer adulta, de 
que el de la niña suele combinar lazos de dos tipos: 
“en ocho” y “simples” (cf. Montani 2007b),13 mien-

tras que el de la mujer está sólo enlazado “en ocho” 
(Montani 2008b).

Además, las niñas construyen o usan como ju-
guetes otras copias en miniatura de artefactos del 
mundo adulto. Por ejemplo, hacen una “pequeña 
choza semiesférica” (hep-lhos) en el margen del pa-
tio, y en ella niñas y niños pasan buena parte del día 
imitando las actividades domésticas de sus mayo-
res: encienden fuego, cocinan y “duermen”. O bien, 
es frecuente que una madre ceramista le fabrique a 
su hija un “botijito” (yote-lhos) para que pueda bus-
car y acarrear agua a la vieja usanza.

Los nenes

El camión de juguete

Ya Nordenskiöld señalaba que “[c]uando los niños 
pequeños juegan, la fantasía tiene que reemplazar 
frecuentemente los detalles de un juguete. Un pe-
dazo de madera puede ser una locomotora, otro un 
camión” (2002: ​108). Desde hace algunas décadas, 
un latsithyawu muy popular entre los varoncitos es 
el “camión” (laqaitoj, que como señalamos, tam-
bién significa “juguete”) hecho de cardón (Stetsonia 
coryne) (Fig. 5) o de una rama joven de yuchán. Lo 
fabrican los chicos, a veces con ayuda de un adul-
to. Algunos le atan una piola en la parte delantera o 
le encastran una varilla en la parte trasera, para po-
der arrastrarlo o empujarlo. Al igual que sucede con 
tantos otros artefactos wichís, una parte del camión 
recibe el nombre de una parte del cuerpo humano 
y animal; en este caso, “sus ruedas”, laqoloy, ex-
presión que literalmente significa “sus pantorrillas”.

Camioncitos de cardón parecidos son también 
fabricados por los toba-pilagás del oeste de la pro-
vincia de Formosa (Arenas y Scarpa 1998: ​47 s., 50, 
fig. 8). En ocasiones hemos observado a varoncitos 
wichís acarrear frutos de quebracho blanco (Aspi-
dosperma quebracho-blanco) del tallo, como si fue-
ran camioncitos de juguete. El aro de pasto que, en 
el pasado, hacían rodar los niños (Métraux 1946: ​
339) puede haber sido un pariente lejano del ca-
mioncito. Hoy, en lugar de ese aro los niños utili-
zan viejas llantas o cubiertas de bicicleta. En la co-
lección del ME encontramos un aro plano rubricado 
como “Juego de arco” (45860), una cinta de madera 
delgada atada sobre sí misma, que bien podría tra-
tarse de un aro usado con estos fines.

13	 Puede verse uno de estos bolsos en Alvarsson (1994: ​69, 
lám. 5.1).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127


136 Rodrigo Montani y María Eugenia Suárez

Anthropos  111.2016

El trompo

El “trompo de madera” (halo-qutsu, que literalmen-
te quiere decir “nudo de madera”)14 es un laquyeq 
de moda entre los varoncitos de más de cinco años. 
En el pasado, el trompo consistía en un disco de 
cera amasada, atravesado por un palito recto con 
un extremo aguzado o por una espina;15 por eso se 
lo llamaba laquyeq-sup’a, “su juguete de cera”, o 
simplemente laqa-sup’a, “su cera [no propia]”. Las 
piezas 45815 y 45821 de la colección del ME co-
rresponden a este tipo de trompos. Según Martí-
nez Crovetto (1979: ​251) era un juguete también de 
adultos.

Algunos de los mayores que entrevistamos re-
cuerdan haber fabricado de niños trompos pirifor-
mes, cilíndricos o esféricos de madera, decorarlos 
con figuras pirograbadas o, en ocasiones, pinta-
das con lápiz. En la actualidad el trompo es cóni-
co y consta al menos de cuatro partes: el “cuerpo” 
(t’isan), la “cabeza” (lheteq), un afinamiento en la 

14	 Martínez Crovetto (1979: ​251) anotó “okáto”, que probable-
mente corresponda a oqaitoj, “mi juguete”.

15	 El juguete es parecido al trompo de cera relevado por Martí-
nez Crovetto (1968b: ​4, fig. 3C) entre los mbyas.

base del cono, donde se enrosca la piola, y la “pun-
ta” metálica (lapes) sobre la que gira. Los hombres 
se los fabrican a los pequeños, pero los niños más 
grandes se los hacen ellos mismos. Para “hacer gi-
rar” (ilenqat) el trompo se necesita una piola – an-
tes, de chaguar, hoy, más comúnmente, de fibra in-
dustrial – y no es raro que se ate una tablita en un 
extremo de la cuerda para facilitar el lanzamiento. 
Cuando se lo arroja, el trompo “da vueltas” (ilen) 
sobre su eje, “pasea” (ilenlhi) en círculos por el sue-
lo y “trina” (yip) con el sonido “tin”, que es su ono-
matopeya en wichí. El trompo es un juguete para di-
vertirse desafiándose a uno mismo o a otros. En la 
versión más simple de la competencia, gana quién 
lo hace girar por más tiempo. A veces se hacen 
apuestas (cf. Martínez Crovetto 1979: ​251).

Las bolitas

Si de competición y apuestas infantiles se trata, el 
juego más importante es el de las canicas, que en 
la Argentina se conocen como “bolitas” y en wichí 
simplemente como “su juguete” (para algunos laqu-
yeq, para otros también laqaitoj  ). En la actualidad 
los varoncitos se divierten con las canicas industria-
les de vidrio, de plástico o de porcelana, que com-
pran en los comercios del pueblo. Aunque puede ha-
ber variantes, el juego consiste en arrojar las bolitas 
desde una distancia predeterminada y por turnos e 
introducirlas en un hoyito hecho en la tierra. Gana 
el que emboca primero.

Las bolitas son un juego introducido no hace mu-
cho tiempo, pero sin duda el juego tuvo antecesores. 
Décadas atrás, los adultos, más que los niños, juga-
ban con botones artesanales de concha de caracol, 
con botones industriales o con monedas, y aposta-
ban dinero o cigarrillos, y más atrás en el tiempo, te-
las y ropas. Martínez Crovetto (1979: ​250) consignó 
este juego con el término “okatohés”, sin duda una 
forma variante de uqaitohes, “mis juguetes”. 

Otro antecesor de las bolitas fue el “juego del pa-
lito” (laquyeq toj halojwaj  ). Según el investigador 
argentino, se clavaba un palito en el suelo lo sufi-
cientemente suelto como para poder voltearlo con 
facilidad, se apostaba y luego, ubicándose detrás de 
una raya, los varones arrojaban un botón, un bodo-
que de barro o una canica de vidrio buscando de-
rribar el palito; ganaba el primero que lo conseguía 
(Martínez Crovetto 1979: ​250). Uno de nuestros in-
formantes llegó a conocer una versión de este jue-
go, más parecida en realidad a un juego de bolos: 
con una “pelota de madera” (halo-qutsu, como el 
trompo) se trataba de voltear palitos clavados en fila.

Fig. 5: Sunsilo con sus camioncitos de cardón (Foto: Rodrigo 
Montani).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127


Los juguetes de los wichís del Gran Chaco

Anthropos  111.2016

137

Las armas de tiro

Deambulando con sus amigos por el área fronteriza 
entre el monte y el poblado, el varoncito ensaya la 
puntería en objetos varios y aprende a cazar aves y 
animalitos, presas modestas que asa él mismo o lle-
va a su madre. Existieron varios modelos de armas 
de tiro infantil, todos eran latsithyawus.

Antaño, un juguete de los varoncitos era un 
“arco” (laletsej o, si se quiere diferenciarlo de las ar-
mas de fuego, laletsej-halo, que literalmente signifi-
ca “su arco de palo”)16 y unas “flechas” (lach’ohes 
o luteqis, que literalmente significa “escayantes” 
[Mimozyganthus carinatus]) acorde al tamaño del 
cuerpo del niño. El arco y flecha de juguete figura 
en un episodio de “El hijo de la Chunga” que narra 
la primera reproducción sexual entre los hombres 
(Wilbert and Simoneau 1982: ​285). Allí queda ex-
plicitado el carácter masculino del artefacto y el rol 
simbólico de su producción y circulación con res-
pecto a la filiación. Concretamente, la historia rela-
ta que en un mundo exclusivamente masculino, el 
prototipo del ave chuña (Chunga burmeisteri) em-
barazó a la mujer primordial mediante el artilugio 
de hacerla comer una bola de miel mezclada con su 
semen. Del embarazo nació un niño que se crio ig-
norando quién era su padre. Preocupados por deter-
minarlo, los hombres de la aldea propusieron una 
prueba: cada varón prepararía un arco y flecha acor-
de al tamaño de la criatura y se lo ofrecería, el niño 
sólo aceptaría el juguete de quien fuese su padre. La 
prueba se hizo y el varoncito tomó el arco y flecha 
de Chuña: la paternidad quedó demostrada y la ma-
dre se casó con él. Así pues, el mito expresa lo que 
es al menos la norma ideal: tanto en el caso de la mi-
niatura de arco y flecha como en los de las otras mi-
niaturas de armas de tiro que estudiaremos, el padre 
debe construir y dar el primer juguete a su hijo, y 
el niño debe recibirlo de su padre. La miniatura del 
arma de tiro, al igual que la explicación puramen-
te “seminal” que los wichís dan de la fecundación 
y del desarrollo del embrión, al igual que la idea 
de que las acciones del padre “afectan” (tajwum) al 
feto y al niño, y lo mismo que la práctica de la cova-
da (Montani 2012: ​291 s.; Palmer 2005: ​191), todas 

16	 Martínez Crovetto se enredó con los nombres que le die-
ron para este juguete. Por un lado, dijo que “lutséj toj nok-
táj  ”, – en nuestra grafía: -letsej toj nokwtaj – nombraba al 
“arco infantil” (1979: ​255), pero en el vocabulario que rema-
ta el artículo anotó “letchéj toj noktáj  ”, “arco de bodoque” 
(257). Por otro lado, señaló que el “arco de bodoque” se lla-
maba “letchéj toj haló” [-letsej toj halo], pero no consignó 
este nombre en el vocabulario. Lo cierto es que laletsej toj 
nokwtaj significa literalmente “su arco de un tipo de palo ma-
taco (Prosopis spp.)” y laletsej toj halo, “arco de madera”.

ellas constituyen marcas destinadas a visibilizar la 
filiación paterna o, en otras palabras, recursos para 
compensar ideológicamente el rol paterno, que la 
residencia marcadamente uxorilocal vuelve socio-
lógicamente casi accesorio.

Para algunos, la miniatura de arco estaba hecha 
con las mismas maderas “potentes” (laqahnayaj ihi) 
que usaban para sus arcos los adultos: palo mataco 
(Prosopis spp.) o escayante (Wilbert and Simoneau 
1982: ​290); para otros, se hacía de maderas blandas 
(Wilbert and Simoneau 1982: ​294). El encordado 
podía ser de oletsaj o de cuero (Arenas 2003: ​361, 
363). Las flechas, por su parte, tenían un astil y una 
punta. En el caso de los niños pequeños, la punta 
era un bodoque de cera silvestre, una “punta embo-
tante” que cuanto mucho servía para cazar pajaritos 
(Arenas 2003: ​365); en el caso de los más grandes, 
era de madera dura o de alambre, como la de las fle-
chas de los adultos (Martínez Crovetto 1979: ​255). 
En el pasado los hombres competían al tiro al blan-
co con arco y flecha, y realizaban apuestas impor-
tantes, desde ponchos hasta caballos; a veces los ni-
ños también armaban competencias, pero podemos 
suponer que sin apuestas o con unas muy modestas 
(Martínez Crovetto 1979: ​251 s.).

Antaño, los varoncitos también jugaban con una 
“honda” (lahumtis, que literalmente significa “sus 
recipientes para arrojar”, o laqa-lanlhi, “su [cosa] 
revoleada”) y, menos frecuentemente, con un “arco-
honda” (lahumtis-halo),17 con los que disparaban 
bolillas de arcilla secadas al sol o, en su defecto, fru-
tos inmaduros del árbol bola verde (Anisocapparis 
speciosa) y, si las había, piedras.18 La honda consis-
tía en un receptáculo de redecilla anudada, con dos 
piolas largas (cf. Nordenskiöld 1919: ​44 s.; aunque 
las piezas 40763 y 40807 del ME son similares a la 
honda chané de Nordenskiöld 1920: ​28, fig. 7a). Al-
gunos de nuestros entrevistados conocieron el arco-
honda: un arco más pequeño que el del adulto, con 
doble cuerda y un receptáculo para el proyectil, te-
jido entre las cuerdas (Arenas 2003: ​361 s., fig. 6B; 
Nordenskiöld 1919: ​48). La madre del niño, una 
abuela o una hermana mayor le confeccionaban al 
niño las piolas de la honda, o las cuerdas y el recep-
táculo del arco-honda, con fibras oletsaj o chitsaj. 
Algunos refieren además que inusualmente el recep-

17	 Es frecuente que en español los entrevistados se refieran a la 
honda de David como “boleadoras”, y que en ocasiones le di-
gan “honda” a la gomera. Otras veces las distinguen usando 
“honda de piola” para la de David y “honda de goma” para 
la gomera.

18	 En el Chaco las rocas eran excepcionales, pero se volvieron 
relativamente accesibles con la llegada de la vía del tren y, 
tiempo después, con la introducción de piedras como mate-
rial de construcción.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127


138 Rodrigo Montani y María Eugenia Suárez

Anthropos  111.2016

táculo de la honda podía ser de cuero. El arco-honda 
lo fabricaba el padre, un varón o el niño mismo, con 
ayuda, usando las mismas maderas que para el arco. 
Era un arma peligrosa, porque exigía fuerza y, si el 
tiro salía mal, podía lastimar al arquero o a las per-
sonas que estuviesen cerca; por eso no debían usar-
la los niños de menos de diez años. Pastor Arenas 
(2003: ​361) cree que entre los wichís este artefacto 
era un arma antes que un juguete. Probablemente 
haya sido ambas cosas. Sabemos que los niños se 
divertían cazando con la honda y con el arco-honda 
y, además, Martínez Crovetto (1979: ​251 s.) anotó 
que los adultos apostaban cigarrillos o algo de di-
nero a ver quién arrojaba con la honda el proyectil 
más lejos, y que en menor medida los niños también 
organizaban competencias.

Por nuestros informantes, también sabemos que 
los hombres usaban “boleadoras” (laqa-t’entey, que 
literalmente significa “sus piedras [no propias]”, la-
lahnay, “sus [cosas] arrojadas”, o laqa-niyokw, “su 
piola [no propia]”) para cazar desde aves hasta cor-
zuelas (Mazama spp.) (también cf. Pelleschi 1897: ​
92). Nordenskiöld (2002: ​103) registró boleadoras 
como armas en una versión del mito sobre “El ori-
gen de los colores de las aves”. El sueco, además, 
tomó nota de un juego entre los niños chorotes y ni-
vaclés – no entre los wichís – donde, puestos en fila, 
“[c]uando uno lanza su boleadora, los demás tratan 
de atraparla con la suya” (Nordenskiöld 2002: ​64). 
Métraux (1946: ​338) consignó el mismo juego para 
los varoncitos wichís y Aristóbulo Maranta19 lo ob-
servó en misión La Paz (Fig. 1), no está claro si en-
tre adultos o niños (Braunstein 1986: ​228 s.). En la 
colección del ME hay tres pequeñas boleadoras wi-
chís que fueron ingresadas como juguetes (45209, 
45813, 45822; la segunda, precisamente, la reco-
lectó Maranta). Las dos primeras son cilíndricas, 
la última presenta los extremos cónicos – como la 
boleadora nivaclé que dibujó Nordenskiöld (2002: ​
64, ilustr. 24) y algunas de las macás que ilustró 
Braunstein (1986: ​227, figs. 1 y 2). La primera está 
decorada con una trama cuadrangular pirograbada, 
las otras dos tienen un palito en el medio de la pio-
la, que les sirve como manija. 

Algunos de nuestros informantes recuerdan ade-
más un sonajero hecho con uñas de animal, que 
constituye sin duda una variante de las boleadoras. 
Con este sonajero-boleadora se atrapaban cotorras o 
bien se jugaba el mismo juego que describimos para 
las boleadoras: un niño tiraba al aire su juguete y los 
otros trataban de enredarlo en el aire con los suyos. 

19	 Lic. Aristóbulo Maranta. Intendente del Parque Nacional El 
Palmar (amaranta@apn.gov.ar).

Era un juego mayormente de nenes, aunque podía 
participar una que otra nena.

Ya en 1935 Max Schmidt (1937: fig. 2 y 8) foto-
grafió niños guisnais – el nombre de los wichís de la 
margen izquierda del Pilcomayo medio – con tira-
chinas, juguete que en la Argentina se conoce como 
“gomera” y en wichí con los mismos nombres que 
la honda: lahumtis y, menos frecuentemente, laqa-
lanlhi. La gomera es hoy la única arma de tiro del 
varoncito y posee ventajas importantes sobre las que 
la precedieron: permite lograr disparos de trayecto-
ria más recta y su fabricación es más sencilla. La 
primera gomera del niño se la fabrica el padre o 
algún varón de la casa, hacia los ocho años la con-
fecciona el propio niño. El mango se hace con una 
horqueta de madera. El receptáculo es de cuero, de 
suela de zapatos o de una cámara de bicicleta. Las 
“gomas” (lahumtis) son el único elemento que ne-
cesariamente se debe comprar. Con la gomera se 
disparan los mismos proyectiles que con la honda 
y el arco-honda.

Aunque con la gomera los niños pueden matar 
variedad de animales, ella es, como la antigua hon-
da, especialmente útil para cazar aves – no en vano 
la honda figura en las dos versiones de la pelea míti-
ca que explica “El origen de los colores de las aves” 
(Wilbert and Simoneau 1982: ​288, 294). Al igual 
que sucedía tiempo atrás con la honda, todos los va-
rones saben usar la gomera porque la usaron de ni-
ños y es común, pues, que la lleven cuando salen a 
campear; es decir, no es sólo un juguete, también es 
un arma: con un hondazo bien puesto se puede vol-
tear un conejo o hasta incluso una corzuela; el ani-
mal queda tumbado y atontado, y el cazador debe 
acercarse rápido para ultimarlo.

El disparador

En la colección de juguetes wichís del ME se en-
cuentra además un artefacto (45858) idéntico a los 
“fusiles” de caña que Nordenskiöld (2002: ​63, ilus-
tr. 23; 1920: ​113, fig. 34) vio entre chiriguanos, cha-
nés, nivaclés y chorotes (cf. también Métraux 1946: ​
338), y similar a la “escopetita a resorte” que Martí-
nez Crovetto (1968b: ​23, fig. 7B) observó entre los 
mbyas. En el artefacto wichí que comentamos, el 
proyectil es una flechita tallada en madera. Entre 
los nivaclés, Nordenskiöld (2002: ​64) vio usar es-
tos fusiles de juguete en una competencia de quién 
tiraba más lejos.

Finalmente, otro pariente de las armas de tiro in-
fantiles es el juguete que Martínez Crovetto (1979: ​
256) registró con el nombre de laqa-sup’a, “mi cera 
[no propia]” (el mismo vocablo que vimos para el 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127


Los juguetes de los wichís del Gran Chaco

Anthropos  111.2016

139

trompo de cera): un palito que sirve para pinchar un 
bodoque de barro y arrojarlo. Nuestros informantes 
recuerdan una variante de este laqaitoj: una horque-
ta de mango largo con la que se toma un trocito ci-
líndrico de madera y se lo lanza. Los cinco sets de 
objetos rotulados como “juego de niños” (del 45863 
al 45867) de la colección del ME parecen claros 
ejemplos de estos disparadores.

Las miniaturas de los artefactos masculinos

Para sus merodeos los varoncitos necesitan un “pe-
queño morral enlazado” (hile-lhos o hile-lhomsaj  ), 
que les fabrica su madre u otra mujer de la casa. 
El hile es básicamente un recipiente, pero cuando 
el niño carga en él su gomera, las bolillas, ciertos 
“amuletos”, las presas y algunos juguetes, no es erró- 
neo referirse al hile como latsithyawu.

Es el momento de comparar el morralito de los 
varones con el bolso semiesférico de las mujeres. 
Como sostuvimos en trabajos anteriores (Montani 
2007a, 2008b, 2012), los contrastes que existen en-
tre la producción, la forma, la distribución y el uso 
del hile y del sichet se correlacionan con una dife-
rencia en el decurso vital de hombres y mujeres: 
mientras el hile crece gradualmente (de hile-lhos a 
hile), como el varón, el sichet viene a la existencia 
ya en forma “adulta” (recordemos que el sichet-lhos 
casi no existe), discontinuamente, como la niña que 
se vuelve mujer después de la menarquia y el con-
secuente rito de iniciación. Asimismo, mientras que 
los bolsos masculinos son metáforas de los hom-
bres-animales de un mundo premetamórfico, los 
femeninos son metáforas del útero o “úteros ex
ternos”.

Por último, a partir de los diez años los varonci-
tos suelen acarrear en su bolso cuchillos, navajas o 
tijeras. Los utilizan para un sinnúmero de fines en 
el monte o en el asentamiento. Estos instrumentos 
cortantes en determinados contextos pueden ser ar-
mas o herramientas, pero para los chicos son tam-
bién “juguetes” (latsithyawu).

Los muchachos

La primera menstruación motiva – o al menos mo-
tivaba – un rito de iniciación que trasforma de ma-
nera abrupta a la “adolescente mujer” (lhetsa) en 
“mujer” (atsihna). Hoy en día el rito está reducido a 
su mínima expresión,20 pero, sin embargo, el punto 

20	 Cf. Arenas (2003: ​198); De los Ríos (1976–80: ​87); Montani 
(2008b); Palmer (2005: ​79 ss.).

de inflexión persiste en relación con el mundo lúdi-
co: la primera menstruación aleja definitivamente a 
la joven de los juguetes infantiles. Por el contrario, 
cuando el varoncito crece, se transforma gradual-
mente en un “muchacho” (manse) y paulatinamente 
se involucra en la dimensión competitiva de un de-
porte de equipo: antes, los partidos de hockey, hoy, 
los de fútbol. Recién con el correr de los años el 
muchacho se transformará en un “hombre” (hinu).

Los implementos del hockey

Como la mayoría de los indígenas chaqueños, anta-
ño los wichís jugaban al hockey,21 un juego exclusi-
vamente masculino. Nuestros informantes lo recuer-
dan con los nombres de yaj halo, “aporrear el palo”, 
o simplemente con el genérico laquyeq.22

Niels Fock (en Wilbert and Simoneau 1982: ​
123–125) registró de boca de los wichís del Pilco-
mayo una historia sobre “El origen del juego del 
hockey” que narra detalladamente cómo Tío Tra-
vieso (Tukwaj) dio a conocer los implementos e ins-
tauró las reglas del deporte. Además de la cancha 
eran necesarios la “pelota” (laquyeq, halo-qutsu, 
como el trompo, o ch’ehnu, que literalmente signi-
fica “quirquincho”; además Fock anotó “naahaet  ” y 
Hunt [1937: ​30] “kataj  ”), los palos, las “férulas de 
caña” que se usaban como canilleras (cf. Métraux 
1940: foto; Nordenskiöld 2002: ​66), los “monto-
nes de ramas” (lasquneq-haloypesey) que servían 
como “arcos” y, finalmente, los premios o apues-
tas (en singular, laha, “su precio” o “su valor”, o 
bien latwahnyat, “su premio” o “su trofeo”), que 
podían ser desde ropas, tabaco, ovejas, armas y co-
llares de nácar hasta – si el juego devenía en una 
batalla – los cueros cabelludos de los vencidos. Los 
tantos se marcaban haciendo que la pelota tocase 
el montón de ramas del equipo contrario. El tama-
ño de los equipos era variable, pero al igual que los 
bandos guerreros, siempre estaban al mando de un 
“líder” (niyat). No había árbitro. Aunque la mayoría 
de los partidos eran intraétnicos, los había interét-
nicos (contra los tobas, los nivaclés o los chorotes). 

Era un deporte bastante violento que estaba sin 
duda conectado con el conflicto: podía ser tanto un 
mecanismo catártico como un catalizador de rivali-

21	 Alvarsson (1999: ​242–244); Fock (1982: ​23, lám. 6); Mé-
traux (1940; 1946: ​334, lám. 72); Nordenskiöld (2002: ​65 s., 
ilustr. 26); Rydén (1936: ​17–175).

22	 El nombre que consignó Alvarsson (1999: ​242), halo-lhuta, 
que significa literalmente “palo delgado”, para nuestros in-
formantes designa el palo. No pudimos desentrañar el nom-
bre que propuso Fock (véase Wilbert and Simoneau 1982: ​
123–125): “naahatla”.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127


140 Rodrigo Montani y María Eugenia Suárez

Anthropos  111.2016

dades. Hubo un tiempo en que los jugadores wichís, 
como los toba-pilagás, lo practicaban con el atuendo 
del guerrero: desnudos o casi desnudos, pintados de 
pies a cabezas con franjas o manchas de rojo y ne-
gro (cf. Métraux 1937; 1940). El hockey era un ver-
dadero entrenamiento bélico (Califano 1999: ​105), 
servía además para testear la fuerza competitiva de 
las aldeas, funcionaba también como un medio de 
sublimar el conflicto armado y, finalmente, los des-
manes en un partido podían ser “causal” (lates) de 
una guerra de vendettas.23 Por otra parte, nada nos 
impide sospechar que entre los wichís no haya su-
cedido lo mismo que entre los toba-pilagás: si un ju-
gador sufría un accidente grave, su equipo lo inter-
pretaba como consecuencia de brujería y se retiraba 
del partido (Métraux 1937: ​399; 1940).

Es importante destacar, sin embargo, que el 
hockey debe haber tenido también formas menos 
espectaculares y fines menos competitivos. Norden-
skiöld (2002: ​65 s.), por ejemplo, remarcó su costa-
do recreativo: podían participar varones de todas las 
edades, por más que los muchachos fuesen los ju-
gadores más fervientes. Estos últimos, además, en-
contraban en el juego un lugar para pavonearse y, en 
este sentido, los partidos eran un complemento de 
los bailes de cortejo (Alvarsson 1999: ​243).

Los implementos del fútbol

Sacando excepciones como la que anotó Alvarsson 
(1999: ​244) – en la década de 1990 los niños de la 
escuela de Villa Montes, Bolivia (Fig. 1) lo jugaban 
como divertimento –, para 1960 se había cumpli-
do el vaticinio de Métraux (1940) y el hockey era 
algo del pasado. Contrariamente, el fútbol se había 
transformado en un deporte popular. ¿Cómo se dio 
este proceso?

Sin duda, una vez que soldados y colonos “pa-
cificaron” el área, el hockey perdió su función polí-
tico-militar. Además, la discriminación permanente 
de los “criollos” (ahotoylhais o suwelelhais, según 
el contexto, cf. Montani 2008a) sobre las costum-
bres demasiado marcadas por la etnicidad indíge-
na puede haber coadyuvado al abandono del hoc-
key. Asimismo, la necesidad de los propios wichís 
de recrear este espacio lúdico de vinculación con el 
“otro” en consonancia con el nuevo escenario social 
contribuyó, quizá, a la adopción del fútbol. Sin em-
bargo, en este cambio cultural los actores clave fue-
ron los misioneros anglicanos. El hockey “[era] un 
juego prohibido en las misiones religiosas del Cha-
co” (Métraux 1940) y, simultáneamente, los waj-

23	 Alvarsson (1999); Fock (1982: ​23); Métraux (1946: ​334).

chosel se esforzaron en enseñarle a los indígenas a 
jugar al fútbol.24 Los wichís cedieron al futbol tan 
rápido como a la religión reformada. Esto no im-
plica que el nuevo deporte no haya sido campo de 
resistencias, al menos simbólicas. Por ejemplo, la 
mujer del niyat de Los Baldes, oriunda de Misión 
Chaqueña “El Algarrobal” (Fig. 1), recuerda una 
historia que le contaba su padre. Cuando los angli-
canos instalaron aquella Misión perseguían a los 
chamanes y les prohibían realizar sus misas. Uno de 
los waj-chosel, particularmente atlético, se dedicaba 
a difundir el futbol; pero un día cayó muerto durante 
un partido. Lo mataron los chamanes, en venganza. 

Los partidos de fútbol requieren, probablemen-
te, muchos comentarios, pero en aras de la brevedad 
aquí sólo señalaremos ciertos rasgos que los colo-
can en una relación de homología con el hockey: 
son juegos masculinos – especialmente de mucha-
chos – y tienen un carácter recreativo y al mismo 
tiempo algo de enfrentamiento ritualizado. Incluso 
en el fútbol los equipos contrincantes representan 
grupos más o menos hostiles entre sí en la vida so-
ciopolítica regional – es común que un equipo de 
wichís se enfrente a uno de criollos – y los partidos 
funcionan como una instancia de ampliación del in-
tercambio interétnico. Por último, como sucedía en 
el hockey, laquyeq también es el nombre más fre-
cuente de la pelota y del juego de fútbol. 

Los partidos de fútbol se juegan cuando comien-
za a caer la tarde hasta ya bien entrada la noche; 
uno se pregunta cómo pueden los wichís jugar en 
una obscuridad que a nosotros como público difí-
cilmente nos permite ver los jugadores o la pelota. 
Fuera de los partidos, niños y muchachas también 
“pelotean”, algo que no es inédito para el Chaco (cf. 
Magrassi et al. 1984: ​6), pero no juegan partidos.

Las muchachas con los muchachos

Sin querer reseñar los distintos caminos para la for-
mación de la pareja (Palmer 2005: cap. 3), debemos 
tener presente que los adolescentes de ambos géne-
ros gozan de cierta liberalidad. La adolescencia es 
una etapa de sensualidad, coquetería y cortejo, que 
en el pasado estaba relacionada con el “enamora-
miento” (ichetitlhi, un verbo que literalmente signi-
fica “estar con ánimo”), los bailes, las pinturas y los 
tatuajes faciales, los adornos, la magia de amor y los 
instrumentos musicales (Montani 2012: ​310–330). 
Algunas cosas sobreviven. Por ejemplo, para el día 
de Navidad, en Los Baldes y en otros lados, se hace 

24	 Cf., p. ej., Coryton (1930: ​34); Nye (1929: ​131); White 
(1933: ​138).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127


Los juguetes de los wichís del Gran Chaco

Anthropos  111.2016

141

una reunión a la que asisten las – hoy pocas – fami-
lias wichís que viven dispersas en parajes aislados 
y, en los últimos años, algunas familias de vecinos 
criollos. Toman un almuerzo comunitario y después, 
en la cancha de fútbol, juegan – especialmente las 
mujeres y los hombres jóvenes, pero no exclusiva-
mente – a la cinchada, al gato y el ratón, al juego del 
suri, a las carreras con obstáculos, etc. La reunión 
de Navidad es un buen momento para buscar pareja.

La pluma del bádminton

Algunos entrevistados recuerdan haberse divertido 
cuando jóvenes jugando esa especie de bádminton 
común entre los indígenas del Chaco y de otras par-
tes de Sudamérica (Métraux 1946: ​236; Nordenski-
öld 1919: ​160). Muchachos y muchachas se ponían 
en una ronda y arrojaban al aire un volante hecho 
de chalas de choclo similar al objeto 45345 de la co-
lección del ME, que a su vez es similar a los volan-
tes fotografiados de Magrassi et al. (1984: ​3, abajo) 
y al redibujado por Cooper (1949: ​506, fig. 167). 
Para algunos, el volante llevaba a veces una pluma 
clavada en el centro – cf. el volante mocoví ilus-
trado por Martínez Crovetto (1968c: ​15, fig. 5) y la 
descripción de Métraux (1946: ​336). El volante era 
un laquyeq y se llamaba chostaj, “coludo”, o, si se 
quiere una traducción más literal, “gran cola”. Por 
metonimia, este vocablo también nombra el juego, 
que consiste en evitar con golpes de manos que el 
volante toque el piso. Era un juego para niños gran-
des y adolescentes.

Los instrumentos musicales

En al menos dos ocasiones los adolescentes utiliza-
ban instrumentos musicales como “juguetes” (lat-
sithyawus): cuando tocaban melodías en el monte 
cercano a la aldea para evocar su estado ichetitlhi 
y, eventualmente, atraer a un compañero, o cuando 
participaban de las danzas de cortejo. 

En el primer caso, por lo general era el varón el 
que usaba la “trompa” (lajwul, que también es el hi-
perónimo de los instrumentos musicales, fundamen-
talmente de los de viento) y el “arco musical” (ye-
latajchos-wuley, cuya traducción literal sería “cerda 
de cola de caballo”, o a veces también llamado la-
jwul) (cf. Ruiz et al. 1993). El recelo misionero y la 
burla criolla influyeron para que estos “juguetes” se 
volviesen parte del pasado, y hoy son contados los 
adultos que recuerdan cómo fabricarlos y tocarlos. 

En el segundo caso, un muchacho ejecutaba el 
“tambor” (pem o pimpim) en el medio o al costado 

de la ronda donde los varones danzaban con “sona-
jeros” (laqa-jwes, literalmente: “sus dedos [no pro-
pios]”, o, aparentemente sólo para los de cascabel, 
chilijtaj [Ruiz et al. 1993: ​14]) amarrados a los to-
billos y a la cintura, y las mujeres marcaban el ritmo 
con palos-sonajeros (Ruiz et al. 1993). En la actua-
lidad el bombo criollo, la guitarra, los panderos o el 
órgano eléctrico forman parte de los latsithyawus 
musicales que los jóvenes suelen ejecutar en los cul-
tos (cf. García 2005; Montani 2012: ​323–326).

Los hombres

En principio, las mujeres adultas usan muy pocos 
juguetes. Los hombres, en cambio, juegan al fútbol, 
y vimos que en el pasado se divertían con sus hijos 
con el ts’ulit y organizaban competencias de cani-
cas, de trompos y de tiro al blanco. Además, Martí-
nez Crovetto (1979: ​251) observó que los wichís de 
Pozo Verde jugaban a la taba, un juego – y un jugue-
te – esencialmente de criollos, que no tiene nombre 
en wichí. El dato es verosímil, pero las partidas de 
taba que nosotros presenciamos siempre fueron en-
tre varones criollos, y los hombres wichís no eran 
más que un público distante. En la actualidad algu-
nos muchachos crecidos y algunos hombres, a veces 
hasta acompañados de sus hijitos, se involucran en 
los bingos que organizan esporádicamente los crio-
llos, con la esperanza de ganar dinero o una moto. 
Pero claro, el bingo es una cosa “mundana” que la 
religión anglicana mira con malos ojos. Sin embar-
go, no cabe duda de que hubo un tiempo en que los 
varones también conocían juegos indígenas de azar.

Los “dados” de un juego de azar

El hăstāwa de los lenguas (Hawtrey 1901: ​297), el 
tsúka de los chorotes y el tsukoc de los nivaclés,25 
el chunquanti y el chukwareta de los chiriguanos y 
chanés (Nordenskiöld 1919: ​156; 1920), el suká de 
los pilagás (Palavecino 1933: ​106 s.), el yolé de los 
mocovíes (Martínez Crovetto 1968c: ​2–5), y hasta 
el allél kuzén de los araucanos (Martínez Crovetto 
1968a: ​3–5) – y la lista está bien incompleta – son 
variantes de un mismo juego de azar con “dados”. 
Algunas de estas variantes del juego involucraban 
un “tablero” y “fichas” que se hacían avanzar de 
acuerdo con el puntaje que se obtenía con los dados; 
otras variantes, más modestas, sólo consistían en los 
dados. Siempre se apostaba.

25	 Nordenskiöld (1919: ​157); von Rosen (1924: ​153–155); Kar-
sten (1932: ​201–205).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127


142 Rodrigo Montani y María Eugenia Suárez

Anthropos  111.2016

Nordenskiöld (1919: ​153 ss., 237) planteó la 
hipótesis de que tanto el nombre como la forma 
del juego era de origen andino, y Karsten (1932: ​
153), Vivante (1944), Métraux (1946: ​337), Cooper 
(1949) y tantos otros la repitieron. Esta hipótesis 
permite pensar que en algún momento el juego fue 
trasmitido a través del límite interétnico y que qui-
zá hasta su práctica misma llegó a ser interétnica. 
Es interesante observar que ésta es precisamente la 
situación que vive hoy el juego de azar del momen-
to: el bingo.

Las personas con las que trabajamos jamás oye-
ron ni siquiera hablar del “tsúka”. Sin embargo, 
Nordenskiöld (1919: ​156) lo consignó para los wi-
chís y Métraux (1946: ​331) señaló que era común 
entre la gente del Pilcomayo. En la colección de 
juguetes del ME encontramos además palitos de 
unos 12 cm de largo con la cara convexa pirogra-
bada y la plana sin decorar, bastante similares a 
dados chorotes que ilustró Eric von Rosen (1924: ​
153 s., figs. 172 y 173). Vale recordar que los pali-
tos de la versión chiriguana y chané eran numerosos 
(Nordenskiöld 1920: ​99), porque a diferencia de los 
cuatro dados chorotes, los objetos wichís que nos 
ocupan aparecen como un lote de doce dados que, 
gracias a sus distintos decorados, puede ser separa-
do en tres sets de cuatro elementos (45204, 45205, 
45208).26 La colección del ME contiene también 

26	 Quedan sin interpretación seis piezas de la colección de ju-
guetes wichís del ME (45206 y 45207) que son algo pareci-
das, pero con la particularidad de tener las dos caras convexas 
y pirograbadas. Cuatro de estas piezas llevan bandas parale-
las entrecortadas de un lado y cruces del otro; las otras dos 
presentan en ambas caras bandas paralelas.

un lote de “dados” redondos recortados en calabaza 
(46684, 46685, 46686) (Fig. 6). Bien podría haberse 
jugado con ellos al “juego del botón” (laquyeq toj 
botón) que registró Martínez Crovetto (1979: ​250): 
cada uno de los participantes, dispuestos en un cír-
culo de acuclillados, depositaba una ficha – un bo-
tón o una moneda – en el centro; el primer jugador 
tomaba todos los “dados” con la derecha y los arro-
jaba al aire; ganaba todos los que caían de un lado 
previamente convenido; el siguiente jugador recogía 
los dados sobrantes y volvía a repetir la operación, y 
así sucesivamente hasta que no quedasen más dados 
y hubiese que iniciar una nueva partida.

Clasificaciones

La multitud y la variedad de los juguetes en general, 
y de los que nos ocupan, hacen perder la esperan-
za de arribar fácilmente a una clasificación válida y 
provechosa. Debemos reconocer, no obstante, que 
ya hemos utilizado dos. Como distinción metodo-
lógica a priori separamos los juegos con juguete de 
los puramente corporales y de los orales, y logramos 
hacer de los “juguetes” una categoría con cierta va-
lidez emic recurriendo a los conceptos verbales de 
laquyeq, latsithyawu y laqaitoj. Como estos térmi-
nos nativos definen categorías demasiado permea-
bles, vastas y desproporcionadas y, además, como 
nuestros datos al respecto son incompletos (cf. Ta-
bla 1), optamos organizar la descripción estudiando 
la distribución de los juguetes en las distintas cate-
gorías de persona en que los wichís segmentan el 
decurso vital. Esta constituyó nuestra primera cla-

Fig. 6: ¿”Dados” de un juego de 
azar (46684, 46685, 46686)? (Di-
bujo: Francisco Nakayama).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127


Los juguetes de los wichís del Gran Chaco

Anthropos  111.2016

143

sificación. La segunda clasificación es el repertorio 
mismo de los juguetes que describimos, pues está 
claro que cada juguete es ya una categoría – i. e., 
una forma artefactual prototípica asociada con un 
uso y un nombre (cf. Miller 1985). Esto queda parti-
cularmente en evidencia en los casos en que, apelan-
do a semejanzas morfofuncionales o a asociaciones 
simbólicas, reunimos bajo un mismo rótulo distin-
tas “variantes” de un juguete: el mejor ejemplo es la 
categoría de las “armas de tiro”, que incluye como 
variantes la miniatura del arco y flecha, la boleado-
ra, la honda, el arco-honda y la gomera. 

Obviamente, los juguetes wichís pueden ser ob-
jeto de innumerables clasificaciones. Lo que se es-
pera de una clasificación es que permita organizar 
y comprender el material que se estudia, o bien co-
rrelacionarlo con dimensiones externas. Los antro-
pólogos han intentado vincular juegos y juguetes 
de tal o cual sociedad, de algunas o de todas con 
variables históricas, sociales o psíquicas; por ejem-
plo: han estudiado la distribución “etnogeográfica” 
de los juguetes, han propuesto clasificaciones de los 
juegos y las han vinculado con tipologías evolutivas 
económicas o políticas, o con las etapas en la socia-
lización del niño (a pesar de sus años y de estar algo 
sesgada hacia la bibliografía en inglés, la revisión 
de Schwartzman [1976] sigue siendo excelente). El 
objetivo de este apartado es mucho más modesto: 
analizar los juguetes wichís mediante una matriz de 
atributos y establecer a partir de ahí algunas gene-
ralizaciones.

Las columnas de la Tabla 1 muestran las vein-
te categorías de juguete que describimos en la sec-
ción precedente y las filas exponen cinco grupos de 
variables. El primer grupo retoma las categorías de 
persona con las que organizamos el apartado ante-
rior (quitamos “niños” y “muchachas con los mu-
chachos”, porque en la tabla basta con tildar res-
pectivamente “nenas” y “nenes”, y “muchachos” y 
“muchachas”). El segundo grupo recapitula en cua-
tro variables las observaciones que hicimos sobre la 
temporalidad y la vigencia de cada juguete: “en des-
uso”, para el que ya no existe; “tradicional”, para el 
que estando vigente es considerado por los wichís 
como herencia del pasado; “nuevo”, para el que es-
tando en uso es conceptuado como una copia o una 
invención reciente; y una última variable, claramen-
te vinculada con “en desuso”, que señala si el ar-
tefacto fue prohibido por los misioneros o por el 
Estado. Los grupos tercero y cuarto presentan las 
variables de la consagrada clasificación de los jue-
gos de Roger Caillois (1986), que permite clasificar 
los juguetes, por un lado, según estén vinculados 
con juegos de competencia, de azar, de simulacro o 
de vértigo, y, por el otro, de acuerdo a que con ellos 

se practiquen juegos regulados o espontáneos (como 
estas dos últimas variables son complementarias, en 
la tabla basta con colocar una). El quinto grupo de 
variables, finalmente, agrupa las categorías defini-
das por las palabras wichís para “juguete”.

Como debe sospecharse, no siempre fue fácil 
otorgar valores a las variables de la tabla. La hor-
queta que sirve como “disparador”, por ejemplo, es 
un juguete que tiene al menos varias décadas, pero 
que varios consideran “nuevo”; para complicar el 
asunto, en la tabla la horqueta comparte la categoría 
con el fusil de caña, que está claramente “en desu-
so”. En este caso resolvimos el equívoco marcan-
do “en desuso” como rasgo principal y “tradicio-
nal” y “nuevo” como secundarios. En otros casos 
el enredo es menor, pero también existe; por ejem-
plo: ¿los juegos de hilo son juguetes con los que se 
practican juegos de competencia o de mímica?, o 
bien: ¿jugar con la muñeca es una práctica regulada 
o espontánea?27 En casos como estos mantuvimos 
en la tabla la pregunta o indicamos que el atributo 
era indiscernible.

La lectura de la Tabla 1 permite extraer ciertas 
generalizaciones, algunas esperables, otras no tanto. 
Con respecto a la edad, vemos que los bebés tienen 
un único juguete, que los niños tienen muchos, casi 
el triple que los adolescentes, y que estos últimos 
tienen más que los adultos, mientras que los viejos 
no tienen. Con respecto al género, podemos obser-
var que en líneas generales los juguetes masculinos 
duplican en cantidad a los de las mujeres. En lo que 
concierne a la dimensión histórica, se puede cons-
tatar una reducción del repertorio de juguetes: son 
más los que están “en desuso” que los “tradiciona-
les”, y estos últimos son apenas más que los “nue-
vos”. La tabla nos permite asimismo dimensionar 
un fenómeno que fuimos mencionando para cada 
artefacto: los misioneros – y secundariamente el Es-
tado – censuraron buena parte de los juguetes wi-
chís (fehacientemente, al menos la mitad de los que 
están “en desuso”) por estar vinculados con hábitos 
“mundanos” o, lisa y llanamente, “diabólicos”: los 
mitos, el sexo, la guerra y la magia. Finalmente, en 
lo que concierne a los juguetes clasificados según 
los tipos de juego que con ellos se practican, cons-
tatamos que predominan por igual los de compe-
tencia y de vértigo, y que algo menos importantes 

27	 Con las categorías de Caillois (1986) se presenta además el 
problema de que un juguete puede servir para distintos jue-
gos, en esos casos hemos marcado como positivas todas las 
variables que corresponde: las armas de tiro, por ejemplo, son 
tanto de competencia (en el tiro al blanco) como de simulacro 
(en la cacería que practican los niños). Caillois (1986: cap. 2) 
reconoce además algunas dependencias entre sus variables, 
pero no entraremos en eso.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127


144 Rodrigo Montani y María Eugenia Suárez

Anthropos  111.2016

son los de simulacro, pero que los de azar son casi 
inexistentes.

La Tabla 1 permite asimismo correlacionar algu-
nas variables. Los juguetes asociados con juegos de 
vértigo, por ejemplo, son fundamentalmente infan-
tiles y para ambos géneros; los asociados con juegos 
de simulacro son también infantiles, pero son distin-
tos para cada género; por último, los juguetes vincu-

lados con juegos de competencia son mayormente 
de muchachos y de hombres, y netamente masculi-
nos. El hecho de que los juguetes de simulacro sean 
distintos para cada género aún siendo infantiles, re-
dunda en una serie de juguetes “paralelos”. Los me-
jores ejemplos son la muñeca y el camioncito de 
cardón, homólogos femenino y masculino casi per-
fectos. Finalmente, se observa que con los juguetes 

Ju
gu

et
es

So
na

je
ro

H
am

ac
a

Su
bi

ba
ja

-c
al

es
it

a

Z
an

co
s

P
al

o 
zu

m
ba

do
r

B
ot

ón
 z

um
ba

do
r

Ju
eg

o 
de

 h
ilo

M
uñ

ec
a

M
or

ra
lit

o

C
am

ió
n

T
ro

m
po

B
ol

it
as

A
rm

as
 d

e 
ti

ro

D
is

pa
ra

do
r

B
ol

si
to

 s
em

ie
sf

ér
ic

o

P
el

ot
a 

ho
ck

ey

P
el

ot
a 

fú
tb

ol

V
ol

an
te

 b
ád

m
in

to
n

In
st

ru
m

en
to

s 
m

us
ic

al
es

“D
ad

os
”

Atributos

Bebes + – – – – – – – – – – – – – – – – – – –

Nenas – + + + (+) (+) + + (+) – – – – – (+) – (+) – – –

Nenes – + + + + + + – + + + + + + – (+) (+) – – –

Muchachas – – – – – – – – – – – – – – – – (+) + + –

Muchachos – – (+) (+) – – – – – – – – (+) ? – + + + + –

Mujeres – – – – – – (+) – – – – – – – – – – (+) – –

Hombres – – (+) (+) – – (+) – – – (+) (+) – ? – + + (+) (+) +

En desuso + – + + + + – + + – + – + + – + – + + +

Tradicional – + – – – – + – (+) + + + + (+) + – – – + –

Nuevo + – – – – – – + – + (+) + + (+) – – + – + –

Censurado + – + +? + ? – + +? – – (+) (+) – – + – + + +?

Competencia – – – (+) – – ? – – – + + + + – + + + ? –

Azar – – – – – – – – – – – – – – – – – – – +

Simulacro – – – – / – ? + + + – – + – + – – – – –

Vértigo / + + + + + – – – – + – – – – – – – + –

Regulado – – – / – – + / / / + + + / + + + + / +

Laquyeq ? ? ? ? + ? + ? ? – + / / ? ? + + + – +?

Latsithyawu + (+) ? + ? (+) + + ? + + – + ? +? ? ? ? + –

Laqaitoj ? / (+) ? ? + ? (+) ? + +? (+) / + ? ? ? ? ? –

Tabla 1. Clasificaciones de los juguetes wichís. Valores: + presencia, – ausencia, (+) presencia ocasional o importancia secundaria, 
/ dato equívoco u opiniones encontradas, ? imposible de determinar o sin datos, +? aunque no tenemos datos específicos, presupo-
nemos la presencia del rasgo.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127


Los juguetes de los wichís del Gran Chaco

Anthropos  111.2016

145

infantiles se practican juegos más espontáneos que 
con los de los adultos

Al comienzo del trabajo señalamos que aunque 
existen solapamientos conceptuales y referenciales 
entre los términos laquyeq, latsithyawu y laqaitoj, 
ellos no son realmente sinónimos. En la Tabla 1 en-
contramos algunas asociaciones débiles entre la-
quyeq y los juguetes de juegos competitivos, entre 
latsithyawu y los de juegos de simulacro, y entre la-
qaitoj y los juguetes de niños. Sin embargo, por el 
momento confirmamos que es imposible definir es-
tas categorías verbales en términos de atributos ne-
cesarios y suficientes. Muy probablemente esto se 
deba a que, a menos que hayan pasado por un pro-
ceso de racionalización, las acciones sociales están 
categorizadas de acuerdo a una lógica politética, de 
“aire de familia”, que define conjuntos de límites di-
fusos (Needham 1975). Para describir este tipo de 
categorías, en las últimas décadas se han empleado 
frecuentemente el concepto de prototipo (Kleiber 
1990). Las categorías difusas serían agregados de 
elementos reunidos por su similitud global con un 
ejemplar central y particularmente representativo de 
la categoría. Cuando sopesamos las tendencias que 
muestra la Tabla 1 con nuestra experiencia etnográ-
fica nos vemos tentados a decir, sólo como hipó-
tesis, que la pelota es el prototipo de laquyeq, que 
el sonajero lo es de latsithyawu y que el camionci-
to lo es de laqaitoj. Pero no debemos olvidar que  
las diferencias de significado entre laquyeq y latsi- 
thyawu provienen seguramente de diferencias se- 
mánticas de los dos verbos “jugar” de los que esos 
términos derivan; se puede decir, por ejemplo, “Los 
muchachos juegan con la pelota [al fútbol]” con el 
verbo iquy: “Manses iquyehen laquyeq”, pero para 
decir que “La nenita juega con su muñeca” se debe 
usar el verbo tatsitey: “Hanojwaj ta atsihna tatsi-
tiyej lacheyo”. Por otro lado, además, dijimos que 
laqaitoj es un vocablo de “etimología” aún oscura. 
Con esto queremos señalar que indudablemente la 
semántica lexical es algo complejo y que, antes de 
tomar partido por un modelo semántico o por otro, 
hace falta más y mejores datos de la lengua y de las 
lenguas vecinas.

Consideraciones finales

Está claro que los juguetes varían entre las socieda-
des, las culturas, las épocas, los estratos o cualquier 
otra distinción sociocultural relevante, pero sue-
le estar menos claro lo difícil que resulta dar una 
definición generalizadora de “juguete” o delimitar 
su extensión referencial concreta, especialmente 
cuando se está estudiando un mundo social, cultu-

ral o lingüístico extraño. En el análisis etnográfico, 
utilizar la categoría de “juguete” – como cualquier 
otra – implica confrontar una definición teórica con 
las ideas y las prácticas de los actores, y ensayar las 
adecuaciones necesarias para lograr la traducción. 
Sostuvimos que se puede hablar de “juguetes” wi-
chís si nos referimos a los artefactos que conforman 
la extensión referencial de tres vocablos indígenas. 
Recorrimos las categorías de persona en las que los 
wichís segmentan su decurso vital para describir 
veinte (categorías de) juguetes y sus variantes. Al 
analizar las formas, las funciones y los simbolismos 
de cada juguete esperamos haber mostrado también 
que ellos desempeñan un papel en la construcción 
social de la persona.

La descripción que hicimos es necesariamente 
inacabada. Por un lado, porque nuestra definición de 
“juguete” se basa en conceptos verbales vernáculos 
que son, por eso mismo, en alguna medida malea-
bles y asistemáticos. En consecuencia, dejamos fue-
ra varios juguetes equívocos: la soga con la que los 
niños juegan a la víbora, el escarificador de hueso 
que empleaban quienes conocieron esa especie de 
juego, lucha y ritual masculino llamado weqeqeq, 
la “trampa con forma de pagoda” (t’epjyen) con la 
que los varoncitos atrapaban aves, los pelos semi-
nales de los frutos de yuchán que los notsas que-
man – o las chicharras que torturan – para divertirse, 
así también como las infaltables mascotas. Por otro 
lado, la descripción no puede ser exhaustiva porque 
eso que llamamos “sociedad wichí  ” presenta mar-
cadas variaciones geográficas y temporales, y por-
que como etnógrafos somos personas individuales 
que nos acercamos por períodos generalmente bre-
ves a tratar de vivir con y cómo los indígenas.

A pesar de que a lo largo del artículo evitamos 
la instancia comparativa, está claro que los jugue-
tes wichís constituyen elementos diacríticos con los 
que se modula el sutil lenguaje de la etnicidad. Pero 
decirlo sin más resulta inadecuado, porque como 
señaló Braunstein (2006), en el caso wichí – y de  
muchos otros chaqueños – la “etnia” es una abstrac-
ción cultural, sociológica o lingüística que sería me-
jor reemplazar por el concepto de “complejo étni-
co”. Es decir, los wichís son parte del complejo 
multiétnico del Gran Chaco, un conjunto de gru-
pos sociales que presentan entre sí diferencias fun-
damentalmente sutiles, “cromáticas” (cf. Sterpin 
1993). Seguramente, existen y existieron entre los 
juguetes wichís elementos o rasgos idiosincráticos – 
p. ej., cierta forma de las muñecas, determinado tipo 
de gomera, figuras de hilo particulares –, existen 
y existieron además elementos con distribuciones 
regionales – como el “tsúka” de los grupos pilco-
mayeses o como el camión de cardón entre los del 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127


146 Rodrigo Montani y María Eugenia Suárez

Anthropos  111.2016

Chaco central semiárido – y, finalmente, existen y 
existieron otros juguetes – como los implementos 
del hockey, el volante de esa especie de bádminton 
o la pelota del fútbol – que son a todas luces par-
te de un repertorio interétnico, chaqueño o incluso 
más amplio.

Nos gustaría agradecer a los directivos del Museo Etno-
gráfico de la Universidad de Buenos Aires por habernos 
permitido consultar la colección de juguetes wichís y a 
Mariana Alfonsina Elías, la encargada de recibirnos, por 
su amable predisposición. Asimismo, deseamos dar las 
gracias a Pastor Arenas y a Diego Villar, que generosa-
mente comentaron una primera versión del artículo, a 
Francisco Nakayama, que confeccionó el mapa y los di-
bujos, y a Jimena Terraza, que discutió con nosotros al-
gunos datos lingüísticos. Obviamente, este trabajo habría 
sido imposible sin la colaboración de los wichís de Los 
Baldes y de Morillo; esperamos ansiosos el día en que 
ellos reciban esta documentación de su cultura como la 
mayor muestra de nuestro afecto y gratitud.

Bibliografía

Ahearn, Laura M.
2012	 Living Language. An Introduction to Linguistic Anthro-

pology. Oxford: Willey-Blackwell.

Alvarsson, Jan-Åke
1988	 The Mataco of the Gran Chaco. An Ethnografic Account 

of Change and Continuity in Mataco Socio-Economic 
Organization. Uppsala: Almquist & Wiksell Internation-
al. (Uppsala Studies in Cultural Anthropology, 11)

1994	 Through the Web of the String-Bag. Weenhayek Cul-
ture and Symbolism as Reflected in Caraguatá Artefacts. 
Göteborg: Göteborgs Etnografiska Museum. [Precircu-
lated Ed. of Etnologiska Studier, 42]

1999	 Conflictos y guerras entre los ‘weenhayek (mataco-nocte-
nes). En: M. Califano (ed.), Mito, guerra y venganza entre 
los Wichí; pp. 231–249. Buenos Aires: Ciudad Argentina.

Arenas, Pastor 
2003	 Etnografía y alimentación entre los Toba-Nachilamole#ek 

y Wichí-Lhuku’tas del Chaco Central (Argentina). Bue-
nos Aires: El autor.

Arenas, Pastor, y Gustavo F. Scarpa
1998	 Ethnobotany of Stetsonia coryne (Cactaceae), the 

“cardón” of the Gran Chaco. Haseltonia 6: ​42–51.

Arnott, John
1939	 Arte simbólica y decorativa entre los indios del Chaco. 

Revista Geográfica Americana 12/71: ​122–128.

Bateson, Gregory
1998	 Una teoría del juego y de la fantasía. En: G. Bateson, Pa-

sos hacia una ecología de la mente. Una aproximación re-
volucionaria a la autocomprensión del hombre; pp. 205–
221. Buenos Aires: Lohlé-Lumen.

Bloch, Maurice
1991	 Language, Anthropology, and Cognitive Science. Man 

26: ​183–198.

Braunstein, José A. 
1974	 Dominios y jerarquías en la cosmovisión de los matacos 

tewokleley (1). Scripta Ethnologica 2/2: ​7–30.
1986	 Boleadoras maká del Gran Chaco. Archiv für Völkerkunde 

40: ​225–234
1992a	 Figuras de hilos de los matacos orientales. Hacia una 

nueva carta étnica del Gran Chaco 4: ​36–66.
1992b	 Lenguajes de hilo. Hacia una nueva carta étnica del 

Gran Chaco 4: ​109–117.
1994	 Las figuras de hilo del Gran Chaco II. Figuras de hilo de 

los mataco orientales (2º parte). Hacia una nueva carta 
étnica del Gran Chaco 6: ​131–138.

1996	 Langages de ficelle. Au fil d’une enquête dans le Chaco 
argentin. Techniques & Culture 27: ​137–151.

2006	 El signo del agua. Formas de clasificación étnica wichí. 
En: I. Combès (ed.), Definiciones étnicas, organización 
social y estrategias políticas en el Chaco y la Chiquitania; 
pp. 145–153. Santa Cruz de la Sierra: IFEA/SNV/Edi-
torial El País. (Actes & Mémoires de l’Institut Français 
d’Études Andines, 11)

Breda, Emilio A. 
1962	 Juegos y deportes entre los indios rioplatenses. Historia 

5 (25): ​9–16.

Caillois, Roger
1986	 Los juegos y los hombres. La máscara y el vértigo. Mé-

xico: Fondo de Cultura Económica.

Califano, Mario
1999	 El chamanismo mataco. En: M. Califano y M. C. Dasso 

(eds.), El chamán wichí; pp. 89–159. Buenos Aires: Ciu-
dad Argentina.

Colazo, Susana
1969–70	 Las “muñecas” del Chaco. Runa 12: ​413–425.

Cooper, John M.
1949	 Games and Gambling. In: J. H. Steward (ed.), Hand-

book of South American Indians. Vol. 5: The Compara-
tive Ethnology of South American Indians; pp. 503–524. 
Washington: United States Government Printing Office. 
(Smithsonian Institution, Bureau of American Ethnology, 
143)

Coryton, H. H.
1930	 A visit of the General Superintendent of the Missions 

to Seamen to the Argentine Chaco. The Magazine of the 
South American Missionary Society 64 (716): ​34.

Dasso, María Cristina
1999	 La máscara cultural. Buenos Aires: Ciudad Argentina.

De los Ríos, Miguel Ángel
1976–80  Una historia de vida. Notas para la hermenéutica del 

ciclo vital en la etnia Mataco. Runa 13: ​79–112.

Fabre, Alain
2005	 Los pueblos del Gran Chaco y sus lenguas, segunda par-

te: Los mataguayo. Suplemento antropológico 40/2: ​313–
435.

Fock, Niels
1982	 Introduction. History of the Mataco Folk Literature 

and Research. In: J. Wilbert and K. Simoneau (eds.); 
pp. 1–33. 

García, Miguel A.
2005	 Paisajes sonoros de un mundo coherente. Prácticas musi-

cales y religión en la sociedad wichí. Buenos Aires: Insti-
tuto Nacional de Musicología “Carlos Vega”. 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127


Los juguetes de los wichís del Gran Chaco

Anthropos  111.2016

147

Hawtrey, Seymour H. C.
1901	 The Lengua Indians of the Paraguayan Chaco. Journal of 

the Anthropological Institute of Great Britain and Ireland 
31: ​280–299.

Heine, Bernd
1997	 Cognitive Foundations of Grammar. New York: Oxford 

University Press.

Huizinga, Johan
1949	 Homo Ludens. A Study of the Play-Element in Culture. 

London: Routledge & Kegan Paul. 

Hunt, Richard J.
1913	 El Vejoz ó Aiyo. Revista del Museo de la Plata 22: ​7–215.
1937	 Mataco-English and English-Mataco Dictionary. Gö-

teborg: Göteborgs Etnografiska Museum. (Etnologiska 
Studier, 5)

Karsten, Rafael
1932	 Indian Tribes of the Argentine and Bolivian Chaco. Eth-

nological Studies. Helsingfors: Akademische Buchhand-
lung Helsingfors. (Societas Scientiarum Fennica, Com-
mentationes Humanarum Litterarum, 4/1)

Kleiber, Georges
1990	 La sémantique du prototype. Catégories et sens lexical. 

Paris: Presses Universitaires de France. 

Leake, Andrés (coord.) 
2010	 Los pueblos indígenas cazadores-recolectores del Chaco 

salteño. Población, economía y tierras. Salta: Fundación 
ASOCIANA, Instituto Nacional de Asuntos Indígenas y 
Universidad Nacional de Salta.

Lévi-Strauss, Claude
1955	 Tristes tropiques. Paris: Librairie Plon.

Luque Durán, Juan de Dios
2001	 Aspectos universales y particulares del léxico de las len-

guas del mundo. Granada: Método Ed.

Magrassi, Guillermo, Mónica Berón y Juan Carlos Radovich
1984	 Los juegos indígenas. Buenos Aires: Centro Editor de 

América Latina.

Martínez Crovetto, Raúl
1968a	 Estudios sobre juegos araucano-pampas. Etnobiológica 

8: ​1–30.
1968b	 Juegos y deportes de los indios guaraníes de Misiones 

(República Argentina). Etnobiológica 6: ​1–30.
1968c	 Viejos juegos de los indios mocovíes. Etnobiológica 2: ​

1–31.
1979	 Algunos juegos de los indios mataco-wichí de Pozo Verde 

(Formosa). Suplemento Antropológico 14/1–2: ​249–258.

Mauss, Marcel
1971	 Técnicas y movimientos corporales. En: M. Mauss, So-

ciología y antropología; pp. 335–356. Madrid: Tecnos.

Métraux, Alfred
1937	 Études d’ethnographie Toba-Pilaga (Gran Chaco). An

thropos 32: ​171–194, 378–401.
1940	 El hockey, deporte de los indios chaqueños y de los arau-

canos. La Prensa Buenos Aires, 14 de julio, sección 2.
1946	 Ethnography of the Chaco. In: J. Steward (ed.), Hand-

book of South American Indians. Vol. 1: The Marginal 
Tribes; pp. 197–370. Washington: United States Govern-
ment Printing Office. (Smithsonian Institution, Bureau of 
American Ethnology, 143)

Millán, María Delia 
1968	 Algunos juegos infantiles criollos e indígenas del noro

este argentino. Etnobiológica 9: ​1–14.

Miller, Daniel
1985	 Artefacts as Categories. A Study of Ceramic Variability in 

Central India. Cambridge: Cambridge University Press.

Mills, Charles Wright
1939	 Language, Logic, and Culture. American Sociological 

Review 4: ​670–680.

Montani, Rodrigo M. 
2007a	 Los nombres de los diseños de los bolsos enlazados de 

los wichís (Chaco centro-occidental). Una hipótesis de 
trabajo. Revista de la Escuela de Antropología 13: ​51–64.

2007b	 Vocabulario wichí del arte textil. Entre la lexicografía y 
la etnografía. Mundo de antes 5: ​41–72.

2008a	 La etnicidad de las cosas entre los wichís del Gran Chaco 
(provincia de Salta, Argentina). Indiana 25: ​117–142.

2008b	 Metáforas sólidas del género. Mujeres y tejido entre los 
wichí. En: S. Hirsch (ed.), Mujeres indígenas en la Ar-
gentina. Cuerpo, trabajo y poder; pp. 153–177. Buenos 
Aires: Editorial Biblos.

2012	 El mundo de las cosas entre los wichís del Gran Chaco. 
Un ensayo etnolingüístico. Córdoba. [Tesis de Doctorado 
en Letras, Universidad Nacional de Córdoba] 

Needham, Rodney
1975	 Polythetic Classification. Convergence and Consequences.  

Man 10: ​349–369.

Nordenskiöld, Erland 
1919	 An Ethno-Geographical Analysis of the Material Culture 

of Two Indian Tribes in the Gran Chaco. Göteborg: Elan-
ders Boktryckeri. (Comparative Ethnographical Stud-
ies, 1)

1920	 The Changes in the Material Culture of Two Indian 
Tribes under the Influence of New Surroundings. Göte-
borg: Elanders Boktryckeri. (Comparative Ethnographi-
cal Studies, 2)

2002	 La vida de los indios. El Gran Chaco (Sudamérica). La 
Paz: APCOB.

Nye, Edward H. 
1929	 Algarrobal. Staff Notes. June-August. The Magazine of 

the South American Missionary Society 63 (712): ​129–
131.

Palavecino, Enrique
1933	 Artes, juegos y deportes de los indios del Chaco. Revista 

Geográfica Americana 1/2 (21): ​99–111.
1935	 Breve noticia sobre un viaje etnográfico al Chaco Cen-

tral. Observaciones sobre la vida material y espiritual de 
los Mataco y los Toba. Revista Geográfica Americana 2/4 
(23): ​77–84.

Palmer, John H.
2005	 La buena voluntad wichí. Una espiritualidad indígena. 

Formosa: Ruta 81.

Pike, Kenneth L.
1972	 Puntos de vista éticos y émicos para la descripción de la 

conducta. En: A. G. Smith (comp.), Comunicación y cul-
tura; pp. 233–248. Buenos Aires: Nueva Visión. (La teo-
ría de la comunicación humana, 1)

Pelleschi, Juan
1897	 Los indios matacos y su lengua. Buenos Aires: Impr. “La 

Buenos Aires”.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127


148 Rodrigo Montani y María Eugenia Suárez

Anthropos  111.2016

Rosen, Eric von
1924	 Ethnographic Research Work during the Swedish Chaco-

Cordillera Expedition 1901–1902. Stockholm: Alb Bon-
niers Boktryckeri, C. E. Fritze.

Ruiz, Irma, Rubén Pérez Bugallo y Héctor Luis Goyena
1993	 Instrumentos musicales etnográficos y folklóricos de la 

Argentina. Síntesis de datos obtenidos en investigaciones 
de campo (1931–1992). Buenos Aires: Secretaría de Es-
tado de Cultura, Instituto Nacional de Musicología “Car-
los Vega”. [2. Ed.]

Rydén, Stig
1936	 Chaco. En resa bland fornlämningar och indianer i argen-

tinska och bolivianska Chaco. Göteborg: Förlagsaktiebo-
laget Västra Sverige.

Schmidt, Max
1937	 Los Guisnais. Revista de la Sociedad Científica del Para-

guay 4/2: ​1–35.

Schwartzman, Helen B. 
1976	 The Anthropological Study of Children’s Play. Annual 

Review of Anthropology 5: ​289–328.

Sterpin, Adriana
1993	 L’espace sociale de la prise de scalps chez le Nivacle 

du Gran Chaco. Hacia una nueva carta étnica del Gran 
Chaco 5: ​129–192.

Suárez, María Eugenia
2010	 Fitonimia wichí de especies arbóreas y arbustivas de Cha-

co semiárido salteño. En: C. Messineo, G. F. Scarpa y 
F. Tola (comps.), Léxico y categorización etnobiológica 
en grupos indígenas del Gran Chaco; pp. 199–224. Santa 
Rosa: Universidad Nacional de La Pampa.

2011	 Fitonimia wichí de hierbas y bejucos del Chaco semiárido 
salteño, Argentina. Bonplandia 20/2: ​185–202.

Susnik, Branislava
1998	 Artesanía indígena. Ensayo analítico. Asunción: El Lec-

tor.

Vivante, Armando
1944	 Un juego de azar indígena. Revista Geográfica America-

na 21/127: ​213–216.

Wilbert, Johannes, and Karin Simoneau (eds.)
1982	 Folk Literature of the Mataco Indians. Los Angeles: 

UCLA Latin American Center Publications. (UCLA Lat-
in American Studies, 52)

White, W. H. 
1933	 Selva San Andres (Pilcomayo River). The Magazine of the  

South American Missionary Society 67 (760): ​138–139.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:44:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-127

