
 

Täuschungen über Täuschungen 

 

 

 

Unterstellt man Kitsch, er wollte sich für etwas anderes ausgeben, als er 

wäre, und zwar für etwas Höherwertiges, Besseres, dann ist bereits mit ein-

geschlossen, dass er keine vertretbare Form von Reflexivität aufbrächte. In 

seiner Selbstpositionierung müsste er sozusagen auf tönernen Füßen stehen: 

Sie wäre bloß als Anmaßung eines ihm nicht zukommenden Rangs, als fal-

sche, irreführende Verortung denkbar. Aufgabe von Kritik wäre es entspre-

chend zu erweisen, dass die Ansätze von Kitsch zu Reflexivität kein tragfä-

higes Fundament hätten, sondern hinfällig, nichtig wären, da sie auf bloßer 

Täuschung beruhten. So klar diese Prinzipien üblicher Kitsch-Kritik zu-

nächst, auf den ersten Blick, erscheinen mögen – sie bewegt sich ihrerseits 

auf wackligem Grund. Bei einer Prüfung ihrer Voraussetzungen zeigt sich, 

wie sich in die Kitsch-Diskussion Täuschungen über Täuschungen einge-

schlichen haben. 

Fraglich ist nämlich bereits die Grundannahme, dass es Kitsch darum 

zu tun sein müsste, sich nach Maßstäben der Kritik für etwas Besseres aus-

zugeben, als er wäre. Dabei wird zu wenig bedacht, dass die von der Kritik 

an Kitsch herangetragenen Wertungskriterien für diesen seinerseits und für 

sein Publikum nicht unbedingt von Belang sind. Häufig bleiben die an ihn 

angelegten Prüfsteine ihm äußerlich in dem Sinne, dass sie für seine Selbst-

präsentation und Aufnahme bei der Zielgruppe, an die er sich jeweils wen-

det, keine Bedeutung haben. Kitsch braucht seinem Publikum dann eben 

nicht vorzumachen, dass er den Kriterien der Kritik genügte, und es ist in 

diesem Punkt nicht die Anhängerschaft von Kitsch, die fehlgeleitet wird, 

sondern die Kritik – sitzt diese doch ihren eigenen, dem Gegenstand mögli-

cherweise fremden Vorgaben auf. Mit ihnen handelt sich die Kritik ein, 

blind zu werden für diejenigen Ansprüche, die Kitsch selbst erhebt: Sie be-

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005 - am 12.02.2026, 14:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

rücksichtigt zu wenig, an welchem Programm genau er sich jeweils ab-

arbeitet, wenn nicht an ihrem. 

Das hier zunächst noch abstrakt beschriebene Problem kehrt in der 

Kitsch-Debatte vielmals wieder. In diesem Kapitel soll es an einigen be-

sonders markanten Beispielen näher vor Augen geführt werden. 

 

 

MOGELPACKUNGEN. WAS SOLL MAN 
KUNSTGEWERBETREIBENDEN UM 1900 ABKAUFEN? 
 

Ein Bereich, in dem Kitsch als Täuschung kritisiert wird, ist die Diskussion 

über das Kunstgewerbe im frühen 20. Jahrhundert. In diesem Zusammen-

hang steht die im vorigen Kapitel zitierte Behauptung von Avenarius, das 

Wort ›Kitsch‹ gehe darauf zurück, dass man in Münchner Bilderläden mü-

helos absetzbare, billige Waren unterschieden habe von teureren, aber 

durch »ehrliche Arbeit« zustande gekommenen. Die Herleitung vermittelt 

den Eindruck, als wäre Kitsch von Anfang an von Unredlichkeit geprägt. 

Entsprechend erklärt Pazaurek in seinem Buch Guter und schlechter 

Geschmack im Kunstgewerbe, dass Kitsch »nur eines verlangt«, und zwar: 

»das Objekt muss billig sein und dabei doch wenigstens den Anschein eines 

höheren Wertes erwecken«.
159

 Auf diese Weise werden finanzielles Interes-

se und künstlerische Anmutung miteinander in Verbindung gebracht: Um 

»den Anschein eines höheren Wertes« zu erzeugen, putzt man Kitsch auf 

mit Elementen, die kulturell ansehnlich, vornehm, würdig, bedeutend, ge-

fragt, kostbar wirken sollen; dabei bedient man sich nicht zuletzt des 

Kunstschönen, wie Pazaurek deutlich macht: 

 

Da [...] die Minderwertigkeit des Massenschunds doch vielleicht zu durchsichtig 

sein könnte, sorgen die Fabrikanten solcher Artikel für eine Ausrede von größerer 

Durchschlagskraft, für eine verlockende Etikette, für einen Vorspann, zu dem sie die 

Gäule aus anderen Ställen ausleihen. Religiöse und patriotische Motive, Heimatliebe 

und die Erinnerung an die schönsten und berühmtesten Stätten der Welt, Geschenke 

zu besonderen Anlässen [...] – alles das läßt sich bei einer entsprechenden Fingerfer-

                                                   

159 Gustav E. Pazaurek: Guter und schlechter Geschmack im Kunstgewerbe. 

Stuttgart, Berlin: Deutsche Verlags-Anstalt 1912, S. 349 (Hervorhebung im zi-

tierten Text). Vgl. dazu L. Schulz: Die Werte des Kitschs, S. 221f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005 - am 12.02.2026, 14:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÄUSCHUNGEN ÜBER TÄUSCHUNGEN | 69 

 

 

tigkeit und kommerziellen Übung geschickt mit dem Kitsch verbinden, wenn auch 

alle diese Momente mit dem künstlerisch Schönen eigentlich blutwenig zu tun ha-

ben.
160

 

 

Von diesem Standpunkt aus betrachtet, dient der Rückbezug auf das Schö-

ne in erster Linie kommerziellen Zwecken: »Geld wird damit verdient, sehr 

viel Geld – und das ist [...] die Hauptsache«.
161

 Wenn das Künstlerische als 

Ausrede dafür herhalten muss, dass eine Ware als wertvoll verkauft werden 

kann, wird das Angebot laut Pazaurek schlecht, eine Art Mogelpackung – 

das Schöne ist aus dieser Sicht nur vorgeschoben, um die Minderwertigkeit 

der Ware zu verdecken. Er hält die Ausbreitung solcher Kitschprodukte für 

eine Begleiterscheinung »des gewaltigen großindustriellen Aufschwungs 

im 19. Jahrhundert«: Bei den »wilden Konkurrenzverhältnisse[n]« habe 

sich eine Gier »nach einem möglichst raschen und möglichst großen Ge-

winn« ausgeprägt, »ohne Rücksicht auf die eingeschlagenen Wege«.
162

 Be-

sonders am Verkauf von »Nippsachen«, kleinen Ziergegenständen, die als 

Zimmerschmuck auf eigenen »Nipptischchen« aufgestellt werden,
163

 zeigt 

sich nach Pazaurek die unlauterer Mittel sich bedienende Profitsucht. Er 

weist darauf hin, dass »das französische Wort ›Nippes‹« nicht zuletzt »Vor-

teil oder Gewinn bedeutet; heute haben die ›Nippsachen‹ schon unbesehen 

einen bösen Beigeschmack«.
164

 

Gerade solche Gegenstände werden von Pazaurek und Avenarius vorge-

führt als Beispiele für das Falsche. Als Direktor des Stuttgarter Landesge-

werbemuseums eröffnet Pazaurek im Jahr 1909 dort eine Abteilung für 

»Geschmacksverirrungen«, die in der Folgezeit »beständig bereichert« 

wird.
165

 Aber nicht nur im Museum werden entsprechende Objekte gezeigt, 

sondern auch in illustrierten Publikationen; dazu zählt etwa Avenarius’ Bei-

                                                   

160 G.E. Pazaurek: Guter und schlechter Geschmack, S. 350 (Hervorhebung im zi-

tierten Text). 

161 Ebd. (Hervorhebung im zitierten Text). 

162 Ebd., S. 349f. 

163 Vgl. Art. »Nippsachen«, in: Meyers Großes Konversations-Lexikon. 6., gänzl. 

neubearb. u. verm. Aufl. Bd. 14. Leipzig, Wien: Bibliographisches Institut 

1908, S. 708. 

164 G.E. Pazaurek: Guter und schlechter Geschmack, S. 350. 

165 Vgl. ebd., S. 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005 - am 12.02.2026, 14:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

trag Hausgreuel, der 1908 als Flugschrift des Dürerbundes erscheint.
166

 

Avenarius erklärt zu den in ihr abgebildeten Objekten – vom Aschenbecher 

über die Visitenkartenschale bis hin zur Zigarrenspitze –, sie würden »als 

bescheidene Kostproben eines reich assortierten Lagers« dargeboten.
167

 

Damit bezieht er sich auf die Tätigkeiten des Sammelns, Ordnens und Zei-

gens, die auch grundlegend für die Museumsarbeit sind;
168

 insofern sind die 

Formen des Bloßstellens in der Abteilung »Geschmacksverirrungen« und in 

der Flugschrift miteinander vergleichbar. 

Pazaurek thematisiert ebenfalls das Sammeln, Ordnen und Zeigen, 

wenn er auf die »Notwendigkeit« hinweist, in Kunstgewerbemuseen »be-

sondere Kabinette« einzurichten, die sich mit »Geschmacksentgleisungen« 

befassen: An entsprechenden Objekten sei »kein Mangel«, doch man müsse 

»sie zusammenfassen, um das überall zerstreute Material überblicken« und 

klassifizieren zu können.
169

 Es gelte, Geschmacklosigkeiten »nach gewis-

sen einheitlichen, möglichst einleuchtenden Grundsätzen zu systematisie-

ren«; dabei genüge eine bloß »allgemeine Einteilung [...] in ›Kitsch erster 

bis dritter Klasse‹ [...] keinesfalls«.
170

 Ziel sei »eine selbstständige geistige 

                                                   

166 Ferdinand Avenarius: Hausgreuel. (Dürerbund. 44. Flugschrift zur Aus-

druckskultur.) München 1908. Avenarius veröffentlicht eine kürzere Fassung 

des Textes in Der Kunstwart 22 (1908), H. 4 (2. Novemberheft), S. 209–213. 

Im Folgenden wird nach der erstgenannten Veröffentlichung zitiert. – Zum 

damaligen Kontext vgl. Rüdiger vom Bruch: »Kunstwart und Dürerbund«, in: 

S. Diethart Kerbs, Jürgen Reulecke (Hrsg.): Handbuch der deutschen Reform-

bewegungen 1880–1933. Wuppertal: Hammer 1998, S. 429–438; Jennifer Jen-

kins: »The kitsch collections and The spirit in the furniture: cultural reform 

and national culture in Germany«, in: Social History 21 (1996), H. 2, S. 123–

141; Berthold Petzinna: Erziehung zum deutschen Lebensstil. Ursprung und 

Entwicklung des jungkonservativen »Ring«-Kreises 1918–1933. Berlin: Aka-

demie 2000, S. 29–33. 

167 F. Avenarius: Hausgreuel, S. 5. 

168 Vgl. dazu etwa Gottfried Korff: »Zur Eigenart der Museumsdinge«, in: G.K.: 

Museumsdinge: deponieren – exponieren. Hrsg. von Martina Eberspächer, 

Gudrun Marlene König und Bernhard Tschofen. 2., ergänzte Aufl. Köln, 

Weimar, Wien: Böhlau 2007, S. 140–145, insbes. S. 141–143. 

169 G.E. Pazaurek: Guter und schlechter Geschmack, S. 13. 

170 Ebd., S. 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005 - am 12.02.2026, 14:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÄUSCHUNGEN ÜBER TÄUSCHUNGEN | 71 

 

 

Mitarbeit des Besuchers« des Museums, und diese lasse sich »nur dann er-

warten, wenn auch der Grund angegeben« werde, aus dem man »dies oder 

jenes Objekt für ästhetisch verfehlt« halte.
171

 Dieser Zusammenhang soll 

sich nach Pazaurek aus der Anordnung der ausgestellten Stücke und aus 

den Begleittexten ergeben. 

 Bereits dadurch, dass die Dinge im Museum gezeigt werden, sind sie 

ihrem anfänglichen Zweck entfremdet und dem Publikum »ferngerückt«,
172

 

sodass sie sich anders als im Alltag betrachten lassen. Mit Bezug auf Aus-

stellungen allgemein weist Fritz Franz Vogel darauf hin, dass zum »Wort-

feld von ›Zeigen‹ [...] Nuancen wie hin-, ab-, zu-, be-, ver- und unterwei-

sen, unterrichten, klarstellen« gehören; entsprechend sind »Zeigegesten [...] 

Unterstützungshilfen bei der Kritik, beim Wählen und Richten, beim Aus-

einanderdividieren und Diskutieren im Hinblick auf eine klare Separa-

tion«.
173

 Insbesondere an einer Ausstellung wie der von Pazaurek zu »Ge-

schmacksverirrungen« werden diese Facetten des Zeigens deutlich – soll 

doch das Rechte vom Falschen und Fehlgehenden unterschieden werden. 

Die dazu getroffenen Vorkehrungen haben jedoch nicht durchweg den 

beabsichtigten Erfolg. Das Museumspublikum nimmt die gezeigten Dinge 

offenbar nicht gänzlich in der von Pazaurek erwünschten Weise auf, son-

dern unterschiedlich – von der Ausstellung wird wie folgt berichtet: 

 

In verschiedenen Vitrinen sieht man da allen möglichen Kitsch: ›Vereinskitsch‹, 

›Aktualitätskitsch‹, ›Fremdenandenkenkitsch‹, ›Devotionalienkitsch‹ usw. Da ist es 

nun riesig lustig, die Besucher zu beobachten. Die einen schütteln entrüstet den 

Kopf. Sie markieren subtiles Verständnis und wundern sich im Namen des besseren 

                                                   

171 Ebd. (Hervorhebung im zitierten Text). 

172 Vgl. Gottfried Korff: »Fremde (der, die, das) und das Museum«, in: G.K.: Mu-

seumsdinge, S. 146–154, hier S. 146; ferner Krzysztof Pomian: Der Ursprung 

des Museums. Vom Sammeln. Übers. von Gustav Roßler. Berlin: Klaus Wa-

genbach 1988, insbes. S. 14. 

173 Fritz Franz Vogel: »Zeigegesten«, in: F.F.V. (Hrsg.): Vom Ausstellen und Zei-

gen. Das Handbuch der Exponatik. Köln: Böhlau 2012, S. 25–29, hier S. 26. 

Vgl. dazu auch Jennifer John, Dorothee Richter, Sigrid Schade: »Das Ausstel-

lungsdisplay als bedeutungsstiftendes Element. Eine Einleitung«, in: J.J., D.R., 

S.Sch. (Hrsg.): Re-Visionen des Displays. Ausstellungs-Szenarien, ihre Lektü-

ren und ihr Publikum. Zürich: Ringier 2008, S. 17–24, hier S. 20f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005 - am 12.02.2026, 14:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

Teiles der breiten Menge. Die andern lächeln nur verlegen, weil sie nicht begreifen, 

was an diesen Dingen geschmackspervers sein soll. Die dritten (die ehrlichen???) 

äußern genau so ihr Entzücken wie am Jahrmarkt, wo ja der Kitsch zu Hause ist.
174

 

 

In diesem Beitrag wird das Gebaren derer, die »subtiles Verständnis« si-

gnalisieren und den »besseren Teil[] der breiten Menge« zu vertreten mei-

nen, bereits verlacht – die Bemühungen um Abgrenzung gegenüber dem 

weniger ›feinen‹ Teil müssen ebenso zum Amüsement herhalten wie die 

kleinlauten Reaktionen von einigen, denen sich die Geschmacksurteile 

nicht erschließen. Insoweit scheint die Ausstellung ihr Ziel zu verfehlen. 

Spätestens dann, wenn ein »Entzücken wie am Jahrmarkt« zu bemerken ist, 

erweist sich das anfängliche Projekt des Vorführens von »Geschmacksver-

irrungen« als gescheitert.
175

 

Ebenso wie Pazaurek setzt auch Avenarius beim Sammeln, Ordnen und 

Zeigen von so bezeichneten »Hausgreuel[n]« voraus, er wäre imstande, die 

Reize und Versprechen jener Dinge als nichtig hinzustellen, ihre Faszina-

tionskraft zu brechen, indem er sie als trügerisch oder lächerlich ausgibt. 

Ausdrücklich erklärt er, dass er die Vorlagen zu den Illustrationen seines zi-

tierten Textes Werbeprospekten entnimmt, und zwar sowohl die Abbildun-

gen als auch deren Unterschriften;
176

 allerdings rückt er diese in den Zu-

sammenhang von Entlarvung, Abwertung und Spott – bereits der Titel 

Hausgreuel schlägt den entsprechenden Ton an. Damit legt der Text nahe, 

die in der Werbung üblichen Beschreibungen der Dinge richtig im Sinne 

der Geschmackserzieher zu betrachten, nämlich grundsätzlich als falsch. 

Nach Avenarius kommt es darauf an, »Hausgreuel« mit Übervorteilung 

und Täuschung in Verbindung zu bringen. Zu den »Vorgänger[n]« dieser 

Objekte zählt er die sogenannten »Nouveautés«, denen das Prinzip zugrun-

de liege, dass durch den Wechsel von Moden Ahnungslose um ihr Geld ge-

bracht würden: 

 

                                                   

174 »Das Kitschmuseum«, in: Der Mittag (Düsseldorf) Jg. 9, Nr. 29 vom 3.2.1928, 

S. [3]. 

175 Zum »Kollaps«, den der Kitschbegriff dann bei Pazaureks Nachfolger Her-

mann Gretsch erfährt, vgl. H.-E. Friedrich: »Hausgreuel – Massenschund – ra-

dikal Böses«, S. 57f. 

176 Vgl. F. Avenarius: Hausgreuel, S. 6. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005 - am 12.02.2026, 14:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÄUSCHUNGEN ÜBER TÄUSCHUNGEN | 73 

 

 

Jetzt [...] kann’s jedem Käufer geschehen, daß sie eine erfreuliche Sache vom vori-

gen Jahr nicht mehr bekommen nur eben, weil sie nicht von diesem ist. Der Handel 

braucht »raschen Umsatz«, und da das Mehrheits-Publikum die Dinge nicht selber 

beurteilen kann, und da es deshalb um so sicherer dem variatio delectat verfällt, so 

folgt es lenksam den Fingerzeigen, mit denen die verschiedenen Interessenten auf 

das hinweisen, was heute schön »ist«. Übers Jahr wird es seinerseits häßlich »sein«, 

denn sonst könnte man’s ja behalten, statt sich etwas Neues zu kaufen, und so würde 

der Modemann keine Geschäfte machen.
177

 

 

Die Kundschaft, die laut Avenarius keine Sicherheit in Geschmacksfragen 

erlangt hat, erscheint ihm anfällig für das Diktat der Mode, für den Druck, 

den Geschäftsleuten immer andere, jeweils nur für kurze Zeit ›angesagte‹ 

Waren abnehmen zu müssen.
178

 Angeblich fällt, wer in Geschmacksfragen 

unsicher ist, auf die Mode als eine Art Trick herein. 

Die Falschheit der »Hausgreuel« aber liegt für Avenarius nicht erst im 

Geschäftlichen, sondern bereits im Gestalterischen. Er betrachtet, wie Ger-

hard Kratzsch deutlich macht, »zweck- und materialgerechte Gestaltung« 

als »eine Tat der Wahrhaftigkeit, eine sittliche Leistung«.
179

 Entsprechend 

heißt es bei Avenarius, im Bereich der »Nouveautés« zeuge »kein dem 

Gegenstande aufgeprägtes Zeichen« von einem »liebevollen Sichversenken 

in die Sache, wie es aus Zweck und Material heraus mit Behagen« gestalte; 

vielmehr täusche »ein krampfhaftes äußeres Aufgeregtsein oder Aufge-

regttun [...] Bewegtsein« dort vor, wo eigentlich »das Leben« fehle.
180

 Aus 

dieser Sicht führt die Loslösung von »Zweck und Material« zu einem Be-

trug: Das »Bewegtsein« der Formen ist nach Avenarius nur aufgesetzt und 

bloßer Schein. 

                                                   

177 Ebd., S. 2 (Hervorhebungen im zitierten Text). 

178 Vgl. Uwe Lindemann: »Die Monstren des Konsums. Zur historischen Episte-

mologie der modernen Konsumsphäre«, in: Zeitschrift für Kulturwissenschaf-

ten 2 (2017): Monster und Kapitalismus, hrsg. von Till Breyer, Rasmus Over-

thun, Philippe Roepstorff-Robiano und Alexandra Vasa, S. 25–36, hier S. 27f. 

179 Gerhard Kratzsch: Kunstwart und Dürerbund. Ein Beitrag zur Geschichte der 

Gebildeten im Zeitalter des Imperialismus. Göttingen: Vandenhoeck & Ru-

precht 1969, S. 203. Vgl. zum Kontext auch Nadine Rottau: Materialgerech-

tigkeit. Ästhetik im 19. Jahrhundert. Aachen: Shaker 2012. 

180 F. Avenarius: Hausgreuel, S. 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005 - am 12.02.2026, 14:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

Solche Täuschungsvorwürfe bringt Avenarius gegen viele Ausläufer 

des Jugend- und des Sezessionsstils in Anschlag. Alle »wirklichen Kräfte«, 

so stellt der Herausgeber des Kunstwart 1903 fest, sind noch von folgenden 

Leitsätzen ausgegangen: 

 

[...] geben wir endlich das äffische Klettern hinter den alten Stilen her auf, [...] ver-

meiden wir Imitations- und Attrappen-Schwindel, versuchen wir nicht, die Schön-

heiten als Putz aufzukleben, holen wir sie aus der Sache, aus Zweck und Material 

selber hervor, seien wir ruhig, vornehm, echt, gediegen und einfach.
181

 

 

Die Bezeichnung »Attrappen-Schwindel« fasst den Täuschungsvorwurf 

gleich doppelt in sich und steht im Gegensatz zu dem Ausdruck »echt«. 

Auch hier ist es wiederum der Verstoß gegen »Zweck und Material«, der 

als entscheidend ausgemacht wird. Avenarius führt dazu weiter aus: Fabri-

kanten »machten einfach alles nach, was Erfolg hatte, [...] umschnörkelten 

ihren alten Kram mit möglichst ›großzügigen‹ Linien und steckten gewalti-

ge Sonnenblumen, Lilien oder Chrysanthemen daran«.
182

 Mit den Wörtern 

»umschnörkelten« und »steckten [...] daran« wird die Vorstellung aufgeru-

fen – ebenso wie mit dem »aufzukleben« im vorigen Zitat –, dass der 

Schmuck nur äußerlich, oberflächlich angefügt ist und sich nicht »aus der 

Sache« ergibt.
183

 

Noch in späteren Diskussionszusammenhängen werden die von Avena-

rius genannten Spielarten des Jugendstils mit Kitsch in Verbindung ge-

bracht. Abraham Moles zum Beispiel führt in seiner Psychologie des Kit-

sches (französisches Original 1971, deutsche Ausgabe 1972) aus, dieser 

könne zwar nicht mit einem bestimmten Kunststil gleichgesetzt werden, 

                                                   

181 [Ferdinand] A[venarius]: »Wider ›Jugend‹- und ›Sezessions-Stil‹!«, in: Der 

Kunstwart 17 (1903), H. 6, S. 422f., hier S. 423. 

182 Ebd. 

183 Freilich lehnen Pazaurek und Avenarius damit nicht jeglichen Schmuck ab; sie 

gehen in dieser Hinsicht nicht so weit wie Adolf Loos, der in seinem Vortrag 

»ORNAMENT UND VERBRECHEN« ausruft: »evolution der kultur ist 

gleichbedeutend mit dem entfernen des ornamentes aus dem gebrauchsgegen-

stande.« A.L.: Sämtliche Schriften in 2 Bdn. 1. Bd. Wien, München: Herold 

1962, S. 276–288, hier S. 277 (Hervorhebung im zitierten Text). Vgl. G.E. Pa-

zaurek: Guter und schlechter Geschmack, S. 259. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005 - am 12.02.2026, 14:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÄUSCHUNGEN ÜBER TÄUSCHUNGEN | 75 

 

 

sondern sei »allen Stilrichtungen verpflichtet«, aber »mit der Einschrän-

kung, daß er dem Jugendstil oder dem ornamentalen Blumenstil am nächs-

ten« komme.
184

 Dabei bezieht sich Moles auf einen »Zeitpunkt«, zu dem 

»eine Flut von friesartig gewellten, meist der Vegetation entnommenen 

Mustern das industrielle Produkt zu überwuchern« beginne, »als sei es 

plötzlich in den Vegetationszyklus der ›Natur‹ hineingenommen«; auf diese 

Weise bemühe sich die »Kunst der Gestaltung [...], die von den Erforder-

nissen der Mechanik und der Eigentümlichkeit des Materials erzwungenen 

Formen zu verdecken« – infolgedessen überzögen »Chrisanthemen und 

Rhododendren [...] Nähmaschinen«.
185

 Nicht nur das Beispiel der Chrysan-

themen, auch und vor allem das Kriterium der Zweck- und Materialgerech-

tigkeit und das Bild des äußerlichen Überformens kehren in diesem Kontext 

wieder. 

Avenarius veranschaulicht in Hausgreuel das Nichterfüllen des Zweck-

Kriteriums an Beispielen, die ebenfalls an den Jugendstil erinnern; dazu 

gehören etwa Tafelaufsätze und Fruchtschalen, bei denen er »einen 

Griff«
186

 sucht: »Ihre sämtlichen Linien fahren, immer ›schwungvoll‹ ver-

steht sich, für sich herum und aufeinander los, das Wesen der Aufgabe geht 

sie gar nichts an.«
187

 Formen, die sich am »Wesen der Aufgabe« sozusagen 

nicht festmachen lassen, in ihm keine Begründung finden, erscheinen Ave-

narius haltlos. 

Das letzte Zitat zeigt auch, dass die Art, in der Avenarius auf die 

Gegenstände eingeht, als ironisch aufgefasst werden kann – die Anfüh-

rungszeichen bei dem Wort »schwungvoll« in Verbindung mit »versteht 

sich« weisen darauf hin. Dadurch, dass er Ironie ins Spiel kommen lässt, 

erweckt er den Eindruck, man bräuchte die Verheißungen des jeweiligen 

Gegenstands nur zu nennen und schon fielen sie gleichsam in sich zusam-

men. Im selben Moment, in dem er sie vor Augen führt, zieht er sie in 

Zweifel. 

Ähnlich verfährt Avenarius, wenn er einen »besäbare[n] Tonkopf«, aus 

dem Halme anstelle von Haaren sprießen können, kommentiert mit: »›nein, 

                                                   

184 Abraham Moles: Psychologie des Kitsches. Übers. von Bernd Lutz. München: 

Hanser 1972, S. 130. 

185 Ebd. 

186 F. Avenarius: Hausgreuel, S. 6 (Hervorhebung im zitierten Text). 

187 Ebd., S. 6f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005 - am 12.02.2026, 14:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

ist das witzig!‹«
188

 Das »nein« mit dem Ausrufezeichen lässt sich als über-

trieben und somit – ebenso wie die Anführungsstriche – als Ironiesignal le-

sen. Was damit aberkannt wird, ist wiederum ein Anspruch, den der Gegen-

stand seinerseits zu erheben scheint, nämlich »witzig« zu sein. Abermals 

bezieht sich Avenarius auf ein Kriterium, nach dem sich die Ware aus-

zeichnen könnte, und wendet es gleichsam um: Er verkehrt die Wertschät-

zung des angeblich besonderen, originellen Einfalls beziehungsweise stellt 

sie als verkehrt hin. Insofern als Avenarius Darstellungen aus der Werbung 

übernimmt, um sie zu konterkarieren, geht er auf deren Eigenlogik ein; 

mithin werden diese zwar berücksichtigt, aber bloß mit erheblichen, fest-

stehenden Vorbehalten, Einschränkungen und Verneinungen. 

Gerade Ansprüche solcher Dinge auf Originalität macht Avenarius 

streitig: nicht nur, wie gesehen, durch Ironisierung, sondern auch und vor 

allem dadurch, dass er Gegenbilder zu ihnen entwirft: Er betont, dass diese 

Gegenstände »in ganz ungeheuren Massen verbreitet werden«;
189

 just dazu 

scheinen dann Anmaßungen von Einmaligkeit oder Einzigartigkeit nicht zu 

passen. Avenarius verstärkt den Akzent auf dem Massenhaften noch, indem 

er ausführt, die Ware werde »Jahr um Jahr [...] in deutsche Häuser einge-

schwemmt«.
190

 Die Metapher »eingeschwemmt« erweckt den Eindruck, 

dass die Warenmenge keine scharfen Grenzen aufweist, sondern diffus, 

konturlos ist und nicht erst auf Wunsch, vielmehr unerbeten in die Zimmer 

gelangt. Die Wahllosigkeit, an die das Bild denken lässt, steht der Vorstel-

lung entgegen, dass die Waren aufgrund einer Besonderheit eigens ausge-

sucht und erlesen sein könnten. 

Darüber hinaus suggeriert das Bild von der Schwemme, es müssten 

Maßnahmen der Abwehr und der Eindämmung ergriffen werden. Sowohl 

Pazaurek als auch Avenarius imaginieren in ihren Texten Szenen der Besei-

tigung beziehungsweise der Zerstörung von Kitsch-Objekten. Pazaurek 

schreibt, dass man zu Anlässen wie Hochzeiten mitunter »sieben Jardinie-

ren, fünf Standuhren, dreizehn Zuckerdosen u. dergl.« bekomme, »von 

denen immer eine noch häßlicher [...] als die andere« sei, mit der Folge, 

dass »man schon sehnsüchtig auf die nächste Hochzeit eines guten Freun-

des oder auf den nächsten Wohltätigkeitsbasar« warte, »um sich wenigstens 

                                                   

188 Ebd., S. 6. 

189 Ebd., S. 1. 

190 Ebd., S. 4. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005 - am 12.02.2026, 14:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÄUSCHUNGEN ÜBER TÄUSCHUNGEN | 77 

 

 

eines Teiles seiner Schätze wieder entäußern zu können«.
191

 Auf diese Wei-

se betont Pazaurek das Massenhafte, Redundante des Kitschs (»sieben Jar-

dinieren, fünf Standuhren, dreizehn Zuckerdosen«) und weist ironisch 

(»Schätze«) auf das Problem des Loswerdens hin. Das dabei von Pazaurek 

gezeichnete Bild vom Schenken ist insofern mit der Vorstellung des Ein-

schwemmens vergleichbar, als in beiden Fällen jeweils eine Menge von 

Dingen fast unabwendbar ins Haus gelangt.
192

 Avenarius weiß, dass bei 

»Hausgreuel«-Gaben »die größten Konflikte« zustande kommen, »denn es 

ist ja gewiß nicht leicht, einem wohlwollenden Schenker zu sagen: dein Ge-

schenk mag ich nicht« – eher sieht Avenarius eine Lösung des Problems 

darin, »daß man sich [...] ›kunstgewerbliche‹ Geschenke überhaupt verbit-

tet«.
193

 Wenn aber jemand mit solchen Dingen beschenkt werde – das ge-

schehe selbst »dem Vorsichtigen« – und wenn er ein »roher Mann« sei, so 

strafe »ihn wohl des Nachts nach dem Festtage ein Unglück«, bei dem der 

Tisch kippe, »auf dem gerade die betreffenden Geschenke standen«.
194

 

Wiederum ironisch (»Unglück«) wird ausgemalt, wie die geschenkten Din-

ge zu Bruch gehen und verschwinden könnten. Die – sei es auch noch so 

spielerische – Darstellung der Vernichtung ist im metaphorischen Sinne 

durchaus beschädigend – schließlich werden die Objekte als zerstörenswert 

vorgeführt. 

Das Denkmuster, nach dem Kitsch so aufdringlich wäre, dass man ihn 

mit Gewalt abwehren müsste, ist aus anderen Zusammenhängen bekannt:
195

 

Vor allem diejenigen Formen von Kitsch, durch die starke Gefühle ange-

sprochen oder hervorgerufen werden, gelten oft als Versuche, dem Publi-

kum keine Wahl zu lassen, es vielmehr zu überrumpeln und geradezu 

zwangsweise zu vereinnahmen; just diese dem Kitsch zugeschriebene Pene-

tranz wird häufig zum Anlass für heftige Zurückweisung und Abstoßung 

genommen. Bereits diese Art der Kritik an Kitsch beachtet etwaige Selbst-

beschreibungen desselben zu wenig als Markierungen von Angeboten, die 

                                                   

191 Vgl. G.E. Pazaurek: Guter und schlechter Geschmack, S. 352. 

192 Vgl. dazu ausführlich Ute Dettmar, Thomas Küpper: »›Heute mittag ist der 

Glasstiefel wieder hier!‹ Nippes und die ewige Wiederkehr der Dinge«, in: 

Querformat. Zeitgenössisches, Kunst, Populärkultur 1 (2008), S. 24–28. 

193 F. Avenarius: Hausgreuel, S. 5. 

194 Ebd., S. 1. 

195 Siehe das Kapitel »Aufgedrängte Gefühle?« im Vorigen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005 - am 12.02.2026, 14:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

angenommen oder auch abgelehnt werden dürfen. Wenn vorausgesetzt 

wird, dass Kitsch sich aufnötigt und dass es nur mit großer Mühe möglich 

ist, ihm auszuweichen, können seine Selbstbeschreibungen bloß unerheb-

lich und überflüssig erscheinen – wie sollten sie dem Publikum, dem er das 

Entscheiden vermeintlich nicht überlässt, als Entscheidungsgrundlage die-

nen können? 

Neben der Gefühlswirkung von Kitsch ist es insbesondere seine Waren- 

und potentielle Geschenkförmigkeit, auf die sich die übliche Meinung be-

zieht, er wäre aufdringlich. Ähnlich wie bei Avenarius und Pazaurek wird 

in Robert Adolf Stemmles Theaterstück Kampf um Kitsch aus dem Jahr 

1931 damit gespielt, wie schwierig es ist, sich gegen Kitsch-Geschenke zu 

verwahren. In dem Stück versucht Max Bernstein,
196

 Besitzer eines »Alles 

für 2 Mark«-Ladens,
197

 einen Schulrektor namens Detlev Weitziger davon 

zu überzeugen, dass in dem Geschäft auch »künstlerische Sachen« zu ha-

ben seien: »Dantekopf, werden Sie kennen. Oder die Eule mit dem Buch. – 

Wissenschaft, wissen Sie?«
198

 Die Berufung auf »Wissenschaft« dient dazu, 

Anerkennung und Wertschätzung für das Warensortiment zu gewinnen; im 

Sinne von Pazaurek könnte man davon sprechen, dass auch hier ein Kitsch-

Verkäufer »Gäule aus anderen Ställen« ausleiht, nämlich aus denen der an-

gesehenen Kultur, um den eigenen Artikeln Zugkraft zu geben. Der Rektor 

aber lässt sich von diesem Gespann – um Pazaureks Bild fortzuführen – 

nicht hinreißen. Als Bernstein seine Absicht erklärt, der Schule etwas zu 

»stiften«, nämlich »die verkörperte Wissenschaft«, also »[d]ie Eule, die im 

                                                   

196 Der Name Bernstein lässt sich mit Jüdischem in Verbindung bringen, sodass 

unter anderem das antisemitische Stereotyp des »betrügerische Geschäfte« 

machenden Juden aufgerufen wird (zu diesem überkommenen Stereotyp Mo-

nika Schwarz-Friesel, Jehuda Reinharz: Die Sprache der Judenfeindschaft im 

21. Jahrhundert. Berlin, Boston/Mass.: de Gruyter 2013, S. 67). Darüber hi-

naus ist es nicht ausgeschlossen, dass mit dem Namen der Figur der Kunst- 

und Theaterkritiker Max Bernstein assoziiert wird (zu diesem vgl. Jürgen Joa-

chimsthaler: Max Bernstein. Kritiker, Schriftsteller, Rechtsanwalt. Frankfurt 

a.M., Berlin, Bern: Lang 1995). 

197 So die Vorstellung im Personenverzeichnis. Robert Adolf Stemmle: Kampf um 

Kitsch. 3 Akte Schule. Berlin: Volksbühnen-Verlags- und Vertriebs-G.m.b.H. 

1931, S. [7]. 

198 Ebd., S. 39. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005 - am 12.02.2026, 14:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÄUSCHUNGEN ÜBER TÄUSCHUNGEN | 79 

 

 

Buch blättert«, setzt Weitziger dazu an, die Gabe auszuschlagen, unter an-

derem mit dem Satz: »Ich danke Ihnen sehr, aber es wird...«
199

 Die Bemü-

hung um eine höfliche Ablehnung scheitert jedoch; Bernstein unterbricht 

Weitziger mit der Ankündigung: »Nichts zu danken. [...] Ich werd’s her-

schicken.«
200

 Als Spende ist Kitsch wiederum kaum zurückzuweisen. 

An anderer Stelle wird deutlich, dass Bernstein die Minderwertigkeit 

vieler seiner Waren durchaus bewusst ist. Er sagt Weitziger: 

 

[...] ich führe so künstliche Blumen. Birkenblätter mit so hängenden Fuchsschwän-

zen. – Ich muß ja sowas haben. Gerade hier in dieser Gegend wird sowas viel ver-

langt. Mit Vase nur zwei Mark. Allerdings Preßglas. Sieht aber sehr gut aus und 

macht was her.
201

 

 

Damit gesteht er ein, dass er die Sortimente nicht nach seinem eigenen Ge-

schmack zusammenstellt, sondern zwangsläufig (»Ich muß ja sowas ha-

ben«) nach den Vorlieben der Kundschaft (»wird sowas viel verlangt«). 

Unter diesem Gesichtspunkt ist Bernsteins Auftritt vergleichbar mit der von 

Avenarius beschriebenen ›Urszene‹ des Kitschs, in der die Art der Produk-

tion und des Verkaufs von Bildern sich einer als kenntnislos geltenden 

Zielgruppe anpasst.
202

 Elias’ oben bereits zitierte Bemerkung, »Spezialis-

ten« müssten »aus wirtschaftlichen Gründen Produkte vertreiben und her-

stellen [...], die sie selbst verachten«, lässt sich auch auf die Figur Bernstein 

übertragen. Als unredlich erscheint in Stemmles Theaterstück aber nicht 

nur Bernsteins Verhalten zu seiner Kundschaft; vielmehr wird auch bei den 

Waren selbst eine Form von Falschheit ausgemacht. Bernstein spricht von 

»künstliche[n] Blumen«, also unechten, und von einer billigen Vase, die 

zwar aus »Preßglas« ist, also industriell hergestellt, jedoch »was 

her[macht]«. Pressglas, damals auch als »Glas der armen Leute« bezeich-

net, wird industriell-mechanisch in großen Mengen produziert und es imi-

                                                   

199 Ebd., S. 43. 

200 Ebd. 

201 Ebd., S. 39. 

202 Siehe den Abschnitt »›Wilibald, einziger, das kommt von Gott‹: Fragen der 

Produktion«. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005 - am 12.02.2026, 14:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

tiert hochwertiges Kristallglas.
203

 Die Massenware soll den Eindruck von 

etwas Kostbarem erwecken.
204

 

Während der Händler seine Waren derart geringschätzt, haben sie hin-

gegen für die Kundschaft zum Teil unersetzlichen Wert und große Bedeu-

tung. Dies zeigt sich, als der Schüler August versucht, heimlich solche 

Gegenstände seiner Eltern vom Haus mit zur Schule zu nehmen und einem 

von Weitziger eingerichteten Kitschmuseum zuzuführen. Die Eltern be-

merken, dass August in seiner Mappe eines dieser Dinge versteckt hat – 

laut Regieanweisung handelt es sich dabei um eine »billige Porzellanfigur«, 

»eine der üblichen bunten Nippes«;
205

 es stellt »[e]ine Frau mit langer 

Schleppe und großem Hut«
206

 dar. Als die Eltern eine Erklärung von ihrem 

ertappten Jungen verlangen, geht aus seiner Antwort hervor, wie abfällig 

das Besitzstück in der Schule betrachtet wird: »Jeder soll so Kitsch mit-

bringen.«
207

 Entscheidend ist nun, wie die Eltern zu der Entwürdigung der 

Sache Position beziehen: Indem nämlich diese Reaktionen mit ins Spiel 

kommen, werden in dem Theaterstück nicht zuletzt Wertmaßstäbe von Leu-

ten ersichtlich, die Kitsch anhängen. Die »billige Porzellanfigur« ist für die 

Mutter kostbar: »Das haben wir vom Verein bekommen. Zu unserer Hoch-

zeit.«
208

 Auf diese Weise erläutert die Mutter, warum August das Objekt 

»nicht so einfach vom Vertiko nehmen«
209

 darf. Ein anderer Gegenstand, 

der den Eltern gehört, hat für sie einen ähnlichen Erinnerungswert: ein 

»Glasstiefel«, dessen Besonderheit eine »Fünfundzwanzig« ist, ebenfalls 

»vom Verein«, wie die Mutter sagt.
210

 Als Memorabilien sind die Dinge 

                                                   

203 Vgl. Mario Schulze: Wie die Dinge sprechen lernten. Eine Geschichte des Mu-

seumsobjekts 1968–2000. Bielefeld: transcript 2017, S. 13 u. S. 237. 

204 Noch in Gabriele Thullers Sachbuch Wie erkenne ich? Kunst und Kitsch 

(Stuttgart: Belser 2006) heißt es, »die Verwendung billiger Materialien, die 

Vortäuschung von edlerem Werkstoff, Holz an Stelle von Marmor, silbern 

glänzendes Plastik statt Metall«, seien »Kennzeichen für Kitsch« (S. [125]). 

205 R.A. Stemmle: Kampf um Kitsch, S. 19. 

206 Ebd. 

207 Ebd., S. 20. 

208 Ebd. 

209 Ebd. 

210 Ebd., S. 21. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005 - am 12.02.2026, 14:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÄUSCHUNGEN ÜBER TÄUSCHUNGEN | 81 

 

 

den Eltern teuer. Kitsch gehört in Form von Andenken und Souvernirs zum 

Interieur und bildet einen Erinnerungsraum.
211

 

Der durch den Titel angekündigte »Kampf um Kitsch« erhält dadurch 

eine zeitliche Dimension und wird zur Auseinandersetzung der Generatio-

nen. An anderer Stelle des Stücks heißt es, bei dem »Kampf«, den Weitzi-

gers Schule gegen den Kitsch führe, gehe es nicht bloß um »verlogenes 

Kunstgewerbe«; vielmehr handle es sich dabei um den »alte[n], ewige[n] 

Kampf zwischen jung und alt«.
212

 In der Familie stehen sich entsprechend 

die Kinder- und die Elterngeneration gegenüber; neben August vertritt auch 

seine Schwester Ina die neuen Ansichten und erklärt den Eltern, sie finde es 

»ganz richtig«, dass in der Schule Kitsch gesammelt werde.
213

 Die Eltern 

erscheinen in diesem Zusammenhang rückwärtsgewandt und rückständig 

hinter den Kindern. Am Schluss gelangt der Vater zwar zu der Einsicht, 

was er und die anderen »Alten alle falsch gemacht haben«, als sie »gegen 

das Kitschmuseum losgezogen sind«, und zwar, »daß wir nich [sic] jung 

geblieben sind, indem daß wir mit unsern Kindern nicht mitgelebt haben, 

indem daß wir mit ihnen nicht wieder jung geworden sind«.
214

 Insofern 

wird bestätigt, dass die Jungen im Recht sind, und die Eltern erachten die 

eigene Neigung zum Kitsch nicht als eine unbedingte. Bereits nach der ers-

ten Diskussion mit den Kindern über die für das Kitschmuseum entwende-

ten Dinge betrachtet die Mutter eine Nippes-Figur »nachdenklich«, so eine 

Regieanweisung.
215

 Doch so sehr die Eltern ihre Verbundenheit mit dem 

Kitsch allmählich hinterfragen, wird sie in dem Stück nichtsdestoweniger 

nachvollziehbar gemacht: Das Publikum erhält eine Vorstellung (in jedem 

Sinne des Wortes) vom Denken derer, die den Kitsch verehren. 

Der Vater muss sich nicht nur damit auseinandersetzen, dass einige 

Gegenstände aus seiner Wohnung ins Kitschmuseum eingehen sollen. Da-

rüber hinaus kritisieren die Kinder mit ähnlichen Wertungsmaßstäben auch 

                                                   

211 Vgl. dazu Günter Oesterle: »Souvenir und Andenken«, in: Der Souvenir. Erin-

nerung in Dingen von der Reliquie zum Andenken. Ausst.-Kat. Museum für 

Angewandte Kunst Frankfurt und Museum für Kommunikation Frankfurt. 

Köln: Wienand 2006, S. 16–45, hier S. 44f. 

212 R.A. Stemmle: Kampf um Kitsch, S. 96. 

213 Ebd., S. 23. 

214 Ebd., S. 117f. 

215 Ebd., S. 28. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005 - am 12.02.2026, 14:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

seine Art, sich zu kleiden. »Vater, warum bindest Du denn keine richtigen 

Schlipse um?«, fragt ihn Ina.
216

 Der Vorwurf der Falschheit, der in den 

Worten »keine richtigen« liegt, wird von August besonders stark gemacht; 

der Sohn spricht in diesem Zusammenhang von »Betrug«: »Jeder soll den-

ken, die [Krawatten, T.K.] sind mit der Hand geknüpft. Dabei sind se [sic] 

gelötet.«
217

 Die Behauptung, dass die Schlipse nur täuschen, liegt auf einer 

Linie mit Anklagepunkten, die gegen Kitsch vorgebracht werden. Eine wei-

tere Nähe zur Kitsch-Kritik besteht darin, dass die Krawatten mit dem Gest-

rigen, Veralteten, Unzeitgemäßen zusammengedacht werden; Ina bringt die 

Bezeichnung »Großvaterstrippen« ins Spiel.
218

 Hinzu kommt, dass die »ge-

lötet[en]« Schlipse – ähnlich wie Kitsch – auf eine soziale Schicht verwei-

sen. Damals ordnet man »gelötet[e]« Krawatten, die »bloß hinten mit Ha-

ken und Gummiband befestigt« werden, »Stehkragenproletarier[n]« zu; 

hingegen bedeutet »das Selbstbinden von je ein geradezu künstlerisches 

Ringen« und lässt damit an die Privilegien höherer Schichten denken, so 

Sigismund von Radecki.
219

 

Augusts und Inas Vater, der als »Gasmesser«
220

 nicht diesen höheren 

Schichten angehört, macht deutlich, dass er in seiner sozialen Lage die 

Dinge nicht einfach ersetzen kann, die ihm für das Kitschmuseum wegge-

nommen worden sind: Er und seine Frau »haben kein Geld, um« sich »neue 

Sachen zu kaufen«.
221

 Mit diesem Hinweis versucht er die Gegenstände vor 

dem Spott zu bewahren, dem sie als Kitsch ausgesetzt sind. Den Schuldi-

rektor fordert er dazu auf, die Kinder nicht dazu anzuleiten, dass sie »sich 

über das Möblemang der Eltern lustig [...] machen«.
222

 Auch wenn dem Va-

ter eine »anfänglich verwässerte kleinbürgerliche Anschauung« zuge-

                                                   

216 Ebd., S. 17. 

217 Ebd., S. 14. 

218 Ebd., S. 17. 

219 Sigismund von Radecki: »Über knitterfreie Krawatten«, in: S.v.R.: Der 

Mensch und die Mode. [München:] Hermann Rinn 1958, S. 53–57, hier S. 54; 

vgl. auch Gesa C. Teichert: Mode. Macht. Männer. Kulturwissenschaftliche 

Überlegungen zur bürgerlichen Herrenmode des 19. Jahrhunderts. Berlin: Lit 

2013, S. 182. 

220 R.A. Stemmle: Kampf um Kitsch, S. 7. 

221 Ebd., S. 53. 

222 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005 - am 12.02.2026, 14:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÄUSCHUNGEN ÜBER TÄUSCHUNGEN | 83 

 

 

schrieben wird, die sich letztlich zu einem »Engagement« für die Reform-

versuche der Schule wandelt,
223

 bleibt doch festzuhalten, dass er für seine 

Anhänglichkeit zum Kitsch zwischenzeitlich durchaus Verständnis verlangt 

und sie verteidigt: Der Vater macht (seinem Gesprächspartner beziehungs-

weise dem Publikum) deutlich, dass die Fixiertheit auf jene Nippsachen 

nicht getrennt von sozialen Umständen zu betrachten ist. Freilich werden 

diese Vorbehalte des Vaters dadurch relativiert, dass er am Ende des Stücks 

das in der Schule aufgebaute Kitschmuseum befürwortet. 

Bei dieser Ausstellung geht es nicht nur um die Dinge der Eltern inner-

halb der Bühnenwirklichkeit, sondern auch um die Sache(n) des Theaterpu-

blikums. Beide Gruppen sind nicht scharf voneinander getrennt. Eine Re-

gieanweisung zur Errichtung des Kitschmuseums in der Schulaula lautet 

entsprechend: 

 

Schüler stellen vor dem Vorhang Bankreihen auf. Diese Sitzreihen vermitteln den 

Uebergang zum Zuschauerraum so, daß gleichsam auch das Publikum in der Schul-

aula sitzt. Die Bänke füllen sich. Man bemerkt [...] Väter und Mütter, die zum Teil 

im eigentlichen Zuschauerraum verteilt sitzen können [...].
224

 

 

Der durch die Anordnung der Bänke geschaffene »Uebergang zum Zu-

schauerraum« erweckt den Eindruck, dass die Grenze zwischen der insze-

nierten Wirklichkeit und ihrem Außen durchlässig ist und dass das Publi-

kum unmittelbar in das Bühnengeschehen einbezogen wird.
225

 Insbesondere 

dadurch wird Stemmles Kampf um Kitsch zu einem »Lehrstück«, auch 

wenn es sich anfangs als eine »Komödie gegen die Plüschmöbelzeit« aus-

nimmt, wie der Kritiker Herbert Jhering bemerkt: »Aus dem Schwank 

                                                   

223 Jutta Schad: »Robert A. Stemmles ›Kampf um Kitsch‹. Ein reformpädagogi-

sches Jugendtheaterstück aus der Weimarer Republik«, in: Grimm & Grips 1. 

Jahrbuch für Kinder- und Jugendtheater 1987/88. Hrsg. von Wolfgang 

Schneider für die Internationale Vereinigung des Theaters für Kinder und Ju-

gendliche (ASSITEJ). Sektion Bundesrepublik Deutschland. Frankfurt a.M.: 

Verlag der Autoren 1987, S. 39–53, hier S. 43. 

224 R.A. Stemmle: Kampf um Kitsch, S. 100. 

225 Vgl. zu diesem Bühnenbild auch J. Schad: »Robert A. Stemmles ›Kampf um 

Kitsch‹«, S. 44. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005 - am 12.02.2026, 14:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

wird« zum Schluss »der Protest« und »[a]us dem Theater die Aktion«.
226

 

Gerade für die Berliner Uraufführung von Kampf um Kitsch, die am 

29.9.1931 im Theater am Bülowplatz stattfand und auf die sich Jhering be-

zieht, war dieses Lehrstückhafte wesentlich: Bei dieser Aufführung wirkten 

nämlich zwei Schulen mit, sodass mehr als 100 Kinder zum Einsatz ka-

men.
227

 Die »Selbsttätigkeit der Laiendarsteller«, so Jutta Schad, war in 

einen Vorgang der »Erkenntnisvermittlung« eingebunden; dabei wurde 

Bertolt Brechts Konzept aufgegriffen, »die Darsteller zugleich zu Tätigen 

und Betrachtenden zu machen«.
228

 Entsprechend fragt Arthur Eloesser in 

seiner Kritik der Aufführung: »Wen soll ich nun loben? Haben die Kinder 

von dem Herrn Regisseur, oder hat der Herr Regisseur von den Kindern ge-

lernt?«
229

 Vor allem aber das Kitschmuseum kann dazu beitragen, dass sich 

der beschriebene Lehrstückcharakter einstellt und sich die Wirklichkeiten 

auf und jenseits der Bühne miteinander vermischen: Wenn nämlich Schul-

kinder daran beteiligt werden, das Kitschmuseum zu gestalten, und etwa die 

Möglichkeit haben, Nippes von zu Hause mitzubringen, gelangen sie selbst 

in ähnliche Situationen wie die von ihnen Dargestellten. Eigene Aktionen 

der Kinder werden just dann auf der Bühne realisiert und verhandelt. 

Auf diese Weise nutzt Stemmle die von Pazaurek vertretene Idee des 

Kitschmuseums um. So sehr sich der Kontext und die Ausrichtung dieser 

Idee ändern, werden in Kampf um Kitsch nichtsdestoweniger viele Kritik-

punkte des Vorgängers aufgegriffen. Vor allem kommt, wie sich gezeigt 

                                                   

226 Herbert Jhering: »Ein Schauspiel gegen den Lehrerabbau. ›Kampf um Kitsch‹ 

in der Volksbühne« [Berliner Börsen-Courier, Nr. 457, 1.10.1931], in: H.J.: 

Theater in Aktion. Kritiken aus drei Jahrzehnten 1913–1933. Berlin: Henschel 

1986, S. 524–526, hier S. 524f. 

227 Vgl. J. Schad: »Robert A. Stemmles ›Kampf um Kitsch‹«, S. 45; Wolfgang 

Schneider: »›Die Geburt der Jugend‹ im Theater. Anmerkungen zu einem My-

thos in der dramatischen Literatur der Moderne«, in: Hans-Heino Ewers, 

Maria Lypp, Ulrich Nassen (Hrsg.) in Verbindung mit der Arbeitsgemein-

schaft Kinder- und Jugendliteraturforschung: Kinderliteratur und Moderne. 

Ästhetische Herausforderungen für die Kinderliteratur im 20. Jahrhundert. 

Weinheim, München: Juventa 1990, S. 213–220, insbes. S. 216. 

228 Vgl. J. Schad: »Robert A. Stemmles ›Kampf um Kitsch‹«, S. 45. 

229 Arthur Eloesser: »›Kampf um Kitsch‹. Volksbühne«, in: Vossische Zeitung, 

Berlin, 30.9.1931, Nr. 461, B228, Abend-Ausgabe, S. [9]. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005 - am 12.02.2026, 14:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÄUSCHUNGEN ÜBER TÄUSCHUNGEN | 85 

 

 

hat, der Vorwurf der Täuschung neu zur Geltung: Angeblich will Kitsch 

trotz seines niedrigen Preises »was her[machen]« (wie es im obigen Zitat 

aus Kampf um Kitsch heißt), bei aller Erschwinglichkeit sich doch den An-

schein von etwas Besonderem geben und das Billige (etwa des Arbeitens 

mit Pressglas im Zusammenhang industrieller Massenherstellung) kaschie-

ren. Dabei gerät Kitsch in erster Linie als kunstgewerbliches Produkt, als 

Ware, in den Blick. Auf dieser Linie liegt es auch, dass die Aufdringlich-

keit des Kitschs verstanden wird im Sinne einer unerwünschten Gabe, also 

einer Abweichung von Grundsätzen des (Waren-)Tauschs. Dieses ökono-

mische Denken bleibt in der von Pazaurek geprägten Debatte einflussreich. 

Damit unterscheidet sie sich von denjenigen Kitsch-Diskussionen, in denen 

ästhetische Fragen sich weiter von wirtschaftlichen entfernen.
230

 Grenzt 

man das Ästhetische schärfer gegen das Ökonomische ab, wird die dem 

Kitsch zugeschriebene Täuschung entschiedener an seinem Kunst- statt an 

seinem Warenwert festgemacht, ebenso wie auch der Vorwurf der Auf-

dringlichkeit ästhetisch begründet wird. Solche Positionen sollen im nächs-

ten Abschnitt genauer betrachtet werden. 

 

 

KITSCH ALS »PSEUDOKUNST« 
 

Im Bereich der Kunsttheorie und Ästhetik ist der Vorwurf besonders an-

schlussfähig, dass Kitsch Täuschung und Betrug wäre. Hier nimmt man 

häufig an, Kitsch gäbe sich für Kunst aus, ohne dass er diesen Anspruch 

einlösen könnte.
231

 Wenn die Bezeichnung ›Kitsch‹ dazu dient, »dem be-

                                                   

230 Giesz (Phänomenologie des Kitsches, S. 52) und Schulz (Die Werte des 

Kitschs, S. 221) erwähnen, dass bereits Pazaurek die – für ästhetische Kitsch-

Kritik wesentliche – Unterscheidung zwischen Kitsch und Kunst verwendet. 

So berechtigt diese Feststellung ist und so sehr sich die Wertungs- und Be-

gründungsmuster in verschiedenen Bereichen der Diskussionen über Kitsch 

ähneln, bleibt die Andersartigkeit der Kontexte erheblich: Pazaurek bezieht 

sich auf das Kunstgewerbe und bringt Preise und Kosten in Anschlag; solche 

Zusammenhänge aber stehen nicht im Mittelpunkt der im folgenden Abschnitt 

betrachteten kunsttheoretischen Beiträge. 

231 Vgl. Frank Illing: Kitsch, Kommerz und Kult. Soziologie des schlechten Ge-

schmacks. Konstanz: UVK 2006, S. 220f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005 - am 12.02.2026, 14:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

treffenden Gegenstand den Charakter des Kunstwerks abzuerkennen«,
232

 

dann wird diesem Gegenstand gewöhnlich zugleich unterstellt, er wollte als 

Kunst anerkannt werden. Diese übliche Verdächtigung wird im Folgenden 

am Beispiel von besonders einschlägigen Texten näher betrachtet und hin-

terfragt, und zwar vor allem an Giesz’ Phänomenologie des Kitsches und 

Killys Deutscher Kitsch. 

Giesz erklärt, Kitsch könne als »Pseudokunst« erfahren werden.
233

 Dies 

setze voraus, dass man über »ein – wenn auch unexplizites – Wissen von 

eigentlicher Kunst« verfüge. Darüber aber sei nicht das Kunstwerk als Ob-

jekt »zu befragen, sondern die Erfahrung selbst, die erst einem Gegebenen 

zur Dignität« verhelfe, »ein Kunstwerk zu sein«.
234

 Entsprechend verzichtet 

Giesz darauf, vorwiegend das »Kitschprodukt« zu beschreiben, und kon-

zentriert sich stärker auf eine »Beobachtung des Kitsch-›Erlebens‹ selber«; 

er versucht, »kitschige[] Bewußtseinsakte und Zustände ins Auge zu fas-

sen«.
235

 Die »kitschigen Bewußtseinsakte« nun sind für ihn von einer Art 

Trug oder Unlauterkeit gekennzeichnet – Giesz spricht von »Pseudotrans-

zendenzen«.
236

 Aber was genau ist damit gemeint? 

Er geht davon aus, dass ein »genießerische[r] Laie« ein Kunstwerk nur 

»zum Anlaß« nimmt, die »eigene Affiziertheit, nicht aber das Kunstwerk 

als Wertträger zu erleben«.
237

 Man schwelgt sozusagen in »lustvollen Zu-

standsgefühlen«, aber »aus einer gewissen Scham« verleugnet man das 

bloß Zuständliche und tut so, als wäre man auf etwas außerhalb seiner ge-

richtet. Das heißt, man gibt »eine zusätzliche Intentionalität« vor, welche 

»die primäre, zur Immanenz drängende Gefühligkeit gleichsam überkom-

pensiert«. Darin besteht laut Giesz »die fundamentale Unwahrheit des Kit-

sches«: Die von dem Schwelgenden für sich beanspruchte Intentionalität, 

»[d]er Zweck«, hat »gewissermaßen die Mittel des im weitesten Sinne 

                                                   

232 Roland Simon-Schaefer: »Kitsch und Kunst«, in: Allgemeine Zeitschrift für 

Philosophie 5 (1980), H. 2, S. 37–52, hier S. 42 (Hervorhebung von mir, 

T.K.). 

233 L. Giesz: Phänomenologie des Kitsches, S. 63. 

234 Ebd. 

235 Ebd., S. 8. 

236 Ebd., S. 65. 

237 Ebd., S. 64. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005 - am 12.02.2026, 14:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÄUSCHUNGEN ÜBER TÄUSCHUNGEN | 87 

 

 

wert-losen Genießens [zu] heiligen«.
238

 Der Hang zur »Immanenz« soll 

demnach durch die »Pseudotranszendenzen« gleichsam übertüncht werden. 

Aus dieser Perspektive schafft sich Kitsch ein falsches »Freiheitsalibi«. 

Giesz führt aus: 

 

Durch scheinbar aktive Zuwendung zu Werten, Idealen, die an sich ein freiheitliches 

Sprengen aller Genußimmanenz bewirken müßten, rechtfertigt sich der seiner selbst 

nicht ganz sichere Kitsch, täuscht eine (transzendierende) Freiheitsaktivität vor, er 

wird edel, fromm, patriotisch, tritt scheinbar für das Wahre, Gute, Schöne und Erha-

bene ein, aber eben auf kitschige Weise, d.h. das Ideale wird in sein Gegenteil per-

vertiert, nämlich ausgerechnet zum Genußgegenstand.
239

 

 

Dabei handle es sich um ein »Täuschungsmanöver des Kitsches«, auf das 

»die meisten der üblichen Vorwürfe gegen ihn zurückzuführen« seien, »wie 

›billig‹, ›unwahr‹, [...] ›falsch‹ usw.«
240

 In diesem Zusammenhang sei »das 

[d]as ›Billige‹« nicht in erster Linie ökonomisch zu verstehen; vielmehr 

liege »die ›Billigkeit‹ zunächst im ›Billigen‹ des Erlebniszustandes selbst«, 

und zwar sei »[d]er seelische Aufwand [...] unangemessen gering«. Giesz 

stellt fest, dass es die »Unangemessenheit von vorgetäuschtem Wert und 

faktischem Genuß« sei, »was primär vom Billigen des Kitsches sprechen« 

lasse.
241

 

Um die kitschige Art des Genusses näher zu bestimmen, schließt Giesz 

an Moritz Geiger an, der ästhetischen von nicht-ästhetischem Genuss ab-

grenzt. Zu den Merkmalen ästhetischen Genusses zählt Geiger »eine Fern-

stellung von Ich und Gegenstand«.
242

 Dieser Abstand ist nach Giesz beim 

Kitschgenuss bloß scheinbar gegeben:
243

 Genüsslich neige man im Falle 

                                                   

238 Ebd., S. 65. 

239 Ebd., S. 51. 

240 Ebd. 

241 Ebd., S. 51f. 

242 Moritz Geiger: »Beiträge zur Phänomenologie des ästhetischen Genusses«, in: 

Jahrbuch für Philosophie und phänomenologische Forschung, hrsg. von Ed-

mund Husserl. Bd. 1 (1913), Teil 2, S. 567–684, hier S. 632. 

243 Vgl. Otto F. Best: Das verbotene Glück. Kitsch und Freiheit in der deutschen 

Literatur. München, Zürich: R. Piper & Co. 1978, insbes. S. 233f.; Yushin Ra: 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005 - am 12.02.2026, 14:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

von Kitsch dazu, »die Freiheit ästhetisch-distanzierten Genusses vorzutäu-

schen«, bleibe jedoch in Wirklichkeit »weitgehend im Banne seines nicht-

transzendierten Objekts«.
244

 Der »Kitschgenuß« richte sich nämlich »zwi-

schen purem Genuß und ästhetischem Genuß« ein – und gerade dieses »va-

ge Zwischensein« werde »genossen«.
245

 Nicht »die Transzendenz eigentlich 

ästhetischen Genießens« werde angestrebt, aber auch nicht »die Immanenz 

des Genusses«, stattdessen ein »ambivalenter« Zustand.
246

 Diese Struktur 

ist aus Giesz’ Sicht für Genüsslichkeit, Rührseligkeit und Sentimentalität 

gleichermaßen kennzeichnend. Er erklärt, »mit dem Genüßlichen« habe 

»[d]er Rührselige« erhebliche Ähnlichkeit, und zwar werde dieser »durch 

seine Rührung gerührt«.
247

 Auf diese Weise komme es zur »›Unwahrhaf-

tigkeit‹ und ›Unechtheit‹ der Sentimentalität«: 

 

Die Bereitschaft, sich um jeden Preis rühren zu lassen, führt in concreto dazu, rüh-

rende Aspekte auch da zu finden, wo sie gar nicht sind. Ferner dazu, die unterstellten 

rührenden Qualitäten nun nicht einfach bloß zu fühlen und nichtsweiter [...]. Nein, 

die Rührseligkeit geht weiter: Die eigene Rührung, die [...] selbst schon induziert 

war, wird genossen. Vollends ›unwahr‹ wird dieser Gesamtzustand dadurch, daß 

sich dieser Selbstgenuß nun außerdem noch zu einem angeblich ›objektiven‹ Ge-

rührtsein ummünzt.
248

 

 

Deutlich wird, wie Giesz in seiner phänomenologischen Beschreibung der 

Kitsch-Erfahrung den Täuschungsvorwurf aufgreift: Zwar stellt Giesz nicht 

selbst von vornherein eine Wertehierarchie auf, nach der allein ästhetisch-

distanzierter Genuss als Umgangsweise mit Kunst anzuerkennen wäre, so-

dass Kitsch diese Art des Genusses vorspiegeln müsste, um sich als hoch-

                                                   

Der Unernst des Kitsches. Die Ästhetik des laxen Blicks auf die Welt. Biele-

feld: transcript 2016, S. 67f.; L. Schulz: Die Werte des Kitschs, S. 327–332. 

244 L. Giesz: Phänomenologie des Kitsches, S. 34. 

245 Ebd., S. 38. 

246 Ebd. 

247 Ebd. 

248 Ebd. Vgl. dazu auch Ueli Gyr: »Kitschbilder? Bilderkitsch? Gedanken zur 

Bildsteuerung im Kitsch«, in: Helge Gerndt, Michaela Haibl (Hrsg.): Der Bil-

deralltag. Perspektiven einer volkskundlichen Bildwissenschaft. Münster: 

Waxmann 2005, S. 357–365, hier S. 361. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005 - am 12.02.2026, 14:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÄUSCHUNGEN ÜBER TÄUSCHUNGEN | 89 

 

 

wertig ausgeben zu können. Nichtsdestoweniger aber geht Giesz davon aus, 

dass Kitsch mit einer solchen Hierarchie konfrontiert wäre: Der Autor 

unterstellt, Kitsch-Genießende neigten »aus einer gewissen Scham« (wie es 

in einem obigen Zitat heißt) zur Vortäuschung eines höher angesehenen 

Genusses. Anstatt die Wertehierarchie seinerseits vorzugeben, schreibt 

Giesz also ein Bewusstsein für sie den Genießenden zu – und damit wiede-

rum ein Motiv für »Unwahrhaftigkeit«. 

Nun wäre allerdings zu fragen, wie weit verbreitet die von Giesz ge-

nannte Scham tatsächlich ist, das heißt, in welchem Maß seine Beschrei-

bung verallgemeinert werden kann. Für wen bedeutet das Leugnen der »zur 

Immanenz drängende[n] Gefühligkeit«, dass man sich keine Blöße gibt? 

Wer wird durch welche Umstände dazu veranlasst, »die Freiheit ästhetisch-

distanzierten Genusses vorzutäuschen«?
249

 Handelt es sich dabei etwa um 

›den Menschen schlechthin‹? Oder lässt sich nicht vielmehr vermuten, dass 

beispielsweise in der Nähe der Hochkultur eher ein solcher Druck auf-

kommt als fern von ihr? Der Einfluss hochkultureller Vorgaben aber wan-

delt sich in der Gesellschaft; er war 1960, als die erste Auflage von Giesz’ 

Buch erschien, stärker als heute. Es ist kaum anzunehmen, dass rührseliger 

Genuss immer, in allen Kontexten, mit der genannten Scham einherginge 

und eine Art Deckmantel suchte. Giesz’ Entwurf der »Unwahrhaftigkeit« 

des Kitschgenusses bleibt an Kontexte gebunden, in denen man sich allen-

falls mit erheblichen Vorbehalten zur Rührseligkeit bekennt. Damit 

schränkt Giesz seine Sicht erheblich ein; er nimmt lediglich einen Teil von 

Phänomenen der Rührseligkeit in den Blick. Selbst wenn man wie Giesz 

feststellen zu können meint, Gerührtsein bei Kitsch wäre kein »objektives«, 

so ist noch immer nicht ausgemacht, dass es sich in jedem Zusammenhang 

für ein solches ausgeben müsste. Hat grundsätzlich ein vorgeschobener 

»Zweck« (so ließe sich abermals ein Giesz-Zitat aufgreifen) »gewisserma-

ßen die Mittel des im weitesten Sinne wert-losen Genießens [zu] heiligen« 

oder könnten »die Mittel«, die Genüsse selbst, nicht auch einmal unverhoh-

len als »Zweck« vorgestellt werden? Mit solchen Möglichkeiten befasst 

                                                   

249 Derartige Fragen nach der Verallgemeinerbarkeit stellen sich beispielsweise 

auch, wenn Giesz schreibt: »Bekanntlich ist man ja sogar lieber intentional bö-

se als zuständlich dumm.« (L. Giesz: Phänomenologie des Kitsches, S. 65.) 

Wer wird mit dem Wort »[b]ekanntlich« angesprochen und für wen steht 

»man«? 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005 - am 12.02.2026, 14:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

sich Giesz indes zu wenig. Dadurch schleichen sich bei ihm – obwohl er 

nicht von eigenen Wertmaßstäben, sondern von Phänomenen ausgehen will 

– fragliche Setzungen indirekt, nämlich bei der Auswahl der Phänomene 

ein. 

Direkter als Giesz bringt Killy den Täuschungsvorwurf zur Geltung, 

wie sich zeigen wird. Killy ist davon überzeugt, über einen »Schlüssel zur 

Unterscheidung von Kunst und Unkunst«
250

 zu verfügen, und zwar indem 

er fragt, ob »Worte und Dinge« jeweils »mit Notwendigkeit« gebraucht und 

»an ihrer Stelle unersetzlich« sind.
251

 Vom »echte[n] dichterische[n] Sym-

bol« etwa sagt Killy, dass es sich aus dem jeweiligen Zusammenhang 

»gleichsam ergibt«, während hingegen das in Kitsch verwendete »Pseudo-

symbol« an seiner »Beliebigkeit« und Austauschbarkeit zu erkennen sein 

soll.
252

 Kitsch folgt aus dieser Sicht keiner »Ökonomie der Mittel«: Er rich-

tet sich nicht danach, welches Element an einer Stelle des Ganzen erforder-

lich ist und welches nicht; stattdessen häufen diejenigen, die Kitsch produ-

zieren, Elemente wahllos an, um Reizwirkungen zu erzielen.
253

 Der Kitsch-

Autor, so erklärt Killy, geht aus Unfähigkeit auf solche Weise vor.
254

 

In dieser Darstellung führt Killy – genau genommen – mehrere Unter-

scheidungen beziehungsweise Gegensatzpaare zusammen: Die herangezo-

gene Unterscheidung ›fähig‹/›unfähig‹ bildet nur zwei Pole ab, zwischen 

denen durchaus Übergänge denkbar sind – ein Autor beispielsweise kann 

als mehr oder weniger (un-)fähig zum Dichten gelten. Auch die Unter-

scheidung ›notwendig‹/›beliebig‹ umfasst bloß zwei Extreme; zwischen ih-

nen lassen sich wiederum beliebig viele Grade der Einschränkung von 

Spielräumen oder der Austauschbarkeit verorten. Killy blendet jedoch diese 

Übergänge aus, indem er die betreffenden Unterscheidungen an zwei weite-

re bindet, die eher die Suggestion von unüberbrückbarer Gegensätzlichkeit 

bestärken können, nämlich ›Kunst‹/›Unkunst‹ und ›echt‹/›pseudo‹. Das 

Präfix ›Un-‹ in ›Unkunst‹ ist freilich mehrdeutig; es kann verschiedene Ar-

ten von Negativität meinen: sowohl Verdorbenheit, Verkehrtheit, eine Aus-

prägung von Schlechtem und Üblem als auch eine einfache Verneinung 

                                                   

250 W. Killy: »Versuch über den literarischen Kitsch«, S. 21. 

251 Ebd., S. 14. 

252 Ebd., S. 20–22. 

253 Ebd., S. 18. 

254 Ebd., S. 11f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005 - am 12.02.2026, 14:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÄUSCHUNGEN ÜBER TÄUSCHUNGEN | 91 

 

 

(›Nicht-‹). Fasst man das ›Un-‹ im letzteren Sinne auf – als einfache Ver-

neinung –, so scheint das Begriffspaar ›Kunst‹/›Unkunst‹ für eine Dicho-

tomie zu stehen (schlicht deshalb, weil gemäß dem Satz vom Widerspruch 

etwas nicht in derselben Beziehung zugleich Kunst und Nicht-Kunst sein 

kann); nur wenn man das ›Un-‹ im ersteren Sinne liest, kommen Übergänge 

zwischen ›Kunst‹ und ›Unkunst‹ in Betracht. Insbesondere aber die Unter-

scheidung ›echt‹/›pseudo‹ kann so wirken, als wäre sie trennscharf – wer-

den doch ›Wahrheit‹ und ›Lüge‹, ›Original‹ und ›Fälschung‹ oft, in vielen 

Zusammenhängen, als Dichotomien verstanden. Gerade diese Unterschei-

dung ermöglicht es Killy daher, den Eindruck zu erwecken, er könnte 

Kitsch und Kunst wie an einer Linie entlang voneinander abgrenzen. Eine 

Leistung der Zweiheit von ›echt‹/›pseudo‹ liegt just darin, ähnlich Ausse-

hendes als grundverschieden hinzustellen: Auch wenn Kitsch (entfernt, na-

hezu oder gänzlich) wie Kunst anmutet, ist Killy in der Lage, ihn auf die 

andere Seite der Unterscheidung gleichsam zu verbannen. 

Damit behauptet der Literaturwissenschaftler seine Fähigkeit, Gegen-

stände auseinanderzuhalten, zu kritisieren (im wörtlichen Sinne von 

κρίνειν). Das Thema Kitsch fordert ihn zu dieser Behauptung in besonderer 

Weise heraus – erstens wegen der genannten, dem Kitsch zugeschriebenen 

Neigung zum Trug: Beispielsweise betont Killy, »die vielfältige Wiederho-

lung der Mittel« im Kitsch dürfe »nicht darüber hinwegtäuschen, daß es 

eigentlich nur wenige« seien.
255

 An anderer Stelle bezeichnet er Kitsch 

auch als »Pseudokunst«:
256

 Die »Konsumenten« von Kitsch wissen dem-

nach 

 

nicht, was sie konsumieren. Indem sie sich an den Pseudosymbolen erbauen, glau-

ben sie an der Erkenntnis teilzuhaben, welche die Kunst auf ihre Weise eröffnet; in-

dem sie Reize genießen, glauben sie der Anschauung des Schönen teilhaftig zu sein; 

indem sie sich der Illusion hingeben, es werde ihnen Welt dargestellt, nehmen sie 

nicht wahr, daß sie lediglich eine sekundäre Imitation der primären Bildkraft der 

Künste vor sich haben. [...] Der Kitsch lebt von solchen permanenten Verwechse-

lungen [...].
257

 

 

                                                   

255 Ebd., S. 12. 

256 Ebd., S. 32. 

257 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005 - am 12.02.2026, 14:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

Bei diesen Ausführungen schwingt der Anspruch des Literaturwissen-

schaftlers mit, seinerseits das bloße »[G]enießen« von »Reizen« und die 

»Anschauung des Schönen« nicht durcheinanderzubringen, die »sekundäre 

Imitation« nicht fälschlicherweise mit der »primären Bildkraft der Künste« 

gleichzusetzen – und entsprechend klarer als das Publikum zu sehen. Zwei-

tens stellt Kitsch auch insofern eine Provokation für Killy als Literaturwis-

senschaftler dar, als dieser Gegenstand Unterscheidungen der Disziplin auf 

die Probe stellt und zu unterlaufen droht. Killy beklagt, dass Kitsch »nicht 

nur die Gattungen« auflöse, »sondern alles, was ein ordnender Kunstsinn zu 

unterscheiden« suche.
258

 Andreas Dörner und Ludgera Vogt weisen darauf 

hin, »mit welcher Energie sich« Killy an dieser Stelle »dagegen wehrt, daß 

seine Fähigkeit zur gattungstypologischen Unterscheidung durch ›Trivialli-

teratur‹ verwirrt scheint«.
259

 Das Phänomen Kitsch lässt sich nicht ohne 

Weiteres in das Ordnungsraster des Literaturwissenschaftlers einfügen; die-

se Schwierigkeit wird jedoch nicht dem Ordnungsraster angelastet, sondern 

dem Phänomen. In dieser Hinsicht erinnert Killys Umgang mit Kitsch ent-

fernt an eine Anekdote über Georg Wilhelm Friedrich Hegel – dieser soll 

auf die Vorhaltung hin, dass seine Planetenbeschreibung nicht mit den Tat-

sachen übereinstimmt, gesagt haben: »Umso schlimmer für die Tatsa-

chen!«
260

 Killy löst das Problem der Nicht-Entsprechung von literaturwis-

senschaftlichen Begriffen und kitschigen Phänomenen nicht allein dadurch, 

dass er die Abweichung als Fehler oder Schwäche des Kitschs deutet. Auch 

der Täuschungsvorwurf trägt erheblich zur Lösung des Problems bei – be-

sagt er doch, Kitsch könnte überhaupt nur dann bestehen, wenn dieser sich 

für Kunst ausgäbe (»Der Kitsch lebt von solchen permanenten Verwechse-

                                                   

258 Ebd., S. 16. 

259 Andreas Dörner, Ludgera Vogt: Literatursoziologie. Literatur, Gesellschaft, 

Politische Kultur. Opladen: Westdeutscher Verlag 1994, S. 190. 

260 Vgl. Fritz Mauthner: Beiträge zu einer Kritik der Sprache. Bd. 1: Zur Sprache 

und zur Psychologie. 2. Aufl. Stuttgart, Berlin: J.G. Cotta’sche Buchhandlung 

Nachfolger 1906, S. 409; Karl R. Popper: »›Gewohnheit‹ und ›Gesetzerlebnis‹ 

in der Erziehung«, in: K.R.P.: Frühe Schriften, hrsg. von Troels Eggers Han-

sen. Gesammelte Werke, Bd. 1. Tübingen: Mohr Siebeck 2006, S. 83–185, hier 

S. 169; Walter Jaeschke: »Jenaer Schriften und Entwürfe (1801–1806)«, in: 

W.J.: Hegel-Handbuch. Leben – Werk – Schule. 3. Aufl. Stuttgart: Metzler 

2016, S. 93–184, hier S. 100. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005 - am 12.02.2026, 14:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÄUSCHUNGEN ÜBER TÄUSCHUNGEN | 93 

 

 

lungen«). Das hieße, dass Killys Prüfsteine für Kunst notwendigerweise 

auch an Kitsch anzulegen wären; durch falschen Kunstanspruch nämlich 

forderte der Gegenstand seinerseits, von sich aus, dazu heraus. 

Obwohl Killy eine andere Perspektive einnimmt als Giesz – wie sich 

gezeigt hat, rückt Killy eher als dieser das Kitsch-Objekt in den Blick und 

weniger die Kitsch-Erfahrung –, sind die Positionen zum Teil einander 

ähnlich. Ein Gegenstück zu Giesz’ Behauptung, »der Zweck« habe bei 

Kitsch »gewissermaßen die Mittel des im weitesten Sinne wert-losen Ge-

nießens [zu] heiligen«, findet sich bei Killy: Letzterer bemängelt, »Trivial-

literatur« verwechsele »Zweck und Mittel«, sodass das »Mittel«, nämlich 

der »Reiz«, »zum Zweck« werde.
261

 Beispielsweise seien »die lyrischen 

Einlagen im Kitsch« eine »bloße Fortsetzung ohnehin erstrebter Reize, eine 

auffallendere, aber dem Wesen nach nicht vom prosaischen Text unter-

schiedene Redeweise«.
262

 Gänzlich anders verhalte es sich bei echter Kunst: 

»Mignons Lied« in Goethes Wilhelm Meister etwa sage »etwas über Mi-

gnons Wesen, das die darlegende Prosa nicht zu sagen vermöchte«, und 

auch in Eichendorffs Marmorbild habe Gesang nicht »Reiz und Stimmung 

an sich« zum »Zweck«; vielmehr seien diese »notwendiger Ausdruck eines 

unbegreiflichen Sachverhaltes«.
263

 Killys Standpunkt ist mit dem von Giesz 

insofern vergleichbar, als von beiden aus jeweils Verkehrungen künstleri-

scher Wertehierarchien beobachtet werden: Kitsch, darin stimmen die Posi-

tionen überein, stellt hoch Geachtetes in den Dienst von niedriger Einge-

stuftem – künstlerische Formen etwa werden laut Killy dazu verpflichtet, 

»Reize« zu bieten; »ästhetisch-distanzierte[r] Genu[ß]« muss nach Giesz 

als Vorwand für »Selbstgenuß« herhalten. 

Killy erläutert seine Sicht der umgekehrten Wertehierarchie weiter, in-

dem er sagt, Kitsch warte mit allem auf, »was gut und teuer« sei – dem 

»Reiz« würden unter anderem »fromme Vorstellungen« untergeordnet und 

nutzbar gemacht, »Worte, mit denen gemütvoll sich Erhabenes oder Erhe-

bung verbinden« ließen.
264

 Zudem sei »die Beliebtheit metaphorischen 

Ausdrucks und sinniger Vergleiche« auf die »Vorstellung« zurückzuführen, 

                                                   

261 W. Killy: »Versuch über den literarischen Kitsch«, S. 15f. 

262 Ebd., S. 16. 

263 Ebd., S. 15. 

264 Ebd., S. 12. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005 - am 12.02.2026, 14:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

»›poetische Bilder‹« gehörten »zu einem gehobenen Text«.
265

 Von Killys 

Warte aus betrachtet, sind solche zunächst künstlerisch erscheinenden Ele-

mente allerdings nicht künstlerisch begründet – und daher wiederum nur 

Bestandteile von »Pseudokunst«. 

Dieser Killy’sche Ansatz wird in der wissenschaftlichen Kitsch-

Diskussion vielmals aufgegriffen.
266

 Umberto Eco zum Beispiel bezieht 

sich in »Die Struktur des schlechten Geschmacks« auf Killys Überlegun-

gen, um sie weiterzudenken. Killy, so erklärt Eco, spreche »vom Kitsch als 

[...] einem Mittel scheinhaften Kulturerwerbs«: Dieses lasse das Publikum 

zu Unrecht »glauben [...], an einer sinnreichen, einzigartigen Darstellung 

der Welt teilzunehmen«.
267

 In seiner Auseinandersetzung mit dieser Auf-

fassung von Kitsch hebt Eco insbesondere auf den Gesichtspunkt der Täu-

schung ab: 

 

Der Kitsch gibt sich für eine künstlerische Mitteilung aus. Doch da seine Grundab-

sicht nicht ist, den Leser in ein Abenteuer der tätigen Entdeckung zu verwickeln, 

sondern ihn zu »bezwingen«, ihn einen vorgesehenen Effekt empfinden zu machen – 

wobei der Leser glauben soll, der ästhetische Genuß bestehe einzig in dieser Ge-

fühlserregung –, entpuppt er sich als ästhetische Täuschung.
268

 

 

Entscheidend sei dabei nicht allein, dass Kitsch Reize biete; es müsse noch 

»etwas anderes« hinzukommen, das Kitsch erst als solchen kennzeichne, 

und zwar lasse sich Killys Untersuchungen entnehmen, wie Kitsch »sich 

selbst zum Kunstgebilde« erkläre, indem dieser »ostentativ Ausdruckswei-

sen und Stilformen« nutze, die üblicherweise Werken der anerkannten 

Kunst eigen seien.
269

 Damit schließt Eco sich Killys Vorwurf der »Pseudo-

                                                   

265 Ebd., S. 18. 

266 Indessen soll nicht behauptet werden, erst Giesz und Killy führten die Gleich-

setzung von Kitsch mit »Pseudokunst« in die wissenschaftliche Diskussion 

ein; freilich hatten sie Vorläufer. Siehe nur A. Kutscher: Stilkunde der deut-

schen Dichtung. Allgemeiner Teil, S. 78: »Kitsch ist das Unechte in der Kunst, 

das Falsche, Verlogene, der unbegründete Anspruch.« 

267 Umberto Eco: »Die Struktur des schlechten Geschmacks«, in: U.E.: Apokalyp-

tiker und Integrierte, S. 59–115, hier S. 62. 

268 Ebd. 

269 Ebd., S. 64. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005 - am 12.02.2026, 14:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÄUSCHUNGEN ÜBER TÄUSCHUNGEN | 95 

 

 

kunst« an: Der von Killy untersuchte Kitsch, heißt es bei Eco, versuche »zu 

suggerieren«, dass das Publikum, während es die Reize genieße, »eine pri-

vilegierte ästhetische Erfahrung vervollkommne«.
270

 

Eco veranschaulicht diese Art von Falschheit am Beispiel von Frauen-

bildnissen des Malers Giovanni Boldini: Die Porträts erfüllen die Aufgabe, 

sexuelle Begierde nach den dargestellten Frauen hervorzurufen und zu-

gleich den Eindruck zu erwecken, dass man es mit anspruchsvoller Kunst 

zu tun habe. »Die Auftraggeberin«, erläutert Eco, 

 

wird kein Unbehagen darüber empfinden können, daß sie wie eine Kurtisane zur 

Schau gestellt wird: Ist nicht der Rest der Figur eine Einladung der reinen Wahr-

nehmung, zu einem Genuß höherer Art? Die Auftraggeberin, der Auftraggeber, der 

Betrachter, sie alle sind nun beruhigt: In Boldinis Gemälden »haben« sie die Kunst-

erfahrung, und obendrein haben sie die Sinnesempfindung gekostet, welche die un-

nahbaren Frauen Renoirs oder die geschlechtslosen Silhouetten Seurats verwei-

gern.
271 

 

Gerade durch den scheinbar künstlerischen Anstrich werden die Bilder aus 

Ecos Sicht kitschig, nämlich als »Lüge« konsumierbar.
272

 Entsprechend be-

stimmt Eco Kitsch als »das Werk, das zum Zwecke der Reizstimulierung 

sich mit dem Gehalt fremder Erfahrungen brüstet und sich gleichwohl vor-

behaltlos für Kunst ausgibt«.
273

 

Auf einer ähnlichen Linie liegen nicht zuletzt Carl Dahlhaus’ musik-

wissenschaftliche Analysen des »Andante cantabile« aus Tschaikowskys 

Fünfter Symphonie, in denen das Werk als kitschig klassifiziert wird. Aus-

schlaggebend für die Zuordnung zu Kitsch ist weder die Einfachheit der 

musikalischen Struktur noch der »Operntonfall«, zu dem laut Dahlhaus 

»schluchzende[] Akzente« und »inständige[] Tonwiederholungen« beitra-

gen.
274

 Auf den »Affekt« zu verweisen, genügt aus dieser Perspektive noch 

                                                   

270 Ebd. (im Original hervorgehoben). 

271 Ebd., S. 89f. 

272 Ebd., S. 90. 

273 Ebd. 

274 Carl Dahlhaus: »Über musikalischen Kitsch«, in: C.D. (Hrsg.): Studien zur 

Trivialmusik des 19. Jahrhunderts. Regensburg: Gustav Bosse 1967, S. 63–69, 

hier S. 66f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005 - am 12.02.2026, 14:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

nicht, um das Kitsch-Urteil zu begründen; darüber hinaus gilt es mit zu be-

rücksichtigen, dass das »Andante cantabile« – mit dem »Boden des Af-

fekts« sich nicht begnügend – »in die Höhen des Ideals zu entschweben« 

beansprucht.
275

 Dahlhaus erklärt: 

 

Erst aus der Mischung mit Poesie resultiert die Kitschwirkung. Aufdringlicher Af-

fekt und romantische Entrückung [...] verschwimmen ineinander. Der lang hallende 

Hornton wird ausgeborgt, um die redseligen Tonwiederholungen poetisch zu ver-

kleiden. Die irdisch drängende Liebe, dolce con molto espressione, dekoriert sich als 

himmlische.
276

 

 

Mit den Gegensatzpaaren »Höhen«/»Boden«, »himmlisch[]«/»irdisch« (so-

wie, damit verbunden, »Entrückung«/»aufdringlich[]«, »irdisch drängend[]«) 

stellt Dahlhaus eine innerhalb und nahe der Hochkultur wirkungsmächtige 

vertikale Ordnung als Bezugsrahmen von Kitsch vor. Angeblich fügt Kitsch 

sich in diese Ordnung falsch ein, indem er höher Angesehenes zu einer Art 

Deckmantel des sogenannten Niederen macht. Die bildlichen Ausdrücke 

»verkleiden« und »dekoriert« stehen für diese Täuschung.
277

 

Diese Beispiele zeigen, dass sich in der wissenschaftlichen Diskussion 

über Kitsch ein Schema wiederholt, nach dem man den Gegenstand als 

»Pseudokunst« fasst. Mehrfach wird behauptet, dass Kitsch sich künstleri-

schen Wert zu Unrecht anmaßt und damit auf eine bloße Täuschung des 

Publikums abzielt, auf welche die Kritik betont enttäuscht zu reagieren hat. 

Dieses Schema soll nun genauer hinsichtlich seiner Funktionsweise analy-

siert und hinterfragt werden. Dabei geht es um die häufige metaphorische 

                                                   

275 Ebd., S. 67. 

276 Ebd. 

277 An dieser Stelle wird darauf verzichtet, Dahlhaus’ Perspektive auf Tschai-

kowskys »Andante cantabile« mit anderen zu vergleichen, etwa mit der von 

Adorno, der den Symphonie-Satz ebenfalls mit Kitsch in Verbindung bringt 

(Th.W.A.: »Musikalische Warenanalysen«, insbes. S. 288f. u. S. 295–297). 

Kritik an Dahlhaus’ Position findet sich zusammengefasst bei Eckhard Roch: 

»Musikalischer Kitsch«, in: Eckart Liebau, Jörg Zirfas (Hrsg.): Die Bildung 

des Geschmacks. Über die Kunst der sinnlichen Unterscheidung. Bielefeld: 

transcript 2011, S. 131–154, hier S. 142f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005 - am 12.02.2026, 14:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÄUSCHUNGEN ÜBER TÄUSCHUNGEN | 97 

 

 

Gleichsetzung von Kitsch mit unechtem Edelmetall. In dieser bündelt sich 

das Schema wie in einem Brennspiegel. 

 

 

FALSCHGOLD 
 

Bereits in der 1925 erschienenen ersten Monographie über Kitsch bezeich-

net der Autor Fritz Karpfen den Gegenstand bildlich als »Talmi«.
278

 Dieser 

Ausdruck geht in ein Set von Metaphern der Kitsch-Diskussion ein, auf das 

noch Killy zurückgreift: Kitsch wird oft als Falschgold beziehungsweise als 

Imitat eines wertvollen Metalls betrachtet. Killy bringt kitschige Literatur 

mit unechtem Silber und unedlem Metall in Verbindung, das allenfalls an 

der Oberfläche mit wertvollerem überzogen ist; er spricht vom »Alpaka des 

falschen Bildes« sowie vom »Doublé des Pseudosymbols«.
279

 

Es lohnt sich, bei diesen Metaphern zu verweilen, da an ihnen die Ar-

gumentationsstruktur der betreffenden Art von Kitsch-Kritik besonders 

deutlich wird. Wenn die Rede von Kitsch als einem Edelmetall-Imitat ist, 

bietet es sich an, einmal in den Blick zu nehmen, was solche Vorstellungen 

wie die von Falschsilber oder Falschgold in sich einschließen. Zweifellos 

gehört zu diesen Vorstellungen zunächst eine Wertungsdimension: Wird 

Kunst mit Gold, Kitsch hingegen mit Falschgold oder Ähnlichem gleichge-

setzt, so verortet man das Wertvolle nur an einem der beiden Pole, während 

am anderen Pol das Wertlose angesiedelt ist, das über keine eigenen, keine 

unvergleichlichen Qualitäten verfügt, sondern nur die Qualitäten des Wert-

vollen nachahmt. Mit dieser axiologischen Dimension sind eine kunstonto-

logische und eine epistemologische verschränkt: Kitsch, der (als Falsch-

gold) darauf angelegt ist, den Rang von Kunst (Gold) zu erschleichen und 

ihre Qualitäten zu Unrecht für sich zu beanspruchen, lässt sich von ihr in 

der kunstontologischen Dimension abgrenzen anhand von Unterscheidun-

gen wie ›wahrhaft seiend‹/›bloß scheinhaft‹, ›echt‹/›unecht‹. Gerade da-

durch, dass Edelmetalle mit Beständigkeit assoziiert werden, können sie 

metaphorisch für ein dauerhaftes, bleibendes ›Sein‹ der Kunst stehen. Mit 

dieser kunstontologischen Dimension hängt die epistemologische zusam-

                                                   

278 Fritz Karpfen: Der Kitsch. Eine Studie über die Entartung der Kunst. Ham-

burg: Weltbund 1925, S. 8. 

279 W. Killy: »Versuch über den literarischen Kitsch«, S. 20. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005 - am 12.02.2026, 14:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

men: Wenn nicht alles Gold ist, was glänzt, dann liegt eine Schwierigkeit 

darin, echtes und unechtes Gold voneinander zu trennen. Das Gros des Pu-

blikums gilt als ›geblendet‹ vom ›falschen Glanz‹; es unterliegt angeblich 

den sinnlichen Reizen des Kitschs, sodass Fachleute dazu gebraucht wer-

den, Kitsch angemessen zu beurteilen und ihn nicht mit Kunst zu verwech-

seln. 

Mit Jürgen Grimm, der in der Kitsch-Kritik einen »Echtheitsdiskurs« 

ausmacht,
280

 lässt sich dieser Zusammenhang näher beleuchten. Grimm 

zeigt, dass Kritik an Kitsch häufig Unechtheit beanstandet: Beispielsweise 

kann diese angebliche Unechtheit darin liegen, dass Kitsch Größe durch 

leere Formen oder hohles Pathos vorgaukelte.
281

 Nach dem Selbstverständ-

nis der Kritik ist es dann an ihr, jene Gehaltlosigkeit und Falschheit zu be-

merken und bloßzustellen: »Ungeprüft«, so Grimm, »wird im Echtheitsdis-

kurs der Kitsch-Kritik vorausgesetzt, daß das Wahre und Echte prinzipiell 

erkennbar ist und daß der Kitsch-Kritiker genau das (er-)kennt, für das der 

Kitsch-Konsument vollständig blind sein soll«.
282

 Um diese Grundannahme 

plausibel zu machen, »muß der Kitsch-Kritiker dem Kitsch eine hohe Fä-

higkeit zur Tarnung zuschreiben, die nur er, der Kritiker, zu durchschauen 

vermag«.
283

 Die Kritik sieht sich imstande, den ihrer Meinung nach zu hoch 

geschätzten Kitsch herabzusetzen und zu entlarven, sprich: zu degradieren 

und zu dekuvrieren. Dem Publikum des Kitschs hingegen kann eine solche 

Fähigkeit scheinbar nicht zugeschrieben werden – gerade unter der Voraus-

setzung, Kitsch beruhte auf Täuschung, muss sozusagen ein Spalt klaffen 

zwischen denen, die in der Lage sind, den Gegenstand im rechten Licht zu 

sehen und zu kritisieren, einerseits und denen, die diesem ahnungslos zum 

Opfer fallen, andererseits. 

Das Wissen, durch das sich die Fachkundigen hervortun sollen, braucht 

gar nicht in erster Linie auf Kitsch bezogen zu sein, sondern nur auf 

                                                   

280 Jürgen Grimm: »Medienkitsch als Wertungs- und Rezeptionsphänomen. Zur 

Kritik des Echtheitsdiskurses«, in: Sprache im technischen Zeitalter 36 (1998), 

S. 334–364. 

281 Ebd., S. 347. 

282 Ebd., S. 348. 

283 Ebd.; vgl. auch Christine Magerski, Christa Karpenstein-Eßbach: Literaturso-

ziologie. Grundlagen, Problemstellungen und Theorien. Wiesbaden: Springer 

2019, S. 127. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005 - am 12.02.2026, 14:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÄUSCHUNGEN ÜBER TÄUSCHUNGEN | 99 

 

 

Kunst – ähnlich wie man primär über die Eigenschaften von Gold genau 

Bescheid wissen muss, um Falschgold als etwas zu erkennen, das nicht al-

len Gold-Prüfungen standhält. Eine etwaige besondere Kennerschaft in 

Kitsch kann es nach diesem Denken kaum geben; sie wäre geradezu eine 

Contradictio in Adjecto, da Kitsch, wie dargelegt, nur als bloßes Pseudo-

produkt, als Imitat ohne jegliche Eigenständigkeit gegenüber der Kunst be-

trachtet wird. 

Ebenso ergibt sich aus der Falschgold-Vorstellung, dass man Selbstbe-

schreibungen von Kitsch gleichsam nicht für bare Münze nehmen darf. 

Wenn Kitsch gezwungen ist, sich Werte anzumaßen, die ihm nicht zuste-

hen, dann kann auf seine Selbstbeschreibungen kein Verlass sein – muss 

sich Kitsch doch vermeintlich falsch präsentieren, um nicht seine Falschheit 

zu präsentieren. 

Die scheinbar zwangsläufig falschen Selbstbeschreibungen lassen sich 

jener Tarnung zuordnen, die es aus Sicht der Kritik zu durchbrechen gilt. In 

Kritiken wird versichert, »der Kitsch [...] höre sofort auf zu sein, wenn er 

einmal als solcher erkannt sei«.
284

 Demnach hätte Kitsch seine eigentliche 

Beschaffenheit zu verbergen. Um sich dem Publikum teuer verkaufen zu 

können, dürfte er seine Minderwertigkeit nicht aufdecken; eine Reflexion 

des Kitschs darüber vor dem Publikum fiele mit einer Selbstauflösung in 

eins. 

Insgesamt wird deutlich, wie voraussetzungsvoll der Gebrauch der 

Falschgold-Metaphern in der Kitsch-Kritik ist. Behauptet man wie Killy an 

einer im Vorigen zitierten Textstelle, Kitsch wäre als Edelmetall-Imitat auf 

»permanente[] Verwechselungen« angewiesen, dann ist ausgeschlossen, 

dass dieser Gegenstand sich durch etwas Eigenes, Inkommensurables, aus-

zeichnete. Sobald aber einmal die Möglichkeit in Betracht kommt, dass 

Kitsch besondere Qualitäten haben könnte, die nicht in einer Nachahmung 

von Kunst aufgingen, gerät das Ordnungskonzept ins Wanken. Was wäre, 

wenn sogenanntes Falschgold Merkmale hätte, die in irgendeiner Hinsicht 

Vorteile gegenüber Gold bedeuteten? Dann gäbe es in der axiologischen 

Dimension keine fraglose und unhintergehbare Hierarchie zwischen einem 

Pol des Wertvollen und einem des Wertlosen. In der kunstontologischen 

Dimension würde die Unterscheidung zwischen ›echt‹ und ›unecht‹ unter-

                                                   

284 Claudia Putz: Kitsch – Phänomenologie eines dynamischen Kulturprinzips. 

Bochum: Brockmeyer 1994, S. 86. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005 - am 12.02.2026, 14:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 | BEWUSST IM PARADIES 

 

 

laufen, da das angebliche Falschgold kein bloßes Imitat von etwas ande-

rem – also von Gold – wäre, sondern durchaus etwas Spezifisches. Und in 

der epistemologischen Dimension gälten Fachleute für Gold nicht mehr oh-

ne Weiteres als fähig, über das als Falschgold Bezeichnete angemessen zu 

urteilen. Entsprechend grundlegend änderte sich die Stellung von Kitsch. 

Ansprüche auf eine genuin kitschbezogene Kennerschaft müssten nicht 

länger abwegig erscheinen. Nicht zuletzt wäre dann denkbar, dass Kitsch in 

zu beachtender Weise reflexiv sein könnte – dass er seine eigenen Merkma-

le und Maßstäbe für das Publikum beschriebe und sich dadurch, nicht zu-

letzt gegenüber Kunst, profilierte. 

Diese von der Falschgold-Metapher versperrte Perspektive soll im Fol-

genden erprobt werden. Zunächst aber ist es notwendig, darauf einzugehen, 

wie die in jener Metapher sich verdichtende Kitsch-Kritik üblicherweise 

von der Forschung betrachtet wird: Gängig ist es, die Täuschungsvorwürfe, 

die in Bezeichnungen wie ›Falschgold‹ zum Ausdruck kommen, kulturso-

ziologisch zu erklären. Das nächste Kapitel befasst sich mit solchen kultur-

soziologischen Ansätzen und fragt nach ihren Lücken. 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005 - am 12.02.2026, 14:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

