48

Julia Ostwald: Choreophonien

im Kontext des zeitgendssischen Tanzes gezeigt wird, strebt Baehr nicht nur eine erwei-
terte Perspektive auf den Akt des Lachens, sondern auch auf Tanz und Choreographie
an:

»Wie nehme ich das Lachen wahr? Als asemantische Sprache, konkrete Poesie? Als Mu-
sik? Als Tanz? Als Schauspiel? Als Performance? Als somatische Praxis, zum Beispiel
als Yogaiibung? [...] Wenn ich das Lachen in einen kiinstlichen Rahmen stelle wird es,
durch den Kontext, in dem es prasentiert wird, notgedrungen als Musik, als Tanz, als
Performance oder als somatische Praxis usw. gelesen. Doch durch seine Anwesenheit
sprengt oder erweitert es die jeweiligen Spartenbegriffe, genau so, wie es dassanstan-
dige«Korperbild sprengt. So hat eine Lachmusik, haben Lachstimmlaute etwas Mons-
tréses, wenn ich sie mit>herkdmmlichen< Gesangslauten vergleiche.«'*

Was macht das Lachen in Lachen also konkret mit Tanz und Choreographie? Und was
macht diese Kontextualisierung wiederum mit dem Lachen? Zu welchen produktiven
Spannungen fithrt das Vorhaben, Lachen als physisch-klangliches Phinomen zu choreo-
graphieren? Inwiefern werden hier in beide Richtungen Bedeutungen zum Bersten ge-
bracht? Die mit dem Lachen verbundene Brisanz hebt auch Judith Butler in ihrem ein-
gangs dieses Kapitels zitierten Vortrag zum Verhiltnis von Lachen und Politik hervor:
»One is breaking. But from what? And in what direction?«® Butlers Motiv des Brechens
im Sinne eines Lachens, das in mehrerlei Hinsicht Kérper wie Normen bricht — sie zum
Einbrechen bringt, aufbricht, unterbricht, in produktiver Weise von etwas weg und zu
etwas anderem >hinc< bricht** —, greife ich in den folgenden Uberlegungen zum Verhilt-
nis von Stimme und Korper in Lachen auf. Zur Anniherung an Baehrs lachende >Spren-
gungenc« dient mir die mythologische Figur der Medusa als Modell der Verkorperung ei-
nes ungehorsamen, feminin konnotierten Lachens. Vor einer genaueren Auseinander-
setzung mit der Performance daher zunichst einige Worte zu Medusa.

Medusas Lachen

In Héléne Cixous’ einschligigem, 1975 erschienenem feministischem Essay Le Rire de la
Méduse (Das Lachen der Medusa)®® greift sie die mythologische Figur Medusas auf, um ge-
gen den Ausschluss von Frauen aus der maskulinen Ordnung anzuschreiben, die sich
unter anderem in einer erzwungenen Stimmlosigkeit manifestiert. Cixous wertet die
dominierende Rezeption Medusas (die das Monstrése und den tédlichen Blick betont)
um und verleiht ihr eine Stimme: »Sie [Medusa] ist schon und sie lacht.«'® Diese Stim-

12 Baehr: Lachen. Manifestation von Klang und Kérper, S. 23.

13 Butler: Out of Breath: Laughing, Crying at the Body’s Limit.

14 Vgl ebd.

15 Der Text ist 1975 unter dem Titel Le Rire de la Méduse erschienen und erst 2013 im Passagen-Verlag
auf Deutsch verlegt worden. Im Sinne von Cixous’ écriture féminine klingt der Text selbst in seiner
Materialitit im Rhythmus des Lachens und birst vor doppeldeutigen Wendungen.

16  Héléne Cixous: Das Lachen der Medusa. In: Hutfless / Postl / Schafer (Hrsg.): Héléne Cixous: Das
Lachen der Medusa zusammen mit aktuellen Beitrigen, S. 39—61, hier S. 50.

14.02.2026, 08:26:42. Nic



https://doi.org/10.14361/9783839468449-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Antonia Baehr Lachen (2008)

me ist nicht zufillig ein Lachen: Alles andere als domestiziert, entzieht das explosive,
stiirmische, subversive, iiberbordende Lachen' den Kérper einer, von der patriarchalen
(Sprach-)Ordnung auferlegten, atemraubenden Zensur.”® Das plurale, kérperliche, aus
allen Miindern strémende Lachen von Cixous’ Medusa® steht demgegeniiber fiir eine

2l und damit einen subversiven

andere Vernunft,* die »die »Wahrheit< vor Lachen biegt«
»Einspruch des Kérpers gegen die Philosophie«** darstellt. So schreibt Cixous nicht ge-
gendie tradiert konstruierte Verbindung des Femininen mit dem Kérperlichen und Fliis-
sigen an,” sondern wertet sie ins Positive um.* Cixous’ Entwurf Medusas als Figur des
korperlichen Einspruchs gegen Festschreibungen wird umso evidenter, wirft man einen
Blick auf antike (piktorale und literarische) Darstellungen Medusas.

Medusa ist die einzige sterbliche der drei Gorgonenschwestern, Tochter der Mee-
resgotter Keto und Phorkys, die mit Unterwelt, Meerestiefen und Nacht in Verbindung
stehen.> In Ovids Metamorphosen wird Medusa als Schonheit beschrieben, die vom Mee-
resgott Poseidon im Tempel der Minerva (Athene) vergewaltigt wurde. Minerva verwan-
delt sie zur Strafe in ein Monster mit Schlangenhaaren, dessen tédlicher Blick jeden, den
er trifft, zu Stein verwandelt. Perseus iiberlistet Medusa, indem er ihren Blick mit einem
Spiegel bricht und es ihm so gelingt, ihr den Kopf abzuschlagen.?® Altere Darstellungen
zeigen Medusa wie Dionysos und Artemis als Figur mit Maske, oder besser als Maske.*”
Diese Darstellung ist durch Frontalitit bestimmt, wobei sich das Gesicht nach auRen hin
durch die Schlangenhaare auflost. Die Grenzauflosung setzt sich fort in der Maske, die
einen breit zum Lachen ge6ffneten Mund mit weit herausgestreckter Zunge und aufge-
rissenen Augen zeigt: »weniger ein Antlitz denn eine Grimasse«.?® Aus dem weit gedft-

17 Vgl. Stoller: Warum lacht Medusa?, S. 164.

18  Vgl. Cixous: Das Lachen der Medusa, S. 44: »Wenn man den Korper zensuriert, zensuriert man
gleichzeitig den Atem, das Wort.«

19 Vgl.ebd,S. 42.

20 Vgl Stoller: Warum lacht Medusa?, S. 165.

21 Cixous: Das Lachen der Medusa, S. 53.

22 Gustav Seibt: Der Einspruch des Kérpers. Philosophien des Lachens von Platon bis Plessner —und
zuriick. In: Karl Heinz Bohrer / Kurt Scheel (Hrsg.): Lachen. Uber die westliche Zivilisation, Sonderheft
Merkur. Deutsche Zeitschrift fiir europ. Denken 56, 9/10 (2002), S. 751-762, hier S. 762.

23 Vgl. dazu u.a. Elizabeth Grosz: Volatile Bodies. Toward a Corporeal Feminism. Bloomington: Indiana
University Press 1994.

24  Siehe u.a. auch: »Unsere Blicke ziehen davon, unser Lacheln lauft, das Lachen all unserer Miinder,
unser Blut rinnt und wir verstromen uns ohne uns zu erschopfen, unsere Gedanken, unsere Zei-
chen, unser Schreiben, die halten wir nicht zuriick, und wir haben vor dem Mangel keine Angst.«
(Cixous: Das Lachen der Medusa, S. 42.)

25  Vgl. Theoi Project. https://www.theoi.com/Pontios/Gorgones.html (letzter Zugriff: 01.10.2023).
Die Medusen, die Quallen des Meeres mit ihren Tentakeln, sind in diesem Sinn Verwandte Me-
dusas.

26  Nach Mary Beard kann Medusas vom Korper getrennter und damit seiner Handlungsmacht be-
raubter Kopf als eines der machtigsten Symbole fiir den historischen Ausschluss der Frauen aus
der maskulin dominierten westlichen Ordnung gesehen werden (vgl. Mary Beard: Women & Power.
A Manifesto. London: Profile Books 2018, S. 71).

27  Vgl.)Jean-Pierre Vernant: Tod in den Augen. Figuren des Anderen im griechischen Altertum: Artemis und
Gorgo. Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch 1988, S. 25—-26.

28 Ebd,S.26.

14.02.2026, 08:26:42. Nic

49


https://doi.org/10.14361/9783839468449-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Julia Ostwald: Choreophonien

neten Mund der Gorgonin Medusa dringen Schreie, die entsprechend der Herkunft ihres
Namens von Sanskrit »garg«*® auf ein animalisches Heulen verweisen. Mit ihrem »>zer-
platzenden« Gesicht und ihren animalischen Stimmen verkorpert Medusa ein qu(e)eres
Ineinanderschieben,* so Jean-Pierre Vernant:

»Ménnlich und weiblich, jung und alt, schén und hésslich, oben und unten (Gorgo ge-
bart aus dem Hals, nach Art der Maulbriiter, die den Status der oralen und der vagi-
nalen Kérperoffnungen umkehren), innen und aufien [...] — kurz gesagt, auf diesem
Cesicht stehen alle Kategorien quer, (iberschneiden und vermischen sich. [..] Dieses
Zusammenprallen und Ineinanderschieben dessen, was normalerweise getrennt ist,
die stilisierte Verzerrung der Ziige, das Zerplatzen des Gesichts zur Grimasse, driickt
das, was wir als Kategorie des Monstrosen bezeichnet haben, in seiner Mehrdeutig-
keit aus, vom Erschreckenden zum Grotesken, vom einen zum anderen (ibergehend,
oszillierend.<'

Die Verschiebungen des Gesichts sind verkniipft mit dem antiken Topos der zwei Miin-
der der Frau - einem vokalen und einem genitalen.* In extremer Uberhdhung verkér-
pert dies die mit Medusa verwandte Figur der Baubo: eine Alte, bei der Unterleib und
Gesicht vertauscht sind. Der Legende nach bringt sie die trauernde Demeter zum La-
chen, indem sie ihr (als Gesicht geschminktes) Geschlecht entbl6f3t und dabei obszéne
Scherze ruft oder auch bellt.** Baubo ruft ein Lachen hervor, das seine Ursache in einer
korperlichen Verkehrung bestehender Normierungen hat. Wie Baubo erzeugt auch Me-
dusa »ein[en] Effekt des Unheimlichen, des Monstrosen, das zwischen dem Horror des
Grauenhaften und der Licherlichkeit des Grotesken schwankt«.>* Der Wirkung Medu-
sas kommt nicht zuletzt eine stark mimetische Kraft zu — wie sie der Topos des Spiegels
unterstreicht —, die Vernant als Verlangen des Menschen beschreibt, selbst eine Maske
zu tragen,® »aufzuhéoren, er selbst zu sein, und [..] die Jenseitsmacht zu verkérpern, die

29  Carson: The Gender of Sound, S. 120: »a guttural animal hoal that issues as a great wind from the
back of the throat through a hugely distended mouth«. Siehe auch: Thalia Phillies Howe: The Ori-
gin and Function of the Gorgon-Head. In: American Journal of Archaeology 58,3 (1954), S. 209—221.

30 Auch Cixous betont die Queerness Medusas (vgl. Elisabeth Schafer / Claudia Simma: Medusas
>Changeance«. Ein Interview mit Héléne Cixous. In: Hutfless / Postl / Schafer (Hrsg.): Héléne Cixous:
Das Lachen der Medusa zusammen mit aktuellen Beitrigen, S. 181191, hier S.183).

31 Vernant: Tod in den Augen, S. 68.

32 Anne Carson zeigt, wie das antike Axiom der zwei Miinder der Frau bis ins 20. Jh. (u.a. bei Freud)
im Verstandnis weiblicher Stimme und weiblichen Sprechens fortwirkt (vgl. Carson: The Gender
of Sound, S. 132-137).

33 Vgl. ebd,, S.135-136; sowie Vernant: Tod in den Augen, S. 27. Flr eine sehr ausfiihrliche Analyse von
Baubo im Sinne eines weiblichen Lachens siehe auch Gerburg Treusch-Dieter: Das Gelichter der
Frauen. In: Dietmar Kamper [ Christoph Wulf (Hrsg.): Lachen—Geldchter— Licheln. Reflexionen in drei
Spiegeln. Frankfurt am Main: Syndikat 1986, S. 115-144.

34  Vernant: Tod in den Augen, S. 26.

35 »DasCesichtderGorgoisteine Maske [..]. Was uns die Maske der Gorgo sehen 1af3t, [...] das sind wir
selbst, wir selbst im Jenseits, dieser in Nacht gehiillte Kopf, dieses durch Unsichtbarkeit maskierte
Gesicht, das sich im Gesicht der Gorgo als die Wahrheit unserer eigenen Gestalt enthiillt.« (Ebd.,
S.70-71.)

14.02.2026, 08:26:42. Nic



https://doi.org/10.14361/9783839468449-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Antonia Baehr Lachen (2008)

sich seiner beméchtigt hat und von der er in eins das Gesicht, die Gebarden und die Stim-
me nachahmt«.*® Medusa verkdrpert in diesem Sinn eine Wirkung, in der schallendes
Lachen und zugleich der immer auch drohende Abgrund des Horrors, ein im Halse ste-
ckenbleibendes Lachen, ein in existenziellem Schrecken aufgerissener Mund, einander
durchdringen. Um zuriickzukehren zu Cixous’ positiver Wendung der lachenden Me-
dusa, ist schliefilich zu betonen, dass die Figur in ihrem lirmenden Lachen und ihren
verzerrten Gesichtsziigen radikal bricht mit dem aufgerichteten, in sich geschlossenen
und kontrollierten humanistischen Kérper.*”

Bezogen auf Choreographien des Lachens, seien vier Aspekte betont, auf die Me-
dusa in obiger Lesart als Modell eines ungehorsamen femininen und korperlichen La-
chens verweist: 1) Ihre Frontalitit, die dem Gesicht eine exponierte Stellung zuweist und
Tanz im tradierten Sinne intentionaler und sichtbarer Bewegung im Raum zu Opera-
tionen von Stimme und Gesicht verschiebt; 2) das Aufbrechen kérperlicher Grenzen in
der Auflésung des Gesichts, der klaffenden Offnung des Mundes und einer raumspren-
genden Stimme; 3) das Unterbrechen symbolischer Ordnungen hin zu Maskerade und
hybriden Allianzen; und 4) die Implosion der Trennung von Selbst und Anderem durch
die mimetische Macht Medusas. Diese vier medusischen« Prinzipien scheinen in An-
tonia Baehrs Performances der Partituren in Lachen (aber auch in anderen Choreogra-
phien des Lachens) in jeweils unterschiedlichen Gewichtungen und spezifischen Ausfor-
mungen durch, die im Folgenden exemplarisch an zwei Partituren — HA HA HA und The
Magnifying Glass — ausdifferenziert werden sollen. Dabei handelt es sich um Partituren,
die jeweils eher am Anfang beziehungsweise am Ende der Performance gezeigt werden
und die im Falle der ersten das Lachen als maskenhafte Wiederholung und strukturel-
len (Ein-)Bruch inszenieren, im Falle der zweiten die Monstrositit der Eruptionen von
Korper und Stimme akzentuieren.

Lachen als Wiederholung und Maske

Die Partitur HA HA HA des Komponisten Henry Wilt (ein Alter Ego Baehrs) rekurriert
auf den reprasentativen Rahmen einer Konzertsituation: Vor einem Notenstinder mit
der Partitur und einer Stoppuhr sitzend, zeichnet Antonia Baehr im Herrenanzug in
dirigierender Geste mit dem rechten Zeigefinger ein gleichmifRiges Dreieck vor sich in
die Luft. Die sichtbare Anwesenheit der Partitur riickt Baehr in die konventionelle Rol-
le der distanzierten musikalischen Interpretin. Im Laufe des folgenden, sich sukzessiv
steigernden Verlusts der Kérperbeherrschung hin zu Eruptionen des Lachens bildet die

36 Ebd,S.69.

37  Siehe dazu auch Haraways Anmerkung zur Monstrositit Medusas, die einem patriarchalen Héren
entsprungen sei: »The Greek word Gorgon translates as dreadful, but perhaps that is an astrali-
zed, patriarchal hearing of much more aweful stories and enactments of generation, destruction,
and tenacious, ongoing terran finitude. Potnia Theron/Melissa/Medusa give faciality a profound
makeover, and that is a blow to modern humanist (including technohumanist) figurations of the
forwardlooking, sky-gazing Anthropos.« (Donna Haraway: Staying with the Trouble. Making Kin in
the Chthulucene. Durham: Duke University Press 2016, S. 52—53.)

14.02.2026, 08:26:42. Nic

51


https://doi.org/10.14361/9783839468449-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

