
48 Julia Ostwald: Choreophonien

imKontext des zeitgenössischen anzes gezeigt wird, strebt Baehr nicht nur eine erwei-
terte Perspektive au den Akt des Lachens, sondern auch au anz und Choreographie
an:

»Wie nehme ich das Lachen wahr? Als asemantische Sprache, konkrete Poesie? Als Mu-
sik? Als Tanz? Als Schauspiel? Als Perormance? Als somatische Praxis, zum Beispiel
als Yogaübung? […] Wenn ich das Lachen in einen künstlichen Rahmen stelle wird es,
durch den Kontext, in dem es präsentiert wird, notgedrungen als Musik, als Tanz, als
Perormance oder als somatische Praxis usw. gelesen. Doch durch seine Anwesenheit
sprengt oder erweitert es die jeweiligen Spartenbegrie, genau so, wie es das ›anstän-
dige‹ Körperbild sprengt. So hat eine Lachmusik, haben Lachstimmlaute etwas Mons-
tröses, wenn ich sie mit ›herkömmlichen‹ Gesangslauten vergleiche.«12

Was macht das Lachen in Lachen also konkret mit anz und Choreographie? Und was
macht diese Kontextualisierung wiederum mit dem Lachen? Zu welchen produktiven
Spannungen ührt das Vorhaben, Lachen als physisch-klangliches Phänomen zu choreo-
graphieren? Inwieern werden hier in beide Richtungen Bedeutungen zum Bersten ge-
bracht? Die mit dem Lachen verbundene Brisanz hebt auch Judith Butler in ihrem ein-
gangs dieses Kapitels zitierten Vortrag zum Verhältnis von Lachen und Politik hervor:
»One is breaking. But rom what? And in what direction?«13 Butlers Motiv des Brechens
im Sinne eines Lachens, das in mehrerlei Hinsicht Körper wie Normen bricht – sie zum
Einbrechen bringt, aubricht, unterbricht, in produktiver Weise von etwas weg und zu
etwas anderem ›hin‹ bricht14 –, greie ich in den olgenden Überlegungen zum Verhält-
nis von Stimme und Körper in Lachen au. Zur Annäherung an Baehrs lachende ›Spren-
gungen‹ dient mir die mythologische Figur der Medusa als Modell der Verkörperung ei-
nes ungehorsamen, eminin konnotierten Lachens. Vor einer genaueren Auseinander-
setzung mit der Perormance daher zunächst einigeWorte zu Medusa.

Medusas Lachen

In Hélène Cixous’ einschlägigem, 1975 erschienenem eministischem Essay Le Rire de la
Méduse (Das Lachen der Medusa)15 greit sie die mythologische Figur Medusas au, um ge-
gen den Ausschluss von Frauen aus der maskulinen Ordnung anzuschreiben, die sich
unter anderem in einer erzwungenen Stimmlosigkeit maniestiert. Cixous wertet die
dominierende Rezeption Medusas (die das Monströse und den tödlichen Blick betont)
um und verleiht ihr eine Stimme: »Sie [Medusa] ist schön und sie lacht.«16 Diese Stim-

12 Baehr: Lachen. Maniestation von Klang und Körper, S. 23.
13 Butler: Out o Breath: Laughing, Crying at the Body’s Limit.
14 Vgl. ebd.
15 Der Text ist 1975 unter dem Titel Le Rire de la Méduse erschienen und erst 2013 im Passagen-Verlag

au Deutsch verlegt worden. Im Sinne von Cixous’ écriture éminine klingt der Text selbst in seiner
Materialität im Rhythmus des Lachens und birst vor doppeldeutigen Wendungen.

16 Hélène Cixous: Das Lachen der Medusa. In: Hutless / Postl / Schäer (Hrsg.): Hélène Cixous: Das
Lachen der Medusa zusammen mit aktuellen Beiträgen, S. 39–61, hier S. 50.

https://doi.org/10.14361/9783839468449-010 - am 14.02.2026, 08:26:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468449-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Antonia Baehr Lachen (2008) 49

me ist nicht zuällig ein Lachen: Alles andere als domestiziert, entzieht das explosive,
stürmische, subversive, überbordende Lachen17 den Körper einer, von der patriarchalen
(Sprach-)Ordnung auerlegten, atemraubenden Zensur.18 Das plurale, körperliche, aus
allen Mündern strömende Lachen von Cixous’ Medusa19 steht demgegenüber ür eine
andere Vernunt,20 die »die ›Wahrheit‹ vor Lachen biegt«21 und damit einen subversiven
»Einspruch des Körpers gegen die Philosophie«22 darstellt. So schreibt Cixous nicht ge-
gendie tradiert konstruierteVerbindungdesFemininenmit demKörperlichenundFlüs-
sigen an,23 sondern wertet sie ins Positive um.24 Cixous’ EntwurMedusas als Figur des
körperlichen Einspruchs gegen Festschreibungenwird umso evidenter, wirt man einen
Blick au antike (piktorale und literarische) DarstellungenMedusas.

Medusa ist die einzige sterbliche der drei Gorgonenschwestern, öchter der Mee-
resgötter Keto und Phorkys, die mit Unterwelt, Meerestieen und Nacht in Verbindung
stehen.25 In OvidsMetamorphosenwirdMedusa als Schönheit beschrieben, die vomMee-
resgott Poseidon im empel derMinerva (Athene) vergewaltigt wurde.Minerva verwan-
delt sie zur Strae in einMonstermit Schlangenhaaren,dessen tödlicher Blick jeden,den
er trit, zu Stein verwandelt. Perseus überlistetMedusa, indem er ihren Blickmit einem
Spiegel bricht und es ihm so gelingt, ihr den Kop abzuschlagen.26 Ältere Darstellungen
zeigen Medusa wie Dionysos und Artemis als Figur mit Maske, oder besser alsMaske.27

DieseDarstellung ist durch Frontalität bestimmt,wobei sich dasGesicht nach außenhin
durch die Schlangenhaare aulöst. Die Grenzaulösung setzt sich ort in der Maske, die
einen breit zum Lachen geöneten Mundmit weit herausgestreckter Zunge und auge-
rissenen Augen zeigt: »weniger ein Antlitz denn eine Grimasse«.28 Aus dem weit geö-

17 Vgl. Stoller: Warum lacht Medusa?, S. 164.
18 Vgl. Cixous: Das Lachen der Medusa, S. 44: »Wenn man den Körper zensuriert, zensuriert man

gleichzeitig den Atem, das Wort.«
19 Vgl. ebd., S. 42.
20 Vgl. Stoller: Warum lacht Medusa?, S. 165.
21 Cixous: Das Lachen der Medusa, S. 53.
22 Gustav Seibt: Der Einspruch des Körpers. Philosophien des Lachens von Platon bis Plessner – und

zurück. In: Karl Heinz Bohrer / Kurt Scheel (Hrsg.): Lachen. Über die westliche Zivilisation, Sonderhet
Merkur. Deutsche Zeitschrit ür europ. Denken 56, 9/10 (2002), S. 751–762, hier S. 762.

23 Vgl. dazu u.a. Elizabeth Grosz: Volatile Bodies. Toward a Corporeal Feminism. Bloomington: Indiana
University Press 1994.

24 Siehe u.a. auch: »Unsere Blicke ziehen davon, unser Lächeln läut, das Lachen all unserer Münder,
unser Blut rinnt und wir verströmen uns ohne uns zu erschöpen, unsere Gedanken, unsere Zei-
chen, unser Schreiben, die halten wir nicht zurück, und wir haben vor dem Mangel keine Angst.«
(Cixous: Das Lachen der Medusa, S. 42.)

25 Vgl. Theoi Project. https://www.theoi.com/Pontios/Gorgones.html (letzter Zugri: 01.10.2023).
Die Medusen, die Quallen des Meeres mit ihren Tentakeln, sind in diesem Sinn Verwandte Me-
dusas.

26 Nach Mary Beard kann Medusas vom Körper getrennter und damit seiner Handlungsmacht be-
raubter Kop als eines der mächtigsten Symbole ür den historischen Ausschluss der Frauen aus
der maskulin dominierten westlichen Ordnung gesehen werden (vgl. Mary Beard: Women & Power.
A Maniesto. London: Profle Books 2018, S. 71).

27 Vgl. Jean-Pierre Vernant: Tod in den Augen. Figuren des Anderen im griechischen Altertum: Artemis und
Gorgo. Frankurt am Main: Fischer Taschenbuch 1988, S. 25–26.

28 Ebd., S. 26.

https://doi.org/10.14361/9783839468449-010 - am 14.02.2026, 08:26:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468449-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Julia Ostwald: Choreophonien

netenMundderGorgoninMedusadringenSchreie,die entsprechendderHerkunt ihres
Namens von Sanskrit »garg«29 au ein animalisches Heulen verweisen. Mit ihrem ›zer-
platzenden‹ Gesicht und ihren animalischen Stimmen verkörpert Medusa ein qu(e)eres
Ineinanderschieben,30 so Jean-Pierre Vernant:

»Männlich und weiblich, jung und alt, schön und hässlich, oben und unten (Gorgo ge-
bärt aus dem Hals, nach Art der Maulbrüter, die den Status der oralen und der vagi-
nalen Körperönungen umkehren), innen und außen […] – kurz gesagt, au diesem
Gesicht stehen alle Kategorien quer, überschneiden und vermischen sich. […] Dieses
Zusammenprallen und Ineinanderschieben dessen, was normalerweise getrennt ist,
die stilisierte Verzerrung der Züge, das Zerplatzen des Gesichts zur Grimasse, drückt
das, was wir als Kategorie des Monströsen bezeichnet haben, in seiner Mehrdeutig-
keit aus, vom Erschreckenden zum Grotesken, vom einen zum anderen übergehend,
oszillierend.«31

Die Verschiebungen des Gesichts sind verknüpt mit dem antiken opos der zwei Mün-
der der Frau – einem vokalen und einem genitalen.32 In extremer Überhöhung verkör-
pert dies die mit Medusa verwandte Figur der Baubo: eine Alte, bei der Unterleib und
Gesicht vertauscht sind. Der Legende nach bringt sie die trauernde Demeter zum La-
chen, indem sie ihr (als Gesicht geschminktes) Geschlecht entblößt und dabei obszöne
Scherze rut oder auch bellt.33 Baubo rut ein Lachen hervor, das seine Ursache in einer
körperlichen Verkehrung bestehender Normierungen hat. Wie Baubo erzeugt auch Me-
dusa »ein[en] Eekt des Unheimlichen, des Monströsen, das zwischen dem Horror des
Grauenhaten und der Lächerlichkeit des Grotesken schwankt«.34 Der Wirkung Medu-
sas kommt nicht zuletzt eine starkmimetische Krat zu –wie sie der opos des Spiegels
unterstreicht –, die Vernant als Verlangen des Menschen beschreibt, selbst eine Maske
zu tragen,35 »auzuhören, er selbst zu sein, und […] die Jenseitsmacht zu verkörpern, die

29 Carson: The Gender o Sound, S. 120: »a guttural animal hoal that issues as a great wind rom the
back o the throat through a hugely distended mouth«. Siehe auch: Thalia Phillies Howe: The Ori-
gin and Function o the Gorgon-Head. In: American Journal o Archaeology 58,3 (1954), S. 209–221.

30 Auch Cixous betont die Queerness Medusas (vgl. Elisabeth Schäer / Claudia Simma: Medusas
›Changeance‹. Ein Interview mit Hélène Cixous. In: Hutless / Postl / Schäer (Hrsg.): Hélène Cixous:
Das Lachen der Medusa zusammen mit aktuellen Beiträgen, S. 181–191, hier S. 183).

31 Vernant: Tod in den Augen, S. 68.
32 Anne Carson zeigt, wie das antike Axiom der zwei Münder der Frau bis ins 20. Jh. (u.a. bei Freud)

im Verständnis weiblicher Stimme und weiblichen Sprechens ortwirkt (vgl. Carson: The Gender
o Sound, S. 132–137).

33 Vgl. ebd., S. 135–136; sowie Vernant: Tod in den Augen, S. 27. Für eine sehr ausührliche Analyse von
Baubo im Sinne eines weiblichen Lachens siehe auch Gerburg Treusch-Dieter: Das Gelächter der
Frauen. In: Dietmar Kamper / Christoph Wul (Hrsg.): Lachen – Gelächter – Lächeln. Relexionen in drei
Spiegeln. Frankurt am Main: Syndikat 1986, S. 115–144.

34 Vernant: Tod in den Augen, S. 26.
35 »Das Gesicht der Gorgo ist eine Maske […]. Was uns die Maske der Gorgo sehen läßt, […] das sind wir

selbst, wir selbst im Jenseits, dieser in Nacht gehüllte Kop, dieses durch Unsichtbarkeit maskierte
Gesicht, das sich im Gesicht der Gorgo als die Wahrheit unserer eigenen Gestalt enthüllt.« (Ebd.,
S. 70–71.)

https://doi.org/10.14361/9783839468449-010 - am 14.02.2026, 08:26:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468449-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Antonia Baehr Lachen (2008) 51

sich seiner bemächtigt hat undvonder er in einsdasGesicht,dieGebärdenunddieStim-
me nachahmt«.36 Medusa verkörpert in diesem Sinn eine Wirkung, in der schallendes
Lachen und zugleich der immer auch drohende Abgrund des Horrors, ein im Halse ste-
ckenbleibendes Lachen, ein in existenziellem Schrecken augerissener Mund, einander
durchdringen. Um zurückzukehren zu Cixous’ positiver Wendung der lachenden Me-
dusa, ist schließlich zu betonen, dass die Figur in ihrem lärmenden Lachen und ihren
verzerrten Gesichtszügen radikal bricht mit dem augerichteten, in sich geschlossenen
und kontrollierten humanistischen Körper.37

Bezogen au Choreographien des Lachens, seien vier Aspekte betont, au die Me-
dusa in obiger Lesart als Modell eines ungehorsamen emininen und körperlichen La-
chens verweist: 1) Ihre Frontalität, die demGesicht eine exponierte Stellung zuweist und
anz im tradierten Sinne intentionaler und sichtbarer Bewegung im Raum zu Opera-
tionen von Stimme und Gesicht verschiebt; 2) das Aubrechen körperlicher Grenzen in
der Aulösung des Gesichts, der klaenden Önung des Mundes und einer raumspren-
genden Stimme; 3) das Unterbrechen symbolischer Ordnungen hin zu Maskerade und
hybriden Allianzen; und 4) die Implosion der rennung von Selbst und Anderem durch
die mimetische Macht Medusas. Diese vier ›medusischen‹ Prinzipien scheinen in An-
tonia Baehrs Perormances der Partituren in Lachen (aber auch in anderen Choreogra-
phien des Lachens) in jeweils unterschiedlichenGewichtungen und spezifschen Ausor-
mungen durch, die im Folgenden exemplarisch an zwei Partituren –HAHAHA undTe
Magniying Glass – ausdierenziert werden sollen. Dabei handelt es sich um Partituren,
die jeweils eher am Anang beziehungsweise am Ende der Perormance gezeigt werden
und die im Falle der ersten das Lachen als maskenhate Wiederholung und strukturel-
len (Ein-)Bruch inszenieren, im Falle der zweiten die Monstrosität der Eruptionen von
Körper und Stimme akzentuieren.

Lachen als Wiederholung und Maske

Die Partitur HA HA HA des Komponisten Henry Wilt (ein Alter Ego Baehrs) rekurriert
au den repräsentativen Rahmen einer Konzertsituation: Vor einem Notenständer mit
der Partitur und einer Stoppuhr sitzend, zeichnet Antonia Baehr im Herrenanzug in
dirigierender Geste mit dem rechten Zeigefnger ein gleichmäßiges Dreieck vor sich in
die Lut. Die sichtbare Anwesenheit der Partitur rückt Baehr in die konventionelle Rol-
le der distanzierten musikalischen Interpretin. Im Laue des olgenden, sich sukzessiv
steigernden Verlusts der Körperbeherrschung hin zu Eruptionen des Lachens bildet die

36 Ebd., S. 69.
37 Siehe dazu auch Haraways Anmerkung zur Monstrosität Medusas, die einem patriarchalen Hören

entsprungen sei: »The Greek word Gorgon translates as dreadul, but perhaps that is an astrali-
zed, patriarchal hearing o much more aweul stories and enactments o generation, destruction,
and tenacious, ongoing terran fnitude. Potnia Theron/Melissa/Medusa give aciality a proound
makeover, and that is a blow to modern humanist (including technohumanist) fgurations o the
orwardlooking, sky-gazing Anthropos.« (Donna Haraway: Staying with the Trouble. Making Kin in
the Chthulucene. Durham: Duke University Press 2016, S. 52–53.)

https://doi.org/10.14361/9783839468449-010 - am 14.02.2026, 08:26:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468449-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

