
Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in

sozialen Räumen

Es wurde im letzten Hauptteil gezeigt, dass durch den Begriff Erleben eine Be-

schreibungsdimension geschaffen ist, die die Menschen zusammen als Andere

unter Anderen erfassen kann. Das Erleben ist ein Begriff, der die gemeinsame

Struktur der Wahrnehmung, Handlung, Imagination, des Denkens und Fühlens

als bewusste Fähigkeiten an die Lebenswirklichkeit mit Anderen, an die Sozialität

knüpft. Somit beschreibt das Erleben die Form, in der wir uns durch Andere in

und mit der Welt verhalten. In dem vorliegenden zweiten Hauptteil wird diese

Beziehung zu Anderen untereinander und den Gegenständen in der Welt an drei

Formen explizit charakterisiert: Es wird erstens die Komplexität der sozialen

Räume aufgezeigt, indem bestimmt wird, dass das Erleben die Darstellungsform

der Intentionalität ist und damit Anderen als erlebbar widerfährt. Zweitens wer-

den vor allem direkte Fokussierungen der Anderen in Form der Fürsorge und

der parrhesia beschrieben, die es ermöglichen, den geteilten Bereich im Erleben

als sinnhaft zu deuten. Und drittens wechselt die Perspektive von der direkten

Fokussierung auf den Horizont, den man selbst je darstellt und den Andere jeweils

darstellen.

Das Erleben, das mit Anderen geteilt ist, bestimmt die Intentionalität nicht

nur als Erkenntnisgrundlage, sondern als eine Form der Relationalität, wodurch

sich das intentional Erlebte strukturieren lässt: in einen Randbereich, einen Ho-

rizont, der das Erlebte vom Nicht-Erlebten trennt, und Bereiche, die in diesem

erlebten Horizont liegen und in diesem fokussiert werden können. Hierfür wird

nun diese Teilung des Erlebens in Horizont und Fokus genauer bestimmt: Der Ho-

rizont ist sowohl der Bereich, der das Erlebte vom Nicht-Erlebten trennt, als auch

der Bereich, in dem Fokussiertes und nicht Fokussiertes vorkommen. Die Bedeu-

tung der Anderen zeigt sich darin, dass Fokus und Horizont sowie der Übergang

von einem Fokussierten zum anderen erst durch die Anderen als Wechsel der Per-

spektive erlebt werden. Sie stoßen diese Wechsel an. Wir bewegen und verhalten

uns mit Anderen in und durch die Welt, wodurch Horizont und Fokus entstehen,

sich verschieben und aufeinandertreffen. Mein Fokus liefert also eine Perspekti-

ve, die sich in meinen Handlungen, Gefühlen, Gedanken, meiner Wahrnehmung

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Als Andere unter Anderen

und Imagination widerspiegelt. Diese Perspektive ist es nun, mit der Andere kon-

frontiert werden, denen ich sie aussetze, einfach nur, weil ich eine bestimmte Per-

spektive habe, genauso, wie jede Person den Perspektiven Anderer ausgesetzt ist.

Man kann mit der Intentionalität also einen weiteren Begriff verbinden, den der

Darstellung, so wie es schon im ersten Hauptteil gemacht wurde.1 Meine Inten-

tionalität konfrontiert Andere mit meinen Gedanken, Gefühlen, Imaginationen,

Handlungen und Wahrnehmungen, was heißt, dass die Intentionalität sich dar-

stellt, oder in Verbindung mit den Worten Erving Goffmans: Die Intentionalität

stellt sich Anderen für Andere als körperliche »Fassade« dar.2 Sie verkörpert sich in

jeder unserer Gesten etc. und stellt sich somit als Konstellation von sozialen Struk-

turen und eigenem Erleben dar; oder um es mit Judith Butler zu sagen: »An unse-

rem Körper überkreuzen sich eine Reihe von Perspektiven, die sich keineswegs alle

mit unseren eigenen decken.«3 Deshalb spreche ich hier auch metaphorisch von

»Fassade«, obwohl das Wort einen pejorativen Beigeschmack hat: Es ist alles nur

»Fassade«, nichts davon hat einen Anspruch darauf, exklusiv zu sein, völlig sich

selbst zu gehören oder unhinterfragt zu bleiben.

Um diese These zu stützen, wird sich das erste Unterkapitel mit dem Begriffs-

paar »Drinnen und Draußen« beschäftigen: denn wenn sich die Intentionalität als

Fassade darstellt, braucht es keinen Bereich mehr, der feststehend innerhalb oder

außerhalb der Fassade liegen würde. Es ist eine Frage der Perspektive. In der Be-

schreibung, etwas sei drinnen, kann nämlich eine alltägliche Beschreibungsform

dafür gesehen werden, was in der Philosophiegeschichte als immanenter Bereich

des Bewusstseins bestimmt wurde. Es soll hier dem widersprechend gezeigt wer-

den, dass ein solcher Immanenzbereich nicht hinter der Fassade vermutet werden

muss, um Andere zu verstehen. Vielmehr wird dieses Begriffspaar benutzt, um das

Fokussieren innerhalb eines Horizonts der Intentionalität genauer zu bestimmen:

Etwas liegt entweder im Fokus oder imHorizont des Erlebens und stellt sich somit

auf der Fassade bzw. der Oberfläche dar, hinter der oder in der nichts anderes liegt

als sie selbst.

Um diesen Punkt plausibel zu machen, wird hier ein Beispiel folgen, auf das

ich mich im Verlauf des ersten Kapitels dieses zweiten Hauptteils immer wieder

beziehen werde. Es ist die Beschreibung eines Weges von zuhause in die Universi-

tät: Man verlässt das Haus. Man ist unausgeschlafen, hat nicht gefrühstückt, war

aber noch im Bad, um sich frisch zu machen. Draußen auf der Straße begegnen

einem die Geräusche der Stadt, der Lärm der Autos, die verworrenen Stimmen

1 Ein Begriff, der von einigen Theoretiker*innen benutzt wird, ist der des Ausdrucks. Doch die

Bewegung, die durch ihn impliziert wird, widerspricht jedoch dem Theorieansatz, der auf

den nächsten Seiten weiter expliziert wird.

2 Vgl. Goffman:Wir alle spielen Theater, S. 23.

3 Judith Butler: Krieg und Affekt, Zürich/Berlin: diaphanes 2009, S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 99

der Anderen, lauter als noch in der Geschlossenheit der eigenen Wohnung: Drin-

nen war es viel ruhiger. Beim Verlassen der Wohnung, genauer noch beim Treten

aus der Tür hat man eine Schwelle überschritten, die Stadt mit ihren Geräuschen

tritt für den*die Unausgeschlafene in den Fokus. Die Hintergrundgeräusche, die

drinnen im eigenen Zimmer und Bad noch im Horizont des Erlebens lagen, tre-

ten in den Fokus, ich muss mich mit Anderen und an Anderen vorbei durch sie

hindurchbewegen, um in den Raum zu gelangen, in dem das Seminar stattfinden

wird. Trete ich dann mit einem Kaffee von unterwegs in den Seminarraum ein,

wechselt der Fokus allein durch die Bewegung in den Raum von draußen, was nun

in meinem Horizont liegt, wieder in ein Drinnen, das ich fokussiere; ein Drinnen,

das anderen sozialen Gepflogenheiten entspricht, als es in meiner Wohnung der

Fall war. Auf dem Weg selbst ergeben sich neben diesem leiblichen Wechsel von

einem zum anderen Raum weitere Fokusverschiebungen durch die Gegenstände,

wie zum Beispiel dem Kaffee inmeiner Hand. Die Gründe für diese Fokusverschie-

bungen sind offensichtlich nicht notwendig, aber das Vorhandensein der Wechsel

ist es. Dadurch, dass ich bspw. den Kaffee in meiner Hand halte und keinen De-

ckel wollte, muss ich meine gesamten Bewegungen verändern. Beim Treffen auf

andere Menschen und Gegenstände muss ich mich darauf fokussieren, nichts zu

verschütten, obwohl ich in Gedanken schon bei der Seminarsitzung bin, die einen

weiteren Fokus darstellt. So verändert sich die gedankliche Fokussierung auf die

Seminarsitzung durch die widerfahrene Wahrnehmung möglicher Probleme, die

im Horizont meines Erlebens auftauchen, und zeichnet sich in meinem Verhalten

ab.4 Es soll hier im AbschnittMiteinander in sozialen Räumen also dargestellt werden,

warum es nicht möglich ist, die Meinungen anderer »in ihren Köpfen« vorzufin-

den, sondern dass die Meinungen und Gefühle sich durch einen Fokuswechsel in

der Beschreibung draußen in der Welt erleben lassen.

Miteinander in sozialen Räumen

Das Thema dieses ersten Unterkapitels ist es, zu bestimmen, dass man Anderen

dank ihrer Fassaden »ansehen« kann,was sie erleben.Besonders in den Fokus rückt

dabei die Frage danach, was sie denken und fühlen. Sie ist deshalb für das vorlie-

gende Projekt von Interesse, da es ein notwendiger Schritt ist, die Meinungen und

4 Es wird hier also nochmals deutlich, weshalb die Betrachtung des Erlebens als Strukturzu-

sammenhang der bewussten Fähigkeiten der Menschen eine nicht nur eine theoretische

Überlegung ist, sondern einen Zusammenhang und eine Verbindung von Denken, Fühlen,

Wahrnehmen, Imaginieren und Handeln im Umgang mit Anderen und damit auch mit der

Welt bietet.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Als Andere unter Anderen

Gefühle anderer (mit-)erleben zu können, wenn es darum geht, die soziale Situa-

tion, das Miteinander von Anderen unter Anderen verstehen – oder besser noch:

beschreiben – zu können. Diese Form des Verstehens und Beschreibens der Ge-

fühle und Meinungen Anderer hat natürlich nicht den kontraintuitiven Anspruch,

immer und vollkommen korrekt zu verstehen, was Andere denken oder fühlen;

aber die Beschreibung des Miteinanders, die im Folgenden gegeben wird, soll die

Möglichkeit aufzeigen, warum wir uns nicht immer nur missverstehen können.

Drinnen und Draußen werden dafür als relational bestimmt, was nichts anderes

heißt, als dass etwas oder jemand (so trivial dies auch klingen mag) nur aus jeweils

einer bestimmten Perspektive drinnen, sei es in einer Wohnung, sei es in einem

Fokus, oder »innerhalb« meines Denkens und Fühlens oder außerhalb davon ist.

Diesen Beschreibungen soll durch diesen anschließenden Abschnitt (Miteinander in

sozialen Räumen) das systematische Gewicht gegeben werden, das ihnen erlaubt,

nicht nur trivial zu bestimmen, dass es in der Welt irgendeine Form von Verbin-

dung mit Anderen gibt, sondern dass sich das je eigene Erleben nur durch die Be-

schreibung möglicher Perspektivwechsel durch Andere aufzeigen lässt. Bevor also

mit den beiden Unterkapiteln (Der Alltag mit Anderen im Fokus und Im Horizont mit

Anderen) zum Fokus und Horizont der Anderen begonnen werden kann, wird in

diesem Abschnitt darauf verwiesen, dass das Verhältnis von Fokus und Horizont

ein grundlegend soziales Wechselverhältnis bedeutet: von etwas, was imHorizont

ist, zu etwas, was im Fokus ist und zurück. Dieser Wechsel zwischen Fokus und

Horizont ist durch Andere bedingt, sei er gedanklich, gefühlt, wahrgenommen,

innerhalb einer Handlung oder imaginiert. Der Wechsel im Erleben stellt sich kör-

perlich dar. Er manifestiert eine Fassade.

Von der Bewegung durch die Welt zur »Fassade« Der Wechsel zwischen Drinnen und

Draußen ist nur als Form einer Bewegung zu verstehen, an deren Ende etwas je-

weils entweder im Fokus oder im Horizont ist. Dies zu betonen, ist aus dem Grund

wichtig, da eine Beschreibung der Fassaden, die die Körper der Anderen darstel-

len, meinem Erleben intentional zugänglich sein muss. Dies gilt zumindest dann,

wenn die Anderen (und damit auch jede*r von uns selbst) in allen Bereichen des

Erlebens (Imaginieren, Denken, Wahrnehmen, Handeln, Fühlen) die Bedingung

unserer Wirklichkeit sind. Mit Goffman kann man diese These folgendermaßen

unterstützen: Er führt den Begriff der Fassade, als die »Darstellung des Einzelnen

[…], der regelmäßig in einer allgemeinen und vorbestimmten Art dazu dient, die

Situation für das Publikum der Vorstellung zu bestimmen«5 ein. Die Fassade ist

damit eine Mischung aus dem, was 1. gewollter Weise für Andere dargestellt wer-

den soll, 2. dem, was dieser Darstellung widerfährt (auf welche Widrigkeiten man

in einer Situation reagieren muss, um weiterhin das darzustellen, was man will);

5 Goffman:Wir alle spielen Theater, S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 101

und 3. der Form, in der die Darstellung geschieht. Dieser dritte Punkt kann auch

anders formuliert werden, um die konkrete Bedeutung der Form aufzuzeigen: Die

Darstellungsform zeigt die sozialen Strukturen an, die eine*n dazu bestimmen,

eine bestimmte Darstellungsweise im Miteinander einer anderen vorzuziehen.

An einem Beispiel verdeutlicht heißt das Folgendes: Wenn ich durch die Stra-

ßen laufe und nicht angesprochen werden will, weil ich eilig zum Seminar muss

und zusätzlich einen Kaffee zum Mitnehmen kaufen will, dann sind diese Gedan-

ken Anderen in einer bestimmten Art und Weise dargestellt. Blicken sie auf mich,

dann sehen sie meine schnellen Bewegungen beim Kaufen, beim Laufen und eben

keine umherschweifenden Blicke meinerseits, als würde ich schlendern oder fla-

nieren.Was darin nicht offensichtlich liegt, ist der Grund für mein Verhalten. Dass

ich zum Seminar muss, kann daran nicht eindeutig erkannt werden. Es liegt außer-

halb des Horizontes der meisten Menschen, die meine Darstellung des Weges von

Zuhause zum Seminarraum erleben konnten und damit ebenfalls außerhalb des-

sen, was sie fokussieren könnten. Doch durch meine Kleidung, die Büchertasche

über meiner Schulter und dem Fakt, dass Jena eine Universitätsstadt ist, kann der

Gedanke bei ihnen in den Fokus rücken, dass ich auf dem Weg zur Universität

bin, obwohl sie mich nicht kennen – zumindest, wenn sie daran interessiert sind,

die Person zu betrachten, die an ihnen vorbeieilt. Schon diese kurze Beschreibung

lässt die Komplexität anklingen, die der Wirklichkeit des Erlebens entspricht.

Wendet man sich innerhalb dieses Beispiels der Bewegung als Indikator für

Drinnen und Draußen zu, da sich nur in Bewegung (also in einem Vorgang von

bestimmter Dauer) verorten lässt, von welchem Punkt aus für uns etwas im Mit-

einander als drinnen oder draußen erlebt wird. Daher lässt sich hier bestimmen,

dass durch die dreifache Abhängigkeit der Fassade (von mir, von Anderen und von

sozialen Strukturen) die Bedingung dafür gefunden werden kann, warum Ande-

re an meinem Erleben partizipieren können, obwohl man intuitiv davon ausgehen

würde, dass besonders die Gedanken und Gefühle von Anderen einem selbst nicht

zugänglich sind. Diese dreifache Abhängigkeit ergibt sich daraus, dass die Fassade

immer eine Form der Darstellung ist, wie es im Beispiel gezeigt wurde: Ich bin

als eilend in Erscheinung getreten. Nicht weil ich als eilend in Erscheinung treten

wollte, sondern weil bestimmte Formen sich zu Verhalten schon in den Ablauf mei-

ner Verhaltensweisen eingeschrieben haben, egal wie stark diese intendiert oder

willkürlich geschehen. Die Darstellung ist also immer eine Darstellung 1. von et-

was, 2. für jemanden, und 3. auf eine bestimmte Art und Weise. Das heißt, egal

wie man etwas erlebt, man stellt sich dabei für Andere auf eine bestimmte Art und

Weise dar, selbst wennman die Konventionen übertritt und so Andere verwundert.

Ob man will oder nicht – wenn ich durch die Straßen laufe, stelle ich für Andere

bestimmte Teile meiner Gedanken, Gefühle, Handlungen, Wahrnehmungen und

Imaginationen dar. Meine Fassade ist die Darstellung meines Erlebens für Ande-

re und die Fassaden Anderer sind die Darstellungen ihres Erlebens für mich und

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Als Andere unter Anderen

Andere. Durch die Darstellung liegt der Fokus auf der Art und Weise, wie etwas,

passiert und stellt damit die Verbindung zwischen eigenem Erleben und sozialen

Strukturen dar. Dies geschieht, weil die sozialen Strukturen, die als sich wieder-

holende Ablaufpläne bestimmt sind, die Form angeben, in der etwas erlebt wird.

Die hier vertreteneThese, dass sich dasjenige,wasman intuitiv in den Innenbe-

reich einer Person legen würde – nämlich ihre Gedanken und Gefühle – als Teil ih-

rer Fassade erleben kann, bedeutet auch, dass es unnötig ist, sich auf einen eventu-

ellen Innenbereich zu beziehen.Das »Äußere«, unser Ausdruck, unsere Gesten, un-

sere Mimik stellen unsere Gedanken, unsere Gefühle und damit neben den Hand-

lungen auch den gesamten erlebten Bereich einer Person dar.Was wir erleben, ver-

körpert sich notwendig, aber die Form, wie es verkörpert wird, ist kontingent. Das

ist der Grund, aus dem man hier einen Blick auf die Performativität werfen sollte:

Sie beschreibt die sich wiederholenden Bewegungen, welche die kontingente Form

der notwendigen Verkörperung annehmen.6 Gestützt werden kann dies mit Judith

Butlers Bestimmung der Verkörperung bzw. der Performativität aus ihrem Essay

Performative Akte undGeschlechterkonstitution – Phänomenologie und feministischeTheorie:

»Als intentional organisierte Materialität ist der Körper immer eine Verkörperung

von Möglichkeiten, die durch historische Konventionen sowohl konditioniert wie

beschnitten sind.«7 Was wir erleben, stellen wir nicht durch willkürliche Gesten,

Handlungen, Mimik etc. dar, sondern durch solche, die sich zu einem bestimm-

ten Teil auf »historische Konventionen« (soziale Strukturen) zurückführen lassen.

Mein Durch-die-Stadt-Eilen geschieht durch schnelle Schritte, einen klaren Blick

in Wegrichtung, beim Einkaufen durchs Blicken auf die Uhr etc. Der Blick auf die

Uhr ist jedoch nicht nur meine Versicherung, dass ich noch Zeit habe. Für Andere

drückt er aus, dass die Zeit für mich eine wichtige Rolle spielt. Dadurch, dass ich

wiederholt auf die Uhr schaue, können Andere erleben, wie es für mich ist, auf

die Zeit achten zu müssen: Es hetzt mich. Sowohl meine Gedanken an die Zeit als

auch mein Gefühl, gehetzt zu sein, sind Teil meiner Fassade. Mein Innenbereich,

mein Drinnen, und meine Fassade, mein Draußen, stehen nicht fest voneinander

getrennt, sondern sie sind aufeinander bezogen und stellen deshalb eine Relati-

on zu Anderen dar. Meine Darstellung ist dabei aber keine exklusive Schöpfung

meines Selbst, sondern sie ist abgeschaut, Teil von Konventionen und gleichzeitig

Veränderungen davon.

Um diese Relationalität theoretisch einzubinden, lässt sich mit Merleau-Ponty

auf zwei Begriffe verweisen, die Bewegungsrichtungen beschreiben und damit die

Bedeutung der Bewegung nochmals hervorheben. Eine geht von uns als Menschen

6 Vgl.: Gerald Posselt: Politiken des Performativen – Butlers Theorie politischer Performativität, in

Gerald Posselt, Tatjana Schönwälder-Kuntze & Sergej Seitz (Hg.): Judith Butlers Philosophie

des Politischen – Kritische Lektüre, Bielefeld: transcript 2018, S. 47.

7 Judith Butler: Performative Akte und Geschlechterkonstitution, S. 305.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 103

aus, weil wir uns aktiv in der Welt darstellende Andere sind. Die andere Bewegung

kommt auf uns zu,weil wir auch immer passiv erlebende Andere sind, denen etwas

widerfährt: Die erste Bewegung beschreibt Merleau-Ponty als zentrifugal, also von

einer Person intendiert, die zweite als zentripetal. Sie kommt auf einen Menschen

zu und ist damit nicht selbst intendiert.8 Sie kann aber, und dies ist der wichti-

ge Punkt, von jemand anderem gewollt oder zumindest von jemanden (absichtlich

oder unabsichtlich) verursacht worden sein. Wir widerfahren uns somit jeweils als

aktive und passive Andere unserer jeweiligen Vorhaben. Während meine Fassade

als durch die Stadt Eilender anderen widerfährt, widerfahren diese Anderen auch

gleichzeitig mir in meinem Erleben. Ich bemerke die Person, die noch schneller

an mir vorbeihetzt, jene, die mir fröhlich musikhörend entgegenkommt und mich

kurz durch ihr fröhliches Antlitz aus meinem Eilen herausholt, und die Person,

die das Auto fährt, das mich von meinem Weg abbringt, da ich nicht sofort über

die Straße gehen kann. Drinnen und Draußen werden somit nicht nur von einem

Menschen bestimmt. Sie sind relationale Bestimmungen, die nicht als starre Sei-

ten einer Grenze bspw. für einen Innenbereich der Menschen verwendet werden

können, oder wie Butler schreibt: »Wenn ich überhaupt eine Grenze habe, oder

wenn man sagen kann, dass eine Grenze zu mir gehört, dann ist das nur so, weil

ich von anderen getrennt bin. Umgekehrt ist diese Trennung die Bedingung der

Möglichkeit, zu anderen in Beziehung zu treten.«9 Gerade, weil die Intentionalität

als Bezug zu Anderen und zur Welt nicht im Menschen liegt, sondern als Bestim-

mung der bewussten Fähigkeiten der Menschen in derWelt bei Anderen durch ihre

Performativität erscheint, erhält sie ihre volle Geltung durch die sich wiederholen

müssende Darstellung des Erlebens. Salopp gesagt: Drinnen und Draußen bedeu-

ten also nicht für alle immer die gleichen Seiten einer Grenze. Sie sind relational.

Gerade weil sich das Erleben durch die verschiedenen Bewegungen in derWelt,

die Wahrnehmungen, das Fühlen und die Handlungen und durch verschiedene

Meinungen, Imaginationen und Gedanken verändert, wird deutlich, inwiefern die

Horizonte und Fokusse und damit der Wechsel zwischen Drinnen und Draußen

gedacht werden können: Sie beschreiben räumliche und zeitliche Veränderungen,

die das Erleben der Anderen und das je eigene in Bewegung halten. Auch bei dem

Weg zur Universität, der als von mir ausgehender, als zentrifugaler Fokus bezeich-

net werden kann, stellt sich darin dar, wie ich mich durch die Stadt bewege. Sie

wird sowohl durch den offenen Kaffeebecher inmeiner Hand und nochmehr durch

die Anderen, an denen ich vorbeilaufe, gleichzeitig zentripetal verändert oder er-

halten. Das Ausweichmanöver, bei dem ich weder Kaffee verschütten noch eine

andere Person anrempeln will, ist eine Veränderung meines Fokus durch Andere,

8 Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 499.

9 Butler: Krieg und Affekt, S. 26f.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Als Andere unter Anderen

die einem im Horizont widerfahren. Der Fokus wird Nicht-Anrempeln und Nicht-

Verschütten, während der Horizont der Weg zur Universität wird. Auf meiner Fas-

sade stellt sich nun beides dar: Dass ich niemanden anrempeln will, zeigt sich in

geschickten Bewegungen zwischen Anderen hindurch, abrupte Stopps und ent-

schuldigende Gesten. Der Weg zur Universität bleibt, wie oben schon beschrieben,

jedoch auch durch meine Kleidung, die Wahrscheinlichkeit in einer Universitäts-

stadt zur Universität zu laufen, und mir vielleicht begegnende Freunde oder Be-

kannte, die wissen, wohin ich gehe, Teil meiner Fassade. Das eine ist mein Fokus

und das andere mein Horizont auf der erlebbaren Fassade. Was als Fokus oder

Horizont gesehen wird, hängt von der Stärke der Darstellung und der Intensität

dessen ab, was Andere sehen wollen.

Ein unbehagliches Beispiel dafür kann die Zuschreibung sein, dass die Fassade

abwertend als »schwuchtelig« aufgefasst wird.10 Die geschickten Bewegungen, die

beim Ausweichen vor Anderen ausgeführt wurden, sind dieselben oder ähnliche,

die dazu geführt haben, dass diese Fassade von Anderen als die einer »Schwuch-

tel« bestimmt wurde, um dadurch eine Distinktion und Abwertung zu erreichen.

Diese Zuschreibung geschieht dabei nicht notwendig, weil es eine offensichtliche

Vorliebe bei Sexualpartner*innen gibt, sondern weil es das Nicht-Einverstanden-

Sein mit der ganzen Person und dem gesamten Auftreten ausdrückt. Die Anderen

wollen im Gang, in der Haltung, den Gedanken und den Gefühlen, also auf der

Fassade, eine Schwuchtel erkennen. Sie fokussierten sich so sehr darauf, dass der

Horizont der sonstigen Tätigkeiten völlig verloren geht. Dieser Gedankengang und

die damit verbundene Beurteilung der Fassade können sich über die Zeit sowohl

bei einem selbst als auch bei anderen verändern und müssen nicht beständig Teil

des alltäglichen Erlebens und Erlebtwerdens sein. Gedanken, Fokusse und Hori-

zonte können wechseln, sich verschieben und genau deswegen miterlebt werden,

egal wie angenehm oder unbehaglich sie sind.

Die Fassaden sind deshalb nicht allein durch die Vorhaben und Entwürfe der

einzelnen Menschen zu erklären, sondern sie sind auch zu einem Teil durch so-

ziale Strukturen bedingt. Die Fassaden werden also dadurch zu Horizonten oder

zum Fokus für jemanden, weil Menschen sich durch die Welt bewegen, die Welt

leiblich gebunden erleben und dieses Erleben (und damit sich selbst) performativ

darstellen. Durch die Fokussierung dessen, was im Horizont liegt, sei es dadurch,

dass mich jemand anrempelt und ich fast meinen Kaffee verschütte, ich den Kaf-

fee also wieder stärker fokussiere und die Gedanken an das Seminar wieder in den

Horizont fallen, oder durch eigene Entwürfe wird die gegebene Welt zeitweise ge-

ordnet. Genauso geschieht es auch durch die Zuweisung der Fassade »Schwuchtel«

10 Dabei ist die Bezeichnung »Schwuchtel« ganz offensichtlich keine Deskription für ein be-

stimmtes und klares Verhalten, sondern eine Abwertung, eine Beleidigung für ein Verhalten,

das nicht klar und eindeutig in das Schema passt, wie man sich verhalten soll.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 105

und deren Zurückweisung. Es entstehen individuelle Fassaden aus Fokussen und

Horizonten in der kontingentenWelt. Die Bedingung dafür, dass Gedanken in den

Fokus rücken ist, dass die Welt und Andere sowohl Teil der je eigenen Darstellung

sind als auch, dass sie das Publikum sind, dem etwas dargestellt wird. Damit diese

Fassaden in einer Fokussierung durchdacht werden können, müssen die Anderen

und die Welt aber als Zuschauer auch diskret sein können, das heißt, dass sich das

einem Entgegenprallende bzw. das Zentripetale zeitweise zurückhält.

Für meine Darstellung der Intentionalität als Fassade heißt das zusammenfas-

send: Das Fokussieren versteht sich als Bewegung der Wahrnehmung (Intentiona-

lität) beim Berühren eines Steins (Darstellungsform), des Denkens beim Begreifen

eines Steins als Kieselstein, des Handelns beim Werfen des Steins, des Fühlens

beim Sich-Ekeln vor dem Stein und des Imaginierens bei der Vorstellung einer

Sandburg. Und schließlich wird hier auch das Thematisieren als Akt der Reflexion

als Bewegung verstanden, bei dem sich das Denken bspw. auf sich selbst richtet

und erkennen kann, dass man einen Kieselstein in der Hand hält, den man weg-

wirft, weil man sich vor ihm ekelt und sich dabei auch noch vorstellen kann, er träfe

eine Sandburg.11 Ob sie wohl einstürzt? Wird es die Erbauer*innen ärgern? Haben

wir ausgemacht, dass ich werfe? Unsere Darstellungen beziehen sich aufeinander.

Sie bilden Achsen zwischen uns.

Die Verschiebung von Denkachsen Anschließend an diese Überlegungen des Wechsels

zwischen Fokussen und Horizont möchte ich die gerade ausgeführte These erwei-

tern, dass sich alle Bereiche, die erlebt werden – also auch das Denken und die Ge-

fühle – performativ auf der Fassade der Menschen darstellen und damit von ande-

ren erlebt werden können: Hier soll es nun nicht mehr darum gehen aufzuzeigen,

dass wir Gefühle, Gedanken, Handlungen, Wahrnehmungen und Imaginationen

auf ihrer Fassade erleben können, sondern darum, Einstellungen, also Gedanken

und Gefühle von Anderen übernehmen zu können und Andere die eigenen. Es geht

also darum, zu bestimmen, wie sich Denkachsen verschieben, bzw. Perspektiven über-

nommen werden. Dies geschieht auf Grundlage der These, dass diejenigen, die

etwas erleben, die eigenen und anderen Fassaden selbst performativ mitstruktu-

rieren: Sie stellen dar, was erlebt wurde. Dadurch rufen sie Antworten hervor, auf

die sich bezogen wird. So entsteht aus der Darstellung der Intentionalität ein Hin

und Her von Antwort und Antwort: »Die Antwort liegt nicht fertig vor, sie ist mehr

oder weniger zu erfinden; sie wird gegeben oder verweigert, ausgehend von dem,

was mich affiziert oder ausdrücklich an mich appelliert.«12 Unter der Betrachtung

11 Diese Beschreibung wurde teilweise von Sartres Romanfigur Antoine Roquentin aus Der Ekel

inspiriert. Vgl. Jean-Paul Sartre: Der Ekel, Reinbek b.H.: Rowohlt 2013, S. 194.

12 Bernhard Waldenfels:Erfahrung, die zur Sprache drängt – Studien zur Psychoanalyse und Psycho-

therapie aus phänomenologischer Sicht, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2019, S. 258.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Als Andere unter Anderen

der einzelnen bewussten Fähigkeiten zeigt sich dabei ihre Darstellungsform als

Bezug zu Anderen auf der Fassade; die Form der Fassade ist es, die appelliert und

affiziert. Somit schlägt sie eine unhintergehbare Brücke zu Anderen und deren

Fassaden und dadurch zu ihren Gedanken: Zwischen meinem Denken und dem

Denken Anderer bestehen verschiedene Achsen, die durch die Beziehung unserer

Fassaden zueinander entstehen. Sie antworten mal direkter, mal indirekter auf-

einander. Wir geben einander immer Antworten, nie vollständige Antworten, aber

Antworten; und im besten Fall im Wissen, nicht vollständig antworten zu können,

weil wir nicht wissen, was Andere hören wollen; wir verstehen zumeist aber die

Richtung.

Das Verhältnis von Antwort und Antwort ist deshalb eines, das sich verpasst.

Selbst wenn ich der Meinung bin, genau zu wissen, was jemand anderes hören

will und ich genau das sage oder mich dementsprechend verhalte, liegt doch so-

wohl mehr als auch weniger in der jeweiligen Antwort, als es müsste: mehr, weil

ich denke, die Gedanken der anderen Person vorwegzunehmen und sie ihr damit

auch erst mitgebe (ich erfahre durch meinen Umgang mit der Person nicht, ob

meine Ahnung wirklich ein Wissen war), und weniger, weil ich die Gedanken der

anderen Person dadurch auf schon bekannte Aspekte zurückführe. Oder, wie Wal-

denfels schreibt: »[Es] besagt, daß das, was uns überraschend widerfährt, zu früh

kommt, gemessen an unseren Vorwegnahmen und Vorkehrungen, und daß umge-

kehrt unsere Antworten zu spät kommen, gemessen an dem, was uns zustößt und

entgegentritt.«13 Die von mir gegebene Darstellung des Antwortens komplemen-

tiert diejenige von Waldenfels in diesem Zitat. Er beschreibt, warum das Antwor-

ten auf etwasWiderfahrenes zu spät kommt undmeine Darstellung zeigt an, wann

das Antworten in Bezug auf Andere zu früh kommt. Die Denkachsen als Beispiel

sind also Brücken zu Anderen, die sich schon deswegen in Bewegung befinden,

weil unsere Antworten sich in diesem Prozess jeweils verpassen. Ein Widerfahrnis

wie die Überraschung, die ich empfinde, wenn jemand in einer Situation, in der er

Schwuchtel genannt wurde, nicht einfach ignoriert, dass es passiert ist, sondern

sich umdreht und kusshandwerfend antwortet: »Hast du meinen Namen seit heu-

te Morgen schon vergessen, Mausi?«, zeigt, dass jede meiner Antworten in dieser

Situation zu spät kommt. Die Reaktion auf den Zuruf hingegen zeigt, dass diese

Schlagfertigkeit zu früh kommt, als dass die abwertende Zuschreibung unerwartet

wäre. Es ist vielleicht nie klar, wann genau sie eintritt, und sicherlich überrascht

sie je nach Ort und Umgebung mal mehr und mal weniger, aber diese Antwort

kommt in doppelter Hinsicht zu früh; zum einen für die Person, die diesen Ausruf

abwertend nutzt, weil dadurch ihr Ziel verfehlt wird, und zum anderen für alle, die

diese Darstellung erleben, da die Schlagfertigkeit bedeutet, in gewisserWeise »ein-

geübt« zu haben, auf Abwertung zu reagieren. Es kann als eine performative Ver-

13 Ebd., S. 258.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 107

körperung bestimmter Antworten, die häufig gegeben werden mussten, bestimmt

werden. Gerade dies zeigt jedoch, dass wir jeweils Standpunkte und Ansichten An-

derer im Antworten übernehmen müssen. Dieses Phänomen der Responsivität ist

eines, das sich ohne Andere nicht denken lassen würde.

Was es daran anschließend heißt, die eigenen Denkachsen zu verschieben,

zeigt sich sehr gut in Sissi Taxʼ Gedicht eine hergerichtete und fertiggemachte haltung.

In ihm beschreibt sie verschiedene Blickrichtungen auf sich selbst und – in der

Terminologie Goffmans – die Veränderung der eigenen Fassade in Bezug auf das

Denken Anderer:

OBWOHL ODER DA ICH ES ZU NICHTS GEBRACHT HABE, RICHTE ich mich

manchmal her oder gehe mich bisweilen einfach herrichten. vielleicht, um nach

etwas auszuschauen. daß ich es zu nichts gebracht habe, ist mir manchmal

anzusehen. bisweilen ist es mir auch nicht anzusehen. ob obwohl oder da ist

ebenso, doch anders, wiemanchmal oder bisweilen unentscheidbar. hergerichtet

schaue ich dann aus wie eine, die es zu nichts gebracht hat, oder wie eine, die es

doch zu etwas gebracht haben könnte, je nachdem, wie mein aussehen gerade

angesehen ist oder angeschaut wird. je nachdem, ob ich von denen angeschaut

werde, die selber gerne ein ansehen hätten oder gerne selber angeschaut werden

würden, oder ob ich von denen angeschaut werde, die selber ein ansehen haben

oder selber angeschaut werden würden, nach etwas ausschauen möchte, was

in deren augen dann so ausschaut, als hätte ich es zu etwas gebracht, richte

ich mich anders her als für diejenigen, die mich von vornherein anschauen wie

eine, die ausschaut, als hätte sie es zu nichts gebracht. in manchen momenten

versuche ich, weder von den einen noch von den anderen für eine von den einen

oder eine von den anderen gehalten werden zu können. das ist die schwierigste

aller haltungen. wenn es mir nicht gelingt, sie einzunehmen, halte ich mich

für eine, die glaubt auszuschauen wie eine, die nach nichts ausschaut. wenn es

mir nicht gelingt, sie einzunehmen, halte ich mich für eine, die glaubt wie eine

auszuschauen, die nach etwas ausschauen möchte. die einfachste haltung ist die

unhergerichtete. wie ich in ihr ausschaue, weiß ich nie. ich nehme sie ein, wenn

ich glaube, daß mich niemand sieht, ich nichts mehr vor mir, also alles schon

hinter mir habe und demgemäß schön aus der wäsche schaue. in dieser haltung

beginne ich, mich fertigzumachen fürs ausgehen. unhergerichtet fertiggemacht

gehe ich, trotzdemoder deshalb und obwohl oder da ich nieweiß, wie ichwirklich

ausschaue und wie es sich je ausgehen soll, sogar oft aus.14

Die in diesem Gedicht beschriebenenWechsel zwischen »Außen-« und »Innenper-

spektive« anhand des eigenen Darstellungsversuchs zeigen deutlich die Möglich-

keit, im eigenen Erleben und Denken – wenn sich das Entgegenprallen der Ande-

14 Sissi Tax:manchmal immer, Graz/Wien: literaturverlag droschl 1995, S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Als Andere unter Anderen

ren und derWelt zurückhält – zwischen verschiedensten Perspektiven auf sich und

auf Andere hin und her zu wechseln; die Denkachsen zu verschieben. Sie werden

als Differenzen verstanden, wie sie Bernhard Waldenfels in Der Stachel des Fremden

beschreibt. Die Perspektivwechsel ermöglichen beim Verschieben der Denkachsen

dadurch, dass es nie nur einen Fokus oder Horizont auf der Fassade gibt, eine Viel-

heit an Unterschieden, die erlebt und gedacht werden können. Waldenfels schafft

es, in dem nachfolgenden Zitat in aller Kürze darzulegen, warum der Perspektiv-

wechsel zwischen Drinnen und Draußen in der Wirklichkeit eine Bedeutung hat.

Wir sind immer räumlich verortet, was heißt, dass wir immer in einem Hier und

Jetzt sind. Aber – und das meint Waldenfels, wenn er wie in dem nachfolgenden

Zitat davon spricht, dass wir nicht wie ein Ding, aber auch nicht wie eine Idee

existieren –: Wir sind zwar immer an einem bestimmten Ort, aber wir sind nicht

an ihn gebunden, wir können uns bewegen und von einem Hier zu einem Dort

gelangen. Genauso beweglich ist nun auch das Denken und die Darstellung des

Erlebens auf der Fassade: Man stellt niemals etwas so vollständig dar wie ein rei-

nes Objekt, aber man kann auch nicht nicht in Erscheinung treten, wie es einer

reinen Idee vielleicht möglich wäre. Oder noch anders – die Wirklichkeit, die sich

durch Andere manifestiert, ist das Vorfinden von Unterschieden, auf allen Ebenen

des Erlebens:

Ein leibliches Wesen, das sich in einer Welt befindet und bewegt und sich auf

dieseWeise eineWelt schafft, ist niemals im Raumwie ein Ding, noch außerhalb

des Raumes wie eine bloße Idee. Reines Ding und reine Idee sind nur als Grenzfäl-

le denkbar; mit der Aufhebung der Differenz von Drinnen und Draußen würden

Selbst und Welt auf ein Nichts zusammenschrumpfen.15

Es ist der Unterschied zwischen dem Erleben von unbelebten Gegenständen und

unbelebter reiner Ideen im Gegensatz zum Erleben der Anderen, durch den Drin-

nen und Draußen als Beschreibungsdimensionen für die Wirklichkeit notwendig

werden. Der Unterschied tritt doppelt zu Tage: Zum einen unterscheiden sich das

Erleben von Gegenständen und das von Anderen dadurch, dass erstere starr und

unbeweglich das sind, was sie sind, während die Anderen sich in derWiederholung

erst ihre Darstellung schaffen und beständig neu erschaffen.DieWiederholung en-

det nie dort, wo sie begonnen hat. Sie ist instabil.16 Zum anderen ergibt sich, wie

im letzten Sinnabschnitt und durch das Gedicht von Sissi Tax gezeigt wurde, eine

Vielzahl an Unterschieden in der Darstellung der jeweiligen Körper und der Per-

spektiven auf sie. Dies führt bei einer Fokussierung dieser Unterschiede dazu, dass

15 Bernhard Waldenfels: Der Stachel des Fremden, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1990, S. 37.

16 Vgl. Silvia Stoller: Existenz – Differenz – Konstruktion. Phänomenologie der Geschlechtlichkeit bei

Beauvoir, Irigaray und Butler, München: Wilhelm Fink 2010, S. 130.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 109

die erlebten Unterschiede mein je eigenes Denken bestimmen. Sie rufen Zustim-

mung, Ablehnung oder Neutralität hervor und geben somit Anlass, die eigenen

Denkachsen zu verschieben: Man antwortet auf Antworten.

Um diese Beschreibung ergänzt, versteht sich nochmals besser, warum Drin-

nen und Draußen Relationen sind, die die Differenzierung in Fokus und Horizont

durch Bewegungen im Erleben darstellen: Drinnen und Draußen beschreiben Dif-

ferenzen, die sich in einer »chaotischen«, mannigfaltigen, miteinander geteilten

Welt abzeichnen. Die Welt charakterisiert sich gerade deshalb durch ein Überan-

gebot möglicher Perspektiven, weil es nicht nur den Horizont und den Fokus einer

Person in der Welt gibt, sondern die Horizonte und Fokusse aller anderen Men-

schen, die sich auf ihrer Fassade darstellen. Aus der Betonung der Sozialität lässt

sich an dieser Stelle auch bestimmen, dass die unterschiedlichen Fokusse, die ei-

ne Person haben kann, nicht nur aus ihren zentrifugalen Absichten entstehen; im

Gegenteil ist jede Absicht und jeder Fokus immer auch direkt (im Gespräch) oder

indirekt (wenn ich erlebe, wie mich jemand erlebt) durch Andere mitbestimmt. So

ist die hier bestimmte Vielheit der Fokusse und Horizonte unsere Wirklichkeit.

D.h. – um auf die Bestimmung der Fassade vom Beginn dieses Kapitels zurückzu-

kommen –, dass sich auf unseren Fassaden eineMischung aus Fokussierung durch

Andere, eigener Fokussierung und dem jeweiligen Horizont unter sozialen Struk-

turen darstellt.Goffman beschreibt dies folgendermaßen: »Von anderen durchsetzt

der Einzelne gewöhnlich seine Tätigkeiten mit Hinweisen, die bühnenwirksam ihn

bestätigende Tatsachen illustrieren und beleuchten, welche sonst unbemerkt oder

undeutlich bleiben könnten.«17 Der notwendige Darstellungsprozess der eigenen

Intentionalität, den es braucht, um an Anderen erleben zu können, was sie erle-

ben, gestaltet sich durch eine Rücksichtnahme darauf, wie das eigene Erleben für

Andere wirkt und wirken soll (direkte Bezugnahme), wobei diese Wirkung nicht

durch rein subjektive oder völlig spontane Verhaltensweisen geschieht, sondern

durch »bühnenwirksame Hinweise«. Es geht also um Verhaltensweisen, die wie-

derum nicht aus einer reinen Spontaneität oder aus dem Nichts heraus entstehen,

sondern sich an schon erlebte Verhaltensweisen Anderer anschließen (indirekte Be-

zugnahme durch soziale Strukturen), die etwas ähnliches darstellen wollten. Auf

allen Ebenen der Fassade finden sich damit die genannten direkten und indirek-

ten Bezüge zu Anderen als Differenzen; als Differenzen, die dennoch Antworten

auf Andere sind.

Differenzen zeigen somit nicht notwendig unüberwindbare Grenzen an, son-

dern Wechselverhältnisse, die Grenzen überschreiten: Durch die Bewegungen des ei-

genen Leibes ist jede Grenze, die sich am Horizont des Erlebens abzeichnet oder im Fokus

erscheint, auch eine die – wortwörtlich – überschritten werden kann. (Wie groß die An-

strengung dafür auch sein mag, es bleibt möglich.) Gehe ich aus dem Haus, so be-

17 Goffman:Wir alle spielen Theater, S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Als Andere unter Anderen

wegt sich der Bereich der Welt, den ich in meinem Horizont erlebe, aus den Gren-

zen des Zimmers hinaus auf die Straße. Mit jedem Schritt rückt etwas Hörbares

(das Vogelgezwitscher, das Quietschen eines nicht geölten Rades), etwas Sichtbares

(die Anderen, das Café), etwas Riechbares (der Duft von frischem Kaffee, der Ge-

stank von abgestandenem Frittierfett), etwas Denkbares (der Stress Anderer, die

an mir vorbeieilen, die Gedanken über Politik, die auf einem Plakat stehen) aus

der Welt außerhalb meines Horizontes in mein Erleben. Etwas, was vorher noch

nicht in meinem Horizont war, wird zu etwas, das ich fokussieren, was ich refle-

xiv zum Thema machen kann. Dieser Bezug in den Wechseln der Horizonte und

Fokussierungen muss sich – der These dieses Abschnitts nach – auf meiner Fassade

darstellen. Genau dies geschieht durch das Zusammenzucken bei bestimmten Ge-

räuschen, das Naserümpfen bei Gerüchen, die in Falten gelegte Stirn, das abrupte

Stehenbleiben, um nur einige Darstellungsformen zu nennen.Doch dieThese trägt

sogar noch weiter, denn es geht nicht nur darum, dass sich das Erlebte darstellt,

sondern darum, dass in der Art und Weise des Erlebens immer schon die Ande-

ren mit dargestellt werden. Die Art und Weise, in der ich zusammenzucke – die

Schultern hochziehen und den Kopf nach vorne schieben, ohne mich umzudrehen

–, deutet an, dass ich keine »Gefahr« hinter mir erwarte, sondern nur vor dem

Geräusch in Deckung gehe. Darin sind die Anderen nicht nur als geräuscherzeu-

gende Teil meiner Erwartung, nein, dieses Zusammenzucken findet sich genauso

auch bei meiner Mutter wieder, sie ist als Andere Teil meines Verhaltens.

Und genau dies geschieht auchmit geringerer oder höherer Intensität, je nach-

dem, wie stark sich das neu Erscheinende in den jeweiligen Fokus drängt. Formen

der Darstellungen sind demzufolge so variabel wie die Arten und Weisen, durch

die bewussten Fähigkeiten auf die Welt Bezug zu nehmen. Es können 1. emotiona-

le Darstellungen wie Verwunderung oder Abscheu, 2. ausweichende Bewegungen

als Handlungsdarstellungen, 3. Änderungen der Blickrichtung als Darstellung des

Wahrnehmens, 4. die Vorstellung eines Unheils oder einer mythischen Erklärungs-

form als imaginative Äußerung oder 5. das Denken an eine bestimmte These sein.

Sich hier vorzustellen,wie ein verändertes Erleben die ersten drei benannten Punk-

te auf der jeweiligen Fassade zur Darstellung bringt, ist relativ trivial. Beim Den-

ken und Imaginieren ist es nicht so offensichtlich, doch auch diese intentionalen

Beziehungen in der Welt zu Anderen lassen sich in Mimik und Gestik vorfinden,

wenn auch nicht so offensichtlich wie bei den anderen drei Formen. Die Eigenheit

von Imagination und Denken ist, dass sie Vermittlungsformen sind, die selbst nur

als Vermittlung dargestellt werden können. Wo Handlungen, Gefühle und Wahr-

nehmungen als direkte Antworten auf die Welt erlebt werden, erlebt man die Ge-

danken und Imaginationen vermittelt durch die Verhaltensweisen. Diese sind aber

immer eine deutliche Bezugnahme zu Anderen. Es zeigt sich hier, warum die Be-

schreibung der bewussten Fähigkeiten in einem Strukturbegriff (dem Erleben) zu-

sammengeführt wurde: Nur durch die verschlungene Bezugnahme der bewussten

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 111

Fähigkeiten aufeinander lässt sich das Verhalten als komplexe Darstellung verste-

hen, die die jeweils Anderen füreinander in ihrer Eigenständigkeit erlebbar macht.

Sieht man ein trauriges oder fröhliches Gesicht, dann ist die Vermutung, dass

auch die Gedanken oder Vorstellungen der Person gerade einen solchen Bezug ha-

ben, nicht weit hergeholt. Natürlich kann man diese Form der Vermittlung ver-

bergen, jedoch ist allein die Möglichkeit, in der indirekten Mitteilung über Gestik

und Mimik die Gedanken und Imaginationen Anderer mitzuerleben, eine Wirk-

lichkeit, die nicht geleugnet werden kann; und nicht darzustellen, was man gerade

denkt oder imaginiert, ist immer noch eine Darstellungsform. Dass diese indirek-

te Form im Gespräch direkt dargestellt werden kann, unterstützt außerdem die

These, dass die intentionalen Strukturen immer in einer bestimmten Struktur er-

scheinen müssen. So ist jedes Erleben das Überschreiten des davor vorhandenen

Horizontes zu einem anderen. Oder anders formuliert: Man überschreitet mit je-

der Bewegung den Horizont des Erlebens, wobei man den Anderen, denen man

begegnet, die eigene Perspektive entgegenbringt und diese wiederum ihremir, wo-

durch eine Wechselwirkung zwischen einander unvermeidlich wird.

Dadurch, dass das Erleben also nicht nur meines ist, weil es sich immer in Be-

zug auf Andere darstellt, gibt es unzählige Perspektiven, die mehr oder weniger

auf andere antworten; oder wie Butler in Bezug auf die Geschlechtszugehörigkeit

schreibt: »Meine Situation hört nicht auf, meine zu sein, bloß weil sie auch die Si-

tuation von jemand anderem ist, und meine Handlungen, so individuell sie auch

seinmögen, reproduzieren doch auf verschiedeneWeisen die Situationmeiner Ge-

schlechtszugehörigkeit.«18 Die Geschlechtszugehörigkeit exemplifiziert nochmals

sehr deutlich den Gedanken der dreifachen Abhängigkeit der Fassade: Wie mei-

ne Geschlechtszugehörigkeit erlebt wird, hängt von meiner Darstellung innerhalb

sozialer Strukturen ab, die ich reproduziere, und wie diese Fassade durch die Per-

spektiven Anderer und deren Fassade gespiegelt wird. Die Komplexität, die daraus

für die alltäglichsten Situationen unseres Lebens erwächst, zeigt auf, wie man von

der Annahme, das Erleben Anderer erleben zu können, zu einer Einsicht in die so-

zialen Strukturen und die Bedingtheit der Intentionalität durch Andere kommt:

Mein Erleben ist mein Erleben für mich und für Andere, weil jedes Erleben sich als

intentional in der Welt verortet verkörpern muss. Das Erleben jeder Person stellt

sich in der Welt dar und steht somit zwischen Anderen und wird von ihnen beein-

flusst. Diesen Aspekt habe ich hier mit Goffman und Butler als performative Dar-

stellung der Intentionalität als Fassade bezeichnet und durch Waldenfels als Form

des Antwortens bestimmt. Diese These soll am Beispiel des Denkens im nächsten

Sinnabschnitt exemplifiziert werden und wird damit wie folgt umformuliert: Das

Denken einer Person ist nicht notwendigerweise und nicht vollständig vomDenken

18 Butler: Performative Akte und Geschlechterkonstitution, S. 307.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Als Andere unter Anderen

einer anderen Person getrennt, da sich das Denken jeweils füreinander darstellt,

damit voneinander abhängt und aufeinander antwortet.

Die eigenen Gedanken besetzt von Anderen Nach dieser Vorarbeit ist es nun sinnvoll,

noch weiter zu spezifizieren, wie die Erlebbarkeit der Gedanken Anderer, die von

uns verschieden sind, beschrieben werden kann. Ein besonderes Augenmerk liegt

dabei auf den permanent präsenten Veränderungen, die durch die Gedanken An-

derer im eigenen Erleben eintreten. Sie können als Phänomene alltäglich erlebt

werden, weil es stimmt, was Waldenfels in seinem Aufsatz Im Labyrinth des Alltags

schreibt: »Die Welt des Alltags gehört jedem und keinem.«19 Es sollte somit in-

nerhalb einer Theorie, die sich mit den Bedingungen der Wirklichkeit in sozialen

Situationen beschäftigt,möglich sein zu bestimmen, inwiefern die eigenen Gedan-

ken durch Andere bedingt sind, da sie – folgt manWaldenfels – im Alltag allen und

keiner*m gehören. Denn im Denken lassen sich vorhandene Meinungsdifferenzen

zwischen Anderen sowohl verfestigen als auch abbauen:Manwertet etwas als nega-

tiv, als positiv, akzeptiert oder verurteilt andere Standpunkte oder überwindet die

Differenzen der Meinungen. All diese Möglichkeiten bestehen als Antworten im

Miteinander. Hier wird nun beschrieben, was es bedeutet, dass sie bestehen und

dass sie sich auf der Fassade darstellen. Mit Waldenfels lässt sich dieser Gedan-

kengang durch die Bezugnahme auf die schon ausgeführten Wechselbeziehungen

zwischen Drinnen und Draußen folgendermaßen beginnen:

Die Denkachsen verschieben sich, sobald wir Drinnen undDraußenwirklich beim

Wort, das heißt, im räumlichen Sinne nehmen. Denn alsbald zeigt sich, daß bei

zwei Wesen, die im Raumewie in einem Behälter vorkommen und sich voneinander

abgrenzen oder aneinandergrenzen, niemals das eine drinnen, das andere drau-

ßen ist.20

Wendet man dieses Zitat auf das Denken Anderer an, dann bedeutet dies, dass

die Gedanken der Anderen niemals komplett außerhalb meines Erlebens sein kön-

nen, weil sie ausschließlich in ihnen, bspw. »in ihrem Kopf«, im »Unterbewusst-

sein« oder ähnlichen Chiffren für unzugängliche Orte wären. Entgegen Theorien,

die eine Unzugänglichkeit oder einen Pessimismus gegenüber der Erlebbarkeit der

Gedanken Anderer postulieren, wird hier von gelingenden und positiven Formen

ausgegangen, die das Erleben der Gedanken Anderer imMiteinander plausibel ma-

chen.Die pessimistischen Perspektiven sind inmehreren Philosophien bereits aus-

formuliert.21 Dieser optimistische Standpunkt hingegen gründet sich darauf, dass

19 Bernhard Waldenfels: In den Netzen der Lebenswelt, S. 153.

20 Waldenfels: Der Stachel des Fremden, S. 29f.

21 Welche Theorien zeichnen ein pessimistisches Bild? Von den bisher hier genannten vor allem

Sartre in Das Sein und das Nichts. Sein sieht die Anderen als Abflüsse unserer Freiheit, die

eine*n objektivieren. Vgl. Weismüller: Zwischen analytischer und dialektischer Vernunft, S. 18f.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 113

wir immer schon durch das Erleben in der Welt mit Anderen sind, wie es sowohl

im ersten Hauptteil der Arbeit als auch in diesem Kapitel schon betont wurde.

Wir leben in bestehenden, kontingenten Grenzen und sozialen Strukturen, weil

wir immer mit anderen Menschen und ihren Gedanken in derselben Welt leben.

Diese gemeinsame Welt ist der Ausgangspunkt, von dem aus etwas in unseren

Horizont tritt, fokussiert wird oder in den Fokus drängt, zum Thema einer Re-

flexion werden kann und uns deshalb zugänglich ist, weil die Intentionalität als

Fassade zur Darstellung kommt. Es mag also noch so kontraintuitiv für manche

klingen, aber auch das Denken und die Gedanken einer Person schreiben sich auf

der Fassade der Körper ein. Dies geschieht dabei nicht auf eine willkürliche, ei-

ne von Anderen unbegreifbare Art und Weise, sondern durch sich wiederholende

Verhaltensweisen, Gesten und Mimik. Die Urheber*in dieser Verhaltensweisen ist

nun nicht jede*r selbst, sondern sie sind vorgefunden und wiederholt. Die hier be-

schriebene performative Darstellung der Gedanken und des Denkens auf der Fas-

sade »ist demzufolge kein einmaliger »Akt«, denn sie ist immer die Wiederholung

einer oder mehrerer Normen; und in dem Ausmaß, in dem sie in der Gegenwart

einen handlungsähnlichen Status erlangt, verschleiert oder verbirgt sie die Kon-

ventionen, deren Wiederholung sie ist.«22 Es geht also nicht um eine direkte Zu-

ordnung bestimmter Gedanken zu eindeutigen Darstellungsformen, sondern um

die generelle Verkörperung von Gedanken.

Die direkteste Form dieser Verkörperung ist das Aussprechen oder Aufschrei-

ben der Gedanken, die man hat. An dieser Stelle muss dazu wohl keine lange Be-

schreibung hinzugefügt werden, die erläutert, wie Gedanken in Schrift dargestellt

werden können, da die Tatsache, dass ich diesen Text schreibe, mit ihm meine Ge-

danken darstelle und mitteile, ein ausreichendes Beispiel sein sollte. Man hat also

ganz offensichtlich die Möglichkeit, sich Anderen direkt mitzuteilen. Worauf hier

jedoch in der Beschreibung durch die Betonung der Performativität besonders ge-

achtet werden soll, ist der Fakt, dass sich die Gedanken auch implizit mitteilen,

dass sie in den Gesten, der Mimik, in der Art und Weise wie ich handle, und der

Tatsache, dass ich handle, vermittelt erscheinen und sich somit auf der Fassade der

Menschen darstellen. Aus dieser Beschreibung lässt sich nun nicht herleiten, dass

ich, wenn man nur genau genug beobachten würde, jeden Gedanken Anderer ken-

nen könnte. Es braucht aber auch in der alltäglichen Interaktion keinen Sherlock

Holmes, um in den meisten Fällen richtig zu vermuten, was und woran jemand

denken könnte. Wir verstehen uns sehr häufig, auch wenn dies durch die Male

Ein anderes Beispiel ist Heidegger, bei ihm gestaltet sich jedoch der Pessimismus anders.

Er beschreibt den Menschen, wie gesehen, als eigentlich solipsistisch, was uns im Angesicht

derWirklichkeitmit Anderen zusammen zu leben, nur eine pessimistischeHaltung erlauben

würde.

22 Judith Butler: Körper von Gewicht, S. 36.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Als Andere unter Anderen

verdeckt wird, in denen man sich eindeutig missversteht. Man bemerkt bspw. im

Augenwinkel das traurige Gesicht einer anderen Person. Ich höre ein entferntes,

fröhliches Pfeifen und bekomme so einen Eindruck davon, wie jemand anderes

sich verhält, wie das Denken dieser Person zur Welt eingestellt ist. Es ist im All-

tag zumeist kein Problem, Vorstellungen und Gedanken mit Anderen zu teilen,

miteinander sinnvoll zu kommunizieren oder zu interagieren. Die Gedanken der

Anderen sind einem, gerade weil wir in derselbenWelt leben, einerseits nicht völlig

unzugänglich; sie können einander direkt bspw. in Sprache und Schrift mitgeteilt

werden, genauso wie man die Gedanken Anderer durch ihr Verhalten antizipie-

ren kann; andererseits sind sie deshalb aber auch nie in ihrer ganzen Komplexität

und in nur einemMoment zugänglich. Hier offenbart sich wieder die Struktur des

Antwortens, die mit Waldenfels bestimmt wurde, als immer mehr oder weniger

und zu früh oder zu spät als nötig. Und es kann nun hinzugefügt werden, dass

genau dieses Sich-immer-ein-Stück-weit-Verpassen das Antworten als Form der

Wiederholung offenbart. Es eröffnet sich daraus ein Bereich der sich wiederho-

lenden gegenseitigen Mitteilungen, durch die einem selbst immer mehr gegeben

wird, die eigenen Gedanken sich mit den Gedanken von Anderen verbinden. Mit

Merleau-Ponty lässt sich hieran anschließend ein Phänomen anführen, das es bei

der direkten Interaktion, beim Diskutieren mit anderen gibt:

Im gegenwärtigen Dialog werde ich von mir selbst befreit, die Gedanken des An-

deren sind durchaus die seinigen, die nicht ich etwa hervorbringe, wiewohl ich

sie schon in statu nascendi erfasse, ja ihnen vorweg bin; und Einwände meines Ge-

sprächspartners entreißen mir sogar Gedanken, von denen ich nicht wußte, daß

ich sie hatte, so daß also der Andere ebenso sehr mir zu denken gibt, wie ich ihm

Gedanken zuschreibe.23

Diese wortwörtliche Dialogszene, die Merleau-Ponty beschreibt, lässt sich ohne

Probleme auf Gespräche und Treffen mit mehreren Interaktionspartner*innen

übertragen, da die Struktur hinter dem Wechsel und der damit gemeinsam

geschaffenen Situation sich nicht gravierend verändert, wenn das Gespräch oder

Treffen mit mehr als zwei Personen abläuft. Der Unterschied liegt dabei nur in

der Intensität, mit der man sich auf eine bestimmte andere Person fokussieren

kann. Das Zitat zeigt somit auf, dass sich die Gedanken Anderer im Miteinander

des Dialogs in den Äußerungen und Gesten darstellen. Die Anderen haben damit

nicht nur Teil an meinen Gedanken, viele von ihnen entstehen überhaupt erst

durch ihre Anregungen, ihre Handlungen, dasjenige, was sie mir von ihrer Welt

offenbaren, und dasjenige, was sie verborgen halten. Genau dieser letzte Aspekt

bringt einen zur Imagination darüber, was nicht mitgeteilt wird und warum. Man

macht sich ein Bild der anderen Person anhand dessen, was man über ihre Fassade

23 Merleau-Ponty:Die Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 406.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 115

schon erlebt hat. Die Anderen besetzen meine Gedanken durch die Darstellung

ihres Erlebens auf den Fassaden ihrer Körper.

Ein Beispiel für die Besetzung der eigenen Gedanken durch Andere, selbst

wenn sie nicht direkt anwesend sind wie in der Dialogszene, die Merleau-Ponty

beschreibt, liefert Max Frisch in Mein Name sei Gantenbein:

So einer ist Dolf. Denn in den Gesprächen, die ich auf demHeimweg erfinde oder

wenn ich im Bad liege, in Gesprächen ohne mich ist dieser Dolf ein wahrer Aus-

bund vonHumor, ein Verschwender vonWissen, das er vormir stets verhehlt.Wie

kommt das? Oft gehe ich nur darum nicht in eine Gesellschaft, weil ich dabei sein

werde, und wenn ichmich noch so still verhielte; es ist, sobald ich dabei bin, nicht

die Gesellschaft, die mich interessiert, sondern eine Gesellschaft von Larven, die

ich verschulde –

Daher das Tonband!24

Der Hauptcharakter Enderlin ist von den Gedanken, die Andere haben können,

ohne dass er siemitbekommen könnte, besetzt. Er kann es nicht aushalten, dass die

Menschen so sein sollten, wie sie ihm erscheinen, wenn er anwesend ist. Deshalb

hört er sie heimlich ab und wird maßlos enttäuscht, da sie sich nicht viel ändern.

Das heißt damit aber auch, dass er die Larven (oder Masken), die Fassaden der

Anderen nicht allein verschuldet, es ist die Runde, in der sie sich treffen, in der sie

alle die Fassade der Anderen mitverschulden.

Damit möchte ich nicht ausschließen, dass wir uns auch vollständig missver-

stehen können, aber wir können uns eben auch sinnvoll miteinander unterhalten

oder zusammen handeln. Die Wirklichkeit des Miteinanders in der Welt und das

daraus resultierende Phänomen des erlebten Verstehens reichen hier aus, umdafür

zu argumentieren, dass unsere Gedanken nie völlig unzugänglich für Andere sind

und es reicht sogar so weit, dafür zu argumentieren, dass sie sie regelrecht beset-

zen. Wir sind also jeweils abgegrenzt von den Anderen und sie von uns, da wir für

sie Andere sind, aber wir grenzen auch aneinander (im Gespräch, im unerwarteten

Ausweichen, beim Hören von Schluchzern) und können diese Grenze verschieben,

überschreiten und uns in den Gedanken Anderer festsetzen, sie verändern.

Genau wie sich Fokus und Horizont durch unsere Bewegungen verschieben,

bewegen sich auch die Grenzen zwischen uns und Anderen durch die Bewegun-

gen unseres Denkens, Handelns, Imaginierens etc. Die vermeintlichen Grenzen

zwischen unseren Gedanken – für den Moment ist es nicht ausschlaggebend, ob

die Grenzen wegen der sozialen Herkunft bestehen, oder nur eine alltäglich lapi-

dare Meinung widerspiegeln, bspw. welcher Kaffee besser schmecke – lassen sich

auf zwei verschiedenen Wegen überschreiten. Dass die Überschreitung sozialer

Grenzen im Denken bedeutend schwieriger bis manchmal aussichtslos erscheinen

24 Max Frisch:Mein Name sei Gantenbein, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1975, S. 242.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Als Andere unter Anderen

und man sich auch über den Kaffeegeschmack zerstreiten kann, möchte ich damit

nicht unter den Tisch fallen lassen. Aber die Möglichkeit zu einer überschreiten-

den Bewegung bleibt gleich, egal wie intensiv und anstrengend diese Bewegung

ist. Hier können die Bewegungsrichtungen wieder aufgegriffen werden, die mit

Merleau-Ponty bestimmt wurden: Zum einen gibt es den Weg, dass ich mich auf

die Gedanken Anderer zubewege (zentripetal) und zum anderen widerfahren mir

ihre Horizonte und Fokusse inmeinem intentional erlebten Bereich (zentrifugal).25

DieGrenzen innerhalb der erlebtenWelt strukturieren sich,wie gerade gezeigt,

also durch die Gedanken und Handlungen der Anderen und durch die Gegenstän-

de, in denen sich diese Gedanken und Handlungen darstellen können (Transpa-

rente, Kleidung, Designobjekte, Kunstgegenstände etc.). Das im Horizont Liegen-

de unseres Erlebens, seien es Artefakte oder andere Sedimentierungen, die durch

die Kultur und damit durch Andere geformt wurden, widerfahren uns nicht nur in

den Dingen, sondern auch in den Handlungen und Gefühlen anderer Menschen.

Diese Sedimentierungen in den Gegenständen und Handlungen wiederum ver-

weisen und bezeugen – ob es nun Felsen, Wälder, Gebäude, Straßen, Kleidung

oder andere Menschen sind – die sozialen Strukturen. Merleau-Ponty schreibt zu

diesem Punkt der Verkörperung des Denkens und der Handlungen in den Din-

gen Folgendes: »Wenn es aber nun nicht überrascht, daß sinnliche und perzeptive

Funktionen eine natürliche Welt gleichsam vor mir niederlegen, da sie schließlich

vorpersonaler Art sind, so kann es doch erstaunlich scheinen, daß spontane Akte,

durch die Menschen ihrem Leben Gestalt geben, sich äußerlich sedimentieren und

alsdann die anonyme Existenzweise der Dinge sich zueignen.«26 Man könnte ihm

mit der Einschätzung recht geben, dass es erstaunlich ist, dass sich die Gedanken

und Handlungen durch ihre Produktivität den Dingen angleichen. Dass Handlun-

gen direkt auf die Gegenstände einwirken,mit denen sie umgehen, erscheint dabei

sehr offensichtlich; wie aber schreiben sich Gedanken und Gefühle in die Materia-

lität ein? Dies geschieht durch ihre Wiederholung in den Verhaltensweisen: Ein

eindrückliches Beispiel ist die Materialisierung der Nichtgleichberechtigung der

Menschen anhand ihrer Hautfarbe.Manche Seifenspender mit Sensoren reagieren

nicht auf Benutzer*innen mit dunkler Hautfarbe, was unterschiedliche technische

Ursachen haben kann, jedoch anzeigt, dass beim Test der Geräte keine Persons of

Color einbezogen wurden.27 In diesem Produkt verliert die Produktion ihre Beweg-

lichkeit und wird zu einem starren Objekt, in dem sich jedoch eine soziale Struk-

tur verfestigt zeigt. Somit ist die Grundlage für die Entstehung von Horizonten

25 Vgl. Merleau-Ponty:Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 499.

26 Ebd. S. 399.

27 Vgl. https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19 (zuletzt abgerufen am

6.10.2019 um 17:46.)

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 117

durch und mit den Anderen, in denen dann verschiedene Fokusse liegen, gleichzei-

tig auch der Grund dafür, dass sie sich verfestigen und wie starre immerwährende

Strukturen wirken. Die leiblichen Bewegungen der Menschen und die intentiona-

le Beziehung zur Welt muss sich performativ als Fassade der Körper darstellen.28

Dabei kann – metaphorisch gesprochen – die Fassade aus demselben Grund be-

weglich und plural sein, aus dem sie auch starr und eindeutig wirken kann: Das

Erleben kann sich nicht nicht darstellen.

Um kurz die Thematik der letzten Sinnabschnitte zusammenzufassen: 1. Drin-

nen und Draußen sind also relationale Bestimmungen, die an die Bewegung und

Veränderung des eigenen Leibes gebunden sind. 2. Sie bestimmen, was in einem

Horizont oder Fokus liegt und was nicht. 3. »Drinnen und Draußen« ist eine Struk-

tur, die unser Erleben der Welt differenzierbar macht, weil sie zur Beschreibung

der Fassaden als verkörperte Darstellungsformen des Erlebens dienen. Damit sind

drinnen und draußen Bestimmungen von Horizont und Fokus, also Teile der Be-

schreibungsdimension, in der die Intentionalität konkret in ihrer Erscheinung be-

stimmt werden kann. 4. Die Intentionalität bestimmt uns zur Erscheinung in der

Welt und diese Erscheinung in der Welt ist als Darstellung für Andere struktu-

riert, die sich im Fokus und im Horizont der jeweiligen Personen befinden. 5. Die

Möglichkeit, sich zu bewegen, aneinander vorbei und aufeinander zuzugehen, bringt

auch die Möglichkeit mit sich, (Denk-)Grenzen zu überschreiten, die sich immer

im Konkreten verändern lassen, egal wie lange es dauert, oder wie schwierig es er-

scheint, weil wir aufeinander antworten.Bspw. hat sich meine Meinung und Ein-

stellung zum »Gendern« in Texten grundlegend verändert. Aus der weitverbreite-

ten Meinung, es störe den Lese- und Sprachfluss und dass dies problematisch sei,

wurde durch das Lesen von Texten, in denen »gegendert« wurde, und die Beschäf-

tigung mit dem Grund für das »Gendern« durch theoretische Texte und Gespräche

mit Befürworter*innen dieser sprachlichen Erzeugung von Aufmerksamkeit für ei-

ne Ungerechtigkeit führte bei mir zu einerMeinungsänderung.Diese Veränderung

manifestiert sich nun in meinem eigenen Schreiben, ist jedoch von Anderen ange-

stoßen geworden. 6. Drinnen undDraußen ergeben deshalb nur in einermiteinan-

der geteilten und nicht in einer getrennten Welt einen Sinn für die Beschreibung.

Man findet Drinnen und Draußen nur dort, wo man sich sowohl drinnen als auch

draußen aufhalten kann, man also von einer Seite zur anderen gelangt oder auf

der Schwelle dazwischen bleiben kann. 7. Diese drei Bereiche – Drinnen, Draußen

und die Schwelle dazwischen – sind nicht solitär für eine Person gegeben, sondern

sie sind besetzt von Anderen und der Darstellung ihrer Intentionalität.

28 Vgl. zu den Schwierigkeiten undMöglichkeiten der gemeinsamenVeränderung derWelt und

der Vorstrukturierung durch Andere: Jean-Paul Sartre Kritik der dialektischen Vernunft, Rein-

bek b.H. Rowohlt 1967, S. 382 (fusionierende Gruppe) & S. 240ff. (Gegenfinalität).

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Als Andere unter Anderen

Soziale Räume als widerfahrende »Fassaden« Statt harte unüberwindliche Grenzen zu

den Gedanken von Anderen anzunehmen, können wir im Hinblick auf das bis hier

Beschriebene gar nicht anders, als immer wieder erlebte Grenzen hin zu Anderen

zu überschreiten; man wird beständig von den Gedanken Anderer, genau wie von

ihren Handlungen und Gefühlen, die auf der Fassade ihrer Körper dargestellt sind,

getroffen. Jedoch gibt es im sozialen Bereich nicht nur die Grenzen der Horizonte,

die sich überschneiden können und die man überschreitet.29 Es gibt auch solche

zwischen unterschiedlichen sozialen Räumen, »die man überschreitet, indem man

sich durch den Eintritt in eine andere Ordnung selbst ändert und gleichsam über

seinen Schatten springt. Hierbei handelt es sich um Schwellen, die nicht mit wan-

dern wie die Grenzlinie unserer Horizonte«.30 Hier kann also mit Waldenfels eine

neue Beschreibungsdimension hinzugefügt und das sozialphilosophische Vorha-

ben weiter ausgeführt werden: Zum einen können nicht nur durch den Horizont,

der sich leiblich in, durch und mit den Anderen in der Welt bewegt, Grenzen über-

schritten werden, sondern, es können und müssen dafür auch Schwellen übersprun-

gen werden. Der Begriff der Grenze ist also an die Beweglichkeit des Horizon-

tes gebunden. Es gibt keinen Horizont ohne eine Grenze, die seine Ränder aus-

macht. Die Schwellen bewegen sich hingegen nicht einfach mit, sondern sie sind

starr, aber porös. Man vollzieht dabei einen Einstellungswechsel, oder Sprung.31

Die Schwellen der sozialen Räume sind damit Darstellungsformen von verschie-

denen Ordnungssystemen, und als solche werden sie in dieser vorliegenden Ar-

beit als soziale Strukturen bestimmt, die Menschen durch ihr Verhalten auf- und

umbauen; in denen wir miteinander leben müssen. Darstellungsformen sozialer

Strukturen sind bspw. Räume wie ein Seminarraum, eine Bank, ein Krankenhaus,

aber auch die eigene Wohnung etc. Man kann die sozialen Strukturen dieser Räu-

me erleben, indem man über die Türschwellen tritt, die die verschiedenen sozialen

Räume voneinander trennen.32

Trete ich bspw. in den Seminarraum ein, so erlebe ich ein strukturell geordne-

tes System, in dem man sich so oder so verhält, in dem ich mich selbst auf diese

Weise verhalte und damit die Fassade des*der Seminarleiter*in darstelle. Der so-

ziale Raum (Seminarraum) kann mit Goffman deshalb als »Bühnenbild« bestimmt

werden, das »Möbelstücke, Dekorationselemente, Versatzstücke, die ganze räum-

liche Anordnung umfaßt – die Requisiten und Kulissen für menschliches Handeln,

das sich vor, zwischen und auf ihnen abspielt.«33 Die sozialen Strukturen verän-

dernmeine Sitzhaltung,mein Sprechen,mein Denken (man achtet mehr als üblich

auf alle Äußerungen, um sie in den Rahmen und die Fragestellung des Seminars

29 Vgl.: Waldenfels: Der Stachel des Fremden, S. 31.

30 Ebd. S. 31.

31 Vgl. ebd. S. 37.

32 Ebd. S. 38.- 40.

33 Goffman:Wir alle spielen Theater, S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 119

einzubinden) und auch die Art, wie ichmich angezogen habe.Nackt zu erscheinen,

wäre gewöhnlich ein Bruch innerhalb dieser sozialen Struktur, der den Seminar-

teilnehmer*innen auf ziemlich deutliche Weise widerfahren würde, wohingegen

es kein Bruch ist, nackt in einer Sauna zu liegen. Dort wäre eher Kleidung un-

angebracht.34 Die Schwellen bewegen sich für gewöhnlich nicht mit, sondern sie

widerfahren uns an verschiedenen Orten, an denen man sich so oder so verhalten

soll.35 Dennoch ist es möglich, gerade wenn eine Person innerhalb einer Institu-

tion eine wichtige Stellung einnimmt – und damit widerspreche ich Waldenfels

in diesem Punkt –, dass sich die Verhaltenscodes mit dieser Person mitbewegen,

solange man in irgendeiner Form noch im gemeinsamen institutionellen Kontext

ist.36 Ein Beispiel dafür kann eine gemeinsame Betriebsfeier sein, bei der ab dem

Moment, in dem der*die Chef*in den Raum verlässt und nach Hause fährt, die

Gesprächsthemen leichter, beschwingter oder intimer werden.

Was mit dem Begriff der Schwelle auch mitgedacht werden kann, ist ein Sich-

»Aufhalten auf der Schwelle«.37 Man kann sich also weder einer noch der anderen

Seite der Schwelle zugehörig fühlen und so entsteht die schon beschriebene Plu-

ralität oder Vielheit der Perspektiven. Wird auf der Feier nur dann, wenn der*die

Chef*in schon gegangen ist, über Probleme gesprochen, oder sich über sie*ihn lus-

tig gemacht, muss dies nicht für alle behaglich sein. Manche verspüren vielleicht

ein Unbehagen und stehen dann zwischen den beiden sozialen Ordnungen und

Strukturen auf der Schwelle.38

Diese sichmitbewegende Schwelle, die sich daraus ergibt,wennMenschen sehr

stark ihre institutionelle Bindung, den sozialen Raum dieser Institution und da-

mit die sozialen Strukturen und Ordnungen mit sich führen, kann mit Goffman

noch weiter illustriert werden: »Nur unter außergewöhnlichen Umständen folgt

das Bühnenbild [der soziale Raum, P. H.] den Darstellern; wir finden das bei Lei-

chenzügen, Paraden und den Festzügen von Königen und Königinnen.«39 Neben

diesen Festakten kann es aber auch alltäglich geschehen, wie oben bei der*dem

Chef*in beschrieben, dass ihre Fassade selbst schon als Bühnenbild oder sozia-

ler Raum ausreicht. Das bedeutet jedoch auch, dass bestimmte soziale Räume be-

34 Vgl. Judith Butler: Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a.M. Suhrkamp, 1991, S. 198.

35 Zum Begriff des Widerfahrnis vgl. Jens Bonnemann:Wahrnehmung als leibliches Widerfahrnis.

Eine Phänomenologie des Leib-Welt-Verhältnisses. Münster Mentis 2016, S. 181f.

36 Mit Simone Weil kann man hier auf das Bestehen von Privilegien verweisen, die durch »die

Natur der Dinge« bestehen. Vgl. Weil, Simone: Über die Ursachen von Freiheit und gesellschaft-

licher Unterdrückung, Zürich: Diaphanes 2012. S. 45.

37 Bernhard Waldenfels: Der Stachel des Fremden, S. 39.

38 In diesem Sinne kann auch Butlers Unbehagen der Geschlechter und die Parodie gedeu-

tet werden. Das Unbehagen und die Parodie beschreiben ja gerade das Zwischen-den-

Geschlechtern-Stehen. Es sind Schwellen verschiedener Identitäten. Vgl. Butler: Das Unbe-

hagen der Geschlechter, S. 203.

39 Goffman:Wir alle spielen Theater, S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Als Andere unter Anderen

stimmte Fassaden ermöglichen und damit zur Erscheinung bringen können; oder

wie Goffman schreibt: »Ein Bühnenbild [sozialer Raum] ist meist unbeweglich im

geographischen Sinne, so daß diejenigen, die ein bestimmtes Bühnenbild als Teil

ihrer Vorstellung verwendenwollen, ihr Spiel nicht beginnen können, bevor sie sich

an den geeignetenOrt begeben haben, und ihre Vorstellung beendenmüssen,wenn

sie ihn verlassen.«40 Im Sinne dieses Zitates kann damit auf einen Aspekt der Fas-

saden besonders Rücksicht genommen werden, der schon im ersten Sinnabschnitt

dieses Kapitels behandelt wurde, aber zurückgestellt werdenmusste, um zuerst die

direkte und indirekte Abhängigkeit der Fassade von Anderen beschreiben zu kön-

nen. Hier tritt nun deutlich das dritte Abhängigkeitsmoment der Fassade – also

der verkörperten Darstellungsform des Erlebens – zu Tage: Es ist die Abhängig-

keit von sozialen Strukturen, die es erst ermöglichen, auf diese oder jene Weise zu

erscheinen bzw. sich darzustellen. Diese Abhängigkeit des Erscheinens hat posi-

tive wie negative Auswirkungen: Positiv ist, dass dadurch ermöglicht wird, besser

zu verstehen, wie Andere die Situation erleben, weil sie zum Teil sedimentierten

Verhaltensweise folgen müssen, die auch meine sein könnten. Negativ daran ist,

dass dadurch nur bestimmte Verhaltensweisen und Gestiken aktiv auf der Fassade

dargestellt werden können. Man muss also die Anderen sehr genau fokussieren,

wenn man die nicht aktiv dargestellten Bereiche der Fassade, also den Horizont

des Erlebens der Anderen selbst erleben will, um sie besser zu verstehen.

Nimmt man den Begriff der Schwelle von Waldenfels an dieser Stelle ernst, so

erschließt sich hier die Möglichkeit, sowohl die Grenzen des Erlebens von Ande-

ren durch eine leibliche Bewegung zu überschreiten als auch die Schwellen zwischen

verschiedenen sozialen Strukturen und verschiedenen institutionalisierten Räu-

men zu überspringen oder auf ihnen zu verweilen. So kann bspw. ein Bankfiliale

im Winter ein Unterschlupf für frierende Menschen jeder sozialen Schicht sein.

Waldenfelsʼ Terminologie des »Drinnen und Draußen« lässt sich also in einem Ne-

beneinander fassen, in dem wir miteinander in unterschiedlichen sozialen Struktu-

ren,Meinungen oder Ansichten leben, die leichter oder beschwerlicher ineinander

übergehen oder von einer zur anderen kippen können:

Was jenseits der Schwelle lockt und erschreckt [Unbehagen erzeugt, P.H.], gehört

nicht mehr zum Spiel mit eigenenMöglichkeiten, sondern bedeutet eine Heraus-

forderung der eigenen Freiheit durch Fremdartiges, das in der jeweils bestehen-

den Ordnung keinen Platz findet.41

Wie oben gesehen, kann dasjenige, was jenseits der Schwelle »lockt«, eine andere

soziale Struktur sein, die nicht meinem aktuellen Verhalten entsprechenmuss,mir

vielleicht nicht mal als mögliches Verhalten erscheint. Man wird aber auch von den

40 Ebd.

41 Waldenfels: Der Stachel des Fremden, S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 121

sozialen Strukturen herausgefordert, besonders von denen, die dem Eigenen nicht

ähnlich sind.42 Die sozialen Strukturen widerfahren uns in gemeinsam geteilten

Räumen, die uns zu unterschiedlichen Verhaltensweisen bewegen.

Dies geschieht, gerade weil uns die sozialen Strukturen im Verhalten von An-

deren (deren Fassade) und durch die Beschaffenheit der Gegenstände im sozia-

len Raum, dem Bühnenbild, widerfahren. Betritt man ein Bankgebäude, tragen

alle Mitarbeiter*innen Anzüge oder Kostüme, die Sitzgelegenheiten sind zumeist

hochwertige Ledermöbel, alles soll zeigen: Hier ist Ihr Geld in guten Händen, denn

wir haben schon genug. Diese Zurschaustellung von Sicherheit und Geld wider-

fährt einem Menschen, der kein Geld verdient, anders, sie kann einen überrum-

peln, verunsichern oder Unbehagen erzeugen; mehr als dies bei jemanden der

Fall wäre, der*die gerade aufgrund ihres*seines Geldes dort willkommen gehei-

ßen wird. Ein und dieselbe Bank kann gerade aufgrund der spezifischen sozialen

Struktur, die sie ausdrückt, ein unbehagliches oder ein willkommen heißendesWi-

derfahrnis darstellen.43

Das bedeutet also, dass durch die erlebbare Differenz der sozialen Strukturen

an verschiedenen Orten gerade die Möglichkeit zu unterschiedlichem Verhalten

und damit unterschiedlichen Darstellungen des Erlebens als Fassade geschaffen

wird. Durch das jeweils verschiedene Verhalten im Spiegel der Anderen bekommt

man demnach auch verschiedene Perspektiven auf dieselben Gegenstände und die

sozialen Strukturen innerhalb der sozialen Räume vorgeführt. Die Anderen stellen

uns dar, wie man die Welt erleben kann, weil uns ihre Fassaden widerfahren. In

einer anderen Terminologie formuliert dies auch Simone de Beauvoir, derenWorte

die Unterschiedlichkeit zwischen den Menschen (Gegner und Komplizen) stärker

betonen: »Und selbst wenn der Gegner sich irrt, wird durch seinen Irrtum eine

Wahrheit offenbar: nämlich daß auf dieser Welt der Irrtum, die Subjektivität ei-

nen Platz haben. [Hervorhebung P.H.]«44 Die Anderen – so wie ich – erleben also

miteinander dieselbe Welt aus verschiedenen Perspektiven, der Irrtum eines anderen

Menschen, sei es ein*e Gegner*in oder nicht, lässt uns das Miteinander erleben.

42 Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 81: »Das Sein, durch das das Nichts in die Welt kommt,

muß das Nichts in seinem Sein nichten, und auch so liefe es noch Gefahr, dass Nichts als ein

Transzendentes innerhalb der Immanenz zu etablieren, wenn es nicht das Nichts in seinem

Sein im Hinblick auf sein Sein nichtet.«

43 Ebd., S. 787. Sartre beschreibt auf diesen Seiten, wie die Müdigkeit die Wahrnehmung der

Welt verändert und die Welt die Wahrnehmung, weil uns die Anstrengung in der Welt uns

müde werden lässt.

44 de Beauvoir: Eine Moral der Doppelsinnigkeit, S. 154f. Warum besteht dieser sprachliche Unter-

schied? Weil es Simone de Beauvoir um die Beschreibung und Bestimmung politischer Wi-

dersacher*innen geht und die Differenz zwischen den Verhaltensweisen des Objektivierens

und des Anerkennens der Alterität der Anderen.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Als Andere unter Anderen

Bspw. erleben wir es als unbehaglich, überraschend, langweilig oder uns willkom-

men heißend. Nochmals: Ihre Fassaden widerfahren uns.

Die These dieser vier Abschnitte, dass die Gedanken, Gefühle, Imaginationen,

Wahrnehmungen und Handlungen einander durch die Verkörperung der Intentio-

nalität in der Fassade zugänglich sind, obwohl wir uns unterscheiden, kann also

abschließend damit begründet werden, dass man sich selbst als Andere*r unter

Anderen in den sozialen Strukturen immer mit einer bestimmten Fassade wider-

fährt, die das Erleben darstellt. Im ersten Sinnabschnitt des nächstenUnterkapitels

wird auf dieser Grundlage beschrieben, wie sich gerade aus dieser geteilten Welt

ein geteilter Sinn bestimmen lässt. Es wird der Alltag mit Anderen in den Fokus

genommen.

Der Alltag mit Anderen im Fokus

Ich möchte an dieser Stelle nochmals den sozialphilosophischen Standpunkt mei-

ner Arbeit hervorheben: Es werden Aussagen über Möglichkeiten innerhalb der

Wirklichkeit des Miteinanders getroffen. Dies geschieht in dieser Arbeit durch

Verbindung einer phänomenologischen Beschreibung des sozialen Raumes mit

Überlegungen des Poststrukturalismus und einigen Ideen des Pragmatismus. So

wird die phänomenologische Beschreibung durch Begriffe (Funktionalität, Struk-

tur, Über-, De-, Codierung) ergänzt, die es ermöglichen, die Oberfläche sozialer

Situationen mit Anderen zu bestimmen. Ab dem dritten Sinnabschnitt wird bspw.

durch die Verbindung der Sorgestruktur Heideggers mit Foucaults Beschreibung

der parrhesia ein Versuch unternommen, eine dritte, nicht einseitig objektivieren-

de Möglichkeit der Sorgebeziehung darzustellen. Diese soll ein gemeinsames Er-

leben und ggf., ein gemeinsames Beheben von Strukturproblemen bedeuten; ein

Zusammen-Stolpern über die sozialen Strukturen. Wodurch hier gezeigt wird, dass

es möglich ist, eine Sorge zu bestimmen, die nicht nur jeweils einer Person, son-

dern allen Anderen, die im Erlebenshorizont dieser sozialen Struktur stehen, zu-

gänglich ist. Dabei muss beachtet werden, dass durch die phänomenologische Be-

schreibung – trotz ihrer Erweiterung durch poststrukturalistische und pragma-

tistische Elemente – keine begründete normative Wertung vorgenommen werden

kann. Das heißt: Gemeinsam über ein Strukturproblem zu stolpern, ist noch kei-

ne moralische Aussage. Es hat aber ethische Konsequenzen, da es zum Handeln

anregt, das Verhalten verändert.

Da ich meine eigenen Ansichten nicht völlig von der Beschreibung trennen

kann, möchte ich hier jedoch nicht verhehlen, dass ich eine starke moralische

Meinung habe, wenn es darum geht, gegen Unterdrückung und für Solidarität zu

schreiben. Es gibt deshalb einen nicht völlig intendierten Wechsel zwischen neu-

traleren und normativ wertenden Passagen, die bspw. durch die Auswahl meiner

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 123

Beispiele offen zu Tage tritt. Den Ausgang nimmt die Beschreibung an dieser Stel-

le jedoch bei einem alltäglichen Telefongespräch, um gerade im Alltag die Sphäre

des Miteinanders in der Welt weiter zu bestimmen und dabei die individuelle Dif-

ferenz der Personen als jeweils Andere nicht in einer hypostasierten oder idealen

Andersheit zu verlieren – da selbst bei einem Telefonat, wenn das Erleben durch

die mediale Vermittlung eingeschränkt erscheint, die Perspektiven der Sprechen-

den und Hörenden ineinander übergehen können, sich gegenseitig beeinflussen

– oder allererst hervorbringen –, oder sich deutlich voneinander abgrenzen. Auch

beim Telefonieren widerfährt uns dasMiteinander unterschiedlicher Perspektiven.

Widerfahrene Andersheit, geteilter Sinn & Sedimentationen

Die Sprechweise eines Freundes am Telefon gibt ihn uns selbst, als wenn er ganz

da wäre in jener Art, wie er uns anredet und sich verabschiedet, wie er seine Sätze

beginnt und beendet, wie er durch die ungesagten Dinge voranschreitet. Der Sinn

ist die ganze Bewegung des Sprechens [.]45

Man erlebt die Anderen also ganz in ihren Äußerungen, der Art und Weise wie

sie sprechen. Sie widerfahren uns in den Äußerungen, denn – zugespitzt formu-

liert – sind sie ihre Äußerungen. Ihre Fassaden sind die Darstellung einer intensiv

erlebten Situation. Dadurch ergibt sich nicht nur die Möglichkeit, die Gedanken,

Gefühle und Handlungen Anderer zu erleben, sondern auch sie zu verstehen: Die

Anderen zeigen sich selbst, wie sie sein können, selbst wenn der Kontext dieses Spre-

chens vorrangig auf das Hören beschränkt ist, oder nur Allgemeinplätze ausge-

tauscht werden.46 Immer ist das Gesagte eine Darstellung von Sinn. Dies heißt,

dass die Menschen ihren Sinn und sich selbst im Erleben und Erlebtwerden dar-

stellen, in dem, was sie tun, reden etc., oder, wie Sartre es sagt: »Den Anderen

wahrnehmen heißt sich durch die Welt anzeigen lassen, was er ist. […] Stirnrun-

zeln, Erröten, Stottern, leichtes Zittern der Hände, versteckte Blicke, die gleichzei-

tig ängstlich und drohend aussehen, drücken dieWut nicht aus, sie sind dieWut.«47 An

diesen Aussagen über das Telefonieren und der allgemeineren über das Verhalten

des Menschen wird implizit die Problematik der immer schon anwesenden Ande-

ren offengelegt (sei die Anwesenheit direkt oder indirekt), denn es zeigt sich, dass

es zu erfahrende Weltanschauungen oder besser Weltverhältnisse gibt, die durch

Gesten, Sprechen oder andere Handlungen zum Vorschein kommen. Und damit

45 Merleau-Ponty: Zeichen, S. 58.

46 Möchte man an dieser Stelle als Gegenargument auf die Fähigkeit zum Lügen oder der Un-

aufrichtigkeit verweisen, so muss man bedenken, dass es hier nur um die Möglichkeit zu

verstehen geht, was zwar auch heißen kann, sich nicht zu verstehen oder getäuscht zu wer-

den; aber auch die Täuschung kann immer aufgedeckt werden, gerade weil wir in unserem

Verhalten uns selbst zeigen.

47 Jean-Paul Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 609ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Als Andere unter Anderen

ist eben auch überhaupt erst erlebbar, dass es mehrere Weltverhältnisse gibt. Das

schlagfertige Verhalten einer Person, wie es im letzten Kapitel durch das Antwor-

ten auf den abwertend gemeinten Zuruf »Schwuchtel« dargestellt wurde, lässt in

der Antwort zwei Weltverhältnisse aufeinander treffen: ein im weitesten Sinne ho-

mophobes und eines, das Beleidigungen nicht auf sich beruhen lässt und dadurch

das homophobe Weltverhältnis durch ein bspw. feministisches Geschlechterver-

ständnis kontert. Beide zeigen sich im Aufeinandertreffen der Antworten und der

Situation, in der sie sich begegnen.

In diese Form können die Thesen aus Der Solipsismus ist keine Möglichkeit über-

führt werden, denen zufolge das Selbstverhältnis des Cogito ein Selbstverhältnis

durch Andere ist. Weil es Andere gibt, kann ich in die Buchhandlung gehen, in den

Worten Brücken zu den Gedanken Anderer bauen. Ich gehe in die Buchhandlung,

weil ich von einer anderen Person ein Buch kaufen möchte, das wiederum von ei-

ner Anderen geschrieben wurde. Ich bezahle mit Bargeld, das schon durch andere

Hände ging. Ich bin an diesem Ort unter Anderen und sie sind dort mit mir, als

Andere unter Anderen. Füreinander sind wir immer Andere, die wir im Alltag in

ihrem Erleben erleben können, wie sie uns erleben. Weil man Andere erlebt, wird

man angeregt, über sich selbst zu reflektieren.

Mit Merleau-Ponty lässt sich im Anschluss daran auf ein Problem aufmerksam

machen, das entsteht, wenn man die Anderen nicht als Andere sähe. Er beschreibt

das Problem aus der Sicht der rein subjektiven Konstitution der Welt durch ein

diese vollständig konstruierendes Ich: »Konstituiere ich selbst die Welt, so kann

ich kein anderes Bewußtsein denken, denn dieses müßte alsdann gleichfalls die

Welt konstituieren, und zumindest für diese andere Weltauffassung wäre nicht

ich konstitutiv.«48 Die Anderen können also nicht durch mich mit mir gleichge-

stellt werden. Es ist kein Verhältnis der Vorherrschaft, indem ich den Anderen ihr

Bewusstsein mitgebe, oder aushändige. Diese Kritik an einer reinen Konstitutions-

leistung irdendeines isolierten Subjekts verhindert es, dass bei den Überlegungen

über die Anderen, die Vorstellungen von ihnen ausschließlich von mir hervorge-

bracht werden und sich deshalb notwendig in einem Abhängigkeitsverhältnis zu

mir befinden. Die Anderen müssen sich nicht erst aus meiner Konstitution hin-

auskämpfen, um selbst intentionale und bewusste Menschen sein zu können, ge-

rade weil unsere Konstitutionen sowieso nur im Miteinander vollständig sein kön-

nen. Im Gegenteil würden wir die Anderen in unsere Konstitution hineinzwingen,

wenn wir die Anderen nicht als Andere verstünden. Andere nicht als Andere zu

verstehen, ist damit eine ebenso aktive »Leistung«, wie sie als Andere zu erleben

und diese plurale Perspektivität durch die eigenen Gedanken, Handlungen, Wahr-

nehmungen, Imaginationen und Emotionen darzustellen. Hier verbinden sich die

Ebene des Faktischen, die rechtfertigungslose Vorstellung davon, dass man selbst

48 Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 401.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 125

Andere erst als Andere konstituieren muss, um sie als Menschen zu verstehen, mit

einer Beschreibung, die versucht – trotz der Vorhandenheit solcher Beschreibun-

gen von Anderen – Dimensionen zu explizieren, die dem widersprechen, dass ein

Ich Andere als Andere konstruiert: Das hier beschriebene Weltverhältnis, Andere

als Andere und sich selbst als Andere*n darzustellen, ist die Beschreibung einer

Haltung zur Welt.49

In dem Fall, dass man doch der Vorstellung verfällt, dass man die Anderen her-

vorbringt,mussman sich aus dieser herauskämpfen, umwirklichmit den Anderen

dieWelt zu erleben.Das heißt also, dass die Anderen es verhindern, dass ein Ich die

Welt allein konstituiert: aus dem einfachen Grund, dass man die Wirklichkeit der

Anderen nicht mitkonstituieren kann, obwohl wir unsere Selbsterfahrung wech-

selseitig bestimmen. Weil ich also nicht in der Lage bin, die Anderen als Andere

zu konstituieren, die mir gleich sind im Konstituieren der Welt, müssen einem die

Anderen als Andere widerfahren. Die Welt muss mehr sein als meine Konstitution,

und es muss die Anderen unabhängig von einem jeweiligenMir in der Welt geben.

Wenn es die Anderen aber unabhängig vonmir gibt, dann haben ihre Handlungen,

ihr Denken und ihr Fühlen auch eine je eigene Bedeutung für mich undmeine eine

für sie. InWahrheit sind die Anderen also nie in meinen perspektivischen Ausblick

auf die Welt eingeschlossen, weil meine Perspektive selbst keine klar bestimmten

Grenzen hat; sie gleitet vielmehr an den Perspektiven der Anderen vorüber und bei-

de sind gemeinsam in einer einzigenWelt versammelt, an der wir alle als anonyme

Individuen im Erleben teilhaben.50

An diesem Punkt kann ein kurzer Einschnitt gemacht werden, denn dadurch,

dass die Möglichkeit geschaffen wurde, in den Perspektiven hin, und herzuglei-

ten, oder sie zu übernehmen – wie im Abschnitt Miteinander in sozialen Räumen

beschrieben – lässt sich durch die Perspektivität alleine nicht mehr bestimmen,

was eine*n Andere*n komplett von mir abtrennt. Diese Aufweichung des Begriffs

ist jedoch ganz im Sinne dieser Arbeit: Die Unterschiede in der Perspektive er-

klären noch nicht, warum eine andere Person jemand gänzlich anderes sein sollte

als man selbst. Es lässt sich nicht von vornherein bestimmen, warum jemand zu

mir im Gegensatz stehen sollte, warumwir nicht gemeinsam eine ähnliche Perspek-

tive auf die Welt haben sollten. Die Hervorhebung der Perspektivenunterschiede

49 Daran anschließend, dass als Andere unter Anderen zu sein eine Haltung zurWelt bedeutet,

kann man daraus nicht nur eine Beschreibung generieren, sondern auch eine »plurale, vieldi-

mensionale Kritik« formulieren, die das Bestehende nicht nur nachzeichnet, sondern hinter-

fragt; wobei dieses Hinterfragen nicht nur eine Richtung des Fragens kennt, sondern plurale

Richtungen, die nicht in ein einheitliches Bild der Kritik überführt werdenmüssen oder kön-

nen. Vgl. Waldenfels: In den Netzen der Lebenswelt, S. 174, Tatjana Schönwälder-Kuntze:Haben

philosophische Methoden politisches Gewicht?, in Posselt, dies. & Seitz: Judith Butlers Philosophie

des Politischen, S. 39.

50 Vgl. Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 404.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Als Andere unter Anderen

tritt also nach dieser Theorie erst bei größeren oder intensiver erlebten Differen-

zen zu Tage; wobei dies nicht bedeutet, dass man mit einer Person nicht, sowohl

gemeinsame Aspekte haben kann als auch solche bei denen man sich stark, oder

zumindest merklich voneinander unterscheidet. Die Unterschiede zu Anderen tre-

ten also dann vermehrt in den Fokus, wenn sie mir deutlich widerfahren oder man

sich thematisch in der Reflexion darauf bezieht. Sitze ich im Seminarraum und

jemand kommt nackt durch die Tür, dann widerfährt mir die Andersheit sehr di-

rekt, sie rückt in den Fokus. Ist die Person hingegen angemessen gekleidet, dann

muss man schon stärker einen Unterschied erkennen wollen, um dies auch zu tun.

Man muss etwas, das sich unterscheiden soll, reflexiv, etwas, was einem nicht als

Unterschied widerfährt, thematisieren. Selbst wenn ich dies träumen sollte, trifft

weiterhin zu, dass einer*m die Anderen als Vorstellung anderer Weltverhältnisse

widerfahren.

Die vor dem Einschnitt gemachte Bestimmung der unscharfen Grenzen zwi-

schen den Perspektiven kann in dieser Arbeit generell ins Erleben transferiert wer-

den, was dazu führt, dass diese plurale, ineinander übergehende Perspektivität

nicht nur in der Wahrnehmung gegeben ist. Sie besteht im Gegenteil auch beim

Denken, beim Handeln, beim Fühlen, eben allen jenen in der Strukturäquivalenz

verbundenen Fähigkeiten, die sich aus dem Erleben derWelt durch Abstraktion be-

stimmen lassen. So sind die Perspektivunterschiede, die Differenzen, die durch die

Anderen als Ähnliche und Unähnliche auftauchen, der Ausgangspunkt, um die An-

deren als solche zu erfassen; einen Fokus auf sie zu setzen, durch den sie nicht zu

reinen Objekten meiner Erfahrung oder zu reinen Subjekten, die mit mir in Kon-

kurrenz stehen, weil wir als Andere sowohl Ähnliche als auch Verschiedene sind,

lässt sich der je eigene Sinn des Verhaltens in Bezug auf das Erleben beschreiben.

Die Anderen sind der Grund, aus dem einem klar wird, dassman dieWelt nicht

nur allein konstituiert haben kann, dass der Sinn, den einen Moment des Erlebens

für jede*n hat, zwar von einem selbst kommen kann, aber auch von den Anderen

abhängt. Hier kommt der schon erwähnte Begriff der Sedimentierung zum Tragen.

Das Verständnis dieses Begriffes erweitert sich an dieser Stelle, denn wie beschrie-

ben konstituiert kein Subjekt die Welt alleine und kann dies auch nicht: Die Welt

ist ein Konglomerat aus den Sedimenten vergangener, momentaner und geplanter

Verhaltensweisen, und kein Mensch alleine kann diese nur durch sein bewusstes

Erleben selbst erschaffen. In den Sedimentierungen lagern sich die Fragmente der

Anderen und auch die meiner Handlungen in verschiedenen Schichten ab. Diese

Schichten liegen nicht in einem leeren Raum zwischen uns, sondern sie verkör-

pern sich,wie im letzten Kapitel gezeigt wurde, auf unseren Körpern: Sie bilden die

Struktur unserer Fassade, also der Art undWeise, wie wir uns in Bezug zu Anderen

darstellen; was dazu führt, dass in ein und derselben Handlung zugleich mehrere

Sedimentschichten und damit undurchsichtige Perspektivunterschiede vorhanden

sein können, die den Sinn des jeweiligen Verhaltens mitbestimmen.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 127

Um dies zu veranschaulichen, kann man hier die Ausführungen von William

James heranziehen und erweitern, in denen er vom ununterbrochenen Übergang

spricht.51 Sie schließen an die sedimentierten Unterschiede und Gemeinsamkei-

ten an, um das »Sowohl-als-auch« von Differenz und Kontinuität im Verhalten zu

beschreiben. Mit diesen Beschreibungen lässt sich für das Erleben der Anderen

bestimmen, warum es durch und von den Anderen bedingt ist und trotzdem ein

Erleben der je eigenen Kontinuität darstellen kann. Wir sind anonyme Indivi-

duen. Dieser Abschnitt stellt also eine Erweiterung des Abschnitts Erleben ohne

absolutes Ich aus Hauptteil I dar. James bezieht sich damit auf die »Einigkeit« eines

Menschen im Bewusstseinsstrom bzw. der Kontinuität im eigenen Erleben, die

durch dasjenige, was und wie es erlebt wird, jeweils singulär bestimmt ist, sich

aber nicht notwendig abschottet. »Kontinuität ist hier eine bestimmte Art von

Erfahrung, die ebenso bestimmt ist wie die Erfahrung der Diskontinuität, die ich

schlechterdings nicht vermeiden kann, wenn ich versuche, einen Übergang von

meiner Erfahrung zu der Ihrigen zu bilden.«52 Dabei ermöglicht es das Erleben

der ununterbrochenen Übergänge, sowohl die Veränderung der jeweils Anderen

und des jeweiligen Selbst als auch deren Kontinuität zu erfassen: Die erlebte

Kontinuität ist das erlebte »Fehlen eines Bruchs«53, wohingegen das Erfassen der

Diskontinuität uns jeweils ohne Rücksicht vor die Anderen stellt. Somit lassen sich

die Anderen und man selbst als voneinander unterschiedene Menschen denken

(wie sie im letzten Unterkapitel beschrieben wurde), die responsiv aufeinander

Bezug nehmen.

Durch die Hinzunahme der Überlegungen zum Erleben ununterbrochener Über-

gänge von James kann hier also dem letzten Rest einer idealistischen, abstrakten

Vorstellung des menschlichen Erlebens entgangen werden – denn die ununterbro-

chenen Übergänge verbinden das Erleben der Welt mit den Anderen, durch die die

Übergänge zwischen den Unterschieden erlebt werden. Dies bedeutet die Singu-

larität der Menschen: also unseren endlichen Standpunkt in der Welt und die Auf-

einanderfolge von Übergängen, die ununterbrochen aus jeweils einzigartigen, aber

nie exklusiven Perspektiven (immer mit Anderen) gemacht werden. Die verschie-

denen Perspektiven wären ohne Andere nicht möglich und damit können sie auch

nicht exklusiv sein. Sitze ich an meinem Schreibtisch oder sitzt dort eine andere

Person? Blicke ich in die Bücher oder jemand anderes? Die Perspektiven auf das

Geschriebene und auf die Utensilien, den Laptop, den Kugelschreiber, die Blätter

mit Notizen sind verschieden und doch ähnlich: Für mich sind sie Grund, über

Solidarität nachzudenken, für die andere Person der Anstoß, um Ungerechtigkeit

zu thematisieren. Für mich sind sie Antrieb zu schreiben, für jemand Anderen der

51 William James:Pragmatismus und radikaler Empirismus, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006, S. 32.

52 Ebd. S. 33.

53 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Als Andere unter Anderen

Auslöser für Entsetzen über das, was Anderen durch Andere widerfahren ist. Es

ist nie ein und derselbe universelle Standpunkt, es sind nicht nur unterschiedliche

Abschattungen desselben. Es sind komplexe Darstellungen des jeweiligen Erlebens

mit Überschneidungen und Unterschieden; es sind ununterbrochene Übergänge

von einer Perspektive zur Nächsten und zu denen von Anderen, seien sie geschrie-

ben, direkt erlebt, nachträglich im Aufeinandertreffen diskutiert oder dass man es

ihnen »ansieht«. Die anderen Perspektiven halten die eigene fest und gemeinsam

lassen sie sich verändern. Diese Perspektivität ist demnach eine Verbindung zu

Anderen, nicht eine Abschottung von Ihnen.

Die Rede von den ununterbrochenen Übergängen ist damit Jamesʼ Terminus, um

seiner eigenen Theorie gerecht zu werden, dass man weder nur Kontinuität noch

ausschließlich Diskontinuität erfährt. Eine Position, die das eine auf das Andere

zurückführt, nennt er »kapriziös wetterwendisch«.54 Dieser Überlegung schließe

ich mich in Bezug auf das Erleben an, da es zwar niemals von Anderen her abge-

leitet werden kann, aber auch ohne sie nicht gedacht werden könnte. Die Anderen

sind die Bedingung unserer Wirklichkeit. Für die hier vorgestellte sozialphiloso-

phische These bedeutet dies, dass eine Theorie, die das Erleben nur in der eigenen

Kontinuität ohne die Erfahrung von Brüchen durch die Anderen denkt, genauso

verkürzt wäre wie der Versuch, das Erleben nur im Modus des Unpersönlichen zu

beschreiben. Beide Verkürzungen sollen hier in der Betonung des Miteinanders

ausgeschlossen werden, in dem Gemeinsamkeiten und Unterschiede liegen.

In dieser Form, die Singularität/Einzigartigkeit der Menschen durch die Diffe-

renzen und Kontinuität, im Miteinander zu denken, entgeht man den Problemen

der Reduktion der Anderen auf ein Ich eben dadurch, dass jede*r Andere auf eine

Vielzahl von Anderen trifft. Bleibt man dafür im Beispiel des Telefonierens, lässt

sich verstehen, warum die Gleichzeitigkeit von Differenzen/Diskontinuitäten und

Kontinuität im Alltäglichen in denminimalen Übergängen von dem einem zum an-

deren kein Problem darstellt: Man erlebt beim Telefonieren (generell in gemeinsam

erlebten sozialen Situationen) gleichzeitig die eigene Kontinuität, wie die Konti-

nuität der anderen Personen. Gerade die wechselnde Stabilität der Verhältnisse

zu Anderen ermöglicht es, in der eigenen Kontinuität Differenzen zu bestimmen.

Kontinuität bedeutet demnach nicht eine kohärente Erzählung, die durch ein über-

greifendesThema klassifiziert wäre. Es ist mein Leben, aber es ist keine vollständig

zueinander passende Erzählung. Gerade, wenn Andere längere Zeit keine Nähe zu

mir haben, kann ich erleben, dass sie mir Veränderung spiegeln, die man selbst

nicht erwartet hätte. Oder umgekehrt: Sie spiegeln diese Veränderungen, weil sie

die Kontinuität der eigenen Veränderung nicht miterlebt haben. Dieses Phänomen

ist nun nicht für lange Zeitabstände reserviert, sondern eine Möglichkeit aus dem

Fakt, dass die Beziehungen zu Anderen unterschiedlich intensiv sind; sowohl in

54 Ebd., S. 34.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 129

der Nähe zueinander als auch in der Häufigkeit der Anwesenheit. Dadurch wird

eine Erfahrung von Ähnlichkeit und Unterscheidung allererst beschreibbar, wenn

man die Perspektiven Anderer als Verhandlungsbasis über die eigene Darstellung

akzeptiert. Um auf das Telefonat zurückzukommen: Selbst wenn sich die geäußer-

ten oder gedachten Antworten und Reaktionen von Beginn des Telefonats bis zum

Ende nur nuanciert voneinander unterscheiden – wir erleben uns darin jeweils als

Andere.55

Ist es ein Gespräch zur Klärung eines Konflikts und man geht mit der Meinung

in das Gespräch, man hätte sich selbst vollständig akzeptabel verhalten und diese

Sichtweise kippt während des Telefonats, man versteht also besser, warum sich die

andere Person verhalten hat, wie sie es tat, dann schleicht sich eine Diskontinui-

tät in das eigene Verhalten ein. Ich bin nicht mehr mit meinen anderen Gedan-

ken identisch. Diese Diskontinuität oder Differenz innerhalb meines Verhaltens

ist dabei jedoch kein Problem für das Erleben meiner Kontinuität als Kontinuität,

vielmehr ist sie die Vorausetzung dafür. Nichtsdestoweniger müsste man an die-

ser Stelle davon sprechen, dass man zum*r Andere*n ihrer*seiner selbst geworden

ist. Als vollständige Abgrenzung zu einem vorherigen Selbst taucht diese Differenz

oder Alteritätserfahrung des eigenen Selbst selten auf. Genau diese starke Form

der Veränderung sucht und beschreibt bspw. Sartre in all seinen Biographien.56 Er

nennt genau den Punkt Konversion, an dem man durch die Anderen und die so-

ziale Situation, durch die man jemand wurde, ein*eine Andere*r wird. Damit ist

diese Konversion der Punkt, an dem man Anderen darin zustimmt, dass nicht sie

sich verändert haben, sondern man sich selbst. In einer Situation, in der man mit

langjährigen Freund*innen zusammensitzt, die man häufig trifft und zu denen

man eine enge Bindung hat, auf einmal Insidersprüche und Witze nicht mehr als

lustig gewertet werden, sondern man sie problematisch findet, kann die Aussage

einer der anwesenden Personen, dass man sich selbst verändert habe und nicht die

andern Anwesenden, eine plötzliche und unhintergehbare Evidenz haben.

Damit wird hier eine konfuse und zumeist undurchsichtige Situation im sozia-

len Miteinander als Ausgangspunkt für die Betrachtung des Alltäglichen beschrie-

ben. Erst durch die aktive thematische Setzung eines Fokus orientiert sich die Be-

trachtung der sozialen Situation hin zu einer Theorie, die uns je selbst als Andere

unter Anderen bestimmt. Die Anderen widerfahren mir zwar, aber es ist ein be-

wusster Prozess, sich nicht auf die Diskontinuität oder Kontinuität zu fokussieren

55 Möglich ist auch ein Gespräch, das nur aus einemWort als Antwort besteht: »Ja, ja, hmm, ja,

ja ….«

56 Beispiele finden sich dafür in all seinen biographischen Schriften angefangen bei Baudelaire,

Reinbek b. H. Rowohlt, 1978 über Marllarmés Engagement, Reinbek b. H. Rowohlt, 1983/Saint

Genet bis zur fünfteiligen Flaubert Studie.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Als Andere unter Anderen

und dabei einseitig eine Identität mit dem Unterschiedenen oder dem Gemein-

samen zu behaupten; denn dieser Reduktionismus stellt einen immerwährenden

Prüfstein für eineTheorie über das Miteinander dar: Je besser man die Anderen als

Andere beschreiben kann, umso umfassender ist das Verständnis der Anderen als

Andere unserer Selbst.

Das vorherrschende Gefühl von Kontinuität beim Erleben des eigenen Selbst

ergibt sich dabei indirekt durch die Sedimente im Vergleich mit der eigenen Ver-

gangenheit und direkt in der Gegenwart durch die Unterschiede und Gemeinsam-

keiten, die ich mit Anderen in meinem Horizont oder Fokus erlebe. Die Sedimen-

tierungen und die erlebte Andersheit durchdringen sich jeweils an verschiedenen

Punkten.57 Die Welt ist mehr, als ein einzelnes, ideales Ich geschaffen haben oder

in sie hinein konstruiert haben könnte. Die Sedimentation der Handlungen zeigen

permanent – auf indirekte Weise – die Übergänge zwischen eigenen Vorhaben und

dem Vorhandenen sowie den Vorhaben Anderer an, entweder indem sie darauf

aufbauen, sich dagegen wenden oder davon abspringen, also etwas Neues produ-

zieren.58 Der Sinn, den das Erleben hat, steht also nicht für sich alleine, er kommt

nie nur von mir und ist nie nur mir zugänglich: Der Sinn, den ich während des

Telefonats in der Sprache und Sprechweise eines*einer Freund*in höre, ist mir zu-

gänglich, weil es nicht nur ihr*sein subjektiver Sinn ist, der vermittelt wird, und

es nicht nur mein subjektiver Sinn ist, den ich in dem Gehörten erlebe. Die Sedi-

mente setzen sich in der jeweiligen Sprache, dem Gesagtem und dem Gehörten,

fest, und so sind sie Mittler des Sinns. Sedimente sind Vermittler eines Sinns, der

sie nicht selbst sind.

Die Sedimentierungen stellen in dieser Arbeit – nach dem hier Beschriebe-

nen und ausgehend von Merleau-Ponty – ein sprachliches Bild dar, mit dem das

Anwachsen, das Bestehen und das Fortwirken der sozialen Strukturen durch die

Handlungen der einzelnen Anderen beschrieben werden soll. So stellt sich die Se-

dimentierung als die Ansammlung von vergangenen, kontinuierlich und auch dis-

kontinuierlich wirkenden Gemeinsamkeiten und Unterschieden mit Anderen dar.

Es kann gerade durch die Undurchsichtigkeit der sozialen Sedimentation nicht

immer genau angegeben werden, welche sozialen Strukturen intensiver durch die

Sedimente nachwirken als andere. Ich weiß bspw. nicht immer, welche Normen in

57 Vgl. William James:Pragmatismus und radikaler Empirismus, S. 32: »Der radikale Empirismus

dagegen läßt sowohl der Einheit als auch dem Getrenntsein Gerechtigkeit widerfahren. Er

sieht keinen Grund dafür, eines von beiden für eine Illusion zu halten. Er weist beides einer

bestimmten Beschreibungsebene zu und versteht, daß tatsächliche Kräfte am Werk sind,

welche die Einheit im Laufe der Zeit vergrößern.«

58 Zum letzten Punkt der Neuproduktion kann weiterführend auf Deleuzes und Guattaris Anti-

Ödipus verwiesen werden, im Besonderen auf den Punkt desWunsches und seiner positiven,

Neues hervorbringenden Kraft. Vgl. Gilles Deleuze& Félix Guattari:Anti Ödipus – Kapitalismus

und Schizophrenie I, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2014, S. 35.ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 131

meinen Handlungen zur Darstellung kommen, da die Sedimentationen durch den

je eigenen Sinn der Handlungen stetig verfestigt und verändert werden.

Dass der Sinn die schon vorhandenen Sedimente übersteigen kann, die in und

durch die Kultur und die Anderen festgelegt sind, lässt sich auf einem Seitenweg

mit Martin Heidegger argumentieren. Es ist der Weg, wie das »Dasein« zu den

Anderen kommt.59 Dieser Pfad wird im nächsten Sinnabschnitt zu einer generel-

len Betrachtung der Anderen und des Sinns, den sie in ihren Handlungen im Alltag

verkörpern, führen. Diese Betrachtung ist durch die Überlegungen Heideggers zur

Sorge motiviert, da sie einen Vorschlag für ein gemeinsames Weltverhältnis dar-

stellt. Dazu muss sich aber schon hier, in der Betrachtung des Alltags, in einigen

entscheidenden Punkten von Heidegger abgegrenzt werden, daman sonst, obwohl

der Solipsismus keine Möglichkeit ist, wie hier schon gezeigt wurde, in einen So-

lipsismus und eine Logik des »Andere-Besitzens« (eines idealen Ichs) zurückfällt.

Verstehen & Sinn im Alltag Heidegger schreibt über das Verhältnis von »Dasein« und

Welt Folgendes: »Das »Dasein« ist zunächst und zumeist von seiner Welt benom-

men.«60 Das heißt, das »Dasein«, der Mensch (die Verwendung der Einzahl ist in

diesem Fall notwendig, da Heidegger nur von Einzelnen spricht) benimmt sich in

der Welt, durch die er bewegt wird. Oder anders ausgedrückt: Wir (!) verhalten

uns in der Welt auf eine bestimmte Art und Weise, die auf die Welt reagiert und

sie verändert. Durch zunächst und zumeist wird ein apriorisches Perfekt ausgedrückt,

was heißt, dass diese Beziehung desMenschen zurWelt eine Struktur desMensch-

seins ausdrückt und nicht vom Menschen abstrahiert werden kann. Schon hier ist

jedoch bei Heidegger nicht von einer Welt, sondern von einer »jemeinigen« Welt

die Rede, was sich im Zitat durch das Possessivpronomen »seiner« ausdrückt. Für

Heidegger bin ich also in einer Welt, von der ich benommen bin, in dem Sinne,

dass sie sich mir, in der Art wie sie ist, zeigt, als eine Welt von Handlungsangebo-

ten und Geboten, in der die Dinge durch sedimentierteHandlungen vorgeformt sind

– um weiter Merleau-Pontys Begriff zu benutzen. Diese jemeinigeWelt scheint dem

zu widersprechen, wofür bisher argumentiert wurde. Dies trifft auch genau dann

zu, wenn damit eine Welt gemeint ist, die nur einem »Dasein« (einem Menschen)

zugänglich sein soll.

Hier offenbart sich ein deutlicher Unterschied in der Gewichtung des theo-

retischen Ansatzes: Heidegger argumentiert ausgehend von einem »Dasein«. Die-

ses »Dasein« steht für sich allein und ist nicht, wie im hier beschriebenen Ansatz,

ein Strukturmerkmal der Anderen. Die Anderen strukturieren sich durch einzel-

ne Iche. Heidegger argumentiert genau andersherum: Er geht von einem »Dasein«

aus, zu dessen Struktur die Anderen gehören. Das »Dasein« ist die Grundstruktur.

59 Zur Bedeutung der Anderen bei Heidegger vgl. Bedorf: Andere, S. 94ff.

60 Heidegger: Sein und Zeit, S. 113.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Als Andere unter Anderen

Heidegger bestimmt also die Anderen und die Dinge als konstitutive Momente für

das »Dasein«, nimmt aber die Reziprozität nicht explizit in seinen Argumentatio-

nen auf, wohingegen hier von der Vielzahl an Anderen ausgegangen wird, bei der

ein »Ich« als Strukturmerkmal der Andersheit auftaucht. Heidegger schreibt: »Die

Nachforschung in der Richtung auf das Phänomen, durch das sich die Frage nach

demWer beantworten läßt, führt auf Strukturen des Daseins, die mit dem In-der-

Welt-sein gleich ursprünglich sind: das Mitsein und Mitdasein.«61 Die hier vorge-

stellte Theorie widerspricht Heideggers damit also nicht, aber es gibt eine intensi-

ve Varianz in der Perspektive, die untersucht werden soll.62 Denn Heidegger bleibt

bei seiner Analyse des »Daseins« an der Frage haften, wer das (eine) »Dasein« ist.

Dies verweist auf einen Nominativ, also auf eine Bestimmung der Identität einer

Person, und lässt deshalb keine anonyme oder vieldeutige Antwort zu. Sie schließt

also eine; wie die, die hier gegebenwurde, aus.Heidegger verkürzt das Erleben also

auf die Seite der Kontinuität, wie man es mit James festhalten könnte, und ebnet

die Diskontinuitäten, die Unterschiede zu den Anderen, damit komplett ein.

Fragt man nach dem »Wer«, kann die Antwort, will man Gemeinsamkeiten und

Unterschiede zu den Anderen nicht außer Acht lassen, nur heißen: viele. Hier kann

man mit Günther Anders polemisch Folgendes hinzufügen: »[D]ie Selbstgefällig-

keit der Was- und Werfrage [ist] unüberbietbar.«63 »Selbstgefällig« kann man hier

zum einen polemisch verstehen, jedoch auch wörtlich: Nach dem Wer oder Was

fragen heißt nach einem Selbst fragen, für das es gefällig oder bequem ist, alles im

Bezug zu sich selbst und gänzlich ohne Bezug zu Anderen zu denken. Dies ist eine

Folge davon nach demWer oderWas zu fragen, ohne zu bedenken, dass alles, was,

und jede*r, der*die ist, immer auf eine bestimmte Art und Weise sein muss. Die

Frage impliziert also immer schon einWie, dass mit der Beschreibung der Darstel-

lung beantwortet werden muss, und nicht mit einem Rückgriff auf ein so oder so

bestimmtes, bestehendes Selbst.

Vor welchem Hintergrund fragt also Heidegger nach dem Wer, nach welcher

Identität (mit wem oder was), wenn er die Frage stellt? Er fragt nach dem Sub-

jekt, das diese Frage stellen kann, und nicht nach der Struktur des Fragestellens,

nicht danach, was es aussagt, die Frage stellen zu können, sondern danach, was

das »Dasein« zum »Dasein« macht, was ihm eine Sonderstellung, also eine Identi-

tät verleiht. Wie kann eine Antwort auf diese Fragen aussehen? In etwa wie folgt:

»Dasein« ist Seiendes, das je ich selbst bin, das Sein ist je meines.«64 Diese Ant-

wort gibt Heidegger in Sein und Zeit, aber das »jemeinigeDasein« ist ein exklusives.

Es ist durch seine Bestimmung als reine Selbstbeziehung vereinzelt, da es bloße

61 Ebd. S. 114.

62 Vgl. Michael Theunissen: Der Andere, S. 269:

63 Günther Anders:Die Antiquiertheit des Menschen II Über die Zerstörung des Lebens im Zeitalter der

dritten industriellen Revolution, München C.H. Beck, 1988, S. 129.

64 Heidegger Sein und Zeit S. 114.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 133

Übereinstimmung mit sich selbst bleibt. Wie sollte das »jemeinige Dasein« diese

Frage nach sich selbst stellen, wenn es immer schon nur jemeinig gewesen wäre,

wenn es nicht durch Andere die Unterscheidung erlebt hätte? Genau darin liegt

die Abgrenzung der Verfallenheit im Alltag und der Eigentlichkeit: Im Alltag bin

nicht ich bei mir selbst, sondern bei und mit Anderen, warum sollte diese Bestim-

mung aber erfordern, dass es eine Eigentlichkeit in der Vereinzelung gibt? Diesen

Punkt scheint auch Heidegger zu sehen, aber nicht für die Infragestellung der Ei-

gentlichkeit auszubauen, denn er führt weiter aus: »Es könnte sein, daß das Wer

des alltäglichen Daseins gerade nicht je ich selbst bin.«65 Es könnte also sein, dass

der Mensch sich nicht im Vereinzeln und Jemeinigen als man selbst findet, sondern

gerade durch und im Umgang mit Anderen, ohne eine Ebene der Eigentlichkeit.

Man sollte sich an dieser Stelle wieder an Deleuze erinnern, der die Kategorie

des Möglichen als Struktur der Anderen im Erleben ausgemacht hat: Da die Ande-

ren allererst die Möglichkeiten hervorbringen, kann auch nur in Bezug zu ihnen

die Frage nach egal welchem Sinn gestellt werden, als Frage nach der sinnhaften

Antwort des Erlebens der Anderen als voneinander unterschiedenen Personen. Der

erlebbare Sinn steht also immer im Plural. Es gibt nie nur einen Sinn des Erlebten

und er ist nie nur meiner. Fragt man an diesem Punkt nach der Stellung des vorlie-

genden Abschnitts in der Arbeit, also danach, welchen Zweck er erfüllt, dann ist es

folgender: Es wurde hier die Abhängigkeit jedes Menschen – selbst im Erleben der

Kontinuität des Selbst – als positive Bestimmung verstanden, die ein Besitzver-

hältnis im Bezug zu Anderen ausschließt. Dabei wechselt die Perspektive im Text

auf eine ähnlich fließende Weise hin und her, wie dies zu Beginn des Abschnitts

für denWechsel von Gemeinsamkeiten (die auf Kontinuitäten beruhen) und Unter-

schieden (die auf Diskontinuitäten beruhen) zu denen Anderer beschrieben wurde.

Außerdem konnte gegen die Position argumentiert werden, dass die Alltäglichkeit

eine negativ zu bewertende Verfallsform darstellt. Sie wurde hier als ein gemeinsa-

mer Ausgangspunkt bestimmt: Frage ich nach dem Sinn des Erlebens, dann frage

ich nach dem gemeinsamen Ausgangspunkt mit Anderen, dem als kontinuierlich

und diskontinuierlich erlebten Alltag, in dem uns der Sinn auf der Grundlage ge-

teilter Sedimentationen widerfährt, ohne davor in eine Eigentlichkeit zu fliehen.

Die allgemeinste Aussage über den Sinn des Erlebens ist mithin, dass uns im Er-

leben widerfährt, dass wir Andere unter Anderen sind.

Es ist also gerade der Alltag und nicht irgendein Grenzfall, der die radikale

Bedingung der Wirklichkeit des Menschseins als Andere unter Anderen offenbart.

Natürlich kann man in Grenzfällen, völlig vereinzelt in sich gesponnen sein, aber

diese Form des Lebens ist selbst wieder eingebettet in einen Alltag, aus dem sie

– metaphorisch gesagt– herausragt: Das Alltägliche ist die Art und Weise zu sein,

durch die sich die individuellen Besonderheiten als Andere erst abbilden können.

65 Ebd. S. 115.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Als Andere unter Anderen

Oder anders formuliert, um von der Zuspitzung der Andersheit, die Waldenfels

macht, nämlich das Fremde zu beschreiben, eine Bestimmung zu entlehnen: »Das

Fremdartige, das die Grenzen bestimmter Ordnungen überschreitet, setzt eine be-

stimmte Form von Normalität voraus.«66 Oder noch anders, mit Sartre formuliert:

Die Negation ist immer eine bestimmte Negation (fremd/anders), die etwas Posi-

tives (gewohnt/normal) voraussetzt, etwas, das gerade deshalb als normal angese-

hen werden kann, weil es nicht schon negiert ist, sondern negiert werden kann.67

In diesem Sinne ist das Alltägliche das Positive, in dem die Sedimente der Kul-

turen die Struktur des Überschreitbaren bilden. Ich wende mich hier also mit den

Worten von Peter Berger undThomas Luckmann der Alltagswelt als geteilter Wirk-

lichkeit zu: »Wennwir dieWirklichkeit der Alltagswelt verstehenwollen, somüssen

wir uns nach ihrem Wesen als Wirklichkeit fragen […].«68 Genau dieser Aufforde-

rung möchte ich nach dem Seitenweg über Heideggers Beschreibung des Alltags,

der als nächstes folgt, nachkommen. Es wird untersucht, was den Alltag verstehbar

macht. Somit ist esmöglich, die im letzten Sinnabschnitt begonnene Beschreibung

von Heideggers Bestimmung des Alltags fortzusetzen und sie von ihrer vorrangig

negativen Konnotation (»Verfallsform«) zu trennen.69

Der Alltag ist der Ort desMan und, wie Heidegger richtig sieht, ist es möglich,

sich hinter dem So-macht-man-das-eben zu verstecken.70 Aber das Man und die

Art, wie Andere etwas machen, sind auch die Sprungbretter, etwas anders zu ma-

chen, den bekannten und schon vorhandenen Sinn zu übersteigen, der die Grund-

lage des Verstehens bildet.Wie hilft der gezeichnete Seitenweg nun, den Sinn, den

Andere darstellen und der deshalb das Sedimentierte übersteigt, zu beschreiben

und dabei zu verstehen? Er hilft auf dem Weg, dass die Bedeutung der Anderen

für das Menschsein noch einmal deutlicher hervorgehoben wurde: Das Geboren-

werden in einen Alltag, in eine schon vorhandene Kultur mit Strukturen und se-

dimentierten Verhaltensweisen (wie aus einem Glas trinken, wie laufen, wie sich

kleiden, wie ein*eine guter*gute Arbeiter*in sein) sind keine Formen der Unei-

gentlichkeit, sondern sie gehören zu jedem sinnhaften Verhalten genau deshalb,

weil sie den Sinn einer Verhaltensweise oder Geste nie vollständig umfassen, aber

deren normierten bzw. alltäglichen Ausgangspunkt bilden. Sie sind die sich häufen-

denDarstellungsformen unserer Fassaden, die jedoch niemals die gesamte Fassade

ausmachen. Sie sind immer auch mehr als das.

66 Waldenfels: Der Stachel des Fremden, S. 59.

67 Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 94.

68 Berger & Luckmann: Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit, S. 21. Die Bestimmung

zur Betrachtung der Wirklichkeit des Alltags kann deswegen von Berger & Luckmann über-

nommen werden, da sie, obwohl an einer Soziologie interessiert, auch von einer phänome-

nologischen Betrachtung ausgehen. Vgl. ebd., S. 23.

69 Heidegger Sein und Zeit S. 166ff.

70 Ebd. S. 128.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 135

Das Mehr, das den Sinn erst vervollständigt, ist die zusätzliche, die spontane

Komponente, die zu jeder der Gesten oder Handlungen hinzukommt, da wir durch

unser Verhalten und unsere Handlungen immer sowohl eine Kontinuität als auch

eineDifferenz darstellen.DasMehr ist also die begrifflicheDarstellung einer Lücke,

die sich im Alltag herausbildet. Es wird hier an das Gewesene und Vorhandene an-

geknüpft, aber mit der Betonung, nicht komplett durch es bestimmt zu sein. Der

Sinn, der sich dabei darstellt, ist ein Sich-Abarbeiten an der Welt, den Anderen

und an »mir« je selbst. Nehmen wir die Situation des Telefonierens wieder in den

Fokus, um dies zu verdeutlichen: »Hallo, wie geht es dir?« Diese Frage am Anfang

eines Telefonats ist sowohl Floskel als auch Lücke: Wird mir diese Frage gestellt

und ich antworte ebenfalls mit einer Floskel (gut, so lala, es könnte besser sein)

nimmt das Gespräch vermutlich die Form eines völlig belanglosen Austausches an.

Es wird langweilig. Hier zeigt sich ein Beispiel für dasMehr des Sinns, das sich so-

gar in bloßen Floskeln als Sedimente zeigt. DasMehr ist die Besonderheit des Sinns

des Gesagten, des Redens, des Telefonierens (der Handlung, der Geste), kurz, des

Verhaltens, in dem die Art und Weise dessen aufgenommen wird, wie der Allge-

meinplatz von den Telefonierenden performativ dargestellt wird: Dieses Gespräch

ist ein Allgemeinplatz (das Was), in dem eine Begrüßung formuliert wird, die die

Struktur des Verhaltens am Telefon darstellt (das Wie). Es ist die Langeweile oder

aber auch die Freude, das spontane Treffenmit jemandem, den*dieman schon lan-

ge nicht mehr gesehen hat. Der Sinn ist also, in Verbindung zu bleiben, auch wenn

dies bedeutet, ein langweiliges, floskelhaftes Gespräch miteinander zu führen.

Somit ist sogar ein Sinn, der als langweilig erlebt wird,mehr als eine bloße Vor-

handenheit, mehr als ein bloßes soziales Sediment. Die Langeweile bildet sich aus

den alleralltäglichsten Antworten. Siemacht dadurch die Langweiligkeit performa-

tiv zum Sinnbild von Alltäglichkeit. Damit ist das Antworten eine Überschreitung

der sedimentierten Floskeln. An dieser Stelle können die Begriffe Sedimentation,

Alltag und Sinn also in folgendes Gefüge gebracht werden: Der Sinn einer Ver-

haltensweise bildet sich durch die Überschreitung oder die Annahme sozial vor-

geprägter Verhaltensweisen, der Sedimentationen.71 Diese beiden Begriffe – Sinn

und Sedimentation – bilden die Grundlage dafür, was wir als den Alltag beschrei-

ben: denn das Verhalten ist immer eine Neubestimmung der Sedimente, entweder

durch einen vorrangig ablehnenden oder durch einen erhaltenden Sinn.

Nach der hier bestimmten Zusammengehörigkeit von Kontinuität und Diskon-

tinuität kommt keine Aussage, kein Sinn vollständig vomAlltäglichen, niemals voll-

ständig von den vorhandenen sozialen Strukturen los, in die man geboren wurde.

Aus dieser Überlegung scheint es, im Gegensatz zu Merleau-Pontys schon zitierter

Äußerung, nicht mehr erstaunlich, sondern erwartbar » daß spontane Akte, durch

71 Vgl. Berger & Luckmann: Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit, S. 24 & S. 72f.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Als Andere unter Anderen

die Menschen ihrem Leben Gestalt geben, sich äußerlich sedimentieren und als-

dann die anonyme Existenzweise der Dinge […] zueignen«.72 Aber es bleibt – aus

denselben Überlegungen folgernd – auch kein Verhalten gänzlich von den sozialen

Strukturen verschluckt, was im Folgenden auszuführen ist. Die Frage »Wie geht

es dir?« wird in ihrer Alltäglichkeit durch einen gelangweilten oder abwesenden

Gesichtsausdruck oder Ton noch gleichgültiger; oder aber zu einer Darstellung von

Freude über das Treffen. Man sagt etwas immer mehrdeutiger oder eindeutiger,

alsman es sagen könnte. Das gleichgültige oder gelangweilte Verhalten ist mehr als

die Darstellung, dieman gegeben hätte.73 Die Langeweile ist selbst eine Darstellung

der Möglichkeit, sich zu verhalten, und damit mehr als eine bloße Sedimentierung

im Alltag. Andererseits wird diese einmal gemachte Überschreitung der Alltäglich-

keit beiWiederholung selbst wieder Sediment und kann damit zu einer alltäglichen

Bedeutung des Darstellens werden oder eben »[sich] die anonyme Existenzweise

der Dinge […] zueignen«.74 Die Schichten der Sedimentation überlagern sich: Man

bleibt ihnen verhaftet.

Es lässt sich damit folglich sagen: Ob das Telefonat langweilig ist, interessant,

traurig oder schön, gleich welche Bestimmung es hat, es gibt mindestens eine, die

man besonders bzw. intensiv erlebt, und diese verleiht dem Gespräch einen Sinn.

Dieser Sinn ist einem während des Gesprächs und auch noch danach gegeben, ob-

wohl er nicht durch eine Verbalisierung im Gespräch reflektiert werden muss. Er

kann aktiver Teil dessen sein, worüberman redet (durch die reflexive Setzung eines

»Meta«-Themas) oder er wird indirekt erlebt und fließt so in die Gesprächsführung

mit ein (durch die Bedingtheit des Fokusses – worüber geredet wird – durch den

Horizont). Der Sinn ist erschaffen und widerfahren: Er wird erlebt. Er »bedeutet

etwas. Und darunter verstehen wir nicht nur, daß sich [das Erlebte] als eine reine

Qualität darbietet: [Es] setzt sich als ein bestimmtes Verhältnis unseres psychi-

schen Seins zur Welt […], es ist eine organisierte und beschreibbare Struktur.«75

Der Sinn, der in dieser Darstellung des Alltags erlebt wird, kann somit struktu-

rell definiert werden, als die Art und Weise, wie das Etwas unter Anderen erlebt wird.

Damit umfasst der Sinn das Alltägliche in seiner kontinuierlichen und gleichsam

differenten Form. Einen Sinn hat damit alles, was in einer sozialen Situation auf

eine bestimmte Art erlebt wird (jede Handlung, Wahrnehmung, Imagination, ge-

nauso wie jedes Fühlen und Denken). Er ist ein Konglomerat aus den verschiede-

nen bewussten Fähigkeiten und den in jeden Leib eingeschriebenen Sedimenten

der sozialen Strukturen.

72 Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 399.

73 Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S. 127.

74 Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 399.

75 Jean-Paul Sartre: Skizze einer Theorie der Emotionen in Die Transzendenz des Ego Philosophische

Essays 1931-1939, Reinbek b. H. Rowohlt, 1997, S. 270.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 137

Der Sinn des Sprechens, des Handelns, des Verhaltens ist mehr als die Bestim-

mung dessen, was etwas ist, was den Sinn darauf begrenzt, dass etwas erlebt wird.

Der hier beschriebene Prozess des Erlebens ist immer schon auf eine bestimmte

Weise; angenehm, unangenehm, verstörend, verständlich oder auch absurd, und

dabei immer sozial strukturiert. Damit ist zudem auch der Sinn eines etwas (eines

Was) immer schon auf eine bestimmte Art (ein Wie) durch die Anderen gegeben.76

Hier lässt sich also die Bestimmung des Erlebens aus dem ersten Hauptabschnitt,

als auf das Wie bezogen, auf den erlebten Sinn übertragen. Die Vermittlung von

Erleben und Sinn geschieht dabei, wie im Beispiel des Telefonats zu sehen war,

sofort im Gespräch, während wir es erleben; es wird nicht erst danach in einem

Bewertungsverfahren ein Sinn hinzugestellt.

Sinn und Erleben sind zwei Aspekte der Bedingung derWirklichkeit,mit Ande-

ren unter Anderen zu sein.77 Der Sinn ist somit mehr als das Alltägliche, aber ohne

die Alltäglichkeit als geteilte Grundlage für das Verstehen nicht zu denken. Er ist

gleichzeitig als gegeben und verändert erlebt. »[D]er Alltag [ist] mehreres zugleich,

Stätte kontingenter Sinnbildung, Sinnverteilung und Sinnablagerung und Stätte

von Sinnentstellung und Sinnverdrängung, von Schein und Gewalt und all dies in

labyrinthischer Mischung.«78 Der Alltag bietet somit den notwendig kontingenten

Ausgangspunkt für das Verstehen, da er eben der Ort des Sinns in den verschie-

densten Facetten ist. Er ist die Stätte von Sinnentstellung undVerdrängung,Gewalt

und Schein einer Fülle an negativen Beschreibungen und Erfahrungsmöglichkei-

ten, aber auch von positiver Vieldeutigkeit, die es ermöglicht, aufeinander Bezug

zunehmen. Oder ganz banal: Nur, weil wir einen alltäglichen Sinn teilen und ge-

meinsam verändern können, können wir gelingend miteinander telefonieren: Wir

sind responsiv. Ich möchte an dieser Stelle noch betonen, dass ich hier absicht-

lich die positiven Aspekte des Alltags fokussiere, da negative Bestimmungen schon

reichlich in der Literatur vorzufinden sind. Es ist eine produktive Sichtweise auf

den Alltag miteinander. Es ist die positive Bestimmung der Vieldeutigkeit, der Be-

stimmung, dass wir Andere unter Anderen sind.

So entsteht kein Problem aus der Vieldeutigkeit. Sie ist die Bedingung der

Wirklichkeit für das Verstehen und das Überschreiten des bloß Sedimentierten hin

zu einem persönlichen und teilbarenMehr. Es gibt in der hier beschriebenen Form

nichts bloß Sedimentiertes (keine reine Determination) oder ein reinesMehr (abso-

lut freie Neubestimmung); beides sind Extreme desselben alltäglichen Verhaltens.

Durch die bisher gemachte Beschreibung des Sinns und die Betonung der Notwen-

digkeit der Vieldeutigkeit für das Verstehen ist es sinnvoll, auf die Unterscheidung

76 Vgl. Silvia Stoller: Existenz – Differenz – Konstruktion, S. 118.

77 Vgl. Berger & Luckmann: Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit, S. 26.

78 Bernhard Waldenfels, In den Netzen der Lebenswelt, S. 176.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Als Andere unter Anderen

zwischen Verstehen und Erkennen noch einmal zurückzukommen, denn der Un-

terschied tritt so deutlicher hervor. Ich kann den Alltag, in dem ich lebe, nicht

vollständig in Distanz setzen. Dies wäre aber notwendig für eine von der Vieldeu-

tigkeit getrennte eindeutige Erkenntnis. Es wäre dieThematisierung von etwas nur

Notwendigem ohne historische, soziale und damit kontingente Bezüge.

Die Distanz geht aber aus demselben Grund verloren, der es ermöglicht, den

Sinn zu teilen: Jedes Erkennen ist selbst durch alltägliche Strukturen (wie etwas

in einem bestimmten Bereich zu erkennen ist) vorgezeichnet. Das Erkennen des

Alltags richtet sich zurück auf einen bestimmten Punkt des Alltags, um einen Bei-

trag zur Erkenntnis dessen zu leisten, wie sich der Alltag zu einer bestimmten Zeit

dargestellt hat. Das Erkannte ist die reflexive Feststellung des Verstehens – des Er-

lebens eines sowohl widerfahrenen als auch mitproduzierten Sinns. Das Erkann-

te behält trotz des feststellenden Charakters eine relative Perspektive und verliert

diese nur scheinbar, wenn man das Erkannte als absolut erklärt. Vieldeutigkeit ist

also deshalb die Bedingung für das Verstehen, weil es nicht nur ein schon festge-

legtes und sicheres Gesicht des Sinns gibt, sondern die vielen Facetten dessen, wie

etwas erlebt wurde oder wird. Eine soziale Situation kann deshalb viele Sinne haben,

da sie zwar einen alltäglichen Umgang miteinander darstellt, aber tatsächlich un-

terschiedliche, differente oder auch diskontinuierliche Momente umfasst, die sich

von Anderen als sinnvoll oder unsinnig verstehen lassen. Vieldeutigkeit kann somit

nicht als Problem verstanden werden: Sie ermöglicht gerade erst etwas verstehen

zu können, Sinn zu verändern und sich bestimmte Bereiche des Erlebten als zu

erkennende zu wählen. Gäbe es keine Differenz, wie sie durch die Vieldeutigkeit

eröffnet wird, so wäre es nicht nachvollziehbar, wieso man etwas verstehen oder

nicht verstehen sollte. Es gäbe ja keine Unterschiede.

Die Frage, die sich daran anschließt, ist die nach der Art dieser Unterschie-

de: Ist es eine Unterscheidung in Kategorien, die durch Kontradiktionen getrennt

sind? Diese Ansicht würde implizieren, dass es genaue und eindeutige Grenzen

zwischen den verschiedenen erlebbaren Phänomenen gäbe, bzw. Gründe, solche

Grenzen für alles Erlebte anzunehmen. Doch wurde bisher gezeigt, dass es um

das Beschreiben und nicht um das Kategorisieren des Erlebten geht. Es geht um

ein Verstehen der Kontingenz des Miteinanders, um ein mögliches Füreinander

zu bestimmen. Einen Gegensatz zu dieser kontradiktorischen Begriffsgenese bie-

tet der Ansatz von Gilles Deleuze. Er beschreibt eine Möglichkeit für die Genese als

»Blockierung« des Alltags, die sich durch minimale Differenzen und nicht durch

Kontradiktionen im Extremen bestimmen lassen.79 Ich will hier die Bedeutung der

Kontradiktionen für die Differenzierung nicht verneinen, aber man muss ihr eine

andere Form der Distinktion zur Seite stellen. Dadurch versucht diese Arbeit der

Überlegung über den beständigen Wechsel im Erleben, die mit James bestimmt

79 Gilles Deleuze: Differenz undWiederholung, S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 139

wurde, gerecht zu werden. Diese minimalen Übergänge, die Übergänge im Kleins-

ten nennt Gilles Deleuze Vize-diktion.80 Im Unterschied zur Kontradiktion sind sie

es, die die Grauzonen bestehen lassen, in denen etwas weder vollständig alltäglich

noch vollständig unalltäglich/besonders ist. In dem Bereich, der sich durch diese

vielen möglichen Kippphänomene bestimmen lässt, liegt eben dasMehr an Sinn, das

die Alltäglichkeit überschreitet, das selbst das Handeln in Strukturen nicht kom-

plett von ihnen ableitbar macht. Alltäglichkeit und Unalltäglichkeit sind deshalb

aber keine symmetrischen Pole einer begrifflichen Kontradiktion, sondern es han-

delt sich dabei um ein asymmetrisches Verhältnis.Wie schon beschriebenwurde, baut

ja das Unalltägliche und auch das Mehr auf einer vorhandenen Positivität auf, der

faktischen Gegebenheit von Alltag und Strukturen, die das Verhalten mitbestim-

men, oder, wie Waldenfels es ausdrückt: »Schließlich gehört das Alltägliche nicht

nur zum Leben im Ganzen, es durchdringt alle Lebensbereiche, auch solche wie Wis-

senschaft, Kunst und Religion, die bestimmt sind, den Alltag zu überschreiten.«81

Für die Philosophie selbst bedeutet dies, sich nicht auf Erklärungen zu reduzie-

ren, sondern vor allem die Beschreibung der Phänomene zu betreiben, um ihre

Eigenheiten darzustellen. Was bedeutet dies aber konkret? Es bedeutet, dass man

nicht danach fragt, was das Gegenteil von etwas ist, sondern wie das eine dem

anderen ähnelt, genauso wie es bisher in dieser Arbeit gemacht wurde, um die An-

deren nicht als Gegenteil des Ich zu verstehen, sondern als ähnliche wobei jede*r

für alle Anderen auch ein*e Andere*r ist. Nimmt man als Beispiel die Perspektiven

auf meinen Schreibtisch wieder auf, dann wird in der Beschreibung nicht danach

gefragt, wer auf den Schreibtisch sieht, sondern wie das erlebt wird, was man er-

lebt. Ich erlebe meinen Schreibtisch als und die Blätter als meine Aufgabe, als zu

Erledigendes. Andere erleben diese Perspektive nun vielleicht auch als Arbeit, als

Aufgaben, die erledigt werden müssen, und sie erleben es als etwas, das von je-

mandem erledigt werden muss. Der Unterschied ist die perspektivische Angabe

»meine« bzw. »deine« Arbeit, die unsere Perspektiven voneinander trennt. Es ist

meine Arbeit und die Andere verstehen dies, weil sie keinen Gegensatz zu mir bil-

den, sondern Ähnliche sind. Frage ich nun eine andere Person, ob sie mir ein paar

80 Vgl. ebd., 233: »Dieses Verfahren des unendlich Kleinen, das die Unterscheidung derWesen-

heiten aufrechterhält […], ist völlig verschieden von der Kontradiktion; man muß ihm daher

einen besonderen Namen, den Namen ›Vize-Diktion‹ geben. Im unendlich Großen steht das

Gleiche in Kontradiktion zum Ungleichen, sofern es dieses in essentia besitzt, und wieder-

spricht sich selbst, sofern es sich selbst negiert, indem es das Ungleiche negiert. Im unend-

lich Kleinen aber steht das Ungleiche in Vize-Diktion zum Gleichen, in Vize-Diktion zu sich

selbst, sofern es das, wodurch es in essentia ausgeschlossen wird, als Fall einschließt. Das Un-

wesentliche umfaßt das Wesentliche als Fall, während das Wesentliche das Unwesentliche

in essentia enthielt.«

81 Waldenfels: In den Netzen der Lebenswelt, S. 36. & vgl. S. 155.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Als Andere unter Anderen

Seiten zum Korrekturlesen abnimmt, dann wird auf einmal die Arbeit auf mei-

nem Schreibtisch auch in der Perspektive einer anderen Person zu »meiner« Arbeit

aus ihrer Perspektive. Es gibt also minimale Unterschiede, die nicht in eine be-

griffliche Kontradiktion münden, sondern in permanente Wechsel. »Mein« kann

zu »Dein« kippen und umgekehrt. Damit kann hier schon in der Beschreibung die

Trennung zwischen meinem Erleben und dem Erleben Anderer als variabel und

nicht als starre Grenze bestimmt werden. Das Erleben Anderer umfasst meines

wie das der Anderen: Zwischen Subjekt und Anderem liegt keine kontradiktori-

sche Entgegensetzung, sie sind Teile der Dimension des Erlebens.

Ein Blick auf das Erkennen Es lohnt sich, an dieser Stelle kurz innezuhalten und den

Prozess des begrifflichen Erkennens genauer zu beschreiben, der mir als Absto-

ßungspunkt gedient hat, um das Verstehen als Erleben der pluralen Sinne zu be-

stimmen. Das bedeutet, dass ich nicht jede Form, die bisher als Erkenntnistheorie

besprochen wurde, zur Abgrenzung heranziehe, sondern dass ich eine Theorie des

Erkennens bespreche, die in der Phänomenologie eine der deutlichsten Ausformu-

lierungen bedeutet. Es ist diejenige von Roman Ingarden, der in Zur Objektivität

der sinnlichenWahrnehmung die Vorstellung des Prozesses der Erkenntnis punktge-

nau beschreibt: »Das Erkennen kann nur dort stattfinden, wo [drei Elemente] auf-

treten: a) das Subjekt, das eine Operation vollzieht, b) diese Erkenntnisoperation

selbst und c) der Gegenstand, auf den die Operation sich bezieht«.82 Diese Relation

zwischen Subjekt undGegenstand in der Erkenntnisoperation ist keine ungewöhn-

liche Voraussetzung für das Erkennen, und er führt seine archetypische Vorstellung

vom Erkennen weiter fort: »Die Erkenntnisoperation ist die Gewinnung durch das

Subjekt eines Wissens über den durch diese Operation bestimmten Gegenstand;

ihr Zweck ist die Gewinnung einer ›Erkenntnis‹ dieses Gegenstandes, d.h. eines

wahrenWissens«.83 Das Erkennen ist also eine Operation mit dem Zweck der Erlan-

gung von »wahremWissen«. Diese Dopplung ist Ausdruck der Besonderheit dieser

Form, als Ausnahmeprodukt des menschlichen Denkens, als Feststellung des Ver-

standenen. Man kann durch das Erkennen also das Verstehen in eindeutige Aus-

sagen überführen: Die Relation zwischen Menschen und Welt ist die Bedingung

für das Erkennen, dessen optimales Ergebnis ein eindeutiger Begriff sein soll. Da-

mit ist das Erkennen jedoch eine Operation unter anderen Denkvermögen und

anderen bewussten Fähigkeiten. Die Relation Mensch-Welt, die schon immer un-

ablösbar als Alltag verflochten sind, besteht vor und mit jedem Versuch zu erken-

nen weiter. Die Kategorien, die dem Wissen, dem Erkannten entsprechen – wahr

und falsch –, sind keine Universalien, die auf alle Bereiche des Lebens angewandt

82 Roman Ingarden: Zur Objektivität der sinnlichen Wahrnehmung, Gesammelte Werke Band 8, Tü-

bingen: Niemeyer 1997, S. 161.

83 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 141

werden können –wer würde dies auch behaupten wollen –, sondern Beurteilungs-

zuschreibungen ausschließlich für das Erkannte. Dieser Blick auf das Erkennen ist

damit ein Schritt, zu bestimmen, wie das Verstehen des Sinns beurteilt werden

kann.

Liegt Paris in dieser Himmelsrichtung? Ist in dieser Tasse Kaffee? War Nietz-

sche ein Philosoph?84 Auf diese Fragen gibt es Antworten, die unter die Katego-

rien wahr und falsch fallen können, wenn man aus einer feststehenden Perspek-

tive auf sie blickt. Man versucht also die Welt immer von einem Standpunkt aus

zu erkennen. Solange ich hingegen nicht versuche, die Welt zu erkennen und un-

ter Erkenntniskategorien zu subsumieren, gibt es keine sinnhafte Möglichkeit, die

Kategorien wahr und falsch zur Beurteilung von etwas zu gebrauchen. Für die vor-

liegende Arbeit bedeutet dies, dass die Hauptthese, dass die Anderen die Bedin-

gung der Wirklichkeit ausmachen, eine Kategorisierung ist, die den Anspruch auf

Gültigkeit erhebt, da diese beschreibende Bestimmung mit den Kontingenzen der

Ausgestaltung umgehen kann, ihnen eine Struktur gibt. Die Bereiche des Erlebens,

die ich nicht in der Reflexion versuche zu erkennen, können nicht sinnvoll unter

wahr oder falsch subsumiert werden; aber diese Bereiche sind dennoch Teil des Ver-

stehens. Erst das, was ich versuche zu erkennen, wird wahr oder falsch sein. Aber

im Erleben derWelt haben wir es mit Sinn zu tun, den wir handelnd, fühlend, den-

kend, wahrnehmend und imaginierend miterschaffen und der uns durch Andere

widerfährt. Diese sind nicht wahr oder falsch. Man versteht etwas als langweilig,

interessant, schön, eklig, liebenswert etc. Die aufgezählten Sinngehalte sind rela-

tional und nur durch eine Verbindung von Menschen, Anderen und Welt zu ver-

stehen. Will man dies schematisieren, bedeutet es, dass das Verstehen des Sinns

das Korrelat des Erlebens der Welt ist und das Erkennen von etwas das Korrelat

zum Reflektieren auf etwas Erlebtes ist. Das Erkennen wird somit eine bestimmte

Form des Verstehens, bei der ein gerechtfertigter, wahrer Glaube entstehen soll.

Jedes Erkennen ist Verstehen, aber nicht jedes Verstehen ist Erkennen.

Damit mündet hier die im ersten Hauptteil begonnen Kritik an einer Vorstel-

lung der Phänomenologie, die sich mit einem rein theoretisierenden Bewusstsein be-

schäftigt, in eine differenzierte Beschreibung des Verhältnisses von Erleben und

Erkennen. Und es lässt sich – nochmals mit Gurwitsch – diese Vorstellung eines

rein theoretischen Bewusstseins, wie folgt, charakterisieren:

Der Gegenstand steht zwar in einer Beziehung zu mir, weil er Zielpunkt meiner

Zuwendung ist, aber diese Beziehung gehört wesentlich zur Distanz, diemich von

ihm abhebt. Diese Distanz des Gegenstandes, auf den ich mich richte, von dem

84 Diese letzte Frage ist eine geplante Stolperstelle, da schon die Frage, ob Nietzsche ein Philo-

soph war, nicht völlig eindeutig zu beantworten ist.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Als Andere unter Anderen

ich Bewusstsein habe, kann von keiner räumlichen Annäherung je überwunden

werden [.]«85

Anders als in diesem Zitat wird hier nicht von einer ursprünglichen Distanz aus-

gegangen, die zwischen Menschen und Welt liegt. Sondern ich gehe von einem

asymmetrischen Verhältnis aus, bei dem wir Andere und die Welt zusammen die

Sedimentierungen der sozialen Situation bilden, die dem Erlangen vonWissen ge-

nauso notwendig zu Grunde liegt, wie der Möglichkeit, den Alltag zu überschrei-

ten. Es ist ein Verhältnis von Nähe und Distanz, wodurch die Relationalität stärker

betont wird.Die hier benutzten Begriffe beschreiben also erlebbareWeltverhältnis-

se genauer, in denen keine kontradiktorischen Distanzen vorliegen, sondern Vize-

diktionen, kleine Differenzen, die auch die Nähe zwischen Begriffen anzeigen und

nur im Grenzfall wie Kontradiktionen erscheinen. Ein Beispiel für solch eine er-

lebbare, widerfahrene Kontradiktion im Alltäglichen wäre der im letzten Kapitel

beschriebene Fall des Nackt-ins-Seminar-Gehens. Bei ihm stellt sich ein Wider-

spruch zu der üblichen Kleidung im Seminarraum ein, denn alle Anderen tragen

konventionellerweise welche. Aber die Anderen sind keine Kontradiktionenmeines

Erlebens, sondern sie unterscheiden sich minimal bis maximal in der Intensität.

Wir sind in keinem Fall ganz und gar von Anderen unterschieden, und wenn es

doch in manchen Fällen so erscheint, dann sind es jene, in denen man mit einer

Andersheit konfrontiert ist, die einem als nicht realisierbare Möglichkeit erschei-

nen. Dies kann geschehen, weil die sozialen Strukturen vollkommen versteinert

sind, oder weil das grundlegendste Weltverhältnis in der Tat der Anderen negiert

wird.

Die beiden Pole Welt und Menschen bzw.Menschen und Objekten geraten also

erst dann zueinander in eine kontradiktorische Distanz – wie im Zitat bestimmt

–, wenn sie in von der Reflexion thematisch erfasst und etwas anderem entgegen-

gesetzt werden. Es lohnt sich hier noch einmal, Husserls Bestimmung der Phä-

nomenologie zu betrachten, um die Unterschiede in der Programmatik zwischen

dieser Phänomenologie und der hier vertretenen zu zeigen. Husserl verfolgt schon

zu Beginn seiner Reformulierung der Phänomenologie in den Ideen I eine einseitige

Betrachtung, die auf ein reines Erkenntnisinteresse abzielt. Dies zeigt sich bereits

in den ersten zwei Sätzen des ersten Paragraphen: »Natürliche Erkenntnis hebt

an mit der Erfahrung und verbleibt in der Erfahrung. In der theoretischen Ein-

stellung, die wir die ›natürliche‹ nennen, ist also der Gesamthorizont möglicher

Forschung […] bezeichnet: Es ist die Welt.«86 Warum Husserl, obwohl er von der

Erfahrung ausgeht, die theoretische Einstellung mit der natürlichen gleichsetzt,

kann nur im Hinblick auf sein rein erkenntnistheoretisches Interesse begründet

85 Gurwitsch: Die mitmenschlichen Begegnungen in der Milieuwelt, S. 59.

86 Husserl: Ideen I, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 143

werden. Es ist eine Setzung auf ein Ziel hin. Sonst hätte man bestimmen müssen,

dass es außer dem Erkennen noch andere Einstellungen zur Welt gibt und es nicht

in jedem Moment darauf ankommt, etwas von der Welt zu erkennen.

Das meint es, wenn ich davon spreche, dass das Erlebte, wie das Fühlen von

Ekel, sinnhaft ist: Das Erlebte zeigt keine abstrakten Erkenntnisformeln an, die das

reineWas einer Sache bestimmen, sondern sie zeigen,wie dasWas ist.D.h., das Er-

leben zeigt an, unter welchen Strukturen sich etwas oder jemand im Sozialen dar-

stellt. Das Gespräch, das langweilig ist, kann dennoch Informationen vermitteln,

die wahr oder falsch sind, doch die Fakten auf ihren Wahrheitswert zu überprüfen

ist etwas anderes, als ein Gespräch zu führen, das langweilig ist, und es ändert

nichts daran, ob das Gesagte wahr oder falsch ist, dass es langweilig war. Damit

soll aber nicht gesagt werden, dass dieses Sinn vermittelnde Verstehen einen unbe-

dingten Vorzug vor dem Wahren hätte. Es soll aber darauf insistiert werden, dass

das Erkennen ein Weltbezug der Menschen unter anderen ist, der in seinen beson-

deren Eigenschaften, das Wahre und das Falsche zu bestimmen, auf dem Erleben

der Welt aufbaut oder eher ein Teil des Erlebens ist. »Unter Anderen« ist hier also

doppeldeutig zu verstehen: 1. ist das Erkennen eine Fähigkeit neben anderen; 2.

besteht das Erkennen in Bezug auf Andere und durch Andere.

Wieso wird hier nun nochmals auf anderemWege betont, was schon im ersten

Hauptteil gezeigt wurde? Dies geschieht, um darauf hinweisen zu können, dass

es beim Erleben des Telefongesprächs und dem Verstehen des Sinns, den Ande-

re darstellen, nicht zuerst um ein Erkennen der Anderen geht, sondern dass das

Mehr an Sinn in jeder alltäglichen, sozialen Situation erlebt wird. Es geht in dieser

Wiederholung also auch darum, zu zeigen, dass ich den Sinn, der im Gespräch

ausgedrückt wird, verstehen kann, ohne ihn vorher erkannt haben zu müssen. An-

dersherum entstünde ein Problem der Beschreibung; Andere zu verstehen, wenn

dies notwendig auf Wissen gegründet wäre, erwiese sich als unmöglich.

Dies lässt sich in vier Schritten zeigen: 1. Wenn Wissen notwendig ist, um An-

dere zu verstehen,muss ich die Anderen notwendig schon zumObjekt gemacht ha-

ben. 2. Anders als bei Gegenständen ist die Kontinuität der Anderen durch immer

neue Differenzen in ihrem Handeln und Verhalten Anderen gegenüber bestimmt.

3.Wenn ich also die anderen Personen verobjektiviere, kann ich sie nur unter Kate-

gorien subsumieren, sie aber nicht als Prozess denken, der noch abläuft, weil eine

Kategorie zu benutzen ein abgeschlossenes Urteil ist. (Es geht aber beim Verstehen

Anderer nicht vorrangig darum, ob die Art, wie sie sich verhalten,wahr oder richtig

ist. Es geht darum wie wir gemeinsam leben.) 4. Leben als bloße Kategorie zu ver-

stehen, unterliefe das Verstehen der Anderen als Handelnde, Fühlende, Denkende,

Imaginierende und Wahrnehmende, kurz als Erlebende. Man wüsste dann zwar

vielleicht, was diese Person ist (z.B.: Ist X ein Mensch? Ist X lebendig oder tot?),

aber nicht was sie will beziehungsweise wie sie sich verhält. Dieser vierte Punkt ist

jedoch entscheidend dafür, z.B. demGespräch, schon währendman es führt, einen

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Als Andere unter Anderen

Sinn beimessen zu können. Und genauso erlebe ich ja auch ein Gespräch. Es hat

einen Sinn, den ich während des Redens erfasse, und auf den ich antworte oder

den ich selbst mit hervorrufe. Diesen geteilten Sinn erkenne ich aber nicht zuerst,

sondern ich erlebe ihn während des Prozesses.

Hier sei nun vorweggeschickt, dass genau diese Wendung hin zum Verstehen

als Grundlage des Erkennens eine Hinwendung zum Pragmatischen darstellt und

an William James anschließt. Für das Verstehen Anderer ist nicht das Erkennen

wichtig, sondern ob die Interaktion, das Verhalten in Bezug auf die Anderen funk-

tioniert. Dieses Funktionieren bildet sich auf dem Grund des Alltages und lässt das

Gewohnte entstehen und bestehen. Es bezieht sich aber nicht darauf, ob der ver-

folgte Zweck erreicht wird, sondern darauf, ob ich gelingend interagiere, ob sich

ein Sinn einstellt, egal welcher Art (Missverständnis, Ablehnung, Zustimmung,

Langeweile, Heiterkeit etc.). Es gibt damit keine Frage nach demGewinn oder dem

Erfolg gegeneinander. Der Sinn ist nicht meiner und nicht irgendjemandes, er ist

durch die Anderen als Andere. Er ist die Sphäre, die im Alltag Neues werden lässt

und Gewohntes weiter übermittelt.Der Sinn und das Verstehen sind immermiteinander

geteilt, weil sie nur in der sozialen Situation bestehen.

Daran anschließend kann mit de Beauvoirs Aussage aus Das Alter Folgendes

gesagt werden: »Die Gewohnheiten ersparen uns Anpassungsschwierigkeiten, sie

liefern Antworten, bevor man sich Fragen stellen muß.«87 Dieser Satz kann als

Übergang und Zusammenfassung für diesen Sinnabschnitt verstanden werden.

Die sozialen Strukturen sind der Modus dessen, wie man auf den Alltag reagiert.

Was im Alltag passiert, erscheint mir gewohnt. Jene als Gewohnheit erlebten Ant-

worten auf das Alltägliche sind also die sedimentierten und vergangenen sozialen

Strukturen der Verhaltensweisen der Anderen; die Normen, die Art und Weise wie

wir miteinander interagieren. Sie widerfahren uns in der sinnhaften Bezugnah-

me aufeinander: »Die Gewohnheit – das ist die Vergangenheit, soweit sie von uns

nicht repräsentiert, sondern in Form von Einstellungen und Verhaltensweisen ge-

lebt wird; es ist die Gesamtheit der ›Montagen‹ und Automatismen, die uns das

Gehen, Sprechen, Schreiben usw. ermöglichen.«88 Die Montagen des Alltags (Se-

dimentierung plus Überschreitung der Sedimente hin zu einem Mehr) münden in

unser Verhalten. Das Montierte stellt die inkorporierte Sammlung an vergangenen

Strukturen und sozialen Sedimenten dar, aus denen unser erlebter Alltag besteht.

So ist der Alltag also ein Teil unserer eigenen Körper und unseres Verhaltens.

87 Simone de Beauvoir: Das Alter, Reinbek b.H.: Rowohlt 1977, S. 400.

88 Ebd. (Für den Hinweis auf diese beiden Stellen in Simone de Beauvoirs Buch Das Alter be-

danke ich mich bei Hannah Chodura, ohne deren gleichzeitige Arbeit am Thema des Alters

diese Überlegungen wohl keinen Eingang in die vorliegende Arbeit gefunden hätten.)

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 145

Leibliches Verstehen und die Übercodierung des Leibes Wieder einmal beginne ich mit

Merleau-Ponty. An dieser Stelle soll eine Unterscheidung ausgearbeitet werden, die

den hier verwendeten Begriff des Verstehens weiter spezifiziert. Es ist die Unter-

scheidung zwischen »erotischem« und »verstandesmäßigem« Verstehen, die die

Bedeutung der Gewohnheit und deren leibliche Gebundenheit verdeutlicht. Für

diese Einschreibung wird der Begriff Codierung verwendet, wodurch bestimmt

werden kann, wie die Montagen89 – um diesen Begriff de Beauvoirs kurz aufzu-

greifen – aus Stift und Hand, Gangart und Beinen etc. ohne Subsumierung unter

allgemeine Kategorie sinnhaft sein können:

Es gibt ein erotisches ›Verstehen‹, das von anderer Art ist als das Verstehen des

Verstandes; der Verstand versteht, indem er eine Erfahrung unter einer Idee er-

faßt, der Begierde aber eignet ein Verstehen, das ›blindlings‹ Körper mit Körper

verbindet. So ist selbst die Geschlechtlichkeit, die man doch lange genug als ty-

pisches Beispiel einer bloßen Körperfunktion betrachtet hat, keineswegs ein pe-

ripherer Automatismus, sondern Intentionalität, die der Bewegung der Existenz

selbst folgt und mit ihr sich erhebt und zurückfällt.90

Was in diesem Zitat zum Tragen kommt bzw. zum Thema wird, ist die leibge-

bundene Verständlichkeit, ein Verstehen, das im Erleben liegt und nicht durch ein

Distanzverhältnis ausgedrückt wird. Körper und Körper – oder eher: Leib und Leib

– gehen in vielfältigen Gesten und Mimik aufeinander ein, die Montagen aus Leib

und Kleidung, Leib und Besteck u.a. haben aneinander Teil: Allein der Versuch,

die Hand oder die Schulter einer anderen Person zu berühren, spielt mit mehr im-

pliziten Faktoren, als es beschrieben werden kann. Was ich leiblich verstehe, ist

demnach die im letzten Kapitel beschriebene Fassade der Anderen, ihre performa-

tive Darstellung der Intentionalität unter sozialen Strukturen.91

89 Ähnlich der Montage (vgl. Beauvoir: Das Alter, S. 400) kann auch der Begriff der »Wunsch-

maschine« von Deleuze und Guattari verstanden werden: Deleuze & Guattari: Anti-Ödipus,

S. 7ff.

90 Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 188. Vgl. dazu die Kritik von Judith But-

ler an der Beschreibung der Geschlechtlichkeit bei Merleau-Ponty: Geschlechtsideologie und

phänomenologische Beschreibung–Eine feministische Kritik anMerleau-Pontys Phänomenologie der

Wahrnehmung, in Silvia Stoller & Helmuth Vetter (Hg.): Phänomenologie und Geschlechterdiffe-

renz, Wien: WUV 1997, S. 166ff.

91 An diesemPunkt der Arbeit tritt zu der sozialphilosophischen Beschreibung eine unvermeid-

bare Nähe zu moralischen und ethischen Fragestellungen hinzu. Die Phänomene selbst und

dadurch auch die Thematik dieser Arbeit (die Anderen unter Anderen) kommen nicht oh-

ne moralische, ethische, also soziale Strukturierungen – wie man sich zu verhalten hat –

aus. Unsere Vorhaben werden durch sie codiert. Und so birgt der Fokus dieser Arbeit gera-

de durch die gegebenen Beispiele die Offenheit, meinemoralischen Vorstellungen in diesen

Beispielen vorzufinden, weil hier versucht wird, das alltägliche Miteinander unter den so-

zialen Strukturen zu bestimmen. Es wird hier in keinem Abschnitt dafür argumentiert, dass

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Als Andere unter Anderen

Das leibliche Verstehen hat jedoch nicht nur das Gesicht der Lust, hier im spe-

ziellen Textausschnitt Merleau-Pontys der sexualisierten Lust, sondern dieses Ver-

halten ist auch hilfsbereit, offen und nicht vollends definiert.Man kann jemanden durch

das Begehren (als Form leiblichen Verstehens) verstehen, aber es ist nicht nur po-

sitiv besetzt. Durch die Begierde kann man auch unterdrückend, gewaltsam und

einseitig feststellend sein. Das erotische – oder eben besser: das leibliche – Verste-

hen ist, wie oben schon für den Alltag bestimmt, nur im Angesicht von Vieldeutigkeit,

also einer generellen Offenheit möglich. Wenn etwas nicht die Möglichkeit lässt,

auch das Gegenteil oder abweichende Verhaltensweisen zuzulassen, dann wird von

der Person, der die Möglichkeiten genommen werden, gerade nicht gefordert zu

verstehen,was gerade getan werden soll oder nicht, sondern es wird gefordert, Fol-

ge zu leisten: Die Person, die nur folgen soll, muss nichts leiblich verstehen, aber

sie verliert dadurch nicht die Möglichkeit dazu: Das leibliche Verstehen bildet eine

grundlegende Fähigkeit, die nicht negiert werden kann.

Was aber passieren kann, ist, dass man in Situationen gerät, in denen das Mit-

einander ein Gegeneinander ist, bspw. wenn es von einer der beteiligten Perso-

nen als unerwünscht dargestellt wird, dass eine andere Person die Fähigkeit zum

Verstehen ausüben soll, oder es einem egal ist, ob verstanden wird, was man mit

dem eigenen Verhalten bezwecken will. Ein Beispiel dafür können Verhaltenswei-

sen sein, die als Ausübung von Gewalt verstanden werden. Sie werden verstanden,

aber sie lassen keine eigenen Deutungen zu, sondern zwingen die Deutung der

Gewalt ausübenden Person oder Gruppe anderen auf. Gewalt und einseitige Fest-

stellungen sind damit nicht vom Verstehen getrennt, zeugen aber von Desinteresse

daran, dass Andere verstehen können.Gewalt ist immer auch die Inkaufnahme von

Unverständnis.

Anders verhält es sich mit einem Verhalten, das Zuverlässigkeit bei Anderen

benötigt: Dass Andere zuverlässig sind, ist die Darstellung eines Verhaltens, das

sich auf Andere verlässt. Es ist ein Vertrauen darauf, dass sie ihre generelle Of-

fenheit, ihre verschiedenen Möglichkeiten einschränken, damit das Verhalten, was

man ausführen möchte, gelingt. Es ist ein Vertrauen dahingehend, dass Andere

eine beschriebene Form desMiteinanders einen notwendigen Vorrang vor einer anderen ha-

ben soll. Dies ist auch nicht die Bitte, die Beispiele unhinterfragt stehen zulassen, sondern

es ist die Explikation meiner eigenen Perspektive, die nicht aus dieser Arbeit zu verbannen

ist. Liest es sich an bestimmten Stellen so, als würde eine der Varianten bevorzugt, dann

deshalb, weil ich es nicht geschafft habe, meine eigene Vorstellung davon, wie man zusam-

menleben sollte, aus dem Text vollständig herauszuhalten. Sollte es solche Passagen geben,

und davon ist auszugehen, dann sind sie durch mein eigenes Ethos geprägt. Ich bitte also

darum, keine versteckte moralische Argumentation hinter dem Text zu vermuten, sondern

solche Passagen als Ausdruck eines Wunsches zu verstehen, der dennoch eine nachvollzieh-

bare Beschreibung liefern kann. So sind Offenheit und Eindeutigkeit zwei Begriffe, die nicht

mit »gut« und »schlecht« beurteilt sind.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 147

die Situation verstehen und deshalb in einer bestimmten Art und Weise darauf

antworten. Gebe ich einer anderen Person etwas zum Korrigieren, dann vertraue

ich darauf, dass sie versucht, den Text zu verstehen, und gleichzeitig darauf, dass

sie den Text gründlich korrigiert. Auf der anderen Seite bedeutet es aber auch,

dass die Kritik, die geäußert wird, als konstruktiver Hinweis verstanden werden

soll und nicht als Ablehnung des Inhaltes, denn mit Dissens ist immer zu rechnen.

Zuverlässigkeit ist also eine Form doppelten Vertrauens.

Beispielhaft zeigt sich das leibliche Verstehen am Zulassen oder Ablehnen von

Berührungen. Zieht man seine*ihre Schulter zurück oder »versteinert« einem der

Körper durch die Berührung oder den Blick einer anderen Person, dann verstehen

die Anwesenden das Verhalten als unbehaglich, ablehnend oder verärgert. Kommt

man auf die Zuverlässigkeit zurück, dann verlässt man sich in diesem Moment

darauf, dass Andere verstehen, dass diese Situation unangenehm ist und sich so

verhalten, dass diese Situation geklärt werden kann. Damit steht das leibliche Ver-

stehen auf dem Boden des Pragmatischen. Es ist situativ in soziale Strukturen des

Alltags eingebunden. Es unterscheidet sich deshalb vom verstandesmäßigen Ver-

stehen als Subsumieren von etwas unter einen Begriff, womit man im Bereich des

Erkennens angekommen wäre. Lehne ich eine Berührung ab, stelle ich mein Un-

wohlsein, mein Ablehnen dieses Verhaltens dar.

An diesem Beispiel lässt sich auch aufzeigen, warum ein gewaltvolles Verhal-

ten immer auch eine Inkaufnahme von Unverständnis ist: Wird die Berührung ge-

waltvoll ausgeführt, dann spielt es keine Rolle, ob die berührte Person oder die

Berührende verstehen, worauf die Interaktion abzielt, geschweige denn, ob sie da-

mit einverstanden sind. Das Ziel ist in der gewaltvollen Berührung schon endgültig

festgelegt, und zwar nicht als Möglichkeit, sondern als Notwendigkeit/Zwang ge-

gen Andere.92 Die Anderen sind dabei nur als Objekte Teile des Zu-Erreichenden,

und damit nicht Quell eigener Möglichkeiten, sondern nurMöglichkeit für den*die

Gewaltbereit*e selbst.

Will man sich dagegen unterstützend verhalten, steht der Sinn, den man mit

dem eigenen Verhalten jemand Anderem vermittelt, auf demSpiel. Es ist keine ein-

deutige Angelegenheit mehr, ob es als unterstützend aufgefasst wird oder nicht.

Unterstützung als solche zu verstehen, ist stärker von der Situation und damit von

den Anderen abhängig. Positives Verhalten vertraut auf die Perspektiven der An-

deren. Negatives Verhalten (im Extremfall Gewalttätiges) schließt die Perspektiven

der Anderen im eigenen Verhalten ein und die der der Gewalt ausgesetzten Person

in dem Sinne aus, dass sie nicht als eigenständige Person in Erscheinung treten

soll. Diese grobe Beschreibung von Gewalt soll hier nicht weiterverfolgt werden,

92 Zum Verhältnis von Zwang und Möglichkeit in Bezug auf die Anderen vgl. Deleuze: Logik des

Sinns, S. 367ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Als Andere unter Anderen

da sie den Ausschluss des Füreinander bedeutet, und deutlich weiter gefasst wer-

den müsste.93 Sie musste jedoch aufgegriffen werden, da eine Beschreibung des

Miteinanders ohne einen Verweis auf Gewalt ein Phänomen des Alltags ausklam-

mern würde, an dem nicht vorbeigeschaut werden sollte.

Hier lässt sich wieder betonen, was im ersten Unterkapitel Miteinander in so-

zialen Räumen schon argumentiert wurde. Das Erleben zeigt auf, dass wir in Be-

zug auf andere Menschen und die Gegenstände im Verhältnis eines Nebeneinan-

der und dadurch eines immer offenen Miteinander stehen, dessen Sinn durch ein

leibliches Verstehen erlebbar ist. Mit Merleau-Ponty kann man hier also Folgen-

des konstatieren: »Perspektiven und Gesichtspunkte sind […] als unser In-sein im

Welt-Individuum zu begreifen, und die Wahrnehmung [sowie das Erleben, P.H.]

nicht als Konstitution des wahren Gegenstandes, sondern als unser Sein-unter-

den-Dingen [und den Anderen, P.H.].«94 Was uns dazu führen kann, mit Walden-

fels den Bereich des »Logos der praktischen Welt« in der Kategorie des Leiblichen –

also des Verstehens als Erleben des Verhaltens in seinen eigenen Grenzen – zu

denken. Dieser Bereich ist »den Risiken der Erfahrung ausgesetzt« und deshalb

»nicht von vorneherein fest [gestellt]«.95 Dies stellt also eine Loslösung von jegli-

chemAbsolutheits- oder Universalitätsanspruch des Verstehens im erotischen bzw.

leiblichen Bereich des Erlebens dar. Das Verstehen ist nie abgeschlossen.

Die Welt ist nie nur meine Welt.96 Und sie muss, so trivial es auch klingt, des-

halb als soziale beschrieben werden. Sie ist also immer unsere. Diese unsere Welt

besteht auch in der Zeit vor der eigenen Geburt. Jene Zeit ist uns, vermittelt durch

Sedimentationen und Strukturen, in die wir eingebettet sind, die ich heute an mir

und den Anderen entdecken kann, ohne dass wir sie selbst neu erschaffen hätten,

zugänglich. Diese Strukturen und Optionen sind Teil des beschriebenen Alltags,

auf dem die Sinnkonstitution fußt. So geben mir das Besteck, der Löffel und mei-

ne Erziehung eine Möglichkeit an, wie ich mit dem Löffel Suppe löffeln kann, die

durch Andere vermittelt ist. Ich verstehe also den Löffel und das Löffeln durch die

Anderen und meinen codierten Leib hindurch. In dem Löffel zeigt sich implizit

die Zeit seiner Bearbeitung und Genese durch die Anderen inbegriffen, genauso

wie die Art ihn zu benutzen, die ich durch den Umgang der Anderen mit ihm ge-

lernt habe; seine Form, der Stiel, der sich zwischen meine Finger legt und so ei-

nen bestimmten Bewegungsablauf funktional macht. Es entsteht ein gemeinsamer

Sinn, ein gemeinsames Verhalten in der Handhabung des Löffels. Dieser allgemei-

ne Handlungscode wird aber durch die spezifische Art und Weise und sogar die

93 Einen Überblick zu Darstellungen und Strukturen von Gewalt bietet die Textsammlung Ge-

walt: Strukturen, Formen Repräsentationen von Mihran Dabag, Antje Kapust & Bernhard Wal-

denfels (Hg.), München: Fink 2000.

94 Vgl. Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 402.

95 Waldenfels: In den Netzen der Lebenswelt, S. 83.

96 Vgl. Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 397.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 149

Art des Löffels (Suppen-, Kaffeelöffel etc.) und durch sein Material (Metall, Plastik

etc.) und die »Etikette« übercodiert. Code meint also die Art und Weise, wie etwas

zu tun sein sollte, die sich durch eine beständige Wiederholung und die sozialen

Strukturen in einen Leib eingeschrieben haben. Gibt es also einen konventionellen

Code des Löffelns? Ja, einen, der einer*m wortwörtlich in der Hand liegt. Er ver-

ändert sich dadurch, ob man schnell oder langsam löffelt und obdie Schüssel oder

den Teller dabei festhält; er wird an bestimmten Stellen in der konkreten Situa-

tion übercodiert, auch wenn sich die Konvention dadurch noch nicht verändert.

All das zusammen garantiert das sinnhafteMehr aus Kontinuität und Diskontinui-

tät, dass je nach Kultur, aber auch je nach Person, einen unterschiedlichen Sinn

verstehend erlebbar macht. Aus diesem Verstehen kann nun die Benutzung nach

dem Code folgen, die Recodierung, ihn zum Eierlaufen zu benutzen, und die Über-

codierung, wenn man Löffel nicht mehr zum Essen benutzt, sondern ihnen einen

anderen Sinn einschreibt: bspw. durch die wiederholte Verwendung von Löffeln

als Aschenbecher, ohne sie danach wieder in ihrem konventionellen Gebrauch zu

verwenden.

Im Übercodieren liegt dabei stets eine Form der Machtausübung, des Beherr-

schens.97 Damit wurde hier, nachdem im vorherigen Kapitel die Notwendigkeit des

Alltäglichen für das gegenseitige Verstehen betont worden ist, die andere Seite, die

des Gegeneinanders, der Abgrenzung im Alltäglichen,mit in den Blick genommen.

Diese Codierungsprozessewerden imSinnabschnittVerstehen, Funktion,Wahrhaftig-

keitwieder aufgegriffen. Zusammenfassend für diesen Sinnabschnitt kannman so-

mit sagen: Offenheit/Uneindeutigkeit ist die Bedingung dafür, eine Situation über-

haupt verstehen zu können,weil es nur bei einer Offenheit der Situation überhaupt

notwendig wird, sie zu verstehen.Wären Situationen beständig eindeutig, gäbe es

keine Varianz darin, wie man sich in einer Situation verhält. Die Pluralität von

Umgangsformen im Miteinander wäre nicht mehr sinnvoll beschreibbar, sondern

würde zu einer eindeutigen Skala für angebrachtes und unangebrachtes Verhalten

führen. Im nächsten Abschnitt soll nun auf eine Umgangsform im Miteinander

genauer Bezug genommen werden. Es ist das Verhalten der Fürsorge, welches aus-

gehend von Heidegger nun betrachtet werden soll. Die Fürsorge ist in dieser Arbeit

der Ausgangspunkt für die Fokussierung auf ein Füreinander als Möglichkeit des

Miteinanders.

Die Modi der Fürsorge An dieser Stelle, an der das leibliche Verstehen beschrieben

und konkretisiert wurde, laufen drei Stränge auseinander, die sich mit der Frage

der Funktion des Verstehens beschäftigen. Zum einen ist es eine Frage der Sorge

um Andere (einer Form der Fokussierung des Miteinander als Füreinander), die

97 Vgl. Gilles Deleuze & Félix Guattari: Gespräch über den Anti Ödipus (mit Felix Guattari), in: Gilles

Deleuze (Hg.): Unterhandlungen 1972- 1990, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2017, S. 36.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Als Andere unter Anderen

Heidegger beschreibt. Zum anderen ist es eine Frage nach dem Begriff der Funkti-

on selbst, und zuletzt ist es eine Frage nach der Struktur bzw. den Codes, nach de-

nenman handelt, wie man sie überschreiben bzw. übercodieren kann, sie vielleicht

sogar decodiert. Der erste Strang wird in diesem Sinnabschnitt aufgenommen, da

er die Grundlage der Frage nach der Funktion des Sinns ist. Dieser zweite Strang

schließt im Abschnitt Verstehen, Funktion, Wahrhaftigkeit direkt an diesen hier an.

Danach wird in Form der parrhesia die Beschreibung der Sorge komplettiert, um

schließlich zum dritten StrangMiteinander in sedimentiertenWelten zu gelangen, der

gleichzeitig den Abschluss dieses Kapitels bildet. Trotz dieser Teilung verlaufen die

Beschreibungen der Sinnabschnitte eng miteinander verwoben.

Zuerst soll also auf den Begriff der Sorge – Heideggers Versuch zu beschrei-

ben, wie Menschen aufeinander bezogen sind – eingegangen werden. Waldenfels

stellt die Frage in Form folgender Aussage: Die Sorge »tritt im alltäglichen Ver-

halten auf als Übung der Sorgfalt […]. Es fragt sich dann, was sich hinter dieser

Sorge verbirgt, wo und wie sie im Leben verankert ist, wie sie den Menschen prägt

und in welche soziokulturellen Gestalten sie sich kleidet.«98 Dieser Aufgabe, die

Waldenfels an eine Untersuchung der Sorge stellt, werde ich hier an ausgewählten

Beispielen nachgehen. Eine solche Beschreibung der Sorge ist deshalb sinnvoll, da

sie einen phänomenologischen Versuch darstellt, das Miteinander zu beschreiben,

von dem ausgehend die Strukturen dieses Miteinanders in den Fokus des Erlebens

treten können. Dazu werde ich mich den Beschreibungen Heideggers kritisch zu-

wenden, um eine weiterführende Bestimmung der Sorge im Miteinander, in der

sozialen Situation zu forcieren:

Die Fürsorge hat hinsichtlich ihrer positiven Modi zwei extreme Möglichkeiten.

Sie kann dem Anderen die »Sorge« gleichsam abnehmen und im Besorgen sich

an seine Stelle setzen, für ihn einspringen. […] Ihr gegenüber steht die Möglichkeit

einer Fürsorge, die für den Anderen nicht so sehr einspringt, als daß sie ihm in

seinem existenziellen Seinkönnen vorausspringt, nicht um ihm die »Sorge« abzu-

nehmen, sondern erst eigentlich als solche zurückzugeben.99

In dieser Form, eine Beziehung zwischen Menschen zu beschreiben, kommt es vor

allem auf den Begriff des Nehmens an, der sich in Abnehmen und Übernehmen (um

sie zurückgeben zu können) aufteilt. Thematisiert man diese Begriffe, so lässt sich

die Sprache Heideggers wie folgt übersetzen. In der Sorge geht es darum, sich den

Problemen und den Ansichten der Anderen anzunehmen. All diese Akte bestimmen

nur dasjenige, was das Subjekt tun kann, entweder um das Problem in Form ei-

ne*r Stellvertreter*in für die Anderen zu lösen, wodurch das Problem übernommen

wird, oder das Problem als Ratgeber*in aufzuzeigen, um der anderen Person ihr

98 Waldenfels: Erfahrung, die zur Sprache drängt, S. 294.

99 Heidegger: Sein und Zeit, S. 122.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 151

Problem zurückzugeben. Sowohl die erste Variante als auch die zweite zeugen von

einem Besitzverhältnis gegenüber Anderen. Entweder nehme ich den Anderen das

Problem und die Sorge ab, oder ich muss erst Wissen über das Problem besitzen,

um es zurückgeben zu können. Was aber soll diese Beschreibung des Besitzens für

das Miteinander bedeuten? Es bedeutet, dass hier ein Verhältnis zwischen Men-

schen beschrieben wird, bei dem immer eine Person als das Subjekt und die andere

Person als das Objekt bestimmt wird.100 Es ist also ein Verhältnis der Macht, denn

das Subjekt besitzt dann die Sorge der Anderen oder übernimmt sie.101

Dies wird allerdings in diesen beiden »positiven Modi« der Sorge – wie Hei-

degger sie nennt – durch die gewählte Sprache verdeckt. Nach dieser kritischen

Darstellung steht nun an, zu fragen, ob die Sorge mehr als diese beiden Möglich-

keiten birgt. Wird es ebenso möglich sein, zu versuchen, sie nicht ein Verhältnis

des Besitzes zu beschreiben? Darauf kann mit Karl Löwith geantwortet werden,

der sich der Terminologie Heideggers bedient, um jedoch deutlich klarer in seiner

Argumentation von der Welt zum Zusammenleben von Menschen zu kommen:

Weil das menschliche Dasein durch sein »In-der-Welt-sein«, das In-der-Welt-sein

aber durch »Mitsein« bestimmt ist, eigentlichesMitsein jedochMit-einander-sein

bedeutet, dasMiteinander-sein aber gleichbedeutend ist mit »Zusammenleben«,

ist von vornherein zu erwarten, daß ebenso wie die allgemeine »Welt« schon eo

ipso Mit-welt anzeigt, so auch das allgemeine »Leben« schon eo ipso Zusammen-

leben meint.102

Löwith hält an dieser Stelle fest, wie der Weg vom einzelnen Erleben der Welt zum

Zusammenleben führt. Dies steht in der Darstellungsform konsequent in Zusam-

menhang mit dem Titel seines Buches Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen.

Es geht ihm – ausgehend von Heidegger und der Subjektphilosophie verpflichtet

– darum, die einzelne Person so zu beschreiben, dass die Bedeutung für die Ande-

ren daran erkennbar wird. Oder um es noch expliziter zu sagen: Es geht Löwith um

das Individuum und sein Verstehen der Anderen. Er verstärkt dadurch die Beto-

nung der Bedeutung der Anderen im Vergleich zu Heidegger, aber auch in seiner

Beschreibung ist die Welt mit Anderen ein Aspekt der Welt; und erst durch den

Umgang mit der Welt erreichbar.103 In Löwiths Beschreibung ist es keine Frage des

Besitzens, die Anderen zu erleben, aber es ist eine Frage des aktiven Umgangs mit

der Welt, nur im Handeln, genauer: nur im Sprechen kommt man zu ihnen. Beide

100 Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 450.

101 An dieser Stelle kann die Frage nach der Fürsorge für Pflegebedürftige aufkommen. Dieses

Thema ist jedoch viel zu diffizil, als dass es hier sinnvoll thematisiert werden könnte. Vgl.

Patrick Schuchter: Sich einen Begriff vom Leiden Anderer machen – Eine Praktische Philosophie der

Sorge, Bielefeld: transcript 2016, S. 51ff.

102 Karl Löwith: Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen, Stuttgart: J.B. Metzler 1981, S. 31.

103 Vgl. ebd., S. 29 & 130.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Als Andere unter Anderen

Punkte wurden in der bisherigen Argumentation dieser Arbeit in ihrer Privilegie-

rung verkehrt: Dadurch, dass das Erleben immer darstellt und diese Darstellung

nicht ex nihilo entsteht, sondern sich aus der Wiederholung des Erlebens Ande-

rer entwickelt, muss man nicht erst zu den Anderen kommen, muss man keinen

Zugang zu ihnen finden, sondern man lebt immer schon miteinander und in ei-

ner geteilten Wirklichkeit. Die Frage, die sich in diesem Sinnabschnitt stellt, ist

nun die folgende: Wie kann man durch die Fokussierung der Anderen in der Für-

sorge einen Umgang miteinander beschreiben, der ein Füreinander bedeutet, das

nicht allein das konkrete Erleben der Anderen erfasst, sondern die Strukturen, die

einander verbinden und unter denen man gemeinsam leben muss?

Es geht also im Verlauf des Sinnabschnitts darum, ein Verhältnis zu bestim-

men, in dem erst durch das Füreinander die Probleme als Strukturprobleme deut-

lich werden: Man muss sie nicht zurückgeben, weil man sie nicht zurückgeben

kann.Das Problemwird gemeinsam erlebt, und durch seinenWiderfahrnischarak-

ter ist es, als würde man gemeinsam darüber stolpern. Die gemeinsame Sorge ist

nicht von einem Menschen allein intendiert, sie erwächst aus den sozialen Struk-

turen. So bedeutet die Sorge nicht die Übernahme der Probleme und eine privile-

gierte Stellung, sondern ein Miteinander; oder wie Waldenfels es ausdrückt: »Das

Ethos der Sorge beruht […] auf einer natürlichen Verwandtschaft zwischen den

Menschen.«104 Das Verhältnis zu Anderen erscheint in dieser Form der Sorge wie

das von Spiegeln, die nicht nur zurückwerfen, worauf sie gerichtet sind, sondern

durch ihre unterschiedlichen Perspektiven mehr zeigen,mehr in den Blick nehmen

können als ein Spiegel alleine.105 Dies ist eine Möglichkeit, die Sorge als leibliches

Verstehen darzustellen und von ihr ausgehend die Wirklichkeit des Miteinanders

zu beschreiben, das auf dem Erleben der Anderen unter Anderen fußt. So eröffnet

sich nicht nur ein Verhältnis von Subjekt und Objekt, sondern eine theoretische,

wie ebenso praktische Sichtweise, die die Anderen als Menschen mit eigenen und

fremden Möglichkeiten bestimmt.

Auf die eben beschriebeneWeise lässt sich auch verhindern, von einem eigentli-

chen bzw. einem verfallenen Teil des Lebens zu sprechen: Heidegger hat zwar recht,

wenn er beschreibt, dass das alltägliche Geschehen, die Codes, die unser Verhal-

ten mitbestimmen, das, worum wir uns Sorgen machen, verdecken kann. Aber

heißt das auch, dass man mit ihm konstatieren muss, dass es das eigentliche Le-

ben ist, in dem man sich der Sorge bewusst wird, und der Alltag als Verdeckung

dieser Sorge eine Verfallsform darstellt?106 Sieht man in dieser Weise auf das Pro-

blem, so ergibt sich eine Spaltung des Menschen in einen eigentlichen Bereich

104 Waldenfels: Erfahrung, die zur Sprache drängt, S. 295.

105 Vgl. Eco: Über Spiegel, S. 30.

106 Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S. 175.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 153

und einen verfallenen. Heidegger betont zwar, dass Verfallsform nichts Negati-

ves meinen soll, aber dennoch fällt es schwer, diese negative Konnotation völlig

zu ignorieren. Ungeachtet der Konnotation ist aber diese Teilung des Menschen

in zwei Bereiche auch schwerlich nachzuvollziehen: Wie könnte jemand für mich

einspringen, oder mir vorausspringen – zwei Formen des Umgangs miteinander, die

als Phänomene unproblematisch in derWirklichkeit aufzufinden sind –wennman

hauptsächlich, wie man es nach Heidegger annehmenmuss,mein alltägliches Ver-

halten und nicht mein Eigentliches erleben könnte? Andersherum: Wenn ich mir

schon selbst im Eigentlichen meiner Sorge bewusst wäre, wieso müsste man sie

mir dann zurückgeben oder abnehmen? Im Eigentlichen bedarf ich der Anderen

nicht, weil ich ganz bei mir bin, und im verfallenen Alltag, wo ich der Anderen

bedürfte, können sie sich nicht sinnvoll um mich sorgen, da sie meine eigentli-

chen Sorgen nicht tangieren können; sie sind ja nur »jemeinig« und ihnen nicht

zugänglich, da wir im Alltag niemand sind.107 Die Funktion dessen, das Leben in

»eigentlich« und »verfallen« zu trennen, liegt also im Unklaren. Sie ergibt nur in

einer Vereinzelung Sinn, jedoch sind wir immer unter Anderen. »Die Eigentlich-

keit wirkt als Filter.«108 Dieser Filter der Eigentlichkeit verstellt uns den Blick auf

den sozialen Aspekt, der für jede Situation und jede Sorge innerhalb dieser Situa-

tionen konstitutiv ist: Unsere Wirklichkeit zeigt sich nur in der sozialen Situation.

So stellt diese These sich Heideggers Argumentation durch die Ausschließlichkeit

entgegen, für die hier argumentiert wird. Nur in der sozialen Situation zeigt sich

die Wirklichkeit, nicht von ihr ausgehend in einem Bereich der Eigentlichkeit, in

dem ich zunächst bin und aus dem ich dann heraustreten kann. In dieser zweiten

Form bestimmt es Heidegger, wenn er schreibt: »Zunächst ist das faktische Da-

sein in der durchschnittlich entdeckten Mitwelt. […] Zunächst ist das Dasein man

und zumeist bleibt es so.«109 Damit wird ein Ausgang aus dem Alltag bestimmt,

der selten und exklusiv ist. Dass viele Verhaltensweisen alltäglich sind und von ei-

nem*r selbst und von Anderen ausgeführt werden, kann nicht bezweifelt werden:

Dies ist die Rolle, die soziale Strukturen durch ihre Wiederholung im jeweiligen

Verhalten auszeichnen. Warum aber einen Ausgang proklamieren, der einem*r in

der Angst etwas Eigentliches zeigt, als gäbe es nicht auch die Angst, die man hat,

wie alle Anderen? Wie im ersten Hauptteil bestimmt, ist die Angst und ihr Bezug,

die Gewissheit der eigenen Endlichkeit, nichts getrennt von Anderen, sondern ein

Bezug durch und mit Anderen auf die Vergänglichkeit des menschlichen Lebens;

und auch diese teilen wir miteinander. Diese Trennung ergibt also für die theo-

retische Beschreibung der Wirklichkeit zwei Probleme: 1. Wird die Wirklichkeit

dualistisch? Es gibt Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit, aber sie sind nur Produkt

107 Vgl. ebd. S. 128.

108 Waldenfels: Erfahrung, die zur Sprache drängt, S. 298.

109 Heidegger: Sein und Zeit, S. 129.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Als Andere unter Anderen

der Vorannahmen Heideggers, nicht notwendiges Ergebnis der Beschreibung der

Wirklichkeit. Eine alternative Beschreibung der Wirklichkeit ohne Eigentlichkeit

wurde und wird in dieser Arbeit ausgearbeitet. Und 2.: Stellt die Eigentlichkeit ein

Beschreibungsproblem für die vorausspringendeunddie einspringendeSorge dar,weil

diese beiden Sorgen nur defizient funktionieren können, sobald man nicht aus der

Eigentlichkeit heraus sorgt? In der Eigentlichkeit werden sie jedoch unnötig, weil

ich klar vor mir selbst stehe, aber eben nur noch vor mir und nicht mehr bei, mit,

für oder gegen Andere.

Es gibt in unserer Wirklichkeit also sowohl die von Heidegger beschriebenen

zwei Formen der Sorge (einspringend und vorausspringend), wenn man sie von der

Beziehung zur Eigentlichkeit abtrennt, als auch das erlebbare Phänomen in der

hier hinzugefügten Form. Deshalb stellt sich die Frage, wie alle drei Formen ge-

meinsam auf dem Erleben aufbauen können. Um dies zu bestimmen, kann die Be-

schreibung der Alltäglichkeit aus den letzten Sinnabschnitten hilfreich hinzugezo-

gen werden: Die in der Alltäglichkeit ausgemachte Struktur von codiertem Verhal-

ten und sinnhaftem Mehr ist es, welche alle drei Formen des Sorgens ermöglicht.

Das Verhalten, das auf den alltäglichen Codes desWie-mit-dem-Gegebenen-umgehen

gründet, ist nicht nur mir eigen, sondern wird oder wurde notwendigerweise von

Anderen geteilt. Kurz bedeutet das: Wir verhalten uns ähnlich, weil wir unter ähn-

liche Strukturen vergleichbare Unterschiede erleben. So können wir uns umeinan-

der »sorgen«, weil wir den Sinn der Verhaltensweisen verstehen und gemeinsam

Probleme in der sozialen Struktur erleben können, gerade weil wir sie verkörpern,

d.h., weil wir sie zur Darstellung bringen.

Dieses geteilte Verhalten eröffnet die Möglichkeit, für Andere einzuspringen,

weil ich die Anforderungen erahnen kann, auf die sie reagieren müssen, oder ih-

nen deswegen vorausspringen und ihnen zeigen kann, welches Verhalten gelingen,

bzw. funktionieren könnte. Diese Abhängigkeit des Sorgens von Anderen ergibt

sich, »wenn der fremde Anspruch meiner Initiative vorausgeht und meine Bedürf-

nisse durchkreuzt, und zwar unausweichlich, was besagt, daß mein eigenes Wort

eine Form der Antwort ist und daß es von anderswoher kommt.«110 Unser Verhal-

ten und insbesondere das sorgende Verhalten ist also eine Form der Responsivität

auf die gemeinsamen sozialen Strukturen und die konkreten Anderen, um dieman

sich sorgt und die sich jeweils um einen selbst sorgen. Ich sorgemich also nicht um

Andere, weil es meine vollkommen subjektive Entscheidung ist, sondern weil der

Anspruch nach Sorge der Anderen (und damit auch meiner) schon in der geteilten

Situation besteht. Man antwortet also auf einen Anspruch, der selbst eine Antwort

auf die Situation ist.

Soweit die Beschreibung der Modi der Sorge, die Heidegger bestimmt hat. Sie

gründen sich bei Heidegger auf einemMiteinander, das dann in der Sorge verdeckt

110 Waldenfels: Erfahrung, die zur Sprache drängt, S. 299.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 155

wird, in einem Verhalten, das die Anderen vollständig oder teilweise objektiviert.

Die Form des Sich-der-Sorge-zusammen-Bewusstwerdens baut aber ebenso auf

dem Alltäglichen auf: Es ist die gemeinsame Erfahrung des Mehr des Sinns, der

die Sedimente übersteigt und somit eine Sorge auftauchen lässt, die das alltäg-

liche Verhalten mitbestimmt und damit von uns gemeinsam erlebt wird. Es ist eine

gemeinsame Response (Reaktion und Aktion) auf soziale Strukturen, wie sie mit

Waldenfels schon im ersten Kapitel dieses zweiten Hauptteils bestimmt wurde.

An dieser Stelle scheint eine Veranschaulichung der drei Modi der Sorge ange-

bracht, um sie zugänglicher zu machen: Es geht bei der Sorge nicht ausschließlich

um banale Probleme, wie »Komme ich pünktlich zum Zug?« o.Ä. Dies wäre eine

Untertreibung. In Heideggers Text verweist nichts darauf, dass es auch um diese

Form von Problemen gehen könnte. Es ist eine Transformationmeinerseits, die die

Sorge besser in den Kontext des vorliegenden Textes einpasst. Es geht Heidegger

nicht um so offensichtliche Probleme wie das Verpassen eines Zuges, sondern um

Probleme, die sich als »existenzielle« bezeichnen ließen und als solche zuallererst

erkannt werden müssen. Da ich aber im Folgenden dafür argumentieren werde

und auch schon dafür argumentiert habe, dass es keinen eigentlichen Bereich in

denMenschen – oder sonstwo – gibt, in dem die existenziellen Probleme »warten«,

wurde die Struktur der SorgeHeideggers kurzerhand in den Alltag verlegt, um dort

zu bestimmen,wie sich im alltäglichenMiteinander Probleme zeigen. Ich weiche al-

so darin von Heidegger ab, dass nicht die Frage nach existenziellen Problemen für

ein alleinstehendes »Dasein« gestellt wird, sondern nach den Problemen, die alltäg-

lich im Miteinander unter bestehenden sozialen Strukturen erlebt werden. Sowohl die

alltäglichsten als auch die »existenziellen« Probleme zeigen sich im Erleben der

sozialen Situation.

Es geht hier also um solche Probleme, die so offen im alltäglichen Geschehen

vorhanden sind, dass man sie gerade deswegen im Horizont des eigenen Erlebens

übersehen kann. Beispiele dafür können – und das wirkt jetzt möglicherweise wie

eine slippery slope, da die nachstehenden Beispiele existenzieller »Natur« sind, aber

sie zeigen sich eben auch in den alltäglichstenUmgangsformen– struktureller Ras-

sismus oder verschiedenste andere Formen von Diskriminierung sein. Eine Sorge,

die diesen Punkten entspricht, ist die Frage danach, wie der menschliche Körper

sexualisiert wird. Mit Judith Butler lässt sich diese Frage wie folgt formulieren:

[G]anz sicher ist es so, daß Körper leben und sterben, essen und schlafen, Schmerz

empfinden und Freude verspüren, Krankheit undGewalt erleiden […]. [Aber] [v]on

welchen Zwängen werden Körper als »sexuierte« Körper materialisiert, und wie

haben wir die »Materie« des biologischen Geschlechts und die von Körpern all-

gemein als eine ständig wiederholte, gewaltsame Eingrenzung der kulturellen

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Als Andere unter Anderen

Intelligibilität zu verstehen? Welchen Körpern wird Gewicht beigemessen – und

warum?111

In Verbindung mit der Sorge kann man an dieser Frage aufzeigen, inwiefern die

drei Modi der Sorge sich unterscheiden und welche Implikationen sich für die sich

daraus ergebenden Strukturen des Einspringens, Vorausspringens oder – für die drit-

ten, von mir hinzugefügte Sorgestruktur – des gemeinsamen Stolperns ergeben.

Zum ersten Modus, dem Einspringen: Wenn »mir« auffällt, dass jemand sexuell

belästigt wird – sei es durch Worte oder Berührungen – dann kann man sich aus

Sorge um diese Person »einschalten«, sie »verteidigen« und »in Schutz nehmen«.

Damit nimmt man die Sorge auf sich und macht das, worum sich gesorgt wird,

zum eigenen Problem (ungeachtet, ob die andere Person dies möchte). Damit ver-

halte ich mich aber nicht so, als wäre die belästigte Person ein Subjekt, sondern

als wäre sie ein Objekt. Dabei zeigt sich hier der Widerspruch in diesem Verhalten

deutlich, da man dieses Verhalten einem Objekt gegenüber nicht zeigen könnte –

denn wie sollte es belästigt werden?Man benutzt die betroffene Person, um auf das

unhinnehmbare Verhalten der anderen Person hinzuweisen und diese zu konfron-

tieren und stellt sich selbst dadurch als die Person dar, die zugegen sein muss, um

zu helfen. Diese Sorge ist demnach nicht notwendig direkt an der sich sorgenden

Person interessiert; obwohl natürlich auch die Situation eintreten kann – bspw. bei

einer gewalttätigen Auseinandersetzung –, dass man die Person ist, die zugegen

sein muss, um zu helfen. Dabei werden nicht alle, sondern nur die belästigende

Person als Subjekt und aktiv bestimmt.112

Der zweiteModus der Sorge unterscheidet sich von demgerade Beschriebenem

in der Form,dass er nicht das Problemdirekt anspricht, sondern die betroffene Per-

son selbst. Statt einzuspringen und die betroffene Person zu »verteidigen«, springt

man – mit Heideggers Worten – voraus, damit sie sich selbst dieses Problems be-

wusst wird. Doch auch im Hinweisen auf eine geschehene Ungerechtigkeit birgt

sich die Gefahr, die anderen involvierten Personen nicht gänzlich als Andere zu

begreifen, da hier zwar ein Appell an die betroffene Person gerichtet wird, aber

dieser Appell ist selbst eine Aufforderung etwas zu tun, was in Gegenwart der be-

lästigenden Person eine Verdopplung des Drucks darstellen kann. Dabei wird die

belästigende Person zum Objekt, um von ihr ausgehend auf die Unterdrückung

hinzuweisen. Was dabei also stehen bleibt, ist, dass in beiden Modi der Sorge ein

Verhältnis von Subjekt und Objekt zwischen Menschen beschrieben wird.

Diese beiden Modi der Sorge bestimmen also weiterhin sehr begrenzt ein Für-

einander, denn dieses ist immer auch eine Form des Gegeneinanders. Man sorgt

111 Butler:Körper von Gewicht, S. 15ff.

112 Beim Einspringen für Sorgenmit Gegenständen fällt dieser Bereichweg und die Anderen spie-

len als Subjekte gar keine Rolle. Das Problem ergibt sich nur bei der Anwendung des Modus

der Sorge, wenn es um Andere geht.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 157

sich um jemanden, indemman sich gegen jemanden anderen stellt. Je schwieriger

oder gefährlicher die Situation ist, desto unproblematischer scheint dieses Verhal-

ten zu werden. Es soll hier demnach nicht festgestellt werden, dass diese Formen

der Sorge falsche oder unzureichende Beschreibungen des Phänomens darstellten,

sondern dass sie einen möglichen Bereich der Sorge ausschließen; den, in dem

man sich miteinander füreinander sorgt, man zusammen über eine problematische

Struktur stolpert und nicht auf der individuellen Ebene agiert: Wir laufen gemein-

sam auf einer Straße und man pfeift uns hinterher und ruft: »Du siehst scharf

aus!« Der Moment, in dem wir diese Catcalling hören, kann nun zum Einsprin-

gen oder Vorausspringen führen, wenn du dich meiner oder ich mich deiner Sorge

annehme und wir uns so gegenseitig die Chance zur eigenen Aktivität nähmen.

Was aber auch möglich ist, ist, dass wir beide zusammen über dieses Verhalten

stolpern und aus dieser Verunsicherung, diesem unangenehmen Erlebnis heraus

zusammen aktiv werden. Damit wird die alltägliche Struktur der Objektivierung

durch das Hinterherpfeifen aufgeworfen, wodurch es möglich ist, sich nicht nur

gegen diese Struktur zu wehren, indem jemand für eine andere Person einsteht

oder auf diese Objektivierung hinweist, sondern man das strukturelle Problem in-

nerhalb dieses Verhaltenscodes versteht. Damit weist das Problem über den kon-

kreten Einzelfall hinaus: Es ist weder allein meine Verantwortung, dein Problem

noch allein seine*ihre Schuld. Es wird durch diesen Blick zu unserem gemeinsamen

Problem, zu einer Struktur, die alle Perspektiven bedingt. Dies geschieht, weil wir

alle in und unter den Strukturen des Alltags leben, die als »normal« erlebt und

vorgelebt werden: Versucht man, die existenziellen Probleme auf diese dritte Art

zu verstehen, dann ist das Alltägliche auch nicht mehr dein oder mein Problem,

sondern unseres, weil uns gemeinsam gewahr wird, dass das Problem aus den ver-

schiedenen geteilten Codes stammt, die den Alltag prägen.113 Das Problem wird

als sedimentierte Struktur erlebt, und so wird ein implizites Phänomen explizit.

Es wird zum Ausgangspunkt gemeinsamen Verhaltens.

Die Formen der Sorge sind, so könnte man resümieren, Bewusstwerdungspro-

zesse, die die Verknüpfungen von Denken, Handeln, Fühlen, Wahrnehmen und

Imaginieren als von Anderen abhängig offenlegen: Sich zu sorgen ist das Wider-

fahrnis einer komplexen Verbindung der bewussten Fähigkeiten in einer sozialen

Situation, in dermanmiteinander füreinander ist. Diese Beschreibungen derModi

113 Eine Frage, die mir in der Diskussion über diese Idee gestellt wurde, ist, ob auch das Pöbeln

einer betrunkenen Person eine Darstellung sozialer Strukturen ist. Prinzipiell ja: denn auch

das Pöbeln stellt sich in einer bestimmten Art undWeise dar und wer im völlig betrunkenen

Zustand noch darauf kommt, sexistische, homophobe, rassistische oder antisemitische Äu-

ßerungen zu benutzen, um andere ab – oder sich selbst aufzuwerten, der*die wurde von die-

sen Strukturen so durchdrungen, dass sie zur natürlichen Haltung geworden sind. (Kommen

hingegen nur noch unverständliche Laute als Pöbelei an, dann ist es wohl auch die Darstel-

lung von Problemen, aber in einer anderen, impliziteren Form.)

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Als Andere unter Anderen

der Sorge wurden im Ausgang einer Beschreibung aufgeführt, welche Judith But-

lers Buch Körper von Gewicht entnommen ist. Doch ihre Darstellungen haben nicht

nur Beispielcharakter für die hier vorliegende Theorie. Um dies zu unterstreichen,

sei folgende Stelle angeführt, in der sie über mitfühlende Beziehungen zueinander

spricht:

Es kann auch sein, daß bestimmte Identifizierungen und Zugehörigkeiten zustan-

de gebracht, bestimmtemitfühlende Beziehungen ausgedehnt werden, um gera-

de eine Desidentifizierung mit einer Position zu stiften, die allzu sehr mit Verlet-

zung und Aggression gesättigt scheint, eine Position, die infolgedessen nur da-

durch besetztbar wäre, daß der Verlust lebbarer Identität im Ganzen imaginiert

werden würde. Daher die seltsame Logik in der mitfühlenden Geste, […] die ei-

nem/einer anderen angetan wird, um die Aufmerksamkeit von der Verletzung,

die einem selbst zugefügt wird, abzulenken. Eine Geste, die dann zum Vehikel

der Verschiebungwird, mit derman für sich selbst durch den anderen und als der an-

dere fühlt. Daran gehindert, die Verletzung im eigenen Namen vorzubringen […],

macht man die Klage im Namen des anderen.114

Diese verbergende Geste, in der man sich selbst hinter den Anderen zurückzieht,

ist es, die ich als eine problematische Möglichkeit in Heideggers Modi der Sorge

herauszustellen versucht habe. Man nimmt die Sorge der Anderen in Besitz, um

selbst aus dem Fokus zu rücken, in den man die Anderen drängt: Stehe nicht mehr

ich, sondern auf Grund meiner voraus- oder einspringenden Sorge die Anderen im

Fokus, dann wird der Raum erhalten, in dem sich ein Subjekt und ein Objekt ge-

genüberstehen. Es ist kein Platz für ein Verhalten, das jeweils andere Menschen in

den Anderen sieht.

In einen solchen Bewusstwerdungsprozess, in dem sich Menschen nicht in ei-

nen vor allem aktiven und einen vor allem passiven Part teilen, sondern jeweils

zugleich beides sein können, führen die beiden Modi der Sorge nur schwerlich, so

wie Heidegger sie beschreibt: Sie sind immer die Darstellungsform eines – imwei-

testen Sinne – vorschreibenden Verhaltens, das auf Grundlage einer Vorstellung

der Eigentlichkeit, in die man sich »zurückziehen« könnte, operiert. In der dritten

Form, in der wir zusammen stolpern, ist es nicht ausgeschlossen, dass sich jeweils

die Beteiligten auch hintereinander verstecken. Aber da das Stolpern die Möglich-

keit birgt, zusammen das Problem, das man mit der sozialen Situation hat, aus-

zustellen und Lösungsvorschläge auszutauschen, kann es der Weg in ein Mitein-

ander sein, in dem wir uns gegenseitig als Andere verstehen und nicht notwendig

gegeneinanderstehen. Dadurch ist das Sich-als-ein*e-Andere*r-Fühlen nicht mehr

Praxis eines einseitigen Schutzbedürfnisses, sondern das gemeinsame Arbeiten an

den Strukturen, dem ausgeübten Zwang. Nicht die Anderen oder ich sind diesem

114 Butler: Körper von Gewicht, S. 146.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 159

allein ausgesetzt, sondern wir alle als Andere der Anderen. Dabei können neben

den Strukturen, die man problematisiert, durch die gemeinsame Problematisie-

rung neue soziale Strukturen entstehen, die denselben Prozess des Stolperns an-

regen können, wenn sie zu unterdrückenden Mechanismen werden. Damit erhält

man am Ende dieses Sinnabschnittes eine Bestimmung des Miteinanders, in dem

soziale Situationen beschrieben werden können, die sowohl ein gegenseitiges, als

auch ein gemeinsamesMiteinander darstellen. Es kann aber kein Vorzug der einen

oder anderen Sorge bestimmt werden, da sie alle zur Beschreibung sozialer Situa-

tionen notwendig sind. (Dass sich dabei ein gemeinsames Abarbeiten an Struktur-

problemen nach einer angenehmen Form des Miteinanders anhört, wird zum einem

in meinen eigenen Vorstellungen eines angenehmenMiteinanders gründen, ande-

rerseits aber vielleicht auch an den Vorstellungen liegen, die die Leser*innen mit

mir teilen oder in denen wir uns unterscheiden.)

Verstehen, Funktion, Wahrhaftigkeit Gibt es aber durch diese Beschreibung eine Form

der Sorge, die die richtige oder wahre Form wäre? Diese Frage muss als sinnfrei

erachtet werden, da es natürlich für verschiedene konkrete Formen von Proble-

men unterschiedliche praktikable Arten der Sorge gibt und keine einen generellen

Vorzug haben kann. Beurteilt man also die Modi der Sorge nicht nach wahr oder

falsch, so scheint es eine Frage der Angemessenheit zu sein, welche Form der Sorge

wann zu bevorzugen ist.115 Der Gesichtspunkt der Angemessenheit führt die Ar-

gumentation zu einer Beurteilung des Verhaltens durch pragmatische Kategorien.

Die Funktionalität eines Modus der Sorge kann nicht endgültig festgelegt werden,

sondern hängt vom konkret erlebten Moment, dem erlebten Problem im Alltag ab,

weshalb sich sorgend zu verhalten weder wahr noch falsch sein kann, sondern le-

diglich angemessener oder unangemessener.

Dabei muss berücksichtigt werden, dass Funktionalität nicht mit Effektivität

oder Erfolg gleichzusetzen ist.Man kann eine gelingende Problemlösungsstrategie

haben, und sich angemessen verhalten, auch wenn es nicht die effektivste Art zu

sein scheint, dieses oder jenes anzugehen. Die Frage danach, was effektiv ist, ist

nicht dieselbe Frage, wie die nach dem, was funktioniert! Denn eine pragmatische

Überlegung ist eine Frage danach, was funktioniert, und nicht danach, was am besten

funktioniert. Der Fokus liegt bei Ersterem darauf, die Strukturen in ihrer Funk-

tion zu beschreiben, bei Letzterem liegt der Fokus darauf, welche Möglichkeiten

offenstehen, sich bspw. gegen eine Unterdrückung zu wehren; kurz: Wie man sich

115 Für diese Betrachtung der Sorgephänomene unter dem Gesichtspunkt der Praktikabilität

werde ich argumentieren, ohne alle Fälle aufzeigen, oder auch nur eine Regel dafür ange-

ben zu können, wann welcher Fall praktikabel ist. Dafür stellen sich im konkreten Erleben

von Problemen in sozialen Strukturen zu viele mögliche Kontingenzen ein.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Als Andere unter Anderen

verhalten kann, ist nicht allein meine subjektive Entscheidung, sondern immer ei-

ne Antwort auf eine konkrete Gegebenheit. Mein Verhalten ist damit immer eine

direkte Verbindung zu Anderen, die diese soziale Situation mit mir teilen, egal wo

sie sich befinden. Ginge man bei dieser Struktur vom Effektivsten aus, so würde

man in eine Logik der Objektivierung und der klar feststehenden Handlungs- und

Verhaltensnormen fallen, in der die AnderenMittel zumeinemZweck sind.Das Ef-

fektivste funktioniert natürlich auch und es kann sich dafür entschieden werden;

oder sagen wir besser: man kann im Nachhinein verstehen, was wie effektiv war,

aber es ist eben auch nicht alles effektiv, was funktioniert. Effektivität und Prag-

matik sind keine Synonyme. Damit wird hier offensichtlich, dass es auf der Ebene

des Verstehens eine Verknüpfung der hier vorgestellten Verbindung von existen-

zieller Phänomenologie und den Theorieansätzen von Judith Butler und Gilles De-

leuze zum Pragmatismus gibt: Alle drei Strömungen treffen sich dadurch, dass sie

entweder explizit oder implizit die Beziehung zu Anderen zum Prinzip ihrer Phi-

losophie erheben. Der Vergleich zwischen phänomenologischer Methode und der

Theorie von Butler wurde sowohl weiter oben in dieser Arbeit sowie auch mehr-

fach in Arbeiten von Silvia Stoller gezeigt. Ich schließe mich ihrer These an, dass

»[a]nhand von Butler gezeigt werden [kann], dass der Poststrukturalismus so weit

von der Phänomenologie nicht entfernt ist.«116 Zusammengefasst werden kann die-

se Verbindung zwischen Phänomenologie und Butlers Ansatz für die vorliegende

Arbeit darin, dass ich ihrer Kritik dahingehend zustimme, »dass ein individuel-

ler Akt immer auch Teil eines sozialen Arrangements ist.«117 Die Phänomenologie

kann also, wenn sie die Kritik Butlers sinnvoll aufnimmt und sich damit zu einer

Beschreibung der kontingenten Strukturen verändert, nicht nur individualistisch

sein, sondern eine Beschreibung davon,wie sich die sozialen Strukturenwiederho-

len und was das für die Wirklichkeit bedeutet: Wir sind als Andere unter Anderen.

Die Frage, die hier im Folgendem behandelt wird, ist die nach der Art undWei-

se wie Funktion und Verstehen verbunden werden können. Dazu braucht es nun

einen Aspekt der pragmatischenTheorien: die Art undWeise, in der im Pragmatis-

mus der Sinn funktional ausgehandelt wird, nicht im rein theoretischen Diskurs,

sondern im Erleben der Anderen. Genauer aufzeigen kannman dies anWilliam Ja-

mes Beschreibung in Pragmatismus und radikaler Empirismus. Dieser Beschreibung

wird sich hier nun zugewendet, um sowohl den gedanklichen Anknüpfungspunkt

als auch die Differenz der Darstellung des erlebten oder erfahrenen Bereichs her-

auszustellen: Die Erfahrung bzw. das Erleben ist 1. »ihrer äußeren Form nach [eine]

chaotische«, in der wir verwebt sind, sich uns aber auch »Aufgaben« stellen; 2.weist

sie eine Ebene auf, die durch gelernte und unhintergehbare Strukturen bestimmt

116 Silvia Stoller: Existenz – Differenz – Konstruktion. Phänomenologie der Geschlechtlichkeit bei Be-

auvoir, Irigaray und Butler, München Wilhelm Fink, 2010, S. 363.

117 Ebd. S. 377.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 161

ist. (Sie bestimmt den Bereich, durch den die Körper an einem bestimmten Ort, ei-

ner Zeit etc. bedingt sind.Es ist die FormderMontage, auf die schonmit Simone de

Beauvoir verwiesen wurde). Und 3. Gibt es eine Ebene, die die Handlungsmöglich-

keiten und konkreten Handlungen umreist, »die den Bereich solcher Antworten

markieren, welche ihrer Form nach mit all unseren gegenwärtigen Bedürfnissen

am meisten übereinstimmen«.118 Diese Überlegungen erinnern stark an die Be-

schreibung des Erlebens aus dem ersten Hauptteil dieser Arbeit. Sie unterscheiden

sich aber aufgrund der augenscheinlichen Stufenfolge von Jamesʼ Betrachtung von

der hier absichtlich vermiedenen Hierarchisierung bestimmter Erlebensbereiche

deutlich in ihrer Form. Um es klar auszudrücken: Eine normierte oder ontologi-

sche Hierarchie im Erleben zerstört die Pluralität und damit auch die Komplexität,

die die Grundlage des hier bestimmten Verstehens der Anderen als Andere bietet.

James führt weiter aus: »Ihr [dieser Abfolge der Erfahrungsbereiche, P.H.] zu-

folge verbirgt sich Erfahrung ursprünglichster Reinheit heute unter historisch ent-

standenen Prädikaten, so daß wir in ihr kaum mehr als ein Anderes, ein Das, sehen

können«.119 In diesem Zitat wird zum einen die Hierarchisierung deutlich, was

die Ansichten Jamesʼ von den hier vertretenen unterscheidet, doch er weist auch

ausdrücklich auf die historische Formung der reinen Erfahrung hin. Dieser Aspekt

beschreibt die Sedimentierung im Verhalten, Alltag und Erleben. James nimmt also

Rücksicht auf die strukturelle Geformtheit aller Erlebensbereiche durch Andere,

wodurch sich nochmals augenscheinlich die Verbindung zum Poststrukturalismus

und zur Existenzphänomenologie zeigt. Silvia Stoller schreibt dazu folgendes: »In

der Tat wäre die Erfahrung ungedeutete Erfahrung genau dann,wenn zuträfe, dass

das Erfahrungssubjekt nicht interpretierend oder deutend in die Erfahrung ein-

greift, wenn sich also beispielsweise das Erfahrungssubjekt zum Erfahrungsobjekt

nur passiv […] verhielte.«120 Da James nun dem Selbst nicht bloß eine passive Hal-

tung zuweist, sondern die Aktivität betont, wenn er schreibt, dass das Erleben uns

Aufgaben stellt, kann man dieses Erleben, das er beschreibt, nicht als uninterpre-

tiert bestimmen. Liest man James auf diese Weise, muss man zwar die Hierar-

chisierung weiterhin zurückweisen, da sie als Ausgangspunkt eine Reinheit der

Erfahrung behauptet, die nicht bewiesen werden kann, aber die Prozesshaftigkeit

des Erlebens und die Verbindung von Menschen und Welt können hier problem-

los systematisch eingefügt werden, genauso wie der Aspekt der Aufgabenstellung

des Erlebens an uns. Diese Verbindung liegt, worauf hier immer wieder verwiesen

wurde, im Erleben selbst, da es eine Antwort von uns fordert. Die Überlegungen

von James können damit genutzt werden, um über den Begriff der Funktion, über

den pragmatischen Gehalt des Sinns nachzudenken.

118 James: Pragmatismus und radikaler Empirismus, S. 92.

119 Ebd., S. 92.

120 Stoller: Existenz – Differenz – Konstruktion, S. 125.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Als Andere unter Anderen

Und dennoch muss auch Folgendes zur Abgrenzung gesagt werden: Dass das

Erleben »rein« ist, oder anders formuliert: dass für James unter dem Erlebten eine

Ebene des Reinen liegt, ist eine Prämisse, die ich mit dem hier Argumentierten ab-

lehnen muss. Denn was soll dieses Reine sein? Es steht wohl als Chiffre für einen

Bereich, der nicht durch die Beziehung zu Anderen geformt ist. Sie soll die Wahr-

haftigkeit des Erlebten verbürgen, um die Basis für einen Begriff der Wahrheit zu

schaffen. Doch genau diese Fundierung der Wahrheit oder Wahrhaftigkeit im Rei-

nen erscheint als unnötig: Gerade im Pragmatismus gibt es ja eine Wahrheitsvor-

stellung, die an keinen vorher angenommenen Prämissen festhalten soll, sondern

in einem Aushandlungsprozessmit Anderen besteht.Warum James diese Prämisse

einführt, bleibt unklar, da sie gerade nicht auf die Pragmatik von Wissen verweist:

denn dasWissen soll im Pragmatismus immer wieder praktisch überprüft werden,

um zu verifizieren, dass erreicht wird, wasman behauptet.121Wenn also jetzt keine

Erfahrung gemacht werden kann, die rein ist, dann ist es nicht funktional, davon

auszugehen, dass man einige oder auch nur eine reine Erfahrung machen könn-

te.122 Diese Vermutung einer Reinheit des Erlebens kann eben diesem nicht gerecht

werden, weil bereits in jedem »Blick« auf die Welt unsere Sozialisation mit einge-

bunden ist.123 Das Erleben ist nie rein, nie losgelöst von Anderen. Es ist immer ein

Komplex mit Anderen.

Dass dieser Zustand jemals ein »einfaches Das«124 wäre, ist schlichtweg auszu-

schließen und auch nicht notwendig, um eine Verbindung vonWelt undMenschen

zu beschreiben. James bezieht diese Aussage zwar darauf, dass es in der Erfahrung

keine erlebte Differenz zwischen mir und dem Entgegenstehenden gibt, was aber

nicht heißt, dass das Erleben selbst nicht gewertet wäre, dass es keinen differen-

zierten Sinn hätte.125 Erinnert man sich an die Bestimmung der ununterbrochenen

Übergänge, ist die Differenz genauso notwendig wie die Kontinuität. Man kann al-

so aufgrund der kontinuierlich wachsenden Sedimentierungen, die den gesamten

121 Vgl. James: Pragmatismus und radikaler Empirismus, S. 90.

122 Vgl. William James: Der Pragmatismus – Ein neuer Name für alte Denkmethoden, Hamburg Felix

Meiner, 1994, S. 125f.

123 Was aber festgehalten werden soll, ist, dass der Anfang der Betrachtung auch bei James ein

Bereich ist, in dem noch nicht durch einen Erkenntnisprozess unterschieden ist, was Objekt

ist. Es ist durch die thematische Reflexion imHorizont zu bestimmen, weil dieser die Grund-

lage für das Erkennen bildet. (Im Erkenntnisprozess weiterhin vomObjekt und nicht wie bis-

her vom Gegenstand zu sprechen, bringt sprachlich eine klare Trennung zwischen Erkennen

und Handeln: denn dadurch kann, wie oben geschehen, das Entgegenstehende ein weiteres

Feld abdecken, in dem auch andere Menschen und der eigene Leib eingefasst sind, ohne

ihnen ein festes Wesen, eine bloße Passivität zu attestieren, wie es der Begriff Objekt sug-

geriert.) Vgl. Stoller: Existenz – Differenz – Konstruktion, S. 224.

124 James: Pragmatismus und radikaler Empirismus, S. 47.

125 Vgl. zur Gemeinsamkeit von Poststrukturalismus undPhänomenologie in Bezug auf ein nicht

a historisches Erleben Silvia Stoller: Existenz – Differenz – Konstruktion, S. 111.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 163

Bereich des Erlebens durch anwesende und abwesende, lebende und tote Andere

durchziehen, nicht sinnvoll von einer reinen Erfahrung sprechen. Die Sedimente

haben nur deshalb eine Kontinuität, weil sie die Differenzen aufnehmen und be-

stehen lassen. Dann ist das Geteilte-Miteinander von Menschen und Welt nicht

dadurch gefährdet, dass es soziale Strukturen und die Bedingtheit durch Andere

gibt, sondern es findet gerade darin seine Darstellung.

Diesem erlebten Prozess, der »Erfahrung zum Beispiel gerade dessen, was ich

hier niederschreibe« spricht James zu, dass er »den Geltungsstatus einer ›Wahr-

heit‹« habe.126 Diese sehr starke Behauptung, auf der Problematik in Bezug auf

die reine Erfahrung – denn auf jene bezieht sich James auch für diese Argumen-

tation – schon hingewiesen wurde, relativiert er im darauffolgenden Satz wieder,

indem er dort die Zeitlichkeit der Geltung der erlebten Sache unterstreicht: »Der

folgende Tag mag sie auf eine ›Meinung‹ reduzieren«.127 James wird dadurch indi-

rekt – da er ja immer noch von einer rein abstrakt zu nennenden reinen Erfahrung

ausgeht – dem Punkt gerecht, dass er zwar sein Schreiben direkt erlebt, dass die

Schreibpraktik selbst aber eine Kulturtechnik darstellt. Das Schreiben selbst wird

von einer sozialen Struktur bedingt, die aus einer Sedimentierung der Vergangen-

heit besteht.128 Dieser Fakt, dass die sozialen Strukturen unsere Körper codieren,

kann nicht einfach bei Seite geschoben werden. Er erschließt sich deshalb, da es

in unserer erlebten Wirklichkeit mit Anderen immer schon eine gewohnte bzw.

gelernte Form des Verhaltens und der Gegenstände gibt. Ein Stift ist nie nur ein

Stift und das Erleben ist ein Erleben der sozialen Strukturen und damit durch eben

diese sozialen Strukturen bestimmt. Sandro Zanetti führt dazu in der Einleitung

zu seinem Sammelband Schreiben als Kulturtechnik Folgendes aus:

Wer schreibt, bedient sich einer Technik, die kulturell vorgeprägt ist: Das Zeichen-

system ist weitgehend vorgegeben, die Bewegungen der Hand erfordern Übung,

die Schreibgeräte, zumal heute, sind Produkte eines Industriezweigs. Und doch

erschöpfen sich Schreibakte nicht in der Reproduktion kulturspezifischer Vorga-

ben. Schreiben ist eine Technik, durch die Kultur ihrerseits geprägt wird [.]129

Vom Schreiben als einer reinen Erfahrung zu sprechen, erscheint also deshalb ab-

wegig, weil das Erleben, das beim Schreiben gemacht wird, eben nicht für sich

alleine steht, sondern durch die Einübung der Handführung und der verwende-

ten Zeichen codiert ist. (Hier zeigt sich sehr deutlich die Dimension der leiblichen

Einschreibung von Normen – bspw. wie man schreibt – durch Codes.) Niemand

kann deshalb eine reine, uncodierte Erfahrung bzw. ein uncodiertes Erleben des

126 James Pragmatismus und radikaler Empirismus, S. 48.

127 Ebd. S. 48.

128 Vgl. de Beauvoir: Das Alter, S. 400.

129 Sandro Zanetti: Einleitung in ders. (Hg.): Schreiben als Kulturtechnik Suhrkamp Frankfurt a.M.

2012, S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Als Andere unter Anderen

Schreibens haben. Dies würde bedeuten, dass man etwas erleben könnte, das sich

nicht darstellt und damit nicht für oder durch Andere wäre. Diese Bestimmung,

dass das Schreiben notwendig eine Darstellung von und für Andere ist, lässt sich

für das Erleben im Allgemeinen ausweiten, obwohl dabei berücksichtigt werden

muss, dass die Intensität, in der das jeweils Erlebte codiert ist, sich von Fall zu

Fall und von Verhalten zu Verhalten stark unterscheiden kann. Dennoch kann fest-

gehalten werden, dass die Codierung des Erlebten ein Teil dessen ist, was bisher

Sedimentierung genannt wurde und sich in jedem konkreten Erleben finden lässt.

Die Hinzunahme der Codierungsbegrifflichkeit für die Beschreibung der sozia-

len Strukturen erweitert die phänomenologische Begrifflichkeit, wodurch eine Be-

schreibung der sozialen Situation mit Anderen vom Miteinander ausgehen kann

und nicht nur von einer Ich-du-Beziehung ohne Gesellschaft.

Was aber von der Meinung, die James vermeintliche Wahrheit nennt, bleibt,

ist, dass man während des Schreibens einen Sinn erfasst, der sich aus Sedimenten

und einem eigenemMehr zusammensetzt. Dieser Sinn wird im Alltag erlebt, wes-

wegen er genauso wenig »rein« sein kann wie das Erleben. Da es sich dabei also

nicht um eine erkannte »Wahrheit« handelt, wie sie oben mit Ingarden bestimmt

wurde, muss diese Geltung der erlebten Wahrheit perspektivisch variabel sein. Es

ist für einen nicht immer gleich, zu schreiben, trotzdem ist es für jede*n immer

auf eine bestimmte Art und Weise. Wir können angeben, wie es für uns funktio-

niert oder eben nicht funktioniert, wie wir mit einer Situation leben können oder

nicht. Somit trifft hier in der Fokussierung des Verhaltens der Anderen auf den

Begriff der Funktion des erlebten Sinns: Das Verhalten wird sinnhaft erlebt und

kann nur unter dem Gesichtspunkt des Funktionierens, der Angemessenheit tat-

sächlich verstanden werden. Nur so lässt sich die permanente Betonung des Wie

in dieser Arbeit begreifen. Das Wie wir uns verhalten und das wie wir dieses Ver-

halten Anderer im Umgang mit der Welt erleben, bestimmt, ob es als gelingend,

misslingend, als angemessen oder einfach als unpassend verstanden wird. Unter

diesen Aspekten wird der erlebte Sinn Teil einer pragmatischen Beurteilung.

Dieser Aspekt ist die Ausformulierung der pragmatistischen Forderung, dass

der Sinn (das Wie-sich-etwas-darstellt) immer direkt im Erleben überprüfbar sein

muss und dabei zu einer erkannten Wahrheit werden kann, aber nicht muss. Die

Geltung dieser »Wahrheit« ist an das Weiterbestehen des Erlebens oder die Erin-

nerung daran gebunden. Sie ist in Gefahr.130 Dies bedeutet nicht, dass ich diese

Form der Wahrheit in jedem Erleben kontinuierlich erleben muss, sondern dass

sie im konkreten Fall wiederholt erlebbar sein muss. Ich kann behaupten, jemand

sei sympathisch, aber beim nächsten Treffen bekommenwir uns in die Haare, den-

noch bleibt es möglich, dass die Sympathie sich wiedereinstellen kann. Es ist die

Bestimmung einer Protreptik: denn, wenn ich jemandem mitteile, wie ich diese

130 Vgl. Sartre:Wahrheit und Existenz, S. 24.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 165

oder jene Person erlebt habe, dann kann man das als Setzung verstehen – so ist

die Person –, oder als Aufforderung, sich selbst ein Bild zu machen. Es ist al-

so die Verlagerung von einer erklärenden wissenschaftlichen Methodik hin zu ei-

nem theoretischen Umgang, der zum Nachvollziehen und gemeinsamen Erleben

auffordert, um den sozialen Charakter des Erlebten zu beschreiben; oder wie es

Lambert Wiesing beschreibt: »Der protreptische Text […] ist eine Einladung, ei-

ne Wissenschaft selbst mitzumachen.«131 Man könnte diese Form der genetischen

Geltungshaftigkeit der »Wahrheit« – zur besseren Differenzierung und Beschrei-

bung – auch Wahrhaftigkeit nennen, weil es um die Passung der Aussage und des

Verhaltens zum eigenen Erleben und dem Erleben der Anderen geht. Diese Auffor-

derung zum Miterleben und Nachvollziehen ist demnach nicht nur für eine Wis-

senschaft sinnvoll, da sie Vergleichbarkeit, Falsifizierbarkeit und Verifizierbarkeit

ermöglicht. Weil man miterlebt, was behauptet wurde, ist das Erlebte vergleichbar

und muss sich dem Urteil stellen, ob wahrhaftig das erlebt wurde, was behauptet

worden ist.

In dieser Weise kann man hier also auch Sartres Aussagen zu Flaubert verste-

hen, die dafür als Beispiel dienen können. Sartre schreibt in dem Zitat Flaubert

eine Wahrheit zu; die Wahrheit, selbst die Passivität darzustellen, die er sich von

außen auferlegt fühlt. Ob dies nun zutrifft oder nicht, sei für den Fall Flaubert da-

hingestellt; worum es mir im Folgenden geht, ist die Zuschreibung einerWahrheit:

Diese unausgesprochene Absicht wird bei der Krise grundlegend: es geht nicht

mehr darum, einen Augenblick tatsächlich oder scheinbar in den Genuß seiner

»Natur« zu komme, sondern imGegenteil ihr zu gehorchen; sie ist es, die den Sturz

hervorbringt: es ist Flauberts Wahrheit, die, seit mehr als zwanzig Jahren, unwis-

sende oder böswillige äußere Einflüsse umsonst zu kaschieren versucht haben,

indem sie Gustave von außen Bewegungen aufzwangen, die er nicht durchhalten

konnte und die sich in ihm eben durch seine Passivität einige Zeit fortsetzen.132

Die Krise, von der die Rede ist, ist Flauberts Sturz in Pont lʼÉvêque. Flaubert wird

stark und lange dazu gedrängt, selbst aktiv sein Leben zu führen, so dass es für

ihn nur einen Ausweg gibt, handeln oder eben jener Sturz, die äußerste Darstel-

lung seiner Passivität: Er lässt sich fallen. Dieser Sturz ist, nach Sartre, Flauberts

eigene Wahrheit. Was bedeutet dieser Satz? Er bestimmt den Sturz zur Darstellung

von Flauberts Konstitution, verkörperten Wirklichkeit als Ergebnis der Codierung

durch die Familie und die Gesellschaft. Es ist die Konsequenz der Art undWeise, in

der Flaubert die Welt erlebt. Er fühlt sich wahrhaft als passive Person, die vollkom-

men von den Anderen und den Gegenständen bestimmt wird. In der Situation in

Pont lʼÉvêque lässt sich das Bestimmt-sein durch Andere, was Sartre als Zwang von

131 Wiesing: Das Mich der Wahrnehmung, S. 96.

132 Sartre: Flaubert Band IV, S. 99.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Als Andere unter Anderen

außen beschreibt, nur noch dadurch leben und verarbeiten, so dass er sich selbst

stürzt. Die Situation fordert von ihm – trotz seiner von Sartre bestimmten Passivi-

tät – vehement eine eigene Aktion. Diese Wahrhaftigkeit für Flaubert bedeutet da-

mit keine notwendige Übereinstimmung dessen, wie Flaubert die Situation erlebt,

mit dem, was tatsächlich durch die Situation und all jene gesellschaftlichen Struk-

turen hervorgerufen wurde, die sie durchziehen. Der Sturz ist die Fassade eines

Bereichs dieser Strukturen, die für Flaubert im Erleben das intensivste Widerfahr-

nis darstellt. Diese zu benennen ist eben die Wahrhaftigkeit, die »Wahrheit«, die

in seiner Darstellung liegt. Dieser so mitgeteilte Sinn kann also etwasWahrhaftiges

vorstellen, dessen Quasi-Wahrheit in der Reflexion zum Thema gemacht werden

und damit erkannt werden kann.

Dieser Sinn wurde oben als Darstellung des Miteinanders bestimmt, auf den

sich das leibliche Verstehen bezieht. Man versteht die wahrhaftigen Ausdrücke des

Miteinanders durch die praktischen Konsequenzen, also die konkreten Verhaltens-

weisen. Damit stellen diese drei Begriffe Charakteristika des wahrhaftigen Erle-

bens dar, die sich nicht voneinander trennen lassen: Es gibt nur Sinn, wenn ich

ihn durch angemessenes (funktionierendes) Verhalten verstehe. Es gibt nur ange-

messenes Verhalten, wenn ich den Sinn leiblich verstanden habe. Etwas leiblich

verstanden habe ich nur dann, wenn ich auf den Sinn angemessen reagiere. Diese

dreifache Charakterisierung erlaubt es nun auch – im Hinblick auf die Performa-

tivität –, das Verhältnis zwischen sozialen Codes und leiblichem Verstehen aufzu-

zeigen. Ein Verhalten, das als Antwort auf Situationen mit ähnlichen Anforderun-

gen funktioniert, wiederholt sich und wird von anderen wiederholt. So wird aus

dem, was verstanden wurde, eine Verhaltenspraxis, ein Code, der das Verstehen

formt, und die Wiederholung des Verhaltens als Antwort auf ähnliche Situationen

als funktionierend darstellt.

Dieser Bestimmung wurde hier Halt gegeben, indem beschrieben wurde, in-

wiefern der verstandene Sinn als Grundlage für ein funktionierendes Verhalten

Geltung für das Erleben haben kann: Die Geltung dieses Sinns ist eine vorläufige,

wodurch das Verhalten Anderer wahrhaftig verstehbar wird und man mit ihnen

sinnvoll interagieren kann. So kann also die Frage nach der Verbindung von Funkti-

on und Verstehen durch den Blick auf Jamesʼ Pragmatismus wie folgt interpretiert

werden: Der funktionale Aspekt bei der Betrachtung des Verstehens liegt darin,

dass das Verstehen immer an das Konkrete gebunden ist, sich mit ihmmessen las-

sen muss - ; oder wie James es in seinen letzten Vorträgen Der Pragmatismus sagt:

»Die pragmatische Methode besteht […] in dem Versuch, jedes [Urteil] dadurch

zu interpretieren, daß man seine praktischen Konsequenzen untersucht.«133 Dies

bedeutet weiterhin, dass das Konkrete, das hier nun als die im Horizont und Fo-

kus des Erlebens befindlichen Anderen und Gegenstände definiert werden kann,

133 James: Der Pragmatismus, S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 167

mich durch seinen Sinn bestärken oder umstimmen kann – alle Meinungen und

Ansichten, ob wahr oder nicht, ob meine oder die Anderer, stehen immer auf dem

Spiel:134

Der einzelne Mensch hat bereits einen Vorrat an a l t e n A n s i c h t e n. Jetzt

stößt er auf eine neue Erfahrung und dies setzt die alten Meinungen in Bewe-

gung. Jemand widerspricht ihnen, oder wir entdecken in einem Augenblicke des

Nachdenkens, daß sie einanderwidersprechen; oderwir hören von Tatsachen,mit

denen sie unvereinbar sind.135

Dieses Austauschen von Meinungen beruht auf dem Verständnis des Erlebens als

durch Andere Bedingtes und der Darstellung dessen als Fassaden, die den Anderen

als wahrhaftiger Sinn der Darstellung vermittelt wurden. Diese Position erlaubt

es, einer Kritik vorzugreifen: Das in dieser Arbeit vorgestellte Projekt muss keinen

Relativismus oder eine Willkür dabei bedeuten, was zu Entscheidungen und Mei-

nungen führt, solangeman eine Verbindung zumKonkreten, den Anderen und den

Gegenständen in der Welt für die Beschreibung von Erleben und sozialen Struktu-

ren als konstitutiv versteht. Was durch die Pragmatik auf Grund der Historizität

und Abhängigkeit von Anderen jedoch immer aufgezeigt wird, ist ein Bezug zur

Kontingenz, die eben das Aufs-Spiel-Setzen der je eigenen Position bedeutet. Man

kann das Erlebte nicht weit über die Gegenwart des Erlebten hinaus rechtfertigen.

Gerade weil es performativ ist, muss es sich beständig wiederholen und daraus

seine Geltung erhalten.

parrhesia als Darstellungsform des Füreinander An dieser Stelle möchte ich den Stand

der Arbeit kurz zusammenfassen: Es konnte gezeigt werden, dass durch die Be-

wegungen des Leibes in, zwischen und durch soziale Räume Kontinuitäten und

Diskontinuitäten innerhalb des Erlebens als Strukturäquivalenz des eigenen Han-

delns, Wahrnehmens, Fühlens, Imaginierens und Denkens und des Erlebens der

Anderen selbst erlebt werden können. Diese Diskontinuitäten und Kontinuitäten

können erlebt werden, da sie einen Sinn darstellen, der sich auf der Fassade verkör-

pert und den man verstehen oder missverstehen kann. All das sind Formen, in de-

nen Andere fokussiert werden. Um zu bestärken, dass die Verwendung der bisher

beschriebenen Methode nicht zu einem Meinungsrelativismus führt, wird sowohl

der Grund für den Verdacht kurz vorgeführt als auch seine Entkräftung durch die

parrhesia dargestellt: Es soll hier betont werden, dass der Sinn die Darstellung ver-

schiedener funktionierender Verhaltensformen ist, von denen keiner eine absolute

Wahrheit zukommt. Es wurde gezeigt, dass die Wahrheit des nicht thematisch re-

flektierten Erlebens einer Wahrhaftigkeit mit begrenzter Geltung entspricht. War-

134 Vgl. Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 496.

135 James: Pragmatismus und radikaler Empirismus, S. 37.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Als Andere unter Anderen

um sollte es also nicht gleichwertig sein, also funktionieren, eine Bank zu über-

fallen, nicht wählen zu gehen, konservative Werte zu vertreten, Müsli zu essen,

jemanden zu helfen, oder jemanden, der mich dabei aufhalten will, die Bank zu

überfallen, als Gegner*in anzusehen. Wie kann eine Entscheidung mehr als will-

kürlich sein, wenn sie auf dem Erleben beruht, das sich im Angesicht der Anderen

immer wiederholen muss?

Die Antwort darauf finden wir in der Struktur des Erlebens selbst. Es ist be-

stimmt durch Sedimentierungen, Verhaltenspraxen und Gegenstände, die »älter

sind« als jeder von uns oder solche, die durch uns neu geschaffen werden.136 Diese

Sedimentierungen und sozialen Strukturen teilen wirmiteinander bspw. durch die

Fokussierung der Anderen in der Sorge, da die Anderen, zu denen wir je selbst gehören,

durch die Spiegelung des Erlebten die Sichtweisen und Schattierungen dessen,was

ist, mit unterschiedlichen Beschreibungen davon,wie es ist, bereichern. So können

wir gemeinsam die sozialen Strukturen des Alltäglichen, die uns bestimmen, auf-

decken. Die Entscheidungen sind also nicht willkürlich, da sie nicht von einem

nur für sich entscheidenden Subjekt, das seinen Willen kürt, getroffen werden.

Die Entscheidungen sind nie gänzlich relativ, aber auch nie gänzlich bestimmt:

Zwischen diesen Extremen liegt die Kontingenz; die Keimzelle der menschlichen

Freiheit als permanentes Sich-aufs-Spiel-Setzen. Dies gilt es hier im Folgendem

zu aufzuzeigen.

Das Erlebte ist niemals Notwendigkeit, aber es ist auch keine bloße Willkür.

Woran man nichts ändern kann, ist die Kontingenz. Rechtfertigungen, aus denen

heraus man etwas tut und zu dem das Getane selbst wird, haben immer einen kon-

tingenten Ursprung. Das Erlebte stellt als Handlungs- oder Verhaltensgrundlage

also die Form dar, in der wir die Kontingenz spezifisch erleben, als eine nicht not-

wendige Grundlage. Gerade aus dieser nicht Notwendigkeit und Rechtfertigungs-

losigkeit heraus erscheint die Verknüpfung mit Anderen als Bedingung unserer

Wirklichkeit, da sie unser Verhalten als jeweils Andere bestimmen. Diese Grund-

lage liegt deshalb auch nicht in verdeckten Schichten. Sie kann von jeder*m bei

jedem Verhalten bestimmt werden, da sie immer implizit und performativ mitvoll-

zogen wird. Deshalb kann diese Bedingung unserer Wirklichkeit sowohl fokussiert

als auch thematisiert werden: Sie ist in Form der oben beschriebenen Wahrhaf-

tigkeit mitteilbar, weil wir alle an der Kontingenz durch unser gemeinsames In-

der-Welt-Sein partizipieren. Sie widerfährt uns, wenn sie uns widerfährt, in der

Form, in sie von Anderen für uns dargestellt wird. Diese Praxis überschneidet sich

mit der Ausformulierung der parrhesia in Michel Foucaults Vorlesung Der Mut zur

Wahrheit – die Regierung des Selbst und der Anderen II; sie wird die entscheidende Er-

gänzung bilden, um die zwei Modi der Sorge, die mit Heidegger beschrieben wur-

den und den dritten hier hinzugefügten – das Zusammen-Stolpern – so darstellen

136 Vgl. Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 398.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 169

zu können, dass eine feste Hierarchisierung derModi (ob ethisch, ontologisch oder

theoretisch, die im letzten Abschnitt ausgeschlossen wurde) unmöglich wird.

Was vorher noch bestimmt werden muss, ist, dass die parrhesia historisch zwar

eine Form der politischen Rede darstellt, aber eine Einbettung in die konkrete

Lebenswelt hat. Man spricht in einer politischen Institution über das wahr, was

man erlebt hat. Politische Rede und Rede über das Erlebte unterscheiden sich da-

mit konkret entweder durch den*die Adresat*in, die Situation, in der man spricht

oder durch die Intention. Das Erleben lässt sich vom Politischen also nicht gänz-

lich trennen: Es wird hier aber keine Handlungsvorschrift für die Politik formu-

liert, sondern die Grundlage einer Möglichkeit des politischen Verhaltens in der

Lebenswelt als Bedingung für das wahrhaftige Verstehen der Anderen festgehal-

ten. Dabei zeichnet sich die parrhesia dadurch aus, notwendig ein Risiko mit sich

zu bringen; ein Risiko deshalb, weil das Freimütig-für-wahr-Sprechen und Sich-für-

das-Ausgesprochene-Verbürgen immer bedeutet, dass man in den Fokus tritt und

dort Ziel von Reaktionen sein wird, egal in welcher Form, ob freudig, ärgerlich,

heiter, böswillig oder ignorierend. Man steht frei vor den Anderen und setzt sich

ihrer Meinung aus und die eigene aufs Spiel. Die Anderen wiederum setzen sich

dem Gehörten unter demselben Risiko aus: sie sind es ja, die freimütig angespro-

chen werden und freimütig hören können. Das Risiko verbindet die Lebenswelt

und das Politische miteinander, gerade weil es immer ein Risiko darstellt, freimü-

tig zu berichten, wie es für einen ist. Politisches und die Lebenswelt sind damit

zwei Bereiche, die sich nicht voneinander trennen lassen, aber auch nicht gänzlich

in Eins fallen.137 Sie unterscheiden sich meist nur in der Intensität dessen, was

zu welchem Zweck und wie es geäußert wird. Somit hängen sie als Verschiedene

zusammen.

Die parrhesia, die Foucault, von der Tradition der Antike ausgehend, beschreibt,

stellt also eine Praxis im Umgang mit Anderen dar, die zum einen bedeutet »al-

les zu sagen«, alles darzustellen;138 zum anderen bedeutet sie, sich dem Urteil der

Anderen anzuvertrauen, so wie von ihnen zu erwarten, dass sie sich meiner Aus-

sagen annehmen, sie verstehen wollen.139 »Die parrhesia ist also, kurz gesagt, der

Mut zur Wahrheit seitens desjenigen, der spricht und das Risiko eingeht, trotz

137 An dieser Stelle würde sich eine Diskussion des Verhältnisses zwischen den hier bestimm-

ten sozialen Situationen anbieten. Doch diese Diskussion muss, gerade wegen der großen

Bedeutung den der Übergang vom Sozialen zum Politischen und zurück für das Leben hat,

hier ausgesetzt werden, weil der Umfang einer solchen Diskussion den Raum dieses Sinn-

abschnitts übersteigen würde. Eine solche Diskussion der Pluralität als Bindeglied zwischen

Politik und Sozialem könnte ihren Ausgang bei Hannah Arendt, Judith Butler und Chantal

Mouffe nehmen.

138 Vgl.: Michel Foucault: Der Mut zur Wahrheit – die Regierung des Selbst und der Anderen II, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 2012, S. 26.

139 Vgl. ebd. S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Als Andere unter Anderen

allem die ganze Wahrheit zusagen, die er denkt, sie ist aber auch der Mut des Ge-

sprächspartners, der die verletzendeWahrheit, die er hört, als wahr akzeptiert.«140

Dieses Risiko kann im Extremfall, von dem die antike Form ausgeht, das Aufs-

Spiel-Setzen des eigenen Lebens oder der Anderen bedeuten.141 Unterhalb dieses

Extrems tummelt sich aber eine Vielzahl an unterschiedlich intensiven Risiken, die

sich durch unterschiedliche Privilegien und die Art und Weise der Darstellung des

Sich-aufs-Spiel-setzens staffeln.142 Parrhesia wird von Foucault und in der Traditi-

on vorrangig als Form der Rede verstanden; ich erweitere diese Verwendung in der

vorliegenden Arbeit in Blick auf die Notwendigkeit des Intentionalen, sich als Fas-

sade und damit für Andere darzustellen (Stil, Kleidung, Bewegungen, Emotionen,

Passionen, Aussagen etc.). Aus dem Mut zur Wahrheit bzw. Wahrhaftigkeit wird,

weil man damit vor Andere tritt, notwendig eine Darstellung dessen, was für wahr

gehalten wird; man bietet sich somit der Aushandlung – dem Urteil Anderer – dar.

Man setzt sich aufs Spiel.

Was die parrhesia aber außerdem noch bedeuten muss, ist eine Bindung an die

Anderen, damit sie nicht in einer „Steigerung ins Extreme“, damit sie nicht in „Ent-

fremdung oder Dekadenz“ umschlägt.143 Sie ist damit eine Praxis, die strukturell

sowohl in das Konzept der gesamten vorliegenden Arbeit passt als auch speziell an

das anknüpft, was mit Butler als negativer Aspekt der Sorge herausgestellt wer-

den konnte: das Sich-hinter-den-Anderen-Verbergen, um selbst nicht in den Fo-

kus zu rücken. Darauf lässt sich nun mit Foucault antworten: »[D]ie Praxis des

Wahrsprechens über sich selbst [stützt] sich auf die Gegenwart des anderen und

diese erforder[t] [ein Sich-Einlassen P.H.] auf den anderen, der zuhört, der zum

Sprechen ermahnt und selbst spricht«.144 Neben dem Sich-hinter-den-Anderen-

Verbergen gibt es also mit der parrhesia eine Praxis, die ein gegenseitiges »Sich-

Öffnen«, ein Den-Anderen-alles-Darstellen, wie man etwas erlebt, bedeutet. Was

140 Ebd. S. 29.

141 Vgl. ebd. S. 30.

142 Vgl. zur Verwendung des Risikos in dieser Arbeit Bernhard Waldenfels Ausführungen zur

Foucaults parrhesia Konzept aus Bernhard Waldenfels: Sozialität und Alterität. Modi sozialer

Erfahrung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2015, S. 412. In diesem Text bestimmt Waldenfels ei-

ne mögliche Verbindung phänomenologischer Sozialtheorie und der parrhesia im Foucault-

schen Sinne, wenn die Alterität nicht gesetzt wird, sondern wir ihr ausgesetzt sind. Walden-

fels bestimmt dazu das Verhältnis von Response und parrhesia und kritisiert Foucault gleich-

zeitig: „Mir scheint, es gibt keine radikale Andersheit ohne die Andersheit des Anderen, die

wir gerade nicht setzen, sondern der wir ausgesetzt sind. […] Also nochmals Parrhesia und

Response, zwar nicht eines gegen das andere, aber doch eines nicht ohne das andere.“ Ebd.

S. 428. Den letzten Teil dieses Zitates werde ich versuchen im Verlauf der nächsten Seiten

auszuführen, nicht ohne dabei weiter zu betonen, dass es nicht „der Andere“ ist, dem wir

ausgesetzt sind, sondern den Anderen unter Anderen.

143 Ebd. S. 427.

144 Foucault: Der Mut zur Wahrheit II, S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 171

damit eine Erweiterung der parrhesia über das Reden und Hören, worauf sich auch

Waldenfels bezieht,145 hinaus auf die gesamte leibliche Darstellung bedeutet. Die

gesamte eigene Darstellung in dieser Form der parrhesia aufs Spiel zu setzen, ist

in mehrfacher Hinsicht ein anstrengendes Unterfangen. Darauf werde ich im drit-

tenHauptteil unter demGesichtspunkt des Risikos zurückkommen.Den-Anderen-

alles-Darstellen, wie man etwas erlebt, ist – um es zu wiederholen – die Transfor-

mation der parrhesia, die für die vorliegende Arbeit benötigt wird; vom Sprechen

wird die parrhesia zur Praxis verschiedener Darstellungen dessen, was als Proble-

matisch in einer Situation mit Anderen erlebt wird, die dies wiederum in Frage

stellen können.

Durch diese Praxis ist es besser zu verstehen, was der dritte Modus der Sorge,

das Zusammen-Stolpern bedeutet: Dieser Modus hat schon den Ausgangspunkt des

Mit-Anderen-zusammen-etwas-Tun und bildet so eine mögliche Grundlage bspw.

für ein Gespräch, in dem man den Anderen alles sagen kann, was einen an der be-

stimmten Situation besorgt. Das Zusammen-Stolpern kann also der Ausgangspunkt

dafür sein, sich den (unangenehmen) Wahrheiten zu zuwenden, die die sozialen

Strukturen darstellen: denn Wahrheit heißt hier nicht absolute Wahrheit über das

was ist, sondern, im pragmatischen Sinn verstanden, ist hier wahr, was man tat-

sächlich, wahrhaftig erlebt hat. Wenn man sich diskriminiert fühlt, so ist der As-

pekt, auf dessen Wahrhaftigkeit es ankommt, über den gesprochen werden sollte,

ob man sich tatsächlich so fühlt. Diese Aussage, wie es für einen ist, ist immer der

Anfang einer Aushandlung, deren Ergebnis auf dem Spiel steht, weil dargestellt

wurde, wie man etwas erlebt hat. Mit der parrhesiastischenDarstellung ist das Für-

einander jedoch nicht abgeschlossen, es ist maximal sein Beginn: denn mit dieser

wahrhaftigen Aussage über das Erleben setzt man sich den Anderen aus, die eben-

so parrheseisch das Gegenteil oder eine Uneinigkeit über diesen Punkt anführen

können. So ist das Gemeinsame-Stolpern – ob man sich einig ist oder uneinig – die

Darstellung eines Sich-füreinander-Sorgens und nicht nur des Sorgens für jemanden.

Die parrhesia kann aber nicht nur mit dem Gemeinsamen-Stolpern einhergehen.

Die parrhesia ist generell eine Form des Umgangs miteinander (ein Ethos), in dem

die anderen zwei Modi der Sorge nicht mehr wie bei Heidegger Formen der Iso-

lation sind, sondern sich in Formen des Miteinanders zeigen: Durch die ehrliche

Aussage dessen, wie einem in einer Situation zumute ist, kann es sich ergeben,

dass die anderen Personen für mich einspringen oder mir vorausspringen können,

und zwar nicht mehr, weil die eine Person die Andere objektiviert, sondern gera-

de, weil das aktuelle Problem, um das man sich gemeinsam sorgt, und die Person,

für die ein- oder vorausgesprungenwird, ernst genommen werden.

Bestimmen lässt sich dies durch die Beschreibung Foucaults am Ende seiner

ersten Vorlesung zur*m parrhesiast*in damit Folgendes:

145 Vgl. Waldenfels: Sozialität und Alterität, S. 422.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Als Andere unter Anderen

Seine besondere Rolle besteht nicht darin, das Sein der Natur und der Dinge aus-

zusagen, ständig begegnenwir bei der Untersuchung der parrhesia diesemGegen-

satz zwischen dem nutzlosen Wissen, das das Sein der Dinge und der Welt aus-

sagt, und dem Wahrsprechen des Parrhesiasten der sich bemüht, in Frage stellt,

sich an die Individuen und Situationen hält, […] um den Individuen die Wahrheit

über sie selbst zu sagen, die sich ihrer eigenen Augen entzieht, um ihnen ihre ge-

genwärtige Situation, ihren Charakter, ihre Fehler, denWert ihres Verhaltens und

die möglichen Folgen ihrer Entscheidungen zu offenbaren.146

Diese Beschreibung ist die Verbindung der vorausspringenden Sorge mit dem davor

vorrausgehenden Alles-die-Situation-betreffende-Sagen, um einer anderen Person

zu zeigen,wie es auch sein könnte.Manwird zu einem Spiegel derMöglichkeiten, den

es ohne die Anderen für alle von uns nicht gäbe.147

Worauf schon hingewiesen wurde, ist die Problematik einer Ersten-Person-

Exklusivität. Auch die foucaultsche Beschreibung könnte dahingehend gelesen

werden, wenn man bei der parrhesia die Rede mit Aktion und das Hören mit Pas-

sivität gleichsetzt; dies wäre jedoch eine Einseitigkeit, die von einer Betrachtung

des einen Subjekts ausgeht und dieses mit der einen aktiven Person identifiziert.

In der Situation der parrhesia ist es aber schon angelegt, dass die beiden oder

die Gruppe der Anderen, die miteinander sprechen, einander zuhören; sich also

gegenseitig darstellen und damit ein Füreinander ermöglichen. Man ist immer

sowohl aktiv und passiv. Alle gehen ein Risiko ein, das sie verringern könnten:

Sie entscheiden sich, die Anderen als Andere ernst zu nehmen, sie als Andere zu

verstehen. Dies ist die Form des Füreinander, in die die parrhesia führen kann. Die

Anderen können dabei »sonst irgendjemand [, …] ein quidam (irgendwer)« sein.148

Dies ist keine negative Austauschbarkeit, sondern die hier schon bestimmte

Bedingung der Wirklichkeit der Menschen als Andere unter Anderen. Jede*r kann

für jede*n die Stellung eines Spiegels einnehmen, der die Wahrhaftigkeit dessen,

was durch einen selbst ausgedrückt wird, als das ausdrückt, wie es bei Anderen

angekommen ist. Man spiegelt uns unser Verhalten. Andere bringen es einem*r

selbst zurück.

Was ist also die parrhesia als Beschreibung des Miteinanders? Sie ist eine Le-

bensweise, ein Ethos, durch das die Anderen fokussiert werden.149 Sie werden je-

doch nicht in irgendeiner Form fokussiert, sondern als Andere, als solche, deren

146 Foucault: Der Mut zur Wahrheit II, S. 37.

147 Hier erscheintwieder der Argumentationsstrang, der bei Deleuzes Logik des Sinns seinenAus-

gang nimmt. Denkt man sich zurück an den ersten Hauptteil; wurde dort dargelegt, dass die

Anderen die Struktur der Möglichkeit bilden.

148 Foucault: Der Mut zur Wahrheit II, S. 19.

149 Vgl. Foucault: Der Mut zur Wahrheit II, S. 45.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 173

Darstellung des Erlebens ebenso wiemeines auf dem Spiel steht.Man ist sich dem-

nach bewusst, dass es keinen festenHalt gibt, aus demman seine oder die Identität

eines*r Anderen ableiten könnte. Das heißt: man kann sich nicht nicht darstellen,

aber man kann sich auf eine bestimmte Art und Weise darstellen. In der parrhesia

ist diese Form das Füreinander. Dieses Ethos führt uns also zurück zu Butlers Be-

schreibungen, in denen sie festhält, dass eine komplette Identifizierung mit einer

Sache oder einer »Identität« eine phantasmatische Inszenesetzung, etwas Irreales ist;

denn das Ethos der parrhesia – in der hier beschriebenen Form – ist notwendig

verbunden mit einer offenen, Identifizierung, die keine Identität hervorbringt.150

Wenn die parrhesia nämlich wie ein Kabinett aus Spiegeln wirken soll, bei dem die

Menschen das Risiko auf sich nehmen, dasWahrhafte darüber,wie sie die Situation

erleben, darzustellen, dann sind die jeweils Anderen für diese Art des Sprechens,

für die eigene Wahrhaftigkeit und die Identifizierungen der jeweiligen Personen

konstitutiv. Die Identifizierung mit etwas als wahrhaftiges Erleben kann nicht ein

starrer Block sein, sondern muss sich – metaphorisch gesprochen – fluide in den

Spiegeln der Anderen zu einem Bild zusammenfügen, das sich mit jeder Person

wandelt, die an dieser Praxis beteiligt ist. So kann man mit Judith Butler konsta-

tieren:

Bezeichnenderweise kann niemals gesagt werden, sie [die Identifizierung P.H.]

habe stattgefunden; die Identifizierung gehört nicht zur Welt der Ereignisse. Sie

wird konstant als ein gewünschtes Ereignis oder eine Vollendung figuriert, die

aber letztlich niemals zustande gebracht wird; die Identifizierung ist das phan-

tasmatische Inszenesetzen des Ereignisses.151

Es geht Butler hierbei um die Identifizierung mit einer Geschlechtsidentität, doch

diese Offenheit gegenüber der Identität des Geschlechts lässt sich auch auf andere

Identitätsmuster übertragen, die zumeist zur Abgrenzung gegen Andere benutzt

werden. Deshalb kann Butler auch davon sprechen, dass die Identifizierung kei-

nen Ereignischarakter habe: Die Identifizierung ist nicht, sie tritt nie in die Realität

und ist damit auch kein eintretendes Ereignis. Sie wird nur als Prozess immer wie-

derholt und dadurch performativ dargestellt. Die parrhesia hingegen ist als Ethos

des Füreinander der Versuch, die Situation in all ihren Facetten und Kontingenzen

miteinander zu teilen, auch wenn dies bedeutet, den Anderen darzustellen, dass

man sich oder Andere als schüchtern, reserviert, arrogant, fröhlich usw. erlebt.

Diese Unmöglichkeit einer vollständigen Identifizierung, die die parrhesia als

Praxis erst notwendig macht, ist zugleich auch der Grundgedanke der hier in im

150 Man kann hier einen Vergleich zu Sartres »totalisierender Totalität« ziehen. Es sind Prozesse,

die auf ein Ziel hin ablaufen, dass sie nie erreichen können; Scheinprozesse einer Illusion von

Identität.

151 Butler: Körper von Gewicht, S. 152.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Als Andere unter Anderen

ersten Hauptteil im Abschnitt Der Weg zum Erleben transformierten Existenzphilo-

sophie. Die von dort ausgehende, in der gesamten Arbeit beschriebene Verkörpe-

rung der Menschen durch die Anderen findet sich in Sartres schon öfter herange-

zogener Flaubert-Studie wieder. Durch die folgende Stelle soll die Abhängigkeit der

Identität von Anderen und ihre damit verbundene Irrealität noch einmal aufge-

griffen und erweitert werden. Denn es ist eben diese Offenheit des eigenen Selbst,

die wahrhaftige Rede darüber, wie eine soziale Situation erlebt wurde, die die parr-

hesia so wichtig für das Miteinander sein lässt: »Ein Kind von sechs Jahren ist im

Allgemeinen bis in sein tiefstes Inneres durch die Anderen und durch sich selbst

bezeichnet: leben heißt Bedeutung hervorbringen; leiden heißt sprechen; es ist für

von außen kommende Sinngehalte durchlässig, weil es selbst sinngebend ist«.152

Sartre spricht hier über das Kind Gustave Flaubert; die Aussage ist an das Kind

geknüpft, da sein Werk eine Studie über die Konstitution von Flauberts Handlun-

gen, seines Schriftsteller-Seins ist. Ob diese Aussage aber auf den Menschen Flau-

bert zutrifft oder nicht, spielt für dieTheorie dieser Arbeit keine ausschlaggebende

Rolle. Was durch sie gezeigt wird, ist, dass die Bedeutung des Lebens durch die

Anderen gezeichnet ist. Dies kann aber nur deshalb so sein, weil auch die Anderen

durchlässig für die Bedeutungen sind, die ihnen von Flaubert bzw. von der in den

Fokus gerückten Person entgegengebracht werden.Wenn aber die Konstitution im

Fokus der Anderen (als Fokussierende und Fokussierte) liegt, dann kann die Kon-

stitution nicht durch die Identität mit einem Wesen oder einer Sache geschehen.

Die Identität ist entweder ein starres Erklärungsmuster, das nie zutrifft, oder sie

ist die Form des Verhaltens und damit nur als Beschreibung, wie es für eine Person

ist, sinnvoll denkbar.

Diesen Punkt kann man mit Sartre selbst wieder auf den Begriff des Sinns

zurückführen. Der Sinn wurde ja gerade als Erleben und Widerfahren dessen be-

stimmt, wie es für jemanden ist, weil der Sinn sich gerade im Alltag durch ein Über-

schreiten der Sedimentierungen hin zu einem Mehr konstituiert. »Der Sinn eines

Lebens geschieht dem Lebenden von und durch die menschliche Gesellschaft, die

ihn trägt, und durch die Eltern, die ihn hervorbringen: deshalb ist er immer auch

ein Unsinn.«153 Der Sinn oder Unsinn eines Lebens liegt also – wie eben schon mit

Butler beschrieben – nicht in einer festen Identität vor, von der man ihn ablei-

ten könnte, sondern er verändert sich stetig durch die Anderen, mit denen man

sich konfrontiert und in deren Gegenwart man verhält. So bekommt also auch der

Begriff des Unsinns eine Bedeutung: Nicht jeder Sinn, den die Fokussierung der

Anderen hervorbringt, ist mit den eigenen Verhaltensweisen vereinbar und so ent-

steht die Möglichkeit einer unsinnigen Zuschreibung: Eine solche kann mit But-

ler bspw. die Geschlechtsidentität sein. Diese Identitätszuschreibung kann damit

152 Sartre: Flaubert, Band I, S. 25.

153 Ebd., S. 142.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 175

als unsinnig bestimmt werden, da sie die Ausgrenzung dessen bedeutet, was ne-

ben oder außerhalb der Geschlechtlichkeit noch zu den Menschen gehört und das

Persönliche auf ein bloßes Sediment und oder ein allgemeines Schema reduziert,

wodurch die Identität in diesem Sinne eine Negation, ein reduzierter Abzug des-

sen ist, was einen Menschen ausmacht. Die Offenheit, die Pluralität und ein Teil

Selbstbestimmung gingen am eigenen Verhalten verloren. Man ist eben nicht eine

Frau, eine lsbtiqa*-Person oder ein Mann wie alle Anderen, denen eine solche Zu-

schreibungwiderfährt.Man ist immermehr als das und deshalb als Andere*r unter

Anderen.154

Damit kann man die Existenzphilosphie hier auf eine Weise beschreiben, die

sie in eine Theorie, die auf einer Negativität (dem Fehlen von feststehender Iden-

tität) aufbaut, zu einer Theorie transformiert, die von der positiven Vielheit aus-

geht, die durch den Fokus der Anderen und die eigenen Handlungen konstituiert,

beständig umgeschrieben und nie vollendet wird. So können – wie in dieser Ar-

beit geschehen – die phänomenologische Existenzphilosophie und die oft unter

dem Banner Poststrukturalismus bzw. Postmoderne zusammengefassten Theori-

en von Foucault, Deleuze und Butler in Bezug auf eine Theorie des Erlebens der

Anderen unter Anderen sinnvoll aufeinander bezogen werden. Das Erleben führt

zu den Strukturen und die Strukturen zum Erleben, sie bedingen sich gegensei-

tig, gerade weil die Darstellung performativ wiederholt und damit verändert wird.

Im Ausgang all dieser Theorien stellt sich unser jeweiliges Erleben als Erleben von

Anderen unter Anderen dar.Man kann hier also die Bestimmungen von Sylvia Stol-

ler zu Butler und der Phänomenologie ergänzen. Sie schreibt: »Wenn Butler also

sagen müsste: ›Man kann nicht nicht wiederholen‹, so wäre dem vor dem Hinter-

grund der phänomenologischen Forschung hinzuzufügen: ›Man kann nicht nicht

erfahren‹.«155 Hier lässt sich nun ergänzen: Weil man nicht nicht erleben kann und

nicht nicht wiederholen kann, ist es notwendig, sich unter Anderen darzustellen.

Wir können nicht nicht unter Anderen sein und jenes Sein-unter-Anderen kann

nicht nicht darstellend sein. An dieser Stelle fügen sich die Beschreibungen zur

Fassade und die Beschreibungen der Fokussierung der Anderen zusammen.

Durch diese Verbindung kann hier also vermieden werden, die Identität als

einen positiven Kern darzustellen, von dem unterschieden zu sein eine Negati-

154 Man könnte es ergänzen: Paul Helfritzsch ist zwar ein Mann, hat studiert und kommt aus

einem privilegierten Umfeld, aber ich bin das nicht nach dem Modus es zu sein, denn nicht

jeder studierte Mann aus einem privilegierten Umfeld ist Paul Helfritzsch. Dieser Satz ist

eine Hinzufügung zu Sartres Kritik an der Idee der vollkommen deterministischen Klassen-

zugehörigkeit, die sein Beispiel über Paul Valéry, zu einemmacht, dass man auf alle Lebens-

bereiche anwenden kann. Vgl. Jens Bonnemann:Der Spielraum des Imaginären–Sartres Theorie

der Imagination und ihre Bedeutung für seine phänomenologische Ontologie, Ästhetik und Intersub-

jektivitätskonzeption, Hamburg: Felix Meiner 2007, S. 464.

155 Stoller: Existenz – Differenz – Konstruktion, S. 130.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Als Andere unter Anderen

on bedeuten würde. Die Identität ist ein imaginäres Bild von einer*m, das eben

deshalb, weil es imaginiert ist, nicht existiert. Die Identität ist tatsächlich das, was

als Negation vom Wirklichen abgezogen wird. Das Wirkliche ist die Vielfältigkeit der

Eigenschaften, Interessen und Vorlieben (welcher Art auch immer), die sich nach

der Situation, also nach den Beschaffenheiten des Konkreten richten und damit so

wechselhaft sein können wie die Gegebenheiten und die gesellschaftlichen Struk-

turen, in denenman sich bewegt.Die Strukturen, über dieman stolpern kann, sind

also bspw. Identitätsvorstellungen, die erst entstehen, wenn Anderemich spiegeln.

Die parrhesia ist also die positive Möglichkeit, mit dem Leck an Identität umzuge-

hen, dass man je selbst als Anderer ist, um nicht aus demselben Grund Andere oder

mich in Identitäten zu zwängen, die die gesellschaftliche Struktur vorbereitet hält.

Im Vorausspringen, im Einspringen und im Gemeinsamen-Stolpern stellen sich meine

Sorgen und die Sorgen der Anderen erst in ihrer Gänze als sowohl persönliche als auch gesell-

schaftliche dar.Das Problem entsteht also erst durch die geteilte Welt mit Anderen,

so wie es in dieser Welt gelöst werden kann, wobei eine verpflichtende Aussage

darüber, wie die Probleme gelöst werden können, welchem Modus der Sorge ein

Vorrang eingeräumt werden soll, hier nicht gegeben werden kann.Was bis hierhin

aber mit Butler, Foucault, de Beauvoir und Sartre festgehalten werden kann, ist,

dass die parrhesia als Ausgangspunkt für die ein- und vorausspringende Sorge und als

das Ergebnis des gemeinsamen Stolperns eine Verhaltenspraxis ist.156 In ihr nehmen

156 Zusatz zum Begriff der parrhesia in der Darstellung von Foucault: Hier soll noch darauf hin-

gewiesen werden, was Michel Foucault in seiner letzten Vorlesung der Reihe Der Mut zur

Wahrheit zur parrhesia im christlichen Kontext beschreibt. In der zweiten Stunde der Sitzung

vom 28. März 1984 verweist Foucault darauf, dass das Verhältnis der parrhesia im christlichen

Glauben auch als eines zu Gott gedacht werden kann: Dabei verliert sich aber die horizontale

Bindung der die Wahrheit sprechenden Person zu den Anderen. Sie wird zu einer vertikalen

zwischen einer Person und Gott, wodurch gerade die für diese Arbeit interessante Beziehung

zu den Anderen in der parrhesia verloren geht, was auch dazu führt, dass das Vertrauen, wel-

ches die andere Seite des Risikos ist – über das schon gesprochen wurde – ebenso verloren

geht und zu einer Furcht vor der höherstehenden Macht wird, um in einem weiteren Schritt,

zu einem»arrogantenVertrauen« überführt zuwerden. Auf verschiedensteWeisewird damit

also alles untergraben, was hier an Positivem an der parrhesia festgehalten wurde. Deshalb

wurde auf diese Möglichkeit bisher nicht hingewiesen: Das vertikale Verhältnis der parrhesia

zu Gott stellt also ein Problem dar, das sich aus dieser Vertikalität ergibt, da sie entweder a)

das Verhältnis zu denAnderen verliert, b) das Vertrauen, aus demdas Risiko, allesNötigewahr

auszusprechen, eingegangen wird, sich in eine »Gottes«-furcht wandelt, oder c) das Vertrauen

als Arroganz ausgelegt wird, indem die höhere Macht nicht anerkannt wird und man sich

gerade deshalb traut, alles zu sagen und unnützes Geschwätz produziert. All diese Bestim-

mungen führen aber von dem Teil der Auslegung der parrhesiaweg, der wie eine phänome-

nologische Beschreibung des Selbst und Anderen klingt: parrhesia ist »der Mut, gegenüber

allem die Wahrheit über sich selbst zu offenbaren, sich so zu zeigen, wie man ist [Hervorhe-

bung P. H.]« (Foucault: DerMut zurWahrheit II, S. 436). Außerdem soll hier nicht vorenthalten

werden, dass die parrhesia – wie gerade schon gesehen – in ihren Ursprüngen nicht nur po-

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 177

alle die Anderen und über diese sich selbst als Andere*r in den Fokus, wodurch

wir uns in unserer nicht festgestellten Identität und unserer Wandelbarkeit ernst-

nehmen. »Es gibt keine Einsetzung der Wahrheit ohne eine wesentliche Setzung

der Andersheit; die Wahrheit ist nie dasselbe; Wahrheit kann es nur in Form der

anderen Welt und des anderen Lebens geben.«157 Dieses Zitat stellt an dieser Stelle

ein noch loses Ende dar, welches im letzten Kapitel Die soziale Situation –Widersprü-

che vielfältiger Weltverhältnisse wieder aufgegriffen wird. Aber schon hier lässt sich

sagen, dass die Differenzen der Perspektiven, ihre Andersheit gerade deshalb be-

steht, weil wir miteinander umgehen und so die Wahrhaftigkeit der Perspektiven

Anderer erleben und verstehen können.

Evidenz als soziale Gewissheit Nach diesen Ausführungen zur parrhesia wird sich die

Überleitung in das jetzt Folgende möglicherweise wie ein größerer Sprung anfüh-

len: Bis jetzt stand die Fokussierung der Anderen durch die Sorge und die parrhesia

direkt imMittelpunkt der Betrachtung, imWeiteren soll aber die Fokussierung der

Anderen nicht nur im direkten Umgang miteinander betrachtet werden, sondern

über die Vermittlung durch die Gegenstände, deren Bedeutung seit dem Anfang

dieses Hauptteils schon mitschwingt. Denn wie in Miteinander in sozialen Räumen

gezeigt werden konnte, sind die Anderen und man selbst als Andere*r Teil dersel-

ben Welt, in der auch die Gegenstände vorhanden sind und als Ganzes zur Fas-

sade der Körper gehören. An dieser Stelle wird der dritte Strang vom Anfang des

Abschnitts Die Modi der Fürsorge wieder aufgegriffen. Es wird sich zeigen, wie die

Codierung nicht nur als soziale Struktur in unseren je eigenen Leib, sondern auch

in die Gegenstände eingeschrieben ist:

sitiv besetzt war, sondern auch als bloßes »Alles-Sagen« (bspw. von Profanem, aber besser

Unwichtigem), man könnte es mit Heidegger Gerede nennen, benutzt wurde. Die Betrach-

tung dieserMöglichkeit, die die Anderen nicht ernstnimmt, werde ich inmeiner Betrachtung

ebenso wenig einbeziehen, wie es Foucault tat. Dass die Möglichkeit besteht durch nicht si-

tuativ verhaftetes Sprechen in ein belangloses Gerede zu geraten, ist zwar richtig, für die

Betonung der konstitutiven Bedeutung der Anderen allerdings nicht notwendig. Hinzutritt

Waldenfels Kritik am Pakt mit den Anderen, die Zuhören: „Der Andere, dem die Wahrheit

gesagt wird […],muß demWahrsprechenden Gehör schenken und dasWahrsprechen akzep-

tieren mit der Folge, daß der Mut zur Wahrheit vom Sprecher auf den Hörer überspringt –

wenn er die Rolle spielen will, die ihm zugedacht ist.“ (Waldenfels: Sozialität und Alterität, S.

418) Doch dabei muss – selbst wenn Waldenfels im Blick auf Foucaults Beschreibung Recht

habenmag –manmuss dasWahrsprechen akzeptieren als ein Modus, der den Anderen ver-

traut, gerade tatsächlich darzustellen, wie sie erleben, aber sie müssen dem Erlebten keine

absolute Geltung zusprechen, denn genau diese steht permanent auf demSpiel, da sie durch

Andere unter Anderen konstituiert wird.

157 Foucault: Der Mut zur Wahrheit II, S. 438.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Als Andere unter Anderen

Die Welt ist der Ort, an dem wir uns verständigen, und zwar durch das, was un-

ser Leben an Artikulationen aufbringt. Aus dieser Rasenfläche vor mir glaube ich

die Wirkung des Grüns auf das Sehen des Anderen erahnen zu können, durch die

Musik habe ich einen Zugang zu seiner musikalischen Empfindung, und das Ding

selbst verschafft mir Zutritt zur Privatwelt des Anderen.158

Diese Stelle aus Merleau-Pontys Das Sichtbare und das Unsichtbare greift die Verbin-

dung der Anderen untereinander durch die Gegenstände deutlich auf. Ich spreche

von den Anderen, um auch mich bzw. diejenigen mitzubeschreiben, die sich wei-

terhin, also während sie diesen Text lesen, als Ich verstehen; denn Andere sind wir

alle füreinander.Merleau-Ponty beschreibt anhand alltäglicher Phänomene des Er-

lebens von Rasen und vonMusik einigeMöglichkeiten dafür,wie ein Zugang zu den

Empfindungen der Anderen gegeben ist. Er erweitert diese Aussage dann, um zu

bestimmen, dass es die vorhandenen Gegenstände sind, die einen Zutritt zur Pri-

vatwelt der Anderen bieten. Damit lässt sich hier einlösen, was sich sowohl unter

der Betrachtung der Kulturtechnik des Schreibens als auch unter der Bestimmung

der Sedimentierungen und Fassaden schon implizit gezeigt hat: Nicht nur in die

Leiber der Anderen sind soziale Strukturen eingeschrieben, auch die Gegenstände

sind, wie das Beispiel des Schreibwerkzeugs gezeigt hat, sozial codiert.159

Dieser Aspekt stellt die Vermittlung zwischen den im KapitelMiteinander in so-

zialen Räumen beschriebenenWechseln zwischen den sozialen Räumen und der Fo-

kussierung einer impliziten Interaktionsform im Miteinander dar. Merleau-Ponty

beschreibt die Uneindeutigkeit der Gewissheit des Miteinanders wie folgt: »Nun,

diese nicht zu rechtfertigende Gewißheit einer gemeinsamen sinnlichen Welt ist

der Sitz derWahrheit in uns.«160 Die in diesem Zitat angesprocheneWahrheit wur-

de in der vorliegenden Arbeit als Wahrhaftigkeit bestimmt, die man sinnvoll im

Miteinander erleben kann. Es ist diese Gewissheit, einander sinnvoll im Miteinan-

der zu erleben, was die Anderen erleben, die laut Merleau-Ponty nicht absolut zu

rechtfertigen ist. Anders gesagt: Diese Gewissheit ist kontingent. Sie ist das Erleben

des kontingenten Sinns im Verhalten der Anderen, und wie hier ergänzt werden

soll, das Erleben des kontingenten Sinns, der auch in die Gegenstände eingeschrie-

ben ist.

Diese Gewissheit über das Hören, Sehen, Fühlen, Denken, Imaginieren, kurz

über das Erleben der Anderen und ihrer augenscheinlichen »Privatwelten« – wie

Merleau-Ponty es nannte – baut auf den wechselnden Bestimmungen der Anderen

um uns herum auf. Dies bedeutet also, dass es möglicherweise keine Rechtferti-

gung für eine spezielle empirische Gewissheit gibt, es aber dennoch möglich ist,

158 Merleau-Ponty:Das Sichtbare und das Unsichtbare, München: Wilhelm Fink, 2004, S. 27.

159 Ebd., S. 42.

160 Ebd., S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 179

die Struktur dessen, was ist, kategorisch zu beschreiben. Deshalb können wir kei-

ne Aussage ohne Bezug zu Anderen treffen. Andere widerfahren uns immer, sei

es direkt oder indirekt. Damit kann man die Struktur der Kontingenz als sozia-

les Phänomen bestimmen: Wir sind Andere unter Anderen, das ist die Bedingung

unserer Wirklichkeit und sie zeigt sich im Verhalten zu Anderen, zu Dingen und

im Umgang miteinander in der Welt. Denn wenn etwas kontingent ist, ist es ja

gerade etwas, was wirklich existiert – auch wenn es nicht gerechtfertigt werden

kann –, und damit kann man es beschreiben. Die Beschreibung dessen, wie das

Kontingente sich zeigt, kann hier aber nicht alleine ausreichen; es zeigt sich ja als

kontingent. Die Beschreibung des Kontingenten muss also weitergehen; sie weitet

sich aus, wenn man die Frage nach der konkreten Funktion stellt, also danach, wie

das Kontingente verwendet wird. Hier zeigt sich sehr deutlich der Stellenwert, den

die Beschreibung der pragmatischen Wahrhaftigkeit für das Verstehen der Ande-

ren hat; sie ist Teil einer Geschichte des Umgangs miteinander.

Als Beispiel dafür lässt sich auf das Schreiben als Kulturtechnik zurückkom-

men, das schon im Abschnitt Verstehen, Funktion, Wahrhaftigkeit als Beispiel diente.

Zanetti bestimmt schließlich auch den Stift als Teil der Kulturtechnik des Schrei-

bens, undmit de Beauvoir kann gesagt werden, dass der Stift zur Montage Körper-

Gegenstand-Handlungscode gehört. Es lohnt sich also, die Bestimmung der Kul-

turtechnik noch einmal zu betrachten: »Das Zeichensystem ist weitgehend vor-

gegeben, die Bewegungen der Hand erfordern Übung, die Schreibgeräte, zumal

heute, sind Produkte eines Industriezweigs.«161 Das Schreibgerät ist schon eine po-

tentielle Leerstelle, in der es nicht zu entscheiden, nicht zu rechtfertigen ist, welches

Schreibgerät benutzt werden soll. Diese Frage lässt sich nur dadurch beantworten,

dass man darauf schaut, warum, also zu welchem individuellen Zweck, man das ei-

ne oder andere Gerät benutzt, um zu schreiben, und wieman schreibenmöchte. Ist

es ein Bleistift, ein Füller, ein Laptop etc.? Nehmen wir für das Beispiel weiterhin

an, es sei ein Bleistift. Dann ist es eben nicht zu rechtfertigen, ausschließlich vom

Bleistift auf das Schreiberlebnis der anderen Person zu schließen, die ihn benutzt,

es sei denn, man beschreibt den Stift in seiner durch die Kultur hervorgebrach-

ten Verbindung zu der Praxis des Schreibens, der Produktion des Stiftes etc. Diese

sozialen Einflüsse auf das Stück Holz und die Graphitmine sind es, die es ja eben

erst zu einem Stift machen und durch diese Sedimentierung die Grundlage für die

Gewissheit schaffen, das Erleben der Anderen über den Stift hinweg fokussieren

zu können. Daraus erwächst nun jedoch keine Rechtfertigung, sondern ein Ver-

stehen der Kontingenz. Das bedeutet, dass sich hier wie im alltäglichen Verhalten

die sozialen Strukturen als Sedimentierungen festsetzen und einen gemeinsamen

Ausgang bilden, um die sogenannten »Privatwelten« miteinander in Verbindung

zu bringen. Dies geschieht gerade deswegen, weil die »Privatwelten« gar nicht so

161 Zanetti: Einleitung, S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Als Andere unter Anderen

privat sind,wieman es vermuten könnte. Sowohl im Verhalten als auch in den Din-

gen liegen – wie schon beschrieben – Sedimentierungen Anderer vor, die die »Pri-

vatwelten« eher als sedimentierte Welt miteinander auszeichnen und nicht als einen

abgeschotteten Bereich. Mit Sartre kann man diese Sedimentierungen des Sinns

in die Gegenstände wie folgt beschreiben, um das prozesshafte Entstehen der Se-

dimentierung vollständiger zu explizieren:

Der Sinn wird Materie: er gewinnt deren inerte Konsistenz. Nicht durch Evidenz:

durch Dichte. Die Idee verhärtet sich, erdrückt den Geist, der sie trägt: es ist ein

Stein, den man weder hochheben noch wegwerfen kann. Dennoch ist diese kom-

pakte Masse durch und durch Sinn geblieben.162

Hier zeigt sich derWeg des Sinns in dieMaterie und sein Fortbestehen in ihr. Denn

genau dasmeint Sartres Beschreibung: In einer pragmatisch-phänomenologischenBe-

schreibung ist die Gewissheit nicht durch eine ideale oder abstrakte Evidenz, son-

dern durch eine Evidenz, die ihre Geltung aus der Dichte erreicht, also durch eine

Schwere, die in unserem Erleben liegt. Die Evidenz in Bezug auf die kontingente

Gewissheit über das Erleben der Anderen ist also notwendig sozial vorstrukturiert

und erhält daraus gerade ihre Dichte. Diese Vorstrukturierung wurde schon in der

Beschreibung des Alltags mit Merleau-Ponty, Butler und Waldenfels als Sedimen-

tierung aufgedeckt und als gemeinsamer Ausgangspunkt für das Verstehen des

Sinns der Handlungen der Anderen herausgestellt.

Was bedeutet aberDichte? Dichte bedeutet, dass sich das Tun der Anderen in die

Dinge einschreibt, dass die Gegenstände codiert werden. Wer kann schon sagen,

wer das erste Schreibwerkzeug in der Hand hatte? Aber wenn ich heute meinen

Bleistift in der Hand halte, dann sind in ihm die Ideen und Handlungen implizit

oder explizit eingeschrieben, die zu seiner Produktion geführt haben. Soweit, so

klar; es besteht aber auch die Möglichkeit, diesen sedimentierten Code (die Bedie-

nungsanleitung), der in den Bleistift eingeschrieben ist, zu übercodieren. Die Rede

von Codierung,Übercodierung undDecodierung ermöglicht es an dieser Stelle, die

vage Aussage Sartres, dass sich die Ideen verdichten, detaillierter zu beschreiben.

Warum diese Einschreibung als Dichte bestimmt wird, zeigt sich nämlich beson-

ders gut daran,wie schwer es ist, die Einschreibung (Codierung), die als Sedimente

an den Dingen und dem Verhalten haften, wieder zu verändern. Dieses Überco-

dieren ist der Prozess, in dem ein Bleistift zu meinem bzw. er zu einem speziellen

Gegenstand gemacht wird. Was diesen Verhaltensweisen gemeinsam ist, ist, dass

durch sie eine verändernde Macht ausgeübt wird und man die Sedimentierungen

bestimmt, die bspw. den Stift bis dahin geprägt haben. Man überschreibt also den

Code und strukturiert ihn so um. Der Bleistift wird zum abgenutzten, verlänger-

ten, angekauten etc. Diese Veränderung am Gegenstand verweist auch auf die Art

162 Sartre: Flaubert, Band I, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 181

wie das Erleben der Person ist, die den Bleistift bspw. noch so lange benutzt, dass

eine Verlängerung benutzt werden muss. So verdichte ich aber auch den Code des

Bleistifts und manifestiere damit seinen Sinn als Etwas zum Schreiben, was mir

und Anderen evident erscheint und durchmeinen Gebrauch weiter verfestigt wird.

Neben derMachtausübung derÜbercodierung besteht aber auch die Möglichkeit

der Decodierung: Wie beim Übercodieren der sedimentierte Code im Gegenstand

überschrieben wird, wird der Code beim Decodieren nicht über – sondern vollstän-

dig umgeschrieben.163 Dieser Umgang mit Codes ist schwerer durchzuführen und

noch schwerer selbst zu institutionalisieren, da es nicht einfach ist, die Sedimente

einer Sache abzuschütteln. Bleiben wir beim Stift, so kann ich versuchen, ihn mit

einem gezielten Wurf in die Verkleidung der Zimmerdecke zu werfen. Bleibt er

dort stecken, verliert er seine eingeschriebene Bestimmung als Schreibwerkzeug

und sogar jeden praktischen Bezug. Aufgrund dieses Verlusts kann man behaup-

ten, dass der Stift decodiert wurde, weil sowohl seine tiefgehende Sedimentierung

als Werkzeug dadurch aufgelöst wird, als auch die Art,wie er gehalten werden soll,

um zu schreiben, nicht mehr sinnvoll ausgelesen werden kann. Kurzum: Er kann

nicht mehr dazu benutzt werden, wofür er gedacht und gemacht war, und ist da-

mit decodiert; was nicht heißt, dass er ohne Verwendung oder zerstört wäre, wobei

die Zerstörung sicherlich die umfangreichste Decodierung bedeutete.

DieDecodierung undÜbercodierung sind damit besondere Formenmit etwas um-

zugehen, was SartreWidrigkeitskoeffizient nennt.164 Dieser Begriff findet sich zuerst

inDas Sein und dasNichts und wird von Sartre in seinem späterenWerkDie Kritik der

dialektischen Vernunft um den Begriff der Gegenfinalität erweitert. Sowohl der Wid-

rigkeitskoeffizient als auch die Gegenfinalität beschreiben die Reibung, das Risiko

beim Umgang mit Anderen. Sie sind als Begriffe relational zwischen den Entwürfen

der Menschen und den Problemen bestimmt, die dabei durch und an den Gegen-

ständen und ebenso durch die Anderen auftreten können.165 Dabei ist die Unter-

scheidung der beiden Formen von Reibung so zu treffen, dass der Widrigkeitsko-

effizient direkt aus dem Verhalten entsteht. Wenn ich bspw. versuche einen Baum

zu fällen, dann ist der Koeffizient, des Widerstandes, den ich erfahre, zusammen-

gesetzt aus der Schärfe der Säge oder Axt, der Härte des Holzes, der Herstellung

der Axt durch Andere und der generellen Hilfe Anderer dabei usw. Ob der Baum

aber zu hart ist, die Säge zu stumpf, oder mir niemand hilft, diese Bestimmungen

ergeben sich erst bei dem Versuch ihn zu Fällen, also dem jeweiligen ausgeführten

Verhalten. So kommen in der jeweiligen Handlung direkt Welt und Mensch in ein

Reibungsverhältnis. Bei der Gegenfinalität handelt es sich dagegen um ein indirektes

Verhältnis. Das Beispiel, welches Sartre in der Kritik der dialektischen Vernunft gibt,

163 Vgl.: Deleuze & Guattari: Anti-Ödipus, S. 42ff.

164 Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 791.

165 Vgl. ebd. S. 806f. & ders.: Die Kritik der dialektischen Vernunft, S. 240f.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Als Andere unter Anderen

ist folgendes: Holzen ganze Generationen von Menschen die Wälder einer Region

ab, bis die Hänge der Berge soweit gerodet sind, dass beim Eintreten eines schwe-

ren Regenfalls Dörfer unter einer Schlammlawine begrabenwerden, so ist die Folge

des Handelns nicht direkt im Fällen eines Baumes zu sehen.166 Die Gegenfinalität

beschreibt also die indirekten, nicht intendierten und auch nicht abzusehenden

Folgen, die eine Handlung haben kann. Dabei ist nicht festgelegt, was unabsehba-

re Folgen sind; dies verändert sich mit jedem Wissen um die Beschaffenheit der

Welt und der anderen Menschen.

Was Sartre in seinen Beschreibungen desWidrigkeitskoeffizienten und der Ge-

genfinalität nur implizit mitbeschreibt, ist, dass sie sich nicht nur im Umgang

mit Dingen zeigen, sondern auch im Umgang mit den Anderen. Um sich dessen

bewusst zu werden, ist die Rückwende auf die Begriffe De- und Übercodieren inso-

fern hilfreich, als sowohl die Reibungen beschrieben werden können, die beim Ver-

such, bestehende soziale Strukturen zu verändern, sie umzuschreiben, entstehen

können, als auch die Tragweite der Reibungsbegriffe im Zwischenmenschlichen zu

bestimmen. Als konkretes Beispiel kann hier der Versuch aufgeführt werden, das

generische Maskulinum in einer Sprache durch Formen zu ersetzen, die »gegen-

dert« sind, sich an alle Menschen, egal welcher Sexualität, richten. Dies stellt den

Versuch dar, eine Sprache zu decodieren, in der eine strukturelle Ausgrenzung be-

stimmter Personengruppen zu einer gefestigten Unterdrückungsstruktur geführt

hat. Die direkten Widerstände gegen diese Sprachänderung (der Widrigkeitskoef-

fizient) sind nun nicht in den Worten selbst eingeschrieben, sondern in den Men-

schen, die diese Sprache verwenden, sie sprechen, sei es durch Unverständnis, das

Verweisen auf die Tradition der Sprache, die dadurch stockende Aussprache. Die

Widerstände lassen sich hier in vielfältigen Formen finden und denken. Sie ver-

weisen auf eine direkte Verantwortung der Sprecher*innen für ihren Umgang mit

der Sprache.

Die Gegenfinalität ist nun aber dasjenige, was den Ausgangspunkt der Deco-

dierung bedeutet. Denn es ist nicht überprüfbar, ob in der Verwendung des gene-

rischen Maskulinums eine Unterdrückungsabsicht vorhanden, oder ob diese das

Abbild einer schon bestehenden unreflektierten Unterdrückung ist, die in einer

stetigen Genese Einzug in die Sprache gefunden hat. Diese Unterdrückungs- bzw.

Ausgrenzungsstruktur der Sprache stellt also eine Gegenfinalität dar, die nun abge-

baut werden soll. Die Verantwortung liegt bei Gegenfinalitäten somit nicht darin,

dass man sie absichtlich hervorgerufen hat, sondern darin, sich ihrer bewusst zu

werden, um diese ungewollte Folge, zum Beispiel des Sprechens oder Schreibens,

nicht zu entwerten, sondern sie anzuerkennen, und im Anschluss daran zu deco-

166 Vgl. Sartre: Kritik der dialektischen Vernunft, S. 173f.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 183

dieren.167 Die Decodierung richtet sich also nicht gegen Personen, sondern gegen

soziale Strukturen, die durch die Codes in die Körper eingeschrieben und perfor-

mativ durch Personen verkörpert werden. In der Sprache findet sich jedoch nicht

nur Gegenfinalität in Sinne einer impliziten Struktur, die unterdrückend wirkt.

Ebenso findet sich darin auch der Widrigkeitskoeffizient, eine Überwindung, die

es kostet, die Sprache zu benutzen oder mit Anderen zu sprechen, die die Spra-

che durch Schimpfworte und Beleidigungen schwerer aushaltbar machen. Somit

ist die implizite Unterdrückung in der Sprache ein Beispiel für Gegenfinalität und

die explizite Benutzung von Beleidigungen eines für denWidrigkeitskoeffizienten.

Im Versuch, Dinge oder soziale Strukturen durch De- oder Übercodierung zu

verändern, erschafft man also die neuen Strukturen oder Dinge nur im Ausgang

von den schon bestehenden und sieht sich deshalb mit der Widerständigkeit die-

ser Strukturen und den schon aktiven Gegenfinalitäten, von denen man ausgehen

muss, konfrontiert. Man reibt sich an ihnen ab. So entstehen neue Strukturen, die

nicht völlig von den alten abgelöst werden können und selbst Widerstände direkt

als Koeffizienten oder als Gegenfinalitäten erzeugen.

Die Gegenstände in ihrer sozialen Vorstrukturierung sind, wie es am Beispiel

des Stiftes gezeigt werden konnte, nicht nur durch die Herstellung und Verwen-

dung »auf den Leib zugeschnitten«.168 Sie »schneiden« auch den Leib der Anderen

durch die Codes ihrer Benutzung zu. Der Krampf in der Hand beim Schreiben

bezeugt sowohl die dreistündige Arbeit am Text, darüber hinaus aber auch, wie

sehr sich die Hand dem Schreibwerkzeug anpasst; der Gegenstand leistet »Wider-

stand«.169 Der Code, der im Stift eingeschrieben ist, lässt nur einige bestimmte

Handhabungen zu, um mit ihm zu schreiben. Der Stift selbst hat keinen Anteil

daran, was geschrieben wird, aber er bestimmt die Form der Handhaltung und

wie flüssig die Buchstaben aus der Handbewegung entstehen: Der Stift leistet al-

so direkten Widerstand, wenn man versucht, anders als vorgesehen mit ihm zu

schreiben. Dieser Code der Benutzung ist nun nicht nur durch den*die Produ-

zent*in, Designer*in oder andere aktiv an der Herstellung Beteiligte festgelegt.

167 Auch hier finden sich keine normativen Vorschreibungen. Diese Beschreibung der Macht-

ausübung und der Möglichkeit sich anders zu verhalten, sind Beschreibungen, die einen be-

stimmten Bewusstwerdungsprozess des sozialen Miteinanders darstellen und hier insofern

auch nicht fehlen dürfen, da es das Ziel dieser Arbeit ist, die Anderen als Bedingung unserer

jeweiligen Wirklichkeit auszuweisen.

168 Heidegger Sein und Zeit S. 117.

169 Eine andere Form der Codierung kann die durch die geschriebene und gesprochene Sprache

sein, wobei Sprache hier nicht mit einem Gegenstand gleichgesetzt werden soll, aber die

Ähnlichkeit in der Härte der Zuschneidung ist bemerkenswert, vergegenwärtigt man sich,

wie stark unterdrückende soziale Strukturen wie eine binäre Geschlechtsordnung durch die

Sprache erhalten bleiben.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Als Andere unter Anderen

Diese sozialen Strukturen, die den Alltag durchziehen, ließen sich mit Hei-

degger auch als der Bereich des man beschreiben. Die sozialen Strukturen sind

in Form des man personifiziert, es ist »überall dabei, doch so, daß es sich auch

schon immer davongeschlichen hat, wo das »Dasein« auf Entscheidung drängt.

[…] Es kann am leichtesten alles verantworten, weil keiner es ist, der für etwas

einzustehen braucht.«170 Die Strukturen haben keine genau bestimmbare Gruppe

an Verantwortlichen, die die Folgen oder momentanen Gesichter und Formen ih-

res Auftretens geplant hätten und deshalb an ihnen Schuld wären. Die Dichte der

Strukturen entsteht also durch ein – um es mit Butler zu sagen – performatives

Zitieren, eine beständige Wiederholung von Normen, Gesetzen und Zwängen, wie

etwas zu tun ist, oder eben, wie man etwas zu tun hat, aus der sich auch ein Evi-

denzgefühl ihnen gegenüber einstellen kann: »Die Performativität ist demzufolge

kein einmaliger »Akt«, denn sie ist immer die Wiederholung einer oder mehrerer

Normen; und in dem Ausmaß, in dem sie in der Gegenwart einen handlungsähnli-

chen Status erlangt, verschleiert oder verbirgt sie die Konventionen, derenWieder-

holung sie ist.«171 Deshalb ist es aber auch unsinnig, nach den Konstrukteur*innen

der Strukturen zu fragen; sie haben sich im man davon geschlichen, weil wir es

alle sind. Wobei man Heidegger aber genauer fassen muss, ist der letzte Teil des

Zitats, die Frage der Verantwortung. Es wurde zwar gezeigt, dass die Gegenfinali-

tät nicht Ausdruck einer direkten Verantwortung und Schuldzuweisung sein kann,

aber sie ist dennoch kein Leck an Verantwortung. Heideggers Formulierung ist die

negative Möglichkeit, von man zu sprechen, weil es niemand konkret seien kann.

Aber deswegen ist es nicht notwendig niemand. Das man ist ein Teil der sozialen

Strukturen, in denen wir uns alle als Andere vor- und wiederfinden, weswegen die

Verantwortung für die konkrete Form der Gegenfinalität bei uns allen liegt, sei es

bei einem durch Rodung erfolgten Erdrutsch oder wie hier beschrieben, bei einer

unterdrückenden soziale Struktur, wie sie die Sprache selbst sein kann. Dieser Ge-

danke der Verantwortung führt zur Solidarität und wird im nächsten Hauptteil im

Sinnabschnitt mögliche Solidarität als Ausgangspunkt dienen.

In diesemKapitel gab es, wie im letzten Sinnabschnitt deutlich wurde, eine un-

gewöhnliche Mischung verschiedenster Theorieansätze: Es wurden phänomenolo-

gische Sichtweisen mit der feministischenTheorie von Judith Butler, der Beschrei-

bung der Codierungspraxis von Deleuze und Guattari, der Neubeschreibung der

parrhesia von Foucault und der pragmatischenMethode vonWilliam James verbun-

den. Dadurch konnte eine Interpretation der Fokussierung der Anderen vorgelegt

werden, die Folgendes zumAusdruck bringt: In der Fokussierungspraxis der Ande-

ren, in der Sorge und der parrhesia zeigt sich der Alltag als derjenige Ort, an dem

das vielfältige Verhalten der Menschen im Umgang mit den Dingen ein Mehr an

170 Heidegger: Sein und Zeit, S. 127.

171 Butler: Körper von Gewicht, S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 185

Sinn erschafft. Die Alltagswelten sind den Anderen deshalb zugänglich, weil diese

in der Alltagswelt einen geteilten Ausgangspunkt erfahren. Man ist in den sozia-

len Strukturen eingebunden, so wie sie in uns eingeschrieben sind. Diese Struktur

macht uns zu Anderen und stellt einen geteilten Ausgangsbereich dar. In diesem

Bereich beziehen wir uns aufeinander in verschiedenen Modi der Sorge. Als deren

funktionale, gelingende Form des gleichwertigen Miteinanders wurde die Praxis

der parrhesia bestimmt, in der man alles Nötige wahr ausspricht, um das eigene

und das Verhalten Anderer in einer konkreten Situation zu verstehen. Diese Be-

schreibung ist eine direkte Fokussierung der Anderen in der Sorge, die durch ein

wahrhaftiges Aussprechen mit ihnen umgeht. Sie wurde durch die indirekte Form

der Fokussierung der Anderen über die Gegenstände, ihre Sedimentierungen und

die sozialen Strukturen komplettiert, wodurch die Reibungskräfte (der Gegenfi-

nalität und des Widrigkeitskoeffizienten) an den Dingen und den Anderen beim

Versuch der Über- oder Decodierung als Veränderung der bestimmenden sozialen

Strukturen beschrieben werden konnten.

Im Horizont mit Anderen

In der Art undWeise wie hier die Beschreibung der Anderen als Andere erfolgt, sol-

len sowohl die Eigenheiten der Anderen als auch die Eigenheit des eigenen Selbst,

für mich und Andere ein*e Andere*r zu sein, verstanden werden. Dies kann nun

nicht nur in einer direkten Fokussierung der Anderen in der Sorge oder der parrhe-

sia erfolgen, sondern die Anderen zeigen sich auch indirekt; bspw. vermittelt über

Gegenstände imHorizont.Die Frage, die in diesemKapitel gestellt wird, ist also die

nach den scheinbar unbeteiligten Anderen. Oder anders formuliert: Wie können

andere Personen, die nicht direkt involviert sind, für das Erleben Anderer wichtig

sein? Ich verweise auf sie aus dem Grund, dass sie zwar unbeteiligt, aber dennoch

anwesend sind. Diese indirekte Anwesenheit ist sowohl über die Gegenstände als

auch durch die möglichen Verhaltensweisen vermittelt. Die unbeteiligten Anderen

im Horizont spielen für uns, genau wie umgekehrt wir für sie, immer auch eine

konstitutive Rolle: Insofern diese vorbeigehenden Anderen ein Potenzial darstellen,

dass sich jemand um uns sorgen könnte, bzw. wir uns um jemanden (Modus 1 und

2 der Sorge) oder wir uns gemeinsam füreinander sorgen (Modus 3).172 Die An-

deren sind die Möglichkeit der Sorge und damit zugleich auch Bedingung ihrer

Wirklichkeit, oder, allgemeiner mit Deleuze gesagt:

[I]n Wirklichkeit ist es eine Struktur, die die ganze Funktionsweise dieser Welt

insgesamt begründet und garantiert. Das kommt daher, daß die zur Beschrei-

172 Vgl. dazu den Abschnitt Die Modi der Sorge dieser Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Als Andere unter Anderen

bung dieser Welt notwendigen Begriffe – Form/Untergrund, Umrisse/Objektein-

heit, Tiefe/Länge, Horizont/[Fokus, P.H.] usw. – leer und unanwendbar blieben,

wenn der Andere nicht da wäre [.]173

Diese allgemeine Bestimmung ist es, die in der vorliegenden Arbeit bis hierhin

plausibel gemacht werden sollte, oder, wie es speziell an dieser Stelle heißt: Ohne

diese Anderen imHorizont als permanenter Spiegel der Darstellung liefe sich auch

ein Konzept der Modi der Sorge in Verbindungmit der parrhesia nicht beschreiben;

denn diejenigen, die nicht aktiv teilhaben, sind zwar noch nicht im Fokus anderer

Verhaltenspraxen involviert, aber sie sind die permanente Möglichkeit im Hori-

zont. Ich zitiere im Anschluss hieran nochmals eine Stelle aus Deleuzes Anhang zu

Logik des Sinns: »[D]er andere ist weder ein Objekt [im] Wahrnehmungsfeld noch

ein Subjekt, das mich wahrnimmt: Er ist […] eine Struktur […], ohne die dieses Feld

[…] nicht so funktionieren würde, wie es funktioniert. […] Doch welches ist diese

Struktur? Es ist die des Möglichen.«174 Weil die Anderen die Struktur der Mög-

lichkeit nicht »nur« für die Wirklichkeit, sondern für alle bewussten Fähigkeiten

verkörpern, kann durch sie auch erst die parrhesia als Praxis bestehen. Aber noch

zwingender ist die Verbindung der parrhesiamit dem Fokus auf die Anderen in ih-

rer Andersheit; sie also als Andere zu erfassen, die bewusst erleben und dabei ihre

Verhaltensweisen aufs Spiel setzen. Denn in der parrhesia spricht bzw. stellt man

freimütig aus/dar, wie es einem ist, während man sich dessen gewahr ist, dass

dies ein Risiko für einen selbst und die Anderen bedeutet: Die parrhesia gibt es nur

dank der Anderen, und die parrhesia lässt die Anderen in ihrer Andersheit zu Wort

kommen und sie werden durch sie als solche gehört.

Es zeigt sich an dieser Stelle, worin eine intensiv erlebte Differenz liegt: nicht

zwischen mir und den Anderen, sondern darin ob wir anwesend oder abwesend, fo-

kussiert oder im Horizont sind: »Der wahre Dualismus liegt in der Struktur ›Ande-

rer‹ im [Erleben, P.H.] und denWirkungen seiner Abwesenheit.«175 Nimmtman al-

so dieThese Deleuzes ernst, so liegt darin eine Dualität, die permanent erlebt wird

und aus Anwesenheit der Anderen bei gleichzeitiger Abwesenheit Anderer entsteht:

Es ist die Dualität zwischen Zwang und Perspektivität. Die Anderen sind entweder

direkt (anwesend) oder indirekt (abwesend) in meinem Fokus, durch mein Verhal-

ten mit ihnen oder mit den Gegenständen, oder sie sind in meinem Horizont an-

bzw. abwesend. Sie stellen somit Möglichkeiten dar, oder ihre völlige Abwesenheit

173 Deleuze: Differenz undWiederholung, S. 350.

174 Deleuze: Die Logik des Sinns, S. 370.

175 Ebd., S. 372. Im Zitat steht in der ersetzten Stelle »Wahrnehmungsfeld«. Wie im ersten

Hauptteil dieser Arbeit gezeigt werden konnte, ist das Wahrnehmen eine bewusste Fähig-

keit der Menschen untereinander und alle bewussten Fähigkeiten, die im Erleben zusam-

mengefasst sind, teilen das Strukturmerkmal, durch Andere bedingt zu sein. So war dieser

Austausch kein Problem innerhalb dieser Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 187

– sei es durch Isolation oder objektifizierendes Verhalten – erzeugt das Gefühl,

gezwungen zu sein, da keine anderen Perspektiven erscheinen. Auch hier führt

die Frage also zurück zur Identifizierung als unabschließbare Praxis, wenn die Be-

schreibung der Menschen als Andere ernst genommen werden, weil sie die Bedin-

gung unserer Wirklichkeit sind: Ihre Perspektiven konstituieren unser je eigenes

Selbst mit.

Vielheitenmachen! Der folgende Sinnabschnitt dient dazu, an die Ausführungen zur

Identifikation anzuknüpfen, also an die Frage, ob wir mit uns oder jemanden iden-

tisch sein können.Die Antwort, die hier gegebenwerden soll, ist: Nein, dies können

wir nicht.Wir sind Vielheiten. So vermittelt sich aus der Fokussierung der Anderen

ihre An- und Abwesenheit besonders im Horizont, da dort beides zusammenkom-

men kann, ohne dass man die An- oder Abwesenheit von jemandem fokussierte

oder gar thematisierte. Die im Horizont befindlichen Anderen und die Bereiche

der Anderen, die im Horizont liegen, sind die permanente Darstellung unserer

leiblich gebundenen Perspektive hin zu denen Anderer; zu ihren gewohnten, an-

dersartigen und zu ihren fremden Verhaltensweisen, ihrem Denken, Fühlen, kurz:

Darstellungen zu ihrem Erleben. Es ist ein Horizont aus Fassaden, die ihm Kon-

turen geben. Treten diese Anderen aus dem Horizont in den Fokus, wird ihre An-

oder Abwesenheit erst direkt offenbar, man erlebt durch diesen Übergang, dass sie

schon imHorizont waren.Mit diesen erlebten Übergängen assimiliert man die An-

deren jedoch nicht, sie werden im eigenen Erleben nicht zu Gleichen (oder zu mir

selbst). Sie bleiben Andere, so wie man je selbst ein*e Andere*r für Andere ist. Wir

sind und wir bleiben viele, bleiben Ähnliche und Unterschiedene.

An dieser Stelle kann man über das nachfolgendeWaldenfels-Zitat eine Brücke

zurück zum ersten Kapitel dieses Hauptteils schlagen: »Was draußen ist, ist nicht

drinnen, nur so spricht uns Fremdes an.«176 Die Übergänge zwischen den sozialen

Räumen und jene zwischen Horizont und Fokussierung der Fassaden anderer Kör-

per sind erlebbare Wechsel des eigenen und des anderen Verhaltens. Arbeitet man

in einer Bar, ist es ein fundamentaler Unterschied, ob man dort bedient oder als

Gast an einem Tisch sitzt. Man verhält sich anders, die eigene Fassade ist freund-

licher, etwas gespielt freundlich, nicht fröhlich, aber mit nettem Gesicht. Als Gast

hingegen erlaubt man sich in gewissem Maße aktiv darzustellen, dass man heu-

te wenig Lust habe, oder sogar so unzufrieden ist, dass es unfreundlich wirkt. Es

wird in der vorliegenden Arbeit also weiterhin dafür argumentiert, dass Drinnen

und Draußen keine absoluten Grenzen bestimmen, sondern beide Begriffe Teil ei-

ner Bezugnahme auf die Welt sind. Sie geben einen konkreten Raum an: Wo befin-

det sich etwas aus der Perspektive von jemandem. Dies bedeutet aber keineswegs,

dass es zwischen Drinnen und Draußen keinen Unterschied gäbe. Etwas, das von

176 Waldenfels: Der Stachel des Fremden, S. 40.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Als Andere unter Anderen

meiner Perspektive verschieden ist, nehme ich genauso als verschieden wahr, wie

ich die Verschiedenheit und die Andersheit von Gedanken und Verhaltensweisen

durch die Fassade Anderer erlebe. Worauf hier insistiert wird, ist also, dass diese

Unterschiede durch das jeweilige Verhalten, Denken, kurz das Erleben der Fassa-

den dargestellt werden. Sie haben den gleichen Ort, dieselbe Welt als Ausgangs-

punkt, dieselbenGegenstände als Ziel und gemeinsamdie Struktur der Anderen als

Bedingung unserer Wirklichkeit. Deshalb werden die Anderen im Verstehen nicht

gleich gemacht, sondern man wird ihnen als Andere gerecht. Sie werden als Andere

behandelt, wodurch man ihnen eben dadurch gerecht wird, weil sie nur durch ihr

Anderssein oder auch das Fremde erlebbar sind.177 Diese Bedingung der Wirklich-

keit mag im Alltag unter Sedimenten verschüttet sein und deshalb nicht leicht in

den Fokus treten, doch im Horizont ist der Bezug zu Anderen immer beständig.

Die Anderen im Horizont meines Erlebens können also die »Fremden« sein, die

uns ansprechen, die zwar außerhalb meiner Perspektive stehen, weil sie sich an-

ders verhalten, aber die Möglichkeit haben, meine Perspektive zu verschieben, in

den Fokus des Erlebens einzutreten und mit ihnen die Möglichkeit unser Verhältnis

zu Anderen als Bedingung der Wirklichkeit zu bestimmen.

Diese als Fremde und Andere Bezeichneten sind damit nicht notwendig negativ

bestimmt. Die Anderen und die Fremden haben keine Verhaltensweisen, die nicht

mit denselben Gegenständen und den anderen Menschen, zu denen man je selbst

gehört, umgehen müssten. Man erlebt die Welt miteinander. Dieser gemeinsame

Umgang in derselben Welt bedeutet eben auch, auf unterschiedliche Umgangs-

formen zu treffen, zu denen man sich je selbst wieder verhalten muss. Schrecken

einen die Verhaltensweisen ab? Bleiben die Anderen draußen? Geht man auf sie zu,

sie auf einen selbst oder begegnenwir uns imNebeneinander zwischenDrinnen und

Draußen auf der Schwelle? All das sind mögliche Formen, in denen uns die Über-

gänge von Drinnen und Draußen widerfahren: Gerade, weil sich an den Gegen-

ständen und im Umgang miteinander der Raum der vermeintlichen »Privatwelt«

und der der »Fremden« – oder besser, der der anderen Welt – überschneiden, kön-

nen wir füreinander einspringen (Anderen Sorgen abnehmen), einander vorausspringen

(Anderen ihre Sorge direkt spiegeln) und miteinander bzw. gemeinsam stolpern (die

Strukturen bestimmen, unter denen wir leben). Die Anderen sind die Bedingung

für jedes sorgende Verhalten und Erleben.

Dabei eröffnet sich nochmals die Frage danach, woher wir wissen oder erahnen

können, was eine andere Person braucht, worüber wir uns für oder mit ihr sorgen

sollten: denn wovon man nicht ausgehen kann, ist, dass man eine andere Person

völlig verstanden oder »in ihr Inneres« bzw. hinter die Fassade geschaut hätte, denn

dort ist nichts; nichts, was sich nicht auch auf der Fassade darstellte. Unterstützen

kann man diese Aussage mit einer Überlegung von Bernhard Waldenfels, in der

177 Vgl. Bedorf: Andere, S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 189

ein Ausgangspunkt aufgezeigt wird, der nicht vereinzelt oder einzeln ist, sondern

eine Vielheit bestimmt:

Es gibt nicht eine Sphäre der Eigenheit und dazu noch eine solche der Fremdheit,

sondern als leibliches Wesen ist jeder selbst für Andere da. Dem entspricht eine

genetische Betrachtungsweise, die ausgeht von einem adualistischen Anfangs-

stadium der »Konfusion« von Ich undWelt, von Ich und Andern und Ich, Welt und

Andere hervorgehen läßt aus einem Prozeß fortschreitender Differenzierung.178

Waldenfels beschreibt in diesem Zitat eine Konfusion von Bereichen, die oft abs-

trakt in eine dualistische Trennung gesetzt werden (Mensch und Welt, Ich und die

Anderen), wodurch er gerade dieser strengen Trennung entgegentritt. Diese Konfu-

sion aus Ichen, Anderen und der Welt, das Konglomerat aus vielem Verschiedenen

ist es, was in der vorliegenden Arbeit bisher funktional als soziale Situation be-

nannt wurde. Aus diesem Grund passt sich das Sprechen von einer Konfusion in

die Beschreibungen meiner Arbeit ein. Wenn also im weiteren Verlauf von einer

sozialen Situation die Rede ist, dann meint dies die Möglichkeit zu einem nicht

hierarchischen Aufeinandertreffen von Anderen unter Anderen in der Welt, zu ei-

ner horizontalen Ordnung (ohne Generäle – wie man mit Deleuze und Guattari

ergänzen könnte).179 Diese horizontale Ordnung ist es, die im Füreinander anvi-

siert werden soll. Denn nicht ein Dualismus steht hier als Ausgangspunkt, sondern

eine erlebte Vielheit von Anderen unter Anderen, von Gegenständen, von Verhal-

tensweisen, von Umgangsformen miteinander und von Sinnen (wie es ist, etwas zu

erleben), die dabei erlebt werden. Diesen Vielheiten in einer Beschreibung völlig

gerecht zu werden, gelingt nicht auf einen Schlag und vermutlich gar nicht, wenn

der Anspruch eine abschließende Definition ist: Es handelt sich um eine bestän-

dig wechselnde Menge und sich abwechselnde Andere, Gegenstände und soziale

Räume.

Es stellt sich somit in dieser Betrachtung eine Sichtweise auf die Wirklichkeit

mit Anderen dar, die an Deleuzes und Guattaris Bestimmung der Vielheit erinnern

kann. Sie schreiben, dass man »[d]as Viele (multiple) [m a c h e n] m u ß […], nicht

dadurch, daß man fortwährend übergeordnete Dimensionen hinzufügt, sondern

im Gegenteil ganz schlicht und einfach in allen Dimensionen, über die man ver-

fügt: jedesmal n-1«.180 Manmacht die Differenzierung also performativ im Erleben

und im Kommunizieren über dieses Erleben. Man macht die Vielheiten, weil sie

und das Erleben immer weniger als die Gesamtheit der Welt sind – denn es sind

erlebte Horizonte und Fokussierungen, die die Darstellungsräume (Fassaden) der

Intentionalität performativ eröffnen, aber nie alles zeigen können: Das bedeutet es,

178 Bernhard Waldenfels: Der Spielraum des Verhaltens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1980, S. 70.

179 Vgl. Deleuze & Guattari: Rhizom, S. 35 & 41.

180 Ebd., S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Als Andere unter Anderen

wenn Deleuze und Guattari und ich hier mit ihnen »n-1« schreiben. Warum sollte

man aber Vielheiten machen? Vielheiten nicht zu verdecken, sondern sie explizit

zumachen, ist das, was in der parrhesia (darstellen wieman erlebt, selbst wenn sich

dies nicht kohärent darstellen lässt, sondern widersprüchlich erscheint) passiert:

Vielheiten explizit machen bedeutet demnach, das Füreinander performativ mit

hervorzubringen.

Im Sprechen über Vielheiten ist deshalb nicht die permanente Rückführung

des Erlebten auf etwas Abstrakteres und stets noch Abstrakteres gemeint. Es ist

als Sprechen die Form einer konkreten Vielheit. Man würde dadurch sonst die An-

bindung des Erlebens an das Konkrete derWelt und an die Anderen verlieren. Viel-

heiten zu machen ist das Blicken auf die konkrete soziale Situation, in der sich die

Anderen, mein Handeln und die Gegenstände erst dann als gesonderte Vielheiten

zeigen, wenn ich sie »abziehe«, wenn man erlebt, wie wir uns unterscheiden.

Die Bestimmung der Vielheit liefert an dieser Stelle ein Instrumentarium zur

Beschreibung der mit Waldenfels aufgezeigten sozialen Situation zwischen einem

Ich, der Welt und den Anderen, in der die Anderen in ihrer Andersheit als Andere

in Erscheinung treten können. Die Welt, in der wir Anderen mit den Gegenstän-

den sind, ist eine Vielheit, die wir miterzeugen und die wir deshalb nur adäquat

beschreiben können, wenn wir an der erlebten Vielheit als Maß festhalten, d.h. we-

der alles umfassende Einheitsprinzipien noch starre Dualismen zur Beschreibung

nutzen. Die Anderen und man selbst erleben die Gefühle, die Gedanken, also das

Erleben der jeweils Anderen durch die Differenz ihrer Fassaden im eigenen Erle-

ben. So kann man die Anderen und sich selbst auf dieselbe Weise beschreiben: als

Andere unter Anderen!

Dadurch kommt man, so scheint es, zu Uneinigkeiten mit den Theorien der

Eigentlichkeit und der Ersten-Person-Autorität. Denn klar ist, dass Gegenstände

wie Grashalme und Bücher sich nicht selbst zumute sind. Versucht man aber, die

Anderen in den Blick zu nehmen, so besagt der Common Sense, sieht man nur die

Oberfläche, die eigentlichen Aspekte der Anderen lägen verborgen. Die These die-

ser Arbeit widerspricht der üblichen Annahme nicht, dass man von Anderen nur

die Oberfläche erlebt, sie wendet sich aber dagegen, dass hinter dem Erlebbaren

noch eine weitere Ebene läge, nur weil Gefühle und Gedanken nicht eindeutig auf

der Oberfläche liegen, sondern als Verkörperung, als Fassade. Deshalb muss man

die Anderen als Vielheiten beschreiben, wenn man ihnen in einer theoretischen

Beschreibung gerecht werden will: Selbst, wenn man Andere als fremd empfin-

det, sollten sie in einer Beschreibung als die Vielheit dargestellt werden, als die

sie erlebt werden. Sonst würde man ihnen die abstrakte Maske des Fremden über-

stülpen, ohne sich auf die Unterschiede in ihrer Vielgesichtigkeit auf der Fassade

einzulassen.

Warum aber ist diese Offenheit in der Beschreibung wichtig? Nimmt man die

hier mit Butler aufgegriffene Theorie der Performativität ernst, dann ist auch jede

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 191

wissenschaftliche Beschreibung daran beteiligt, bestehende Strukturen zu repro-

duzieren. Dies ist der Grund, warum hier bestimmt wird, wie man die Vielhei-

ten, die Andere sein können, beschreibt, um nicht selbst bestehende Strukturen zu

reproduzieren: In einer Beschreibung, die die Formen des Füreinander im Alltag

betonen will, muss deshalb das Füreinander beschrieben werden, aber es bedarf

auch des begrifflichen Rahmens, der dieses Füreinander mitentstehen lässt, oder

zumindest kein Gegeneinander, genauso, wie durch die Beschreibung selbst keine

nur individualistische Perspektive reproduziert werden soll. Diese Überlegungen

schließen sich somit auch folgendem Schluss von Tatjana Schönwälder-Kuntzes

Aufsatz Haben philosophische Methoden politisches Gewicht? an:

Wenn also der »kritische Weg […] allein noch offen« ist, dann lässt er sich aktu-

ell dahingehend ergänzen, dass er neben der Analyse des Status quo immer auch

die eigene Verhaftung und deren Überschreitung in die transformative Dynamik

der Theoriebildung integrieren muss. Wenn Theorie zur Formierung des Gegebe-

nen beiträgt, weil die legitimiert und […] Handeln begründet, dann hat auch die

angewandte Methode politisches Gewicht – weil sie darüber entscheidet, wie frei

gedacht wird, ob die Grenzen der scheinbar unumstößlich Gegebenen gedanklich

überschritten werden.181

Hier wird die Arbeit also durch die Art und Weise, wie versucht wird, das Mit-

einander als Füreinander zu beschreiben, auf sich selbst und auf die eigene Me-

thodik zurückgeworfen, da die Beschreibung als Teil einer Methode – dasWie-wir-

miteinander-Umgehen zu fokussieren – selbst wieder eine Darstellung ist, die eine

bestimmte Form des Miteinanders offenbart. Somit trägt diese Arbeit selbst dazu

bei, zu bestimmen und darzustellen, was sie beschreiben will. Und deshalb kann

man mit Deleuze und Guattari – nicht um es als Gegebenheit zu formulieren, die

man nur einfach aufdecken müsste, sondern als Aufforderung an dieTheoriearbeit

selbst – Folgendes aussagen: »Seid nicht eins oder viele, seid Vielheiten!«182 Ihre

Forderung ist ein Appell daran, weder sich selbst noch die Anderen auf irgendei-

nen Aspekt oder eine bestimmte Menge bei der Beschreibung zu reduzieren und

diese Reduktion dann als Ausgangspunkt für die theoretische Betrachtung alles

Handelns, Denkens oder für das Erleben zu verstehen. Es ist eine Aufgabe für die

Theoriearbeit, die Wandelbarkeit der Menschen und ihrer Fassade mit einzubezie-

hen, sie nicht zu vergessen oder zu verdecken. Die Suche nach einem Quell der Ei-

gentlichkeit, einer Vereinheitlichung der Vielheiten, die durch das Offensichtliche

verdeckt sein soll, endet immer mit einer theoretischen Fokusverengung bei der

Beschreibung der Bedeutung der Anderen und deshalb auch mit einer Fokusver-

engung des eigenen Selbst, die mit Sartre als Unaufrichtigkeit gekennzeichnet wer-

181 Schönwälder-Kuntze: Haben philosophische Methoden politisches Gewicht?, S. 42.

182 Deleuze & Guattari: Rhizom S. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Als Andere unter Anderen

den könnte.183 Dieser Punkt wird im Abschnitt Unaufrichtigkeit und parrhesiawieder

aufgegriffen werden.

Nach diesen methodischen Explikationen in der Zusammenführung von Wal-

denfels, Deleuze, Guattari und Sartre soll ein Beispiel dafür gegeben werden, wie

das »Machen von Vielheiten« in der sozialen Situation aus Welt, Anderen und Ich

nicht in eine Reduktion führt, sondern die Andersheit bestehen lässt: In einer Un-

terhaltung sagt jemand etwas, was durch seine Art oder durch seinen Inhalt eine

Verletzung hervorgerufen hat. Auf diese Verletzung kann man nun auf verschie-

dene Weisen reagieren. Ich gehe hier beispielhaft von Wut aus: Es wird also Wut

erlebt, die ein Nicht-einverstanden-Sein mit der verletzenden Aussage ausdrückt;

eine starke Abneigung gegen das Gesagte und die Art, wie es gesagt wurde. An

diesem Punkt ist es nun möglich, sich gegenseitig nicht auf die Wut oder darauf,

dass man verletzt wurde, zu reduzieren: denn die verletzte oder wütende Person

ist nicht nur wütend. Geschieht dies nicht, reduziert man im Gegenteil das Ge-

genüber auf einen einzigen intensiv erlebten Aspekt, man objektiviert die andere

Person und schließt die Vielheit aus. Mit Simone de Beauvoir kann man hier an-

schließend die Position der Person, die die Andere objektiviert, beschreiben:

Wenn der Unterdrücker sich der Forderung seiner eigenen Freiheit bewußt wä-

re, dann müsste er […] von sich selbst aus auf die Unterdrückung verzichten. Aber

er meint es nicht ehrlich: im Namen der Ernsthaftigkeit oder der Leidenschaften,

seines Machtwillens oder seiner Gelüste weigert er sich, seine Vorrechte abzutre-

ten.184

Das Problem, sich gegenseitig nicht auf eine Einzelheit zu reduzieren, ist also eine

Frage dessen, es »ehrlich«, oder, wie es oben bestimmt wurde, wahrhaftig zu mei-

nen und die eigene Position (wie es einem erscheint) darzulegen, ohne die Anderen

dadurch in feste Beschreibungen zu zwängen. Möchte man also die Anderen nicht

reduzieren, jemanden als nur wütend (verletzt) oder, auf die Perspektive der (ab-

sichtlich oder unabsichtlich) verletzenden Person bezogen, nicht nur ausschließlich

verletzend bestimmen, dann geht dies nicht, ohne dabei auf sich selbst und auch

auf die Anderen als Vielheiten zu reagieren.

Sie sind Vielheiten, weil sie frei sind und nicht reduzierbar auf eine bestimm-

te Struktur, von der aus man einander lückenlos erklären könnte. Dieselbe Argu-

mentation kann man auch in einer paradoxeren Form formulieren: Weil wir von

einander widersprechenden sozialen Strukturen determiniert sind, sind wir Viel-

heiten. Dass sich diese Strukturen widersprechen führt aber dazu, dass sie keine

eindeutigen Verhaltensweisen erzwingen können, sondern dass sie selbst auf dem

Spiel stehen. Dieses Auf-dem-Spiel-Stehen ist die Definition von Freiheit, die hier

183 Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 120.

184 de Beauvoir: Für eine Moral der Doppelsinnigkeit, S. 144.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 193

beschrieben wurde. Ist also eine Verletzung eingetreten, so ist es an der Person, die

die Verletzung verursacht hat, von ihrem Standpunkt abzusehen und die nun wü-

tende Person nicht als unzurechnungsfähige*n Gesprächspartner*in darzustellen.

Es gilt im Gegenteil, der wütenden Person als Andere*r gerecht zu werden, indem

man sowohl bewusst einordnet, dass wütend zu sein eine Reaktion unter anderen

ist, als auch, dass die Person mehr ist als wütend. Umgedreht ist es an der wü-

tenden Person, die Verletzung nicht als alleinigen Ansatz für das weitere Mitein-

ander zu nehmen. Die verletzende Person kann in der Beschreibung weiterhin als

Vielheit gesehen werden. Auf diese Art und Weise würde man sich in einem Kraft-

akt gegenseitig nicht reduzieren.185 Denn die Anderen und sich selbst als Vielheit,

als Andere zu verstehen, ist eine Haltung, die eingenommen werden kann, aber

– und das will ich nicht verdecken – im konkreten Umgang beim Verletztwerden

Kraft und Überwindung kostet: umso mehr, je reduzierender die Verletzung auf

die eigene Andersheit wirkt.186 Was sind aber diese Vielheiten, die sich selbst alte-

rieren? Sie sind die wechselnden Horizonte und Fokussierungen der Fassaden der

Anderen.

Es soll hier aber, um nicht in einen »naiven Humanismus« zu verfallen, nicht

unbeachtet bleiben, dass Verletzungen passieren, die es unmöglich machen, die

verletzende Person nicht auf diese Tat zu reduzieren, und genauso umgekehrt; aus

dem Grund, dass die Verletzung selbst die Freiheit der Anderen absichtlich igno-

riert und damit von Beginn an kein Miteinander gewollt ist. In den Worten de

Beauvoirs lässt sich dies so beschreiben:

Auf die bloße Faktizität seines Daseins reduziert […], von seiner Zukunft getrennt

[…] und derWelt […] beraubt, scheint einMensch nichtmehr zu sein als eine Sache

unter Sachen, die man aus der Gesamtheit der anderen Dinge entfernen kann,

ohne daß seine Abwesenheit irgendeine Spur auf der Erde hinterläßt.187

Damit wird ex negativo aber auch die Möglichkeit aufgezeigt, dass man nicht re-

duktiv miteinander umgehen muss, sondern es eine Form des alltäglichen Um-

gangs im Miteinander darstellen kann, Vielheiten in der sozialen Situation aus Welt,

Anderen und Ich zu machen, die nicht in eine Unaufrichtigkeit führen. Verhält man sich

füreinander, ist dies jedoch auch kein Indikator dafür, dass nicht gerade dieses

Verhalten Anderen »aufstößt«, dass sie sich davon gestört, bedrängt oder ange-

feindet fühlen. Aus diesem Problem kommt man nicht heraus, da jedes Verhalten

185 Vgl. Sartre: Die Transzendenz des Ego, S. 46.

186 Dies soll jedoch nicht heißen, dass in der Reaktion auf die Verletzung keine Wut mitspielen

soll und dass ein wütendes Verhalten nicht selbst eine angemessene Reaktion sein kann.

Denn Wut kann eine sehr angemessene Reaktion auf strukturelle Probleme sein, die sich

wie bspw. Alltagssexismus oder Rassismus immer wiederholen.

187 de Beauvoir: Für eine Moral der Doppelsinnigkeit, S. 147.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Als Andere unter Anderen

das Risiko birgt, Anderen zu widersprechen. Die Bestimmungen de Beauvoirs zei-

gen hingegen die extremste Form, in der man die Anderen unter einen Blickpunkt

objektivieren kann. Sie ist das Gegenteil des Umgangs, den ich hier als Ausgangs-

punkt für die Wirklichkeit als Andere unter Anderen beschrieben habe. Ihre Beob-

achtung ist eine Beschreibung von Gleichgültigkeit gegenüber den Anderen, die sie

zu bloßen Objekten macht, wodurch ihnen und damit auch jedem je selbst die An-

dersheit abgesprochen wird. Man versteht die Menschen dann nicht mehr als An-

dere, die auch für sich selbst sind, sondern als starre Gebilde, die auf einen Moment

reduziert werden können. Die Menschen werden zu einer Sache, zu einer reinen

Faktizität mit abgeschlossener Identität degradiert. Diese Reduktion ist das häss-

lichste Gesicht der Unaufrichtigkeit.188 Doch sie bleibt nur ein mögliches Gesicht

und nicht das notwendige Ergebnis davon, jemanden für etwas zu halten. Versteht

man die Anderen als Vielheiten, die in einer sozialen Situation aus Welt, Anderen

und Ich erlebt werden, dann verschwinden die eingangs erwähnten Kategorien der

Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit.

Unaufrichtigkeit und parrhesia Durch die Bestimmung der Menschen als Vielheiten,

die wir sind und erleben, wird die ganze Tragweite des Konzepts des freimütigen

Darstellens, der parrhesia deutlich. Sie ist nicht nur eineMöglichkeit, auszudrücken,

wie es einem geht. Man kann durch sie über Bereiche der Fassaden der Anderen

(jede*n selbst eingeschlossen) sprechen, sie darstellen, die man bisher nicht fokus-

siert erlebt hat oder erleben konnte. Man kann durch das freimütige Darstellen,

wie es für eine*n ist, etwas zu erleben – so trivial es auch erscheint –, etwas über die

Anderen als Andere und sich selbst erfahren. Es ist die aktive Form, etwas explizit

darzustellen. Die parrhesia ermöglicht es deshalb, von der Teilung zwischen Eigent-

lichem und Uneigentlichem abzusehen und die Oberfläche, die Fassade in den Blick

zu nehmen, gerade weil sie expliziert.

Diese Kritik an der Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit ähnelt strukturell jener,

die Sartre in Das Sein und das Nichts gegen die Teilung des Bewusstseins in Bewuss-

tes und Unbewusstes ausführt: dass eine Trennung in Bewusstes und Unbewusstes

im Geist dazu führt, dass ein Übergang vom einen zum Anderen nicht mehr als ak-

tiv gedacht werden kann, sondern durch eine nicht beschreibbare Kraft geschehen

muss, die die Menschen eindeutig bestimmen würde.189 Diese Kraft, die für den

Übergang sorgt, erscheint in einer Erklärung sinnvoll, doch sie widerspricht dem,

was erlebt wird oder wie Sartre es schreibt: »[D]ie Erklärung durch Magie [besei-

tigt] nicht die Koexistenz […], zweier kontradiktorischer Strukturen [Bewusstsein

188 Vgl. Sartre Das Sein und das Nichts S. 159: »Wenn die Unaufrichtigkeit möglich ist, so weil sie

die unmittelbare, ständige Bedrohung jedes Entwurfs des menschlichen Seins ist, weil das

Bewußtsein in seinem Sein ein ständiges Risiko von Unaufrichtigkeit enthält.«

189 Vgl. Sartre Das Sein und das Nichts S. 124ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 195

und Unbewusstes], die sich gegenseitig implizieren und zerstören.«190 Damit ist

gemeint, dass der Dualismus zwischen Bewussten und Unbewussten sich zwar be-

grifflich anbietet, da das bewusste Erleben auf etwas verweist, was nicht bewusst

ist. Aber – und das ist der entscheidende Punkt – es erscheint nur wegen dieser

Erklärungsform als Kontradiktion: Entweder das Unbewusste beherrscht das Be-

wusste oder das Bewusste kann mit dem Unbewussten nichts zu tun haben. Diese

Problematik entsteht nun nur, weil das Unbewusste in das Bewusstsein »gelegt«

wird, als wäre das Bewusstsein ein Ort. Doch es ist, wie im ersten Hauptteil ge-

zeigt, ein Bezug; ein intentionaler Bezug in der Welt, der keine Teilung erzeugt,

sondern eine Form, in der sich die bewussten Fähigkeiten darstellen.

Die Unaufrichtigkeit – so wie sie in dieser Arbeit verstanden wird – ist dem-

nach keine Teilung, die einen Ort der Eigentlichkeit bedingen würde, sondern sie

ist eine Form, in der man sich zueinander verhält. Zu zeigen sein wird, dass man

Sartres Beschreibung der Unaufrichtigkeit (mauvaise foi) in die hier verwendete Ter-

minologie als eine Fokusfixierung bzw. eineNicht-fokussierung dessen überführen

kann, was im Horizont der eigenen Fassade und der Fassaden anderer liegt.191 Es

lässt sich somit durch folgendes Zitat Sartres an die Beschreibung der mauvaise

foi als Möglichkeit des Miteinander und als Bedingung der sozialen Situation an-

knüpfen: »Die Möglichkeitsbedingung der Unaufrichtigkeit ist, daß die menschli-

che Realität in ihrem unmittelbaren Sein, in der [S]truktur des präreflexiven Co-

gito das ist, was sie nicht ist, und nicht ist, was sie ist.«192 Diese Struktur wurde

hier schon expliziter bestimmt, in der Form, als Andere durch Andere bedingt sein

zu müssen. Man geht jedoch nie völlig in einer Zuschreibung auf, die man erlebt

oder die einem widerfährt. Das ist es, was ich mit der Formulierung meinte, dass

man sich in einer unbestimmten Pluralität von Anderen, die aber notwendig plural

ist, zueinander verhält: Die Unaufrichtigkeit ist kein fester Teil des menschlichen

Bewusstseins. Sie ist eine Form, in der sich das Erleben einer Person dem Erle-

ben einer anderen Person darstellt. Diese Darstellung der mauvaise foi zeigt sich

im Umgang mit Anderen als Fokusfixierung: Die Anderen und man selbst sind für

eine Person, die unaufrichtig erlebt, nur das, als was sie schon erlebt wurden, oder

das, als was sie noch nicht erlebt wurden. Ein Beispiel im Sinne von Butler wäre

wohl Folgendes: Man erlebt sich als Mann, weil man als solcher erzogen wurde,

und reduziert sich und Andere damit auf ein bestehendes Bild von Geschlechtlich-

keit, ohne es zu hinterfragen. Es zeigt sich also, dass die Reduktion der Anderen

oder des eigenen Selbst gerade das ist, was Sartre als Unaufrichtigkeit bestimmt.

190 Ebd., S. 130.

191 Vgl. Ebd., S. 159: In Das Sein und das Nichts verweist Sartre in einer Fußnote darauf, dass die

Authentizität nicht Thema dieses Buches ist und in einem anderen verhandelt werde. Dieses

andereWerk sind die Cahier pour unemoral eine unfertige Ausarbeitung zu einer Existenzphi-

losophischen Moral der Authentizität.

192 Ebd., S. 153.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Als Andere unter Anderen

Die von ihm aufgedeckte Doppelstruktur der menschlichen Wirklichkeit, »zu sein

was man nicht ist und nicht zu sein, was man ist«, haben wir weiter oben schon

bei Simone de Beauvoir implizit vorgefunden.193 Nicht umsonst heißt der zitierte

Essay de Beauvoirs Für eine Moral der Doppelsinnigkeit; dort argumentiert sie, und

ich hier mit ihr und Sartre, dafür, dass die Freiheit der Menschen darin besteht,

die je eigenen Perspektiven, die aufs Spiel gesetzt werden, sich gegenseitig zu ver-

gegenwärtigen.

Dies ist die Verbindung zu der Überlegung, die ausgehend von Deleuzes ge-

macht wurde, dass die Anderen die Struktur der Möglichkeit bedeuten. Ob man

sie reduziert, man miteinander für eine Sache handelt, über den nächsten Tag

nachdenkt: die Möglichkeiten, sich so oder so zu verhalten, entstehen in Bezug

auf Andere, ob man sich dessen explizit bewusst ist oder nicht. Implizit sind un-

sere Verhaltensweisen immer Anderen ausgesetzt, und sie wiederum eben diesem

Verhalten.

Auf diesemWeg lässt die Verbindung von Existenzphilosophie in der in Haupt-

teil 1 bestimmten Form (die Existenz geht demWesen voraus,weil wir Andere unse-

rer selbst für Andere sind) und dem deleuzeschen Denken am deutlichsten zeigen:

Wenn Sartre davon spricht, dass wir nicht sind, was wir sind, und sind, was wir

nicht sind, dann bedeutet dies, dass wir für uns selbst jeweils schon Andere sind.

Man ist also nicht, was man ist, weil man sich in Bezug zu Anderen verhält. Das

bedeutet, dass man von den Verhaltensweisen beeinflusst ist, aber auch, dass man

sich anders verhält als sie; man ist also, was man nicht ist, denn das Verhalten, das

man darstellt, ist nicht gänzlich selbstgewählt und nicht völlig determiniert, weil

man sich beständig verändert. Man hat keine feststehende Identität, was nichts an-

ders bedeutet, als dassman sich verändert undman diese Veränderung als Alterität

des eigenen Selbst verstehen muss, die die Möglichkeiten sich zu verändern durch

Andere bedeutet. Damit ist auch in dieser von mir gegebenen Formulierung der

existenzphilosophischen These das Wesen nicht festgelegt, und dies gerade durch

die Bedeutung der Anderen, die hier als Möglichkeitsstruktur des gesamten Erle-

bens und deshalb als Bedingung der Wirklichkeit bestimmt werden konnte.

De Beauvoir beschrieb in einer der zitierten Stellen, dass die unterdrückende

Person nicht ehrlich zu sich selbst ist, wenn sie unterdrückt, gerade weil sie da-

durch die Freiheit der Anderen hintergeht, sich selbst darüber blendet, dass ande-

re Menschen, allem Erleben zum Trotz, nicht frei seien.194 Dieser Verweis auf die

Ehrlichkeit bringt uns zurück zum mit Foucault beschriebenen Konzept der parr-

hesia. Man spricht in der parrhesia etwas aus, in der Form wie es ist; dadurch wird

– ummetaphorisch zu sprechen – Licht in die Falten, Furchen und Schluchten der

Fassade geworfen, die bis dahin verdeckt waren. Es wird der Fokus auf Vielheiten

193 Vgl. ebd. & de Beauvoir: Für eine Moral der Doppelsinnigkeit, S. 82.

194 de Beauvoir: Für eine Moral der Doppelsinnigkeit, S. 144.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 197

oder Andersheiten gelenkt, die noch nicht thematisiert erlebt wurden. Auch mit

Sartre lässt sich diese Verbindung zwischen parrhesia und im Horizont verschwin-

denden »Eigenschaften«, Gefühlen etc. ziehen. Er schreibt: »Die Unaufrichtigkeit

ist nur möglich, weil sich die Ehrlichkeit bewußt ist, von Natur aus ihr Ziel zu

verfehlen.«195 Dieses Zitat bedeutet in aller Kürze, dass ehrlich zu sein eine reflexi-

ve Ebene einschließt, nämlich die, dass man nur dann unumstößlich ehrlich sein

könnte, wenn man eine eindeutige Identität hätte. Da dies – wie hier schon mit

Bedorf, Butler, Sartre und de Beauvoir gezeigt wurde – nicht der Fall ist, muss eine

ehrliche Aussage darstellen, was gerade ist, sich aber zugleich bewusst sein, dass

dies nur für den Moment gilt. Die Doppelstruktur der menschlichen Wirklichkeit,

die sich als Alterität durch die soziale Situation darstellt, ermöglicht demnach al-

lererst die Unaufrichtigkeit als Modus der Reduktion des Menschen auf das, was

er gewesen sein soll, oder auf das, was er nicht ist. In der Unaufrichtigkeit verliert

man durch die Setzung eines Fokus auf das Gewesene (sich in einer Situation feige

verhalten zu haben) oder auf das noch nicht Seiende (auch wenn ich jetzt verletzt

bin – ich kann auch wieder nicht verletzt sein) die Anderen als Menschen aus dem

Blick. Man fokussiert entweder, was war oder was wird: Der jeweils andere Modus

befindet sich jedoch immer als Möglichkeit im Horizont, der fokussiert werden

kann. Durch einen unumsichtigen, unaufrichtigen Fokus (den jede*r immer wie-

der haben kann, wenn der Fokus sehr stark ist) verliert man also die im Horizont

befindlichen Teile der Wirklichkeit aus dem Blick.

Die Ehrlichkeit hingegen hat diese Vieldeutigkeit im Blick. Ihr Problem ist es

nun, dass sich der Fokuswechsel nicht vermeiden lässt, da der Wechsel zwischen

Horizont und Fokus immer – wie im ersten Kapitel dieses Hauptteils gezeigt –

an einen zeitlichen Verlauf geknüpft ist. Außerdem lässt sich durch die strukturel-

le Teilung der Intentionalität (in Horizonte mit Fokus und Thema) nie die Gänze,

nie eine echte Totalität in den Blick nehmen, sondern nur die Darstellung der In-

tentionalität als Fassade. D.h., um den Gegensatz deutlich klarzustellen: Selbst,

wenn durch die Darstellung versucht würde, eine Ganzheit auszudrücken, wäre

dies nicht möglich. Ein Abgleich mit der Wirklichkeit wird immer zeigen, dass

es mehr auf der Fassade gibt, als eine totalitäre Bestimmung zeigen könnte. Hier

wiederholt sich die Kritik an der Totalität, die im ersten Hauptteil im Ausgang

von Butler geführt wurde: Total kann etwas nur dann sein, wenn man den Fokus

fest auf eine bestimmte Eigenschaft oder eine Reihe zueinander passender Eigen-

schaften setzt, von der aus sich »Alles« erklären lässt. Was dadurch jedoch nicht

explizit abgebildet werden kann, ist eine sich verändernde Pluralität mit wech-

selnden Verhaltensweisen, die sich widersprechen, sich jedoch nicht ausschließen.

Dadurch lässt sich eine teilweise Reduktion, die wieder revidiert werden muss und

dabei selbst teilweise reduktiv ist, nicht gänzlich vermeiden. Die Struktur, aus der

195 Ebd. S. 152.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Als Andere unter Anderen

die Phänomene von Unaufrichtigkeit und parrhesia entstehen, ist dem endlichen

Standpunkt der Anderen als Andere für sich je selbst geschuldet. Sie stellt eine

permanente Möglichkeit zur Unterdrückung genauso wie zur Befreiung dar: Die

Reduktion muss als Reduktion explizit werden, weil unser Selbstbild an die An-

deren als Andere gebunden ist. Diese Möglichkeiten der Selbstbilderzeugung sind

aber solche, bei denen die Freiheit jedes Mal wieder auf dem Spiel steht, wir uns

immer wieder im sozialen Miteinander zueinander verhalten müssen. Es sind also

Möglichkeiten, die mit einem Kraftakt, einem Kampf verbunden sind.

Was kann aber die parrhesia hier in der Diskussion der reduktiv wirkenden

Unaufrichtigkeit »ans Licht bringen«, wenn man freimütig die Wahrheit spricht

und auch in der Ehrlichkeit nicht ohne jegliche Form der Reduktion umhinkommt?

Um dies zu klären, folgt nun ein Zitat Sartres, in dem er das Ziel der Ehrlichkeit,

das gleichzeitig ihr Problem ist, formuliert:

Was ist ihr [der Ehrlichkeit] Ziel? Machen, daß ich mir das eingestehe, was ich

bin, damit ich schließlich mit meinem Sein übereinstimme; also machen, daß ich

nach dem Modus des An-sich bin, was ich nach dem Modus von »Nicht-das-sein-

was-ich-bin« bin. Und ihr Postulat ist, daß ich im Grunde schon nach demModus

des An-sich das bin, was ich zu sein habe. So finden wir am Grund der Ehrlichkeit

ein unaufhörliches Spiel von Spiegeln und Spiegelungen, einen fortwährenden

Übergang von dem Sein, das das ist, was es ist, zu dem Sein, das nicht ist, was es

ist, und, umgekehrt, von dem Sein, das das ist, was es nicht ist, zu dem Sein, das

das ist, was es ist. […] Damit es nämlich eine Ehrlichkeitsintention gibt, muß ich

ursprünglich zugleich das sein und nicht das sein, was ich bin.196

Hier steht in kompakter Formulierung der Ausgangspunkt, den die Untersuchung

der Unaufrichtigkeit in Verbindung mit der parrhesia in der vorliegenden Arbeit

genommen hat: Die parrhesia ist der Spiegel, den man sich selbst vorhält und den

man von Anderen vorgehalten bekommt. In ihr stellt man freimütig dar, wie es für

eine*n ist, dieses oder jenes zu erleben. Dabei setze ich mir selbst und wird mir

durch die Anderen immer wieder eine Art und Weise gesetzt, wie man sein kann

oder soll, also eine Fassade, die reduzierend, nicht jedoch reduktiv ist. Doch ist die

parrhesia nicht nur dieser Spiegel, sondern auch derjenige, der mich das redukti-

ve Moment dieser Darstellung, »wie es für mich ist«, aufzeigen oder erleben lässt.

Die parrhesia ermöglicht es – ohne den Anderen oder mir vorzuwerfen, ich meinte

eigentlich etwas anderes –, mitzuteilen, wie es für eine*n ist, mit ihnen umzuge-

hen, so wie sie es ihnen ermöglicht, einer*m zu sagen, wie es für sie ist. Dadurch

lässt sich dieser Sinnabschnitt wie folgt schließen: Hinter der Doppelstruktur der

menschlichen Wirklichkeit als Andere unter Anderen gibt es nichts Verborgenes,

196 Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 151.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 199

Eigentliches, sondern in jedem Verhalten liegt alles, was in der Situation erforder-

lich ist, um sich zu verstehen: Die notwendige Verbundenheit mit Anderen ist ein

Horizont aus Fassaden, die eine kontinuierliche und diskontinuierliche Darstel-

lung zeigen.

Leichtigkeit im Umgang miteinander An diesem Punkt zeigt sich also explizit die zeit-

liche Bedingtheit des hier Beschriebenen: Es ist die Kontinuierlichkeit und Dis-

kontinuierlichkeit dessen, wie man etwas erlebt. Diese Möglichkeit der Kontinui-

tät und Diskontinuität wird mir durch die Spiegelung des Verhaltens der Ande-

ren aufgezeigt: Während man bspw. freimütig darstellt, wie es für einen ist, kann

sich genau dies ändern oder verstetigen. Das Sich-in-den-Anderen-und-sich-selbst-als-

Andere*r-freimütig-Spiegeln ist immer an ein Verstreichen von Zeit, an eine spezifi-

sche Dauer und ein Vertrauen gebunden.197 Diese Bewegung kann man mit Henri

Bergson nicht nur inhaltlich, sondern auch sprachlich gut in das hier Beschriebene

einpassen. Auch er spricht in seiner Darstellung der Bewegung vom Horizont und

dem Aufeinandertreffen mit Anderen und Gegenständen, sowie in einer Metapho-

rik der Spiegel:

In demMaße, in demmein Horizont sich weitet, scheinen […] die Bilder, die mich

umgeben […], mir indifferent zu werden. Je mehr ich diesen Horizont verenge,

umso deutlicher staffeln sich [die Anderen, P.H.], die Gegenstände, die er umfaßt,

nach der mehr oder weniger großen Leichtigkeit, mit der mein Körper sie berüh-

ren und bewegen kann. Gleich einem Spiegel werfen sie meinem Körper seinen

möglichen Einfluß zurück, sie ordnen sich nach der zunehmenden oder abneh-

menden Macht meines Körpers.198

Die Leichtigkeit, mit der sich der Horizont verengen oder erweitern kann (bspw.

durch die Bewegung in einer Stadt), bringt die Begriffe des Widrigkeitskoeffizi-

enten (der direkt erfahrenen Schwierigkeit, etwas zu tun) und der Gegenfinalität

(der verzögerten, indirekt durch die Handlung ausgelösten Schwierigkeit) an die-

ser Stelle wieder mit in die Betrachtung des Horizontes ein. Sie wurden als For-

men der Schwierigkeit beschrieben, etwas in derWelt zu verändern. Der Begriff, in

dem Gegenfinalität und Widrigkeitskoeffizienten zusammengeführt werden kön-

nen, ist der der Schwierigkeit. Er gibt den negativen Aufwand an, um etwas in

der Welt zu verändern. Dagegen tritt nun die Leichtigkeit in den Fokus, die an-

gibt, inwieweit mein Körper einen positiven Einfluss auf den Moment der Welt,

zu dem ich mich verhalten muss, ausüben kann, wie gut man die soziale Situation

verändern kann. Die Gegenstände und die Anderen verleihen diesem Begriffspaar

197 Vgl. Andreas Hetzel: Vertrauen als Affekt der radikalen Demokratie in Thomas Bedorf & Kurt

Röttgers (Hg.) Das Politische und die Politik, Frankfurt a.M. Suhrkamp, 2010, S. 235ff.

198 Henri Bergson:Materie und Gedächtnis, Hamburg Felix Meiner, 2015, S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Als Andere unter Anderen

(Schwierigkeit und Leichtigkeit) seine Geltung, weil wir uns mit uns selbst als An-

dere konfrontieren.

Durch die Gegenstände – aber vor allem durch die Anderen – fällt es mir leich-

ter oder schwerer, das von mir oder das von den Anderen im Horizont Liegende

in den Fokus zu nehmen. Leichtigkeit, Widrigkeitskoeffizient und Gegenfinalität

sind Begriffe, mit denen sich das andauernde aufeinander bezogene Verhalten als Spie-

gelkabinett der Anderen strukturell beschreiben lässt. Es offenbart ein Umkippen von

Begriff (Leichtigkeit) zu Begriff (Schwierigkeit) und zurück.

Die zeitliche Bedingung beziehungsweise die Prozesshaftigkeit ist es, auf die

also besonders hingewiesen wird, um den Wechsel zwischen den konkreten Ver-

haltensweisen untereinander nicht unter den Tisch fallen zu lassen. Diese Bestim-

mung der Dauer lässt sich mit Waldenfels ergänzen, wodurch die Verbundenheit

von Vergehendem, Erleben und Zukünftigem folgendermaßen benannt werden

kann: »Da wir unsere Vergangenheit nie völlig hinter uns bringen, ist die Ablösung

nur die Kehrseite einer fortdauernden Verbundenheit.«199 Man ist also nicht nur

die eigene sedimentierte Vergangenheit, sondern auch eine Ablösung von ihr. Hier

tritt die Struktur des Sinns als Verknüpfung von Alltag undMehr wieder hervor: Da

ich beides, Vergangenheit und Zukunft im Modus des Sowohl-als-auch bin, lassen

sich die Menschen jeweils als Andere (als Vielheiten) bestimmen, die andauernd

die alltäglichen sozialen Strukturen wiederholen. Gerade in dieser Wiederholung

istman abermehr als das,wasman einmal war, bzw.wieman sich einmal verhalten

hat. In der Mitte zwischen vergangenen Handlungen und denen, die man vorhat,

liegen jene, die man gerade ausführt. In dieser Zeit liegen die anderen Handlun-

gen und die Handlungen Anderer im Horizont und können mir vor allem durch

das Spiegeln der Anderen offenbar bleiben. Durch sie erlebt man die Leichtigkeit

und die Schwierigkeit, die man hat, wenn man sich in der Welt zu Anderen ver-

hält. Die Anderen können einem helfen, für einen einspringen, einem vorausspringen

und mit einem zusammen stolpern.

Ein Beispiel dafür kann in dem Roman Stiller von Max Frisch gesehen werden.

Sein Hauptcharakter wird durch die ungewollte Rückkehr in seine Heimatmit dem

konfrontiert, was er war, was er getan hat. Die Frage, die sich durch den ganzen

Roman zieht, ist diejenige, ob er wirklich, wahrhaftig Stiller sei, wenn er ehrlich

ist. Diese Frage im Roman steht der Praxis der parrhesia nahe; er soll freimütig

sagen, wer er ist, beschreiben, wie es wahrhaftig war, er zu sein; Forderungen, die

nach Sartre unaufrichtig genannt werden können: denn damit soll sich Stiller ja

gerade auf das festlegen, was er war. Er begegnet diesen auffordernden Fragen mit

der Verneinung, er sei nicht Stiller; er flieht nach vorne in die Zukunft. Dies sind

die zwei Gesichter der Unaufrichtigkeit, wie sie Sartre beschreibt: 1. sich auf das

zurückziehen,wasman ist, heißt, sich von der Idee leiten lassen, die Vergangenheit

199 Waldenfels: Der Spielraum des Verhaltens, S. 70.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 201

würde uns vollständig determinieren; 2. sich in die Zukunft verrennen, heißt, sich

von der Idee leiten zu lassen, man wäre losgelöst von allem, was man getan hat

und von allem, was Andere getan haben.200 Beide Wege sind, wie oben bestimmt,

Reduktionen dessen,was die Doppelsinnigkeit dermenschlichen Realität bedeutet:

sowohl frei als auch von den Strukturen bedingt zu sein.

Doch die Wiederholung dieser Frage durch die Anderen wirft Stiller immer

mehr und mehr darauf zurück, was in die Weiten des Horizonts seiner Fokussie-

rung gerückt ist. Er beteuert über weite Strecken, nicht Stiller zu sein, sich anders

als er zu verhalten. Die Darstellung der Doppelsinnigkeit ist dabei aber die Be-

sinnung des Hauptcharakters auf die Wiederholung; sowohl die Vergangenheit als

auch die Offenheit, die Ablösung – wie es Waldenfels nannte – wiederholen sich,

je nachdem, auf was man gestoßen wird. Er bekommt die Widerständigkeit und

die Gegenfinalität durch die Anderen zu spüren und erfährt so seine Leichtigkeit:

Wiederholung! Dabei weiß ich: alles hängt davon ab, ob es gelingt, sein Leben

nicht außerhalb der Wiederholung zu erwarten, sondern die Wiederholung, die

ausweglose, aus freiemWillen (trotz Zwang) zu seinem Leben zu machen, indem

man anerkennt: Das bin ich! …Doch immerwieder (auch darin dieWiederholung)

genügt einWort, eine Miene, die mich erschreckt. Eine Landschaft, die mich erin-

nert, und alles in mir ist Flucht, Flucht ohne Hoffnung, irgendwohin zu kommen,

lediglich aus Angst vor Wiederholung.201

Die Angst vor der Wiederholung ist das Ressentiment des bloßen erkennenden

Hinsehens: denn im Horizont der menschlichen Wirklichkeit mit Anderen haben

wir amBeispiel Stillers die paradoxe bzw. partielleWiederholung des Einzigartigen

gefunden, dessen, was er getan hat und was er vorhat. Dies drückt Deleuze in Dif-

ferenz undWiederholung wie folgt aus: »Wiederholen heißt sich verhalten, allerdings

im Verhältnis zu etwas Einzigartigem oder Singulärem, das mit nichts anderem

ähnlich oder äquivalent ist.«202 Die Wiederholung ist das Erleben der Verbunden-

heit mit der Vergangenheit und der Zukunft. Sie ist nicht etwas Allgemeines, son-

dern sie ist die performativeDarstellung dermenschlichenWirklichkeit als Andere,

und für Andere nicht zu sein, was man ist, und zu sein, was man nicht ist.203 Man

ist jemand, der*die sich verändert und wiederholt. In der Wiederholung erleben

wir unsere Wirklichkeit mit Anderen immer mit, sie zu fokussieren bedarf aber,

wie hier gezeigt wurde, der Anderen und der Gegenstände, die den eigenen Blick

auf bestimmte Bereiche der sozialen Situation spiegeln, ihn dadurch leichter oder

schwerer leiten und umleiten können.

200 Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 146.

201 Max Frisch, Stiller, Suhrkamp Frankfurt a.M. 2013, S. 69.

202 Gilles Deleuze Differenz undWiederholung, Fink München 1992, S. 15.

203 Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 147.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Als Andere unter Anderen

Was man aber bei all der Beschreibung nicht vergessen darf, ist, dass die Leich-

tigkeit eine Einheit mit Gegenfinalität und Widrigkeitskoeffizienten bildet. Es ist

eine harte Aufgabe, ein Kampf mit sich selbst, den jede Person führt, sich dieser

Wirklichkeit als Andere unter Anderen bewusst zu sein. Die Schwierigkeit ist nicht

nur, dass man beim freimütigen Sprechen selbst immer zwei reduktive Momente

miteinander verbinden muss, sondern dass man sich gegenseitig darin unterstüt-

zen muss, diese Doppelsinnigkeit hören zu wollen. Die parrhesia ist deshalb eine

optimistische Beschreibungsform des Miteinanders, weil sie darauf vertraut, dass

wir füreinander Interesse haben. Durch sie sollen die negativen Seiten des Mitein-

anderlebens auf keinen Fall verdeckt werden, aber den Fokus nur auf sie zu lenken

würde ebenso ein falsches Bild des Miteinanders erzeugen, da das Negative auf die

Möglichkeit zur parrhesia zeigt. So erfährt auch Stiller dieses »Dilemma«: Es wird

ihm ehrlich gesagt, man verstehe ihn nicht, und er antwortet ehrlich, dass genau

dies der Grund für sein Verhalten sei, alles zu bestreiten. Mit dem folgenden Zi-

tat verlassen wir Stiller und den Roman von Max Frisch wieder, um im weiteren

darüber zu sprechen, wie sich die Leichtigkeit als Ausdruck unseres Einflusses auf

die Umwelt sowie der Widrigkeitskoeffizient und die Gegenfinalität als Einfluss

auf uns nehmen, wie sie sich in einer je schon bestehenden Stimmung darstellen:

»Daß Stimmungen verdorben werden und umschlagen können, sagt nur, daß das

»Dasein« je schon immer gestimmt ist.«204 Dies ist dann nur ein weiterer Aspekt

der Schwierigkeit, sich der menschlichenWirklichkeit als einer sozialen Situation be-

wusst zu sein und diese zu beschreiben. So ist auch Stiller und ebenso sein Anwalt

gestimmt, gestimmt von Unverständnis: »›Ich verstehe Sie nicht‹, sagt mein Ver-

teidiger. ›Das weiß ich‹, sage ich, ›darum bin ich ja genötigt, Herr Doktor, alles zu

bestreiten, was Sie von mir sagen‹.«205

Die Stimmung als Folge der Wiederholung Immer befindenwir uns in dieser Spannung,

die exemplarisch mit Stiller, dem Hauptcharakter aus dem gleichnamigen Roman

von Max Frisch, bildlich gemacht werden konnte. Wir befinden uns als Andere un-

ter Anderen in einer Stimmung; einer erlebten sozialen Situation aus Welt und An-

deren. Ich komme hier wieder auf Heidegger zurück und nehme damit auf das

»Immer-schon-gestimmt-Sein« Bezug. In dieser sozialen Form der Gestimmtheit

wird nicht verschleiert, dass der Grund dieser Gestimmtheit nicht immer klar dar-

in bewusst zu Tage treten muss, was man tut: Wie häufig sind wir, durch das, was

zu tun ist, die Pflichten, in denen sich soziale Strukturen sich äußern, von der

Stimmung und von ihrem Sinn abgelenkt: »Die Befindlichkeit erschließt das Dasein in

seiner Geworfenheit und zunächst und zumeist in der Weise der ausweichenden Abkehr.«206

204 Heidegger: Sein und Zeit, S. 134.

205 Max Frisch, Stiller, S. 330.

206 Heidegger: Sein und Zeit, S. 136.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 203

Die Geworfenheit bedeutet hier die unhintergehbare Bedingung dessen, dass wir

zu einer bestimmten Zeit an einem bestimmten Ort in der Welt sind, ohne dies

gewählt zu haben. Es geht also – um es zu wiederholen – um Strukturen, die –

bei Heidegger – ontologisch notwendig vorhanden sind, die man aber im Zuge

dieser Arbeit weniger statisch als die sedimentierten Strukturen deuten kann, die

sich im Alltag als die Grundlage der individuellen Sinngebung gezeigt haben. Die

Geworfenheit verweist auf soziale Strukturen und unhintergehbare Bedingungen,

wie den Ort der Geburt. »Weniger statisch« bedeutet dabei, dass sich die sozialen

Strukturen, die in die Leiber eingeschriebenen sind, als Codes betrachtet werden

können, die sich dennoch verändern können. Das ist möglich, weil die sozialen

Strukturen zwar verfestigte Gewohnheiten und Handlungsweisen sind, sich aber

in jeder Anwendung wieder performativ mitformen müssen. Sie sind brüchig, sie

bröckeln auseinander und in andere Formen zusammen.

Diese beständige Umformung der sozialen Strukturen ist ein Gesicht der Wie-

derholung, in dem sich Kontinuität und Diskontinuität – wie mit James bestimmt

– ablesen lassen. Betrachtet man die Gestimmtheit aus dieser Perspektive, dann

sind die Befindlichkeiten nicht länger als Abkehr zu bestimmen, sondern eher –

weniger intensiv – als eine Ablenkung; eine Ablenkung nicht vom Eigentlichen –

dessen Konzeption hier schon mehrfach in Zweifel gezogen wurde –, sondern von

etwas in derWelt, von Anderen oder Gegenständen imHorizont.Die Gestimmthei-

ten stellen sich in Mimik und Gestik der Fassaden sowohl im Fokussierten als auch

im Horizont des Erlebens dar. Positiv formuliert bedeutet dies, dass jede Stim-

mung Anderer uns aus verschiedenen Perspektiven einen Spiegel vorhält, der das

Bild des Befindens in verschiedenen Facetten, die nicht immer zusammenpassen,

wiedergibt. Die Stimmungen geben Sicherheit, sie verwirren, machen betroffen,

und das möglicherweise zur selben Zeit. Diesen Punkt kann man mit Heidegger,

auch in der hier abgeschwächten Form, ein Ausgeliefertsein an die Welt nennen,

welches er wie folgt einführt:

Die Befindlichkeit erschließt nicht nur das »Dasein« in seiner Geworfenheit und

Angewiesenheit auf die mit seinem Sein je schon erschlossene Welt [was hier

Konfusion genannt wurde, P.H.], sie ist selbst die existenziale Seinsart, in der es

sich ständig an die »Welt« ausliefert, sich von ihr angehen läßt, derart daß es ihm

selbst in gewisser Weise ausweicht [abgelenkt wird, P.H.].207

Die hier dargelegte Ausweichbewegung wurde im letzten Sinnabschnitt in der

Form der Unaufrichtigkeit beschrieben, die in Verbindung mit dem freimütigen

Sprechen bzw. Darstellen ohne Rekurs auf etwas Eigentliches die Möglichkeit bildet,

eine Verschiebung des im Horizont Befindlichen in den Fokus zu erreichen. Es

muss an dieser Stelle ein Grundgedanke dieser Arbeit wieder ins Gedächtnis

207 Ebd., S. 139.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Als Andere unter Anderen

gerufen werden, nämlich dass sich dies alles auf dem Boden des Alltags abspielt:

Dies bedeutet, dass sich im Alltag zeigen lassen muss, wie man sich selbst und die

Anderen sich permanent an die Welt ausliefern. Als Andere stehen wir je selbst in

einer Welt zwischen Anderen und Gegenständen. Wir gehen mit Dingen um, wir

verhalten uns Anderen gegenüber und sie sich uns gegenüber. Sind wir also der

Welt ausgeliefert? Ja, aber damit sind wir nicht allein.

Betrachtet man dazu folgendes Zitat, das Merleau-Ponty aus der Gestaltpsy-

chologie Wolfgang Köhlers aufgreift, dann zeigt sich, wie eine »Auslieferung« bei

ihm schon in der basalsten Wahrnehmung als eine Auslieferung an die Dinge kon-

statiert werden kann: »Unser Wahrnehmungsfeld bildet sich aus ›Dingen‹, und

aus ›Zwischenräumen zwischen Dingen‹.«208 Die Auslieferung an die Welt ist da-

mit schon zu Beginn der phänomenologischen und existenzphilosophischen For-

schung ein bestimmender Faktor. Es ist also nichts Neues aufgezeigt worden. Aber

die Art undWeise, in der es gezeigt worden ist, ist eine radikale Reformulierung auf

Grundlage der Betonung der Andersheit: Die Betonung geht von »Die Dinge glie-

dern unser Erleben« zu »Die Anderen konstituieren unser Erleben, die in die Ge-

genstände eingeschriebenen Strukturen, die Sedimente anderer Verhaltensweisen

in meinem Verhalten, die normierenden Codes, wie man mit etwas umgehen, wie

sich verhalten soll« über. Nach dieser ausführlichen Reformulierung kann man die

Untersuchung der Gestimmtheit folgendermaßen bestimmen: Alles berührt uns

und stimmt uns in dieser oder jener Weise für Andere. So entsteht daraus ein Ge-

flecht, in dem man sich verlieren kann, in dem man sich je selbst an die Welt und

die Anderen ausgeliefert hat und immer schon ausgeliefert ist. Man kann sich je-

doch selbst und seinen im Horizont liegenden Bereichen ebenso ausweichen wie

den Anderen im Horizont und deren Horizontbereichen. Ein Beispiel ist das Ge-

fühl der Unruhe, aus demman Andere übersieht, oder eine Betroffenheit, die einen

auf sich selbst zurückwirft. Dies ist möglich, weil man von den Horizonten der An-

deren und den je eigenen nur indirekt betroffen ist. Man muss sich also umhören

wollen, um sich aktiv in den Horizonten wiederzufinden bzw. die Energie dafür

aufzubringen. Diese Gedanken hält Deleuze in seinem Buch über Spinozas prak-

tische Philosophie fest. Er beschreibt, auf welche Art man sich mit den erlebten

Gegenständen und Anderen verbinden kann:

[D]urch Schnelligkeit und Langsamkeit läßtman sich zwischen die Dinge [und die

AnderenP.H.] gleiten, verbindetman sichmit anderenDingen [undAnderenP.H.]:

man fängt niemals an, man macht niemals reinen Tisch, man schleicht sich ein,

man tritt mitten hinein, man paßt sich Rythmen an oder zwingt sich ihnen auf.209

208 Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 35. (Köhler, Gestalt Psychologie, S. 164f. –

zitiert nach ebd. S. 35)

209 Gilles Deleuze: Spinoza – Praktische Philosophie, Berlin: Merve 1988, S 160.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 205

Auch in diesem Zitat lässt sich das Alltägliche finden. Es ist der Raum, in den man

sich nur einschleichen kann. Und das Alltägliche ist auch der Grund dafür, dass man

nicht tabula rasa machen kann. Denn wie hier in der Untersuchung des Sinns ge-

zeigt wurde, ist der Alltag mit Strukturen, Sedimenten und Codes durchzogen.

Diese bilden die Grundlage des Sinns,wie einem etwas erscheint. Es ist diese Asym-

metrie zwischen Vorhandenem und Neuem, die es unmöglich macht, das Alltäg-

liche Moment für Moment isoliert zu betrachten. Es sind die Wiederholungen der

Strukturen, Codes und der daraus resultierenden Sedimentierung, die beschrieben

werden sollen; oder kurz: Die Formen des Miteinanders in den sozialen Strukturen

sind undurchsichtig.

Deleuze benennt dafür zwei Arten, die Wiederholung zu beschreiben, um zu

bestimmen, wie die alltägliche Struktur mit der Individuellen zusammenfällt: »Die

eine ist eine ›nackte‹ Wiederholung, die andere eine bekleidete Wiederholung, die

sich selbst bildet, indem sie sich bekleidet, maskiert, verkleidet. Die eine besteht

aus Exaktheit, die andere entspricht dem Kriterium der Echtheit.«210 Man könnte

hierin die Rückkehr zu einer Theorie der Eigentlichkeit oder Authentizität vermu-

ten, denn das Angeben eines Bereichs als denjenigen, der nach den Kriterien der

Echtheit gemessen werden muss, legt die Vermutung nahe, dieser sei der Kern des

anderen Bereiches. Doch das Sprechen von einer nackten und einer bekleidetenWie-

derholung impliziert etwas anderes: Es impliziert, dass es keine allgemeine und

einheitliche Wiederholung gibt. Sie verläuft immer doppelt und in vielen kleinen

Schritten; einmal bekleidet, nach dem Modus dessen, was besteht, in den sozia-

len Strukturen, Codes, oder – in denWorten Deleuzes –maskiert, verkleidet, oder

auch travestiert. Die andere Form ist dieWiederholung dessen,was wird, was noch

nicht ist, was in dieser bestehenden Verkleidung Neues entsteht. Die erste Form

verläuft kontinuierlich und die zweite ist die Diskontinuität. Damit ist die Echtheit

kein Verweis auf die Eigentlichkeit, denn ich bin, sollte man sich in der Wiederho-

lung beschreiben müssen, sowohl Teil der bekleideten (kontinuierlichen) Wiederho-

lung als auch Teil der anderen, der nackten (diskontinuierlichen). Die Echtheit, von

der Deleuze spricht, ist als ein Gegenpart zur Eindeutigkeit nicht Ausdruck dessen,

dass hinter der Oberfläche etwas anderes liegt, sondern dessen, dass die Oberflä-

che selbst mehr ist, als man ihr zuschreibt. Sie besteht aus Falten und Furchen, die

durch Verhaltenscodes, soziale Strukturen, eben durch Sedimente verkleidet sind,

wodurch sie kontinuierlich wirken. Aber sie bestehen dennoch auf der Oberfläche.

Wo führt diese Beschreibung der Doppelsinnigkeit der Wiederholung hin,

wenn man sich den Ausgang dieser Abschnitte mit Heidegger in der Bestimmung

des Lebens als immer schon Gestimmt-sein vergewissert? Es führt dazu, mehr

sagen zu können, als dass die Menschen immer in einer bestimmten Stimmung

210 Deleuze: Differenz undWiederholung, S. 43.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Als Andere unter Anderen

sind. Es kann dadurch die Differenz und der geteilte Ausgangspunkt für die Stim-

mungen in der Wiederholung des Verhaltens, in der sozialen Situation aus Welt,

Gegenständen und Anderen gezeigt werden. Das, was man meine Gestimmtheit

nennen kann, baut auf der generellen Gestimmtheit der Anderen, ihrer Gestimmt-

heit und ihrem Verhalten in einem – als meinen thematisch bestimmbaren –

Horizont auf. Unsere Fassaden spielen zusammen, stimmen sich ab und zeigen

Verwerfungen zwischen uns auf.

Auch imText vonDeleuze stößtman–nach diesemEinschub –auf diese Asym-

metrie: »Die asymmetrischeWiederholung verbirgt sich in den symmetrischen Zu-

sammenhängen oder Wirkungen; eine Wiederholung von ausgezeichneten Punk-

ten unter der Wiederholung von gewöhnlichen Punkten; und überall das Ande-

re in der Wiederholung des Selben.«211 In der uneindeutigen Wiederholung liegt

damit eine Struktur, die die Gestimmtheit bedingt: Es ist die Notwendigkeit, in

der Wiederholung Verhaltensweisen und Strukturen wieder zu durchlaufen, dabei

selbst diesen Punkt möglicherweise zum ersten Mal zu durchlaufen und ihn im-

mer irgendwann zum ersten Mal durchlaufen zu müssen. Die Wiederholung lässt

sich damit auch bei Deleuze als Performativität des Sozialen darstellen. Beispiel-

haft kann man hier anführen, dass auch meine Eltern schon negative Erfahrungen

in der eigenen Schulzeit gemacht haben, sie vielleicht auf ihr Aussehen reduziert

wurden, auf ihre sportliche Leistung oder generell auf die »Bereitschaft mehr Leis-

tung« zu erbringen als Andere. Diese Zuschreibungen und Erwartungen muss ich

dennoch, oder gerade, weil sie sie auch durchlaufen haben, in Form von eigenen

Entscheidungen, Handlungen und Verletzungen selbst wiederholen, für mich je-

weils zum ersten Mal, für sie in der veränderten Wiederholung ihrer eigenen Ver-

haltensweisen.

In der Wiederholung liegen deshalb sowohl auf der Seite der kontinuierlichen

Wiederholung des Konkreten als auch auf der Seite der nackten der diskontinuier-

lichen Wiederholung schon die Anderen mit in meinem Erleben. Sie sind immer

schon im Horizont meines Erlebens und hier kann mit den letzten zwei Sinnab-

schnitten ergänzt werden: Sie sind die Spiegel, die meine Verhaltensweisen auf

mich zurückverweisen, so wie ich die ihren auf sie, wodurch sich fokussierte und

nicht fokussierte Einflüsse der Anderen als Gestimmtsein Ausdruck verleihen –

denn das, was ich in den Spiegeln erlebe, kann mich erfreuen, mir Mut machen,

mir Unbehagen bereiten, mich zaudern lassen etc.212 Das Gestimmtsein ist damit

innerhalb des Erlebens ein Intensitätszentrum, in dem sich in der Wiederholung der

Strukturen und der Codes die Sedimentierungen weiterbilden, die die je eigene

211 Ebd., S. 43.

212 Vgl. Butler:Das Unbehagen der Geschlechter, S. 7 & Joseph Vogl:Über das Zaudern, Zürich*Berlin

diaphanes, 2008, S. 35ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 207

Stimmung herausfordern oder ermöglichen.213 Intensitätszentrum nenne ich es des-

halb, weil die »Ursprünge« der eigenen Stimmung im Fokus wie imHorizont durch

ein Zusammentreffen mit den Anderen und der Gegenstände in Form der sozialen

Situation erlebt werden.

So kann Merleau-Ponty im Umgang mit den Anderen folgende poetisch anmu-

tende Beschreibung ausführen:

Um den wahrgenommenen Leib [der jeweils Anderen P.H.] herum bildet sich ein

Wirbel, von dem meine Welt angezogen und gleichsam angesaugt wird: und in-

sofern ist sie nicht mehr nur die meine, ist sie nicht mehr nur mir gegenwärtig,

sondern für X gegenwärtig, für jenes andere Verhalten, das sich in ihr abzuzeich-

nen beginnt.214

Der von Merleau-Ponty als Wirbel bezeichnete Sog, der den Leib der Anderen um-

gibt, kann als Bereichmit besonderen Intensitäten verstanden werden.215 Das heißt,

dass durch das Verhalten der Anderen – nicht nur, wenn ich sie fokussiere – ein

Sinn erlebt wird, der einen anzieht oder abstößt. Es ist also mein Leib, der unter

Anderen ist, wodurch ein Bereich gebildet wird, der intensiver erlebt wird, gera-

de weil ein gemeinsames Erleben durch die leibliche Nähe mit Anderen geschieht:

Wir erleben diesen intensiven Bereich unwillkürlich als sinnhaft. Dies passiert des-

halb, weil auch die Verhaltensweisen der Anderen Wiederholungen innerhalb von

bestehenden sozialen Strukturen sind.Das Verhalten läuft nach bestimmten Codes

ab, die aufgrund der geteilten Sedimentierung eine gemeinsame Oberfläche bie-

ten, die – um in derselben Bildsprache zu bleiben – individuelle Furchen und Fal-

ten wirft. Deshalb kann man mit Merleau-Ponty argumentieren, dass das Verhal-

ten von Anderen für Andere gegenwärtig ist. Konkret bedeutet dies: Man ist wü-

tend, verletzt, fröhlich, euphorisch etc. auf eine Weise, in der es auch Andere sein

könnten, aber nicht aus allgemeinen Gründen, sondern durch die Beziehungen zu

Anderen. Man könnte hier nun einwenden, dass nicht in jeder Situation Andere

zugegen sind, die mein Verhalten aktiv mitbestimmen. Doch genau aus diesem

Grund wurde in dem vorliegenden Kapitel der Fokus auf die Anderen im Horizont

gelegt, also auf diejenigen, die nicht direkt aktiv oder anwesend sein müssen. Das

Soziale ist immer vorhanden, auch wenn man alleine am Schreibtisch sitzt und

am eigenen Geschriebenem zweifelt: Warum zweifele ich daran? Weil die Anderen

immer miterlebt werden. Die Darstellung, sei es die eigene oder die einer anderen

Person, steht immer in Bezug zu Anderen, weil sie erlebt werden kann.

Weiterhin muss dann auch mit Merleau-Ponty geschlussfolgert werden, dass

»[e]ine solche [Theorie des Für-Andere-Seins, P.H.] erfordert […], daß schon in der

213 Vgl. Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 472ff.

214 Ebd., S. 405.

215 Deleuze & Guattari: Rhizom, S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Als Andere unter Anderen

Weise, in der ich mich selbst sehe, meine Eigenschaft als möglicher ›Anderer‹ sich

vorzeichnet, so wie in meiner Sicht des Anderen schon seine Eigenschaft als Ich

impliziert ist.«216 An dieser Stelle kann also die These, die ein Leitgedanke der bis-

herigen Beschreibung war, durch die Textstellen von Merleau-Ponty und Deleuze

wiederholt werden: Das Erleben ist unser geteilter »Zugang« zueinander, weil es

nicht ohne den Bezug zu Anderen denkbar wäre – die Anderen sind unsere Bedin-

gung der Wirklichkeit.

Damit kann an diesem Punkt auch die Untersuchung der Unaufrichtigkeit mit

einem Fazit versehen werden.Merleau-Ponty versteht – ganz im Sinne Sartres und

de Beauvoirs – die Anderen nicht als Dinge oder als reine Subjekte und baut damit

seine Beschreibung auf der sartreschen auf: »Der Andere-als-Gegenstand ist nur

eine unaufrichtige Modalität des Anderen, so wie die absolute Subjektivität nur

ein abstrakter Begriff von mir selbst ist«217 – und mit der These dieser Arbeit kann

man ergänzen: ein abstrakter Begriff von mir selbst als Andere*r wäre.

Diese Bedingung der menschlichen Wirklichkeit als Andere ihrer selbst un-

ter Anderen ist der Grund dafür, immer schon durch die Anderen gestimmt zu

sein. Diese Stimmung kann deshalb mit Anderen geteilt werden, weil wir in und

durch die Strukturen bedingt sind, die Bedingtheit sich in den Stimmungen nie-

derschlägt und sich in jeder*m niederschlagen kann, die*der diese Strukturen er-

lebt.MitWilliam James kannman diese beiden Abschnitte, in denen dieWiederho-

lung ebenfalls in einer doppelsinnigen Form beschrieben wurde, zusammenfassen.

Das folgende Zitat verweist noch einmal aus einer anderen Richtung auf die Unein-

deutigkeit, in der sich der Alltag wiederholt: »Unsere Erfahrungsfelder haben kei-

ne eindeutigeren Grenzen als unsere Wahrnehmungsfelder. Beide sind stets durch

ein Mehr zerfranst, das sich kontinuierlich entfaltet und durch das jene im fort-

schreitenden Lebensprozeß kontinuierlich ersetzt werden.«218 Die sedimentierten

sozialen Strukturen und Codes wiederholen sich in doppelter Weise, als Festigung

(oder Codierung) dessen, wie etwas schon gemacht wird, und als Überschreitung

(als Übercodierung und Decodierung) des schon Gefestigten in eine neue Form.

Damit wurde hier in einem zerfransten, undurchsichtigen Bereich versucht zu

beschreiben, welche Grundlage und begriffliche Beschreibungsdimension das Im-

mer-schon-gestimmt-Sein habenmuss undwie sich die schon dargelegten Formen

der Fokussierung innerhalb des erlebten Horizontes in der Gestimmtheit wieder-

finden können: Wir sind immer schon gestimmt, weil wir uns nicht nicht wieder-

holen können, weshalb aber diese Wiederholungen als Darstellungen füreinander

erlebbar sind. Wir können auch nicht nicht darstellen.

216 Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 508.

217 Ebd. S. 509.

218 James: Pragmatismus und radikaler Empirismus, S. 46.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erleben der Anderen – ein Verhältnis in sozialen Räumen 209

Zwischenbilanz Die Vielheiten, die wir alle als Andere sind, treffen in der sozialen

Situation von Anderen, Ich und Welt aufeinander. Dieses Aufeinandertreffen ist

die Grundlage und die Lösung der Unaufrichtigkeit, die sich aus der menschlichen

Wirklichkeit als Vielheit (»nicht das sein, was man ist ,und das sein, was man nicht

ist«), dem endlichen Standpunkt der Menschen, die sich nicht vollständig in den

Blick nehmen können, und der Begegnung mit Anderen erzeugt. Diesen Teil der

sozialen Situation habe ich hier als Horizonte bezeichnet, in denen wir mit An-

deren sind. Die Horizonte sind nicht nur der Bereich außerhalb der Fokussierung

im Erleben der Welt, die Horizonte sind die Umgebung, die zu jeder Fokussierung

notwendig gehört. Geht es nun um die Beschreibung der Bedeutung der Anderen,

also der Menschen für die Menschen, so kommt diese im Horizont besonders zur

Geltung: Die Anderen sind Spiegel für uns und wir für sie.Wir machen uns gegen-

seitig die Bereiche unseres Erlebens zugänglich, die außerhalb des Fokus liegen,

indem wir freimütig für wahr sprechen und für wahr darstellen, was wir erleben.

Auf Grundlage dieser Beschreibung war es im letzten Sinnabschnitt möglich, aus

dem geteilten Raum, in dem wir uns darstellen, wie es ist, auf die Wiederholung

sozialer Codes einzugehen. Wir treffen in der konkreten Welt aufeinander, wäh-

rend wir unsere Darstellungen in der Wiederholung der Strukturen durch Codes

erschaffen, die zur Veränderung oder Verfestigung der Sedimente führen.

Nach demhier Dargelegtenwird ersichtlich, dass alle hier benutzten Begriffe in

der sozialen Situation, im Konkreten ihren Ausgang nehmen. Sie einzeln zu betrach-

ten kann mit Merleau-Ponty als eine Abstraktion betrachtet werden,219 die nicht

mit einbezieht, dass man immer in unter Anderen ist, dass man nur in sozialen

Situationen existiert.Wir stehen hier also amÜbergang zur Situation und ihrer Be-

schreibung. Als erster Anhaltspunkt soll dafür eine Textpassage von Martin Buber

herangezogen werden, der aus der Textsammlung Das dialogische Prinzip stammt

und auf die Besonderheit der Situation hinweist, die über jene hinausgeht, auf die

mit Merleau-Ponty hingewiesen wurde:

Wer die These annimmt und die Antithese ablehnt, verletzt den Sinn der Situati-

on. Wer eine Synthese zu denken sucht, zerstört den Sinn der Situation. Wer die

Antinomik zu relativieren strebt, hebt den Sinn der Situation auf. […] Der Sinn der

Situation ist, daß sie in all ihrer Antinomik gelebt und nur gelebt und immer wie-

der, immer neu, unvorhersehbar, unvordenkbar, unvorschreibbar gelebt wird.220

Die Situation kann nur erfasst werden, wenn man ihr ihre eigentümliche Viel-

heit, ihre Differenzen zugesteht und genau diese Uneinheitlichkeit, das Leck an

Planbarkeit annimmt. Man muss also sowohl die These als auch die Antithese als

219 Vgl. Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 311.

220 Martin Buber: »Ich und Du« in: ders., Das dialogische Prinzip, Darmstadt: Lambert Schneider

1984, S. 97.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Als Andere unter Anderen

Setzungen vermeiden oder beide zugleich bestehen lassen, was jene Textstelle mit

der in Hauptteil 1 vorgeschlagenen und bisher ausgeführten plurallektischen Dar-

stellung in Verbindung bringt. Kurz: Während man lebt, bestehen Widersprüche

oder Differenzen. Diese Betonung des Gelebt-werden-Müssens greift das bisher

Geschriebene auf und überführt es in den Begriff der sozialen Situation.Wie diese

Aufforderung ausformuliert werden kann, soll im abschließenden Hauptteil dieser

Arbeit im Hinblick auf eine mögliche Solidarität bestimmt werden. Diese Wider-

sprüche und Differenzen, die im Leben bestehen, werden offenbar durch die An-

deren bedingt, die sie uns darstellen, und somit ist eine erlebte Situation immer

eine soziale Situation.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005 - am 14.02.2026, 09:42:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

