Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in
sozialen Raumen

Es wurde im letzten Hauptteil gezeigt, dass durch den Begriff Erleben eine Be-
schreibungsdimension geschaffen ist, die die Menschen zusammen als Andere
unter Anderen erfassen kann. Das Erleben ist ein Begriff, der die gemeinsame
Struktur der Wahrnehmung, Handlung, Imagination, des Denkens und Fithlens
als bewusste Fahigkeiten an die Lebenswirklichkeit mit Anderen, an die Sozialitit
kntipft. Somit beschreibt das Erleben die Form, in der wir uns durch Andere in
und mit der Welt verhalten. In dem vorliegenden zweiten Hauptteil wird diese
Beziehung zu Anderen untereinander und den Gegenstinden in der Welt an drei
Formen explizit charakterisiert: Es wird erstens die Komplexitit der sozialen
Riume aufgezeigt, indem bestimmt wird, dass das Erleben die Darstellungsform
der Intentionalitit ist und damit Anderen als erlebbar widerfihrt. Zweitens wer-
den vor allem direkte Fokussierungen der Anderen in Form der Firsorge und
der parrhesia beschrieben, die es ermoglichen, den geteilten Bereich im Erleben
als sinnhaft zu deuten. Und drittens wechselt die Perspektive von der direkten
Fokussierung auf den Horizont, den man selbst je darstellt und den Andere jeweils
darstellen.

Das Erleben, das mit Anderen geteilt ist, bestimmt die Intentionalitit nicht
nur als Erkenntnisgrundlage, sondern als eine Form der Relationalitit, wodurch
sich das intentional Erlebte strukturieren lisst: in einen Randbereich, einen Ho-
rizont, der das Erlebte vom Nicht-Erlebten trennt, und Bereiche, die in diesem
erlebten Horizont liegen und in diesem fokussiert werden kénnen. Hierfur wird
nun diese Teilung des Erlebens in Horizont und Fokus genauer bestimmt: Der Ho-
rizont ist sowohl der Bereich, der das Erlebte vom Nicht-Erlebten trennt, als auch
der Bereich, in dem Fokussiertes und nicht Fokussiertes vorkommen. Die Bedeu-
tung der Anderen zeigt sich darin, dass Fokus und Horizont sowie der Ubergang
von einem Fokussierten zum anderen erst durch die Anderen als Wechsel der Per-
spektive erlebt werden. Sie stofRen diese Wechsel an. Wir bewegen und verhalten
uns mit Anderen in und durch die Welt, wodurch Horizont und Fokus entstehen,
sich verschieben und aufeinandertreffen. Mein Fokus liefert also eine Perspekti-
ve, die sich in meinen Handlungen, Gefiihlen, Gedanken, meiner Wahrnehmung

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Als Andere unter Anderen

und Imagination widerspiegelt. Diese Perspektive ist es nun, mit der Andere kon-
frontiert werden, denen ich sie aussetze, einfach nur, weil ich eine bestimmte Per-
spektive habe, genauso, wie jede Person den Perspektiven Anderer ausgesetzt ist.
Man kann mit der Intentionalitit also einen weiteren Begriff verbinden, den der
Darstellung, so wie es schon im ersten Hauptteil gemacht wurde." Meine Inten-
tionalitit konfrontiert Andere mit meinen Gedanken, Gefithlen, Imaginationen,
Handlungen und Wahrnehmungen, was heifdt, dass die Intentionalitit sich dar-
stellt, oder in Verbindung mit den Worten Erving Goffmans: Die Intentionalitit
stellt sich Anderen fiir Andere als kérperliche »Fassade« dar.” Sie verkérpert sich in
jeder unserer Gesten etc. und stellt sich somit als Konstellation von sozialen Struk-
turen und eigenem Erleben dar; oder um es mit Judith Butler zu sagen: »An unse-
rem Korper iberkreuzen sich eine Reihe von Perspektiven, die sich keineswegs alle
mit unseren eigenen decken.«’> Deshalb spreche ich hier auch metaphorisch von
»Fassade«, obwohl das Wort einen pejorativen Beigeschmack hat: Es ist alles nur
»Fassade«, nichts davon hat einen Anspruch darauf, exklusiv zu sein, véllig sich
selbst zu gehoren oder unhinterfragt zu bleiben.

Um diese These zu stiitzen, wird sich das erste Unterkapitel mit dem Begriffs-
paar »Drinnen und Draufien« beschiftigen: denn wenn sich die Intentionalitit als
Fassade darstellt, braucht es keinen Bereich mehr, der feststehend innerhalb oder
auflerhalb der Fassade liegen wiirde. Es ist eine Frage der Perspektive. In der Be-
schreibung, etwas sei drinnen, kann nimlich eine alltigliche Beschreibungsform
dafiir gesehen werden, was in der Philosophiegeschichte als immanenter Bereich
des Bewusstseins bestimmt wurde. Es soll hier dem widersprechend gezeigt wer-
den, dass ein solcher Immanenzbereich nicht hinter der Fassade vermutet werden
muss, um Andere zu verstehen. Vielmehr wird dieses Begriffspaar benutzt, um das
Fokussieren innerhalb eines Horizonts der Intentionalitit genauer zu bestimmen:
Etwas liegt entweder im Fokus oder im Horizont des Erlebens und stellt sich somit
auf der Fassade bzw. der Oberfliche dar, hinter der oder in der nichts anderes liegt
als sie selbst.

Um diesen Punkt plausibel zu machen, wird hier ein Beispiel folgen, auf das
ich mich im Verlauf des ersten Kapitels dieses zweiten Hauptteils immer wieder
beziehen werde. Es ist die Beschreibung eines Weges von zuhause in die Universi-
tit: Man verldsst das Haus. Man ist unausgeschlafen, hat nicht gefrithstiickt, war
aber noch im Bad, um sich frisch zu machen. Drauflen auf der Strafe begegnen
einem die Geriusche der Stadt, der Lirm der Autos, die verworrenen Stimmen

1 Ein Begriff, der von einigen Theoretiker*innen benutzt wird, ist der des Ausdrucks. Doch die
Bewegung, die durch ihn impliziert wird, widerspricht jedoch dem Theorieansatz, der auf
den nachsten Seiten weiter expliziert wird.

2 Vgl. Goffman: Wir alle spielen Theater, S. 23.

3 Judith Butler: Krieg und Affekt, Zirich/Berlin: diaphanes 2009, S. 39.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

der Anderen, lauter als noch in der Geschlossenheit der eigenen Wohnung: Drin-
nen war es viel ruhiger. Beim Verlassen der Wohnung, genauer noch beim Treten
aus der Tiir hat man eine Schwelle iiberschritten, die Stadt mit ihren Geriuschen
tritt fiir den*die Unausgeschlafene in den Fokus. Die Hintergrundgeriusche, die
drinnen im eigenen Zimmer und Bad noch im Horizont des Erlebens lagen, tre-
ten in den Fokus, ich muss mich mit Anderen und an Anderen vorbei durch sie
hindurchbewegen, um in den Raum zu gelangen, in dem das Seminar stattfinden
wird. Trete ich dann mit einem Kaffee von unterwegs in den Seminarraum ein,
wechselt der Fokus allein durch die Bewegung in den Raum von drauflen, was nun
in meinem Horizont liegt, wieder in ein Drinnen, das ich fokussiere; ein Drinnen,
das anderen sozialen Gepflogenheiten entspricht, als es in meiner Wohnung der
Fall war. Auf dem Weg selbst ergeben sich neben diesem leiblichen Wechsel von
einem zum anderen Raum weitere Fokusverschiebungen durch die Gegenstinde,
wie zum Beispiel dem Kaffee in meiner Hand. Die Griinde fir diese Fokusverschie-
bungen sind offensichtlich nicht notwendig, aber das Vorhandensein der Wechsel
ist es. Dadurch, dass ich bspw. den Kaffee in meiner Hand halte und keinen De-
ckel wollte, muss ich meine gesamten Bewegungen verindern. Beim Treffen auf
andere Menschen und Gegenstinde muss ich mich darauf fokussieren, nichts zu
verschiitten, obwohl ich in Gedanken schon bei der Seminarsitzung bin, die einen
weiteren Fokus darstellt. So verdndert sich die gedankliche Fokussierung auf die
Seminarsitzung durch die widerfahrene Wahrnehmung méglicher Probleme, die
im Horizont meines Erlebens auftauchen, und zeichnet sich in meinem Verhalten
ab.* Es soll hier im Abschnitt Miteinander in sozialen Raumen also dargestellt werden,
warum es nicht moglich ist, die Meinungen anderer »in ihren Kpfen« vorzufin-
den, sondern dass die Meinungen und Gefiihle sich durch einen Fokuswechsel in
der Beschreibung drauflen in der Welt erleben lassen.

Miteinander in sozialen Raumen

Das Thema dieses ersten Unterkapitels ist es, zu bestimmen, dass man Anderen
dank ihrer Fassaden »ansehen« kann, was sie erleben. Besonders in den Fokus riickt
dabei die Frage danach, was sie denken und fithlen. Sie ist deshalb fir das vorlie-
gende Projekt von Interesse, da es ein notwendiger Schritt ist, die Meinungen und

4 Es wird hier also nochmals deutlich, weshalb die Betrachtung des Erlebens als Strukturzu-
sammenhang der bewussten Fihigkeiten der Menschen eine nicht nur eine theoretische
Uberlegung ist, sondern einen Zusammenhang und eine Verbindung von Denken, Fiihlen,
Wahrnehmen, Imaginieren und Handeln im Umgang mit Anderen und damit auch mit der
Welt bietet.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

99


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Als Andere unter Anderen

Gefiihle anderer (mit-)erleben zu kénnen, wenn es darum geht, die soziale Situa-
tion, das Miteinander von Anderen unter Anderen verstehen — oder besser noch:
beschreiben — zu kénnen. Diese Form des Verstehens und Beschreibens der Ge-
fithle und Meinungen Anderer hat natiirlich nicht den kontraintuitiven Anspruch,
immer und vollkommen korrekt zu verstehen, was Andere denken oder fiihlen;
aber die Beschreibung des Miteinanders, die im Folgenden gegeben wird, soll die
Moglichkeit aufzeigen, warum wir uns nicht immer nur missverstehen kénnen.
Drinnen und Drauflen werden dafiir als relational bestimmt, was nichts anderes
heifdt, als dass etwas oder jemand (so trivial dies auch klingen mag) nur aus jeweils
einer bestimmten Perspektive drinnen, sei es in einer Wohnung, sei es in einem
Fokus, oder »innerhalb« meines Denkens und Fithlens oder auflerhalb davon ist.
Diesen Beschreibungen soll durch diesen anschliefdenden Abschnitt (Miteinander in
sozialen Riaumen) das systematische Gewicht gegeben werden, das ihnen erlaubt,
nicht nur trivial zu bestimmen, dass es in der Welt irgendeine Form von Verbin-
dung mit Anderen gibt, sondern dass sich das je eigene Erleben nur durch die Be-
schreibung méglicher Perspektivwechsel durch Andere aufzeigen lisst. Bevor also
mit den beiden Unterkapiteln (Der Alltag mit Anderen im Fokus und Im Horizont mit
Anderen) zum Fokus und Horizont der Anderen begonnen werden kann, wird in
diesem Abschnitt darauf verwiesen, dass das Verhiltnis von Fokus und Horizont
ein grundlegend soziales Wechselverhiltnis bedeutet: von etwas, was im Horizont
ist, zu etwas, was im Fokus ist und zuriick. Dieser Wechsel zwischen Fokus und
Horizont ist durch Andere bedingt, sei er gedanklich, gefithlt, wahrgenommen,
innerhalb einer Handlung oder imaginiert. Der Wechsel im Erleben stellt sich kor-
perlich dar. Er manifestiert eine Fassade.

Von der Bewegung durch die Welt zur »Fassade« Der Wechsel zwischen Drinnen und
Draufien ist nur als Form einer Bewegung zu verstehen, an deren Ende etwas je-
weils entweder im Fokus oder im Horizont ist. Dies zu betonen, ist aus dem Grund
wichtig, da eine Beschreibung der Fassaden, die die Korper der Anderen darstel-
len, meinem Erleben intentional zuginglich sein muss. Dies gilt zumindest dann,
wenn die Anderen (und damit auch jede*r von uns selbst) in allen Bereichen des
Erlebens (Imaginieren, Denken, Wahrnehmen, Handeln, Fithlen) die Bedingung
unserer Wirklichkeit sind. Mit Goffman kann man diese These folgendermafen
unterstittzen: Er fithrt den Begriff der Fassade, als die »Darstellung des Einzelnen
[...], der regelmifiig in einer allgemeinen und vorbestimmten Art dazu dient, die
Situation fiir das Publikum der Vorstellung zu bestimmen<® ein. Die Fassade ist
damit eine Mischung aus dem, was 1. gewollter Weise fiir Andere dargestellt wer-
den soll, 2. dem, was dieser Darstellung widerfihrt (auf welche Widrigkeiten man
in einer Situation reagieren muss, um weiterhin das darzustellen, was man will);

5 Goffman: Wir alle spielen Theater, S. 23.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

und 3. der Form, in der die Darstellung geschieht. Dieser dritte Punkt kann auch
anders formuliert werden, um die konkrete Bedeutung der Form aufzuzeigen: Die
Darstellungsform zeigt die sozialen Strukturen an, die eine*n dazu bestimmen,
eine bestimmte Darstellungsweise im Miteinander einer anderen vorzuziehen.
An einem Beispiel verdeutlicht heilt das Folgendes: Wenn ich durch die Stra-
Ren laufe und nicht angesprochen werden will, weil ich eilig zum Seminar muss
und zusitzlich einen Kaffee zum Mitnehmen kaufen will, dann sind diese Gedan-
ken Anderen in einer bestimmten Art und Weise dargestellt. Blicken sie auf mich,
dann sehen sie meine schnellen Bewegungen beim Kaufen, beim Laufen und eben
keine umherschweifenden Blicke meinerseits, als wiirde ich schlendern oder fla-
nieren. Was darin nicht offensichtlich liegt, ist der Grund fiir mein Verhalten. Dass
ich zum Seminar muss, kann daran nicht eindeutig erkannt werden. Es liegt aufler-
halb des Horizontes der meisten Menschen, die meine Darstellung des Weges von
Zuhause zum Seminarraum erleben konnten und damit ebenfalls aufierhalb des-
sen, was sie fokussieren konnten. Doch durch meine Kleidung, die Biichertasche
iiber meiner Schulter und dem Fakt, dass Jena eine Universititsstadt ist, kann der
Gedanke bei ihnen in den Fokus riicken, dass ich auf dem Weg zur Universitit
bin, obwohl sie mich nicht kennen — zumindest, wenn sie daran interessiert sind,
die Person zu betrachten, die an ihnen vorbeieilt. Schon diese kurze Beschreibung
lasst die Komplexitit anklingen, die der Wirklichkeit des Erlebens entspricht.
Wendet man sich innerhalb dieses Beispiels der Bewegung als Indikator fir
Drinnen und Drauflen zu, da sich nur in Bewegung (also in einem Vorgang von
bestimmter Dauer) verorten lisst, von welchem Punkt aus fiir uns etwas im Mit-
einander als drinnen oder draufen erlebt wird. Daher lisst sich hier bestimmen,
dass durch die dreifache Abhingigkeit der Fassade (von mir, von Anderen und von
sozialen Strukturen) die Bedingung dafiir gefunden werden kann, warum Ande-
re an meinem Erleben partizipieren konnen, obwohl man intuitiv davon ausgehen
wiirde, dass besonders die Gedanken und Gefiithle von Anderen einem selbst nicht
zuginglich sind. Diese dreifache Abhingigkeit ergibt sich daraus, dass die Fassade
immer eine Form der Darstellung ist, wie es im Beispiel gezeigt wurde: Ich bin
als eilend in Erscheinung getreten. Nicht weil ich als eilend in Erscheinung treten
wollte, sondern weil bestimmte Formen sich zu Verhalten schon in den Ablauf mei-
ner Verhaltensweisen eingeschrieben haben, egal wie stark diese intendiert oder
willkiirlich geschehen. Die Darstellung ist also immer eine Darstellung 1. von et-
was, 2. fiir jemanden, und 3. auf eine bestimmte Art und Weise. Das heifit, egal
wie man etwas erlebt, man stellt sich dabeli fiir Andere auf eine bestimmte Art und
Weise dar, selbst wenn man die Konventionen iibertritt und so Andere verwundert.
Ob man will oder nicht — wenn ich durch die Straflen laufe, stelle ich fiir Andere
bestimmte Teile meiner Gedanken, Gefithle, Handlungen, Wahrnehmungen und
Imaginationen dar. Meine Fassade ist die Darstellung meines Erlebens fiir Ande-
re und die Fassaden Anderer sind die Darstellungen ihres Erlebens fiir mich und

14.02.2026, 09:42:48. Op:

101


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Als Andere unter Anderen

Andere. Durch die Darstellung liegt der Fokus auf der Art und Weise, wie etwas,
passiert und stellt damit die Verbindung zwischen eigenem Erleben und sozialen
Strukturen dar. Dies geschieht, weil die sozialen Strukturen, die als sich wieder-
holende Ablaufpline bestimmt sind, die Form angeben, in der etwas erlebt wird.

Die hier vertretene These, dass sich dasjenige, was man intuitiv in den Innenbe-
reich einer Person legen wiirde — nimlich ihre Gedanken und Gefiihle — als Teil ih-
rer Fassade erleben kann, bedeutet auch, dass es unnétig ist, sich auf einen eventu-
ellen Innenbereich zu beziehen. Das »Auflere«, unser Ausdruck, unsere Gesten, un-
sere Mimik stellen unsere Gedanken, unsere Gefiihle und damit neben den Hand-
lungen auch den gesamten erlebten Bereich einer Person dar. Was wir erleben, ver-
korpert sich notwendig, aber die Form, wie es verkorpert wird, ist kontingent. Das
ist der Grund, aus dem man hier einen Blick auf die Performativitit werfen sollte:
Sie beschreibt die sich wiederholenden Bewegungen, welche die kontingente Form
der notwendigen Verkérperung annehmen.® Gestiitzt werden kann dies mit Judith
Butlers Bestimmung der Verkérperung bzw. der Performativitit aus ihrem Essay
Performative Akte und Geschlechterkonstitution — Phinomenologie und feministische Theorie:
»Als intentional organisierte Materialitit ist der Kérper immer eine Verkorperung
von Moglichkeiten, die durch historische Konventionen sowohl konditioniert wie
beschnitten sind.«” Was wir erleben, stellen wir nicht durch willkiirliche Gesten,
Handlungen, Mimik etc. dar, sondern durch solche, die sich zu einem bestimm-
ten Teil auf »historische Konventionen« (soziale Strukturen) zuriickfithren lassen.
Mein Durch-die-Stadt-Eilen geschieht durch schnelle Schritte, einen klaren Blick
in Wegrichtung, beim Einkaufen durchs Blicken auf die Uhr etc. Der Blick auf die
Uhr ist jedoch nicht nur meine Versicherung, dass ich noch Zeit habe. Fiir Andere
driickt er aus, dass die Zeit fiir mich eine wichtige Rolle spielt. Dadurch, dass ich
wiederholt auf die Uhr schaue, kénnen Andere erleben, wie es fiir mich ist, auf
die Zeit achten zu miissen: Es hetzt mich. Sowohl meine Gedanken an die Zeit als
auch mein Gefiihl, gehetzt zu sein, sind Teil meiner Fassade. Mein Innenbereich,
mein Drinnen, und meine Fassade, mein Draufien, stehen nicht fest voneinander
getrennt, sondern sie sind aufeinander bezogen und stellen deshalb eine Relati-
on zu Anderen dar. Meine Darstellung ist dabei aber keine exklusive Schépfung
meines Selbst, sondern sie ist abgeschaut, Teil von Konventionen und gleichzeitig
Verinderungen davon.

Um diese Relationalitit theoretisch einzubinden, lisst sich mit Merleau-Ponty
auf zwei Begriffe verweisen, die Bewegungsrichtungen beschreiben und damit die
Bedeutung der Bewegung nochmals hervorheben. Eine geht von uns als Menschen

6 Vgl.: Gerald Posselt: Politiken des Performativen — Butlers Theorie politischer Performativitit, in
Gerald Posselt, Tatjana Schonwalder-Kuntze & Sergej Seitz (Hg.): Judith Butlers Philosophie
des Politischen— Kritische Lektiire, Bielefeld: transcript 2018, S. 47.

7 Judith Butler: Performative Akte und Geschlechterkonstitution, S. 305.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

aus, weil wir uns aktiv in der Welt darstellende Andere sind. Die andere Bewegung
kommt auf uns zu, weil wir auch immer passiv erlebende Andere sind, denen etwas
widerfihrt: Die erste Bewegung beschreibt Merleau-Ponty als zentrifugal, also von
einer Person intendiert, die zweite als zentripetal. Sie kommt auf einen Menschen
zu und ist damit nicht selbst intendiert.® Sie kann aber, und dies ist der wichti-
ge Punkt, von jemand anderem gewollt oder zumindest von jemanden (absichtlich
oder unabsichtlich) verursacht worden sein. Wir widerfahren uns somit jeweils als
aktive und passive Andere unserer jeweiligen Vorhaben. Wihrend meine Fassade
als durch die Stadt Eilender anderen widerfihrt, widerfahren diese Anderen auch
gleichzeitig mir in meinem Erleben. Ich bemerke die Person, die noch schneller
an mir vorbeihetzt, jene, die mir fréhlich musikhérend entgegenkommt und mich
kurz durch ihr fréhliches Antlitz aus meinem Eilen herausholt, und die Person,
die das Auto fihrt, das mich von meinem Weg abbringt, da ich nicht sofort iiber
die Strafe gehen kann. Drinnen und Draufien werden somit nicht nur von einem
Menschen bestimmt. Sie sind relationale Bestimmungen, die nicht als starre Sei-
ten einer Grenze bspw. fiir einen Innenbereich der Menschen verwendet werden
konnen, oder wie Butler schreibt: »Wenn ich iiberhaupt eine Grenze habe, oder
wenn man sagen kann, dass eine Grenze zu mir gehoért, dann ist das nur so, weil
ich von anderen getrennt bin. Umgekehrt ist diese Trennung die Bedingung der
Moglichkeit, zu anderen in Beziehung zu treten.«’ Gerade, weil die Intentionalitit
als Bezug zu Anderen und zur Welt nicht im Menschen liegt, sondern als Bestim-
mung der bewussten Fihigkeiten der Menschen in der Welt bei Anderen durch ihre
Performativitit erscheint, erhilt sie ihre volle Geltung durch die sich wiederholen
miissende Darstellung des Erlebens. Salopp gesagt: Drinnen und Drauflen bedeu-
ten also nicht fiir alle immer die gleichen Seiten einer Grenze. Sie sind relational.

Gerade weil sich das Erleben durch die verschiedenen Bewegungen in der Welt,
die Wahrnehmungen, das Fithlen und die Handlungen und durch verschiedene
Meinungen, Imaginationen und Gedanken verindert, wird deutlich, inwiefern die
Horizonte und Fokusse und damit der Wechsel zwischen Drinnen und Draufien
gedacht werden konnen: Sie beschreiben riumliche und zeitliche Verinderungen,
die das Erleben der Anderen und das je eigene in Bewegung halten. Auch bei dem
Weg zur Universitit, der als von mir ausgehender, als zentrifugaler Fokus bezeich-
net werden kann, stellt sich darin dar, wie ich mich durch die Stadt bewege. Sie
wird sowohl durch den offenen Kaffeebecher in meiner Hand und noch mehr durch
die Anderen, an denen ich vorbeilaufe, gleichzeitig zentripetal verindert oder er-
halten. Das Ausweichmanéver, bei dem ich weder Kaffee verschiitten noch eine
andere Person anrempeln will, ist eine Verinderung meines Fokus durch Andere,

8 Merleau-Ponty: Phdnomenologie der Wahrnehmung, S. 499.
9 Butler: Krieg und Affekt, S. 26f.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

103


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Als Andere unter Anderen

die einem im Horizont widerfahren. Der Fokus wird Nicht-Anrempeln und Nicht-
Verschiitten, wihrend der Horizont der Weg zur Universitit wird. Auf meiner Fas-
sade stellt sich nun beides dar: Dass ich niemanden anrempeln will, zeigt sich in
geschickten Bewegungen zwischen Anderen hindurch, abrupte Stopps und ent-
schuldigende Gesten. Der Weg zur Universitit bleibt, wie oben schon beschrieben,
jedoch auch durch meine Kleidung, die Wahrscheinlichkeit in einer Universitats-
stadt zur Universitit zu laufen, und mir vielleicht begegnende Freunde oder Be-
kannte, die wissen, wohin ich gehe, Teil meiner Fassade. Das eine ist mein Fokus
und das andere mein Horizont auf der erlebbaren Fassade. Was als Fokus oder
Horizont gesehen wird, hingt von der Stirke der Darstellung und der Intensitit
dessen ab, was Andere sehen wollen.

Ein unbehagliches Beispiel dafiir kann die Zuschreibung sein, dass die Fassade
abwertend als »schwuchtelig« aufgefasst wird.”® Die geschickten Bewegungen, die
beim Ausweichen vor Anderen ausgefithrt wurden, sind dieselben oder dhnliche,
die dazu gefiihrt haben, dass diese Fassade von Anderen als die einer »Schwuch-
tel« bestimmt wurde, um dadurch eine Distinktion und Abwertung zu erreichen.
Diese Zuschreibung geschieht dabei nicht notwendig, weil es eine offensichtliche
Vorliebe bei Sexualpartner*innen gibt, sondern weil es das Nicht-Einverstanden-
Sein mit der ganzen Person und dem gesamten Auftreten ausdriickt. Die Anderen
wollen im Gang, in der Haltung, den Gedanken und den Gefiihlen, also auf der
Fassade, eine Schwuchtel erkennen. Sie fokussierten sich so sehr darauf, dass der
Horizont der sonstigen Titigkeiten vollig verloren geht. Dieser Gedankengang und
die damit verbundene Beurteilung der Fassade konnen sich iiber die Zeit sowohl
bei einem selbst als auch bei anderen verindern und miissen nicht bestindig Teil
des alltiglichen Erlebens und Erlebtwerdens sein. Gedanken, Fokusse und Hori-
zonte konnen wechseln, sich verschieben und genau deswegen miterlebt werden,
egal wie angenehm oder unbehaglich sie sind.

Die Fassaden sind deshalb nicht allein durch die Vorhaben und Entwiirfe der
einzelnen Menschen zu erkliren, sondern sie sind auch zu einem Teil durch so-
ziale Strukturen bedingt. Die Fassaden werden also dadurch zu Horizonten oder
zum Fokus fiir jemanden, weil Menschen sich durch die Welt bewegen, die Welt
leiblich gebunden erleben und dieses Erleben (und damit sich selbst) performativ
darstellen. Durch die Fokussierung dessen, was im Horizont liegt, sei es dadurch,
dass mich jemand anrempelt und ich fast meinen Kaffee verschiitte, ich den Kaf-
fee also wieder starker fokussiere und die Gedanken an das Seminar wieder in den
Horizont fallen, oder durch eigene Entwiirfe wird die gegebene Welt zeitweise ge-
ordnet. Genauso geschieht es auch durch die Zuweisung der Fassade »Schwuchtel«

10  Dabei ist die Bezeichnung »Schwuchtel« ganz offensichtlich keine Deskription fiir ein be-
stimmtes und klares Verhalten, sondern eine Abwertung, eine Beleidigung fiir ein Verhalten,
das nicht klar und eindeutig in das Schema passt, wie man sich verhalten soll.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

und deren Zuriickweisung. Es entstehen individuelle Fassaden aus Fokussen und
Horizonten in der kontingenten Welt. Die Bedingung dafiir, dass Gedanken in den
Fokus riicken ist, dass die Welt und Andere sowohl Teil der je eigenen Darstellung
sind als auch, dass sie das Publikum sind, dem etwas dargestellt wird. Damit diese
Fassaden in einer Fokussierung durchdacht werden kénnen, miissen die Anderen
und die Welt aber als Zuschauer auch diskret sein kédnnen, das heifst, dass sich das
einem Entgegenprallende bzw. das Zentripetale zeitweise zuriickhilt.

Fiir meine Darstellung der Intentionalitit als Fassade heiflt das zusammenfas-
send: Das Fokussieren versteht sich als Bewegung der Wahrnehmung (Intentiona-
litit) beim Beriithren eines Steins (Darstellungsform), des Denkens beim Begreifen
eines Steins als Kieselstein, des Handelns beim Werfen des Steins, des Fiithlens
beim Sich-Ekeln vor dem Stein und des Imaginierens bei der Vorstellung einer
Sandburg. Und schlieflich wird hier auch das Thematisieren als Akt der Reflexion
als Bewegung verstanden, bei dem sich das Denken bspw. auf sich selbst richtet
und erkennen kann, dass man einen Kieselstein in der Hand hilt, den man weg-
wirft, weil man sich vor ihm ekelt und sich dabei auch noch vorstellen kann, er trife
eine Sandburg.” Ob sie wohl einstiirzt? Wird es die Erbauer*innen drgern? Haben
wir ausgemacht, dass ich werfe? Unsere Darstellungen beziehen sich aufeinander.
Sie bilden Achsen zwischen uns.

Die Verschiebung von Denkachsen Anschliefend an diese Uberlegungen des Wechsels
zwischen Fokussen und Horizont méchte ich die gerade ausgefiihrte These erwei-
tern, dass sich alle Bereiche, die erlebt werden — also auch das Denken und die Ge-
fithle — performativ auf der Fassade der Menschen darstellen und damit von ande-
ren erlebt werden konnen: Hier soll es nun nicht mehr darum gehen aufzuzeigen,
dass wir Gefiihle, Gedanken, Handlungen, Wahrnehmungen und Imaginationen
auf ihrer Fassade erleben kénnen, sondern darum, Einstellungen, also Gedanken
und Gefiihle von Anderen iibernehmen zu konnen und Andere die eigenen. Es geht
also darum, zu bestimmen, wie sich Denkachsen verschieben, bzw. Perspektiven tiber-
nommen werden. Dies geschieht auf Grundlage der These, dass diejenigen, die
etwas erleben, die eigenen und anderen Fassaden selbst performativ mitstruktu-
rieren: Sie stellen dar, was erlebt wurde. Dadurch rufen sie Antworten hervor, auf
die sich bezogen wird. So entsteht aus der Darstellung der Intentionalitit ein Hin
und Her von Antwort und Antwort: »Die Antwort liegt nicht fertig vor, sie ist mehr
oder weniger zu erfinden; sie wird gegeben oder verweigert, ausgehend von dem,
was mich affiziert oder ausdriicklich an mich appelliert.«** Unter der Betrachtung

11 Diese Beschreibung wurde teilweise von Sartres Romanfigur Antoine Roquentin aus Der Ekel

inspiriert. Vgl. Jean-Paul Sartre: Der Ekel, Reinbek b.H.: Rowohlt 2013, S.194.
12 Bernhard Waldenfels:Erfahrung, die zur Sprache dringt — Studien zur Psychoanalyse und Psycho-
therapie aus phinomenologischer Sicht, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2019, S. 258.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

105


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Als Andere unter Anderen

der einzelnen bewussten Fihigkeiten zeigt sich dabei ihre Darstellungsform als
Bezug zu Anderen auf der Fassade; die Form der Fassade ist es, die appelliert und
affiziert. Somit schligt sie eine unhintergehbare Briicke zu Anderen und deren
Fassaden und dadurch zu ihren Gedanken: Zwischen meinem Denken und dem
Denken Anderer bestehen verschiedene Achsen, die durch die Beziehung unserer
Fassaden zueinander entstehen. Sie antworten mal direkter, mal indirekter auf-
einander. Wir geben einander immer Antworten, nie vollstindige Antworten, aber
Antworten; und im besten Fall im Wissen, nicht vollstindig antworten zu kénnen,
weil wir nicht wissen, was Andere horen wollen; wir verstehen zumeist aber die
Richtung.

Das Verhiltnis von Antwort und Antwort ist deshalb eines, das sich verpasst.
Selbst wenn ich der Meinung bin, genau zu wissen, was jemand anderes horen
will und ich genau das sage oder mich dementsprechend verhalte, liegt doch so-
wohl mehr als auch weniger in der jeweiligen Antwort, als es miisste: mehr, weil
ich denke, die Gedanken der anderen Person vorwegzunehmen und sie ihr damit
auch erst mitgebe (ich erfahre durch meinen Umgang mit der Person nicht, ob
meine Ahnung wirklich ein Wissen war), und weniger, weil ich die Gedanken der
anderen Person dadurch auf schon bekannte Aspekte zuriickfithre. Oder, wie Wal-
denfels schreibt: »[Es] besagt, daf$ das, was uns tiberraschend widerfihrt, zu frith
kommt, gemessen an unseren Vorwegnahmen und Vorkehrungen, und daf} umge-
kehrt unsere Antworten zu spit kommen, gemessen an dem, was uns zust6f3t und
entgegentritt.«® Die von mir gegebene Darstellung des Antwortens komplemen-
tiert diejenige von Waldenfels in diesem Zitat. Er beschreibt, warum das Antwor-
ten auf etwas Widerfahrenes zu spit kommt und meine Darstellung zeigt an, wann
das Antworten in Bezug auf Andere zu frith kommt. Die Denkachsen als Beispiel
sind also Briicken zu Anderen, die sich schon deswegen in Bewegung befinden,
weil unsere Antworten sich in diesem Prozess jeweils verpassen. Ein Widerfahrnis
wie die Uberraschung, die ich empfinde, wenn jemand in einer Situation, in der er
Schwuchtel genannt wurde, nicht einfach ignoriert, dass es passiert ist, sondern
sich umdreht und kusshandwerfend antwortet: »Hast du meinen Namen seit heu-
te Morgen schon vergessen, Mausi?«, zeigt, dass jede meiner Antworten in dieser
Situation zu spit kommt. Die Reaktion auf den Zuruf hingegen zeigt, dass diese
Schlagfertigkeit zu frith kommyt, als dass die abwertende Zuschreibung unerwartet
wire. Es ist vielleicht nie klar, wann genau sie eintritt, und sicherlich iiberrascht
sie je nach Ort und Umgebung mal mehr und mal weniger, aber diese Antwort
kommt in doppelter Hinsicht zu frith; zum einen fiir die Person, die diesen Ausruf
abwertend nutzt, weil dadurch ihr Ziel verfehlt wird, und zum anderen fiir alle, die
diese Darstellung erleben, da die Schlagfertigkeit bedeutet, in gewisser Weise »ein-
geiibt« zu haben, auf Abwertung zu reagieren. Es kann als eine performative Ver-

13 Ebd., S. 258.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

korperung bestimmter Antworten, die hiufig gegeben werden mussten, bestimmt
werden. Gerade dies zeigt jedoch, dass wir jeweils Standpunkte und Ansichten An-
derer im Antworten ibernehmen miissen. Dieses Phinomen der Responsivitit ist
eines, das sich ohne Andere nicht denken lassen wiirde.

Was es daran anschliefend heifdt, die eigenen Denkachsen zu verschieben,
zeigt sich sehr gut in Sissi Tax’ Gedicht eine hergerichtete und fertiggemachte haltung.
In ihm beschreibt sie verschiedene Blickrichtungen auf sich selbst und - in der
Terminologie Goffmans — die Verinderung der eigenen Fassade in Bezug auf das
Denken Anderer:

OBWOHL ODER DA ICH ES ZU NICHTS GEBRACHT HABE, RICHTE ich mich
manchmal her oder gehe mich bisweilen einfach herrichten. vielleicht, um nach
etwas auszuschauen. dafd ich es zu nichts gebracht habe, ist mir manchmal
anzusehen. bisweilen ist es mir auch nicht anzusehen. ob obwohl oder da ist
ebenso, doch anders, wie manchmal oder bisweilen unentscheidbar. hergerichtet
schaue ich dann aus wie eine, die es zu nichts gebracht hat, oder wie eine, die es
doch zu etwas gebracht haben kénnte, je nachdem, wie mein aussehen gerade
angesehen ist oder angeschaut wird. je nachdem, ob ich von denen angeschaut
werde, die selber gerne ein ansehen hitten oder gerne selber angeschaut werden
wirden, oder ob ich von denen angeschaut werde, die selber ein ansehen haben
oder selber angeschaut werden wiirden, nach etwas ausschauen mdochte, was
in deren augen dann so ausschaut, als hitte ich es zu etwas gebracht, richte
ich mich anders her als fiir diejenigen, die mich von vornherein anschauen wie
eine, die ausschaut, als hitte sie es zu nichts gebracht. in manchen momenten
versuche ich, weder von den einen noch von den anderen fiir eine von den einen
oder eine von den anderen gehalten werden zu kdnnen. das ist die schwierigste
aller haltungen. wenn es mir nicht gelingt, sie einzunehmen, halte ich mich
fiir eine, die glaubt auszuschauen wie eine, die nach nichts ausschaut. wenn es
mir nicht gelingt, sie einzunehmen, halte ich mich fiir eine, die glaubt wie eine
auszuschauen, die nach etwas ausschauen mochte. die einfachste haltung ist die
unhergerichtete. wie ich in ihr ausschaue, weifd ich nie. ich nehme sie ein, wenn
ich glaube, daf} mich niemand sieht, ich nichts mehr vor mir, also alles schon
hinter mir habe und demgemaf schon aus der wische schaue. in dieser haltung
beginne ich, mich fertigzumachen fiirs ausgehen. unhergerichtet fertiggemacht
geheich, trotzdem oder deshalb und obwohl oder da ich nie weif3, wie ich wirklich
ausschaue und wie es sich je ausgehen soll, sogar oft aus."

Die in diesem Gedicht beschriebenen Wechsel zwischen »Aufen-« und »Innenper-
spektive« anhand des eigenen Darstellungsversuchs zeigen deutlich die Moglich-
keit, im eigenen Erleben und Denken — wenn sich das Entgegenprallen der Ande-

14 Sissi Tax: manchmal immer, Craz/Wien: literaturverlag droschl 1995, S. 5.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

107


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Als Andere unter Anderen

ren und der Welt zuriickhilt — zwischen verschiedensten Perspektiven auf sich und
auf Andere hin und her zu wechseln; die Denkachsen zu verschieben. Sie werden
als Differenzen verstanden, wie sie Bernhard Waldenfels in Der Stachel des Fremden
beschreibt. Die Perspektivwechsel erméglichen beim Verschieben der Denkachsen
dadurch, dass es nie nur einen Fokus oder Horizont auf der Fassade gibt, eine Viel-
heit an Unterschieden, die erlebt und gedacht werden kénnen. Waldenfels schafft
es, in dem nachfolgenden Zitat in aller Kiirze darzulegen, warum der Perspektiv-
wechsel zwischen Drinnen und Drauflen in der Wirklichkeit eine Bedeutung hat.
Wir sind immer raumlich verortet, was heifst, dass wir immer in einem Hier und
Jetzt sind. Aber — und das meint Waldenfels, wenn er wie in dem nachfolgenden
Zitat davon spricht, dass wir nicht wie ein Ding, aber auch nicht wie eine Idee
existieren —: Wir sind zwar immer an einem bestimmten Ort, aber wir sind nicht
an ihn gebunden, wir kénnen uns bewegen und von einem Hier zu einem Dort
gelangen. Genauso beweglich ist nun auch das Denken und die Darstellung des
Erlebens auf der Fassade: Man stellt niemals etwas so vollstindig dar wie ein rei-
nes Objekt, aber man kann auch nicht nicht in Erscheinung treten, wie es einer
reinen Idee vielleicht moglich wire. Oder noch anders — die Wirklichkeit, die sich
durch Andere manifestiert, ist das Vorfinden von Unterschieden, auf allen Ebenen
des Erlebens:

Ein leibliches Wesen, das sich in einer Welt befindet und bewegt und sich auf
diese Weise eine Welt schafft, ist niemals im Raum wie ein Ding, noch auflerhalb
des Raumes wie eine blofie Idee. Reines Ding und reine Idee sind nur als Grenzfil-
le denkbar; mit der Aufhebung der Differenz von Drinnen und Draufien wiirden
Selbst und Welt auf ein Nichts zusammenschrumpfen.”

Es ist der Unterschied zwischen dem Erleben von unbelebten Gegenstinden und
unbelebter reiner Ideen im Gegensatz zum Erleben der Anderen, durch den Drin-
nen und Drauflen als Beschreibungsdimensionen fiir die Wirklichkeit notwendig
werden. Der Unterschied tritt doppelt zu Tage: Zum einen unterscheiden sich das
Erleben von Gegenstinden und das von Anderen dadurch, dass erstere starr und
unbeweglich das sind, was sie sind, wihrend die Anderen sich in der Wiederholung
erst ihre Darstellung schaffen und bestindig neu erschaffen. Die Wiederholung en-

1.% Zum anderen ergibt sich, wie

det nie dort, wo sie begonnen hat. Sie ist instabi
im letzten Sinnabschnitt und durch das Gedicht von Sissi Tax gezeigt wurde, eine
Vielzahl an Unterschieden in der Darstellung der jeweiligen Korper und der Per-

spektiven auf sie. Dies fithrt bei einer Fokussierung dieser Unterschiede dazu, dass

15 Bernhard Waldenfels: Der Stachel des Fremden, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1990, S. 37.
16 Vgl. Silvia Stoller: Existenz — Differenz — Konstruktion. Phinomenologie der Geschlechtlichkeit bei
Beauvoir, Irigaray und Butler, Miinchen: Wilhelm Fink 2010, S.130.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

die erlebten Unterschiede mein je eigenes Denken bestimmen. Sie rufen Zustim-
mung, Ablehnung oder Neutralitit hervor und geben somit Anlass, die eigenen
Denkachsen zu verschieben: Man antwortet auf Antworten.

Um diese Beschreibung erginzt, versteht sich nochmals besser, warum Drin-
nen und Draufen Relationen sind, die die Differenzierung in Fokus und Horizont
durch Bewegungen im Erleben darstellen: Drinnen und Drauflen beschreiben Dif-
ferenzen, die sich in einer »chaotischen«, mannigfaltigen, miteinander geteilten
Welt abzeichnen. Die Welt charakterisiert sich gerade deshalb durch ein Uberan-
gebot moglicher Perspektiven, weil es nicht nur den Horizont und den Fokus einer
Person in der Welt gibt, sondern die Horizonte und Fokusse aller anderen Men-
schen, die sich auf ihrer Fassade darstellen. Aus der Betonung der Sozialitit lisst
sich an dieser Stelle auch bestimmen, dass die unterschiedlichen Fokusse, die ei-
ne Person haben kann, nicht nur aus ihren zentrifugalen Absichten entstehen; im
Gegenteil ist jede Absicht und jeder Fokus immer auch direkt (im Gesprich) oder
indirekt (wenn ich erlebe, wie mich jemand erlebt) durch Andere mitbestimmt. So
ist die hier bestimmte Vielheit der Fokusse und Horizonte unsere Wirklichkeit.
D.h. — um auf die Bestimmung der Fassade vom Beginn dieses Kapitels zuriickzu-
kommen —, dass sich auf unseren Fassaden eine Mischung aus Fokussierung durch
Andere, eigener Fokussierung und dem jeweiligen Horizont unter sozialen Struk-
turen darstellt. Goffman beschreibt dies folgendermafien: »Von anderen durchsetzt
der Einzelne gewdhnlich seine Titigkeiten mit Hinweisen, die bithnenwirksam ihn
bestitigende Tatsachen illustrieren und beleuchten, welche sonst unbemerkt oder
undeutlich bleiben kénnten.« Der notwendige Darstellungsprozess der eigenen
Intentionalitit, den es braucht, um an Anderen erleben zu kénnen, was sie erle-
ben, gestaltet sich durch eine Riicksichtnahme darauf, wie das eigene Erleben fiir
Andere wirkt und wirken soll (direkte Bezugnahme), wobei diese Wirkung nicht
durch rein subjektive oder vollig spontane Verhaltensweisen geschieht, sondern
durch »bithnenwirksame Hinweise«. Es geht also um Verhaltensweisen, die wie-
derum nicht aus einer reinen Spontaneitit oder aus dem Nichts heraus entstehen,
sondern sich an schon erlebte Verhaltensweisen Anderer anschliefRen (indirekte Be-
zugnahme durch soziale Strukturen), die etwas dhnliches darstellen wollten. Auf
allen Ebenen der Fassade finden sich damit die genannten direkten und indirek-
ten Beziige zu Anderen als Differenzen; als Differenzen, die dennoch Antworten
auf Andere sind.

Differenzen zeigen somit nicht notwendig unitberwindbare Grenzen an, son-
dern Wechselverhiltnisse, die Grenzen tiberschreiten: Durch die Bewegungen des ei-
genen Leibes ist jede Grenze, die sich am Horizont des Erlebens abzeichnet oder im Fokus
erscheint, auch eine die — wortwortlich — diberschritten werden kann. (Wie grofd die An-
strengung dafiir auch sein mag, es bleibt moglich.) Gehe ich aus dem Haus, so be-

17 Goffman: Wir alle spielen Theater, S. 31.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

109


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Als Andere unter Anderen

wegt sich der Bereich der Welt, den ich in meinem Horizont erlebe, aus den Gren-
zen des Zimmers hinaus auf die Strafle. Mit jedem Schritt riickt etwas Horbares
(das Vogelgezwitscher, das Quietschen eines nicht gedlten Rades), etwas Sichtbares
(die Anderen, das Café), etwas Riechbares (der Duft von frischem Kaffee, der Ge-
stank von abgestandenem Frittierfett), etwas Denkbares (der Stress Anderer, die
an mir vorbeieilen, die Gedanken iiber Politik, die auf einem Plakat stehen) aus
der Welt auRerhalb meines Horizontes in mein Erleben. Etwas, was vorher noch
nicht in meinem Horizont war, wird zu etwas, das ich fokussieren, was ich refle-
xiv zum Thema machen kann. Dieser Bezug in den Wechseln der Horizonte und
Fokussierungen muss sich — der These dieses Abschnitts nach — auf meiner Fassade
darstellen. Genau dies geschieht durch das Zusammenzucken bei bestimmten Ge-
rauschen, das Naseriimpfen bei Geriichen, die in Falten gelegte Stirn, das abrupte
Stehenbleiben, um nur einige Darstellungsformen zu nennen. Doch die These trigt
sogar noch weiter, denn es geht nicht nur darum, dass sich das Erlebte darstellt,
sondern darum, dass in der Art und Weise des Erlebens immer schon die Ande-
ren mit dargestellt werden. Die Art und Weise, in der ich zusammenzucke - die
Schultern hochziehen und den Kopf nach vorne schieben, ohne mich umzudrehen
—, deutet an, dass ich keine »Gefahr« hinter mir erwarte, sondern nur vor dem
Geriusch in Deckung gehe. Darin sind die Anderen nicht nur als geriuscherzeu-
gende Teil meiner Erwartung, nein, dieses Zusammenzucken findet sich genauso
auch bei meiner Mutter wieder, sie ist als Andere Teil meines Verhaltens.

Und genau dies geschieht auch mit geringerer oder héherer Intensitit, je nach-
dem, wie stark sich das neu Erscheinende in den jeweiligen Fokus dringt. Formen
der Darstellungen sind demzufolge so variabel wie die Arten und Weisen, durch
die bewussten Fahigkeiten auf die Welt Bezug zu nehmen. Es kénnen 1. emotiona-
le Darstellungen wie Verwunderung oder Abscheu, 2. ausweichende Bewegungen
als Handlungsdarstellungen, 3. Anderungen der Blickrichtung als Darstellung des
Wahrnehmens, 4. die Vorstellung eines Unheils oder einer mythischen Erklirungs-
form als imaginative Auflerung oder 5. das Denken an eine bestimmte These sein.
Sich hier vorzustellen, wie ein verindertes Erleben die ersten drei benannten Punk-
te auf der jeweiligen Fassade zur Darstellung bringt, ist relativ trivial. Beim Den-
ken und Imaginieren ist es nicht so offensichtlich, doch auch diese intentionalen
Beziehungen in der Welt zu Anderen lassen sich in Mimik und Gestik vorfinden,
wenn auch nicht so offensichtlich wie bei den anderen drei Formen. Die Eigenheit
von Imagination und Denken ist, dass sie Vermittlungsformen sind, die selbst nur
als Vermittlung dargestellt werden konnen. Wo Handlungen, Gefithle und Wahr-
nehmungen als direkte Antworten auf die Welt erlebt werden, erlebt man die Ge-
danken und Imaginationen vermittelt durch die Verhaltensweisen. Diese sind aber
immer eine deutliche Bezugnahme zu Anderen. Es zeigt sich hier, warum die Be-
schreibung der bewussten Fihigkeiten in einem Strukturbegriff (dem Erleben) zu-
sammengefithrt wurde: Nur durch die verschlungene Bezugnahme der bewussten

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

Fihigkeiten aufeinander lisst sich das Verhalten als komplexe Darstellung verste-
hen, die die jeweils Anderen fiireinander in ihrer Eigenstindigkeit erlebbar macht.

Sieht man ein trauriges oder fréhliches Gesicht, dann ist die Vermutung, dass
auch die Gedanken oder Vorstellungen der Person gerade einen solchen Bezug ha-
ben, nicht weit hergeholt. Natiirlich kann man diese Form der Vermittlung ver-
bergen, jedoch ist allein die Méglichkeit, in der indirekten Mitteilung tiber Gestik
und Mimik die Gedanken und Imaginationen Anderer mitzuerleben, eine Wirk-
lichkeit, die nicht geleugnet werden kann; und nicht darzustellen, was man gerade
denkt oder imaginiert, ist immer noch eine Darstellungsform. Dass diese indirek-
te Form im Gesprich direkt dargestellt werden kann, unterstiitzt auflerdem die
These, dass die intentionalen Strukturen immer in einer bestimmten Struktur er-
scheinen miissen. So ist jedes Erleben das Uberschreiten des davor vorhandenen
Horizontes zu einem anderen. Oder anders formuliert: Man iiberschreitet mit je-
der Bewegung den Horizont des Erlebens, wobei man den Anderen, denen man
begegnet, die eigene Perspektive entgegenbringt und diese wiederum ihre mir, wo-
durch eine Wechselwirkung zwischen einander unvermeidlich wird.

Dadurch, dass das Erleben also nicht nur meines ist, weil es sich immer in Be-
zug auf Andere darstellt, gibt es unzihlige Perspektiven, die mehr oder weniger
auf andere antworten; oder wie Butler in Bezug auf die Geschlechtszugehorigkeit
schreibt: »Meine Situation hért nicht auf, meine zu sein, blof$ weil sie auch die Si-
tuation von jemand anderem ist, und meine Handlungen, so individuell sie auch
sein mogen, reproduzieren doch auf verschiedene Weisen die Situation meiner Ge-
schlechtszugehérigkeit.«’® Die Geschlechtszugehérigkeit exemplifiziert nochmals
sehr deutlich den Gedanken der dreifachen Abhingigkeit der Fassade: Wie mei-
ne Geschlechtszugehérigkeit erlebt wird, hingt von meiner Darstellung innerhalb
sozialer Strukturen ab, die ich reproduziere, und wie diese Fassade durch die Per-
spektiven Anderer und deren Fassade gespiegelt wird. Die Komplexitit, die daraus
fiir die alltiglichsten Situationen unseres Lebens erwichst, zeigt auf, wie man von
der Annahme, das Erleben Anderer erleben zu konnen, zu einer Einsicht in die so-
zialen Strukturen und die Bedingtheit der Intentionalitit durch Andere kommt:
Mein Erleben ist mein Erleben fiir mich und fiir Andere, weil jedes Erleben sich als
intentional in der Welt verortet verkdrpern muss. Das Erleben jeder Person stellt
sich in der Welt dar und steht somit zwischen Anderen und wird von ihnen beein-
flusst. Diesen Aspekt habe ich hier mit Goffman und Butler als performative Dar-
stellung der Intentionalitit als Fassade bezeichnet und durch Waldenfels als Form
des Antwortens bestimmt. Diese These soll am Beispiel des Denkens im nichsten
Sinnabschnitt exemplifiziert werden und wird damit wie folgt umformuliert: Das
Denken einer Person ist nicht notwendigerweise und nicht vollstindig vom Denken

18 Butler: Performative Akte und Geschlechterkonstitution, S. 307.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

m


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n2

Als Andere unter Anderen

einer anderen Person getrennt, da sich das Denken jeweils fiireinander darstellt,
damit voneinander abhingt und aufeinander antwortet.

Die eigenen Gedanken besetzt von Anderen Nach dieser Vorarbeit ist es nun sinnvoll,
noch weiter zu spezifizieren, wie die Erlebbarkeit der Gedanken Anderer, die von
uns verschieden sind, beschrieben werden kann. Ein besonderes Augenmerk liegt
dabei auf den permanent prisenten Verinderungen, die durch die Gedanken An-
derer im eigenen Erleben eintreten. Sie konnen als Phinomene alltiglich erlebt
werden, weil es stimmt, was Waldenfels in seinem Aufsatz Im Labyrinth des Alltags
schreibt: »Die Welt des Alltags gehért jedem und keinem.«* Es sollte somit in-
nerhalb einer Theorie, die sich mit den Bedingungen der Wirklichkeit in sozialen
Situationen beschiftigt, moglich sein zu bestimmen, inwiefern die eigenen Gedan-
ken durch Andere bedingt sind, da sie — folgt man Waldenfels — im Alltag allen und
keiner*m gehoren. Denn im Denken lassen sich vorhandene Meinungsdifferenzen
zwischen Anderen sowohl verfestigen als auch abbauen: Man wertet etwas als nega-
tiv, als positiv, akzeptiert oder verurteilt andere Standpunkte oder iiberwindet die
Differenzen der Meinungen. All diese Moglichkeiten bestehen als Antworten im
Miteinander. Hier wird nun beschrieben, was es bedeutet, dass sie bestehen und
dass sie sich auf der Fassade darstellen. Mit Waldenfels lisst sich dieser Gedan-
kengang durch die Bezugnahme auf die schon ausgefithrten Wechselbeziehungen
zwischen Drinnen und Drauflen folgendermafien beginnen:

Die Denkachsen verschieben sich, sobald wir Drinnen und Draufen wirklich beim
Wort, das heifdt, im raumlichen Sinne nehmen. Denn alsbald zeigt sich, daf$ bei
zwei Wesen, die im Raume wie in einem Behdlter vorkommen und sich voneinander
abgrenzen oder aneinandergrenzen, niemals das eine drinnen, das andere drau-
Renist.*°

Wendet man dieses Zitat auf das Denken Anderer an, dann bedeutet dies, dass
die Gedanken der Anderen niemals komplett auRerhalb meines Erlebens sein kon-
nen, weil sie ausschliefilich in ihnen, bspw. »in ihrem Kopf«, im »Unterbewusst-
sein« oder dhnlichen Chiffren fiir unzugingliche Orte wiren. Entgegen Theorien,
die eine Unzuginglichkeit oder einen Pessimismus gegeniiber der Erlebbarkeit der
Gedanken Anderer postulieren, wird hier von gelingenden und positiven Formen
ausgegangen, die das Erleben der Gedanken Anderer im Miteinander plausibel ma-
chen. Die pessimistischen Perspektiven sind in mehreren Philosophien bereits aus-
formuliert.* Dieser optimistische Standpunkt hingegen griindet sich darauf, dass

19 Bernhard Waldenfels: In den Netzen der Lebenswelt, S.153.

20 Waldenfels: Der Stachel des Fremden, S. 29f.

21 Welche Theorien zeichnen ein pessimistisches Bild? Von den bisher hier genannten vor allem
Sartre in Das Sein und das Nichts. Sein sieht die Anderen als Abfliisse unserer Freiheit, die
eine*n objektivieren. Vgl. Weismiiller: Zwischen analytischer und dialektischer Vernunft, S.18f.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

wir immer schon durch das Erleben in der Welt mit Anderen sind, wie es sowohl
im ersten Hauptteil der Arbeit als auch in diesem Kapitel schon betont wurde.
Wir leben in bestehenden, kontingenten Grenzen und sozialen Strukturen, weil
wir immer mit anderen Menschen und ihren Gedanken in derselben Welt leben.
Diese gemeinsame Welt ist der Ausgangspunkt, von dem aus etwas in unseren
Horizont tritt, fokussiert wird oder in den Fokus dringt, zum Thema einer Re-
flexion werden kann und uns deshalb zuginglich ist, weil die Intentionalitit als
Fassade zur Darstellung kommt. Es mag also noch so kontraintuitiv fiir manche
klingen, aber auch das Denken und die Gedanken einer Person schreiben sich auf
der Fassade der Korper ein. Dies geschieht dabei nicht auf eine willkiirliche, ei-
ne von Anderen unbegreifbare Art und Weise, sondern durch sich wiederholende
Verhaltensweisen, Gesten und Mimik. Die Urheber*in dieser Verhaltensweisen ist
nun nicht jede*r selbst, sondern sie sind vorgefunden und wiederholt. Die hier be-
schriebene performative Darstellung der Gedanken und des Denkens auf der Fas-
sade »ist demzufolge kein einmaliger »Akt«, denn sie ist immer die Wiederholung
einer oder mehrerer Normen; und in dem Ausmaf3, in dem sie in der Gegenwart
einen handlungsihnlichen Status erlangt, verschleiert oder verbirgt sie die Kon-
ventionen, deren Wiederholung sie ist.«** Es geht also nicht um eine direkte Zu-
ordnung bestimmter Gedanken zu eindeutigen Darstellungsformen, sondern um
die generelle Verkorperung von Gedanken.

Die direkteste Form dieser Verkdrperung ist das Aussprechen oder Aufschrei-
ben der Gedanken, die man hat. An dieser Stelle muss dazu wohl keine lange Be-
schreibung hinzugefiigt werden, die erliutert, wie Gedanken in Schrift dargestellt
werden konnen, da die Tatsache, dass ich diesen Text schreibe, mit ihm meine Ge-
danken darstelle und mitteile, ein ausreichendes Beispiel sein sollte. Man hat also
ganz offensichtlich die Moglichkeit, sich Anderen direkt mitzuteilen. Worauf hier
jedoch in der Beschreibung durch die Betonung der Performativitit besonders ge-
achtet werden soll, ist der Fakt, dass sich die Gedanken auch implizit mitteilen,
dass sie in den Gesten, der Mimik, in der Art und Weise wie ich handle, und der
Tatsache, dass ich handle, vermittelt erscheinen und sich somit auf der Fassade der
Menschen darstellen. Aus dieser Beschreibung lisst sich nun nicht herleiten, dass
ich, wenn man nur genau genug beobachten wiirde, jeden Gedanken Anderer ken-
nen konnte. Es braucht aber auch in der alltiglichen Interaktion keinen Sherlock
Holmes, um in den meisten Fillen richtig zu vermuten, was und woran jemand
denken konnte. Wir verstehen uns sehr hiufig, auch wenn dies durch die Male

Ein anderes Beispiel ist Heidegger, bei ihm gestaltet sich jedoch der Pessimismus anders.
Er beschreibt den Menschen, wie gesehen, als eigentlich solipsistisch, was uns im Angesicht
der Wirklichkeit mit Anderen zusammen zu leben, nur eine pessimistische Haltung erlauben
wiirde.

22 Judith Butler: Kdrper von Gewicht, S. 36.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

13


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

N4

Als Andere unter Anderen

verdeckt wird, in denen man sich eindeutig missversteht. Man bemerkt bspw. im
Augenwinkel das traurige Gesicht einer anderen Person. Ich hére ein entferntes,
frohliches Pfeifen und bekomme so einen Eindruck davon, wie jemand anderes
sich verhilt, wie das Denken dieser Person zur Welt eingestellt ist. Es ist im All-
tag zumeist kein Problem, Vorstellungen und Gedanken mit Anderen zu teilen,
miteinander sinnvoll zu kommunizieren oder zu interagieren. Die Gedanken der
Anderen sind einem, gerade weil wir in derselben Welt leben, einerseits nicht vollig
unzuginglich; sie konnen einander direkt bspw. in Sprache und Schrift mitgeteilt
werden, genauso wie man die Gedanken Anderer durch ihr Verhalten antizipie-
ren kann; andererseits sind sie deshalb aber auch nie in ihrer ganzen Komplexitit
und in nur einem Moment zuginglich. Hier offenbart sich wieder die Struktur des
Antwortens, die mit Waldenfels bestimmt wurde, als immer mehr oder weniger
und zu frith oder zu spit als notig. Und es kann nun hinzugefiigt werden, dass
genau dieses Sich-immer-ein-Stiick-weit-Verpassen das Antworten als Form der
Wiederholung offenbart. Es erdffnet sich daraus ein Bereich der sich wiederho-
lenden gegenseitigen Mitteilungen, durch die einem selbst immer mehr gegeben
wird, die eigenen Gedanken sich mit den Gedanken von Anderen verbinden. Mit
Merleau-Ponty lisst sich hieran anschliefiend ein Phinomen anfiithren, das es bei
der direkten Interaktion, beim Diskutieren mit anderen gibt:

Im gegenwartigen Dialog werde ich von mir selbst befreit, die Gedanken des An-
deren sind durchaus die seinigen, die nicht ich etwa hervorbringe, wiewohl ich
sie schon in statu nascendi erfasse, ja ihnen vorweg bin; und Einwiande meines Ge-
sprachspartners entreifSen mir sogar Gedanken, von denen ich nicht wufste, da
ich sie hatte, so daf} also der Andere ebenso sehr mir zu denken gibt, wie ich ihm
Gedanken zuschreibe.”

Diese wortwortliche Dialogszene, die Merleau-Ponty beschreibt, lisst sich ohne
Probleme auf Gespriche und Treffen mit mehreren Interaktionspartner*innen
ibertragen, da die Struktur hinter dem Wechsel und der damit gemeinsam
geschaffenen Situation sich nicht gravierend verindert, wenn das Gesprich oder
Treffen mit mehr als zwei Personen abliuft. Der Unterschied liegt dabei nur in
der Intensitit, mit der man sich auf eine bestimmte andere Person fokussieren
kann. Das Zitat zeigt somit auf, dass sich die Gedanken Anderer im Miteinander
des Dialogs in den Auflerungen und Gesten darstellen. Die Anderen haben damit
nicht nur Teil an meinen Gedanken, viele von ihnen entstehen iberhaupt erst
durch ihre Anregungen, ihre Handlungen, dasjenige, was sie mir von ihrer Welt
offenbaren, und dasjenige, was sie verborgen halten. Genau dieser letzte Aspekt
bringt einen zur Imagination dariiber, was nicht mitgeteilt wird und warum. Man
macht sich ein Bild der anderen Person anhand dessen, was man iiber ihre Fassade

23 Merleau-Ponty:Die Phinomenologie der Wahrnehmung, S. 406.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

schon erlebt hat. Die Anderen besetzen meine Gedanken durch die Darstellung
ihres Erlebens auf den Fassaden ihrer Kérper.

Ein Beispiel fiir die Besetzung der eigenen Gedanken durch Andere, selbst
wenn sie nicht direkt anwesend sind wie in der Dialogszene, die Merleau-Ponty
beschreibt, liefert Max Frisch in Mein Name sei Gantenbein:

So einer ist Dolf. Denn in den Gesprachen, die ich auf dem Heimweg erfinde oder
wenn ich im Bad liege, in Gesprachen ohne mich ist dieser Dolf ein wahrer Aus-
bund von Humor, ein Verschwender von Wissen, das er vor mir stets verhehlt. Wie
kommt das? Oft gehe ich nur darum nicht in eine Cesellschaft, weil ich dabei sein
werde, und wenn ich mich noch so still verhielte; es ist, sobald ich dabei bin, nicht
die Gesellschaft, die mich interessiert, sondern eine Gesellschaft von Larven, die
ich verschulde —

Daher das Tonband!**

Der Hauptcharakter Enderlin ist von den Gedanken, die Andere haben kénnen,
ohne dass er sie mitbekommen koénnte, besetzt. Er kann es nicht aushalten, dass die
Menschen so sein sollten, wie sie ihm erscheinen, wenn er anwesend ist. Deshalb
hort er sie heimlich ab und wird mafilos enttiuscht, da sie sich nicht viel indern.
Das heifSt damit aber auch, dass er die Larven (oder Masken), die Fassaden der
Anderen nicht allein verschuldet, es ist die Runde, in der sie sich treffen, in der sie
alle die Fassade der Anderen mitverschulden.

Damit méchte ich nicht ausschliefien, dass wir uns auch vollstindig missver-
stehen konnen, aber wir kénnen uns eben auch sinnvoll miteinander unterhalten
oder zusammen handeln. Die Wirklichkeit des Miteinanders in der Welt und das
daraus resultierende Phinomen des erlebten Verstehens reichen hier aus, um dafiir
zu argumentieren, dass unsere Gedanken nie vollig unzuginglich fiir Andere sind
und es reicht sogar so weit, dafiir zu argumentieren, dass sie sie regelrecht beset-
zen. Wir sind also jeweils abgegrenzt von den Anderen und sie von uns, da wir fiir
sie Andere sind, aber wir grenzen auch aneinander (im Gesprich, im unerwarteten
Ausweichen, beim Héren von Schluchzern) und kénnen diese Grenze verschieben,
iiberschreiten und uns in den Gedanken Anderer festsetzen, sie verindern.

Genau wie sich Fokus und Horizont durch unsere Bewegungen verschieben,
bewegen sich auch die Grenzen zwischen uns und Anderen durch die Bewegun-
gen unseres Denkens, Handelns, Imaginierens etc. Die vermeintlichen Grenzen
zwischen unseren Gedanken - fiir den Moment ist es nicht ausschlaggebend, ob
die Grenzen wegen der sozialen Herkunft bestehen, oder nur eine alltiglich lapi-
dare Meinung widerspiegeln, bspw. welcher Kaffee besser schmecke — lassen sich
auf zwei verschiedenen Wegen iiberschreiten. Dass die Uberschreitung sozialer
Grenzen im Denken bedeutend schwieriger bis manchmal aussichtslos erscheinen

24 Max Frisch: Mein Name sei Gantenbein, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1975, S. 242.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

15


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Als Andere unter Anderen

und man sich auch iiber den Kaffeegeschmack zerstreiten kann, méchte ich damit
nicht unter den Tisch fallen lassen. Aber die Moglichkeit zu einer iiberschreiten-
den Bewegung bleibt gleich, egal wie intensiv und anstrengend diese Bewegung
ist. Hier kénnen die Bewegungsrichtungen wieder aufgegriffen werden, die mit
Merleau-Ponty bestimmt wurden: Zum einen gibt es den Weg, dass ich mich auf
die Gedanken Anderer zubewege (zentripetal) und zum anderen widerfahren mir
ihre Horizonte und Fokusse in meinem intentional erlebten Bereich (zentrifugal).

Die Grenzen innerhalb der erlebten Welt strukturieren sich, wie gerade gezeigt,
also durch die Gedanken und Handlungen der Anderen und durch die Gegenstian-
de, in denen sich diese Gedanken und Handlungen darstellen kénnen (Transpa-
rente, Kleidung, Designobjekte, Kunstgegenstinde etc.). Das im Horizont Liegen-
de unseres Erlebens, seien es Artefakte oder andere Sedimentierungen, die durch
die Kultur und damit durch Andere geformt wurden, widerfahren uns nicht nur in
den Dingen, sondern auch in den Handlungen und Gefiithlen anderer Menschen.
Diese Sedimentierungen in den Gegenstinden und Handlungen wiederum ver-
weisen und bezeugen — ob es nun Felsen, Wilder, Gebiude, Strafen, Kleidung
oder andere Menschen sind — die sozialen Strukturen. Merleau-Ponty schreibt zu
diesem Punkt der Verkorperung des Denkens und der Handlungen in den Din-
gen Folgendes: »Wenn es aber nun nicht iiberrascht, daf sinnliche und perzeptive
Funktionen eine natiirliche Welt gleichsam vor mir niederlegen, da sie schlieflich
vorpersonaler Art sind, so kann es doch erstaunlich scheinen, daf} spontane Akte,
durch die Menschen ihrem Leben Gestalt geben, sich duferlich sedimentieren und
alsdann die anonyme Existenzweise der Dinge sich zueignen.«** Man kénnte ihm
mit der Einschitzung recht geben, dass es erstaunlich ist, dass sich die Gedanken
und Handlungen durch ihre Produktivitit den Dingen angleichen. Dass Handlun-
gen direkt auf die Gegenstinde einwirken, mit denen sie umgehen, erscheint dabei
sehr offensichtlich; wie aber schreiben sich Gedanken und Gefiihle in die Materia-
litit ein? Dies geschieht durch ihre Wiederholung in den Verhaltensweisen: Ein
eindriickliches Beispiel ist die Materialisierung der Nichtgleichberechtigung der
Menschen anhand ihrer Hautfarbe. Manche Seifenspender mit Sensoren reagieren
nicht auf Benutzer*innen mit dunkler Hautfarbe, was unterschiedliche technische
Ursachen haben kann, jedoch anzeigt, dass beim Test der Gerite keine Persons of
Color einbezogen wurden.* In diesem Produkt verliert die Produktion ihre Beweg-
lichkeit und wird zu einem starren Objekt, in dem sich jedoch eine soziale Struk-
tur verfestigt zeigt. Somit ist die Grundlage fir die Entstehung von Horizonten

25  Vgl. Merleau-Ponty:Phinomenologie der Wahrnehmung, S. 499.

26 Ebd.S.399.

27 Vgl. https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19 (zuletzt abgerufen am
6.10.2019 UM 17:46.)

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19
https://twitter.com/nke_ise/status/897756900753891328?s=19

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

durch und mit den Anderen, in denen dann verschiedene Fokusse liegen, gleichzei-
tig auch der Grund dafiir, dass sie sich verfestigen und wie starre immerwahrende
Strukturen wirken. Die leiblichen Bewegungen der Menschen und die intentiona-
le Beziehung zur Welt muss sich performativ als Fassade der Korper darstellen.*®
Dabei kann — metaphorisch gesprochen — die Fassade aus demselben Grund be-
weglich und plural sein, aus dem sie auch starr und eindeutig wirken kann: Das
Erleben kann sich nicht nicht darstellen.

Um kurz die Thematik der letzten Sinnabschnitte zusammenzufassen: 1. Drin-
nen und Drauflen sind also relationale Bestimmungen, die an die Bewegung und
Verinderung des eigenen Leibes gebunden sind. 2. Sie bestimmen, was in einem
Horizont oder Fokus liegt und was nicht. 3. »Drinnen und Draufien« ist eine Struk-
tur, die unser Erleben der Welt differenzierbar macht, weil sie zur Beschreibung
der Fassaden als verkérperte Darstellungsformen des Erlebens dienen. Damit sind
drinnen und draufden Bestimmungen von Horizont und Fokus, also Teile der Be-
schreibungsdimension, in der die Intentionalitit konkret in ihrer Erscheinung be-
stimmt werden kann. 4. Die Intentionalitit bestimmt uns zur Erscheinung in der
Welt und diese Erscheinung in der Welt ist als Darstellung fiir Andere struktu-
riert, die sich im Fokus und im Horizont der jeweiligen Personen befinden. 5. Die
Moglichkeit, sich zu bewegen, aneinander vorbei und aufeinander zuzugehen, bringt
auch die Moglichkeit mit sich, (Denk-)Grenzen zu iiberschreiten, die sich immer
im Konkreten verindern lassen, egal wie lange es dauert, oder wie schwierig es er-
scheint, weil wir aufeinander antworten.Bspw. hat sich meine Meinung und Ein-
stellung zum »Gendern« in Texten grundlegend verindert. Aus der weitverbreite-
ten Meinung, es store den Lese- und Sprachfluss und dass dies problematisch sei,
wurde durch das Lesen von Texten, in denen »gegendert« wurde, und die Beschif-
tigung mit dem Grund fiir das »Gendern« durch theoretische Texte und Gesprache
mit Befirworter*innen dieser sprachlichen Erzeugung von Aufmerksambkeit fir ei-
ne Ungerechtigkeit fithrte bei mir zu einer Meinungsinderung. Diese Verinderung
manifestiert sich nun in meinem eigenen Schreiben, ist jedoch von Anderen ange-
stofRen geworden. 6. Drinnen und Drauflen ergeben deshalb nur in einer miteinan-
der geteilten und nicht in einer getrennten Welt einen Sinn fiir die Beschreibung.
Man findet Drinnen und Draufien nur dort, wo man sich sowohl drinnen als auch
drauflen aufhalten kann, man also von einer Seite zur anderen gelangt oder auf
der Schwelle dazwischen bleiben kann. 7. Diese drei Bereiche — Drinnen, DraufSen
und die Schwelle dazwischen — sind nicht solitir fiir eine Person gegeben, sondern
sie sind besetzt von Anderen und der Darstellung ihrer Intentionalitit.

28  Vgl.zuden Schwierigkeiten und Moglichkeiten der gemeinsamen Veranderung der Welt und
der Vorstrukturierung durch Andere: Jean-Paul Sartre Kritik der dialektischen Vernunft, Rein-
bek b.H. Rowohlt 1967, S. 382 (fusionierende Cruppe) & S. 240ff. (Gegenfinalitit).

14.02.2026, 09:42:48. Op:

n7


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n8

Als Andere unter Anderen

Soziale Rdume als widerfahrende »Fassaden« Statt harte uniiberwindliche Grenzen zu
den Gedanken von Anderen anzunehmen, kénnen wir im Hinblick auf das bis hier
Beschriebene gar nicht anders, als immer wieder erlebte Grenzen hin zu Anderen
zu iiberschreiten; man wird bestindig von den Gedanken Anderer, genau wie von
ihren Handlungen und Gefiihlen, die auf der Fassade ihrer Korper dargestellt sind,
getroffen. Jedoch gibt es im sozialen Bereich nicht nur die Grenzen der Horizonte,
die sich iiberschneiden kénnen und die man iiberschreitet.”” Es gibt auch solche
zwischen unterschiedlichen sozialen Riumen, »die man iiberschreitet, indem man
sich durch den Eintritt in eine andere Ordnung selbst dndert und gleichsam iber
seinen Schatten springt. Hierbei handelt es sich um Schwellen, die nicht mit wan-
dern wie die Grenzlinie unserer Horizonte«.*° Hier kann also mit Waldenfels eine
neue Beschreibungsdimension hinzugefiigt und das sozialphilosophische Vorha-
ben weiter ausgefithrt werden: Zum einen kénnen nicht nur durch den Horizont,
der sich leiblich in, durch und mit den Anderen in der Welt bewegt, Grenzen iiber-
schritten werden, sondern, es konnen und missen dafiir auch Schwellen ibersprun-
gen werden. Der Begriff der Grenze ist also an die Beweglichkeit des Horizon-
tes gebunden. Es gibt keinen Horizont ohne eine Grenze, die seine Rinder aus-
macht. Die Schwellen bewegen sich hingegen nicht einfach mit, sondern sie sind
starr, aber pords. Man vollzieht dabei einen Einstellungswechsel, oder Sprung.*
Die Schwellen der sozialen Riume sind damit Darstellungsformen von verschie-
denen Ordnungssystemen, und als solche werden sie in dieser vorliegenden Ar-
beit als soziale Strukturen bestimmt, die Menschen durch ihr Verhalten auf- und
umbauen; in denen wir miteinander leben miissen. Darstellungsformen sozialer
Strukturen sind bspw. Riume wie ein Seminarraum, eine Bank, ein Krankenhaus,
aber auch die eigene Wohnung etc. Man kann die sozialen Strukturen dieser Riu-
me erleben, indem man iiber die Tiirschwellen tritt, die die verschiedenen sozialen
Riume voneinander trennen.**

Trete ich bspw. in den Seminarraum ein, so erlebe ich ein strukturell geordne-
tes System, in dem man sich so oder so verhilt, in dem ich mich selbst auf diese
Weise verhalte und damit die Fassade des*der Seminarleiter*in darstelle. Der so-
ziale Raum (Seminarraum) kann mit Goffman deshalb als »Bithnenbild« bestimmt
werden, das »Mdbelstiicke, Dekorationselemente, Versatzstiicke, die ganze rium-
liche Anordnung umfafit — die Requisiten und Kulissen fiir menschliches Handeln,
das sich vor, zwischen und auf ihnen abspielt.«* Die sozialen Strukturen verin-
dern meine Sitzhaltung, mein Sprechen, mein Denken (man achtet mehr als iiblich
auf alle Auferungen, um sie in den Rahmen und die Fragestellung des Seminars

29 Vgl.: Waldenfels: Der Stachel des Fremden, S. 31.
30 Ebd.S.31.

31 Vgl.ebd.S.37.

32 Ebd.S.38.-40.

33 Goffman: Wir alle spielen Theater, S. 23.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

einzubinden) und auch die Art, wie ich mich angezogen habe. Nackt zu erscheinen,
wire gewohnlich ein Bruch innerhalb dieser sozialen Struktur, der den Seminar-
teilnehmer*innen auf ziemlich deutliche Weise widerfahren wiirde, wohingegen
es kein Bruch ist, nackt in einer Sauna zu liegen. Dort wire eher Kleidung un-
angebracht.** Die Schwellen bewegen sich fiir gewohnlich nicht mit, sondern sie
widerfahren uns an verschiedenen Orten, an denen man sich so oder so verhalten
soll.* Dennoch ist es moglich, gerade wenn eine Person innerhalb einer Institu-
tion eine wichtige Stellung einnimmt — und damit widerspreche ich Waldenfels
in diesem Punkt -, dass sich die Verhaltenscodes mit dieser Person mitbewegen,
solange man in irgendeiner Form noch im gemeinsamen institutionellen Kontext
ist.* Ein Beispiel dafiir kann eine gemeinsame Betriebsfeier sein, bei der ab dem
Moment, in dem der*die Chef*in den Raum verlisst und nach Hause fihrt, die
Gesprichsthemen leichter, beschwingter oder intimer werden.

Was mit dem Begriff der Schwelle auch mitgedacht werden kann, ist ein Sich-
»Aufhalten auf der Schwelle«.’” Man kann sich also weder einer noch der anderen
Seite der Schwelle zugehérig fithlen und so entsteht die schon beschriebene Plu-
ralitit oder Vielheit der Perspektiven. Wird auf der Feier nur dann, wenn der*die
Chef*in schon gegangen ist, iiber Probleme gesprochen, oder sich tiber sie*ihn lus-
tig gemacht, muss dies nicht fiir alle behaglich sein. Manche verspiiren vielleicht
ein Unbehagen und stehen dann zwischen den beiden sozialen Ordnungen und
Strukturen auf der Schwelle.*®

Diese sich mitbewegende Schwelle, die sich daraus ergibt, wenn Menschen sehr
stark ihre institutionelle Bindung, den sozialen Raum dieser Institution und da-
mit die sozialen Strukturen und Ordnungen mit sich fithren, kann mit Goffman
noch weiter illustriert werden: »Nur unter auflergewdhnlichen Umstinden folgt
das Bithnenbild [der soziale Raum, P. H.] den Darstellern; wir finden das bei Lei-
chenziigen, Paraden und den Festziigen von Kénigen und Kéniginnen.«** Neben
diesen Festakten kann es aber auch alltiglich geschehen, wie oben bei der*dem
Chef*in beschrieben, dass ihre Fassade selbst schon als Bithnenbild oder sozia-
ler Raum ausreicht. Das bedeutet jedoch auch, dass bestimmte soziale Riume be-

34 Vgl.Judith Butler: Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a.M. Suhrkamp, 1991, S.198.

35  Zum Begriff des Widerfahrnis vgl. Jens Bonnemann: Wahrnehmung als leibliches Widerfahrnis.
Eine Phidnomenologie des Leib-Welt-Verhiltnisses. Mlinster Mentis 2016, S. 181f.

36  Mit Simone Weil kann man hier auf das Bestehen von Privilegien verweisen, die durch »die
Natur der Dinge« bestehen. Vgl. Weil, Simone: Uber die Ursachen von Freiheit und gesellschaft-
licher Unterdriickung, Zirich: Diaphanes 2012. S. 45.

37  Bernhard Waldenfels: Der Stachel des Fremden, S. 39.

38 In diesem Sinne kann auch Butlers Unbehagen der Geschlechter und die Parodie gedeu-
tet werden. Das Unbehagen und die Parodie beschreiben ja gerade das Zwischen-den-
Geschlechtern-Stehen. Es sind Schwellen verschiedener Identitdten. Vgl. Butler: Das Unbe-
hagen der Geschlechter, S. 203.

39  Coffman: Wir alle spielen Theater, S. 23.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Als Andere unter Anderen

stimmte Fassaden ermdglichen und damit zur Erscheinung bringen kénnen; oder
wie Goffman schreibt: »Ein Bithnenbild [sozialer Raum] ist meist unbeweglich im
geographischen Sinne, so daf} diejenigen, die ein bestimmtes Bithnenbild als Teil
ihrer Vorstellung verwenden wollen, ihr Spiel nicht beginnen kénnen, bevor sie sich
an den geeigneten Ort begeben haben, und ihre Vorstellung beenden miissen, wenn
sie ihn verlassen.«*° Im Sinne dieses Zitates kann damit auf einen Aspekt der Fas-
saden besonders Riicksicht genommen werden, der schon im ersten Sinnabschnitt
dieses Kapitels behandelt wurde, aber zuriickgestellt werden musste, um zuerst die
direkte und indirekte Abhingigkeit der Fassade von Anderen beschreiben zu kon-
nen. Hier tritt nun deutlich das dritte Abhingigkeitsmoment der Fassade — also
der verkorperten Darstellungsform des Erlebens — zu Tage: Es ist die Abhingig-
keit von sozialen Strukturen, die es erst ermdglichen, auf diese oder jene Weise zu
erscheinen bzw. sich darzustellen. Diese Abhingigkeit des Erscheinens hat posi-
tive wie negative Auswirkungen: Positiv ist, dass dadurch erméglicht wird, besser
zu verstehen, wie Andere die Situation erleben, weil sie zum Teil sedimentierten
Verhaltensweise folgen miissen, die auch meine sein konnten. Negativ daran ist,
dass dadurch nur bestimmte Verhaltensweisen und Gestiken aktiv auf der Fassade
dargestellt werden kénnen. Man muss also die Anderen sehr genau fokussieren,
wenn man die nicht aktiv dargestellten Bereiche der Fassade, also den Horizont
des Erlebens der Anderen selbst erleben will, um sie besser zu verstehen.

Nimmt man den Begrift der Schwelle von Waldenfels an dieser Stelle ernst, so
erschliefit sich hier die Méglichkeit, sowohl die Grenzen des Erlebens von Ande-
ren durch eine leibliche Bewegung zu iiberschreiten als auch die Schwellen zwischen
verschiedenen sozialen Strukturen und verschiedenen institutionalisierten Riu-
men zu iberspringen oder auf ihnen zu verweilen. So kann bspw. ein Bankfiliale
im Winter ein Unterschlupf fiir frierende Menschen jeder sozialen Schicht sein.
Waldenfels’ Terminologie des »Drinnen und Drauf3en« lisst sich also in einem Ne-
beneinander fassen, in dem wir miteinander in unterschiedlichen sozialen Struktu-
ren, Meinungen oder Ansichten leben, die leichter oder beschwerlicher ineinander
tibergehen oder von einer zur anderen kippen kénnen:

Was jenseits der Schwelle lockt und erschreckt [Unbehagen erzeugt, PH.], gehort
nicht mehr zum Spiel mit eigenen Moglichkeiten, sondern bedeutet eine Heraus-
forderung der eigenen Freiheit durch Fremdartiges, das in der jeweils bestehen-
den Ordnung keinen Platz findet.*'

Wie oben gesehen, kann dasjenige, was jenseits der Schwelle »lockt«, eine andere
soziale Struktur sein, die nicht meinem aktuellen Verhalten entsprechen muss, mir
vielleicht nicht mal als mégliches Verhalten erscheint. Man wird aber auch von den

40  Ebd.
41 Waldenfels: Der Stachel des Fremden, S. 31.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

sozialen Strukturen herausgefordert, besonders von denen, die dem Eigenen nicht
dhnlich sind.** Die sozialen Strukturen widerfahren uns in gemeinsam geteilten
Riumen, die uns zu unterschiedlichen Verhaltensweisen bewegen.

Dies geschieht, gerade weil uns die sozialen Strukturen im Verhalten von An-
deren (deren Fassade) und durch die Beschaffenheit der Gegenstinde im sozia-
len Raum, dem Bithnenbild, widerfahren. Betritt man ein Bankgebiude, tragen
alle Mitarbeiter*innen Anziige oder Kostiime, die Sitzgelegenheiten sind zumeist
hochwertige Ledermdbel, alles soll zeigen: Hier ist Ihr Geld in guten Hinden, denn
wir haben schon genug. Diese Zurschaustellung von Sicherheit und Geld wider-
fahrt einem Menschen, der kein Geld verdient, anders, sie kann einen iiberrum-
peln, verunsichern oder Unbehagen erzeugen; mehr als dies bei jemanden der
Fall wire, der*die gerade aufgrund ihres*seines Geldes dort willkommen gehei-
Ren wird. Ein und dieselbe Bank kann gerade aufgrund der spezifischen sozialen
Struktur, die sie ausdriickt, ein unbehagliches oder ein willkommen heiflendes Wi-
derfahrnis darstellen.*

Das bedeutet also, dass durch die erlebbare Differenz der sozialen Strukturen
an verschiedenen Orten gerade die Moglichkeit zu unterschiedlichem Verhalten
und damit unterschiedlichen Darstellungen des Erlebens als Fassade geschaffen
wird. Durch das jeweils verschiedene Verhalten im Spiegel der Anderen bekommt
man demnach auch verschiedene Perspektiven auf dieselben Gegenstinde und die
sozialen Strukturen innerhalb der sozialen Riume vorgefiihrt. Die Anderen stellen
uns dar, wie man die Welt erleben kann, weil uns ihre Fassaden widerfahren. In
einer anderen Terminologie formuliert dies auch Simone de Beauvoir, deren Worte
die Unterschiedlichkeit zwischen den Menschen (Gegner und Komplizen) stirker
betonen: »Und selbst wenn der Gegner sich irrt, wird durch seinen Irrtum eine
Wahrheit offenbar: nimlich dafd auf dieser Welt der Irrtum, die Subjektivitit ei-
nen Platz haben. [Hervorhebung P.H.]«* Die Anderen — so wie ich — erleben also
miteinander dieselbe Welt aus verschiedenen Perspektiven, der Irrtum eines anderen
Menschen, sei es ein“e Gegner*in oder nicht, lisst uns das Miteinander erleben.

42 Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 81: »Das Sein, durch das das Nichts in die Welt kommt,
muf das Nichts in seinem Sein nichten, und auch so liefe es noch Gefahr, dass Nichts als ein
Transzendentes innerhalb der Immanenz zu etablieren, wenn es nicht das Nichts in seinem
Sein im Hinblick auf sein Sein nichtet.«

43 Ebd,, S.787. Sartre beschreibt auf diesen Seiten, wie die Midigkeit die Wahrnehmung der
Welt verandert und die Welt die Wahrnehmung, weil uns die Anstrengung in der Welt uns
miide werden lasst.

44 de Beauvoir: Eine Moral der Doppelsinnigkeit, S. 154f. Warum besteht dieser sprachliche Unter-
schied? Weil es Simone de Beauvoir um die Beschreibung und Bestimmung politischer Wi-
dersacher*innen geht und die Differenz zwischen den Verhaltensweisen des Objektivierens
und des Anerkennens der Alteritat der Anderen.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

121


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Als Andere unter Anderen

Bspw. erleben wir es als unbehaglich, iiberraschend, langweilig oder uns willkom-
men heiflend. Nochmals: Thre Fassaden widerfahren uns.

Die These dieser vier Abschnitte, dass die Gedanken, Gefiihle, Imaginationen,
Wahrnehmungen und Handlungen einander durch die Verkérperung der Intentio-
nalitit in der Fassade zuginglich sind, obwohl wir uns unterscheiden, kann also
abschlieRend damit begriindet werden, dass man sich selbst als Andere*r unter
Anderen in den sozialen Strukturen immer mit einer bestimmten Fassade wider-
fihrt, die das Erleben darstellt. Im ersten Sinnabschnitt des nichsten Unterkapitels
wird auf dieser Grundlage beschrieben, wie sich gerade aus dieser geteilten Welt
ein geteilter Sinn bestimmen lisst. Es wird der Alltag mit Anderen in den Fokus
genommen.

Der Alitag mit Anderen im Fokus

Ich mochte an dieser Stelle nochmals den sozialphilosophischen Standpunkt mei-
ner Arbeit hervorheben: Es werden Aussagen itber Moglichkeiten innerhalb der
Wirklichkeit des Miteinanders getroffen. Dies geschieht in dieser Arbeit durch
Verbindung einer phinomenologischen Beschreibung des sozialen Raumes mit
Uberlegungen des Poststrukturalismus und einigen Ideen des Pragmatismus. So
wird die phinomenologische Beschreibung durch Begriffe (Funktionalitit, Struk-
tur, Uber-, De-, Codierung) erginzt, die es erméglichen, die Oberfliche sozialer
Situationen mit Anderen zu bestimmen. Ab dem dritten Sinnabschnitt wird bspw.
durch die Verbindung der Sorgestruktur Heideggers mit Foucaults Beschreibung
der parrhesia ein Versuch unternommen, eine dritte, nicht einseitig objektivieren-
de Moglichkeit der Sorgebeziehung darzustellen. Diese soll ein gemeinsames Er-
leben und ggf., ein gemeinsames Beheben von Strukturproblemen bedeuten; ein
Zusammen-Stolpern iiber die sozialen Strukturen. Wodurch hier gezeigt wird, dass
es moglich ist, eine Sorge zu bestimmen, die nicht nur jeweils einer Person, son-
dern allen Anderen, die im Erlebenshorizont dieser sozialen Struktur stehen, zu-
ginglich ist. Dabei muss beachtet werden, dass durch die phinomenologische Be-
schreibung - trotz ihrer Erweiterung durch poststrukturalistische und pragma-
tistische Elemente — keine begriindete normative Wertung vorgenommen werden
kann. Das heifdt: Gemeinsam iiber ein Strukturproblem zu stolpern, ist noch kei-
ne moralische Aussage. Es hat aber ethische Konsequenzen, da es zum Handeln
anregt, das Verhalten verindert.

Da ich meine eigenen Ansichten nicht vollig von der Beschreibung trennen
kann, mochte ich hier jedoch nicht verhehlen, dass ich eine starke moralische
Meinung habe, wenn es darum geht, gegen Unterdriickung und fiir Solidaritit zu
schreiben. Es gibt deshalb einen nicht vollig intendierten Wechsel zwischen neu-
traleren und normativ wertenden Passagen, die bspw. durch die Auswahl meiner

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

Beispiele offen zu Tage tritt. Den Ausgang nimmt die Beschreibung an dieser Stel-
le jedoch bei einem alltiglichen Telefongesprach, um gerade im Alltag die Sphire
des Miteinanders in der Welt weiter zu bestimmen und dabei die individuelle Dif-
ferenz der Personen als jeweils Andere nicht in einer hypostasierten oder idealen
Andersheit zu verlieren — da selbst bei einem Telefonat, wenn das Erleben durch
die mediale Vermittlung eingeschrinkt erscheint, die Perspektiven der Sprechen-
den und Hérenden ineinander iibergehen konnen, sich gegenseitig beeinflussen
— oder allererst hervorbringen —, oder sich deutlich voneinander abgrenzen. Auch
beim Telefonieren widerfihrt uns das Miteinander unterschiedlicher Perspektiven.

Widerfahrene Andersheit, geteilter Sinn & Sedimentationen

Die Sprechweise eines Freundes am Telefon gibt ihn uns selbst, als wenn er ganz
da wireinjener Art, wie er uns anredet und sich verabschiedet, wie er seine Sitze
beginnt und beendet, wie er durch die ungesagten Dinge voranschreitet. Der Sinn
ist die ganze Bewegung des Sprechens [.]*

Man erlebt die Anderen also ganz in ihren Auflerungen, der Art und Weise wie
sie sprechen. Sie widerfahren uns in den Auflerungen, denn — zugespitzt formu-
liert — sind sie ihre AufRerungen. IThre Fassaden sind die Darstellung einer intensiv
erlebten Situation. Dadurch ergibt sich nicht nur die Moglichkeit, die Gedanken,
Gefithle und Handlungen Anderer zu erleben, sondern auch sie zu verstehen: Die
Anderen zeigen sich selbst, wie sie sein konnen, selbst wenn der Kontext dieses Spre-
chens vorrangig auf das Horen beschrinkt ist, oder nur Allgemeinplitze ausge-
tauscht werden.*® Immer ist das Gesagte eine Darstellung von Sinn. Dies heif3t,
dass die Menschen ihren Sinn und sich selbst im Erleben und Erlebtwerden dar-
stellen, in dem, was sie tun, reden etc., oder, wie Sartre es sagt: »Den Anderen
wahrnehmen heif3t sich durch die Welt anzeigen lassen, was er ist. [...] Stirnrun-
zeln, Errdten, Stottern, leichtes Zittern der Hinde, versteckte Blicke, die gleichzei-
tig dngstlich und drohend aussehen, driicken die Wut nicht aus, sie sind die Wut.«*” An
diesen Aussagen iiber das Telefonieren und der allgemeineren iiber das Verhalten
des Menschen wird implizit die Problematik der immer schon anwesenden Ande-
ren offengelegt (sei die Anwesenheit direkt oder indirekt), denn es zeigt sich, dass
es zu erfahrende Weltanschauungen oder besser Weltverhdltnisse gibt, die durch
Gesten, Sprechen oder andere Handlungen zum Vorschein kommen. Und damit

45  Merleau-Ponty: Zeichen, S. 58.

46  Mochte man an dieser Stelle als Gegenargument auf die Fahigkeit zum Ligen oder der Un-
aufrichtigkeit verweisen, so muss man bedenken, dass es hier nur um die Moglichkeit zu
verstehen geht, was zwar auch heiflen kann, sich nicht zu verstehen oder getduscht zu wer-
den; aber auch die Tauschung kann immer aufgedeckt werden, gerade weil wir in unserem
Verhalten uns selbst zeigen.

47  Jean-Paul Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 609ff.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Als Andere unter Anderen

ist eben auch iiberhaupt erst erlebbar, dass es mehrere Weltverhiltnisse gibt. Das
schlagfertige Verhalten einer Person, wie es im letzten Kapitel durch das Antwor-
ten auf den abwertend gemeinten Zuruf »Schwuchtel« dargestellt wurde, lsst in
der Antwort zwei Weltverhiltnisse aufeinander treffen: ein im weitesten Sinne ho-
mophobes und eines, das Beleidigungen nicht auf sich beruhen lisst und dadurch
das homophobe Weltverhiltnis durch ein bspw. feministisches Geschlechterver-
stindnis kontert. Beide zeigen sich im Aufeinandertreffen der Antworten und der
Situation, in der sie sich begegnen.

In diese Form konnen die Thesen aus Der Solipsismus ist keine Maglichkeit iiber-
fithrt werden, denen zufolge das Selbstverhiltnis des Cogifo ein Selbstverhiltnis
durch Andere ist. Weil es Andere gibt, kann ich in die Buchhandlung gehen, in den
Worten Briicken zu den Gedanken Anderer bauen. Ich gehe in die Buchhandlung,
weil ich von einer anderen Person ein Buch kaufen méchte, das wiederum von ei-
ner Anderen geschrieben wurde. Ich bezahle mit Bargeld, das schon durch andere
Hinde ging. Ich bin an diesem Ort unter Anderen und sie sind dort mit mir, als
Andere unter Anderen. Fireinander sind wir immer Andere, die wir im Alltag in
ihrem Erleben erleben kénnen, wie sie uns erleben. Weil man Andere erlebt, wird
man angeregt, iiber sich selbst zu reflektieren.

Mit Merleau-Ponty lisst sich im Anschluss daran auf ein Problem aufmerksam
machen, das entsteht, wenn man die Anderen nicht als Andere sihe. Er beschreibt
das Problem aus der Sicht der rein subjektiven Konstitution der Welt durch ein
diese vollstindig konstruierendes Ich: »Konstituiere ich selbst die Welt, so kann
ich kein anderes Bewuftsein denken, denn dieses miifte alsdann gleichfalls die
Welt konstituieren, und zumindest fir diese andere Weltauffassung wire nicht
ich konstitutiv.«** Die Anderen kénnen also nicht durch mich mit mir gleichge-
stellt werden. Es ist kein Verhiltnis der Vorherrschaft, indem ich den Anderen ihr
Bewusstsein mitgebe, oder aushindige. Diese Kritik an einer reinen Konstitutions-
leistung irdendeines isolierten Subjekts verhindert es, dass bei den Uberlegungen
iber die Anderen, die Vorstellungen von ihnen ausschlieflich von mir hervorge-
bracht werden und sich deshalb notwendig in einem Abhingigkeitsverhiltnis zu
mir befinden. Die Anderen miissen sich nicht erst aus meiner Konstitution hin-
auskimpfen, um selbst intentionale und bewusste Menschen sein zu kénnen, ge-
rade weil unsere Konstitutionen sowieso nur im Miteinander vollstindig sein kon-
nen. Im Gegenteil wiirden wir die Anderen in unsere Konstitution hineinzwingen,
wenn wir die Anderen nicht als Andere verstiinden. Andere nicht als Andere zu
verstehen, ist damit eine ebenso aktive »Leistung«, wie sie als Andere zu erleben
und diese plurale Perspektivitit durch die eigenen Gedanken, Handlungen, Wahr-
nehmungen, Imaginationen und Emotionen darzustellen. Hier verbinden sich die
Ebene des Faktischen, die rechtfertigungslose Vorstellung davon, dass man selbst

48  Merleau-Ponty: Phinomenologie der Wahrnehmung, S. 401.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

Andere erst als Andere konstituieren muss, um sie als Menschen zu verstehen, mit
einer Beschreibung, die versucht — trotz der Vorhandenheit solcher Beschreibun-
gen von Anderen — Dimensionen zu explizieren, die dem widersprechen, dass ein
Ich Andere als Andere konstruiert: Das hier beschriebene Weltverhiltnis, Andere
als Andere und sich selbst als Andere*n darzustellen, ist die Beschreibung einer
Haltung zur Welt.*

In dem Fall, dass man doch der Vorstellung verfillt, dass man die Anderen her-
vorbringt, muss man sich aus dieser herauskimpfen, um wirklich mit den Anderen
die Welt zu erleben. Das heifst also, dass die Anderen es verhindern, dass ein Ich die
Welt allein konstituiert: aus dem einfachen Grund, dass man die Wirklichkeit der
Anderen nicht mitkonstituieren kann, obwohl wir unsere Selbsterfahrung wech-
selseitig bestimmen. Weil ich also nicht in der Lage bin, die Anderen als Andere
zu konstituieren, die mir gleich sind im Konstituieren der Welt, miissen einem die
Anderen als Andere widerfahren. Die Welt muss mehr sein als meine Konstitution,
und es muss die Anderen unabhingig von einem jeweiligen Mir in der Welt geben.
Wenn es die Anderen aber unabhingig von mir gibt, dann haben ihre Handlungen,
ihr Denken und ihr Fithlen auch eine je eigene Bedeutung fiir mich und meine eine
fiir sie. In Wahrheit sind die Anderen also nie in meinen perspektivischen Ausblick
auf die Welt eingeschlossen, weil meine Perspektive selbst keine klar bestimmten
Grenzen hat; sie gleitet vielmehr an den Perspektiven der Anderen voriiber und bei-
de sind gemeinsam in einer einzigen Welt versammelt, an der wir alle als anonyme
Individuen im Erleben teilhaben.*®

An diesem Punkt kann ein kurzer Einschnitt gemacht werden, denn dadurch,
dass die Moglichkeit geschaffen wurde, in den Perspektiven hin, und herzuglei-
ten, oder sie zu iibernehmen — wie im Abschnitt Miteinander in sozialen Riumen
beschrieben - lisst sich durch die Perspektivitit alleine nicht mehr bestimmen,
was eine*n Andere*n komplett von mir abtrennt. Diese Aufweichung des Begrifts
ist jedoch ganz im Sinne dieser Arbeit: Die Unterschiede in der Perspektive er-
kliren noch nicht, warum eine andere Person jemand ginzlich anderes sein sollte
als man selbst. Es lasst sich nicht von vornherein bestimmen, warum jemand zu
mir im Gegensatz stehen sollte, warum wir nicht gemeinsam eine dhnliche Perspek-
tive auf die Welt haben sollten. Die Hervorhebung der Perspektivenunterschiede

49  Darananschlieflend, dass als Andere unter Anderen zu sein eine Haltung zur Welt bedeutet,
kann man daraus nicht nur eine Beschreibung generieren, sondern auch eine »plurale, vieldi-
mensionale Kritik« formulieren, die das Bestehende nicht nur nachzeichnet, sondern hinter-
fragt; wobei dieses Hinterfragen nicht nur eine Richtung des Fragens kennt, sondern plurale
Richtungen, die nicht in ein einheitliches Bild der Kritik iiberfithrt werden miissen oder kon-
nen. Vgl. Waldenfels: In den Netzen der Lebenswelt, S. 174, Tatjana Schonwaélder-Kuntze: Haben
philosophische Methoden politisches Gewicht?, in Posselt, dies. & Seitz: Judith Butlers Philosophie
des Politischen, S. 39.

50  Vgl. Merleau-Ponty: Phinomenologie der Wahrnehmung, S. 404.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Als Andere unter Anderen

tritt also nach dieser Theorie erst bei gréfReren oder intensiver erlebten Differen-
zen zu Tage; wobei dies nicht bedeutet, dass man mit einer Person nicht, sowohl
gemeinsame Aspekte haben kann als auch solche bei denen man sich stark, oder
zumindest merklich voneinander unterscheidet. Die Unterschiede zu Anderen tre-
ten also dann vermehrt in den Fokus, wenn sie mir deutlich widerfahren oder man
sich thematisch in der Reflexion darauf bezieht. Sitze ich im Seminarraum und
jemand kommt nackt durch die Tiir, dann widerfihrt mir die Andersheit sehr di-
rekt, sie riickt in den Fokus. Ist die Person hingegen angemessen gekleidet, dann
muss man schon stirker einen Unterschied erkennen wollen, um dies auch zu tun.
Man muss etwas, das sich unterscheiden soll, reflexiv, etwas, was einem nicht als
Unterschied widerfihrt, thematisieren. Selbst wenn ich dies triumen sollte, trifft
weiterhin zu, dass einer*m die Anderen als Vorstellung anderer Weltverhiltnisse
widerfahren.

Die vor dem Einschnitt gemachte Bestimmung der unscharfen Grenzen zwi-
schen den Perspektiven kann in dieser Arbeit generell ins Erleben transferiert wer-
den, was dazu fithrt, dass diese plurale, ineinander tibergehende Perspektivitit
nicht nur in der Wahrnehmung gegeben ist. Sie besteht im Gegenteil auch beim
Denken, beim Handeln, beim Fiihlen, eben allen jenen in der Strukturiquivalenz
verbundenen Fihigkeiten, die sich aus dem Erleben der Welt durch Abstraktion be-
stimmen lassen. So sind die Perspektivunterschiede, die Differenzen, die durch die
Anderen als Ahnliche und Unihnliche auftauchen, der Ausgangspunkt, um die An-
deren als solche zu erfassen; einen Fokus auf sie zu setzen, durch den sie nicht zu
reinen Objekten meiner Erfahrung oder zu reinen Subjekten, die mit mir in Kon-
kurrenz stehen, weil wir als Andere sowohl Ahnliche als auch Verschiedene sind,
lasst sich der je eigene Sinn des Verhaltens in Bezug auf das Erleben beschreiben.

Die Anderen sind der Grund, aus dem einem klar wird, dass man die Welt nicht
nur allein konstituiert haben kann, dass der Sinn, den einen Moment des Erlebens
fiir jede*n hat, zwar von einem selbst kommen kann, aber auch von den Anderen
abhingt. Hier kommt der schon erwihnte Begriff der Sedimentierung zum Tragen.
Das Verstindnis dieses Begriffes erweitert sich an dieser Stelle, denn wie beschrie-
ben konstituiert kein Subjekt die Welt alleine und kann dies auch nicht: Die Welt
ist ein Konglomerat aus den Sedimenten vergangener, momentaner und geplanter
Verhaltensweisen, und kein Mensch alleine kann diese nur durch sein bewusstes
Erleben selbst erschaffen. In den Sedimentierungen lagern sich die Fragmente der
Anderen und auch die meiner Handlungen in verschiedenen Schichten ab. Diese
Schichten liegen nicht in einem leeren Raum zwischen uns, sondern sie verkor-
pern sich, wie im letzten Kapitel gezeigt wurde, auf unseren Kérpern: Sie bilden die
Struktur unserer Fassade, also der Art und Weise, wie wir uns in Bezug zu Anderen
darstellen; was dazu fithrt, dass in ein und derselben Handlung zugleich mehrere
Sedimentschichten und damit undurchsichtige Perspektivunterschiede vorhanden
sein koénnen, die den Sinn des jeweiligen Verhaltens mitbestimmen.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

Um dies zu veranschaulichen, kann man hier die Ausfithrungen von William
James heranziehen und erweitern, in denen er vom ununterbrochenen Ubergang
spricht.” Sie schliefen an die sedimentierten Unterschiede und Gemeinsambkei-
ten an, um das »Sowohl-als-auch« von Differenz und Kontinuitit im Verhalten zu
beschreiben. Mit diesen Beschreibungen lisst sich fiir das Erleben der Anderen
bestimmen, warum es durch und von den Anderen bedingt ist und trotzdem ein
Erleben der je eigenen Kontinuitit darstellen kann. Wir sind anonyme Indivi-
duen. Dieser Abschnitt stellt also eine Erweiterung des Abschnitts Erleben ohne
absolutes Ich aus Hauptteil I dar. James bezieht sich damit auf die »Einigkeit« eines
Menschen im Bewusstseinsstrom bzw. der Kontinuitit im eigenen Erleben, die
durch dasjenige, was und wie es erlebt wird, jeweils singulir bestimmt ist, sich
aber nicht notwendig abschottet. »Kontinuitit ist hier eine bestimmte Art von
Erfahrung, die ebenso bestimmt ist wie die Erfahrung der Diskontinuitit, die ich
schlechterdings nicht vermeiden kann, wenn ich versuche, einen Ubergang von
meiner Erfahrung zu der Ihrigen zu bilden.«** Dabei erméglicht es das Erleben
der ununterbrochenen Uberginge, sowohl die Verinderung der jeweils Anderen
und des jeweiligen Selbst als auch deren Kontinuitit zu erfassen: Die erlebte
Kontinuitit ist das erlebte »Fehlen eines Bruchs«”, wohingegen das Erfassen der
Diskontinuitit uns jeweils ohne Riicksicht vor die Anderen stellt. Somit lassen sich
die Anderen und man selbst als voneinander unterschiedene Menschen denken
(wie sie im letzten Unterkapitel beschrieben wurde), die responsiv aufeinander
Bezug nehmen.

Durch die Hinzunahme der Uberlegungen zum Erleben ununterbrochener Uber-
ginge von James kann hier also dem letzten Rest einer idealistischen, abstrakten
Vorstellung des menschlichen Erlebens entgangen werden — denn die ununterbro-
chenen Ubergiinge verbinden das Erleben der Welt mit den Anderen, durch die die
Uberginge zwischen den Unterschieden erlebt werden. Dies bedeutet die Singu-
laritit der Menschen: also unseren endlichen Standpunkt in der Welt und die Auf-
einanderfolge von Ubergingen, die ununterbrochen aus jeweils einzigartigen, aber
nie exklusiven Perspektiven (immer mit Anderen) gemacht werden. Die verschie-
denen Perspektiven wiren ohne Andere nicht méglich und damit kénnen sie auch
nicht exklusiv sein. Sitze ich an meinem Schreibtisch oder sitzt dort eine andere
Person? Blicke ich in die Biicher oder jemand anderes? Die Perspektiven auf das
Geschriebene und auf die Utensilien, den Laptop, den Kugelschreiber, die Blitter
mit Notizen sind verschieden und doch ihnlich: Fiir mich sind sie Grund, iiber
Solidaritat nachzudenken, fiir die andere Person der Anstof}, um Ungerechtigkeit
zu thematisieren. Fiir mich sind sie Antrieb zu schreiben, fiir jemand Anderen der

51 William James:Pragmatismus und radikaler Empirismus, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 20086, S. 32.
52 Ebd.S.33.
53  Ebd.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

127


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Als Andere unter Anderen

Ausloser fiir Entsetzen iiber das, was Anderen durch Andere widerfahren ist. Es
ist nie ein und derselbe universelle Standpunkt, es sind nicht nur unterschiedliche
Abschattungen desselben. Es sind komplexe Darstellungen des jeweiligen Erlebens
mit Uberschneidungen und Unterschieden; es sind ununterbrochene Uberginge
von einer Perspektive zur Nichsten und zu denen von Anderen, seien sie geschrie-
ben, direkt erlebt, nachtriglich im Aufeinandertreffen diskutiert oder dass man es
ihnen »ansieht«. Die anderen Perspektiven halten die eigene fest und gemeinsam
lassen sie sich verindern. Diese Perspektivitit ist demnach eine Verbindung zu
Anderen, nicht eine Abschottung von Ihnen.

Die Rede von den ununterbrochenen Ubergingen ist damit James’ Terminus, um
seiner eigenen Theorie gerecht zu werden, dass man weder nur Kontinuitit noch
ausschliefllich Diskontinuitit erfihrt. Eine Position, die das eine auf das Andere
zuriickfithrt, nennt er »kapriziés wetterwendisch«.>* Dieser Uberlegung schliefie
ich mich in Bezug auf das Erleben an, da es zwar niemals von Anderen her abge-
leitet werden kann, aber auch ohne sie nicht gedacht werden kénnte. Die Anderen
sind die Bedingung unserer Wirklichkeit. Fiir die hier vorgestellte sozialphiloso-
phische These bedeutet dies, dass eine Theorie, die das Erleben nur in der eigenen
Kontinuitit ohne die Erfahrung von Briichen durch die Anderen denkt, genauso
verkiirzt wire wie der Versuch, das Erleben nur im Modus des Unpersénlichen zu
beschreiben. Beide Verkiirzungen sollen hier in der Betonung des Miteinanders
ausgeschlossen werden, in dem Gemeinsambkeiten und Unterschiede liegen.

In dieser Form, die Singularitit/Einzigartigkeit der Menschen durch die Diffe-
renzen und Kontinuitit, im Miteinander zu denken, entgeht man den Problemen
der Reduktion der Anderen auf ein Ich eben dadurch, dass jede*r Andere auf eine
Vielzahl von Anderen trifft. Bleibt man dafiir im Beispiel des Telefonierens, lisst
sich verstehen, warum die Gleichzeitigkeit von Differenzen/Diskontinuititen und
Kontinuitit im Alltdglichen in den minimalen Ubergingen von dem einem zum an-
deren kein Problem darstellt: Man erlebt beim Telefonieren (generell in gemeinsam
erlebten sozialen Situationen) gleichzeitig die eigene Kontinuitit, wie die Konti-
nuitit der anderen Personen. Gerade die wechselnde Stabilitit der Verhiltnisse
zu Anderen ermoglicht es, in der eigenen Kontinuitit Differenzen zu bestimmen.
Kontinuitit bedeutet demnach nicht eine koh4rente Erzihlung, die durch ein itber-
greifendes Thema klassifiziert wire. Es ist mein Leben, aber es ist keine vollstindig
zueinander passende Erzihlung. Gerade, wenn Andere lingere Zeit keine Nahe zu
mir haben, kann ich erleben, dass sie mir Verinderung spiegeln, die man selbst
nicht erwartet hitte. Oder umgekehrt: Sie spiegeln diese Verinderungen, weil sie
die Kontinuitit der eigenen Verinderung nicht miterlebt haben. Dieses Phinomen
ist nun nicht fiir lange Zeitabstinde reserviert, sondern eine Moglichkeit aus dem
Fakt, dass die Beziehungen zu Anderen unterschiedlich intensiv sind; sowohl in

54 Ebd.,S. 34.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

der Nihe zueinander als auch in der Hiufigkeit der Anwesenheit. Dadurch wird
eine Erfahrung von Ahnlichkeit und Unterscheidung allererst beschreibbar, wenn
man die Perspektiven Anderer als Verhandlungsbasis itber die eigene Darstellung
akzeptiert. Um auf das Telefonat zuriickzukommen: Selbst wenn sich die gedufler-
ten oder gedachten Antworten und Reaktionen von Beginn des Telefonats bis zum
Ende nur nuanciert voneinander unterscheiden — wir erleben uns darin jeweils als
Andere.”

Ist es ein Gesprich zur Klirung eines Konflikts und man geht mit der Meinung
in das Gesprich, man hitte sich selbst vollstindig akzeptabel verhalten und diese
Sichtweise kippt wihrend des Telefonats, man versteht also besser, warum sich die
andere Person verhalten hat, wie sie es tat, dann schleicht sich eine Diskontinui-
tit in das eigene Verhalten ein. Ich bin nicht mehr mit meinen anderen Gedan-
ken identisch. Diese Diskontinuitit oder Differenz innerhalb meines Verhaltens
ist dabei jedoch kein Problem fiir das Erleben meiner Kontinuitit als Kontinuitit,
vielmehr ist sie die Vorausetzung dafiir. Nichtsdestoweniger miisste man an die-
ser Stelle davon sprechen, dass man zum*r Andere*n ihrer*seiner selbst geworden
ist. Als vollstindige Abgrenzung zu einem vorherigen Selbst taucht diese Differenz
oder Alterititserfahrung des eigenen Selbst selten auf. Genau diese starke Form
der Verinderung sucht und beschreibt bspw. Sartre in all seinen Biographien.*® Er
nennt genau den Punkt Konversion, an dem man durch die Anderen und die so-
ziale Situation, durch die man jemand wurde, ein*eine Andere*r wird. Damit ist
diese Konversion der Punkt, an dem man Anderen darin zustimmt, dass nicht sie
sich verandert haben, sondern man sich selbst. In einer Situation, in der man mit
langjahrigen Freund*innen zusammensitzt, die man hiufig trifft und zu denen
man eine enge Bindung hat, auf einmal Insiderspriiche und Witze nicht mehr als
lustig gewertet werden, sondern man sie problematisch findet, kann die Aussage
einer der anwesenden Personen, dass man sich selbst verindert habe und nicht die
andern Anwesenden, eine plétzliche und unhintergehbare Evidenz haben.

Damit wird hier eine konfuse und zumeist undurchsichtige Situation im sozia-
len Miteinander als Ausgangspunkt fiir die Betrachtung des Alltaglichen beschrie-
ben. Erst durch die aktive thematische Setzung eines Fokus orientiert sich die Be-
trachtung der sozialen Situation hin zu einer Theorie, die uns je selbst als Andere
unter Anderen bestimmt. Die Anderen widerfahren mir zwar, aber es ist ein be-
wusster Prozess, sich nicht auf die Diskontinuitit oder Kontinuitit zu fokussieren

55  Moglichist auch ein Gesprich, das nur aus einem Wort als Antwort besteht: »Ja, ja, hmm, ja,
ja P

56  Beispiele finden sich dafiir in all seinen biographischen Schriften angefangen bei Baudelaire,
Reinbek b. H. Rowohlt, 1978 (iber Marllarmés Engagement, Reinbek b. H. Rowohlt, 1983/Saint
Genet bis zur fiinfteiligen Flaubert Studie.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

129


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Als Andere unter Anderen

und dabei einseitig eine Identitit mit dem Unterschiedenen oder dem Gemein-
samen zu behaupten; denn dieser Reduktionismus stellt einen immerwihrenden
Priifstein fiir eine Theorie iiber das Miteinander dar: Je besser man die Anderen als
Andere beschreiben kann, umso umfassender ist das Verstindnis der Anderen als
Andere unserer Selbst.

Das vorherrschende Gefiihl von Kontinuitit beim Erleben des eigenen Selbst
ergibt sich dabei indirekt durch die Sedimente im Vergleich mit der eigenen Ver-
gangenheit und direkt in der Gegenwart durch die Unterschiede und Gemeinsam-
keiten, die ich mit Anderen in meinem Horizont oder Fokus erlebe. Die Sedimen-
tierungen und die erlebte Andersheit durchdringen sich jeweils an verschiedenen
Punkten.”” Die Welt ist mehr, als ein einzelnes, ideales Ich geschaffen haben oder
in sie hinein konstruiert haben kénnte. Die Sedimentation der Handlungen zeigen
permanent - auf indirekte Weise — die Uberginge zwischen eigenen Vorhaben und
dem Vorhandenen sowie den Vorhaben Anderer an, entweder indem sie darauf
aufbauen, sich dagegen wenden oder davon abspringen, also etwas Neues produ-
zieren.’® Der Sinn, den das Erleben hat, steht also nicht fiir sich alleine, er kommt
nie nur von mir und ist nie nur mir zuginglich: Der Sinn, den ich wihrend des
Telefonats in der Sprache und Sprechweise eines*einer Freund*in hére, ist mir zu-
ginglich, weil es nicht nur ihr*sein subjektiver Sinn ist, der vermittelt wird, und
es nicht nur mein subjektiver Sinn ist, den ich in dem Gehorten erlebe. Die Sedi-
mente setzen sich in der jeweiligen Sprache, dem Gesagtem und dem Gehorten,
fest, und so sind sie Mittler des Sinns. Sedimente sind Vermittler eines Sinns, der
sie nicht selbst sind.

Die Sedimentierungen stellen in dieser Arbeit — nach dem hier Beschriebe-
nen und ausgehend von Merleau-Ponty — ein sprachliches Bild dar, mit dem das
Anwachsen, das Bestehen und das Fortwirken der sozialen Strukturen durch die
Handlungen der einzelnen Anderen beschrieben werden soll. So stellt sich die Se-
dimentierung als die Ansammlung von vergangenen, kontinuierlich und auch dis-
kontinuierlich wirkenden Gemeinsamkeiten und Unterschieden mit Anderen dar.
Es kann gerade durch die Undurchsichtigkeit der sozialen Sedimentation nicht
immer genau angegeben werden, welche sozialen Strukturen intensiver durch die
Sedimente nachwirken als andere. Ich weifd bspw. nicht immer, welche Normen in

57  Vgl. William James:Pragmatismus und radikaler Empirismus, S.32: »Der radikale Empirismus
dagegen |af3t sowohl der Einheit als auch dem Getrenntsein Gerechtigkeit widerfahren. Er
sieht keinen Grund dafir, eines von beiden fiir eine lllusion zu halten. Er weist beides einer
bestimmten Beschreibungsebene zu und versteht, daf$ tatsachliche Krafte am Werk sind,
welche die Einheit im Laufe der Zeit vergréfiern.«

58  Zum letzten Punkt der Neuproduktion kann weiterfiihrend auf Deleuzes und Guattaris Anti-
Odipus verwiesen werden, im Besonderen auf den Punkt des Wunsches und seiner positiven,
Neues hervorbringenden Kraft. Vgl. Gilles Deleuze & Félix Guattari: Anti Odipus — Kapitalismus
und Schizophrenie |, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2014, S. 35.ff.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

meinen Handlungen zur Darstellung kommen, da die Sedimentationen durch den
je eigenen Sinn der Handlungen stetig verfestigt und verindert werden.

Dass der Sinn die schon vorhandenen Sedimente iibersteigen kann, die in und
durch die Kultur und die Anderen festgelegt sind, lisst sich auf einem Seitenweg
mit Martin Heidegger argumentieren. Es ist der Weg, wie das »Dasein« zu den
Anderen kommt.*® Dieser Pfad wird im nichsten Sinnabschnitt zu einer generel-
len Betrachtung der Anderen und des Sinns, den sie in ihren Handlungen im Alltag
verkérpern, fithren. Diese Betrachtung ist durch die Uberlegungen Heideggers zur
Sorge motiviert, da sie einen Vorschlag fir ein gemeinsames Weltverhiltnis dar-
stellt. Dazu muss sich aber schon hier, in der Betrachtung des Alltags, in einigen
entscheidenden Punkten von Heidegger abgegrenzt werden, da man sonst, obwohl
der Solipsismus keine Moglichkeit ist, wie hier schon gezeigt wurde, in einen So-
lipsismus und eine Logik des »Andere-Besitzens« (eines idealen Ichs) zuriickfillt.

Verstehen & Sinn im Alltag Heidegger schreibt iiber das Verhiltnis von »Dasein« und
Welt Folgendes: »Das »Dasein« ist zunichst und zumeist von seiner Welt benom-
men.«*° Das heifit, das »Dasein«, der Mensch (die Verwendung der Einzahl ist in
diesem Fall notwendig, da Heidegger nur von Einzelnen spricht) benimmt sich in
der Welt, durch die er bewegt wird. Oder anders ausgedriickt: Wir (!) verhalten
uns in der Welt auf eine bestimmte Art und Weise, die auf die Welt reagiert und
sie verandert. Durch zundichst und zumeist wird ein apriorisches Perfekt ausgedriicke,
was heif’t, dass diese Beziehung des Menschen zur Welt eine Struktur des Mensch-
seins ausdriickt und nicht vom Menschen abstrahiert werden kann. Schon hier ist
jedoch bei Heidegger nicht von einer Welt, sondern von einer »jemeinigen« Welt
die Rede, was sich im Zitat durch das Possessivpronomen »seiner« ausdriickt. Fiir
Heidegger bin ich also in einer Welt, von der ich benommen bin, in dem Sinne,
dass sie sich mir, in der Art wie sie ist, zeigt, als eine Welt von Handlungsangebo-
ten und Geboten, in der die Dinge durch sedimentierte Handlungen vorgeformt sind
- um weiter Merleau-Pontys Begriff zu benutzen. Diese jemeinige Welt scheint dem
zu widersprechen, woftir bisher argumentiert wurde. Dies trifft auch genau dann
zu, wenn damit eine Welt gemeint ist, die nur einem »Dasein« (einem Menschen)
zuginglich sein soll.

Hier offenbart sich ein deutlicher Unterschied in der Gewichtung des theo-
retischen Ansatzes: Heidegger argumentiert ausgehend von einem »Dasein«. Die-
ses »Dasein« steht fiir sich allein und ist nicht, wie im hier beschriebenen Ansatz,
ein Strukturmerkmal der Anderen. Die Anderen strukturieren sich durch einzel-
ne Iche. Heidegger argumentiert genau andersherum: Er geht von einem »Dasein«
aus, zu dessen Struktur die Anderen gehoren. Das »Dasein« ist die Grundstruktur.

59  Zur Bedeutung der Anderen bei Heidegger vgl. Bedorf: Andere, S. 94ff.
60 Heidegger: Sein und Zeit, S. 113.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

131


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Als Andere unter Anderen

Heidegger bestimmt also die Anderen und die Dinge als konstitutive Momente fiir
das »Dasein«, nimmt aber die Reziprozitit nicht explizit in seinen Argumentatio-
nen auf, wohingegen hier von der Vielzahl an Anderen ausgegangen wird, bei der
ein »Ich« als Strukturmerkmal der Andersheit auftaucht. Heidegger schreibt: »Die
Nachforschung in der Richtung auf das Phinomen, durch das sich die Frage nach
dem Wer beantworten laf3t, fithrt auf Strukturen des Daseins, die mit dem In-der-
Welt-sein gleich urspriinglich sind: das Mitsein und Mitdasein.<** Die hier vorge-
stellte Theorie widerspricht Heideggers damit also nicht, aber es gibt eine intensi-
ve Varianz in der Perspektive, die untersucht werden soll.*> Denn Heidegger bleibt
bei seiner Analyse des »Daseins« an der Frage haften, wer das (eine) »Dasein« ist.
Dies verweist auf einen Nominativ, also auf eine Bestimmung der Identitit einer
Person, und lisst deshalb keine anonyme oder vieldeutige Antwort zu. Sie schlief3t
also eine; wie die, die hier gegeben wurde, aus. Heidegger verkiirzt das Erleben also
auf die Seite der Kontinuitit, wie man es mit James festhalten konnte, und ebnet
die Diskontinuititen, die Unterschiede zu den Anderen, damit komplett ein.

Fragt man nach dem »Wer«, kann die Antwort, will man Gemeinsamkeiten und
Unterschiede zu den Anderen nicht aufSer Acht lassen, nur heifRen: viele. Hier kann
man mit Ginther Anders polemisch Folgendes hinzufiigen: »[D]ie Selbstgefillig-
keit der Was- und Werfrage [ist] uniiberbietbar.«** »Selbstgefillig« kann man hier
zum einen polemisch verstehen, jedoch auch wortlich: Nach dem Wer oder Was
fragen heiflt nach einem Selbst fragen, fiir das es gefillig oder bequem ist, alles im
Bezug zu sich selbst und ginzlich ohne Bezug zu Anderen zu denken. Dies ist eine
Folge davon nach dem Wer oder Was zu fragen, ohne zu bedenken, dass alles, was,
und jede*r, der*die ist, immer auf eine bestimmte Art und Weise sein muss. Die
Frage impliziert also immer schon ein Wie, dass mit der Beschreibung der Darstel-
lung beantwortet werden muss, und nicht mit einem Rickgriff auf ein so oder so
bestimmtes, bestehendes Selbst.

Vor welchem Hintergrund fragt also Heidegger nach dem Wer, nach welcher
Identitit (mit wem oder was), wenn er die Frage stellt? Er fragt nach dem Sub-
jekt, das diese Frage stellen kann, und nicht nach der Struktur des Fragestellens,
nicht danach, was es aussagt, die Frage stellen zu konnen, sondern danach, was
das »Dasein« zum »Dasein« macht, was ihm eine Sonderstellung, also eine Identi-
tit verleiht. Wie kann eine Antwort auf diese Fragen aussehen? In etwa wie folgt:
»Dasein« ist Seiendes, das je ich selbst bin, das Sein ist je meines.«** Diese Ant-
wort gibt Heidegger in Sein und Zeit, aber das »jemeinige Dasein« ist ein exklusives.
Es ist durch seine Bestimmung als reine Selbstbeziehung vereinzelt, da es bloRRe

61 Ebd. S.114.

62  Vgl. Michael Theunissen: Der Andere, S. 269:

63  Giinther Anders: Die Antiquiertheit des Menschen Il Uber die Zerstorung des Lebens im Zeitalter der
dritten industriellen Revolution, Miinchen C.H. Beck, 1988, S. 129.

64  Heidegger Sein und Zeit S. 114.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

Ubereinstimmung mit sich selbst bleibt. Wie sollte das »jemeinige Dasein« diese
Frage nach sich selbst stellen, wenn es immer schon nur jemeinig gewesen wire,
wenn es nicht durch Andere die Unterscheidung erlebt hitte? Genau darin liegt
die Abgrenzung der Verfallenheit im Alltag und der Eigentlichkeit: Im Alltag bin
nicht ich bei mir selbst, sondern bei und mit Anderen, warum sollte diese Bestim-
mung aber erfordern, dass es eine Eigentlichkeit in der Vereinzelung gibt? Diesen
Punkt scheint auch Heidegger zu sehen, aber nicht fiir die Infragestellung der Ei-
gentlichkeit auszubauen, denn er fithrt weiter aus: »Es konnte sein, dafd das Wer
des alltiglichen Daseins gerade nicht je ich selbst bin.«** Es kinnte also sein, dass
der Mensch sich nicht im Vereinzeln und Jemeinigen als man selbst findet, sondern
gerade durch und im Umgang mit Anderen, ohne eine Ebene der Eigentlichkeit.

Man sollte sich an dieser Stelle wieder an Deleuze erinnern, der die Kategorie
des Moglichen als Struktur der Anderen im Erleben ausgemacht hat: Da die Ande-
ren allererst die Moglichkeiten hervorbringen, kann auch nur in Bezug zu ihnen
die Frage nach egal welchem Sinn gestellt werden, als Frage nach der sinnhaften
Antwort des Erlebens der Anderen als voneinander unterschiedenen Personen. Der
erlebbare Sinn steht also immer im Plural. Es gibt nie nur einen Sinn des Erlebten
und er ist nie nur meiner. Fragt man an diesem Punkt nach der Stellung des vorlie-
genden Abschnitts in der Arbeit, also danach, welchen Zweck er erfiillt, dann ist es
folgender: Es wurde hier die Abhingigkeit jedes Menschen — selbst im Erleben der
Kontinuitit des Selbst — als positive Bestimmung verstanden, die ein Besitzver-
hiltnis im Bezug zu Anderen ausschlieft. Dabei wechselt die Perspektive im Text
auf eine dhnlich flieflende Weise hin und her, wie dies zu Beginn des Abschnitts
fiir den Wechsel von Gemeinsambkeiten (die auf Kontinuititen beruhen) und Unter-
schieden (die auf Diskontinuititen beruhen) zu denen Anderer beschrieben wurde.
Auflerdem konnte gegen die Position argumentiert werden, dass die Alltiglichkeit
eine negativ zu bewertende Verfallsform darstellt. Sie wurde hier als ein gemeinsa-
mer Ausgangspunkt bestimmt: Frage ich nach dem Sinn des Erlebens, dann frage
ich nach dem gemeinsamen Ausgangspunkt mit Anderen, dem als kontinuierlich
und diskontinuierlich erlebten Alltag, in dem uns der Sinn auf der Grundlage ge-
teilter Sedimentationen widerfihrt, ohne davor in eine Eigentlichkeit zu fliehen.
Die allgemeinste Aussage iiber den Sinn des Erlebens ist mithin, dass uns im Er-
leben widerfihrt, dass wir Andere unter Anderen sind.

Es ist also gerade der Alltag und nicht irgendein Grenzfall, der die radikale
Bedingung der Wirklichkeit des Menschseins als Andere unter Anderen offenbart.
Natiirlich kann man in Grenzfillen, vollig vereinzelt in sich gesponnen sein, aber
diese Form des Lebens ist selbst wieder eingebettet in einen Alltag, aus dem sie
— metaphorisch gesagt— herausragt: Das Alltigliche ist die Art und Weise zu sein,
durch die sich die individuellen Besonderheiten als Andere erst abbilden konnen.

65 Ebd.S.115.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

133


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Als Andere unter Anderen

Oder anders formuliert, um von der Zuspitzung der Andersheit, die Waldenfels
macht, nimlich das Fremde zu beschreiben, eine Bestimmung zu entlehnen: »Das
Fremdartige, das die Grenzen bestimmter Ordnungen iiberschreitet, setzt eine be-
stimmte Form von Normalitit voraus.«%® Oder noch anders, mit Sartre formuliert:
Die Negation ist immer eine bestimmte Negation (fremd/anders), die etwas Posi-
tives (gewohnt/normal) voraussetzt, etwas, das gerade deshalb als normal angese-
hen werden kann, weil es nicht schon negiert ist, sondern negiert werden kann.*’
In diesem Sinne ist das Alltigliche das Positive, in dem die Sedimente der Kul-
turen die Struktur des Uberschreitbaren bilden. Ich wende mich hier also mit den
Worten von Peter Berger und Thomas Luckmann der Alltagswelt als geteilter Wirk-
lichkeit zu: »Wenn wir die Wirklichkeit der Alltagswelt verstehen wollen, so miissen
wir uns nach ihrem Wesen als Wirklichkeit fragen [..].<®® Genau dieser Aufforde-
rung mochte ich nach dem Seitenweg tiber Heideggers Beschreibung des Alltags,
der als nichstes folgt, nachkommen. Es wird untersucht, was den Alltag verstehbar
macht. Somit ist es méglich, die im letzten Sinnabschnitt begonnene Beschreibung
von Heideggers Bestimmung des Alltags fortzusetzen und sie von ihrer vorrangig
negativen Konnotation (»Verfallsform«) zu trennen.®

Der Alltag ist der Ort des Man und, wie Heidegger richtig sieht, ist es moglich,
sich hinter dem So-macht-man-das-eben zu verstecken.” Aber das Man und die
Art, wie Andere etwas machen, sind auch die Sprungbretter, etwas anders zu ma-
chen, den bekannten und schon vorhandenen Sinn zu iibersteigen, der die Grund-
lage des Verstehens bildet. Wie hilft der gezeichnete Seitenweg nun, den Sinn, den
Andere darstellen und der deshalb das Sedimentierte iibersteigt, zu beschreiben
und dabei zu verstehen? Er hilft auf dem Weg, dass die Bedeutung der Anderen
fiir das Menschsein noch einmal deutlicher hervorgehoben wurde: Das Geboren-
werden in einen Alltag, in eine schon vorhandene Kultur mit Strukturen und se-
dimentierten Verhaltensweisen (wie aus einem Glas trinken, wie laufen, wie sich
kleiden, wie ein*eine guter*gute Arbeiter*in sein) sind keine Formen der Unei-
gentlichkeit, sondern sie gehoren zu jedem sinnhaften Verhalten genau deshalb,
weil sie den Sinn einer Verhaltensweise oder Geste nie vollstindig umfassen, aber
deren normierten bzw. alltiglichen Ausgangspunkt bilden. Sie sind die sich hiufen-
den Darstellungsformen unserer Fassaden, die jedoch niemals die gesamte Fassade
ausmachen. Sie sind immer auch mehr als das.

66  Waldenfels: Der Stachel des Fremden, S. 59.

67  Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 94.

68  Berger & Luckmann: Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit, S. 21. Die Bestimmung
zur Betrachtung der Wirklichkeit des Alltags kann deswegen von Berger & Luckmann tber-
nommen werden, da sie, obwohl an einer Soziologie interessiert, auch von einer phanome-
nologischen Betrachtung ausgehen. Vgl. ebd., S. 23.

69  Heidegger Sein und Zeit S.166ff.

70  Ebd.S.128.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

Das Mehr, das den Sinn erst vervollstindigt, ist die zusitzliche, die spontane
Komponente, die zu jeder der Gesten oder Handlungen hinzukommst, da wir durch
unser Verhalten und unsere Handlungen immer sowohl eine Kontinuitit als auch
eine Differenz darstellen. Das Mehr ist also die begriffliche Darstellung einer Liicke,
die sich im Alltag herausbildet. Es wird hier an das Gewesene und Vorhandene an-
gekniipft, aber mit der Betonung, nicht komplett durch es bestimmt zu sein. Der
Sinn, der sich dabei darstellt, ist ein Sich-Abarbeiten an der Welt, den Anderen
und an »mir« je selbst. Nehmen wir die Situation des Telefonierens wieder in den
Fokus, um dies zu verdeutlichen: »Hallo, wie geht es dir?« Diese Frage am Anfang
eines Telefonats ist sowohl Floskel als auch Liicke: Wird mir diese Frage gestellt
und ich antworte ebenfalls mit einer Floskel (gut, so lala, es konnte besser sein)
nimmt das Gesprich vermutlich die Form eines véllig belanglosen Austausches an.
Es wird langweilig. Hier zeigt sich ein Beispiel fiir das Mehr des Sinns, das sich so-
gar in blof3en Floskeln als Sedimente zeigt. Das Mehr ist die Besonderheit des Sinns
des Gesagten, des Redens, des Telefonierens (der Handlung, der Geste), kurz, des
Verhaltens, in dem die Art und Weise dessen aufgenommen wird, wie der Allge-
meinplatz von den Telefonierenden performativ dargestellt wird: Dieses Gesprich
ist ein Allgemeinplatz (das Was), in dem eine BegriiRung formuliert wird, die die
Struktur des Verhaltens am Telefon darstellt (das Wie). Es ist die Langeweile oder
aber auch die Freude, das spontane Treffen mit jemandem, den*die man schon lan-
ge nicht mehr gesehen hat. Der Sinn ist also, in Verbindung zu bleiben, auch wenn
dies bedeutet, ein langweiliges, floskelhaftes Gesprich miteinander zu fithren.

Somit ist sogar ein Sinn, der als langweilig erlebt wird, mehr als eine blof3e Vor-
handenheit, mehr als ein bloRes soziales Sediment. Die Langeweile bildet sich aus
den alleralltiglichsten Antworten. Sie macht dadurch die Langweiligkeit performa-
tiv zum Sinnbild von Alltiglichkeit. Damit ist das Antworten eine Uberschreitung
der sedimentierten Floskeln. An dieser Stelle konnen die Begriffe Sedimentation,
Alltag und Sinn also in folgendes Gefiige gebracht werden: Der Sinn einer Ver-
haltensweise bildet sich durch die Uberschreitung oder die Annahme sozial vor-
geprigter Verhaltensweisen, der Sedimentationen.” Diese beiden Begriffe — Sinn
und Sedimentation - bilden die Grundlage dafiir, was wir als den Alltag beschrei-
ben: denn das Verhalten ist immer eine Neubestimmung der Sedimente, entweder
durch einen vorrangig ablehnenden oder durch einen erhaltenden Sinn.

Nach der hier bestimmten Zusammengehorigkeit von Kontinuitit und Diskon-
tinuitit kommt keine Aussage, kein Sinn vollstindig vom Alltiglichen, niemals voll-
stindig von den vorhandenen sozialen Strukturen los, in die man geboren wurde.
Aus dieser Uberlegung scheint es, im Gegensatz zu Merleau-Pontys schon zitierter
Auflerung, nicht mehr erstaunlich, sondern erwartbar » daf spontane Akte, durch

71 Vgl. Berger & Luckmann: Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit, S. 24 & S. 72f.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

135


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Als Andere unter Anderen

die Menschen ihrem Leben Gestalt geben, sich duflerlich sedimentieren und als-
dann die anonyme Existenzweise der Dinge [...] zueignen«.”” Aber es bleibt — aus
denselben Uberlegungen folgernd - auch kein Verhalten ginzlich von den sozialen
Strukturen verschluckt, was im Folgenden auszufithren ist. Die Frage »Wie geht
es dir?« wird in ihrer Alltaglichkeit durch einen gelangweilten oder abwesenden
Gesichtsausdruck oder Ton noch gleichgiiltiger; oder aber zu einer Darstellung von
Freude iiber das Treffen. Man sagt etwas immer mehrdeutiger oder eindeutiger,
als man es sagen konnte. Das gleichgiiltige oder gelangweilte Verhalten ist mehr als
die Darstellung, die man gegeben hitte.” Die Langeweile ist selbst eine Darstellung
der Moglichkeit, sich zu verhalten, und damit mehr als eine blofle Sedimentierung
im Alltag. Andererseits wird diese einmal gemachte Uberschreitung der Alltiglich-
keit bei Wiederholung selbst wieder Sediment und kann damit zu einer alltiglichen
Bedeutung des Darstellens werden oder eben »[sich] die anonyme Existenzweise
der Dinge [..] zueignen«.” Die Schichten der Sedimentation iiberlagern sich: Man
bleibt ihnen verhaftet.

Es lisst sich damit folglich sagen: Ob das Telefonat langweilig ist, interessant,
traurig oder schon, gleich welche Bestimmung es hat, es gibt mindestens eine, die
man besonders bzw. intensiv erlebt, und diese verleiht dem Gesprich einen Sinn.
Dieser Sinn ist einem wihrend des Gesprichs und auch noch danach gegeben, ob-
wohl er nicht durch eine Verbalisierung im Gesprich reflektiert werden muss. Er
kann aktiver Teil dessen sein, woriiber man redet (durch die reflexive Setzung eines
»Meta«-Themas) oder er wird indirekt erlebt und flief3t so in die Gesprichsfithrung
mit ein (durch die Bedingtheit des Fokusses — woriiber geredet wird — durch den
Horizont). Der Sinn ist erschaffen und widerfahren: Er wird erlebt. Er »bedeutet
etwas. Und darunter verstehen wir nicht nur, daf$ sich [das Erlebte] als eine reine
Qualitit darbietet: [Es] setzt sich als ein bestimmtes Verhiltnis unseres psychi-
schen Seins zur Welt [...], es ist eine organisierte und beschreibbare Struktur.«”
Der Sinn, der in dieser Darstellung des Alltags erlebt wird, kann somit struktu-
rell definiert werden, als die Art und Weise, wie das Etwas unter Anderen erlebt wird.
Damit umfasst der Sinn das Alltigliche in seiner kontinuierlichen und gleichsam
differenten Form. Einen Sinn hat damit alles, was in einer sozialen Situation auf
eine bestimmte Art erlebt wird (jede Handlung, Wahrnehmung, Imagination, ge-
nauso wie jedes Fithlen und Denken). Er ist ein Konglomerat aus den verschiede-
nen bewussten Fihigkeiten und den in jeden Leib eingeschriebenen Sedimenten
der sozialen Strukturen.

72 Merleau-Ponty: Phinomenologie der Wahrnehmung, S. 399.

73 Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S.127.

74 Merleau-Ponty: Phinomenologie der Wahrnehmung, S. 399.

75  Jean-Paul Sartre: Skizze einer Theorie der Emotionen in Die Transzendenz des Ego Philosophische
Essays 1931-1939, Reinbek b. H. Rowohlt, 1997, S. 270.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

Der Sinn des Sprechens, des Handelns, des Verhaltens ist mehr als die Bestim-
mung dessen, was etwas ist, was den Sinn darauf begrenzt, dass etwas erlebt wird.
Der hier beschriebene Prozess des Erlebens ist immer schon auf eine bestimmte
Weise; angenehm, unangenehm, verstérend, verstindlich oder auch absurd, und
dabei immer sozial strukturiert. Damit ist zudem auch der Sinn eines etwas (eines
Was) immer schon auf eine bestimmte Art (ein Wie) durch die Anderen gegeben.”®
Hier lasst sich also die Bestimmung des Erlebens aus dem ersten Hauptabschnitt,
als auf das Wie bezogen, auf den erlebten Sinn iibertragen. Die Vermittlung von
Erleben und Sinn geschieht dabei, wie im Beispiel des Telefonats zu sehen war,
sofort im Gesprich, wihrend wir es erleben; es wird nicht erst danach in einem
Bewertungsverfahren ein Sinn hinzugestellt.

Sinn und Erleben sind zwei Aspekte der Bedingung der Wirklichkeit, mit Ande-
ren unter Anderen zu sein.”” Der Sinn ist somit mehr als das Alltigliche, aber ohne
die Alltaglichkeit als geteilte Grundlage fiir das Verstehen nicht zu denken. Er ist
gleichzeitig als gegeben und veridndert erlebt. »[D]er Alltag [ist] mehreres zugleich,
Stitte kontingenter Sinnbildung, Sinnverteilung und Sinnablagerung und Stitte
von Sinnentstellung und Sinnverdringung, von Schein und Gewalt und all dies in
labyrinthischer Mischung.«”® Der Alltag bietet somit den notwendig kontingenten
Ausgangspunkt fiir das Verstehen, da er eben der Ort des Sinns in den verschie-
densten Facetten ist. Er ist die Stitte von Sinnentstellung und Verdringung, Gewalt
und Schein einer Fiille an negativen Beschreibungen und Erfahrungsmoglichkei-
ten, aber auch von positiver Vieldeutigkeit, die es ermoglicht, aufeinander Bezug
zunehmen. Oder ganz banal: Nur, weil wir einen alltiglichen Sinn teilen und ge-
meinsam verandern kénnen, kénnen wir gelingend miteinander telefonieren: Wir
sind responsiv. Ich mochte an dieser Stelle noch betonen, dass ich hier absicht-
lich die positiven Aspekte des Alltags fokussiere, da negative Bestimmungen schon
reichlich in der Literatur vorzufinden sind. Es ist eine produktive Sichtweise auf
den Alltag miteinander. Es ist die positive Bestimmung der Vieldeutigkeit, der Be-
stimmung, dass wir Andere unter Anderen sind.

So entsteht kein Problem aus der Vieldeutigkeit. Sie ist die Bedingung der
Wirklichkeit fiir das Verstehen und das Uberschreiten des blof} Sedimentierten hin
zu einem personlichen und teilbaren Mehr. Es gibt in der hier beschriebenen Form
nichts blof$ Sedimentiertes (keine reine Determination) oder ein reines Mehr (abso-
lut freie Neubestimmung); beides sind Extreme desselben alltiglichen Verhaltens.
Durch die bisher gemachte Beschreibung des Sinns und die Betonung der Notwen-
digkeit der Vieldeutigkeit fiir das Verstehen ist es sinnvoll, auf die Unterscheidung

76  Vgl. Silvia Stoller: Existenz — Differenz — Konstruktion, S.118.
77 Vgl. Berger & Luckmann: Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit, S. 26.
78  Bernhard Waldenfels, In den Netzen der Lebenswelt, S.176.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

137


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Als Andere unter Anderen

zwischen Verstehen und Erkennen noch einmal zuriickzukommen, denn der Un-
terschied tritt so deutlicher hervor. Ich kann den Alltag, in dem ich lebe, nicht
vollstindig in Distanz setzen. Dies wire aber notwendig fiir eine von der Vieldeu-
tigkeit getrennte eindeutige Erkenntnis. Es wire die Thematisierung von etwas nur
Notwendigem ohne historische, soziale und damit kontingente Beziige.

Die Distanz geht aber aus demselben Grund verloren, der es erméglicht, den
Sinn zu teilen: Jedes Erkennen ist selbst durch alltigliche Strukturen (wie etwas
in einem bestimmten Bereich zu erkennen ist) vorgezeichnet. Das Erkennen des
Alltags richtet sich zuriick auf einen bestimmten Punkt des Alltags, um einen Bei-
trag zur Erkenntnis dessen zu leisten, wie sich der Alltag zu einer bestimmten Zeit
dargestellt hat. Das Erkannte ist die reflexive Feststellung des Verstehens — des Er-
lebens eines sowohl widerfahrenen als auch mitproduzierten Sinns. Das Erkann-
te behilt trotz des feststellenden Charakters eine relative Perspektive und verliert
diese nur scheinbar, wenn man das Erkannte als absolut erklirt. Vieldeutigkeit ist
also deshalb die Bedingung fiir das Verstehen, weil es nicht nur ein schon festge-
legtes und sicheres Gesicht des Sinns gibt, sondern die vielen Facetten dessen, wie
etwas erlebt wurde oder wird. Eine soziale Situation kann deshalb viele Sinne haben,
da sie zwar einen alltiglichen Umgang miteinander darstellt, aber tatsichlich un-
terschiedliche, differente oder auch diskontinuierliche Momente umfasst, die sich
von Anderen als sinnvoll oder unsinnig verstehen lassen. Vieldeutigkeit kann somit
nicht als Problem verstanden werden: Sie ermdglicht gerade erst etwas verstehen
zu kénnen, Sinn zu verindern und sich bestimmte Bereiche des Erlebten als zu
erkennende zu wihlen. Gibe es keine Differenz, wie sie durch die Vieldeutigkeit
erdffnet wird, so wire es nicht nachvollziehbar, wieso man etwas verstehen oder
nicht verstehen sollte. Es gibe ja keine Unterschiede.

Die Frage, die sich daran anschlief3t, ist die nach der Art dieser Unterschie-
de: Ist es eine Unterscheidung in Kategorien, die durch Kontradiktionen getrennt
sind? Diese Ansicht wilrde implizieren, dass es genaue und eindeutige Grenzen
zwischen den verschiedenen erlebbaren Phinomenen gibe, bzw. Griinde, solche
Grenzen fur alles Erlebte anzunehmen. Doch wurde bisher gezeigt, dass es um
das Beschreiben und nicht um das Kategorisieren des Erlebten geht. Es geht um
ein Verstehen der Kontingenz des Miteinanders, um ein magliches Fiireinander
zu bestimmen. Einen Gegensatz zu dieser kontradiktorischen Begriffsgenese bie-
tet der Ansatz von Gilles Deleuze. Er beschreibt eine Moglichkeit fiir die Genese als
»Blockierung« des Alltags, die sich durch minimale Differenzen und nicht durch
Kontradiktionen im Extremen bestimmen lassen.” Ich will hier die Bedeutung der
Kontradiktionen fiir die Differenzierung nicht verneinen, aber man muss ihr eine
andere Form der Distinktion zur Seite stellen. Dadurch versucht diese Arbeit der
Uberlegung iiber den bestindigen Wechsel im Erleben, die mit James bestimmt

79  Gilles Deleuze: Differenz und Wiederholung, S. 28.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

wurde, gerecht zu werden. Diese minimalen Uberginge, die Uberginge im Kleins-
ten nennt Gilles Deleuze Vize-diktion.®® Im Unterschied zur Kontradiktion sind sie
es, die die Grauzonen bestehen lassen, in denen etwas weder vollstindig alltiglich
noch vollstindig unalltiglich/besonders ist. In dem Bereich, der sich durch diese
vielen moglichen Kippphdnomene bestimmen lisst, liegt eben das Mehr an Sinn, das
die Alltaglichkeit iiberschreitet, das selbst das Handeln in Strukturen nicht kom-
plett von ihnen ableitbar macht. Alltidglichkeit und Unalltiglichkeit sind deshalb
aber keine symmetrischen Pole einer begrifflichen Kontradiktion, sondern es han-
delt sich dabei um ein asymmetrisches Verhaltnis. Wie schon beschrieben wurde, baut
ja das Unalltigliche und auch das Mehr auf einer vorhandenen Positivitit auf, der
faktischen Gegebenheit von Alltag und Strukturen, die das Verhalten mitbestim-
men, oder, wie Waldenfels es ausdriickt: »Schliefilich gehért das Alltagliche nicht
nur zum Leben im Ganzen, es durchdringt alle Lebensbereiche, auch solche wie Wis-
senschaft, Kunst und Religion, die bestimmt sind, den Alltag zu iiberschreiten.«®
Fur die Philosophie selbst bedeutet dies, sich nicht auf Erklirungen zu reduzie-
ren, sondern vor allem die Beschreibung der Phinomene zu betreiben, um ihre
Eigenheiten darzustellen. Was bedeutet dies aber konkret? Es bedeutet, dass man
nicht danach fragt, was das Gegenteil von etwas ist, sondern wie das eine dem
anderen ihnelt, genauso wie es bisher in dieser Arbeit gemacht wurde, um die An-
deren nicht als Gegenteil des Ich zu verstehen, sondern als dhnliche wobei jede*r
fiir alle Anderen auch ein*e Andere*r ist. Nimmt man als Beispiel die Perspektiven
auf meinen Schreibtisch wieder auf, dann wird in der Beschreibung nicht danach
gefragt, wer auf den Schreibtisch sieht, sondern wie das erlebt wird, was man er-
lebt. Ich erlebe meinen Schreibtisch als und die Blitter als meine Aufgabe, als zu
Erledigendes. Andere erleben diese Perspektive nun vielleicht auch als Arbeit, als
Aufgaben, die erledigt werden miissen, und sie erleben es als etwas, das von je-
mandem erledigt werden muss. Der Unterschied ist die perspektivische Angabe
»meine« bzw. »deine« Arbeit, die unsere Perspektiven voneinander trennt. Es ist
meine Arbeit und die Andere verstehen dies, weil sie keinen Gegensatz zu mir bil-
den, sondern Ahnliche sind. Frage ich nun eine andere Person, ob sie mir ein paar

80 Vgl.ebd., 233: »Dieses Verfahren des unendlich Kleinen, das die Unterscheidung der Wesen-
heiten aufrechterhilt [..], ist vollig verschieden von der Kontradiktion; man mufd ihm daher
einen besonderen Namen, den Namen»Vize-Diktion<geben. Im unendlich GroRRen steht das
Gleiche in Kontradiktion zum Ungleichen, sofern es dieses in essentia besitzt, und wieder-
spricht sich selbst, sofern es sich selbst negiert, indem es das Ungleiche negiert. Im unend-
lich Kleinen aber steht das Ungleiche in Vize-Diktion zum Cleichen, in Vize-Diktion zu sich
selbst, sofern es das, wodurch es in essentia ausgeschlossen wird, als Fall einschliefit. Das Un-
wesentliche umfafRt das Wesentliche als Fall, wihrend das Wesentliche das Unwesentliche
in essentia enthielt.«

81 Waldenfels: In den Netzen der Lebenswelt, S. 36. & vgl. S.155.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Als Andere unter Anderen

Seiten zum Korrekturlesen abnimmt, dann wird auf einmal die Arbeit auf mei-
nem Schreibtisch auch in der Perspektive einer anderen Person zu »meiner« Arbeit
aus ihrer Perspektive. Es gibt also minimale Unterschiede, die nicht in eine be-
griffliche Kontradiktion miinden, sondern in permanente Wechsel. »Mein« kann
zu »Dein« kippen und umgekehrt. Damit kann hier schon in der Beschreibung die
Trennung zwischen meinem Erleben und dem Erleben Anderer als variabel und
nicht als starre Grenze bestimmt werden. Das Erleben Anderer umfasst meines
wie das der Anderen: Zwischen Subjekt und Anderem liegt keine kontradiktori-
sche Entgegensetzung, sie sind Teile der Dimension des Erlebens.

Ein Blick auf das Erkennen Es lohnt sich, an dieser Stelle kurz innezuhalten und den
Prozess des begrifflichen Erkennens genauer zu beschreiben, der mir als Absto-
Bungspunkt gedient hat, um das Verstehen als Erleben der pluralen Sinne zu be-
stimmen. Das bedeutet, dass ich nicht jede Form, die bisher als Erkenntnistheorie
besprochen wurde, zur Abgrenzung heranziehe, sondern dass ich eine Theorie des
Erkennens bespreche, die in der Phinomenologie eine der deutlichsten Ausformu-
lierungen bedeutet. Es ist diejenige von Roman Ingarden, der in Zur Objektivitit
der sinnlichen Wahrnehmung die Vorstellung des Prozesses der Erkenntnis punktge-
nau beschreibt: »Das Erkennen kann nur dort stattfinden, wo [drei Elemente] auf-
treten: a) das Subjekt, das eine Operation vollzieht, b) diese Erkenntnisoperation
selbst und c) der Gegenstand, auf den die Operation sich bezieht«.®* Diese Relation
zwischen Subjekt und Gegenstand in der Erkenntnisoperation ist keine ungewohn-
liche Voraussetzung fiir das Erkennen, und er fithrt seine archetypische Vorstellung
vom Erkennen weiter fort: »Die Erkenntnisoperation ist die Gewinnung durch das
Subjekt eines Wissens iitber den durch diese Operation bestimmten Gegenstand;
ihr Zweck ist die Gewinnung einer >Erkenntnis< dieses Gegenstandes, d.h. eines
wahren Wissens«.® Das Erkennen ist also eine Operation mit dem Zweck der Erlan-
gung von »wahrem Wissen«. Diese Dopplung ist Ausdruck der Besonderheit dieser
Form, als Ausnahmeprodukt des menschlichen Denkens, als Feststellung des Ver-
standenen. Man kann durch das Erkennen also das Verstehen in eindeutige Aus-
sagen iiberfithren: Die Relation zwischen Menschen und Welt ist die Bedingung
fiir das Erkennen, dessen optimales Ergebnis ein eindeutiger Begriff sein soll. Da-
mit ist das Erkennen jedoch eine Operation unter anderen Denkvermdgen und
anderen bewussten Fihigkeiten. Die Relation Mensch-Welt, die schon immer un-
ablosbar als Alltag verflochten sind, besteht vor und mit jedem Versuch zu erken-
nen weiter. Die Kategorien, die dem Wissen, dem Erkannten entsprechen — wahr
und falsch —, sind keine Universalien, die auf alle Bereiche des Lebens angewandt

82  Roman Ingarden: Zur Objektivitit der sinnlichen Wahrnehmung, Gesammelte Werke Band 8, Tu-
bingen: Niemeyer 1997, S. 161.
83 Ebd.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

werden kénnen — wer wiirde dies auch behaupten wollen —, sondern Beurteilungs-
zuschreibungen ausschlieflich fiir das Erkannte. Dieser Blick auf das Erkennen ist
damit ein Schritt, zu bestimmen, wie das Verstehen des Sinns beurteilt werden
kann.

Liegt Paris in dieser Himmelsrichtung? Ist in dieser Tasse Kaffee? War Nietz-
sche ein Philosoph?®* Auf diese Fragen gibt es Antworten, die unter die Katego-
rien wahr und falsch fallen kénnen, wenn man aus einer feststehenden Perspek-
tive auf sie blickt. Man versucht also die Welt immer von einem Standpunkt aus
zu erkennen. Solange ich hingegen nicht versuche, die Welt zu erkennen und un-
ter Erkenntniskategorien zu subsumieren, gibt es keine sinnhafte Méglichkeit, die
Kategorien wahr und falsch zur Beurteilung von etwas zu gebrauchen. Fir die vor-
liegende Arbeit bedeutet dies, dass die Hauptthese, dass die Anderen die Bedin-
gung der Wirklichkeit ausmachen, eine Kategorisierung ist, die den Anspruch auf
Giiltigkeit erhebt, da diese beschreibende Bestimmung mit den Kontingenzen der
Ausgestaltung umgehen kann, ihnen eine Struktur gibt. Die Bereiche des Erlebens,
die ich nicht in der Reflexion versuche zu erkennen, kénnen nicht sinnvoll unter
wahr oder falsch subsumiert werden; aber diese Bereiche sind dennoch Teil des Ver-
stehens. Erst das, was ich versuche zu erkennen, wird wahr oder falsch sein. Aber
im Erleben der Welt haben wir es mit Sinn zu tun, den wir handelnd, fithlend, den-
kend, wahrnehmend und imaginierend miterschaffen und der uns durch Andere
widerfihrt. Diese sind nicht wahr oder falsch. Man versteht etwas als langweilig,
interessant, schon, eklig, liebenswert etc. Die aufgezihlten Sinngehalte sind rela-
tional und nur durch eine Verbindung von Menschen, Anderen und Welt zu ver-
stehen. Will man dies schematisieren, bedeutet es, dass das Verstehen des Sinns
das Korrelat des Erlebens der Welt ist und das Erkennen von etwas das Korrelat
zum Reflektieren auf etwas Erlebtes ist. Das Erkennen wird somit eine bestimmte
Form des Verstehens, bei der ein gerechtfertigter, wahrer Glaube entstehen soll.
Jedes Erkennen ist Verstehen, aber nicht jedes Verstehen ist Erkennen.

Damit miindet hier die im ersten Hauptteil begonnen Kritik an einer Vorstel-
lung der Phinomenologie, die sich mit einem rein theoretisierenden Bewusstsein be-
schiftigt, in eine differenzierte Beschreibung des Verhiltnisses von Erleben und
Erkennen. Und es lisst sich — nochmals mit Gurwitsch — diese Vorstellung eines
rein theoretischen Bewusstseins, wie folgt, charakterisieren:

Der Gegenstand steht zwar in einer Beziehung zu mir, weil er Zielpunkt meiner
Zuwendung ist, aber diese Beziehung gehort wesentlich zur Distanz, die mich von
ihm abhebt. Diese Distanz des Gegenstandes, auf den ich mich richte, von dem

84  Diese letzte Frage ist eine geplante Stolperstelle, da schon die Frage, ob Nietzsche ein Philo-
soph war, nicht vollig eindeutig zu beantworten ist.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

141


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Als Andere unter Anderen

ich Bewusstsein habe, kann von keiner raumlichen Anndherung je iiberwunden
werden [.]«85

Anders als in diesem Zitat wird hier nicht von einer urspriinglichen Distanz aus-
gegangen, die zwischen Menschen und Welt liegt. Sondern ich gehe von einem
asymmetrischen Verhiltnis aus, bei dem wir Andere und die Welt zusammen die
Sedimentierungen der sozialen Situation bilden, die dem Erlangen von Wissen ge-
nauso notwendig zu Grunde liegt, wie der Méglichkeit, den Alltag zu iiberschrei-
ten. Es ist ein Verhiltnis von Nihe und Distanz, wodurch die Relationalitit stirker
betont wird. Die hier benutzten Begriffe beschreiben also erlebbare Weltverhiltnis-
se genauer, in denen keine kontradiktorischen Distanzen vorliegen, sondern Vize-
diktionen, kleine Differenzen, die auch die Nihe zwischen Begriffen anzeigen und
nur im Grenzfall wie Kontradiktionen erscheinen. Ein Beispiel fiir solch eine er-
lebbare, widerfahrene Kontradiktion im Alltiglichen wire der im letzten Kapitel
beschriebene Fall des Nackt-ins-Seminar-Gehens. Bei ihm stellt sich ein Wider-
spruch zu der @iblichen Kleidung im Seminarraum ein, denn alle Anderen tragen
konventionellerweise welche. Aber die Anderen sind keine Kontradiktionen meines
Erlebens, sondern sie unterscheiden sich minimal bis maximal in der Intensitit.
Wir sind in keinem Fall ganz und gar von Anderen unterschieden, und wenn es
doch in manchen Fillen so erscheint, dann sind es jene, in denen man mit einer
Andersheit konfrontiert ist, die einem als nicht realisierbare Méglichkeit erschei-
nen. Dies kann geschehen, weil die sozialen Strukturen vollkommen versteinert
sind, oder weil das grundlegendste Weltverhiltnis in der Tat der Anderen negiert
wird.

Die beiden Pole Welt und Menschen bzw. Menschen und Objekten geraten also
erst dann zueinander in eine kontradiktorische Distanz — wie im Zitat bestimmt
—, wenn sie in von der Reflexion thematisch erfasst und etwas anderem entgegen-
gesetzt werden. Es lohnt sich hier noch einmal, Husserls Bestimmung der Phi-
nomenologie zu betrachten, um die Unterschiede in der Programmatik zwischen
dieser Phinomenologie und der hier vertretenen zu zeigen. Husser! verfolgt schon
zu Beginn seiner Reformulierung der Phinomenologie in den Ideen I eine einseitige
Betrachtung, die auf ein reines Erkenntnisinteresse abzielt. Dies zeigt sich bereits
in den ersten zwei Sitzen des ersten Paragraphen: »Natiirliche Erkenntnis hebt
an mit der Erfahrung und verbleibt in der Erfahrung. In der theoretischen Ein-
stellung, die wir die >natiirliche« nennen, ist also der Gesamthorizont moglicher
Forschung [...] bezeichnet: Es ist die Welt.«®® Warum Husserl, obwohl er von der
Erfahrung ausgeht, die theoretische Einstellung mit der natiirlichen gleichsetzt,
kann nur im Hinblick auf sein rein erkenntnistheoretisches Interesse begriindet

85  Gurwitsch: Die mitmenschlichen Begegnungen in der Milieuwelt, S. 59.
86  Husserl: Ideen !, S.10.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

werden. Es ist eine Setzung auf ein Ziel hin. Sonst hitte man bestimmen miissen,
dass es aufler dem Erkennen noch andere Einstellungen zur Welt gibt und es nicht
in jedem Moment darauf ankommt, etwas von der Welt zu erkennen.

Das meint es, wenn ich davon spreche, dass das Erlebte, wie das Fithlen von
Ekel, sinnhaft ist: Das Erlebte zeigt keine abstrakten Erkenntnisformeln an, die das
reine Was einer Sache bestimmen, sondern sie zeigen, wie das Was ist. D.h., das Er-
leben zeigt an, unter welchen Strukturen sich etwas oder jemand im Sozialen dar-
stellt. Das Gesprich, das langweilig ist, kann dennoch Informationen vermitteln,
die wahr oder falsch sind, doch die Fakten auf ihren Wahrheitswert zu tiberpriifen
ist etwas anderes, als ein Gesprich zu fithren, das langweilig ist, und es indert
nichts daran, ob das Gesagte wahr oder falsch ist, dass es langweilig war. Damit
soll aber nicht gesagt werden, dass dieses Sinn vermittelnde Verstehen einen unbe-
dingten Vorzug vor dem Wahren hitte. Es soll aber darauf insistiert werden, dass
das Erkennen ein Weltbezug der Menschen unter anderen ist, der in seinen beson-
deren Eigenschaften, das Wahre und das Falsche zu bestimmen, auf dem Erleben
der Welt aufbaut oder eher ein Teil des Erlebens ist. »Unter Anderenc ist hier also
doppeldeutig zu verstehen: 1. ist das Erkennen eine Fihigkeit neben anderen; 2.
besteht das Erkennen in Bezug auf Andere und durch Andere.

Wieso wird hier nun nochmals auf anderem Wege betont, was schon im ersten
Hauptteil gezeigt wurde? Dies geschieht, um darauf hinweisen zu kénnen, dass
es beim Erleben des Telefongesprichs und dem Verstehen des Sinns, den Ande-
re darstellen, nicht zuerst um ein Erkennen der Anderen geht, sondern dass das
Mehr an Sinn in jeder alltiglichen, sozialen Situation erlebt wird. Es geht in dieser
Wiederholung also auch darum, zu zeigen, dass ich den Sinn, der im Gesprich
ausgedriickt wird, verstehen kann, ohne ihn vorher erkannt haben zu miissen. An-
dersherum entstiinde ein Problem der Beschreibung; Andere zu verstehen, wenn
dies notwendig auf Wissen gegriindet wire, erwiese sich als unmoglich.

Dies lisst sich in vier Schritten zeigen: 1. Wenn Wissen notwendig ist, um An-
dere zu verstehen, muss ich die Anderen notwendig schon zum Objekt gemacht ha-
ben. 2. Anders als bei Gegenstinden ist die Kontinuitit der Anderen durch immer
neue Differenzen in threm Handeln und Verhalten Anderen gegeniiber bestimmt.
3. Wenn ich also die anderen Personen verobjektiviere, kann ich sie nur unter Kate-
gorien subsumieren, sie aber nicht als Prozess denken, der noch abliuft, weil eine
Kategorie zu benutzen ein abgeschlossenes Urteil ist. (Es geht aber beim Verstehen
Anderer nicht vorrangig darum, ob die Art, wie sie sich verhalten, wahr oder richtig
ist. Es geht darum wie wir gemeinsam leben.) 4. Leben als blofRe Kategorie zu ver-
stehen, unterliefe das Verstehen der Anderen als Handelnde, Fithlende, Denkende,
Imaginierende und Wahrnehmende, kurz als Erlebende. Man wiisste dann zwar
vielleicht, was diese Person ist (z.B.: Ist X ein Mensch? Ist X lebendig oder tot?),
aber nicht was sie will beziehungsweise wie sie sich verhilt. Dieser vierte Punkt ist
jedoch entscheidend dafiir, z.B. dem Gesprich, schon wihrend man es fithrt, einen

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M

Als Andere unter Anderen

Sinn beimessen zu kénnen. Und genauso erlebe ich ja auch ein Gesprich. Es hat
einen Sinn, den ich wihrend des Redens erfasse, und auf den ich antworte oder
den ich selbst mit hervorrufe. Diesen geteilten Sinn erkenne ich aber nicht zuerst,
sondern ich erlebe ihn wihrend des Prozesses.

Hier sei nun vorweggeschickt, dass genau diese Wendung hin zum Verstehen
als Grundlage des Erkennens eine Hinwendung zum Pragmatischen darstellt und
an William James anschliefit. Fiir das Verstehen Anderer ist nicht das Erkennen
wichtig, sondern ob die Interaktion, das Verhalten in Bezug auf die Anderen funk-
tioniert. Dieses Funktionieren bildet sich auf dem Grund des Alltages und lasst das
Gewohnte entstehen und bestehen. Es bezieht sich aber nicht darauf, ob der ver-
folgte Zweck erreicht wird, sondern darauf, ob ich gelingend interagiere, ob sich
ein Sinn einstellt, egal welcher Art (Missverstindnis, Ablehnung, Zustimmung,
Langeweile, Heiterkeit etc.). Es gibt damit keine Frage nach dem Gewinn oder dem
Erfolg gegeneinander. Der Sinn ist nicht meiner und nicht irgendjemandes, er ist
durch die Anderen als Andere. Er ist die Sphire, die im Alltag Neues werden lasst
und Gewohntes weiter iibermittelt. Der Sinn und das Verstehen sind immer miteinander
geteilt, weil sie nur in der sozialen Situation bestehen.

Daran anschliefend kann mit de Beauvoirs Aussage aus Das Alter Folgendes
gesagt werden: »Die Gewohnheiten ersparen uns Anpassungsschwierigkeiten, sie
liefern Antworten, bevor man sich Fragen stellen muf.«*” Dieser Satz kann als
Ubergang und Zusammenfassung fiir diesen Sinnabschnitt verstanden werden.
Die sozialen Strukturen sind der Modus dessen, wie man auf den Alltag reagiert.
Was im Alltag passiert, erscheint mir gewohnt. Jene als Gewohnbheit erlebten Ant-
worten auf das Alltigliche sind also die sedimentierten und vergangenen sozialen
Strukturen der Verhaltensweisen der Anderen; die Normen, die Art und Weise wie
wir miteinander interagieren. Sie widerfahren uns in der sinnhaften Bezugnah-
me aufeinander: »Die Gewohnheit — das ist die Vergangenheit, soweit sie von uns
nicht reprisentiert, sondern in Form von Einstellungen und Verhaltensweisen ge-
lebt wird; es ist die Gesamtheit der sMontagen< und Automatismen, die uns das
Gehen, Sprechen, Schreiben usw. erméglichen.«*® Die Montagen des Alltags (Se-
dimentierung plus Uberschreitung der Sedimente hin zu einem Mehr) miinden in
unser Verhalten. Das Montierte stellt die inkorporierte Sammlung an vergangenen
Strukturen und sozialen Sedimenten dar, aus denen unser erlebter Alltag besteht.
So ist der Alltag also ein Teil unserer eigenen Korper und unseres Verhaltens.

87  Simone de Beauvoir: Das Alter, Reinbek b.H.: Rowohlt 1977, S. 400.

88  Ebd. (Fiir den Hinweis auf diese beiden Stellen in Simone de Beauvoirs Buch Das Alter be-
danke ich mich bei Hannah Chodura, ohne deren gleichzeitige Arbeit am Thema des Alters
diese Uberlegungen wohl keinen Eingang in die vorliegende Arbeit gefunden hitten.)

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

Leibliches Verstehen und die Ubercodierung des Leibes Wieder einmal beginne ich mit
Merleau-Ponty. An dieser Stelle soll eine Unterscheidung ausgearbeitet werden, die
den hier verwendeten Begriff des Verstehens weiter spezifiziert. Es ist die Unter-
scheidung zwischen »erotischem« und »verstandesmifligem« Verstehen, die die
Bedeutung der Gewohnheit und deren leibliche Gebundenheit verdeutlicht. Fir
diese Einschreibung wird der Begriff Codierung verwendet, wodurch bestimmt
werden kann, wie die Montagen® — um diesen Begriff de Beauvoirs kurz aufzu-
greifen — aus Stift und Hand, Gangart und Beinen etc. ohne Subsumierung unter
allgemeine Kategorie sinnhaft sein kénnen:

Es gibt ein erotisches >Verstehens, das von anderer Art ist als das Verstehen des
Verstandes; der Verstand versteht, indem er eine Erfahrung unter einer Idee er-
fafdt, der Begierde aber eignet ein Verstehen, das >blindlings< Korper mit Kdrper
verbindet. So ist selbst die Geschlechtlichkeit, die man doch lange genug als ty-
pisches Beispiel einer blofRen Kérperfunktion betrachtet hat, keineswegs ein pe-
ripherer Automatismus, sondern Intentionalitdt, die der Bewegung der Existenz
selbst folgt und mit ihr sich erhebt und zuriickfallt.*°

Was in diesem Zitat zum Tragen kommt bzw. zum Thema wird, ist die leibge-
bundene Verstindlichkeit, ein Verstehen, das im Erleben liegt und nicht durch ein
Distanzverhiltnis ausgedriickt wird. Kérper und Kérper — oder eher: Leib und Leib
— gehen in vielfiltigen Gesten und Mimik aufeinander ein, die Montagen aus Leib
und Kleidung, Leib und Besteck u.a. haben aneinander Teil: Allein der Versuch,
die Hand oder die Schulter einer anderen Person zu beriithren, spielt mit mehr im-
pliziten Faktoren, als es beschrieben werden kann. Was ich leiblich verstehe, ist
demnach die im letzten Kapitel beschriebene Fassade der Anderen, ihre performa-
tive Darstellung der Intentionalitit unter sozialen Strukturen.”

89  Ahnlich der Montage (vgl. Beauvoir: Das Alter, S. 400) kann auch der Begriff der »Wunsch-
maschine« von Deleuze und Guattari verstanden werden: Deleuze & Guattari: Anti-Odipus,
S. 7ff.

90  Merleau-Ponty: Phinomenologie der Wahrnehmung, S.188. Vgl. dazu die Kritik von Judith But-
ler an der Beschreibung der Geschlechtlichkeit bei Merleau-Ponty: Geschlechtsideologie und
phdnomenologische Beschreibung —Eine feministische Kritik an Merleau-Pontys Phdnomenologie der
Wahrnehmung, in Silvia Stoller & Helmuth Vetter (Hg.): Phinomenologie und Geschlechterdiffe-
renz, Wien: WUV 1997, S. 166ff.

91 Andiesem Punktder Arbeittritt zu der sozialphilosophischen Beschreibung eine unvermeid-
bare Ndhe zu moralischen und ethischen Fragestellungen hinzu. Die Phianomene selbst und
dadurch auch die Thematik dieser Arbeit (die Anderen unter Anderen) kommen nicht oh-
ne moralische, ethische, also soziale Strukturierungen — wie man sich zu verhalten hat —
aus. Unsere Vorhaben werden durch sie codiert. Und so birgt der Fokus dieser Arbeit gera-
de durch die gegebenen Beispiele die Offenheit, meine moralischen Vorstellungen in diesen
Beispielen vorzufinden, weil hier versucht wird, das alltdgliche Miteinander unter den so-
zialen Strukturen zu bestimmen. Es wird hier in keinem Abschnitt dafiir argumentiert, dass

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Als Andere unter Anderen

Das leibliche Verstehen hat jedoch nicht nur das Gesicht der Lust, hier im spe-
ziellen Textausschnitt Merleau-Pontys der sexualisierten Lust, sondern dieses Ver-
halten ist auch hilfsbereit, offen und nicht vollends definiert. Man kann jemanden durch
das Begehren (als Form leiblichen Verstehens) verstehen, aber es ist nicht nur po-
sitiv besetzt. Durch die Begierde kann man auch unterdriickend, gewaltsam und
einseitig feststellend sein. Das erotische — oder eben besser: das leibliche — Verste-
hen ist, wie oben schon fir den Alltag bestimmct, nur im Angesicht von Vieldeutigkeit,
also einer generellen Offenheit moglich. Wenn etwas nicht die Moglichkeit lasst,
auch das Gegenteil oder abweichende Verhaltensweisen zuzulassen, dann wird von
der Person, der die Moglichkeiten genommen werden, gerade nicht gefordert zu
verstehen, was gerade getan werden soll oder nicht, sondern es wird gefordert, Fol-
ge zu leisten: Die Person, die nur folgen soll, muss nichts leiblich verstehen, aber
sie verliert dadurch nicht die Moglichkeit dazu: Das leibliche Verstehen bildet eine
grundlegende Fihigkeit, die nicht negiert werden kann.

Was aber passieren kann, ist, dass man in Situationen gerit, in denen das Mit-
einander ein Gegeneinander ist, bspw. wenn es von einer der beteiligten Perso-
nen als unerwiinscht dargestellt wird, dass eine andere Person die Fihigkeit zum
Verstehen ausiiben soll, oder es einem egal ist, ob verstanden wird, was man mit
dem eigenen Verhalten bezwecken will. Ein Beispiel dafiir kdnnen Verhaltenswei-
sen sein, die als Ausiibung von Gewalt verstanden werden. Sie werden verstanden,
aber sie lassen keine eigenen Deutungen zu, sondern zwingen die Deutung der
Gewalt ausiibenden Person oder Gruppe anderen auf. Gewalt und einseitige Fest-
stellungen sind damit nicht vom Verstehen getrennt, zeugen aber von Desinteresse
daran, dass Andere verstehen konnen. Gewalt ist immer auch die Inkaufnahme von
Unverstindnis.

Anders verhilt es sich mit einem Verhalten, das Zuverlissigkeit bei Anderen
bendétigt: Dass Andere zuverlissig sind, ist die Darstellung eines Verhaltens, das
sich auf Andere verlisst. Es ist ein Vertrauen darauf, dass sie ihre generelle Of-
fenheit, ihre verschiedenen Méglichkeiten einschrianken, damit das Verhalten, was
man ausfithren mochte, gelingt. Es ist ein Vertrauen dahingehend, dass Andere

eine beschriebene Form des Miteinanders einen notwendigen Vorrang vor einer anderen ha-
ben soll. Dies ist auch nicht die Bitte, die Beispiele unhinterfragt stehen zulassen, sondern
es ist die Explikation meiner eigenen Perspektive, die nicht aus dieser Arbeit zu verbannen
ist. Liest es sich an bestimmten Stellen so, als wiirde eine der Varianten bevorzugt, dann
deshalb, weil ich es nicht geschafft habe, meine eigene Vorstellung davon, wie man zusam-
menleben sollte, aus dem Text vollstindig herauszuhalten. Sollte es solche Passagen geben,
und davon ist auszugehen, dann sind sie durch mein eigenes Ethos geprégt. Ich bitte also
darum, keine versteckte moralische Argumentation hinter dem Text zu vermuten, sondern
solche Passagen als Ausdruck eines Wunsches zu verstehen, der dennoch eine nachvollzieh-
bare Beschreibung liefern kann. So sind Offenheit und Eindeutigkeit zwei Begriffe, die nicht
mit»gut« und »schlecht« beurteilt sind.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

die Situation verstehen und deshalb in einer bestimmten Art und Weise darauf
antworten. Gebe ich einer anderen Person etwas zum Korrigieren, dann vertraue
ich darauf, dass sie versucht, den Text zu verstehen, und gleichzeitig darauf, dass
sie den Text griindlich korrigiert. Auf der anderen Seite bedeutet es aber auch,
dass die Kritik, die geduRert wird, als konstruktiver Hinweis verstanden werden
soll und nicht als Ablehnung des Inhaltes, denn mit Dissens ist immer zu rechnen.
Zuverlissigkeit ist also eine Form doppelten Vertrauens.

Beispielhaft zeigt sich das leibliche Verstehen am Zulassen oder Ablehnen von
Berithrungen. Zieht man seine*ihre Schulter zuriick oder »versteinert« einem der
Korper durch die Berithrung oder den Blick einer anderen Person, dann verstehen
die Anwesenden das Verhalten als unbehaglich, ablehnend oder verirgert. Kommt
man auf die Zuverlissigkeit zuriick, dann verlisst man sich in diesem Moment
darauf, dass Andere verstehen, dass diese Situation unangenehm ist und sich so
verhalten, dass diese Situation geklirt werden kann. Damit steht das leibliche Ver-
stehen auf dem Boden des Pragmatischen. Es ist situativ in soziale Strukturen des
Alltags eingebunden. Es unterscheidet sich deshalb vom verstandesmifligen Ver-
stehen als Subsumieren von etwas unter einen Begriff, womit man im Bereich des
Erkennens angekommen wire. Lehne ich eine Berithrung ab, stelle ich mein Un-
wohlsein, mein Ablehnen dieses Verhaltens dar.

An diesem Beispiel lisst sich auch aufzeigen, warum ein gewaltvolles Verhal-
ten immer auch eine Inkaufnahme von Unverstindnis ist: Wird die Berithrung ge-
waltvoll ausgefithrt, dann spielt es keine Rolle, ob die berithrte Person oder die
Berithrende verstehen, worauf die Interaktion abzielt, geschweige denn, ob sie da-
mit einverstanden sind. Das Ziel ist in der gewaltvollen Berithrung schon endgiiltig
festgelegt, und zwar nicht als Moglichkeit, sondern als Notwendigkeit/Zwang ge-
gen Andere.”” Die Anderen sind dabei nur als Objekte Teile des Zu-Erreichenden,
und damit nicht Quell eigener Moglichkeiten, sondern nur Moglichkeit fiir den*die
Gewaltbereit*e selbst.

Will man sich dagegen unterstiitzend verhalten, steht der Sinn, den man mit
dem eigenen Verhalten jemand Anderem vermittelt, auf dem Spiel. Es ist keine ein-
deutige Angelegenheit mehr, ob es als unterstiitzend aufgefasst wird oder nicht.
Unterstiitzung als solche zu verstehen, ist stirker von der Situation und damit von
den Anderen abhingig. Positives Verhalten vertraut auf die Perspektiven der An-
deren. Negatives Verhalten (im Extremfall Gewalttitiges) schliefit die Perspektiven
der Anderen im eigenen Verhalten ein und die der der Gewalt ausgesetzten Person
in dem Sinne aus, dass sie nicht als eigenstindige Person in Erscheinung treten
soll. Diese grobe Beschreibung von Gewalt soll hier nicht weiterverfolgt werden,

92 Zum Verhiltnis von Zwang und Moglichkeit in Bezug auf die Anderen vgl. Deleuze: Logik des
Sinns, S. 367ff.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

147


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Als Andere unter Anderen

da sie den Ausschluss des Fiireinander bedeutet, und deutlich weiter gefasst wer-
den miisste.”® Sie musste jedoch aufgegriffen werden, da eine Beschreibung des
Miteinanders ohne einen Verweis auf Gewalt ein Phinomen des Alltags ausklam-
mern wiirde, an dem nicht vorbeigeschaut werden sollte.

Hier ldsst sich wieder betonen, was im ersten Unterkapitel Miteinander in so-
zialen Rdumen schon argumentiert wurde. Das Erleben zeigt auf, dass wir in Be-
zug auf andere Menschen und die Gegenstinde im Verhiltnis eines Nebeneinan-
der und dadurch eines immer offenen Miteinander stehen, dessen Sinn durch ein
leibliches Verstehen erlebbar ist. Mit Merleau-Ponty kann man hier also Folgen-
des konstatieren: »Perspektiven und Gesichtspunkte sind [..] als unser In-sein im
Welt-Individuum zu begreifen, und die Wahrnehmung [sowie das Erleben, P.H.]
nicht als Konstitution des wahren Gegenstandes, sondern als unser Sein-unter-
den-Dingen [und den Anderen, P.H.].«** Was uns dazu fithren kann, mit Walden-
fels den Bereich des »Logos der praktischen Welt« in der Kategorie des Leiblichen —
also des Verstehens als Erleben des Verhaltens in seinen eigenen Grenzen - zu
denken. Dieser Bereich ist »den Risiken der Erfahrung ausgesetzt« und deshalb
»nicht von vorneherein fest [gestellt]«.** Dies stellt also eine Loslésung von jegli-
chem Absolutheits- oder Universalititsanspruch des Verstehens im erotischen bzw.
leiblichen Bereich des Erlebens dar. Das Verstehen ist nie abgeschlossen.

Die Welt ist nie nur meine Welt.*® Und sie muss, so trivial es auch klingt, des-
halb als soziale beschrieben werden. Sie ist also immer unsere. Diese unsere Welt
besteht auch in der Zeit vor der eigenen Geburt. Jene Zeit ist uns, vermittelt durch
Sedimentationen und Strukturen, in die wir eingebettet sind, die ich heute an mir
und den Anderen entdecken kann, ohne dass wir sie selbst neu erschaffen hitten,
zuginglich. Diese Strukturen und Optionen sind Teil des beschriebenen Alltags,
auf dem die Sinnkonstitution fufit. So geben mir das Besteck, der Loffel und mei-
ne Erziehung eine Mdéglichkeit an, wie ich mit dem Loffel Suppe l6ffeln kann, die
durch Andere vermittelt ist. Ich verstehe also den Loffel und das Loffeln durch die
Anderen und meinen codierten Leib hindurch. In dem Loffel zeigt sich implizit
die Zeit seiner Bearbeitung und Genese durch die Anderen inbegriffen, genauso
wie die Art ihn zu benutzen, die ich durch den Umgang der Anderen mit ihm ge-
lernt habe; seine Form, der Stiel, der sich zwischen meine Finger legt und so ei-
nen bestimmten Bewegungsablauf funktional macht. Es entsteht ein gemeinsamer
Sinn, ein gemeinsames Verhalten in der Handhabung des Loffels. Dieser allgemei-
ne Handlungscode wird aber durch die spezifische Art und Weise und sogar die

93 Einen Uberblick zu Darstellungen und Strukturen von Gewalt bietet die Textsammlung Ge-
walt: Strukturen, Formen Reprisentationen von Mihran Dabag, Antje Kapust & Bernhard Wal-
denfels (Hg.), Miinchen: Fink 2000.

94 Vgl. Merleau-Ponty: Phinomenologie der Wahrnehmung, S. 402.

95  Waldenfels: In den Netzen der Lebenswelt, S. 83.

96  Vgl. Merleau-Ponty: Phinomenologie der Wahrnehmung, S. 397.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

Art des Loffels (Suppen-, Kaffeeloffel etc.) und durch sein Material (Metall, Plastik
etc.) und die »Etikette« iibercodiert. Code meint also die Art und Weise, wie etwas
zu tun sein sollte, die sich durch eine bestindige Wiederholung und die sozialen
Strukturen in einen Leib eingeschrieben haben. Gibt es also einen konventionellen
Code des Loffelns? Ja, einen, der einer*m wortwortlich in der Hand liegt. Er ver-
andert sich dadurch, ob man schnell oder langsam 16ffelt und obdie Schiissel oder
den Teller dabei festhilt; er wird an bestimmten Stellen in der konkreten Situa-
tion tbercodiert, auch wenn sich die Konvention dadurch noch nicht verindert.
All das zusammen garantiert das sinnhafte Mehr aus Kontinuitit und Diskontinui-
tit, dass je nach Kultur, aber auch je nach Person, einen unterschiedlichen Sinn
verstehend erlebbar macht. Aus diesem Verstehen kann nun die Benutzung nach
dem Code folgen, die Recodierung, ihn zum Eierlaufen zu benutzen, und die Uber-
codierung, wenn man Loffel nicht mehr zum Essen benutzt, sondern ihnen einen
anderen Sinn einschreibt: bspw. durch die wiederholte Verwendung von Léffeln
als Aschenbecher, ohne sie danach wieder in ihrem konventionellen Gebrauch zu
verwenden.

Im Ubercodieren liegt dabei stets eine Form der Machtausiibung, des Beherr-
schens.”” Damit wurde hier, nachdem im vorherigen Kapitel die Notwendigkeit des
Alltaglichen fiir das gegenseitige Verstehen betont worden ist, die andere Seite, die
des Gegeneinanders, der Abgrenzung im Alltdglichen, mit in den Blick genommen.
Diese Codierungsprozesse werden im Sinnabschnitt Verstehen, Funktion, Wahrhaftig-
keit wieder aufgegriffen. Zusammenfassend fir diesen Sinnabschnitt kann man so-
mit sagen: Offenheit/Uneindeutigkeit ist die Bedingung dafiir, eine Situation tiber-
haupt verstehen zu kénnen, weil es nur bei einer Offenheit der Situation iiberhaupt
notwendig wird, sie zu verstehen. Wiren Situationen bestindig eindeutig, gibe es
keine Varianz darin, wie man sich in einer Situation verhilt. Die Pluralitit von
Umgangsformen im Miteinander wire nicht mehr sinnvoll beschreibbar, sondern
wiirde zu einer eindeutigen Skala fiir angebrachtes und unangebrachtes Verhalten
fithren. Im nichsten Abschnitt soll nun auf eine Umgangsform im Miteinander
genauer Bezug genommen werden. Es ist das Verhalten der Fiirsorge, welches aus-
gehend von Heidegger nun betrachtet werden soll. Die Fiirsorge ist in dieser Arbeit
der Ausgangspunkt fiir die Fokussierung auf ein Fiireinander als Moglichkeit des
Miteinanders.

Die Modi der Fiirsorge An dieser Stelle, an der das leibliche Verstehen beschrieben
und konkretisiert wurde, laufen drei Stringe auseinander, die sich mit der Frage
der Funktion des Verstehens beschiftigen. Zum einen ist es eine Frage der Sorge
um Andere (einer Form der Fokussierung des Miteinander als Fiireinander), die

97  Vgl.Gilles Deleuze & Félix Guattari: Gesprdch iiber den Anti Odipus (mit Felix Guattari), in: Gilles
Deleuze (Hg.): Unterhandlungen 1972-1990, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2017, S. 36.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

149


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Als Andere unter Anderen

Heidegger beschreibt. Zum anderen ist es eine Frage nach dem Begriff der Funkti-
on selbst, und zuletzt ist es eine Frage nach der Struktur bzw. den Codes, nach de-
nen man handelt, wie man sie iiberschreiben bzw. iibercodieren kann, sie vielleicht
sogar decodiert. Der erste Strang wird in diesem Sinnabschnitt aufgenommen, da
er die Grundlage der Frage nach der Funktion des Sinns ist. Dieser zweite Strang
schlieft im Abschnitt Verstehen, Funktion, Wahrhaftigkeit direkt an diesen hier an.
Danach wird in Form der parrhesia die Beschreibung der Sorge komplettiert, um
schliefdlich zum dritten Strang Miteinander in sedimentierten Welten zu gelangen, der
gleichzeitig den Abschluss dieses Kapitels bildet. Trotz dieser Teilung verlaufen die
Beschreibungen der Sinnabschnitte eng miteinander verwoben.

Zuerst soll also auf den Begriff der Sorge — Heideggers Versuch zu beschrei-
ben, wie Menschen aufeinander bezogen sind - eingegangen werden. Waldenfels
stellt die Frage in Form folgender Aussage: Die Sorge »tritt im alltiglichen Ver-
halten auf als Ubung der Sorgfalt [...]. Es fragt sich dann, was sich hinter dieser
Sorge verbirgt, wo und wie sie im Leben verankert ist, wie sie den Menschen prigt
und in welche soziokulturellen Gestalten sie sich kleidet.«*® Dieser Aufgabe, die
Waldenfels an eine Untersuchung der Sorge stellt, werde ich hier an ausgewihlten
Beispielen nachgehen. Eine solche Beschreibung der Sorge ist deshalb sinnvoll, da
sie einen phinomenologischen Versuch darstellt, das Miteinander zu beschreiben,
von dem ausgehend die Strukturen dieses Miteinanders in den Fokus des Erlebens
treten konnen. Dazu werde ich mich den Beschreibungen Heideggers kritisch zu-
wenden, um eine weiterfithrende Bestimmung der Sorge im Miteinander, in der
sozialen Situation zu forcieren:

Die Fiirsorge hat hinsichtlich ihrer positiven Modi zwei extreme Méglichkeiten.
Sie kann dem Anderen die »Sorge« gleichsam abnehmen und im Besorgen sich
an seine Stelle setzen, fiir ihn einspringen. [..] Ihr gegenliber steht die Moglichkeit
einer Fiirsorge, die fiir den Anderen nicht so sehr einspringt, als daf$ sie ihm in
seinem existenziellen Seinkdnnen vorausspringt, nicht um ihm die »Sorge« abzu-
nehmen, sondern erst eigentlich als solche zuriickzugeben.?

In dieser Form, eine Beziehung zwischen Menschen zu beschreiben, kommt es vor
allem auf den Begriff des Nehmens an, der sich in Abnehmen und Ubernehmen (um
sie zuriickgeben zu konnen) aufteilt. Thematisiert man diese Begriffe, so ldsst sich
die Sprache Heideggers wie folgt iibersetzen. In der Sorge geht es darum, sich den
Problemen und den Ansichten der Anderen anzunehmen. All diese Akte bestimmen
nur dasjenige, was das Subjekt tun kann, entweder um das Problem in Form ei-
ne*r Stellvertreterin fiir die Anderen zu 16sen, wodurch das Problem iibernommen
wird, oder das Problem als Ratgeber*in aufzuzeigen, um der anderen Person ihr

98  Waldenfels: Erfahrung, die zur Sprache dringt, S. 294.
99  Heidegger: Sein und Zeit, S.122.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

Problem zuriickzugeben. Sowohl die erste Variante als auch die zweite zeugen von
einem Besitzverhiltnis gegeniiber Anderen. Entweder nehme ich den Anderen das
Problem und die Sorge ab, oder ich muss erst Wissen iitber das Problem besitzen,
um es zuriickgeben zu konnen. Was aber soll diese Beschreibung des Besitzens fiir
das Miteinander bedeuten? Es bedeutet, dass hier ein Verhiltnis zwischen Men-
schen beschrieben wird, bei dem immer eine Person als das Subjekt und die andere
Person als das Objekt bestimmt wird."*® Es ist also ein Verhiltnis der Macht, denn
das Subjekt besitzt dann die Sorge der Anderen oder iibernimmt sie.'”"

Dies wird allerdings in diesen beiden »positiven Modi« der Sorge — wie Hei-
degger sie nennt — durch die gewihlte Sprache verdeckt. Nach dieser kritischen
Darstellung steht nun an, zu fragen, ob die Sorge mehr als diese beiden Moglich-
keiten birgt. Wird es ebenso moglich sein, zu versuchen, sie nicht ein Verhiltnis
des Besitzes zu beschreiben? Darauf kann mit Karl Lowith geantwortet werden,
der sich der Terminologie Heideggers bedient, um jedoch deutlich klarer in seiner
Argumentation von der Welt zum Zusammenleben von Menschen zu kommen:

Weil das menschliche Dasein durch sein »In-der-Welt-sein«, das In-der-Welt-sein
aber durch »Mitsein« bestimmt ist, eigentliches Mitsein jedoch Mit-einander-sein
bedeutet, das Miteinander-sein aber gleichbedeutend ist mit»Zusammenlebenc,
ist von vornherein zu erwarten, daf ebenso wie die allgemeine »Welt« schon eo
ipso Mit-welt anzeigt, so auch das allgemeine »Leben« schon eo ipso Zusammen-

leben meint."®*

Lowith hilt an dieser Stelle fest, wie der Weg vom einzelnen Erleben der Welt zum
Zusammenleben fithrt. Dies steht in der Darstellungsform konsequent in Zusam-
menhang mit dem Titel seines Buches Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen.
Es geht ihm - ausgehend von Heidegger und der Subjektphilosophie verpflichtet
— darum, die einzelne Person so zu beschreiben, dass die Bedeutung fiir die Ande-
ren daran erkennbar wird. Oder um es noch expliziter zu sagen: Es geht Lowith um
das Individuum und sein Verstehen der Anderen. Er verstirkt dadurch die Beto-
nung der Bedeutung der Anderen im Vergleich zu Heidegger, aber auch in seiner
Beschreibung ist die Welt mit Anderen ein Aspekt der Welt; und erst durch den
Umgang mit der Welt erreichbar.'®® In Lowiths Beschreibung ist es keine Frage des
Besitzens, die Anderen zu erleben, aber es ist eine Frage des aktiven Umgangs mit
der Welt, nur im Handeln, genauer: nur im Sprechen kommt man zu ihnen. Beide

100 Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 450.

101 An dieser Stelle kann die Frage nach der Fiirsorge fir Pflegebediirftige aufkommen. Dieses
Thema ist jedoch viel zu diffizil, als dass es hier sinnvoll thematisiert werden kénnte. Vgl.
Patrick Schuchter: Sich einen Begriff vom Leiden Anderer machen— Eine Praktische Philosophie der
Sorge, Bielefeld: transcript 2016, S. 51ff.

102 Karl Lowith: Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen, Stuttgart: J.B. Metzler 1981, S. 31.

103 Vgl.ebd., S.29 &130.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

151


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Als Andere unter Anderen

Punkte wurden in der bisherigen Argumentation dieser Arbeit in ihrer Privilegie-
rung verkehrt: Dadurch, dass das Erleben immer darstellt und diese Darstellung
nicht ex nihilo entsteht, sondern sich aus der Wiederholung des Erlebens Ande-
rer entwickelt, muss man nicht erst zu den Anderen kommen, muss man keinen
Zugang zu ihnen finden, sondern man lebt immer schon miteinander und in ei-
ner geteilten Wirklichkeit. Die Frage, die sich in diesem Sinnabschnitt stellt, ist
nun die folgende: Wie kann man durch die Fokussierung der Anderen in der Fiir-
sorge einen Umgang miteinander beschreiben, der ein Fiireinander bedeutet, das
nicht allein das konkrete Erleben der Anderen erfasst, sondern die Strukturen, die
einander verbinden und unter denen man gemeinsam leben muss?

Es geht also im Verlauf des Sinnabschnitts darum, ein Verhiltnis zu bestim-
men, in dem erst durch das Fireinander die Probleme als Strukturprobleme deut-
lich werden: Man muss sie nicht zuriickgeben, weil man sie nicht zuriickgeben
kann. Das Problem wird gemeinsam erlebt, und durch seinen Widerfahrnischarak-
ter ist es, als wiirde man gemeinsam dariiber stolpern. Die gemeinsame Sorge ist
nicht von einem Menschen allein intendiert, sie erwichst aus den sozialen Struk-
turen. So bedeutet die Sorge nicht die Ubernahme der Probleme und eine privile-
gierte Stellung, sondern ein Miteinander; oder wie Waldenfels es ausdriickt: »Das
Ethos der Sorge beruht [..] auf einer natiirlichen Verwandtschaft zwischen den
Menschen.«'** Das Verhiltnis zu Anderen erscheint in dieser Form der Sorge wie
das von Spiegeln, die nicht nur zuriickwerfen, worauf sie gerichtet sind, sondern
durch ihre unterschiedlichen Perspektiven mehr zeigen, mehr in den Blick nehmen
konnen als ein Spiegel alleine.’ Dies ist eine Méglichkeit, die Sorge als leibliches
Verstehen darzustellen und von ihr ausgehend die Wirklichkeit des Miteinanders
zu beschreiben, das auf dem Erleben der Anderen unter Anderen fufst. So erdffnet
sich nicht nur ein Verhiltnis von Subjekt und Objekt, sondern eine theoretische,
wie ebenso praktische Sichtweise, die die Anderen als Menschen mit eigenen und
fremden Moglichkeiten bestimmt.

Auf die eben beschriebene Weise lisst sich auch verhindern, von einem eigentli-
chen bzw. einem verfallenen Teil des Lebens zu sprechen: Heidegger hat zwar recht,
wenn er beschreibt, dass das alltigliche Geschehen, die Codes, die unser Verhal-
ten mitbestimmen, das, worum wir uns Sorgen machen, verdecken kann. Aber
heifdt das auch, dass man mit ihm konstatieren muss, dass es das eigentliche Le-
ben ist, in dem man sich der Sorge bewusst wird, und der Alltag als Verdeckung
dieser Sorge eine Verfallsform darstellt?*® Siecht man in dieser Weise auf das Pro-
blem, so ergibt sich eine Spaltung des Menschen in einen eigentlichen Bereich

104 Waldenfels: Erfahrung, die zur Sprache dringt, S. 295.
105 Vgl. Eco: Uber Spiegel, S. 30.
106 Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S.175.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

und einen verfallenen. Heidegger betont zwar, dass Verfallsform nichts Negati-
ves meinen soll, aber dennoch fillt es schwer, diese negative Konnotation vollig
zu ignorieren. Ungeachtet der Konnotation ist aber diese Teilung des Menschen
in zwei Bereiche auch schwerlich nachzuvollziehen: Wie konnte jemand fiir mich
einspringen, oder mir vorausspringen — zwei Formen des Umgangs miteinander, die
als Phinomene unproblematisch in der Wirklichkeit aufzufinden sind — wenn man
hauptsichlich, wie man es nach Heidegger annehmen muss, mein alltigliches Ver-
halten und nicht mein Eigentliches erleben konnte? Andersherum: Wenn ich mir
schon selbst im Eigentlichen meiner Sorge bewusst wire, wieso miisste man sie
mir dann zuriickgeben oder abnehmen? Im Eigentlichen bedarf ich der Anderen
nicht, weil ich ganz bei mir bin, und im verfallenen Alltag, wo ich der Anderen
bediirfte, konnen sie sich nicht sinnvoll um mich sorgen, da sie meine eigentli-
chen Sorgen nicht tangieren konnen; sie sind ja nur »jemeinig« und ihnen nicht
zuginglich, da wir im Alltag niemand sind.”” Die Funktion dessen, das Leben in
»eigentlich« und »verfallen« zu trennen, liegt also im Unklaren. Sie ergibt nur in
einer Vereinzelung Sinn, jedoch sind wir immer unter Anderen. »Die Eigentlich-
keit wirke als Filter.«'*® Dieser Filter der Eigentlichkeit verstellt uns den Blick auf
den sozialen Aspekt, der fiir jede Situation und jede Sorge innerhalb dieser Situa-
tionen konstitutiv ist: Unsere Wirklichkeit zeigt sich nur in der sozialen Situation.
So stellt diese These sich Heideggers Argumentation durch die Ausschlieflichkeit
entgegen, fiir die hier argumentiert wird. Nur in der sozialen Situation zeigt sich
die Wirklichkeit, nicht von ihr ausgehend in einem Bereich der Eigentlichkeit, in
dem ich zunichst bin und aus dem ich dann heraustreten kann. In dieser zweiten
Form bestimmt es Heidegger, wenn er schreibt: »Zundchst ist das faktische Da-
sein in der durchschnittlich entdeckten Mitwelt. [...] Zunichst ist das Dasein man
und zumeist bleibt es $0.«'* Damit wird ein Ausgang aus dem Alltag bestimmt,
der selten und exklusiv ist. Dass viele Verhaltensweisen alltiglich sind und von ei-
nem*r selbst und von Anderen ausgefiithrt werden, kann nicht bezweifelt werden:
Dies ist die Rolle, die soziale Strukturen durch ihre Wiederholung im jeweiligen
Verhalten auszeichnen. Warum aber einen Ausgang proklamieren, der einem®r in
der Angst etwas Eigentliches zeigt, als gibe es nicht auch die Angst, die man hat,
wie alle Anderen? Wie im ersten Hauptteil bestimmt, ist die Angst und ihr Bezug,
die Gewissheit der eigenen Endlichkeit, nichts getrennt von Anderen, sondern ein
Bezug durch und mit Anderen auf die Verginglichkeit des menschlichen Lebens;
und auch diese teilen wir miteinander. Diese Trennung ergibt also fiir die theo-
retische Beschreibung der Wirklichkeit zwei Probleme: 1. Wird die Wirklichkeit
dualistisch? Es gibt Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit, aber sie sind nur Produkt

107 Vgl. ebd. S.128.
108 Waldenfels: Erfahrung, die zur Sprache dringt, S. 298.
109 Heidegger: Sein und Zeit, S.129.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

153


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Als Andere unter Anderen

der Vorannahmen Heideggers, nicht notwendiges Ergebnis der Beschreibung der
Wirklichkeit. Eine alternative Beschreibung der Wirklichkeit ohne Eigentlichkeit
wurde und wird in dieser Arbeit ausgearbeitet. Und 2.: Stellt die Eigentlichkeit ein
Beschreibungsproblem fiir die vorausspringende und die einspringende Sorge dar, weil
diese beiden Sorgen nur defizient funktionieren kénnen, sobald man nicht aus der
Eigentlichkeit heraus sorgt? In der Eigentlichkeit werden sie jedoch unnétig, weil
ich klar vor mir selbst stehe, aber eben nur noch vor mir und nicht mehr bei, mit,
fiir oder gegen Andere.

Es gibt in unserer Wirklichkeit also sowohl die von Heidegger beschriebenen
zwei Formen der Sorge (einspringend und vorausspringend), wenn man sie von der
Beziehung zur Eigentlichkeit abtrennt, als auch das erlebbare Phinomen in der
hier hinzugefiigten Form. Deshalb stellt sich die Frage, wie alle drei Formen ge-
meinsam auf dem Erleben aufbauen kénnen. Um dies zu bestimmen, kann die Be-
schreibung der Alltiglichkeit aus den letzten Sinnabschnitten hilfreich hinzugezo-
gen werden: Die in der Alltaglichkeit ausgemachte Struktur von codiertem Verhal-
ten und sinnhaftem Mehr ist es, welche alle drei Formen des Sorgens ermdglicht.
Das Verhalten, das auf den alltiglichen Codes des Wie-mit-dem-Gegebenen-umgehen
griindet, ist nicht nur mir eigen, sondern wird oder wurde notwendigerweise von
Anderen geteilt. Kurz bedeutet das: Wir verhalten uns ihnlich, weil wir unter d4hn-
liche Strukturen vergleichbare Unterschiede erleben. So konnen wir uns umeinan-
der »sorgen«, weil wir den Sinn der Verhaltensweisen verstehen und gemeinsam
Probleme in der sozialen Struktur erleben kénnen, gerade weil wir sie verkorpern,
d.h., weil wir sie zur Darstellung bringen.

Dieses geteilte Verhalten eréffnet die Moglichkeit, fir Andere einzuspringen,
weil ich die Anforderungen erahnen kann, auf die sie reagieren miissen, oder ih-
nen deswegen vorausspringen und ihnen zeigen kann, welches Verhalten gelingen,
bzw. funktionieren konnte. Diese Abhingigkeit des Sorgens von Anderen ergibt
sich, »wenn der fremde Anspruch meiner Initiative vorausgeht und meine Bediirf-
nisse durchkreuzt, und zwar unausweichlich, was besagt, daf} mein eigenes Wort
eine Form der Antwort ist und daf} es von anderswoher kommt.«"® Unser Verhal-
ten und insbesondere das sorgende Verhalten ist also eine Form der Responsivitit
auf die gemeinsamen sozialen Strukturen und die konkreten Anderen, um die man
sich sorgt und die sich jeweils um einen selbst sorgen. Ich sorge mich also nicht um
Andere, weil es meine vollkommen subjektive Entscheidung ist, sondern weil der
Anspruch nach Sorge der Anderen (und damit auch meiner) schon in der geteilten
Situation besteht. Man antwortet also auf einen Anspruch, der selbst eine Antwort
auf die Situation ist.

Soweit die Beschreibung der Modi der Sorge, die Heidegger bestimmt hat. Sie
griinden sich bei Heidegger auf einem Miteinander, das dann in der Sorge verdeckt

110 Waldenfels: Erfahrung, die zur Sprache dringt, S. 299.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

wird, in einem Verhalten, das die Anderen vollstindig oder teilweise objektiviert.
Die Form des Sich-der-Sorge-zusammen-Bewusstwerdens baut aber ebenso auf
dem Alltiglichen auf: Es ist die gemeinsame Erfahrung des Mehr des Sinns, der
die Sedimente iibersteigt und somit eine Sorge auftauchen lisst, die das alltig-
liche Verhalten mitbestimmt und damit von uns gemeinsam erlebt wird. Es ist eine
gemeinsame Response (Reaktion und Aktion) auf soziale Strukturen, wie sie mit
Waldenfels schon im ersten Kapitel dieses zweiten Hauptteils bestimmt wurde.

An dieser Stelle scheint eine Veranschaulichung der drei Modi der Sorge ange-
bracht, um sie zuginglicher zu machen: Es geht bei der Sorge nicht ausschlieRlich
um banale Probleme, wie »Komme ich piinktlich zum Zug?« 0.A. Dies wire eine
Untertreibung. In Heideggers Text verweist nichts darauf, dass es auch um diese
Form von Problemen gehen konnte. Es ist eine Transformation meinerseits, die die
Sorge besser in den Kontext des vorliegenden Textes einpasst. Es geht Heidegger
nicht um so offensichtliche Probleme wie das Verpassen eines Zuges, sondern um
Probleme, die sich als »existenzielle« bezeichnen liefRen und als solche zuallererst
erkannt werden miissen. Da ich aber im Folgenden dafiir argumentieren werde
und auch schon dafiir argumentiert habe, dass es keinen eigentlichen Bereich in
den Menschen - oder sonstwo — gibt, in dem die existenziellen Probleme »warten,
wurde die Struktur der Sorge Heideggers kurzerhand in den Alltag verlegt, um dort
zu bestimmen, wie sich im alltiglichen Miteinander Probleme zeigen. Ich weiche al-
so darin von Heidegger ab, dass nicht die Frage nach existenziellen Problemen fiir
ein alleinstehendes »Dasein« gestellt wird, sondern nach den Problemen, die alltig-
lich im Miteinander unter bestehenden sozialen Strukturen erlebt werden. Sowohl die
alltdglichsten als auch die »existenziellen« Probleme zeigen sich im Erleben der
sozialen Situation.

Es geht hier also um solche Probleme, die so offen im alltiglichen Geschehen
vorhanden sind, dass man sie gerade deswegen im Horizont des eigenen Erlebens
iibersehen kann. Beispiele dafiir kénnen — und das wirkt jetzt moglicherweise wie
eine slippery slope, da die nachstehenden Beispiele existenzieller »Natur« sind, aber
sie zeigen sich eben auch in den alltiglichsten Umgangsformen — struktureller Ras-
sismus oder verschiedenste andere Formen von Diskriminierung sein. Eine Sorge,
die diesen Punkten entspricht, ist die Frage danach, wie der menschliche Korper
sexualisiert wird. Mit Judith Butler lisst sich diese Frage wie folgt formulieren:

[Glanzsicherist es so, dafs Kérper leben und sterben, essen und schlafen, Schmerz
empfinden und Freude verspliren, Krankheit und Gewalt erleiden [...]. [Aber] [vlon
welchen Zwingen werden Korper als »sexuierte« Kérper materialisiert, und wie
haben wir die »Materie« des biologischen Geschlechts und die von Kérpern all-
gemein als eine stindig wiederholte, gewaltsame Eingrenzung der kulturellen

14.02.2026, 09:42:48. Op:

155


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Als Andere unter Anderen

Intelligibilitat zu verstehen? Welchen Kérpern wird Gewicht beigemessen — und
warum?"™

In Verbindung mit der Sorge kann man an dieser Frage aufzeigen, inwiefern die
drei Modi der Sorge sich unterscheiden und welche Implikationen sich fiir die sich
daraus ergebenden Strukturen des Einspringens, Vorausspringens oder — fiir die drit-
ten, von mir hinzugefiigte Sorgestruktur — des gemeinsamen Stolperns ergeben.

Zum ersten Modus, dem Einspringen: Wenn »mir« auffillt, dass jemand sexuell
belistigt wird — sei es durch Worte oder Berithrungen — dann kann man sich aus
Sorge um diese Person »einschaltenc, sie »verteidigen« und »in Schutz nehmenc.
Damit nimmt man die Sorge auf sich und macht das, worum sich gesorgt wird,
zum eigenen Problem (ungeachtet, ob die andere Person dies mochte). Damit ver-
halte ich mich aber nicht so, als wire die belistigte Person ein Subjekt, sondern
als wire sie ein Objekt. Dabei zeigt sich hier der Widerspruch in diesem Verhalten
deutlich, da man dieses Verhalten einem Objekt gegeniiber nicht zeigen kénnte —
denn wie sollte es belistigt werden? Man benutzt die betroffene Person, um auf das
unhinnehmbare Verhalten der anderen Person hinzuweisen und diese zu konfron-
tieren und stellt sich selbst dadurch als die Person dar, die zugegen sein muss, um
zu helfen. Diese Sorge ist demnach nicht notwendig direkt an der sich sorgenden
Person interessiert; obwohl natiirlich auch die Situation eintreten kann — bspw. bei
einer gewalttitigen Auseinandersetzung —, dass man die Person ist, die zugegen
sein muss, um zu helfen. Dabei werden nicht alle, sondern nur die belistigende
Person als Subjekt und aktiv bestimmt."

Der zweite Modus der Sorge unterscheidet sich von dem gerade Beschriebenem
in der Form, dass er nicht das Problem direkt anspricht, sondern die betroffene Per-
son selbst. Statt einzuspringen und die betroffene Person zu »verteidigen, springt
man — mit Heideggers Worten — voraus, damit sie sich selbst dieses Problems be-
wusst wird. Doch auch im Hinweisen auf eine geschehene Ungerechtigkeit birgt
sich die Gefahr, die anderen involvierten Personen nicht ginzlich als Andere zu
begreifen, da hier zwar ein Appell an die betroffene Person gerichtet wird, aber
dieser Appell ist selbst eine Aufforderung etwas zu tun, was in Gegenwart der be-
lastigenden Person eine Verdopplung des Drucks darstellen kann. Dabei wird die
belistigende Person zum Objekt, um von ihr ausgehend auf die Unterdriickung
hinzuweisen. Was dabei also stehen bleibt, ist, dass in beiden Modi der Sorge ein
Verhaltnis von Subjekt und Objekt zwischen Menschen beschrieben wird.

Diese beiden Modi der Sorge bestimmen also weiterhin sehr begrenzt ein Fiir-
einander, denn dieses ist immer auch eine Form des Gegeneinanders. Man sorgt

111 Butler:Kdrper von Gewicht, S. 15ff.

112 Beim Einspringen fiir Sorgen mit Gegenstianden fillt dieser Bereich weg und die Anderen spie-
len als Subjekte gar keine Rolle. Das Problem ergibt sich nur bei der Anwendung des Modus
der Sorge, wenn es um Andere geht.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

sich um jemanden, indem man sich gegen jemanden anderen stellt. Je schwieriger
oder gefihrlicher die Situation ist, desto unproblematischer scheint dieses Verhal-
ten zu werden. Es soll hier demnach nicht festgestellt werden, dass diese Formen
der Sorge falsche oder unzureichende Beschreibungen des Phinomens darstellten,
sondern dass sie einen moglichen Bereich der Sorge ausschliefRen; den, in dem
man sich miteinander fiireinander sorgt, man zusammen iiber eine problematische
Strukeur stolpert und nicht auf der individuellen Ebene agiert: Wir laufen gemein-
sam auf einer Straf’e und man pfeift uns hinterher und ruft: »Du siehst scharf
aus!« Der Moment, in dem wir diese Catcalling héren, kann nun zum Einsprin-
gen oder Vorausspringen fithren, wenn du dich meiner oder ich mich deiner Sorge
annehme und wir uns so gegenseitig die Chance zur eigenen Aktivitit nihmen.
Was aber auch moglich ist, ist, dass wir beide zusammen iiber dieses Verhalten
stolpern und aus dieser Verunsicherung, diesem unangenehmen Erlebnis heraus
zusammen aktiv werden. Damit wird die alltigliche Struktur der Objektivierung
durch das Hinterherpfeifen aufgeworfen, wodurch es moglich ist, sich nicht nur
gegen diese Struktur zu wehren, indem jemand fiir eine andere Person einsteht
oder auf diese Objektivierung hinweist, sondern man das strukturelle Problem in-
nerhalb dieses Verhaltenscodes versteht. Damit weist das Problem tiber den kon-
kreten Einzelfall hinaus: Es ist weder allein meine Verantwortung, dein Problem
noch allein seine*ihre Schuld. Es wird durch diesen Blick zu unserem gemeinsamen
Problem, zu einer Struktur, die alle Perspektiven bedingt. Dies geschieht, weil wir
alle in und unter den Strukturen des Alltags leben, die als »normal« erlebt und
vorgelebt werden: Versucht man, die existenziellen Probleme auf diese dritte Art
zu verstehen, dann ist das Alltigliche auch nicht mehr dein oder mein Problem,
sondern unseres, weil uns gemeinsam gewahr wird, dass das Problem aus den ver-
schiedenen geteilten Codes stammt, die den Alltag prigen.”® Das Problem wird
als sedimentierte Struktur erlebt, und so wird ein implizites Phinomen explizit.
Es wird zum Ausgangspunkt gemeinsamen Verhaltens.

Die Formen der Sorge sind, so konnte man resiimieren, Bewusstwerdungspro-
zesse, die die Verkniipfungen von Denken, Handeln, Fithlen, Wahrnehmen und
Imaginieren als von Anderen abhingig offenlegen: Sich zu sorgen ist das Wider-
fahrnis einer komplexen Verbindung der bewussten Fihigkeiten in einer sozialen
Situation, in der man miteinander fitreinander ist. Diese Beschreibungen der Modi

113 Eine Frage, die mir in der Diskussion lber diese Idee gestellt wurde, ist, ob auch das Pobeln
einer betrunkenen Person eine Darstellung sozialer Strukturen ist. Prinzipiell ja: denn auch
das Pobeln stellt sich in einer bestimmten Art und Weise dar und wer im véllig betrunkenen
Zustand noch darauf kommt, sexistische, homophobe, rassistische oder antisemitische Au-
Rerungen zu benutzen, um andere ab — oder sich selbst aufzuwerten, der*die wurde von die-
sen Strukturen so durchdrungen, dass sie zur natiirlichen Haltung geworden sind. (Kommen
hingegen nur noch unverstandliche Laute als Pobelei an, dann ist es wohl auch die Darstel-
lung von Problemen, aber in einer anderen, impliziteren Form.)

14.02.2026, 09:42:48. Op:

157


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Als Andere unter Anderen

der Sorge wurden im Ausgang einer Beschreibung aufgefithrt, welche Judith But-
lers Buch Korper von Gewicht entnommen ist. Doch ihre Darstellungen haben nicht
nur Beispielcharakter fiir die hier vorliegende Theorie. Um dies zu unterstreichen,
sei folgende Stelle angefiihrt, in der sie iiber mitfithlende Beziehungen zueinander
spricht:

Es kann auch sein, da bestimmte Identifizierungen und Zugehdérigkeiten zustan-
de gebracht, bestimmte mitfiihlende Beziehungen ausgedehnt werden, um gera-
de eine Desidentifizierung mit einer Position zu stiften, die allzu sehr mit Verlet-
zung und Aggression gesattigt scheint, eine Position, die infolgedessen nur da-
durch besetztbar wire, dafs der Verlust lebbarer Identitat im Ganzen imaginiert
werden wiirde. Daher die seltsame Logik in der mitfithlenden Ceste, [..] die ei-
nem/einer anderen angetan wird, um die Aufmerksamkeit von der Verletzung,
die einem selbst zugefligt wird, abzulenken. Eine Geste, die dann zum Vehikel
der Verschiebung wird, mit der man fiir sich selbst durch den anderen und als der an-
dere fiihlt. Daran gehindert, die Verletzung im eigenen Namen vorzubringen [..],
macht man die Klage im Namen des anderen.”*

Diese verbergende Geste, in der man sich selbst hinter den Anderen zuriickzieht,
ist es, die ich als eine problematische Moglichkeit in Heideggers Modi der Sorge
herauszustellen versucht habe. Man nimmt die Sorge der Anderen in Besitz, um
selbst aus dem Fokus zu riicken, in den man die Anderen dringt: Stehe nicht mehr
ich, sondern auf Grund meiner voraus- oder einspringenden Sorge die Anderen im
Fokus, dann wird der Raum erhalten, in dem sich ein Subjekt und ein Objekt ge-
geniiberstehen. Es ist kein Platz fiir ein Verhalten, das jeweils andere Menschen in
den Anderen sieht.

In einen solchen Bewusstwerdungsprozess, in dem sich Menschen nicht in ei-
nen vor allem aktiven und einen vor allem passiven Part teilen, sondern jeweils
zugleich beides sein konnen, fithren die beiden Modi der Sorge nur schwerlich, so
wie Heidegger sie beschreibt: Sie sind immer die Darstellungsform eines — im wei-
testen Sinne — vorschreibenden Verhaltens, das auf Grundlage einer Vorstellung
der Eigentlichkeit, in die man sich »zuriickziehen« konnte, operiert. In der dritten
Form, in der wir zusammen stolpern, ist es nicht ausgeschlossen, dass sich jeweils
die Beteiligten auch hintereinander verstecken. Aber da das Stolpern die Moglich-
keit birgt, zusammen das Problem, das man mit der sozialen Situation hat, aus-
zustellen und Lésungsvorschlige auszutauschen, kann es der Weg in ein Mitein-
ander sein, in dem wir uns gegenseitig als Andere verstehen und nicht notwendig
gegeneinanderstehen. Dadurch ist das Sich-als-ein*e-Andere*r-Fithlen nicht mehr
Praxis eines einseitigen Schutzbediirfnisses, sondern das gemeinsame Arbeiten an
den Strukturen, dem ausgeiibten Zwang. Nicht die Anderen oder ich sind diesem

114  Butler: Kdrper von Cewicht, S.146.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

allein ausgesetzt, sondern wir alle als Andere der Anderen. Dabei kénnen neben
den Strukturen, die man problematisiert, durch die gemeinsame Problematisie-
rung neue soziale Strukturen entstehen, die denselben Prozess des Stolperns an-
regen konnen, wenn sie zu unterdriickenden Mechanismen werden. Damit erhilt
man am Ende dieses Sinnabschnittes eine Bestimmung des Miteinanders, in dem
soziale Situationen beschrieben werden konnen, die sowohl ein gegenseitiges, als
auch ein gemeinsames Miteinander darstellen. Es kann aber kein Vorzug der einen
oder anderen Sorge bestimmt werden, da sie alle zur Beschreibung sozialer Situa-
tionen notwendig sind. (Dass sich dabei ein gemeinsames Abarbeiten an Struktur-
problemen nach einer angenehmen Form des Miteinanders anhért, wird zum einem
in meinen eigenen Vorstellungen eines angenehmen Miteinanders griinden, ande-
rerseits aber vielleicht auch an den Vorstellungen liegen, die die Leser*innen mit
mir teilen oder in denen wir uns unterscheiden.)

Verstehen, Funktion, Wahrhaftigkeit Gibt es aber durch diese Beschreibung eine Form
der Sorge, die die richtige oder wahre Form wire? Diese Frage muss als sinnfrei
erachtet werden, da es natiirlich fiir verschiedene konkrete Formen von Proble-
men unterschiedliche praktikable Arten der Sorge gibt und keine einen generellen
Vorzug haben kann. Beurteilt man also die Modi der Sorge nicht nach wahr oder
falsch, so scheint es eine Frage der Angemessenheit zu sein, welche Form der Sorge

wann zu bevorzugen ist."

Der Gesichtspunkt der Angemessenheit fithrt die Ar-
gumentation zu einer Beurteilung des Verhaltens durch pragmatische Kategorien.
Die Funktionalitit eines Modus der Sorge kann nicht endgiiltig festgelegt werden,
sondern hingt vom konkret erlebten Moment, dem erlebten Problem im Alltag ab,
weshalb sich sorgend zu verhalten weder wahr noch falsch sein kann, sondern le-
diglich angemessener oder unangemessener.

Dabei muss beriicksichtigt werden, dass Funktionalitit nicht mit Effektivitit
oder Erfolg gleichzusetzen ist. Man kann eine gelingende Problemlgsungsstrategie
haben, und sich angemessen verhalten, auch wenn es nicht die effektivste Art zu
sein scheint, dieses oder jenes anzugehen. Die Frage danach, was effektiv ist, ist
nicht dieselbe Frage, wie die nach dem, was funktioniert! Denn eine pragmatische
Uberlegung ist eine Frage danach, was funktioniert, und nicht danach, was am besten
funktioniert. Der Fokus liegt bei Ersterem darauf, die Strukturen in ihrer Funk-
tion zu beschreiben, bei Letzterem liegt der Fokus darauf, welche Moglichkeiten
offenstehen, sich bspw. gegen eine Unterdriickung zu wehren; kurz: Wie man sich

115 Fir diese Betrachtung der Sorgephdnomene unter dem Gesichtspunkt der Praktikabilitat
werde ich argumentieren, ohne alle Fille aufzeigen, oder auch nur eine Regel dafiir ange-
ben zu kénnen, wann welcher Fall praktikabel ist. Dafiir stellen sich im konkreten Erleben
von Problemen in sozialen Strukturen zu viele mogliche Kontingenzen ein.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Als Andere unter Anderen

verhalten kann, ist nicht allein meine subjektive Entscheidung, sondern immer ei-
ne Antwort auf eine konkrete Gegebenheit. Mein Verhalten ist damit immer eine
direkte Verbindung zu Anderen, die diese soziale Situation mit mir teilen, egal wo
sie sich befinden. Ginge man bei dieser Struktur vom Effektivsten aus, so wiirde
man in eine Logik der Objektivierung und der klar feststehenden Handlungs- und
Verhaltensnormen fallen, in der die Anderen Mittel zu meinem Zweck sind. Das Ef-
fektivste funktioniert natiirlich auch und es kann sich dafiir entschieden werden;
oder sagen wir besser: man kann im Nachhinein verstehen, was wie effektiv war,
aber es ist eben auch nicht alles effektiv, was funktioniert. Effektivitit und Prag-
matik sind keine Synonyme. Damit wird hier offensichtlich, dass es auf der Ebene
des Verstehens eine Verkniipfung der hier vorgestellten Verbindung von existen-
zieller Phinomenologie und den Theorieansitzen von Judith Butler und Gilles De-
leuze zum Pragmatismus gibt: Alle drei Strémungen treffen sich dadurch, dass sie
entweder explizit oder implizit die Beziehung zu Anderen zum Prinzip ihrer Phi-
losophie erheben. Der Vergleich zwischen phinomenologischer Methode und der
Theorie von Butler wurde sowohl weiter oben in dieser Arbeit sowie auch mehr-
fach in Arbeiten von Silvia Stoller gezeigt. Ich schliefRe mich ihrer These an, dass
»[alnhand von Butler gezeigt werden [kann], dass der Poststrukturalismus so weit
von der Phinomenologie nicht entfernt ist.«"'® Zusammengefasst werden kann die-
se Verbindung zwischen Phinomenologie und Butlers Ansatz fiir die vorliegende
Arbeit darin, dass ich ihrer Kritik dahingehend zustimme, »dass ein individuel-
ler Akt immer auch Teil eines sozialen Arrangements ist.«”” Die Phinomenologie
kann also, wenn sie die Kritik Butlers sinnvoll aufnimmt und sich damit zu einer
Beschreibung der kontingenten Strukturen verindert, nicht nur individualistisch
sein, sondern eine Beschreibung davon, wie sich die sozialen Strukturen wiederho-
len und was das fiir die Wirklichkeit bedeutet: Wir sind als Andere unter Anderen.

Die Frage, die hier im Folgendem behandelt wird, ist die nach der Art und Wei-
se wie Funktion und Verstehen verbunden werden kénnen. Dazu braucht es nun
einen Aspekt der pragmatischen Theorien: die Art und Weise, in der im Pragmatis-
mus der Sinn funktional ausgehandelt wird, nicht im rein theoretischen Diskurs,
sondern im Erleben der Anderen. Genauer aufzeigen kann man dies an William Ja-
mes Beschreibung in Pragmatismus und radikaler Empirismus. Dieser Beschreibung
wird sich hier nun zugewendet, um sowohl den gedanklichen Ankniipfungspunkt
als auch die Differenz der Darstellung des erlebten oder erfahrenen Bereichs her-
auszustellen: Die Erfahrung bzw. das Erleben ist 1. »ihrer dufleren Form nach [eine]
chaotischec, in der wir verwebt sind, sich uns aber auch »Aufgabenc stellen; 2. weist
sie eine Ebene auf, die durch gelernte und unhintergehbare Strukturen bestimmt

116  Silvia Stoller: Existenz — Differenz — Konstruktion. Phdnomenologie der Geschlechtlichkeit bei Be-
auvoir, Irigaray und Butler, Miinchen Wilhelm Fink, 2010, S. 363.
117 Ebd.S.377.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

ist. (Sie bestimmt den Bereich, durch den die Kérper an einem bestimmten Ort, ei-
ner Zeit etc. bedingt sind. Es ist die Form der Montage, auf die schon mit Simone de
Beauvoir verwiesen wurde). Und 3. Gibt es eine Ebene, die die Handlungsmaglich-
keiten und konkreten Handlungen umreist, »die den Bereich solcher Antworten
markieren, welche ihrer Form nach mit all unseren gegenwirtigen Bediirfnissen
am meisten iibereinstimmen«."® Diese Uberlegungen erinnern stark an die Be-
schreibung des Erlebens aus dem ersten Hauptteil dieser Arbeit. Sie unterscheiden
sich aber aufgrund der augenscheinlichen Stufenfolge von James’ Betrachtung von
der hier absichtlich vermiedenen Hierarchisierung bestimmter Erlebensbereiche
deutlich in ihrer Form. Um es klar auszudriicken: Eine normierte oder ontologi-
sche Hierarchie im Erleben zerstort die Pluralitit und damit auch die Komplexitit,
die die Grundlage des hier bestimmten Verstehens der Anderen als Andere bietet.

James fithrt weiter aus: »Ihr [dieser Abfolge der Erfahrungsbereiche, P.H.] zu-
folge verbirgt sich Erfahrung urspriinglichster Reinheit heute unter historisch ent-
standenen Pridikaten, so daf wir in ihr kaum mehr als ein Anderes, ein Das, sehen
konnen«.™ In diesem Zitat wird zum einen die Hierarchisierung deutlich, was
die Ansichten James’ von den hier vertretenen unterscheidet, doch er weist auch
ausdriicklich auf die historische Formung der reinen Erfahrung hin. Dieser Aspekt
beschreibt die Sedimentierung im Verhalten, Alltag und Erleben. James nimmt also
Riicksicht auf die strukturelle Geformtheit aller Erlebensbereiche durch Andere,
wodurch sich nochmals augenscheinlich die Verbindung zum Poststrukturalismus
und zur Existenzphinomenologie zeigt. Silvia Stoller schreibt dazu folgendes: »In
der Tat wire die Erfahrung ungedeutete Erfahrung genau dann, wenn zutrife, dass
das Erfahrungssubjekt nicht interpretierend oder deutend in die Erfahrung ein-
greift, wenn sich also beispielsweise das Erfahrungssubjekt zum Erfahrungsobjekt
nur passiv [...] verhielte.«*** Da James nun dem Selbst nicht blof$ eine passive Hal-
tung zuweist, sondern die Aktivitit betont, wenn er schreibt, dass das Erleben uns
Aufgaben stellt, kann man dieses Erleben, das er beschreibt, nicht als uninterpre-
tiert bestimmen. Liest man James auf diese Weise, muss man zwar die Hierar-
chisierung weiterhin zuriickweisen, da sie als Ausgangspunkt eine Reinheit der
Erfahrung behauptet, die nicht bewiesen werden kann, aber die Prozesshaftigkeit
des Erlebens und die Verbindung von Menschen und Welt kénnen hier problem-
los systematisch eingefiigt werden, genauso wie der Aspekt der Aufgabenstellung
des Erlebens an uns. Diese Verbindung liegt, worauf hier immer wieder verwiesen
wurde, im Erleben selbst, da es eine Antwort von uns fordert. Die Uberlegungen
von James konnen damit genutzt werden, um iiber den Begriff der Funktion, iiber
den pragmatischen Gehalt des Sinns nachzudenken.

118  James: Pragmatismus und radikaler Empirismus, S. 92.
119 Ebd., S.92.
120 Stoller: Existenz — Differenz — Konstruktion, S.125.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

161


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Als Andere unter Anderen

Und dennoch muss auch Folgendes zur Abgrenzung gesagt werden: Dass das
Erleben »rein« ist, oder anders formuliert: dass fiir James unter dem Erlebten eine
Ebene des Reinen liegt, ist eine Pramisse, die ich mit dem hier Argumentierten ab-
lehnen muss. Denn was soll dieses Reine sein? Es steht wohl als Chiffre fiir einen
Bereich, der nicht durch die Beziehung zu Anderen geformt ist. Sie soll die Wahr-
haftigkeit des Erlebten verbiirgen, um die Basis fiir einen Begriff der Wahrheit zu
schaffen. Doch genau diese Fundierung der Wahrheit oder Wahrhaftigkeit im Rei-
nen erscheint als unnétig: Gerade im Pragmatismus gibt es ja eine Wahrheitsvor-
stellung, die an keinen vorher angenommenen Primissen festhalten soll, sondern
in einem Aushandlungsprozess mit Anderen besteht. Warum James diese Primisse
einfithrt, bleibt unklar, da sie gerade nicht auf die Pragmatik von Wissen verweist:
denn das Wissen soll im Pragmatismus immer wieder praktisch iberpriift werden,
um zu verifizieren, dass erreicht wird, was man behauptet.” Wenn also jetzt keine
Erfahrung gemacht werden kann, die rein ist, dann ist es nicht funktional, davon
auszugehen, dass man einige oder auch nur eine reine Erfahrung machen kénn-
te.””” Diese Vermutung einer Reinheit des Erlebens kann eben diesem nicht gerecht
werden, weil bereits in jedem »Blick« auf die Welt unsere Sozialisation mit einge-
bunden ist."””® Das Erleben ist nie rein, nie losgelést von Anderen. Es ist immer ein
Komplex mit Anderen.

Dass dieser Zustand jemals ein »einfaches Das«** wire, ist schlichtweg auszu-
schlieRen und auch nicht notwendig, um eine Verbindung von Welt und Menschen
zu beschreiben. James bezieht diese Aussage zwar darauf, dass es in der Erfahrung
keine erlebte Differenz zwischen mir und dem Entgegenstehenden gibt, was aber
nicht heifdt, dass das Erleben selbst nicht gewertet wire, dass es keinen differen-
zierten Sinn hitte.'” Erinnert man sich an die Bestimmung der ununterbrochenen
Uberginge, ist die Differenz genauso notwendig wie die Kontinuitit. Man kann al-
so aufgrund der kontinuierlich wachsenden Sedimentierungen, die den gesamten

121 Vgl. James: Pragmatismus und radikaler Empirismus, S. 90.

122 Vgl. William James: Der Pragmatismus— Ein neuer Name fiir alte Denkmethoden, Hamburg Felix
Meiner, 1994, S.125f.

123 Was aber festgehalten werden soll, ist, dass der Anfang der Betrachtung auch bei James ein
Bereich ist, in dem noch nicht durch einen Erkenntnisprozess unterschieden ist, was Objekt
ist. Es ist durch die thematische Reflexion im Horizont zu bestimmen, weil dieser die Grund-
lage fiir das Erkennen bildet. (Im Erkenntnisprozess weiterhin vom Objekt und nicht wie bis-
her vom Gegenstand zu sprechen, bringt sprachlich eine klare Trennung zwischen Erkennen
und Handeln: denn dadurch kann, wie oben geschehen, das Entgegenstehende ein weiteres
Feld abdecken, in dem auch andere Menschen und der eigene Leib eingefasst sind, ohne
ihnen ein festes Wesen, eine blofle Passivitit zu attestieren, wie es der Begriff Objekt sug-
geriert.) Vgl. Stoller: Existenz — Differenz — Konstruktion, S. 224.

124 James: Pragmatismus und radikaler Empirismus, S. 47.

125 Vgl. zur Gemeinsamkeit von Poststrukturalismus und Phdnomenologie in Bezug aufein nicht
a historisches Erleben Silvia Stoller: Existenz — Differenz — Konstruktion, S.111.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

Bereich des Erlebens durch anwesende und abwesende, lebende und tote Andere
durchziehen, nicht sinnvoll von einer reinen Erfahrung sprechen. Die Sedimente
haben nur deshalb eine Kontinuitit, weil sie die Differenzen aufnehmen und be-
stehen lassen. Dann ist das Geteilte-Miteinander von Menschen und Welt nicht
dadurch gefihrdet, dass es soziale Strukturen und die Bedingtheit durch Andere
gibt, sondern es findet gerade darin seine Darstellung.

Diesem erlebten Prozess, der »Erfahrung zum Beispiel gerade dessen, was ich
hier niederschreibe« spricht James zu, dass er »den Geltungsstatus einer sWahr-
heit« habe.”?® Diese sehr starke Behauptung, auf der Problematik in Bezug auf
die reine Erfahrung — denn auf jene bezieht sich James auch fir diese Argumen-
tation — schon hingewiesen wurde, relativiert er im darauffolgenden Satz wieder,
indem er dort die Zeitlichkeit der Geltung der erlebten Sache unterstreicht: »Der
folgende Tag mag sie auf eine >Meinung« reduzieren«.”’” James wird dadurch indi-
rekt — da er ja immer noch von einer rein abstrakt zu nennenden reinen Erfahrung
ausgeht — dem Punkt gerecht, dass er zwar sein Schreiben direkt erlebt, dass die
Schreibpraktik selbst aber eine Kulturtechnik darstellt. Das Schreiben selbst wird
von einer sozialen Struktur bedingt, die aus einer Sedimentierung der Vergangen-
heit besteht.”?® Dieser Fakt, dass die sozialen Strukturen unsere Kérper codieren,
kann nicht einfach bei Seite geschoben werden. Er erschlieft sich deshalb, da es
in unserer erlebten Wirklichkeit mit Anderen immer schon eine gewohnte bzw.
gelernte Form des Verhaltens und der Gegenstinde gibt. Ein Stift ist nie nur ein
Stift und das Erleben ist ein Erleben der sozialen Strukturen und damit durch eben
diese sozialen Strukturen bestimmt. Sandro Zanetti fithrt dazu in der Einleitung
zu seinem Sammelband Schreiben als Kulturtechnik Folgendes aus:

Wer schreibt, bedient sich einer Technik, die kulturell vorgepragt ist: Das Zeichen-
system ist weitgehend vorgegeben, die Bewegungen der Hand erfordern Ubung,
die Schreibgerite, zumal heute, sind Produkte eines Industriezweigs. Und doch
erschépfen sich Schreibakte nicht in der Reproduktion kulturspezifischer Vorga-
ben. Schreiben ist eine Technik, durch die Kultur ihrerseits gepragt wird [.]'*°

Vom Schreiben als einer reinen Erfahrung zu sprechen, erscheint also deshalb ab-
wegig, weil das Erleben, das beim Schreiben gemacht wird, eben nicht fir sich
alleine steht, sondern durch die Einiibung der Handftthrung und der verwende-
ten Zeichen codiert ist. (Hier zeigt sich sehr deutlich die Dimension der leiblichen
Einschreibung von Normen - bspw. wie man schreibt — durch Codes.) Niemand
kann deshalb eine reine, uncodierte Erfahrung bzw. ein uncodiertes Erleben des

126 James Pragmatismus und radikaler Empirismus, S. 48.

127 Ebd.S.48.

128 Vgl. de Beauvoir: Das Alter, S. 400.

129 Sandro Zanetti: Einleitung in ders. (Hg.): Schreiben als Kulturtechnik Suhrkamp Frankfurt a.M.
2012,S.7.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

163


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Als Andere unter Anderen

Schreibens haben. Dies wiirde bedeuten, dass man etwas erleben konnte, das sich
nicht darstellt und damit nicht fiir oder durch Andere wire. Diese Bestimmung,
dass das Schreiben notwendig eine Darstellung von und fiir Andere ist, lsst sich
fiir das Erleben im Allgemeinen ausweiten, obwohl dabei beriicksichtigt werden
muss, dass die Intensitit, in der das jeweils Erlebte codiert ist, sich von Fall zu
Fall und von Verhalten zu Verhalten stark unterscheiden kann. Dennoch kann fest-
gehalten werden, dass die Codierung des Erlebten ein Teil dessen ist, was bisher
Sedimentierung genannt wurde und sich in jedem konkreten Erleben finden ldsst.
Die Hinzunahme der Codierungsbegrifflichkeit fir die Beschreibung der sozia-
len Strukturen erweitert die phinomenologische Begrifflichkeit, wodurch eine Be-
schreibung der sozialen Situation mit Anderen vom Miteinander ausgehen kann
und nicht nur von einer Ich-du-Beziehung ohne Gesellschaft.

Was aber von der Meinung, die James vermeintliche Wahrheit nennt, bleibt,
ist, dass man wihrend des Schreibens einen Sinn erfasst, der sich aus Sedimenten
und einem eigenem Mehr zusammensetzt. Dieser Sinn wird im Alltag erlebt, wes-
wegen er genauso wenig »rein« sein kann wie das Erleben. Da es sich dabei also
nicht um eine erkannte »Wahrheit« handelt, wie sie oben mit Ingarden bestimmt
wurde, muss diese Geltung der erlebten Wahrheit perspektivisch variabel sein. Es
ist fiir einen nicht immer gleich, zu schreiben, trotzdem ist es fiir jede*n immer
auf eine bestimmte Art und Weise. Wir kénnen angeben, wie es fiir uns funktio-
niert oder eben nicht funktioniert, wie wir mit einer Situation leben kénnen oder
nicht. Somit trifft hier in der Fokussierung des Verhaltens der Anderen auf den
Begriff der Funktion des erlebten Sinns: Das Verhalten wird sinnhaft erlebt und
kann nur unter dem Gesichtspunkt des Funktionierens, der Angemessenheit tat-
sichlich verstanden werden. Nur so lisst sich die permanente Betonung des Wie
in dieser Arbeit begreifen. Das Wie wir uns verhalten und das wie wir dieses Ver-
halten Anderer im Umgang mit der Welt erleben, bestimmt, ob es als gelingend,
misslingend, als angemessen oder einfach als unpassend verstanden wird. Unter
diesen Aspekten wird der erlebte Sinn Teil einer pragmatischen Beurteilung.

Dieser Aspekt ist die Ausformulierung der pragmatistischen Forderung, dass
der Sinn (das Wie-sich-etwas-darstellt) immer direkt im Erleben iiberpriifbar sein
muss und dabei zu einer erkannten Wahrheit werden kann, aber nicht muss. Die
Geltung dieser »Wahrheit« ist an das Weiterbestehen des Erlebens oder die Erin-

3% Dies bedeutet nicht, dass ich diese

nerung daran gebunden. Sie ist in Gefahr.
Form der Wahrheit in jedem Erleben kontinuierlich erleben muss, sondern dass
sie im konkreten Fall wiederholt erlebbar sein muss. Ich kann behaupten, jemand
sei sympathisch, aber beim nichsten Treffen bekommen wir uns in die Haare, den-
noch bleibt es moglich, dass die Sympathie sich wiedereinstellen kann. Es ist die

Bestimmung einer Protreptik: denn, wenn ich jemandem mitteile, wie ich diese

130 Vgl. Sartre: Wahrheit und Existenz, S. 24.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

oder jene Person erlebt habe, dann kann man das als Setzung verstehen - so ist
die Person —, oder als Aufforderung, sich selbst ein Bild zu machen. Es ist al-
so die Verlagerung von einer erklirenden wissenschaftlichen Methodik hin zu ei-
nem theoretischen Umgang, der zum Nachvollziehen und gemeinsamen Erleben
auffordert, um den sozialen Charakter des Erlebten zu beschreiben; oder wie es
Lambert Wiesing beschreibt: »Der protreptische Text [...] ist eine Einladung, ei-

ne Wissenschaft selbst mitzumachen.«*

Man koénnte diese Form der genetischen
Geltungshaftigkeit der »Wahrheit« — zur besseren Differenzierung und Beschrei-
bung — auch Wahrhaftigkeit nennen, weil es um die Passung der Aussage und des
Verhaltens zum eigenen Erleben und dem Erleben der Anderen geht. Diese Auffor-
derung zum Miterleben und Nachvollziehen ist demnach nicht nur fiir eine Wis-
senschaft sinnvoll, da sie Vergleichbarkeit, Falsifizierbarkeit und Verifizierbarkeit
ermoglicht. Weil man miterlebt, was behauptet wurde, ist das Erlebte vergleichbar
und muss sich dem Urteil stellen, ob wahrhaftig das erlebt wurde, was behauptet
worden ist.

In dieser Weise kann man hier also auch Sartres Aussagen zu Flaubert verste-
hen, die dafiir als Beispiel dienen koénnen. Sartre schreibt in dem Zitat Flaubert
eine Wahrheit zu; die Wahrheit, selbst die Passivitit darzustellen, die er sich von
aufen auferlegt fithlt. Ob dies nun zutrifft oder nicht, sei fir den Fall Flaubert da-
hingestellt; worum es mir im Folgenden geht, ist die Zuschreibung einer Wahrheit:

Diese unausgesprochene Absicht wird bei der Krise grundlegend: es geht nicht
mehr darum, einen Augenblick tatsichlich oder scheinbar in den GenuR seiner
»Natur«zu komme, sondernim Gegenteil ihr zu gehorchen; sie ist es, die den Sturz
hervorbringt: es ist Flauberts Wahrheit, die, seit mehr als zwanzig Jahren, unwis-
sende oder boswillige duere Einfliisse umsonst zu kaschieren versucht haben,
indem sie Gustave von aufien Bewegungen aufzwangen, die er nicht durchhalten
konnte und die sich in ihm eben durch seine Passivitit einige Zeit fortsetzen.™?

Die Krise, von der die Rede ist, ist Flauberts Sturz in Pont I'Evéque. Flaubert wird
stark und lange dazu gedringt, selbst aktiv sein Leben zu fithren, so dass es fiir
ihn nur einen Ausweg gibt, handeln oder eben jener Sturz, die duflerste Darstel-
lung seiner Passivitit: Er lasst sich fallen. Dieser Sturz ist, nach Sartre, Flauberts
eigene Wahrheit. Was bedeutet dieser Satz? Er bestimmt den Sturz zur Darstellung
von Flauberts Konstitution, verkdrperten Wirklichkeit als Ergebnis der Codierung
durch die Familie und die Gesellschaft. Es ist die Konsequenz der Art und Weise, in
der Flaubert die Welt erlebt. Er fiihlt sich wahrhaft als passive Person, die vollkom-
men von den Anderen und den Gegenstinden bestimmt wird. In der Situation in
Pont I'Evéque lisst sich das Bestimmt-sein durch Andere, was Sartre als Zwang von

131 Wiesing: Das Mich der Wahrnehmung, S. 96.
132 Sartre: Flaubert Band IV, S. 99.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

165


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Als Andere unter Anderen

auflen beschreibt, nur noch dadurch leben und verarbeiten, so dass er sich selbst
stitrzt. Die Situation fordert von ihm - trotz seiner von Sartre bestimmten Passivi-
tit — vehement eine eigene Aktion. Diese Wahrhaftigkeit fiir Flaubert bedeutet da-
mit keine notwendige Ubereinstimmung dessen, wie Flaubert die Situation erlebt,
mit dem, was tatsichlich durch die Situation und all jene gesellschaftlichen Struk-
turen hervorgerufen wurde, die sie durchziehen. Der Sturz ist die Fassade eines
Bereichs dieser Strukturen, die fiir Flaubert im Erleben das intensivste Widerfahr-
nis darstellt. Diese zu benennen ist eben die Wahrhaftigkeit, die »Wahrheit, die
in seiner Darstellung liegt. Dieser so mitgeteilte Sinn kann also etwas Wahrhaftiges
vorstellen, dessen Quasi-Wahrheit in der Reflexion zum Thema gemacht werden
und damit erkannt werden kann.

Dieser Sinn wurde oben als Darstellung des Miteinanders bestimmt, auf den
sich das leibliche Verstehen bezieht. Man versteht die wahrhaftigen Ausdriicke des
Miteinanders durch die praktischen Konsequenzen, also die konkreten Verhaltens-
weisen. Damit stellen diese drei Begriffe Charakteristika des wahrhaftigen Erle-
bens dar, die sich nicht voneinander trennen lassen: Es gibt nur Sinn, wenn ich
ihn durch angemessenes (funktionierendes) Verhalten verstehe. Es gibt nur ange-
messenes Verhalten, wenn ich den Sinn leiblich verstanden habe. Etwas leiblich
verstanden habe ich nur dann, wenn ich auf den Sinn angemessen reagiere. Diese
dreifache Charakterisierung erlaubt es nun auch — im Hinblick auf die Performa-
tivitit —, das Verhiltnis zwischen sozialen Codes und leiblichem Verstehen aufzu-
zeigen. Ein Verhalten, das als Antwort auf Situationen mit dhnlichen Anforderun-
gen funktioniert, wiederholt sich und wird von anderen wiederholt. So wird aus
dem, was verstanden wurde, eine Verhaltenspraxis, ein Code, der das Verstehen
formt, und die Wiederholung des Verhaltens als Antwort auf dhnliche Situationen
als funktionierend darstellt.

Dieser Bestimmung wurde hier Halt gegeben, indem beschrieben wurde, in-
wiefern der verstandene Sinn als Grundlage fiir ein funktionierendes Verhalten
Geltung fiir das Erleben haben kann: Die Geltung dieses Sinns ist eine vorliufige,
wodurch das Verhalten Anderer wahrhaftig verstehbar wird und man mit ihnen
sinnvoll interagieren kann. So kann also die Frage nach der Verbindung von Funkti-
on und Verstehen durch den Blick auf James’ Pragmatismus wie folgt interpretiert
werden: Der funktionale Aspekt bei der Betrachtung des Verstehens liegt darin,
dass das Verstehen immer an das Konkrete gebunden ist, sich mit ihm messen las-
sen muss - ; oder wie James es in seinen letzten Vortrigen Der Pragmatismus sagt:
»Die pragmatische Methode besteht [..] in dem Versuch, jedes [Urteil] dadurch
zu interpretieren, daf§ man seine praktischen Konsequenzen untersucht.«”** Dies
bedeutet weiterhin, dass das Konkrete, das hier nun als die im Horizont und Fo-
kus des Erlebens befindlichen Anderen und Gegenstinde definiert werden kann,

133 James: Der Pragmatismus, S. 28.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

mich durch seinen Sinn bestirken oder umstimmen kann - alle Meinungen und
Ansichten, ob wahr oder nicht, ob meine oder die Anderer, stehen immer auf dem
134

Spiel:

Der einzelne Mensch hat bereits einen VorratanaltenAnsichten. Jetzt
stofdt er auf eine neue Erfahrung und dies setzt die alten Meinungen in Bewe-
gung. Jemand widerspricht ihnen, oder wir entdecken in einem Augenblicke des
Nachdenkens, da sie einander widersprechen; oder wir héren von Tatsachen, mit

denen sie unvereinbar sind.™”

Dieses Austauschen von Meinungen beruht auf dem Verstindnis des Erlebens als
durch Andere Bedingtes und der Darstellung dessen als Fassaden, die den Anderen
als wahrhaftiger Sinn der Darstellung vermittelt wurden. Diese Position erlaubt
es, einer Kritik vorzugreifen: Das in dieser Arbeit vorgestellte Projekt muss keinen
Relativismus oder eine Willkiir dabei bedeuten, was zu Entscheidungen und Mei-
nungen fithrt, solange man eine Verbindung zum Konkreten, den Anderen und den
Gegenstinden in der Welt fiir die Beschreibung von Erleben und sozialen Struktu-
ren als konstitutiv versteht. Was durch die Pragmatik auf Grund der Historizitit
und Abhingigkeit von Anderen jedoch immer aufgezeigt wird, ist ein Bezug zur
Kontingenz, die eben das Aufs-Spiel-Setzen der je eigenen Position bedeutet. Man
kann das Erlebte nicht weit iiber die Gegenwart des Erlebten hinaus rechtfertigen.
Gerade weil es performativ ist, muss es sich bestindig wiederholen und daraus
seine Geltung erhalten.

parrhesia als Darstellungsform des Fiireinander An dieser Stelle mochte ich den Stand
der Arbeit kurz zusammenfassen: Es konnte gezeigt werden, dass durch die Be-
wegungen des Leibes in, zwischen und durch soziale Riume Kontinuititen und
Diskontinuititen innerhalb des Erlebens als Strukturiquivalenz des eigenen Han-
delns, Wahrnehmens, Fithlens, Imaginierens und Denkens und des Erlebens der
Anderen selbst erlebt werden kénnen. Diese Diskontinuititen und Kontinuititen
koénnen erlebt werden, da sie einen Sinn darstellen, der sich auf der Fassade verkodr-
pert und den man verstehen oder missverstehen kann. All das sind Formen, in de-
nen Andere fokussiert werden. Um zu bestirken, dass die Verwendung der bisher
beschriebenen Methode nicht zu einem Meinungsrelativismus fithrt, wird sowohl
der Grund fiir den Verdacht kurz vorgefiihrt als auch seine Entkriftung durch die
parrhesia dargestellt: Es soll hier betont werden, dass der Sinn die Darstellung ver-
schiedener funktionierender Verhaltensformen ist, von denen keiner eine absolute
Wahrheit zukommt. Es wurde gezeigt, dass die Wahrheit des nicht thematisch re-
flektierten Erlebens einer Wahrhaftigkeit mit begrenzter Geltung entspricht. War-

134 Vgl. Merleau-Ponty: Phdnomenologie der Wahrnehmung, S. 496.
135 James: Pragmatismus und radikaler Empirismus, S. 37.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

167


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Als Andere unter Anderen

um sollte es also nicht gleichwertig sein, also funktionieren, eine Bank zu iiber-
fallen, nicht wihlen zu gehen, konservative Werte zu vertreten, Miisli zu essen,
jemanden zu helfen, oder jemanden, der mich dabei aufhalten will, die Bank zu
tiberfallen, als Gegner*in anzusehen. Wie kann eine Entscheidung mehr als will-
kiirlich sein, wenn sie auf dem Erleben beruht, das sich im Angesicht der Anderen
immer wiederholen muss?

Die Antwort darauf finden wir in der Struktur des Erlebens selbst. Es ist be-
stimmt durch Sedimentierungen, Verhaltenspraxen und Gegenstinde, die »alter
sind« als jeder von uns oder solche, die durch uns neu geschaffen werden.”*® Diese
Sedimentierungen und sozialen Strukturen teilen wir miteinander bspw. durch die
Fokussierung der Anderen in der Sorge, da die Anderen, zu denen wir je selbst gehoren,
durch die Spiegelung des Erlebten die Sichtweisen und Schattierungen dessen, was
ist, mit unterschiedlichen Beschreibungen davon, wie es ist, bereichern. So konnen
wir gemeinsam die sozialen Strukturen des Alltiglichen, die uns bestimmen, auf-
decken. Die Entscheidungen sind also nicht willkiirlich, da sie nicht von einem
nur fiir sich entscheidenden Subjekt, das seinen Willen kiirt, getroffen werden.
Die Entscheidungen sind nie ginzlich relativ, aber auch nie ginzlich bestimmt:
Zwischen diesen Extremen liegt die Kontingenz; die Keimzelle der menschlichen
Freiheit als permanentes Sich-aufs-Spiel-Setzen. Dies gilt es hier im Folgendem
zu aufzuzeigen.

Das Erlebte ist niemals Notwendigkeit, aber es ist auch keine blof3e Willkiir.
Woran man nichts dndern kann, ist die Kontingenz. Rechtfertigungen, aus denen
heraus man etwas tut und zu dem das Getane selbst wird, haben immer einen kon-
tingenten Ursprung. Das Erlebte stellt als Handlungs- oder Verhaltensgrundlage
also die Form dar, in der wir die Kontingenz spezifisch erleben, als eine nicht not-
wendige Grundlage. Gerade aus dieser nicht Notwendigkeit und Rechtfertigungs-
losigkeit heraus erscheint die Verkniipfung mit Anderen als Bedingung unserer
Wirklichkeit, da sie unser Verhalten als jeweils Andere bestimmen. Diese Grund-
lage liegt deshalb auch nicht in verdeckten Schichten. Sie kann von jeder*m bei
jedem Verhalten bestimmt werden, da sie immer implizit und performativ mitvoll-
zogen wird. Deshalb kann diese Bedingung unserer Wirklichkeit sowohl fokussiert
als auch thematisiert werden: Sie ist in Form der oben beschriebenen Wahrhaf-
tigkeit mitteilbar, weil wir alle an der Kontingenz durch unser gemeinsames In-
der-Welt-Sein partizipieren. Sie widerfihrt uns, wenn sie uns widerfihrt, in der
Form, in sie von Anderen fiir uns dargestellt wird. Diese Praxis ilberschneidet sich
mit der Ausformulierung der parrhesia in Michel Foucaults Vorlesung Der Mut zur
Wahrheit — die Regierung des Selbst und der Anderen 1I; sie wird die entscheidende Er-
ginzung bilden, um die zwei Modi der Sorge, die mit Heidegger beschrieben wur-
den und den dritten hier hinzugefiigten — das Zusammen-Stolpern — so darstellen

136 Vgl. Merleau-Ponty: Phdnomenologie der Wahrnehmung, S. 398.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

zu konnen, dass eine feste Hierarchisierung der Modi (ob ethisch, ontologisch oder
theoretisch, die im letzten Abschnitt ausgeschlossen wurde) unmoglich wird.

Was vorher noch bestimmt werden muss, ist, dass die parrhesia historisch zwar
eine Form der politischen Rede darstellt, aber eine Einbettung in die konkrete
Lebenswelt hat. Man spricht in einer politischen Institution iiber das wahr, was
man erlebt hat. Politische Rede und Rede iiber das Erlebte unterscheiden sich da-
mit konkret entweder durch den*die Adresat*in, die Situation, in der man spricht
oder durch die Intention. Das Erleben lisst sich vom Politischen also nicht ginz-
lich trennen: Es wird hier aber keine Handlungsvorschrift fir die Politik formu-
liert, sondern die Grundlage einer Moglichkeit des politischen Verhaltens in der
Lebenswelt als Bedingung fir das wahrhaftige Verstehen der Anderen festgehal-
ten. Dabei zeichnet sich die parrhesia dadurch aus, notwendig ein Risiko mit sich
zu bringen; ein Risiko deshalb, weil das Freimiitig-fiir-wahr-Sprechen und Sich-fir-
das-Ausgesprochene-Verbiirgen immer bedeutet, dass man in den Fokus tritt und
dort Ziel von Reaktionen sein wird, egal in welcher Form, ob freudig, drgerlich,
heiter, boswillig oder ignorierend. Man steht frei vor den Anderen und setzt sich
ihrer Meinung aus und die eigene aufs Spiel. Die Anderen wiederum setzen sich
dem Gehorten unter demselben Risiko aus: sie sind es ja, die freimiitig angespro-
chen werden und freimiitig héren kénnen. Das Risiko verbindet die Lebenswelt
und das Politische miteinander, gerade weil es immer ein Risiko darstellt, freimii-
tig zu berichten, wie es fiir einen ist. Politisches und die Lebenswelt sind damit
zwei Bereiche, die sich nicht voneinander trennen lassen, aber auch nicht ginzlich
in Eins fallen.” Sie unterscheiden sich meist nur in der Intensitit dessen, was
zu welchem Zweck und wie es geduflert wird. Somit hingen sie als Verschiedene
zusammen.

Die parrhesia, die Foucault, von der Tradition der Antike ausgehend, beschreibr,
stellt also eine Praxis im Umgang mit Anderen dar, die zum einen bedeutet »al-

138 zum anderen bedeutet sie, sich dem Urteil der

les zu sagenc, alles darzustellen;
Anderen anzuvertrauen, so wie von ihnen zu erwarten, dass sie sich meiner Aus-
sagen annehmen, sie verstehen wollen.”® »Die parrhesia ist also, kurz gesagt, der

Mut zur Wahrheit seitens desjenigen, der spricht und das Risiko eingeht, trotz

137 An dieser Stelle wiirde sich eine Diskussion des Verhaltnisses zwischen den hier bestimm-
ten sozialen Situationen anbieten. Doch diese Diskussion muss, gerade wegen der groen
Bedeutung den der Ubergang vom Sozialen zum Politischen und zuriick fiir das Leben hat,
hier ausgesetzt werden, weil der Umfang einer solchen Diskussion den Raum dieses Sinn-
abschnitts Gbersteigen wiirde. Eine solche Diskussion der Pluralitit als Bindeglied zwischen
Politik und Sozialem kénnte ihren Ausgang bei Hannah Arendt, Judith Butler und Chantal
Mouffe nehmen.

138  Vgl.: Michel Foucault: Der Mut zur Wahrheit — die Regierung des Selbst und der Anderen 11, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 2012, S. 26.

139 Vgl ebd.S.28.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

169


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Als Andere unter Anderen

allem die ganze Wahrheit zusagen, die er denkt, sie ist aber auch der Mut des Ge-
spriachspartners, der die verletzende Wahrheit, die er hort, als wahr akzeptiert.«°
Dieses Risiko kann im Extremfall, von dem die antike Form ausgeht, das Aufs-
Spiel-Setzen des eigenen Lebens oder der Anderen bedeuten.'* Unterhalb dieses
Extrems tummelt sich aber eine Vielzahl an unterschiedlich intensiven Risiken, die
sich durch unterschiedliche Privilegien und die Art und Weise der Darstellung des

42 parrhesia wird von Foucault und in der Traditi-

Sich-aufs-Spiel-setzens staffeln.
on vorrangig als Form der Rede verstanden; ich erweitere diese Verwendung in der
vorliegenden Arbeit in Blick auf die Notwendigkeit des Intentionalen, sich als Fas-
sade und damit fiir Andere darzustellen (Stil, Kleidung, Bewegungen, Emotionen,
Passionen, Aussagen etc.). Aus dem Mut zur Wahrheit bzw. Wahrhaftigkeit wird,
weil man damit vor Andere tritt, notwendig eine Darstellung dessen, was fiir wahr
gehalten wird; man bietet sich somit der Aushandlung — dem Urteil Anderer — dar.
Man setzt sich aufs Spiel.

Was die parrhesia aber aufierdem noch bedeuten muss, ist eine Bindung an die
Anderen, damit sie nicht in einer ,Steigerung ins Extreme*, damit sie nicht in , Ent-
fremdung oder Dekadenz“ umschligt." Sie ist damit eine Praxis, die strukturell
sowohl in das Konzept der gesamten vorliegenden Arbeit passt als auch speziell an
das ankniipft, was mit Butler als negativer Aspekt der Sorge herausgestellt wer-
den konnte: das Sich-hinter-den-Anderen-Verbergen, um selbst nicht in den Fo-
kus zu riicken. Darauf lisst sich nun mit Foucault antworten: »[D]ie Praxis des
Wahrsprechens iiber sich selbst [stiitzt] sich auf die Gegenwart des anderen und
diese erforder[t] [ein Sich-Einlassen P.H.] auf den anderen, der zuhért, der zum
Sprechen ermahnt und selbst spricht«."** Neben dem Sich-hinter-den-Anderen-
Verbergen gibt es also mit der parrhesia eine Praxis, die ein gegenseitiges »Sich-
Offnenc, ein Den-Anderen-alles-Darstellen, wie man etwas erlebt, bedeutet. Was

140 Ebd.S.29.

141 Vgl. ebd. S. 30.

142 Vgl. zur Verwendung des Risikos in dieser Arbeit Bernhard Waldenfels Ausfithrungen zur
Foucaults parrhesia Konzept aus Bernhard Waldenfels: Sozialitit und Alteritit. Modi sozialer
Erfahrung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2015, S. 412. In diesem Text bestimmt Waldenfels ei-
ne mogliche Verbindung phanomenologischer Sozialtheorie und der parrhesia im Foucault-
schen Sinne, wenn die Alteritit nicht gesetzt wird, sondern wir ihr ausgesetzt sind. Walden-
fels bestimmt dazu das Verhaltnis von Response und parrhesia und kritisiert Foucault gleich-
zeitig: ,Mir scheint, es gibt keine radikale Andersheit ohne die Andersheit des Anderen, die
wir gerade nicht setzen, sondern der wir ausgesetzt sind. [...] Also nochmals Parrhesia und
Response, zwar nicht eines gegen das andere, aber doch eines nicht ohne das andere.“ Ebd.
S. 428. Den letzten Teil dieses Zitates werde ich versuchen im Verlauf der nichsten Seiten
auszufiihren, nicht ohne dabei weiter zu betonen, dass es nicht ,der Andere* ist, dem wir
ausgesetzt sind, sondern den Anderen unter Anderen.

143 Ebd.S. 427.

144 Foucault: Der Mut zur Wahrheit 11, S.18.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

damit eine Erweiterung der parrhesia itber das Reden und Héren, worauf sich auch
Waldenfels bezieht,"* hinaus auf die gesamte leibliche Darstellung bedeutet. Die
gesamte eigene Darstellung in dieser Form der parrhesia aufs Spiel zu setzen, ist
in mehrfacher Hinsicht ein anstrengendes Unterfangen. Darauf werde ich im drit-
ten Hauptteil unter dem Gesichtspunkt des Risikos zuriickkommen. Den-Anderen-
alles-Darstellen, wie man etwas erlebt, ist — um es zu wiederholen — die Transfor-
mation der parrhesia, die fur die vorliegende Arbeit benétigt wird; vom Sprechen
wird die parrhesia zur Praxis verschiedener Darstellungen dessen, was als Proble-
matisch in einer Situation mit Anderen erlebt wird, die dies wiederum in Frage
stellen konnen.

Durch diese Praxis ist es besser zu verstehen, was der dritte Modus der Sorge,
das Zusammen-Stolpern bedeutet: Dieser Modus hat schon den Ausgangspunkt des
Mit-Anderen-zusammen-etwas-Tun und bildet so eine mégliche Grundlage bspw.
fir ein Gesprich, in dem man den Anderen alles sagen kann, was einen an der be-
stimmten Situation besorgt. Das Zusammen-Stolpern kann also der Ausgangspunkt
dafiir sein, sich den (unangenehmen) Wahrheiten zu zuwenden, die die sozialen
Strukturen darstellen: denn Wahrheit heif3t hier nicht absolute Wahrheit iiber das
was ist, sondern, im pragmatischen Sinn verstanden, ist hier wahr, was man tat-
sichlich, wahrhaftig erlebt hat. Wenn man sich diskriminiert fiihlt, so ist der As-
pekt, auf dessen Wahrhaftigkeit es ankommt, iiber den gesprochen werden sollte,
ob man sich tatsichlich so fithlt. Diese Aussage, wie es fiir einen ist, ist immer der
Anfang einer Aushandlung, deren Ergebnis auf dem Spiel steht, weil dargestellt
wurde, wie man etwas erlebt hat. Mit der parrhesiastischen Darstellung ist das Fiir-
einander jedoch nicht abgeschlossen, es ist maximal sein Beginn: denn mit dieser
wahrhaftigen Aussage iiber das Erleben setzt man sich den Anderen aus, die eben-
so parrheseisch das Gegenteil oder eine Uneinigkeit iiber diesen Punkt anfithren
konnen. So ist das Gemeinsame-Stolpern — ob man sich einig ist oder uneinig - die
Darstellung eines Sich-fiireinander-Sorgens und nicht nur des Sorgens fiir jemanden.

Die parrhesia kann aber nicht nur mit dem Gemeinsamen-Stolpern einhergehen.
Die parrhesia ist generell eine Form des Umgangs miteinander (ein Ethos), in dem
die anderen zwei Modi der Sorge nicht mehr wie bei Heidegger Formen der Iso-
lation sind, sondern sich in Formen des Miteinanders zeigen: Durch die ehrliche
Aussage dessen, wie einem in einer Situation zumute ist, kann es sich ergeben,
dass die anderen Personen fiir mich einspringen oder mir vorausspringen konnen,
und zwar nicht mehr, weil die eine Person die Andere objektiviert, sondern gera-
de, weil das aktuelle Problem, um das man sich gemeinsam sorgt, und die Person,
fiir die ein- oder vorausgesprungen wird, ernst genommen werden.

Bestimmen lisst sich dies durch die Beschreibung Foucaults am Ende seiner
ersten Vorlesung zur*m parrhesiast“in damit Folgendes:

145 Vgl. Waldenfels: Sozialitit und Alteritit, S. 422.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

m


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Als Andere unter Anderen

Seine besondere Rolle besteht nicht darin, das Sein der Natur und der Dinge aus-
zusagen, stindig begegnen wir bei der Untersuchung der parrhesia diesem Cegen-
satz zwischen dem nutzlosen Wissen, das das Sein der Dinge und der Welt aus-
sagt, und dem Wahrsprechen des Parrhesiasten der sich bemiiht, in Frage stellt,
sich an die Individuen und Situationen hilt, [..] um den Individuen die Wahrheit
lUber sie selbst zu sagen, die sich ihrer eigenen Augen entzieht, um ihnen ihre ge-
genwartige Situation, ihren Charakter, ihre Fehler, den Wert ihres Verhaltens und
die méglichen Folgen ihrer Entscheidungen zu offenbaren.'*

Diese Beschreibung ist die Verbindung der vorausspringenden Sorge mit dem davor
vorrausgehenden Alles-die-Situation-betreffende-Sagen, um einer anderen Person
zu zeigen, wie es auch sein konnte. Man wird zu einem Spiegel der Moglichkeiten, den
es ohne die Anderen fiir alle von uns nicht gibe."¥”

Worauf schon hingewiesen wurde, ist die Problematik einer Ersten-Person-
Exklusivitit. Auch die foucaultsche Beschreibung kénnte dahingehend gelesen
werden, wenn man bei der parrhesia die Rede mit Aktion und das Héren mit Pas-
sivitit gleichsetzt; dies wire jedoch eine Einseitigkeit, die von einer Betrachtung
des einen Subjekts ausgeht und dieses mit der einen aktiven Person identifiziert.
In der Situation der parrhesia ist es aber schon angelegt, dass die beiden oder
die Gruppe der Anderen, die miteinander sprechen, einander zuhéren; sich also
gegenseitig darstellen und damit ein Fiireinander ermdglichen. Man ist immer
sowohl aktiv und passiv. Alle gehen ein Risiko ein, das sie verringern kénnten:
Sie entscheiden sich, die Anderen als Andere ernst zu nehmen, sie als Andere zu
verstehen. Dies ist die Form des Fiireinander, in die die parrhesia fithren kann. Die
Anderen kénnen dabei »sonst irgendjemand [, ...] ein quidam (irgendwer)« sein.™®
Dies ist keine negative Austauschbarkeit, sondern die hier schon bestimmte
Bedingung der Wirklichkeit der Menschen als Andere unter Anderen. Jede*r kann
fiir jede*n die Stellung eines Spiegels einnehmen, der die Wahrhaftigkeit dessen,
was durch einen selbst ausgedriickt wird, als das ausdriickt, wie es bei Anderen
angekommen ist. Man spiegelt uns unser Verhalten. Andere bringen es einem*r
selbst zuriick.

Was ist also die parrhesia als Beschreibung des Miteinanders? Sie ist eine Le-
bensweise, ein Ethos, durch das die Anderen fokussiert werden.'® Sie werden je-
doch nicht in irgendeiner Form fokussiert, sondern als Andere, als solche, deren

146 Foucault: Der Mut zur Wahrheit 11, S. 37.

147 Hiererscheintwieder der Argumentationsstrang, der bei Deleuzes Logik des Sinns seinen Aus-
gang nimmt. Denkt man sich zuriick an den ersten Hauptteil; wurde dort dargelegt, dass die
Anderen die Struktur der Moglichkeit bilden.

148 Foucault: Der Mut zur Wahrheit 11, S. 19.

149 Vgl. Foucault: Der Mut zur Wahrheit 11, S. 45.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

Darstellung des Erlebens ebenso wie meines auf dem Spiel steht. Man ist sich dem-
nach bewusst, dass es keinen festen Halt gibt, aus dem man seine oder die Identitit
eines*r Anderen ableiten konnte. Das heifdt: man kann sich nicht nicht darstellen,
aber man kann sich auf eine bestimmte Art und Weise darstellen. In der parrhesia
ist diese Form das Fiireinander. Dieses Ethos fithrt uns also zuriick zu Butlers Be-
schreibungen, in denen sie festhilt, dass eine komplette Identifizierung mit einer
Sache oder einer »ldentitit« eine phantasmatische Inszenesetzung, etwas Irreales ist;
denn das Ethos der parrhesia — in der hier beschriebenen Form - ist notwendig
verbunden mit einer offenen, Identifizierung, die keine Identitit hervorbringt.’>®
Wenn die parrhesia nimlich wie ein Kabinett aus Spiegeln wirken soll, bei dem die
Menschen das Risiko auf sich nehmen, das Wahrhafte dariiber, wie sie die Situation
erleben, darzustellen, dann sind die jeweils Anderen fiir diese Art des Sprechens,
fiir die eigene Wahrhaftigkeit und die Identifizierungen der jeweiligen Personen
konstitutiv. Die Identifizierung mit etwas als wahrhaftiges Erleben kann nicht ein
starrer Block sein, sondern muss sich — metaphorisch gesprochen - fluide in den
Spiegeln der Anderen zu einem Bild zusammenfiigen, das sich mit jeder Person
wandelt, die an dieser Praxis beteiligt ist. So kann man mit Judith Butler konsta-
tieren:

Bezeichnenderweise kann niemals gesagt werden, sie [die Identifizierung PH.]
habe stattgefunden; die Identifizierung gehort nicht zur Welt der Ereignisse. Sie
wird konstant als ein gewiinschtes Ereignis oder eine Vollendung figuriert, die
aber letztlich niemals zustande gebracht wird; die Identifizierung ist das phan-
tasmatische Inszenesetzen des Ereignisses.™

Es geht Butler hierbei um die Identifizierung mit einer Geschlechtsidentitit, doch
diese Offenheit gegeniiber der Identitit des Geschlechts lisst sich auch auf andere
Identititsmuster iibertragen, die zumeist zur Abgrenzung gegen Andere benutzt
werden. Deshalb kann Butler auch davon sprechen, dass die Identifizierung kei-
nen Ereignischarakter habe: Die Identifizierung ist nicht, sie tritt nie in die Realitit
und ist damit auch kein eintretendes Ereignis. Sie wird nur als Prozess immer wie-
derholt und dadurch performativ dargestellt. Die parrhesia hingegen ist als Ethos
des Fiireinander der Versuch, die Situation in all ihren Facetten und Kontingenzen
miteinander zu teilen, auch wenn dies bedeutet, den Anderen darzustellen, dass
man sich oder Andere als schiichtern, reserviert, arrogant, frohlich usw. erlebt.
Diese Unmoglichkeit einer vollstindigen Identifizierung, die die parrhesia als
Praxis erst notwendig macht, ist zugleich auch der Grundgedanke der hier in im

150 Man kann hier einen Vergleich zu Sartres »totalisierender Totalitit« ziehen. Es sind Prozesse,
die aufein Ziel hin ablaufen, dass sie nie erreichen kénnen; Scheinprozesse einer Illusion von
Identitat.

151 Butler: Kdrper von Gewicht, S.152.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

173


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Als Andere unter Anderen

ersten Hauptteil im Abschnitt Der Weg zum Erleben transformierten Existenzphilo-
sophie. Die von dort ausgehende, in der gesamten Arbeit beschriebene Verkérpe-
rung der Menschen durch die Anderen findet sich in Sartres schon 6fter herange-
zogener Flaubert-Studie wieder. Durch die folgende Stelle soll die Abhingigkeit der
Identitit von Anderen und ihre damit verbundene Irrealitit noch einmal aufge-
griffen und erweitert werden. Denn es ist eben diese Offenheit des eigenen Selbst,
die wahrhaftige Rede dariiber, wie eine soziale Situation erlebt wurde, die die parr-
hesia so wichtig fur das Miteinander sein lisst: »Ein Kind von sechs Jahren ist im
Allgemeinen bis in sein tiefstes Inneres durch die Anderen und durch sich selbst
bezeichnet: leben heifdt Bedeutung hervorbringen; leiden heifdt sprechen; es ist fir
von auflen kommende Sinngehalte durchlissig, weil es selbst sinngebend ist«.”*
Sartre spricht hier iiber das Kind Gustave Flaubert; die Aussage ist an das Kind
gekniipft, da sein Werk eine Studie iiber die Konstitution von Flauberts Handlun-
gen, seines Schriftsteller-Seins ist. Ob diese Aussage aber auf den Menschen Flau-
bert zutrifft oder nicht, spielt fir die Theorie dieser Arbeit keine ausschlaggebende
Rolle. Was durch sie gezeigt wird, ist, dass die Bedeutung des Lebens durch die
Anderen gezeichnet ist. Dies kann aber nur deshalb so sein, weil auch die Anderen
durchlissig fir die Bedeutungen sind, die ihnen von Flaubert bzw. von der in den
Fokus geriickten Person entgegengebracht werden. Wenn aber die Konstitution im
Fokus der Anderen (als Fokussierende und Fokussierte) liegt, dann kann die Kon-
stitution nicht durch die Identitit mit einem Wesen oder einer Sache geschehen.
Die Identitit ist entweder ein starres Erklirungsmuster, das nie zutrifft, oder sie
ist die Form des Verhaltens und damit nur als Beschreibung, wie es fiir eine Person
ist, sinnvoll denkbar.

Diesen Punkt kann man mit Sartre selbst wieder auf den Begriff des Sinns
zuriickfithren. Der Sinn wurde ja gerade als Erleben und Widerfahren dessen be-
stimmt, wie es fiir jemanden ist, weil der Sinn sich gerade im Alltag durch ein Uber-
schreiten der Sedimentierungen hin zu einem Mehr konstituiert. »Der Sinn eines
Lebens geschieht dem Lebenden von und durch die menschliche Gesellschaft, die
ihn tragt, und durch die Eltern, die ihn hervorbringen: deshalb ist er immer auch
ein Unsinn.«** Der Sinn oder Unsinn eines Lebens liegt also — wie eben schon mit
Butler beschrieben — nicht in einer festen Identitit vor, von der man ihn ablei-
ten konnte, sondern er verindert sich stetig durch die Anderen, mit denen man
sich konfrontiert und in deren Gegenwart man verhilt. So bekommt also auch der
Begriff des Unsinns eine Bedeutung: Nicht jeder Sinn, den die Fokussierung der
Anderen hervorbringt, ist mit den eigenen Verhaltensweisen vereinbar und so ent-
steht die Moglichkeit einer unsinnigen Zuschreibung: Eine solche kann mit But-
ler bspw. die Geschlechtsidentitit sein. Diese Identititszuschreibung kann damit

152 Sartre: Flaubert, Band I, S. 25.
153  Ebd,, S.142.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

als unsinnig bestimmt werden, da sie die Ausgrenzung dessen bedeutet, was ne-
ben oder auflerhalb der Geschlechtlichkeit noch zu den Menschen gehért und das
Personliche auf ein bloRRes Sediment und oder ein allgemeines Schema reduziert,
wodurch die Identitit in diesem Sinne eine Negation, ein reduzierter Abzug des-
sen ist, was einen Menschen ausmacht. Die Offenheit, die Pluralitit und ein Teil
Selbstbestimmung gingen am eigenen Verhalten verloren. Man ist eben nicht eine
Frau, eine Isbtiqa®-Person oder ein Mann wie alle Anderen, denen eine solche Zu-
schreibung widerfihrt. Man ist immer mehr als das und deshalb als Andere*r unter
Anderen.”*

Damit kann man die Existenzphilosphie hier auf eine Weise beschreiben, die
sie in eine Theorie, die auf einer Negativitit (dem Fehlen von feststehender Iden-
titit) aufbaut, zu einer Theorie transformiert, die von der positiven Vielheit aus-
geht, die durch den Fokus der Anderen und die eigenen Handlungen konstituiert,
bestindig umgeschrieben und nie vollendet wird. So konnen — wie in dieser Ar-
beit geschehen — die phinomenologische Existenzphilosophie und die oft unter
dem Banner Poststrukturalismus bzw. Postmoderne zusammengefassten Theori-
en von Foucault, Deleuze und Butler in Bezug auf eine Theorie des Erlebens der
Anderen unter Anderen sinnvoll aufeinander bezogen werden. Das Erleben fiihrt
zu den Strukturen und die Strukturen zum Erleben, sie bedingen sich gegensei-
tig, gerade weil die Darstellung performativ wiederholt und damit verandert wird.
Im Ausgang all dieser Theorien stellt sich unser jeweiliges Erleben als Erleben von
Anderen unter Anderen dar. Man kann hier also die Bestimmungen von Sylvia Stol-
ler zu Butler und der Phinomenologie erginzen. Sie schreibt: »Wenn Butler also
sagen miisste: >Man kann nicht nicht wiederholens, so wire dem vor dem Hinter-
grund der phinomenologischen Forschung hinzuzufiigen: >Man kann nicht nicht
erfahren«.«’> Hier lisst sich nun erginzen: Weil man nicht nicht erleben kann und
nicht nicht wiederholen kann, ist es notwendig, sich unter Anderen darzustellen.
Wir kénnen nicht nicht unter Anderen sein und jenes Sein-unter-Anderen kann
nicht nicht darstellend sein. An dieser Stelle fiigen sich die Beschreibungen zur
Fassade und die Beschreibungen der Fokussierung der Anderen zusammen.

Durch diese Verbindung kann hier also vermieden werden, die Identitit als
einen positiven Kern darzustellen, von dem unterschieden zu sein eine Negati-

154 Man kénnte es erganzen: Paul Helfritzsch ist zwar ein Mann, hat studiert und kommt aus
einem privilegierten Umfeld, aber ich bin das nicht nach dem Modus es zu sein, denn nicht
jeder studierte Mann aus einem privilegierten Umfeld ist Paul Helfritzsch. Dieser Satz ist
eine Hinzufiigung zu Sartres Kritik an der Idee der vollkommen deterministischen Klassen-
zugehorigkeit, die sein Beispiel iiber Paul Valéry, zu einem macht, dass man auf alle Lebens-
bereiche anwenden kann. Vgl. Jens Bonnemann: Der Spielraum des Imaginiren—Sartres Theorie
der Imagination und ihve Bedeutung fiir seine phdnomenologische Ontologie, Asthetik und Intersub-
jektivitatskonzeption, Hamburg: Felix Meiner 2007, S. 464.

155  Stoller: Existenz — Differenz — Konstruktion, S.130.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

175


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Als Andere unter Anderen

on bedeuten wiirde. Die Identitit ist ein imaginires Bild von einer*m, das eben
deshalb, weil es imaginiert ist, nicht existiert. Die Identitdt ist tatsdchlich das, was
als Negation vom Wirklichen abgezogen wird. Das Wirkliche ist die Vielfiltigkeit der
Eigenschaften, Interessen und Vorlieben (welcher Art auch immer), die sich nach
der Situation, also nach den Beschaffenheiten des Konkreten richten und damit so
wechselhaft sein konnen wie die Gegebenheiten und die gesellschaftlichen Struk-
turen, in denen man sich bewegt. Die Strukturen, iiber die man stolpern kann, sind
also bspw. Identititsvorstellungen, die erst entstehen, wenn Andere mich spiegeln.
Die parrhesia ist also die positive Moglichkeit, mit dem Leck an Identitit umzuge-
hen, dass man je selbst als Anderer ist, um nicht aus demselben Grund Andere oder
mich in Identititen zu zwingen, die die gesellschaftliche Struktur vorbereitet hilt.

Im Vorausspringen, im Einspringen und im Gemeinsamen-Stolpern stellen sich meine
Sorgen und die Sorgen der Anderen erst in ihrer Ginze als sowohl persinliche als auch gesell-
schaftliche dar. Das Problem entsteht also erst durch die geteilte Welt mit Anderen,
so wie es in dieser Welt gelost werden kann, wobei eine verpflichtende Aussage
dariiber, wie die Probleme geldst werden kénnen, welchem Modus der Sorge ein
Vorrang eingeraumt werden soll, hier nicht gegeben werden kann. Was bis hierhin
aber mit Butler, Foucault, de Beauvoir und Sartre festgehalten werden kann, ist,
dass die parrhesia als Ausgangspunkt fiir die ein- und vorausspringende Sorge und als
das Ergebnis des gemeinsamen Stolperns eine Verhaltenspraxis ist.”® In ihr nehmen

156 Zusatz zum Begriff der parrhesia in der Darstellung von Foucault: Hier soll noch darauf hin-
gewiesen werden, was Michel Foucault in seiner letzten Vorlesung der Reihe Der Mut zur
Wahvheit zur parrhesia im christlichen Kontext beschreibt. In der zweiten Stunde der Sitzung
vom 28. Madrz 1984 verweist Foucault darauf, dass das Verhiltnis der parrhesia im christlichen
Glauben auch als eines zu Gott gedacht werden kann: Dabei verliert sich aber die horizontale
Bindung der die Wahrheit sprechenden Person zu den Anderen. Sie wird zu einer vertikalen
zwischen einer Person und Gott, wodurch gerade die fiir diese Arbeit interessante Beziehung
zuden Anderen in der parrhesia verloren geht, was auch dazu fiihrt, dass das Vertrauen, wel-
ches die andere Seite des Risikos ist — (iber das schon gesprochen wurde — ebenso verloren
geht und zu einer Furcht vor der héherstehenden Macht wird, um in einem weiteren Schritt,
zueinem»arroganten Vertrauen« tberfithrt zu werden. Auf verschiedenste Weise wird damit
also alles untergraben, was hier an Positivem an der parrhesia festgehalten wurde. Deshalb
wurde auf diese Moglichkeit bisher nicht hingewiesen: Das vertikale Verhiltnis der parrhesia
zu Gott stellt also ein Problem dar, das sich aus dieser Vertikalitit ergibt, da sie entweder a)
das Verhaltnis zu den Anderen verliert, b) das Vertrauen, aus dem das Risiko, alles Nétige wahr
auszusprechen, eingegangen wird, sich in eine »Gottes«furcht wandelt, oder ) das Vertrauen
als Arroganz ausgelegt wird, indem die hohere Macht nicht anerkannt wird und man sich
gerade deshalb traut, alles zu sagen und unniitzes Geschwatz produziert. All diese Bestim-
mungen fithren aber von dem Teil der Auslegung der parrhesia weg, der wie eine phanome-
nologische Beschreibung des Selbst und Anderen klingt: parrhesia ist »der Mut, gegeniiber
allem die Wahrheit iiber sich selbst zu offenbaren, sich so zu zeigen, wie man ist [Hervorhe-
bung P H.]« (Foucault: Der Mut zur Wahrheit 11, S. 436). Auflerdem soll hier nicht vorenthalten
werden, dass die parrhesia — wie gerade schon gesehen — in ihren Urspriingen nicht nur po-

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

alle die Anderen und iiber diese sich selbst als Andere*r in den Fokus, wodurch
wir uns in unserer nicht festgestellten Identitit und unserer Wandelbarkeit ernst-
nehmen. »Es gibt keine Einsetzung der Wahrheit ohne eine wesentliche Setzung
der Andersheit; die Wahrheit ist nie dasselbe; Wahrheit kann es nur in Form der
anderen Welt und des anderen Lebens geben.«"” Dieses Zitat stellt an dieser Stelle
ein noch loses Ende dar, welches im letzten Kapitel Die soziale Situation — Widersprii-
che vielfaltiger Weltverhdltnisse wieder aufgegriffen wird. Aber schon hier lisst sich
sagen, dass die Differenzen der Perspektiven, ihre Andersheit gerade deshalb be-
steht, weil wir miteinander umgehen und so die Wahrhaftigkeit der Perspektiven
Anderer erleben und verstehen kénnen.

Evidenz als soziale Gewissheit Nach diesen Ausfithrungen zur parrhesia wird sich die
Uberleitung in das jetzt Folgende méglicherweise wie ein gréfSerer Sprung anfith-
len: Bis jetzt stand die Fokussierung der Anderen durch die Sorge und die parrhesia
direkt im Mittelpunkt der Betrachtung, im Weiteren soll aber die Fokussierung der
Anderen nicht nur im direkten Umgang miteinander betrachtet werden, sondern
tiber die Vermittlung durch die Gegenstinde, deren Bedeutung seit dem Anfang
dieses Hauptteils schon mitschwingt. Denn wie in Miteinander in sozialen Riumen
gezeigt werden konnte, sind die Anderen und man selbst als Andere*r Teil dersel-
ben Welt, in der auch die Gegenstinde vorhanden sind und als Ganzes zur Fas-
sade der Korper gehdren. An dieser Stelle wird der dritte Strang vom Anfang des
Abschnitts Die Modi der Fiirsorge wieder aufgegriffen. Es wird sich zeigen, wie die
Codierung nicht nur als soziale Struktur in unseren je eigenen Leib, sondern auch
in die Gegenstinde eingeschrieben ist:

sitiv besetzt war, sondern auch als blofies »Alles-Sagen« (bspw. von Profanem, aber besser
Unwichtigem), man kénnte es mit Heidegger Cerede nennen, benutzt wurde. Die Betrach-
tung dieser Moglichkeit, die die Anderen nicht ernstnimmt, werde ich in meiner Betrachtung
ebenso wenig einbeziehen, wie es Foucault tat. Dass die Moglichkeit besteht durch nicht si-
tuativ verhaftetes Sprechen in ein belangloses Gerede zu geraten, ist zwar richtig, fir die
Betonung der konstitutiven Bedeutung der Anderen allerdings nicht notwendig. Hinzutritt
Waldenfels Kritik am Pakt mit den Anderen, die Zuhéren: ,Der Andere, dem die Wahrheit
gesagt wird [..], mufs dem Wahrsprechenden Gehér schenken und das Wahrsprechen akzep-
tieren mit der Folge, dafd der Mut zur Wahrheit vom Sprecher auf den Hérer iberspringt —
wenn er die Rolle spielen will, die ihm zugedacht ist (Waldenfels: Sozialitit und Alteritdt, S.
418) Doch dabei muss — selbst wenn Waldenfels im Blick auf Foucaults Beschreibung Recht
haben mag—man muss das Wahrsprechen akzeptieren als ein Modus, der den Anderen ver-
traut, gerade tatsichlich darzustellen, wie sie erleben, aber sie miissen dem Erlebten keine
absolute Geltung zusprechen, denn genau diese steht permanent auf dem Spiel, da sie durch
Andere unter Anderen konstituiert wird.
157  Foucault: Der Mut zur Wahrheit 11, S. 438.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Als Andere unter Anderen

Die Welt ist der Ort, an dem wir uns verstindigen, und zwar durch das, was un-
ser Leben an Artikulationen aufbringt. Aus dieser Rasenflache vor mir glaube ich
die Wirkung des Griins auf das Sehen des Anderen erahnen zu kénnen, durch die
Musik habe ich einen Zugang zu seiner musikalischen Empfindung, und das Ding

selbst verschafft mir Zutritt zur Privatwelt des Anderen.™®

Diese Stelle aus Merleau-Pontys Das Sichtbare und das Unsichtbare greift die Verbin-
dung der Anderen untereinander durch die Gegenstinde deutlich auf. Ich spreche
von den Anderen, um auch mich bzw. diejenigen mitzubeschreiben, die sich wei-
terhin, also wihrend sie diesen Text lesen, als Ich verstehen; denn Andere sind wir
alle fiireinander. Merleau-Ponty beschreibt anhand alltiglicher Phinomene des Er-
lebens von Rasen und von Musik einige Méglichkeiten dafiir, wie ein Zugang zu den
Empfindungen der Anderen gegeben ist. Er erweitert diese Aussage dann, um zu
bestimmen, dass es die vorhandenen Gegenstinde sind, die einen Zutritt zur Pri-
vatwelt der Anderen bieten. Damit lisst sich hier einlésen, was sich sowohl unter
der Betrachtung der Kulturtechnik des Schreibens als auch unter der Bestimmung
der Sedimentierungen und Fassaden schon implizit gezeigt hat: Nicht nur in die
Leiber der Anderen sind soziale Strukturen eingeschrieben, auch die Gegenstinde
sind, wie das Beispiel des Schreibwerkzeugs gezeigt hat, sozial codiert.”

Dieser Aspekt stellt die Vermittlung zwischen den im Kapitel Miteinander in so-
zialen Rdumen beschriebenen Wechseln zwischen den sozialen Riumen und der Fo-
kussierung einer impliziten Interaktionsform im Miteinander dar. Merleau-Ponty
beschreibt die Uneindeutigkeit der Gewissheit des Miteinanders wie folgt: »Nun,
diese nicht zu rechtfertigende GewifSheit einer gemeinsamen sinnlichen Welt ist
der Sitz der Wahrheit in uns.«<*® Die in diesem Zitat angesprochene Wahrheit wur-
de in der vorliegenden Arbeit als Wahrhaftigkeit bestimmt, die man sinnvoll im
Miteinander erleben kann. Es ist diese Gewissheit, einander sinnvoll im Miteinan-
der zu erleben, was die Anderen erleben, die laut Merleau-Ponty nicht absolut zu
rechtfertigen ist. Anders gesagt: Diese Gewissheit ist kontingent. Sie ist das Erleben
des kontingenten Sinns im Verhalten der Anderen, und wie hier erginzt werden
soll, das Erleben des kontingenten Sinns, der auch in die Gegenstinde eingeschrie-
ben ist.

Diese Gewissheit iiber das Horen, Sehen, Fithlen, Denken, Imaginieren, kurz
iber das Erleben der Anderen und ihrer augenscheinlichen »Privatwelten« — wie
Merleau-Ponty es nannte — baut auf den wechselnden Bestimmungen der Anderen
um uns herum auf. Dies bedeutet also, dass es moglicherweise keine Rechtferti-
gung fiir eine spezielle empirische Gewissheit gibt, es aber dennoch méglich ist,

158  Merleau-Ponty:Das Sichtbare und das Unsichtbare, Minchen: Wilhelm Fink, 2004, S. 27.
159 Ebd., S. 42.
160 Ebd.,S. 28.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

die Struktur dessen, was ist, kategorisch zu beschreiben. Deshalb kénnen wir kei-
ne Aussage ohne Bezug zu Anderen treffen. Andere widerfahren uns immer, sei
es direkt oder indirekt. Damit kann man die Struktur der Kontingenz als sozia-
les Phinomen bestimmen: Wir sind Andere unter Anderen, das ist die Bedingung
unserer Wirklichkeit und sie zeigt sich im Verhalten zu Anderen, zu Dingen und
im Umgang miteinander in der Welt. Denn wenn etwas kontingent ist, ist es ja
gerade etwas, was wirklich existiert — auch wenn es nicht gerechtfertigt werden
kann -, und damit kann man es beschreiben. Die Beschreibung dessen, wie das
Kontingente sich zeigt, kann hier aber nicht alleine ausreichen; es zeigt sich ja als
kontingent. Die Beschreibung des Kontingenten muss also weitergehen; sie weitet
sich aus, wenn man die Frage nach der konkreten Funktion stellt, also danach, wie
das Kontingente verwendet wird. Hier zeigt sich sehr deutlich der Stellenwert, den
die Beschreibung der pragmatischen Wahrhaftigkeit fiir das Verstehen der Ande-
ren hat; sie ist Teil einer Geschichte des Umgangs miteinander.

Als Beispiel daftir lisst sich auf das Schreiben als Kulturtechnik zurtickkom-
men, das schon im Abschnitt Verstehen, Funktion, Wahrhaftigkeit als Beispiel diente.
Zanetti bestimmt schlieflich auch den Stift als Teil der Kulturtechnik des Schrei-
bens, und mit de Beauvoir kann gesagt werden, dass der Stift zur Montage Korper-
Gegenstand-Handlungscode gehort. Es lohnt sich also, die Bestimmung der Kul-
turtechnik noch einmal zu betrachten: »Das Zeichensystem ist weitgehend vor-
gegeben, die Bewegungen der Hand erfordern Ubung, die Schreibgerite, zumal
heute, sind Produkte eines Industriezweigs.«*** Das Schreibgerit ist schon eine po-
tentielle Leerstelle, in der es nicht zu entscheiden, nicht zu rechtfertigen ist, welches
Schreibgerit benutzt werden soll. Diese Frage lisst sich nur dadurch beantworten,
dass man darauf schaut, warum, also zu welchem individuellen Zweck, man das ei-
ne oder andere Gerit benutzt, um zu schreiben, und wie man schreiben mochte. Ist
es ein Bleistift, ein Fiiller, ein Laptop etc.? Nehmen wir fiir das Beispiel weiterhin
an, es sei ein Bleistift. Dann ist es eben nicht zu rechtfertigen, ausschlieRlich vom
Bleistift auf das Schreiberlebnis der anderen Person zu schliefien, die ihn benutzt,
es sei denn, man beschreibt den Stift in seiner durch die Kultur hervorgebrach-
ten Verbindung zu der Praxis des Schreibens, der Produktion des Stiftes etc. Diese
sozialen Einfliisse auf das Stiick Holz und die Graphitmine sind es, die es ja eben
erst zu einem Stift machen und durch diese Sedimentierung die Grundlage fir die
Gewissheit schaffen, das Erleben der Anderen iiber den Stift hinweg fokussieren
zu koénnen. Daraus erwichst nun jedoch keine Rechtfertigung, sondern ein Ver-
stehen der Kontingenz. Das bedeutet, dass sich hier wie im alltiglichen Verhalten
die sozialen Strukturen als Sedimentierungen festsetzen und einen gemeinsamen
Ausgang bilden, um die sogenannten »Privatwelten« miteinander in Verbindung
zu bringen. Dies geschieht gerade deswegen, weil die »Privatwelten« gar nicht so

161  Zanetti: Einleitung, S. 7.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

179


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Als Andere unter Anderen

privat sind, wie man es vermuten kénnte. Sowohl im Verhalten als auch in den Din-
gen liegen — wie schon beschrieben — Sedimentierungen Anderer vor, die die »Pri-
vatwelten« eher als sedimentierte Welt miteinander auszeichnen und nicht als einen
abgeschotteten Bereich. Mit Sartre kann man diese Sedimentierungen des Sinns
in die Gegenstinde wie folgt beschreiben, um das prozesshafte Entstehen der Se-
dimentierung vollstindiger zu explizieren:

Der Sinn wird Materie: er gewinnt deren inerte Konsistenz. Nicht durch Evidenz:
durch Dichte. Die Idee verhirtet sich, erdriickt den Geist, der sie tragt: es ist ein
Stein, den man weder hochheben noch wegwerfen kann. Dennoch ist diese kom-
pakte Masse durch und durch Sinn geblieben."*

Hier zeigt sich der Weg des Sinns in die Materie und sein Fortbestehen in ihr. Denn
genau das meint Sartres Beschreibung: In einer pragmatisch-phinomenologischen Be-
schreibung ist die Gewissheit nicht durch eine ideale oder abstrakte Evidenz, son-
dern durch eine Evidenz, die ihre Geltung aus der Dichte erreicht, also durch eine
Schwere, die in unserem Erleben liegt. Die Evidenz in Bezug auf die kontingente
Gewissheit iiber das Erleben der Anderen ist also notwendig sozial vorstrukturiert
und erhilt daraus gerade ihre Dichte. Diese Vorstrukturierung wurde schon in der
Beschreibung des Alltags mit Merleau-Ponty, Butler und Waldenfels als Sedimen-
tierung aufgedeckt und als gemeinsamer Ausgangspunkt fiir das Verstehen des
Sinns der Handlungen der Anderen herausgestellt.

Was bedeutet aber Dichte? Dichte bedeutet, dass sich das Tun der Anderen in die
Dinge einschreibt, dass die Gegenstinde codiert werden. Wer kann schon sagen,
wer das erste Schreibwerkzeug in der Hand hatte? Aber wenn ich heute meinen
Bleistift in der Hand halte, dann sind in ihm die Ideen und Handlungen implizit
oder explizit eingeschrieben, die zu seiner Produktion gefithrt haben. Soweit, so
klar; es besteht aber auch die Moglichkeit, diesen sedimentierten Code (die Bedie-
nungsanleitung), der in den Bleistift eingeschrieben ist, zu iibercodieren. Die Rede
von Codierung, Ubercodierung und Decodierung erméglicht es an dieser Stelle, die
vage Aussage Sartres, dass sich die Ideen verdichten, detaillierter zu beschreiben.
Warum diese Einschreibung als Dichte bestimmt wird, zeigt sich nimlich beson-
ders gut daran, wie schwer es ist, die Einschreibung (Codierung), die als Sedimente
an den Dingen und dem Verhalten haften, wieder zu verindern. Dieses Uberco-
dieren ist der Prozess, in dem ein Bleistift zu meinem bzw. er zu einem speziellen
Gegenstand gemacht wird. Was diesen Verhaltensweisen gemeinsam ist, ist, dass
durch sie eine verandernde Macht ausgetibt wird und man die Sedimentierungen
bestimmt, die bspw. den Stift bis dahin gepriagt haben. Man iiberschreibt also den
Code und strukturiert ihn so um. Der Bleistift wird zum abgenutzten, verlinger-
ten, angekauten etc. Diese Verinderung am Gegenstand verweist auch auf die Art

162  Sartre: Flaubert, Band I, S.19.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

wie das Erleben der Person ist, die den Bleistift bspw. noch so lange benutzt, dass
eine Verlingerung benutzt werden muss. So verdichte ich aber auch den Code des
Bleistifts und manifestiere damit seinen Sinn als Etwas zum Schreiben, was mir
und Anderen evident erscheint und durch meinen Gebrauch weiter verfestigt wird.

Neben der Machtausiibung der Ubercodierung besteht aber auch die Méglichkeit
der Decodierung: Wie beim Ubercodieren der sedimentierte Code im Gegenstand
iiberschrieben wird, wird der Code beim Decodieren nicht iiber — sondern vollstin-
dig umgeschrieben.’®® Dieser Umgang mit Codes ist schwerer durchzufithren und
noch schwerer selbst zu institutionalisieren, da es nicht einfach ist, die Sedimente
einer Sache abzuschiitteln. Bleiben wir beim Stift, so kann ich versuchen, ihn mit
einem gezielten Wurf in die Verkleidung der Zimmerdecke zu werfen. Bleibt er
dort stecken, verliert er seine eingeschriebene Bestimmung als Schreibwerkzeug
und sogar jeden praktischen Bezug. Aufgrund dieses Verlusts kann man behaup-
ten, dass der Stift decodiert wurde, weil sowohl seine tiefgehende Sedimentierung
als Werkzeug dadurch aufgelést wird, als auch die Art, wie er gehalten werden soll,
um zu schreiben, nicht mehr sinnvoll ausgelesen werden kann. Kurzum: Er kann
nicht mehr dazu benutzt werden, wofiir er gedacht und gemacht war, und ist da-
mit decodiert; was nicht heifdt, dass er ohne Verwendung oder zerstort wire, wobei
die Zerstorung sicherlich die umfangreichste Decodierung bedeutete.

Die Decodierung und Ubercodierung sind damit besondere Formen mit etwas um-
zugehen, was Sartre Widrigkeitskoeffizient nennt.'** Dieser Begriff findet sich zuerst
in Das Sein und das Nichts und wird von Sartre in seinem spateren Werk Die Kritik der
dialektischen Vernunft um den Begrift der Gegenfinalitit erweitert. Sowohl der Wid-
rigkeitskoeffizient als auch die Gegenfinalitit beschreiben die Reibung, das Risiko
beim Umgang mit Anderen. Sie sind als Begriffe relational zwischen den Entwiirfen
der Menschen und den Problemen bestimmyt, die dabei durch und an den Gegen-
stinden und ebenso durch die Anderen auftreten kénnen.'® Dabei ist die Unter-
scheidung der beiden Formen von Reibung so zu treffen, dass der Widrigkeitsko-
effizient direkt aus dem Verhalten entsteht. Wenn ich bspw. versuche einen Baum
zu fillen, dann ist der Koeffizient, des Widerstandes, den ich erfahre, zusammen-
gesetzt aus der Schirfe der Sige oder Axt, der Hirte des Holzes, der Herstellung
der Axt durch Andere und der generellen Hilfe Anderer dabei usw. Ob der Baum
aber zu hart ist, die Sige zu stumpf, oder mir niemand hilft, diese Bestimmungen
ergeben sich erst bei dem Versuch ihn zu Fillen, also dem jeweiligen ausgefithrten
Verhalten. So kommen in der jeweiligen Handlung direkt Welt und Mensch in ein
Reibungsverhdltnis. Bei der Gegenfinalitit handelt es sich dagegen um ein indirektes
Verhiltnis. Das Beispiel, welches Sartre in der Kritik der dialektischen Vernunft gibt,

163 Vgl.: Deleuze & Guattari: Anti-Odipus, S. 42ff.
164  Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 791.
165 Vgl. ebd. S. 806f. & ders.: Die Kritik der dialektischen Vernunft, S. 240f.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

181


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Als Andere unter Anderen

ist folgendes: Holzen ganze Generationen von Menschen die Walder einer Region
ab, bis die Hinge der Berge soweit gerodet sind, dass beim Eintreten eines schwe-
ren Regenfalls Dorfer unter einer Schlammlawine begraben werden, so ist die Folge
des Handelns nicht direkt im Fillen eines Baumes zu sehen.’*® Die Gegenfinalitit
beschreibt also die indirekten, nicht intendierten und auch nicht abzusehenden
Folgen, die eine Handlung haben kann. Dabei ist nicht festgelegt, was unabsehba-
re Folgen sind; dies verindert sich mit jedem Wissen um die Beschaffenheit der
Welt und der anderen Menschen.

Was Sartre in seinen Beschreibungen des Widrigkeitskoeffizienten und der Ge-
genfinalitit nur implizit mitbeschreibt, ist, dass sie sich nicht nur im Umgang
mit Dingen zeigen, sondern auch im Umgang mit den Anderen. Um sich dessen
bewusst zu werden, ist die Riickwende auf die Begriffe De- und Ubercodieren inso-
fern hilfreich, als sowohl die Reibungen beschrieben werden kénnen, die beim Ver-
such, bestehende soziale Strukturen zu verindern, sie umzuschreiben, entstehen
konnen, als auch die Tragweite der Reibungsbegriffe im Zwischenmenschlichen zu
bestimmen. Als konkretes Beispiel kann hier der Versuch aufgefiithrt werden, das
generische Maskulinum in einer Sprache durch Formen zu ersetzen, die »gegen-
dert« sind, sich an alle Menschen, egal welcher Sexualitit, richten. Dies stellt den
Versuch dar, eine Sprache zu decodieren, in der eine strukturelle Ausgrenzung be-
stimmter Personengruppen zu einer gefestigten Unterdriickungsstruktur gefiihrt
hat. Die direkten Widerstinde gegen diese Sprachinderung (der Widrigkeitskoef-
fizient) sind nun nicht in den Worten selbst eingeschrieben, sondern in den Men-
schen, die diese Sprache verwenden, sie sprechen, sei es durch Unverstindnis, das
Verweisen auf die Tradition der Sprache, die dadurch stockende Aussprache. Die
Widerstinde lassen sich hier in vielfiltigen Formen finden und denken. Sie ver-
weisen auf eine direkte Verantwortung der Sprecher*innen fiir ihren Umgang mit
der Sprache.

Die Gegenfinalitit ist nun aber dasjenige, was den Ausgangspunkt der Deco-
dierung bedeutet. Denn es ist nicht iberpriifbar, ob in der Verwendung des gene-
rischen Maskulinums eine Unterdriickungsabsicht vorhanden, oder ob diese das
Abbild einer schon bestehenden unreflektierten Unterdriickung ist, die in einer
stetigen Genese Einzug in die Sprache gefunden hat. Diese Unterdriickungs- bzw.
Ausgrenzungsstruktur der Sprache stellt also eine Gegenfinalitit dar, die nun abge-
baut werden soll. Die Verantwortung liegt bei Gegenfinalititen somit nicht darin,
dass man sie absichtlich hervorgerufen hat, sondern darin, sich ihrer bewusst zu
werden, um diese ungewollte Folge, zum Beispiel des Sprechens oder Schreibens,
nicht zu entwerten, sondern sie anzuerkennen, und im Anschluss daran zu deco-

166 Vgl. Sartre: Kritik der dialektischen Vernunft, S.173f.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

dieren.” Die Decodierung richtet sich also nicht gegen Personen, sondern gegen
soziale Strukturen, die durch die Codes in die Korper eingeschrieben und perfor-
mativ durch Personen verkdrpert werden. In der Sprache findet sich jedoch nicht
nur Gegenfinalitit in Sinne einer impliziten Struktur, die unterdriickend wirke.
Ebenso findet sich darin auch der Widrigkeitskoeffizient, eine Uberwindung, die
es kostet, die Sprache zu benutzen oder mit Anderen zu sprechen, die die Spra-
che durch Schimpfworte und Beleidigungen schwerer aushaltbar machen. Somit
ist die implizite Unterdriickung in der Sprache ein Beispiel fir Gegenfinalitit und
die explizite Benutzung von Beleidigungen eines fiir den Widrigkeitskoeffizienten.

Im Versuch, Dinge oder soziale Strukturen durch De- oder Ubercodierung zu
verdndern, erschafft man also die neuen Strukturen oder Dinge nur im Ausgang
von den schon bestehenden und sieht sich deshalb mit der Widerstindigkeit die-
ser Strukturen und den schon aktiven Gegenfinalititen, von denen man ausgehen
muss, konfrontiert. Man reibt sich an ihnen ab. So entstehen neue Strukturen, die
nicht véllig von den alten abgelést werden kénnen und selbst Widerstinde direkt
als Koeffizienten oder als Gegenfinalititen erzeugen.

Die Gegenstinde in ihrer sozialen Vorstrukturierung sind, wie es am Beispiel
des Stiftes gezeigt werden konnte, nicht nur durch die Herstellung und Verwen-
dung »auf den Leib zugeschnitten«.’®® Sie »schneiden« auch den Leib der Anderen
durch die Codes ihrer Benutzung zu. Der Krampf in der Hand beim Schreiben
bezeugt sowohl die dreistiindige Arbeit am Text, dariiber hinaus aber auch, wie
sehr sich die Hand dem Schreibwerkzeug anpasst; der Gegenstand leistet »Wider-
stand«.® Der Code, der im Stift eingeschrieben ist, lisst nur einige bestimmte
Handhabungen zu, um mit ihm zu schreiben. Der Stift selbst hat keinen Anteil
daran, was geschrieben wird, aber er bestimmt die Form der Handhaltung und
wie fliissig die Buchstaben aus der Handbewegung entstehen: Der Stift leistet al-
so direkten Widerstand, wenn man versucht, anders als vorgesehen mit ihm zu
schreiben. Dieser Code der Benutzung ist nun nicht nur durch den*die Produ-
zent“in, Designer*in oder andere aktiv an der Herstellung Beteiligte festgelegt.

167 Auch hier finden sich keine normativen Vorschreibungen. Diese Beschreibung der Macht-
ausiibung und der Moglichkeit sich anders zu verhalten, sind Beschreibungen, die einen be-
stimmten Bewusstwerdungsprozess des sozialen Miteinanders darstellen und hier insofern
auch nicht fehlen diirfen, da es das Ziel dieser Arbeit ist, die Anderen als Bedingung unserer
jeweiligen Wirklichkeit auszuweisen.

168 Heidegger Sein und Zeit S.117.

169 Eine andere Form der Codierung kann die durch die geschriebene und gesprochene Sprache
sein, wobei Sprache hier nicht mit einem Gegenstand gleichgesetzt werden soll, aber die
Ahnlichkeit in der Harte der Zuschneidung ist bemerkenswert, vergegenwartigt man sich,
wie stark unterdriickende soziale Strukturen wie eine binire Geschlechtsordnung durch die
Sprache erhalten bleiben.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

183


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Als Andere unter Anderen

Diese sozialen Strukturen, die den Alltag durchziehen, lieRen sich mit Hei-
degger auch als der Bereich des man beschreiben. Die sozialen Strukturen sind
in Form des man personifiziert, es ist »itberall dabei, doch so, daf} es sich auch
schon immer davongeschlichen hat, wo das »Dasein« auf Entscheidung dringt.
[...] Es kann am leichtesten alles verantworten, weil keiner es ist, der fiir etwas
einzustehen braucht.«'7° Die Strukturen haben keine genau bestimmbare Gruppe
an Verantwortlichen, die die Folgen oder momentanen Gesichter und Formen ih-
res Auftretens geplant hitten und deshalb an ihnen Schuld wiren. Die Dichte der
Strukturen entsteht also durch ein — um es mit Butler zu sagen — performatives
Zitieren, eine bestindige Wiederholung von Normen, Gesetzen und Zwingen, wie
etwas zu tun ist, oder eben, wie man etwas zu tun hat, aus der sich auch ein Evi-
denzgefiihl ihnen gegeniiber einstellen kann: »Die Performativitit ist demzufolge
kein einmaliger »Akt«, denn sie ist immer die Wiederholung einer oder mehrerer
Normen; und in dem Ausmaf, in dem sie in der Gegenwart einen handlungsihnli-
chen Status erlangt, verschleiert oder verbirgt sie die Konventionen, deren Wieder-

' Deshalb ist es aber auch unsinnig, nach den Konstrukteur*innen

holung sie ist.«
der Strukturen zu fragen; sie haben sich im man davon geschlichen, weil wir es
alle sind. Wobei man Heidegger aber genauer fassen muss, ist der letzte Teil des
Zitats, die Frage der Verantwortung. Es wurde zwar gezeigt, dass die Gegenfinali-
tit nicht Ausdruck einer direkten Verantwortung und Schuldzuweisung sein kann,
aber sie ist dennoch kein Leck an Verantwortung. Heideggers Formulierung ist die
negative Moglichkeit, von man zu sprechen, weil es niemand konkret seien kann.
Aber deswegen ist es nicht notwendig niemand. Das man ist ein Teil der sozialen
Strukturen, in denen wir uns alle als Andere vor- und wiederfinden, weswegen die
Verantwortung fiir die konkrete Form der Gegenfinalitit bei uns allen liegt, sei es
bei einem durch Rodung erfolgten Erdrutsch oder wie hier beschrieben, bei einer
unterdriickenden soziale Struktur, wie sie die Sprache selbst sein kann. Dieser Ge-
danke der Verantwortung fithrt zur Solidaritit und wird im nichsten Hauptteil im
Sinnabschnitt magliche Solidaritit als Ausgangspunkt dienen.

In diesem Kapitel gab es, wie im letzten Sinnabschnitt deutlich wurde, eine un-
gewohnliche Mischung verschiedenster Theorieansitze: Es wurden phinomenolo-
gische Sichtweisen mit der feministischen Theorie von Judith Butler, der Beschrei-
bung der Codierungspraxis von Deleuze und Guattari, der Neubeschreibung der
parrhesia von Foucault und der pragmatischen Methode von William James verbun-
den. Dadurch konnte eine Interpretation der Fokussierung der Anderen vorgelegt
werden, die Folgendes zum Ausdruck bringt: In der Fokussierungspraxis der Ande-
ren, in der Sorge und der parrhesia zeigt sich der Alltag als derjenige Ort, an dem
das vielfiltige Verhalten der Menschen im Umgang mit den Dingen ein Mehr an

170 Heidegger: Sein und Zeit, S.127.
171 Butler: Kdrper von Cewicht, S. 39.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

Sinn erschafft. Die Alltagswelten sind den Anderen deshalb zuginglich, weil diese
in der Alltagswelt einen geteilten Ausgangspunkt erfahren. Man ist in den sozia-
len Strukturen eingebunden, so wie sie in uns eingeschrieben sind. Diese Struktur
macht uns zu Anderen und stellt einen geteilten Ausgangsbereich dar. In diesem
Bereich beziehen wir uns aufeinander in verschiedenen Modi der Sorge. Als deren
funktionale, gelingende Form des gleichwertigen Miteinanders wurde die Praxis
der parrhesia bestimmt, in der man alles Notige wahr ausspricht, um das eigene
und das Verhalten Anderer in einer konkreten Situation zu verstehen. Diese Be-
schreibung ist eine direkte Fokussierung der Anderen in der Sorge, die durch ein
wahrhaftiges Aussprechen mit ihnen umgeht. Sie wurde durch die indirekte Form
der Fokussierung der Anderen iiber die Gegenstinde, ihre Sedimentierungen und
die sozialen Strukturen komplettiert, wodurch die Reibungskrifte (der Gegenfi-
nalitit und des Widrigkeitskoeffizienten) an den Dingen und den Anderen beim
Versuch der Uber- oder Decodierung als Verinderung der bestimmenden sozialen
Strukturen beschrieben werden konnten.

Im Horizont mit Anderen

In der Art und Weise wie hier die Beschreibung der Anderen als Andere erfolgt, sol-
len sowohl die Eigenheiten der Anderen als auch die Eigenheit des eigenen Selbst,
fiir mich und Andere ein*e Andere*r zu sein, verstanden werden. Dies kann nun
nicht nur in einer direkten Fokussierung der Anderen in der Sorge oder der parrhe-
sia erfolgen, sondern die Anderen zeigen sich auch indirekt; bspw. vermittelt iiber
Gegenstinde im Horizont. Die Frage, die in diesem Kapitel gestellt wird, ist also die
nach den scheinbar unbeteiligten Anderen. Oder anders formuliert: Wie kénnen
andere Personen, die nicht direkt involviert sind, fiir das Erleben Anderer wichtig
sein? Ich verweise auf sie aus dem Grund, dass sie zwar unbeteiligt, aber dennoch
anwesend sind. Diese indirekte Anwesenheit ist sowohl tiber die Gegenstande als
auch durch die méglichen Verhaltensweisen vermittelt. Die unbeteiligten Anderen
im Horizont spielen fiir uns, genau wie umgekehrt wir fiir sie, immer auch eine
konstitutive Rolle: Insofern diese vorbeigehenden Anderen ein Potenzial darstellen,
dass sich jemand um uns sorgen konnte, bzw. wir uns um jemanden (Modus 1 und
2 der Sorge) oder wir uns gemeinsam fiireinander sorgen (Modus 3)."7* Die An-
deren sind die Moglichkeit der Sorge und damit zugleich auch Bedingung ihrer
Wirklichkeit, oder, allgemeiner mit Deleuze gesagt:

[IIn Wirklichkeit ist es eine Struktur, die die ganze Funktionsweise dieser Welt
insgesamt begriindet und garantiert. Das kommt daher, dafd die zur Beschrei-

172 Vgl. dazu den Abschnitt Die Modi der Sorge dieser Arbeit.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

185


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Als Andere unter Anderen

bung dieser Welt notwendigen Begriffe — Form/Untergrund, Umrisse/Objektein-
heit, Tiefe/Lange, Horizont/[Fokus, PH.] usw. — leer und unanwendbar blieben,

wenn der Andere nicht da ware [.]'7

Diese allgemeine Bestimmung ist es, die in der vorliegenden Arbeit bis hierhin
plausibel gemacht werden sollte, oder, wie es speziell an dieser Stelle heifft: Ohne
diese Anderen im Horizont als permanenter Spiegel der Darstellung liefe sich auch
ein Konzept der Modi der Sorge in Verbindung mit der parrhesia nicht beschreiben;
denn diejenigen, die nicht aktiv teilhaben, sind zwar noch nicht im Fokus anderer
Verhaltenspraxen involviert, aber sie sind die permanente Mdoglichkeit im Hori-
zont. Ich zitiere im Anschluss hieran nochmals eine Stelle aus Deleuzes Anhang zu
Logik des Sinns: »[D]er andere ist weder ein Objekt [im] Wahrnehmungsfeld noch
ein Subjekt, das mich wahrnimmt: Er ist [..] eine Struktur [...], ohne die dieses Feld
[...] nicht so funktionieren wiirde, wie es funktioniert. [...] Doch welches ist diese
Struktur? Es ist die des Méglichen.«'7* Weil die Anderen die Struktur der Még-
lichkeit nicht »nur« fiir die Wirklichkeit, sondern fir alle bewussten Fihigkeiten
verkorpern, kann durch sie auch erst die parrhesia als Praxis bestehen. Aber noch
zwingender ist die Verbindung der parrhesia mit dem Fokus auf die Anderen in ih-
rer Andersheit; sie also als Andere zu erfassen, die bewusst erleben und dabei ihre
Verhaltensweisen aufs Spiel setzen. Denn in der parrhesia spricht bzw. stellt man
freimiitig aus/dar, wie es einem ist, wihrend man sich dessen gewahr ist, dass
dies ein Risiko fiir einen selbst und die Anderen bedeutet: Die parrhesia gibt es nur
dank der Anderen, und die parrhesia lisst die Anderen in ihrer Andersheit zu Wort
kommen und sie werden durch sie als solche gehort.

Es zeigt sich an dieser Stelle, worin eine intensiv erlebte Differenz liegt: nicht
zwischen mir und den Anderen, sondern darin ob wir anwesend oder abwesend, fo-
kussiert oder im Horizont sind: »Der wahre Dualismus liegt in der Struktur >Ande-
rer<im [Erleben, P.H.] und den Wirkungen seiner Abwesenheit.«”” Nimmt man al-
so die These Deleuzes ernst, so liegt darin eine Dualitit, die permanent erlebt wird
und aus Anwesenheit der Anderen bei gleichzeitiger Abwesenheit Anderer entsteht:
Es ist die Dualitit zwischen Zwang und Perspektivitit. Die Anderen sind entweder
direkt (anwesend) oder indirekt (abwesend) in meinem Fokus, durch mein Verhal-
ten mit ihnen oder mit den Gegenstinden, oder sie sind in meinem Horizont an-
bzw. abwesend. Sie stellen somit Moglichkeiten dar, oder ihre vollige Abwesenheit

173 Deleuze: Differenz und Wiederholung, S. 350.
174  Deleuze: Die Logik des Sinns, S. 370.
175 Ebd., S.372. Im Zitat steht in der ersetzten Stelle »Wahrnehmungsfeld«. Wie im ersten

Hauptteil dieser Arbeit gezeigt werden konnte, ist das Wahrnehmen eine bewusste Fihig-
keit der Menschen untereinander und alle bewussten Fihigkeiten, die im Erleben zusam-
mengefasst sind, teilen das Strukturmerkmal, durch Andere bedingt zu sein. So war dieser
Austausch kein Problem innerhalb dieser Arbeit.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

— sei es durch Isolation oder objektifizierendes Verhalten — erzeugt das Gefiihl,
gezwungen zu sein, da keine anderen Perspektiven erscheinen. Auch hier fithrt
die Frage also zuriick zur Identifizierung als unabschlieRbare Praxis, wenn die Be-
schreibung der Menschen als Andere ernst genommen werden, weil sie die Bedin-
gung unserer Wirklichkeit sind: Ihre Perspektiven konstituieren unser je eigenes
Selbst mit.

Vielheiten machen! Der folgende Sinnabschnitt dient dazu, an die Ausfithrungen zur
Identifikation anzukniipfen, also an die Frage, ob wir mit uns oder jemanden iden-
tisch sein konnen. Die Antwort, die hier gegeben werden soll, ist: Nein, dies konnen
wir nicht. Wir sind Vielheiten. So vermittelt sich aus der Fokussierung der Anderen
ihre An- und Abwesenheit besonders im Horizont, da dort beides zusammenkom-
men kann, ohne dass man die An- oder Abwesenheit von jemandem fokussierte
oder gar thematisierte. Die im Horizont befindlichen Anderen und die Bereiche
der Anderen, die im Horizont liegen, sind die permanente Darstellung unserer
leiblich gebundenen Perspektive hin zu denen Anderer; zu ihren gewohnten, an-
dersartigen und zu ihren fremden Verhaltensweisen, ihrem Denken, Fithlen, kurz:
Darstellungen zu ihrem Erleben. Es ist ein Horizont aus Fassaden, die ihm Kon-
turen geben. Treten diese Anderen aus dem Horizont in den Fokus, wird ihre An-
oder Abwesenheit erst direkt offenbar, man erlebt durch diesen Ubergang, dass sie
schon im Horizont waren. Mit diesen erlebten Ubergingen assimiliert man die An-
deren jedoch nicht, sie werden im eigenen Erleben nicht zu Gleichen (oder zu mir
selbst). Sie bleiben Andere, so wie man je selbst ein*e Andere*r fiir Andere ist. Wir
sind und wir bleiben viele, bleiben Ahnliche und Unterschiedene.

An dieser Stelle kann man iiber das nachfolgende Waldenfels-Zitat eine Briicke
zuriick zum ersten Kapitel dieses Hauptteils schlagen: »Was drauflen ist, ist nicht
drinnen, nur so spricht uns Fremdes an.«'”® Die Uberginge zwischen den sozialen
Riumen und jene zwischen Horizont und Fokussierung der Fassaden anderer Kor-
per sind erlebbare Wechsel des eigenen und des anderen Verhaltens. Arbeitet man
in einer Bar, ist es ein fundamentaler Unterschied, ob man dort bedient oder als
Gast an einem Tisch sitzt. Man verhilt sich anders, die eigene Fassade ist freund-
licher, etwas gespielt freundlich, nicht fréhlich, aber mit nettem Gesicht. Als Gast
hingegen erlaubt man sich in gewissem Mafle aktiv darzustellen, dass man heu-
te wenig Lust habe, oder sogar so unzufrieden ist, dass es unfreundlich wirkt. Es
wird in der vorliegenden Arbeit also weiterhin dafiir argumentiert, dass Drinnen
und Drauflen keine absoluten Grenzen bestimmen, sondern beide Begriffe Teil ei-
ner Bezugnahme auf die Welt sind. Sie geben einen konkreten Raum an: Wo befin-
det sich etwas aus der Perspektive von jemandem. Dies bedeutet aber keineswegs,
dass es zwischen Drinnen und Drauflen keinen Unterschied gibe. Etwas, das von

176 Waldenfels: Der Stachel des Fremden, S. 40.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

187


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Als Andere unter Anderen

meiner Perspektive verschieden ist, nehme ich genauso als verschieden wahr, wie
ich die Verschiedenheit und die Andersheit von Gedanken und Verhaltensweisen
durch die Fassade Anderer erlebe. Worauf hier insistiert wird, ist also, dass diese
Unterschiede durch das jeweilige Verhalten, Denken, kurz das Erleben der Fassa-
den dargestellt werden. Sie haben den gleichen Ort, dieselbe Welt als Ausgangs-
punkt, dieselben Gegenstinde als Ziel und gemeinsam die Struktur der Anderen als
Bedingung unserer Wirklichkeit. Deshalb werden die Anderen im Verstehen nicht
gleich gemacht, sondern man wird ihnen als Andere gerecht. Sie werden als Andere
behandelt, wodurch man ihnen eben dadurch gerecht wird, weil sie nur durch ihr
Anderssein oder auch das Fremde erlebbar sind."”” Diese Bedingung der Wirklich-
keit mag im Alltag unter Sedimenten verschiittet sein und deshalb nicht leicht in
den Fokus treten, doch im Horizont ist der Bezug zu Anderen immer bestindig.
Die Anderen im Horizont meines Erlebens kénnen also die »Fremden« sein, die
uns ansprechen, die zwar auflerhalb meiner Perspektive stehen, weil sie sich an-
ders verhalten, aber die Méglichkeit haben, meine Perspektive zu verschieben, in
den Fokus des Erlebens einzutreten und mit ihnen die Méglichkeit unser Verhiltnis
zu Anderen als Bedingung der Wirklichkeit zu bestimmen.

Diese als Fremde und Andere Bezeichneten sind damit nicht notwendig negativ
bestimmt. Die Anderen und die Fremden haben keine Verhaltensweisen, die nicht
mit denselben Gegenstinden und den anderen Menschen, zu denen man je selbst
gehort, umgehen miissten. Man erlebt die Welt miteinander. Dieser gemeinsame
Umgang in derselben Welt bedeutet eben auch, auf unterschiedliche Umgangs-
formen zu treffen, zu denen man sich je selbst wieder verhalten muss. Schrecken
einen die Verhaltensweisen ab? Bleiben die Anderen draufien? Geht man auf'sie zu,
sie auf einen selbst oder begegnen wir uns im Nebeneinander zwischen Drinnen und
Draufien auf der Schwelle? All das sind mégliche Formen, in denen uns die Uber-
ginge von Drinnen und Drauflen widerfahren: Gerade, weil sich an den Gegen-
stinden und im Umgang miteinander der Raum der vermeintlichen »Privatwelt«
und der der »Fremden« — oder besser, der der anderen Welt — iiberschneiden, kén-
nen wir fiireinander einspringen (Anderen Sorgen abnehmen), einander vorausspringen
(Anderen ihre Sorge direkt spiegeln) und miteinander bzw. gemeinsam stolpern (die
Strukturen bestimmen, unter denen wir leben). Die Anderen sind die Bedingung
fiir jedes sorgende Verhalten und Erleben.

Dabei eroffnet sich nochmals die Frage danach, woher wir wissen oder erahnen
kénnen, was eine andere Person braucht, woriiber wir uns fir oder mit ihr sorgen
sollten: denn wovon man nicht ausgehen kann, ist, dass man eine andere Person
vollig verstanden oder »in ihr Inneres« bzw. hinter die Fassade geschaut hitte, denn
dort ist nichts; nichts, was sich nicht auch auf der Fassade darstellte. Unterstiitzen
kann man diese Aussage mit einer Uberlegung von Bernhard Waldenfels, in der

177 Vgl. Bedorf: Andere, S.14.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

ein Ausgangspunkt aufgezeigt wird, der nicht vereinzelt oder einzeln ist, sondern
eine Vielheit bestimmt:

Es gibt nicht eine Sphére der Eigenheit und dazu noch eine solche der Fremdheit,
sondern als leibliches Wesen ist jeder selbst fiir Andere da. Dem entspricht eine
genetische Betrachtungsweise, die ausgeht von einem adualistischen Anfangs-
stadium der »Konfusion«von Ich und Welt, von Ich und Andern und Ich, Welt und
Andere hervorgehen |43t aus einem ProzeR fortschreitender Differenzierung.””®

Waldenfels beschreibt in diesem Zitat eine Konfusion von Bereichen, die oft abs-
trakt in eine dualistische Trennung gesetzt werden (Mensch und Welt, Ich und die
Anderen), wodurch er gerade dieser strengen Trennung entgegentritt. Diese Konfu-
sion aus Ichen, Anderen und der Welt, das Konglomerat aus vielem Verschiedenen
ist es, was in der vorliegenden Arbeit bisher funktional als soziale Situation be-
nannt wurde. Aus diesem Grund passt sich das Sprechen von einer Konfusion in
die Beschreibungen meiner Arbeit ein. Wenn also im weiteren Verlauf von einer
sozialen Situation die Rede ist, dann meint dies die Moglichkeit zu einem nicht
hierarchischen Aufeinandertreffen von Anderen unter Anderen in der Welt, zu ei-
ner horizontalen Ordnung (ohne Generile — wie man mit Deleuze und Guattari
erginzen konnte)."”’ Diese horizontale Ordnung ist es, die im Fiireinander anvi-
siert werden soll. Denn nicht ein Dualismus steht hier als Ausgangspunkt, sondern
eine erlebte Vielheit von Anderen unter Anderen, von Gegenstinden, von Verhal-
tensweisen, von Umgangsformen miteinander und von Sinnen (wie es ist, etwas zu
erleben), die dabei erlebt werden. Diesen Vielheiten in einer Beschreibung vollig
gerecht zu werden, gelingt nicht auf einen Schlag und vermutlich gar nicht, wenn
der Anspruch eine abschlieRende Definition ist: Es handelt sich um eine bestin-
dig wechselnde Menge und sich abwechselnde Andere, Gegenstinde und soziale
Riaume.

Es stellt sich somit in dieser Betrachtung eine Sichtweise auf die Wirklichkeit
mit Anderen dar, die an Deleuzes und Guattaris Bestimmung der Vielheit erinnern
kann. Sie schreiben, dass man »[d]as Viele (multiple) [machen] m u {2 [..], nicht
dadurch, dafd man fortwihrend itbergeordnete Dimensionen hinzufigt, sondern
im Gegenteil ganz schlicht und einfach in allen Dimensionen, iiber die man ver-
fiigt: jedesmal n-1«."®° Man macht die Differenzierung also performativ im Erleben
und im Kommunizieren iiber dieses Erleben. Man macht die Vielheiten, weil sie
und das Erleben immer weniger als die Gesamtheit der Welt sind — denn es sind
erlebte Horizonte und Fokussierungen, die die Darstellungsriume (Fassaden) der
Intentionalitit performativ eréffnen, aber nie alles zeigen kénnen: Das bedeutet es,

178 Bernhard Waldenfels: Der Spielraum des Verhaltens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1980, S. 70.
179 Vgl. Deleuze & Cuattari: Rhizom, S. 35 & 41.
180 Ebd., S.11.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

189


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Als Andere unter Anderen

wenn Deleuze und Guattari und ich hier mit ihnen »n-1« schreiben. Warum sollte
man aber Vielheiten machen? Vielheiten nicht zu verdecken, sondern sie explizit
zu machen, ist das, was in der parrhesia (darstellen wie man erlebt, selbst wenn sich
dies nicht kohirent darstellen lisst, sondern widerspriichlich erscheint) passiert:
Vielheiten explizit machen bedeutet demnach, das Fireinander performativ mit
hervorzubringen.

Im Sprechen iiber Vielheiten ist deshalb nicht die permanente Riickfithrung
des Erlebten auf etwas Abstrakteres und stets noch Abstrakteres gemeint. Es ist
als Sprechen die Form einer konkreten Vielheit. Man wiirde dadurch sonst die An-
bindung des Erlebens an das Konkrete der Welt und an die Anderen verlieren. Viel-
heiten zu machen ist das Blicken auf die konkrete soziale Situation, in der sich die
Anderen, mein Handeln und die Gegenstinde erst dann als gesonderte Vielheiten
zeigen, wenn ich sie »abziehe«, wenn man erlebt, wie wir uns unterscheiden.

Die Bestimmung der Vielheit liefert an dieser Stelle ein Instrumentarium zur
Beschreibung der mit Waldenfels aufgezeigten sozialen Situation zwischen einem
Ich, der Welt und den Anderen, in der die Anderen in ihrer Andersheit als Andere
in Erscheinung treten kénnen. Die Welt, in der wir Anderen mit den Gegenstin-
den sind, ist eine Vielheit, die wir miterzeugen und die wir deshalb nur adiquat
beschreiben kénnen, wenn wir an der erlebten Vielheit als Maf festhalten, d.h. we-
der alles umfassende Einheitsprinzipien noch starre Dualismen zur Beschreibung
nutzen. Die Anderen und man selbst erleben die Gefiihle, die Gedanken, also das
Erleben der jeweils Anderen durch die Differenz ihrer Fassaden im eigenen Erle-
ben. So kann man die Anderen und sich selbst auf dieselbe Weise beschreiben: als
Andere unter Anderen!

Dadurch kommt man, so scheint es, zu Uneinigkeiten mit den Theorien der
Eigentlichkeit und der Ersten-Person-Autoritit. Denn klar ist, dass Gegenstinde
wie Grashalme und Biicher sich nicht selbst zumute sind. Versucht man aber, die
Anderen in den Blick zu nehmen, so besagt der Common Sense, sieht man nur die
Oberfliche, die eigentlichen Aspekte der Anderen ligen verborgen. Die These die-
ser Arbeit widerspricht der itblichen Annahme nicht, dass man von Anderen nur
die Oberfliche erlebt, sie wendet sich aber dagegen, dass hinter dem Erlebbaren
noch eine weitere Ebene lige, nur weil Gefiithle und Gedanken nicht eindeutig auf
der Oberfliche liegen, sondern als Verkdrperung, als Fassade. Deshalb muss man
die Anderen als Vielheiten beschreiben, wenn man ihnen in einer theoretischen
Beschreibung gerecht werden will: Selbst, wenn man Andere als fremd empfin-
det, sollten sie in einer Beschreibung als die Vielheit dargestellt werden, als die
sie erlebt werden. Sonst wiirde man ihnen die abstrakte Maske des Fremden iiber-
stillpen, ohne sich auf die Unterschiede in ihrer Vielgesichtigkeit auf der Fassade
einzulassen.

Warum aber ist diese Offenheit in der Beschreibung wichtig? Nimmt man die
hier mit Butler aufgegriffene Theorie der Performativitit ernst, dann ist auch jede

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

wissenschaftliche Beschreibung daran beteiligt, bestehende Strukturen zu repro-
duzieren. Dies ist der Grund, warum hier bestimmt wird, wie man die Vielhei-
ten, die Andere sein kénnen, beschreibt, um nicht selbst bestehende Strukturen zu
reproduzieren: In einer Beschreibung, die die Formen des Fiireinander im Alltag
betonen will, muss deshalb das Fiireinander beschrieben werden, aber es bedarf
auch des begrifflichen Rahmens, der dieses Fiireinander mitentstehen lisst, oder
zumindest kein Gegeneinander, genauso, wie durch die Beschreibung selbst keine
nur individualistische Perspektive reproduziert werden soll. Diese Uberlegungen
schlieRen sich somit auch folgendem Schluss von Tatjana Schénwilder-Kuntzes
Aufsatz Haben philosophische Methoden politisches Gewicht? an:

Wenn also der »kritische Weg [...] allein noch offen« ist, dann lasst er sich aktu-
ell dahingehend erginzen, dass er neben der Analyse des Status quo immer auch
die eigene Verhaftung und deren Uberschreitung in die transformative Dynamik
der Theoriebildung integrieren muss. Wenn Theorie zur Formierung des Gegebe-
nen beitragt, weil die legitimiert und [...] Handeln begriindet, dann hat auch die
angewandte Methode politisches Gewicht — weil sie dariiber entscheidet, wie frei
gedachtwird, ob die Grenzen der scheinbar unumstéfilich Gegebenen gedanklich
iiberschritten werden."’

Hier wird die Arbeit also durch die Art und Weise, wie versucht wird, das Mit-
einander als Fireinander zu beschreiben, auf sich selbst und auf die eigene Me-
thodik zuriickgeworfen, da die Beschreibung als Teil einer Methode — das Wie-wir-
miteinander-Umgehen zu fokussieren — selbst wieder eine Darstellung ist, die eine
bestimmte Form des Miteinanders offenbart. Somit trigt diese Arbeit selbst dazu
bei, zu bestimmen und darzustellen, was sie beschreiben will. Und deshalb kann
man mit Deleuze und Guattari — nicht um es als Gegebenheit zu formulieren, die
man nur einfach aufdecken miisste, sondern als Aufforderung an die Theoriearbeit
selbst — Folgendes aussagen: »Seid nicht eins oder viele, seid Vielheiten!«'®* Thre
Forderung ist ein Appell daran, weder sich selbst noch die Anderen auf irgendei-
nen Aspekt oder eine bestimmte Menge bei der Beschreibung zu reduzieren und
diese Reduktion dann als Ausgangspunkt fiir die theoretische Betrachtung alles
Handelns, Denkens oder fiir das Erleben zu verstehen. Es ist eine Aufgabe fiir die
Theoriearbeit, die Wandelbarkeit der Menschen und ihrer Fassade mit einzubezie-
hen, sie nicht zu vergessen oder zu verdecken. Die Suche nach einem Quell der Ei-
gentlichkeit, einer Vereinheitlichung der Vielheiten, die durch das Offensichtliche
verdeckt sein soll, endet immer mit einer theoretischen Fokusverengung bei der
Beschreibung der Bedeutung der Anderen und deshalb auch mit einer Fokusver-
engung des eigenen Selbst, die mit Sartre als Unaufrichtigkeit gekennzeichnet wer-

181  Schonwalder-Kuntze: Haben philosophische Methoden politisches Gewicht?, S. 42.
182 Deleuze & Guattari: Rhizom S. 41.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

191


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Als Andere unter Anderen

den kénnte.'® Dieser Punkt wird im Abschnitt Unaufrichtigkeit und parrhesia wieder
aufgegriffen werden.

Nach diesen methodischen Explikationen in der Zusammenfithrung von Wal-
denfels, Deleuze, Guattari und Sartre soll ein Beispiel dafiir gegeben werden, wie
das »Machen von Vielheiten« in der sozialen Situation aus Welt, Anderen und Ich
nicht in eine Reduktion fiithrt, sondern die Andersheit bestehen lisst: In einer Un-
terhaltung sagt jemand etwas, was durch seine Art oder durch seinen Inhalt eine
Verletzung hervorgerufen hat. Auf diese Verletzung kann man nun auf verschie-
dene Weisen reagieren. Ich gehe hier beispielhaft von Wut aus: Es wird also Wut
erlebt, die ein Nicht-einverstanden-Sein mit der verletzenden Aussage ausdriickt;
eine starke Abneigung gegen das Gesagte und die Art, wie es gesagt wurde. An
diesem Punkt ist es nun moglich, sich gegenseitig nicht auf die Wut oder darauf,
dass man verletzt wurde, zu reduzieren: denn die verletzte oder wiitende Person
ist nicht nur wiitend. Geschieht dies nicht, reduziert man im Gegenteil das Ge-
geniiber auf einen einzigen intensiv erlebten Aspekt, man objektiviert die andere
Person und schlief3t die Vielheit aus. Mit Simone de Beauvoir kann man hier an-
schliefend die Position der Person, die die Andere objektiviert, beschreiben:

Wenn der Unterdriicker sich der Forderung seiner eigenen Freiheit bewuf3t wa-
re, dann miisste er [...] von sich selbst aus auf die Unterdriickung verzichten. Aber
er meint es nicht ehrlich: im Namen der Ernsthaftigkeit oder der Leidenschaften,
seines Machtwillens oder seiner Gellste weigert er sich, seine Vorrechte abzutre-

ten 184

Das Problem, sich gegenseitig nicht auf eine Einzelheit zu reduzieren, ist also eine
Frage dessen, es »ehrlich«, oder, wie es oben bestimmt wurde, wahrhaftig zu mei-
nen und die eigene Position (wie es einem erscheint) darzulegen, ohne die Anderen
dadurch in feste Beschreibungen zu zwingen. Mochte man also die Anderen nicht
reduzieren, jemanden als nur wiitend (verletzt) oder, auf die Perspektive der (ab-
sichtlich oder unabsichtlich) verletzenden Person bezogen, nicht nur ausschliefilich
verletzend bestimmen, dann geht dies nicht, ohne dabei auf sich selbst und auch
auf die Anderen als Vielheiten zu reagieren.

Sie sind Vielheiten, weil sie frei sind und nicht reduzierbar auf eine bestimm-
te Struktur, von der aus man einander liickenlos erkliren konnte. Dieselbe Argu-
mentation kann man auch in einer paradoxeren Form formulieren: Weil wir von
einander widersprechenden sozialen Strukturen determiniert sind, sind wir Viel-
heiten. Dass sich diese Strukturen widersprechen fithrt aber dazu, dass sie keine
eindeutigen Verhaltensweisen erzwingen konnen, sondern dass sie selbst auf dem
Spiel stehen. Dieses Auf-dem-Spiel-Stehen ist die Definition von Freiheit, die hier

183  Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S.120.
184 de Beauvoir: Fiir eine Moral der Doppelsinnigkeit, S.144.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

beschrieben wurde. Ist also eine Verletzung eingetreten, so ist es an der Person, die
die Verletzung verursacht hat, von ihrem Standpunkt abzusehen und die nun wii-
tende Person nicht als unzurechnungsfihige*n Gespriachspartner*in darzustellen.
Es gilt im Gegenteil, der wiitenden Person als Andere*r gerecht zu werden, indem
man sowohl bewusst einordnet, dass wiitend zu sein eine Reaktion unter anderen
ist, als auch, dass die Person mehr ist als wiitend. Umgedreht ist es an der wii-
tenden Person, die Verletzung nicht als alleinigen Ansatz fiir das weitere Mitein-
ander zu nehmen. Die verletzende Person kann in der Beschreibung weiterhin als
Vielheit gesehen werden. Auf diese Art und Weise wiirde man sich in einem Kraft-
akt gegenseitig nicht reduzieren.”®> Denn die Anderen und sich selbst als Vielheit,
als Andere zu verstehen, ist eine Haltung, die eingenommen werden kann, aber
— und das will ich nicht verdecken — im konkreten Umgang beim Verletztwerden
Kraft und Uberwindung kostet: umso mehr, je reduzierender die Verletzung auf
die eigene Andersheit wirkt.™®® Was sind aber diese Vielheiten, die sich selbst alte-
rieren? Sie sind die wechselnden Horizonte und Fokussierungen der Fassaden der
Anderen.

Es soll hier aber, um nicht in einen »naiven Humanismus« zu verfallen, nicht
unbeachtet bleiben, dass Verletzungen passieren, die es unméglich machen, die
verletzende Person nicht auf diese Tat zu reduzieren, und genauso umgekehrt; aus
dem Grund, dass die Verletzung selbst die Freiheit der Anderen absichtlich igno-
riert und damit von Beginn an kein Miteinander gewollt ist. In den Worten de
Beauvoirs lisst sich dies so beschreiben:

Auf die blofe Faktizitit seines Daseins reduziert [...], von seiner Zukunft getrennt
[..Jund der Welt[..] beraubt, scheint ein Mensch nicht mehr zu sein als eine Sache
unter Sachen, die man aus der Gesamtheit der anderen Dinge entfernen kann,

ohne daR seine Abwesenheit irgendeine Spur auf der Erde hinterlaft."®

Damit wird ex negativo aber auch die Méglichkeit aufgezeigt, dass man nicht re-
duktiv miteinander umgehen muss, sondern es eine Form des alltiglichen Um-
gangs im Miteinander darstellen kann, Vielheiten in der sozialen Situation aus Welt,
Anderen und Ich zu machen, die nicht in eine Unaufrichtigkeit fishren. Verhilt man sich
fureinander, ist dies jedoch auch kein Indikator dafiir, dass nicht gerade dieses
Verhalten Anderen »aufst6f3t«, dass sie sich davon gestort, bedringt oder ange-
feindet fithlen. Aus diesem Problem kommt man nicht heraus, da jedes Verhalten

185 Vgl. Sartre: Die Transzendenz des Ego, S. 46.

186 Dies soll jedoch nicht heifRen, dass in der Reaktion auf die Verletzung keine Wut mitspielen
soll und dass ein wiitendes Verhalten nicht selbst eine angemessene Reaktion sein kann.
Denn Wut kann eine sehr angemessene Reaktion auf strukturelle Probleme sein, die sich
wie bspw. Alltagssexismus oder Rassismus immer wiederholen.

187 de Beauvoir: Fiir eine Moral der Doppelsinnigkeit, S.147.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Als Andere unter Anderen

das Risiko birgt, Anderen zu widersprechen. Die Bestimmungen de Beauvoirs zei-
gen hingegen die extremste Form, in der man die Anderen unter einen Blickpunkt
objektivieren kann. Sie ist das Gegenteil des Umgangs, den ich hier als Ausgangs-
punkt fir die Wirklichkeit als Andere unter Anderen beschrieben habe. Thre Beob-
achtung ist eine Beschreibung von Gleichgiiltigkeit gegeniiber den Anderen, die sie
zu blof3en Objekten macht, wodurch ihnen und damit auch jedem je selbst die An-
dersheit abgesprochen wird. Man versteht die Menschen dann nicht mehr als An-
dere, die auch fiir sich selbst sind, sondern als starre Gebilde, die auf einen Moment
reduziert werden kénnen. Die Menschen werden zu einer Sache, zu einer reinen
Faktizitit mit abgeschlossener Identitit degradiert. Diese Reduktion ist das hdss-
lichste Gesicht der Unaufrichtigkeit.”®® Doch sie bleibt nur ein mégliches Gesicht
und nicht das notwendige Ergebnis davon, jemanden fiir etwas zu halten. Versteht
man die Anderen als Vielheiten, die in einer sozialen Situation aus Welt, Anderen
und Ich erlebt werden, dann verschwinden die eingangs erwihnten Kategorien der
Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit.

Unaufrichtigkeit und parrhesia Durch die Bestimmung der Menschen als Vielheiten,
die wir sind und erleben, wird die ganze Tragweite des Konzepts des freimiitigen
Darstellens, der parrhesia deutlich. Sie ist nicht nur eine Méglichkeit, auszudriicken,
wie es einem geht. Man kann durch sie iber Bereiche der Fassaden der Anderen
(jede*n selbst eingeschlossen) sprechen, sie darstellen, die man bisher nicht fokus-
siert erlebt hat oder erleben konnte. Man kann durch das freimiitige Darstellen,
wie es fiir einen ist, etwas zu erleben — so trivial es auch erscheint —, etwas tber die
Anderen als Andere und sich selbst erfahren. Es ist die aktive Form, etwas explizit
darzustellen. Die parrhesia ermoglicht es deshalb, von der Teilung zwischen Eigent-
lichem und Uneigentlichem abzusehen und die Oberfliche, die Fassade in den Blick
zu nehmen, gerade weil sie expliziert.

Diese Kritik an der Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit dhnelt strukturell jener,
die Sartre in Das Sein und das Nichts gegen die Teilung des Bewusstseins in Bewuss-
tes und Unbewusstes ausfiihrt: dass eine Trennung in Bewusstes und Unbewusstes
im Geist dazu fithrt, dass ein Ubergang vom einen zum Anderen nicht mehr als ak-
tiv gedacht werden kann, sondern durch eine nicht beschreibbare Kraft geschehen
muss, die die Menschen eindeutig bestimmen wiirde.”® Diese Kraft, die fiir den
Ubergang sorgt, erscheint in einer Erklirung sinnvoll, doch sie widerspricht dem,
was erlebt wird oder wie Sartre es schreibt: »[D]ie Erklirung durch Magie [besei-
tigt] nicht die Koexistenz [...], zweier kontradiktorischer Strukturen [Bewusstsein

188 Vgl. Sartre Das Sein und das Nichts S.159: »Wenn die Unaufrichtigkeit moglich ist, so weil sie
die unmittelbare, stindige Bedrohung jedes Entwurfs des menschlichen Seins ist, weil das
Bewufdtsein in seinem Sein ein standiges Risiko von Unaufrichtigkeit enthalt.«

189 Vgl. Sartre Das Sein und das Nichts S. 124ff.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

19 Damit ist

und Unbewusstes], die sich gegenseitig implizieren und zerstdren.«
gemeint, dass der Dualismus zwischen Bewussten und Unbewussten sich zwar be-
grifflich anbietet, da das bewusste Erleben auf etwas verweist, was nicht bewusst
ist. Aber — und das ist der entscheidende Punkt — es erscheint nur wegen dieser
Erklirungsform als Kontradiktion: Entweder das Unbewusste beherrscht das Be-
wusste oder das Bewusste kann mit dem Unbewussten nichts zu tun haben. Diese
Problematik entsteht nun nur, weil das Unbewusste in das Bewusstsein »gelegt«
wird, als wire das Bewusstsein ein Ort. Doch es ist, wie im ersten Hauptteil ge-
zeigt, ein Bezug; ein intentionaler Bezug in der Welt, der keine Teilung erzeugt,
sondern eine Form, in der sich die bewussten Fihigkeiten darstellen.

Die Unaufrichtigkeit — so wie sie in dieser Arbeit verstanden wird - ist dem-
nach keine Teilung, die einen Ort der Eigentlichkeit bedingen wiirde, sondern sie
ist eine Form, in der man sich zueinander verhilt. Zu zeigen sein wird, dass man
Sartres Beschreibung der Unaufrichtigkeit (mauvaise foi) in die hier verwendete Ter-
minologie als eine Fokusfixierung bzw. eine Nicht-fokussierung dessen tiberfithren
kann, was im Horizont der eigenen Fassade und der Fassaden anderer liegt.”" Es
lasst sich somit durch folgendes Zitat Sartres an die Beschreibung der mauvaise
foi als Moglichkeit des Miteinander und als Bedingung der sozialen Situation an-
kniipfen: »Die Moglichkeitsbedingung der Unaufrichtigkeit ist, daf die menschli-
che Realitit in ihrem unmittelbaren Sein, in der [S]truktur des prireflexiven Co-
gito das ist, was sie nicht ist, und nicht ist, was sie ist.«*** Diese Struktur wurde
hier schon expliziter bestimmyt, in der Form, als Andere durch Andere bedingt sein
zu miissen. Man geht jedoch nie vollig in einer Zuschreibung auf, die man erlebt
oder die einem widerfihrt. Das ist es, was ich mit der Formulierung meinte, dass
man sich in einer unbestimmten Pluralitit von Anderen, die aber notwendig plural
ist, zueinander verhilt: Die Unaufrichtigkeit ist kein fester Teil des menschlichen
Bewusstseins. Sie ist eine Form, in der sich das Erleben einer Person dem Erle-
ben einer anderen Person darstellt. Diese Darstellung der mauvaise foi zeigt sich
im Umgang mit Anderen als Fokusfixierung: Die Anderen und man selbst sind fir
eine Person, die unaufrichtig erlebt, nur das, als was sie schon erlebt wurden, oder
das, als was sie noch nicht erlebt wurden. Ein Beispiel im Sinne von Butler wire
wohl Folgendes: Man erlebt sich als Mann, weil man als solcher erzogen wurde,
und reduziert sich und Andere damit auf ein bestehendes Bild von Geschlechtlich-
keit, ohne es zu hinterfragen. Es zeigt sich also, dass die Reduktion der Anderen
oder des eigenen Selbst gerade das ist, was Sartre als Unaufrichtigkeit bestimmt.

190 Ebd., S.130.

191 Vgl. Ebd., S.159: In Das Sein und das Nichts verweist Sartre in einer FuRnote darauf, dass die
Authentizitit nicht Thema dieses Buches ist und in einem anderen verhandelt werde. Dieses
andere Werk sind die Cahier pour une moral eine unfertige Ausarbeitung zu einer Existenzphi-
losophischen Moral der Authentizitat.

192 Ebd., S.153.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Als Andere unter Anderen

Die von ihm aufgedeckte Doppelstruktur der menschlichen Wirklichkeit, »zu sein
was man nicht ist und nicht zu sein, was man ist«, haben wir weiter oben schon
bei Simone de Beauvoir implizit vorgefunden.”®® Nicht umsonst heifst der zitierte
Essay de Beauvoirs Fiir eine Moral der Doppelsinnigkeit; dort argumentiert sie, und
ich hier mit ihr und Sartre, dafiir, dass die Freiheit der Menschen darin besteht,
die je eigenen Perspektiven, die aufs Spiel gesetzt werden, sich gegenseitig zu ver-
gegenwartigen.

Dies ist die Verbindung zu der Uberlegung, die ausgehend von Deleuzes ge-
macht wurde, dass die Anderen die Struktur der Méglichkeit bedeuten. Ob man
sie reduziert, man miteinander fiir eine Sache handelt, iiber den nichsten Tag
nachdenket: die Moglichkeiten, sich so oder so zu verhalten, entstehen in Bezug
auf Andere, ob man sich dessen explizit bewusst ist oder nicht. Implizit sind un-
sere Verhaltensweisen immer Anderen ausgesetzt, und sie wiederum eben diesem
Verhalten.

Auf diesem Weg lisst die Verbindung von Existenzphilosophie in der in Haupt-
teil 1 bestimmten Form (die Existenz geht dem Wesen voraus, weil wir Andere unse-
rer selbst fiir Andere sind) und dem deleuzeschen Denken am deutlichsten zeigen:
Wenn Sartre davon spricht, dass wir nicht sind, was wir sind, und sind, was wir
nicht sind, dann bedeutet dies, dass wir fiir uns selbst jeweils schon Andere sind.
Man ist also nicht, was man ist, weil man sich in Bezug zu Anderen verhilt. Das
bedeutet, dass man von den Verhaltensweisen beeinflusst ist, aber auch, dass man
sich anders verhilt als sie; man ist also, was man nicht ist, denn das Verhalten, das
man darstellt, ist nicht ginzlich selbstgewihlt und nicht vollig determiniert, weil
man sich bestindig verdndert. Man hat keine feststehende Identitit, was nichts an-
ders bedeutet, als dass man sich verindert und man diese Verinderung als Alteritit
des eigenen Selbst verstehen muss, die die Moglichkeiten sich zu verindern durch
Andere bedeutet. Damit ist auch in dieser von mir gegebenen Formulierung der
existenzphilosophischen These das Wesen nicht festgelegt, und dies gerade durch
die Bedeutung der Anderen, die hier als Moglichkeitsstruktur des gesamten Erle-
bens und deshalb als Bedingung der Wirklichkeit bestimmt werden konnte.

De Beauvoir beschrieb in einer der zitierten Stellen, dass die unterdriickende
Person nicht ehrlich zu sich selbst ist, wenn sie unterdriickt, gerade weil sie da-
durch die Freiheit der Anderen hintergeht, sich selbst dariiber blendet, dass ande-

94 Dieser Verweis auf die

re Menschen, allem Erleben zum Trotz, nicht frei seien.
Ehrlichkeit bringt uns zuriick zum mit Foucault beschriebenen Konzept der parr-
hesia. Man spricht in der parrhesia etwas aus, in der Form wie es ist; dadurch wird
- um metaphorisch zu sprechen - Licht in die Falten, Furchen und Schluchten der

Fassade geworfen, die bis dahin verdeckt waren. Es wird der Fokus auf Vielheiten

193 Vgl. ebd. & de Beauvoir: Fiir eine Moral der Doppelsinnigkeit, S. 82.
194 de Beauvoir: Fiir eine Moral der Doppelsinnigkeit, S.144.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

oder Andersheiten gelenkt, die noch nicht thematisiert erlebt wurden. Auch mit
Sartre lasst sich diese Verbindung zwischen parrhesia und im Horizont verschwin-
denden »Eigenschaften«, Gefithlen etc. ziehen. Er schreibt: »Die Unaufrichtigkeit
ist nur moglich, weil sich die Ehrlichkeit bewufst ist, von Natur aus ihr Ziel zu
verfehlen.«'* Dieses Zitat bedeutet in aller Kiirze, dass ehrlich zu sein eine reflexi-
ve Ebene einschliefdt, nimlich die, dass man nur dann unumstofilich ehrlich sein
konnte, wenn man eine eindeutige Identitit hitte. Da dies — wie hier schon mit
Bedorf, Butler, Sartre und de Beauvoir gezeigt wurde — nicht der Fall ist, muss eine
ehrliche Aussage darstellen, was gerade ist, sich aber zugleich bewusst sein, dass
dies nur fiir den Moment gilt. Die Doppelstruktur der menschlichen Wirklichkeit,
die sich als Alteritit durch die soziale Situation darstellt, ermdglicht demnach al-
lererst die Unaufrichtigkeit als Modus der Reduktion des Menschen auf das, was
er gewesen sein soll, oder auf das, was er nicht ist. In der Unaufrichtigkeit verliert
man durch die Setzung eines Fokus auf das Gewesene (sich in einer Situation feige
verhalten zu haben) oder auf das noch nicht Seiende (auch wenn ich jetzt verletzt
bin — ich kann auch wieder nicht verletzt sein) die Anderen als Menschen aus dem
Blick. Man fokussiert entweder, was war oder was wird: Der jeweils andere Modus
befindet sich jedoch immer als Moglichkeit im Horizont, der fokussiert werden
kann. Durch einen unumsichtigen, unaufrichtigen Fokus (den jede*r immer wie-
der haben kann, wenn der Fokus sehr stark ist) verliert man also die im Horizont
befindlichen Teile der Wirklichkeit aus dem Blick.

Die Ehrlichkeit hingegen hat diese Vieldeutigkeit im Blick. Ihr Problem ist es
nun, dass sich der Fokuswechsel nicht vermeiden lisst, da der Wechsel zwischen
Horizont und Fokus immer — wie im ersten Kapitel dieses Hauptteils gezeigt —
an einen zeitlichen Verlauf gekniipft ist. Auflerdem lisst sich durch die strukturel-
le Teilung der Intentionalitit (in Horizonte mit Fokus und Thema) nie die Ginze,
nie eine echte Totalitit in den Blick nehmen, sondern nur die Darstellung der In-
tentionalitit als Fassade. D.h., um den Gegensatz deutlich klarzustellen: Selbst,
wenn durch die Darstellung versucht wiirde, eine Ganzheit auszudriicken, wire
dies nicht méglich. Ein Abgleich mit der Wirklichkeit wird immer zeigen, dass
es mehr auf der Fassade gibt, als eine totalitire Bestimmung zeigen konnte. Hier
wiederholt sich die Kritik an der Totalitit, die im ersten Hauptteil im Ausgang
von Butler gefithrt wurde: Total kann etwas nur dann sein, wenn man den Fokus
fest auf eine bestimmte Eigenschaft oder eine Reihe zueinander passender Eigen-
schaften setzt, von der aus sich »Alles« erkliren lidsst. Was dadurch jedoch nicht
explizit abgebildet werden kann, ist eine sich verindernde Pluralitit mit wech-
selnden Verhaltensweisen, die sich widersprechen, sich jedoch nicht ausschliefien.
Dadurch lisst sich eine teilweise Reduktion, die wieder revidiert werden muss und
dabei selbst teilweise reduktiv ist, nicht ganzlich vermeiden. Die Struktur, aus der

195 Ebd. S.152.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

197


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Als Andere unter Anderen

die Phinomene von Unaufrichtigkeit und parrhesia entstehen, ist dem endlichen
Standpunkt der Anderen als Andere fiir sich je selbst geschuldet. Sie stellt eine
permanente Moglichkeit zur Unterdriickung genauso wie zur Befreiung dar: Die
Reduktion muss als Reduktion explizit werden, weil unser Selbstbild an die An-
deren als Andere gebunden ist. Diese Moglichkeiten der Selbstbilderzeugung sind
aber solche, bei denen die Freiheit jedes Mal wieder auf dem Spiel steht, wir uns
immer wieder im sozialen Miteinander zueinander verhalten miissen. Es sind also
Moglichkeiten, die mit einem Kraftakt, einem Kampf verbunden sind.

Was kann aber die parrhesia hier in der Diskussion der reduktiv wirkenden
Unaufrichtigkeit »ans Licht bringen«, wenn man freimiitig die Wahrheit spricht
und auch in der Ehrlichkeit nicht ohne jegliche Form der Reduktion umhinkommt?
Um dies zu klaren, folgt nun ein Zitat Sartres, in dem er das Ziel der Ehrlichkeit,
das gleichzeitig ihr Problem ist, formuliert:

Was ist ihr [der Ehrlichkeit] Ziel? Machen, dafd ich mir das eingestehe, was ich
bin, damitich schliefdlich mit meinem Sein libereinstimme; also machen, dal ich
nach dem Modus des An-sich bin, was ich nach dem Modus von »Nicht-das-sein-
was-ich-bin« bin. Und ihr Postulat ist, da ich im Grunde schon nach dem Modus
des An-sich das bin, was ich zu sein habe. So finden wir am Grund der Ehrlichkeit
ein unaufhorliches Spiel von Spiegeln und Spiegelungen, einen fortwihrenden
Ubergang von dem Sein, das das ist, was es ist, zu dem Sein, das nicht ist, was es
ist, und, umgekehrt, von dem Sein, das das ist, was es nicht ist, zu dem Sein, das
das ist, was es ist. [...] Damit es namlich eine Ehrlichkeitsintention gibt, muf ich
urspriinglich zugleich das sein und nicht das sein, was ich bin."*®

Hier steht in kompakter Formulierung der Ausgangspunkt, den die Untersuchung
der Unaufrichtigkeit in Verbindung mit der parrhesia in der vorliegenden Arbeit
genommen hat: Die parrhesia ist der Spiegel, den man sich selbst vorhilt und den
man von Anderen vorgehalten bekommt. In ihr stellt man freimiitig dar, wie es fir
eine*n ist, dieses oder jenes zu erleben. Dabei setze ich mir selbst und wird mir
durch die Anderen immer wieder eine Art und Weise gesetzt, wie man sein kann
oder soll, also eine Fassade, die reduzierend, nicht jedoch reduktiv ist. Doch ist die
parrhesia nicht nur dieser Spiegel, sondern auch derjenige, der mich das redukti-
ve Moment dieser Darstellung, »wie es fiir mich ist«, aufzeigen oder erleben lisst.
Die parrhesia ermoglicht es — ohne den Anderen oder mir vorzuwerfen, ich meinte
eigentlich etwas anderes —, mitzuteilen, wie es fiir eine*n ist, mit ihnen umzuge-
hen, so wie sie es ihnen ermdglicht, einer*m zu sagen, wie es fiir sie ist. Dadurch
lasst sich dieser Sinnabschnitt wie folgt schlieRen: Hinter der Doppelstruktur der
menschlichen Wirklichkeit als Andere unter Anderen gibt es nichts Verborgenes,

196 Sartre: Das Sein und das Nichts, S.151.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

Eigentliches, sondern in jedem Verhalten liegt alles, was in der Situation erforder-
lich ist, um sich zu verstehen: Die notwendige Verbundenheit mit Anderen ist ein
Horizont aus Fassaden, die eine kontinuierliche und diskontinuierliche Darstel-
lung zeigen.

Leichtigkeit im Umgang miteinander An diesem Punkt zeigt sich also explizit die zeit-
liche Bedingtheit des hier Beschriebenen: Es ist die Kontinuierlichkeit und Dis-
kontinuierlichkeit dessen, wie man etwas erlebt. Diese Moglichkeit der Kontinui-
tit und Diskontinuitit wird mir durch die Spiegelung des Verhaltens der Ande-
ren aufgezeigt: Wihrend man bspw. freimiitig darstellt, wie es fiir einen ist, kann
sich genau dies dndern oder verstetigen. Das Sich-in-den-Anderen-und-sich-selbst-als-
Andere*r-freimiitig-Spiegeln ist immer an ein Verstreichen von Zeit, an eine spezifi-

sche Dauer und ein Vertrauen gebunden.”’

Diese Bewegung kann man mit Henri
Bergson nicht nur inhaltlich, sondern auch sprachlich gut in das hier Beschriebene
einpassen. Auch er spricht in seiner Darstellung der Bewegung vom Horizont und
dem Aufeinandertreffen mit Anderen und Gegenstinden, sowie in einer Metapho-

rik der Spiegel:

In dem Mafie, in dem mein Horizont sich weitet, scheinen [...] die Bilder, die mich
umgeben [..], mir indifferent zu werden. Je mehr ich diesen Horizont verenge,
umso deutlicher staffeln sich [die Anderen, PH.], die Gegenstiande, die er umfaft,
nach der mehr oder weniger grofien Leichtigkeit, mit der mein Kérper sie beriih-
ren und bewegen kann. Gleich einem Spiegel werfen sie meinem Kérper seinen
moglichen Einflu zuriick, sie ordnen sich nach der zunehmenden oder abneh-
menden Macht meines Kdrpers.'?®

Die Leichtigkeit, mit der sich der Horizont verengen oder erweitern kann (bspw.
durch die Bewegung in einer Stadt), bringt die Begriffe des Widrigkeitskoeffizi-
enten (der direkt erfahrenen Schwierigkeit, etwas zu tun) und der Gegenfinalitit
(der verzogerten, indirekt durch die Handlung ausgeldsten Schwierigkeit) an die-
ser Stelle wieder mit in die Betrachtung des Horizontes ein. Sie wurden als For-
men der Schwierigkeit beschrieben, etwas in der Welt zu verindern. Der Begriff, in
dem Gegenfinalitit und Widrigkeitskoeffizienten zusammengefithrt werden kon-
nen, ist der der Schwierigkeit. Er gibt den negativen Aufwand an, um etwas in
der Welt zu verindern. Dagegen tritt nun die Leichtigkeit in den Fokus, die an-
gibt, inwieweit mein Korper einen positiven Einfluss auf den Moment der Welt,
zu dem ich mich verhalten muss, ausiiben kann, wie gut man die soziale Situation
verindern kann. Die Gegenstinde und die Anderen verleihen diesem Begriffspaar

197 Vgl. Andreas Hetzel: Vertrauen als Affekt der radikalen Demokratie in Thomas Bedorf & Kurt
Rottgers (Hg.) Das Politische und die Politik, Frankfurt a.M. Suhrkamp, 2010, S. 235ff.
198 Henri Bergson: Materie und Geddchtnis, Hamburg Felix Meiner, 2015, S.18.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

199


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Als Andere unter Anderen

(Schwierigkeit und Leichtigkeit) seine Geltung, weil wir uns mit uns selbst als An-
dere konfrontieren.

Durch die Gegenstinde — aber vor allem durch die Anderen - fillt es mir leich-
ter oder schwerer, das von mir oder das von den Anderen im Horizont Liegende
in den Fokus zu nehmen. Leichtigkeit, Widrigkeitskoeffizient und Gegenfinalitit
sind Begriffe, mit denen sich das andauernde aufeinander bezogene Verhalten als Spie-
gelkabinett der Anderen strukturell beschreiben lisst. Es offenbart ein Umkippen von
Begriff (Leichtigkeit) zu Begriff (Schwierigkeit) und zuriick.

Die zeitliche Bedingung beziehungsweise die Prozesshaftigkeit ist es, auf die
also besonders hingewiesen wird, um den Wechsel zwischen den konkreten Ver-
haltensweisen untereinander nicht unter den Tisch fallen zu lassen. Diese Bestim-
mung der Dauer lisst sich mit Waldenfels erginzen, wodurch die Verbundenheit
von Vergehendem, Erleben und Zukiinftigem folgendermafRen benannt werden
kann: »Da wir unsere Vergangenheit nie vollig hinter uns bringen, ist die Ablésung
nur die Kehrseite einer fortdauernden Verbundenheit.«*** Man ist also nicht nur
die eigene sedimentierte Vergangenheit, sondern auch eine Ablésung von ihr. Hier
tritt die Struktur des Sinns als Verkniipfung von Alltag und Mehr wieder hervor: Da
ich beides, Vergangenheit und Zukunft im Modus des Sowohl-als-auch bin, lassen
sich die Menschen jeweils als Andere (als Vielheiten) bestimmen, die andauernd
die alltiglichen sozialen Strukturen wiederholen. Gerade in dieser Wiederholung
ist man aber mehr als das, was man einmal war, bzw. wie man sich einmal verhalten
hat. In der Mitte zwischen vergangenen Handlungen und denen, die man vorhat,
liegen jene, die man gerade ausfithrt. In dieser Zeit liegen die anderen Handlun-
gen und die Handlungen Anderer im Horizont und kénnen mir vor allem durch
das Spiegeln der Anderen offenbar bleiben. Durch sie erlebt man die Leichtigkeit
und die Schwierigkeit, die man hat, wenn man sich in der Welt zu Anderen ver-
hilt. Die Anderen konnen einem helfen, fiir einen einspringen, einem vorausspringen
und mit einem zusammen stolpern.

Ein Beispiel dafiir kann in dem Roman Stiller von Max Frisch gesehen werden.
Sein Hauptcharakter wird durch die ungewollte Riickkehr in seine Heimat mit dem
konfrontiert, was er war, was er getan hat. Die Frage, die sich durch den ganzen
Roman zieht, ist diejenige, ob er wirklich, wahrhaftig Stiller sei, wenn er ehrlich
ist. Diese Frage im Roman steht der Praxis der parrhesia nahe; er soll freimiitig
sagen, wer er ist, beschreiben, wie es wahrhaftig war, er zu sein; Forderungen, die
nach Sartre unaufrichtig genannt werden kénnen: denn damit soll sich Stiller ja
gerade auf das festlegen, was er war. Er begegnet diesen auffordernden Fragen mit
der Verneinung, er sei nicht Stiller; er flieht nach vorne in die Zukunft. Dies sind
die zwei Gesichter der Unaufrichtigkeit, wie sie Sartre beschreibt: 1. sich auf das
zuriickziehen, was man ist, heif3t, sich von der Idee leiten lassen, die Vergangenheit

199 Waldenfels: Der Spielraum des Verhaltens, S. 70.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

wiirde uns vollstindig determinieren; 2. sich in die Zukunft verrennen, heif’t, sich
von der Idee leiten zu lassen, man wire losgeldst von allem, was man getan hat
und von allem, was Andere getan haben.**° Beide Wege sind, wie oben bestimmt,
Reduktionen dessen, was die Doppelsinnigkeit der menschlichen Realitit bedeutet:
sowohl frei als auch von den Strukturen bedingt zu sein.

Doch die Wiederholung dieser Frage durch die Anderen wirft Stiller immer
mehr und mehr darauf zuriick, was in die Weiten des Horizonts seiner Fokussie-
rung geriicke ist. Er beteuert iber weite Strecken, nicht Stiller zu sein, sich anders
als er zu verhalten. Die Darstellung der Doppelsinnigkeit ist dabei aber die Be-
sinnung des Hauptcharakters auf die Wiederholung; sowohl die Vergangenheit als
auch die Offenheit, die Ablosung — wie es Waldenfels nannte — wiederholen sich,
je nachdem, auf was man gestofien wird. Er bekommt die Widerstindigkeit und
die Gegenfinalitit durch die Anderen zu spiiren und erfihrt so seine Leichtigkeit:

Wiederholung! Dabei weif ich: alles hangt davon ab, ob es gelingt, sein Leben
nicht aufderhalb der Wiederholung zu erwarten, sondern die Wiederholung, die
ausweglose, aus freiem Willen (trotz Zwang) zu seinem Leben zu machen, indem
man anerkennt: Das binich! ... Doch immer wieder (auch darin die Wiederholung)
genlgt ein Wort, eine Miene, die mich erschreckt. Eine Landschaft, die mich erin-
nert, und alles in mir ist Flucht, Flucht ohne Hoffnung, irgendwohin zu kommen,
lediglich aus Angst vor Wiederholung.?®'

Die Angst vor der Wiederholung ist das Ressentiment des blofRen erkennenden
Hinsehens: denn im Horizont der menschlichen Wirklichkeit mit Anderen haben
wir am Beispiel Stillers die paradoxe bzw. partielle Wiederholung des Einzigartigen
gefunden, dessen, was er getan hat und was er vorhat. Dies driickt Deleuze in Dif-
ferenz und Wiederholung wie folgt aus: »Wiederholen heifdt sich verhalten, allerdings
im Verhaltnis zu etwas Einzigartigem oder Singulirem, das mit nichts anderem
dhnlich oder dquivalent ist.«*°* Die Wiederholung ist das Erleben der Verbunden-
heit mit der Vergangenheit und der Zukunft. Sie ist nicht etwas Allgemeines, son-
dern sie ist die performative Darstellung der menschlichen Wirklichkeit als Andere,
und fiir Andere nicht zu sein, was man ist, und zu sein, was man nicht ist.?°> Man
ist jemand, der*die sich verindert und wiederholt. In der Wiederholung erleben
wir unsere Wirklichkeit mit Anderen immer mit, sie zu fokussieren bedarf aber,
wie hier gezeigt wurde, der Anderen und der Gegenstinde, die den eigenen Blick
auf bestimmte Bereiche der sozialen Situation spiegeln, ihn dadurch leichter oder
schwerer leiten und umleiten konnen.

200 Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S.146.

201 Max Frisch, Stiller, Suhrkamp Frankfurt a.M. 2013, S. 69.

202 Gilles Deleuze Differenz und Wiederholung, Fink Miinchen 1992, S. 15.
203 Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S.147.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

201


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Als Andere unter Anderen

Was man aber bei all der Beschreibung nicht vergessen darf, ist, dass die Leich-
tigkeit eine Einheit mit Gegenfinalitit und Widrigkeitskoeffizienten bildet. Es ist
eine harte Aufgabe, ein Kampf mit sich selbst, den jede Person fithrt, sich dieser
Wirklichkeit als Andere unter Anderen bewusst zu sein. Die Schwierigkeit ist nicht
nur, dass man beim freimiitigen Sprechen selbst immer zwei reduktive Momente
miteinander verbinden muss, sondern dass man sich gegenseitig darin unterstiit-
zen muss, diese Doppelsinnigkeit horen zu wollen. Die parrhesia ist deshalb eine
optimistische Beschreibungsform des Miteinanders, weil sie darauf vertraut, dass
wir fureinander Interesse haben. Durch sie sollen die negativen Seiten des Mitein-
anderlebens auf keinen Fall verdeckt werden, aber den Fokus nur auf sie zu lenken
wiirde ebenso ein falsches Bild des Miteinanders erzeugen, da das Negative auf die
Moglichkeit zur parrhesia zeigt. So erfihrt auch Stiller dieses »Dilemma«: Es wird
ihm ehrlich gesagt, man verstehe ihn nicht, und er antwortet ehrlich, dass genau
dies der Grund fir sein Verhalten sei, alles zu bestreiten. Mit dem folgenden Zi-
tat verlassen wir Stiller und den Roman von Max Frisch wieder, um im weiteren
dariiber zu sprechen, wie sich die Leichtigkeit als Ausdruck unseres Einflusses auf
die Umwelt sowie der Widrigkeitskoeffizient und die Gegenfinalitit als Einfluss
auf uns nehmen, wie sie sich in einer je schon bestehenden Stimmung darstellen:
»Daf Stimmungen verdorben werden und umschlagen kénnen, sagt nur, daf das
»Dasein« je schon immer gestimmt ist.«*** Dies ist dann nur ein weiterer Aspekt
der Schwierigkeit, sich der menschlichen Wirklichkeit als einer sozialen Situation be-
wusst zu sein und diese zu beschreiben. So ist auch Stiller und ebenso sein Anwalt
gestimmt, gestimmt von Unverstindnis: »Ich verstehe Sie nicht, sagt mein Ver-
teidiger. >Das weif? ich¢, sage ich, >darum bin ich ja genétigt, Herr Doktor, alles zu
bestreiten, was Sie von mir sagenc.«*

Die Stimmung als Folge der Wiederholung Immer befinden wir uns in dieser Spannung,
die exemplarisch mit Stiller, dem Hauptcharakter aus dem gleichnamigen Roman
von Max Frisch, bildlich gemacht werden konnte. Wir befinden uns als Andere un-
ter Anderen in einer Stimmung; einer erlebten sozialen Situation aus Welt und An-
deren. Ich komme hier wieder auf Heidegger zuriick und nehme damit auf das
»Immer-schon-gestimmt-Sein« Bezug. In dieser sozialen Form der Gestimmtheit
wird nicht verschleiert, dass der Grund dieser Gestimmptheit nicht immer klar dar-
in bewusst zu Tage treten muss, was man tut: Wie hiufig sind wir, durch das, was
zu tun ist, die Pflichten, in denen sich soziale Strukturen sich duflern, von der
Stimmung und von ihrem Sinn abgelenkt: »Die Befindlichkeit erschliefst das Dasein in
seiner Geworfenheit und zundchst und zumeist in der Weise der ausweichenden Abkehr.«**®

204 Heidegger: Sein und Zeit, S.134.
205 Max Frisch, Stiller, S. 330.
206 Heidegger: Sein und Zeit, S.136.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

Die Geworfenheit bedeutet hier die unhintergehbare Bedingung dessen, dass wir
zu einer bestimmten Zeit an einem bestimmten Ort in der Welt sind, ohne dies
gewahlt zu haben. Es geht also — um es zu wiederholen — um Strukturen, die -
bei Heidegger — ontologisch notwendig vorhanden sind, die man aber im Zuge
dieser Arbeit weniger statisch als die sedimentierten Strukturen deuten kann, die
sich im Alltag als die Grundlage der individuellen Sinngebung gezeigt haben. Die
Geworfenheit verweist auf soziale Strukturen und unhintergehbare Bedingungen,
wie den Ort der Geburt. »Weniger statisch« bedeutet dabei, dass sich die sozialen
Strukturen, die in die Leiber eingeschriebenen sind, als Codes betrachtet werden
konnen, die sich dennoch verindern kénnen. Das ist moglich, weil die sozialen
Strukturen zwar verfestigte Gewohnheiten und Handlungsweisen sind, sich aber
in jeder Anwendung wieder performativ mitformen miissen. Sie sind briichig, sie
brockeln auseinander und in andere Formen zusammen.

Diese bestindige Umformung der sozialen Strukturen ist ein Gesicht der Wie-
derholung, in dem sich Kontinuitit und Diskontinuitit — wie mit James bestimmt
— ablesen lassen. Betrachtet man die Gestimmtheit aus dieser Perspektive, dann
sind die Befindlichkeiten nicht linger als Abkehr zu bestimmen, sondern eher —
weniger intensiv — als eine Ablenkung; eine Ablenkung nicht vom Eigentlichen —
dessen Konzeption hier schon mehrfach in Zweifel gezogen wurde —, sondern von
etwas in der Welt, von Anderen oder Gegenstinden im Horizont. Die Gestimmthei-
ten stellen sich in Mimik und Gestik der Fassaden sowohl im Fokussierten als auch
im Horizont des Erlebens dar. Positiv formuliert bedeutet dies, dass jede Stim-
mung Anderer uns aus verschiedenen Perspektiven einen Spiegel vorhilt, der das
Bild des Befindens in verschiedenen Facetten, die nicht immer zusammenpassen,
wiedergibt. Die Stimmungen geben Sicherheit, sie verwirren, machen betroffen,
und das moglicherweise zur selben Zeit. Diesen Punkt kann man mit Heidegger,
auch in der hier abgeschwichten Form, ein Ausgeliefertsein an die Welt nennen,
welches er wie folgt einfiihrt:

Die Befindlichkeit erschlief’t nicht nur das »Dasein« in seiner Geworfenheit und
Angewiesenheit auf die mit seinem Sein je schon erschlossene Welt [was hier
Konfusion genannt wurde, PH.], sie ist selbst die existenziale Seinsart, in der es
sich stindig an die »Welt«ausliefert, sich von ihr angehen 1af3t, derart da es ihm

selbst in gewisser Weise ausweicht [abgelenkt wird, PH.].*%7

Die hier dargelegte Ausweichbewegung wurde im letzten Sinnabschnitt in der
Form der Unaufrichtigkeit beschrieben, die in Verbindung mit dem freimiitigen
Sprechen bzw. Darstellen ohne Rekurs auf etwas Eigentliches die Moglichkeit bildet,
eine Verschiebung des im Horizont Befindlichen in den Fokus zu erreichen. Es
muss an dieser Stelle ein Grundgedanke dieser Arbeit wieder ins Gedichtnis

207 Ebd., S.139.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

203


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Als Andere unter Anderen

gerufen werden, nimlich dass sich dies alles auf dem Boden des Alltags abspielt:
Dies bedeutet, dass sich im Alltag zeigen lassen muss, wie man sich selbst und die
Anderen sich permanent an die Welt ausliefern. Als Andere stehen wir je selbst in
einer Welt zwischen Anderen und Gegenstinden. Wir gehen mit Dingen um, wir
verhalten uns Anderen gegeniiber und sie sich uns gegeniiber. Sind wir also der
Welt ausgeliefert? Ja, aber damit sind wir nicht allein.

Betrachtet man dazu folgendes Zitat, das Merleau-Ponty aus der Gestaltpsy-
chologie Wolfgang Kohlers aufgreift, dann zeigt sich, wie eine »Auslieferung« bei
ihm schon in der basalsten Wahrnehmung als eine Auslieferung an die Dinge kon-
statiert werden kann: »Unser Wahrnehmungsfeld bildet sich aus >Dingens, und
aus >Zwischenriumen zwischen Dingen«.«*°® Die Auslieferung an die Welt ist da-
mit schon zu Beginn der phinomenologischen und existenzphilosophischen For-
schung ein bestimmender Faktor. Es ist also nichts Neues aufgezeigt worden. Aber
die Art und Weise, in der es gezeigt worden ist, ist eine radikale Reformulierung auf
Grundlage der Betonung der Andersheit: Die Betonung geht von »Die Dinge glie-
dern unser Erleben« zu »Die Anderen konstituieren unser Erleben, die in die Ge-
genstinde eingeschriebenen Strukturen, die Sedimente anderer Verhaltensweisen
in meinem Verhalten, die normierenden Codes, wie man mit etwas umgehen, wie
sich verhalten soll« tiber. Nach dieser ausfiihrlichen Reformulierung kann man die
Untersuchung der Gestimmtheit folgendermaflen bestimmen: Alles berithrt uns
und stimmt uns in dieser oder jener Weise fiir Andere. So entsteht daraus ein Ge-
flecht, in dem man sich verlieren kann, in dem man sich je selbst an die Welt und
die Anderen ausgeliefert hat und immer schon ausgeliefert ist. Man kann sich je-
doch selbst und seinen im Horizont liegenden Bereichen ebenso ausweichen wie
den Anderen im Horizont und deren Horizontbereichen. Ein Beispiel ist das Ge-
fithl der Unruhe, aus dem man Andere iibersieht, oder eine Betroffenheit, die einen
auf sich selbst zuriickwirft. Dies ist méglich, weil man von den Horizonten der An-
deren und den je eigenen nur indirekt betroffen ist. Man muss sich also umhéren
wollen, um sich aktiv in den Horizonten wiederzufinden bzw. die Energie dafiir
aufzubringen. Diese Gedanken hilt Deleuze in seinem Buch iiber Spinozas prak-
tische Philosophie fest. Er beschreibt, auf welche Art man sich mit den erlebten
Gegenstinden und Anderen verbinden kann:

[Dlurch Schnelligkeit und Langsamkeit 1af3t man sich zwischen die Dinge [und die
Anderen PH.] gleiten, verbindet man sich mitanderen Dingen [und Anderen PH.]:
man fingt niemals an, man macht niemals reinen Tisch, man schleicht sich ein,
man tritt mitten hinein, man pafit sich Rythmen an oder zwingt sich ihnen auf.*®®

208 Merleau-Ponty: Phdnomenologie der Wahrnehmung, S. 35. (Kohler, Gestalt Psychologie, S. 164f. —

zitiert nach ebd. S. 35)
209 Gilles Deleuze: Spinoza — Praktische Philosophie, Berlin: Merve 1988, S 160.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

Auch in diesem Zitat lisst sich das Alltigliche finden. Es ist der Raum, in den man
sich nur einschleichen kann. Und das Alltigliche ist auch der Grund dafir, dass man
nicht tabula rasa machen kann. Denn wie hier in der Untersuchung des Sinns ge-
zeigt wurde, ist der Alltag mit Strukturen, Sedimenten und Codes durchzogen.
Diese bilden die Grundlage des Sinns, wie einem etwas erscheint. Es ist diese Asym-
metrie zwischen Vorhandenem und Neuem, die es unmdglich macht, das Alltig-
liche Moment fiir Moment isoliert zu betrachten. Es sind die Wiederholungen der
Strukturen, Codes und der daraus resultierenden Sedimentierung, die beschrieben
werden sollen; oder kurz: Die Formen des Miteinanders in den sozialen Strukturen
sind undurchsichtig.

Deleuze benennt dafiir zwei Arten, die Wiederholung zu beschreiben, um zu
bestimmen, wie die alltigliche Struktur mit der Individuellen zusammenfillt: »Die
eine ist eine >nackte« Wiederholung, die andere eine bekleidete Wiederholung, die
sich selbst bildet, indem sie sich bekleidet, maskiert, verkleidet. Die eine besteht
aus Exaktheit, die andere entspricht dem Kriterium der Echtheit.«*® Man kénnte
hierin die Riickkehr zu einer Theorie der Eigentlichkeit oder Authentizitit vermu-
ten, denn das Angeben eines Bereichs als denjenigen, der nach den Kriterien der
Echtheit gemessen werden muss, legt die Vermutung nahe, dieser sei der Kern des
anderen Bereiches. Doch das Sprechen von einer nackten und einer bekleideten Wie-
derholung impliziert etwas anderes: Es impliziert, dass es keine allgemeine und
einheitliche Wiederholung gibt. Sie verliuft immer doppelt und in vielen kleinen
Schritten; einmal bekleidet, nach dem Modus dessen, was besteht, in den sozia-
len Strukturen, Codes, oder — in den Worten Deleuzes — maskiert, verkleidet, oder
auch travestiert. Die andere Form ist die Wiederholung dessen, was wird, was noch
nicht ist, was in dieser bestehenden Verkleidung Neues entsteht. Die erste Form
verliuft kontinuierlich und die zweite ist die Diskontinuitit. Damit ist die Echtheit
kein Verweis auf die Eigentlichkeit, denn ich bin, sollte man sich in der Wiederho-
lung beschreiben miissen, sowohl Teil der bekleideten (kontinuierlichen) Wiederho-
lung als auch Teil der anderen, der nackten (diskontinuierlichen). Die Echtheit, von
der Deleuze spricht, ist als ein Gegenpart zur Eindeutigkeit nicht Ausdruck dessen,
dass hinter der Oberfliche etwas anderes liegt, sondern dessen, dass die Oberfli-
che selbst mehr ist, als man ihr zuschreibt. Sie besteht aus Falten und Furchen, die
durch Verhaltenscodes, soziale Strukturen, eben durch Sedimente verkleidet sind,
wodurch sie kontinuierlich wirken. Aber sie bestehen dennoch auf der Oberfliche.

Wo fithrt diese Beschreibung der Doppelsinnigkeit der Wiederholung hin,
wenn man sich den Ausgang dieser Abschnitte mit Heidegger in der Bestimmung
des Lebens als immer schon Gestimmt-sein vergewissert? Es fithrt dazu, mehr
sagen zu konnen, als dass die Menschen immer in einer bestimmten Stimmung

210 Deleuze: Differenz und Wiederholung, S. 43.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

205


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Als Andere unter Anderen

sind. Es kann dadurch die Differenz und der geteilte Ausgangspunkt fiir die Stim-
mungen in der Wiederholung des Verhaltens, in der sozialen Situation aus Wel,
Gegenstinden und Anderen gezeigt werden. Das, was man meine Gestimmtheit
nennen kann, baut auf der generellen Gestimmtheit der Anderen, ihrer Gestimmt-
heit und ihrem Verhalten in einem - als meinen thematisch bestimmbaren —
Horizont auf. Unsere Fassaden spielen zusammen, stimmen sich ab und zeigen
Verwerfungen zwischen uns auf.

Auch im Text von Deleuze st6f3t man — nach diesem Einschub - auf diese Asym-
metrie: »Die asymmetrische Wiederholung verbirgt sich in den symmetrischen Zu-
sammenhingen oder Wirkungen; eine Wiederholung von ausgezeichneten Punk-
ten unter der Wiederholung von gewohnlichen Punkten; und tiberall das Ande-
re in der Wiederholung des Selben.«*" In der uneindeutigen Wiederholung liegt
damit eine Struktur, die die Gestimmtheit bedingt: Es ist die Notwendigkeit, in
der Wiederholung Verhaltensweisen und Strukturen wieder zu durchlaufen, dabei
selbst diesen Punkt moglicherweise zum ersten Mal zu durchlaufen und ihn im-
mer irgendwann zum ersten Mal durchlaufen zu miissen. Die Wiederholung lisst
sich damit auch bei Deleuze als Performativitit des Sozialen darstellen. Beispiel-
haft kann man hier anfithren, dass auch meine Eltern schon negative Erfahrungen
in der eigenen Schulzeit gemacht haben, sie vielleicht auf ihr Aussehen reduziert
wurden, aufihre sportliche Leistung oder generell auf die »Bereitschaft mehr Leis-
tung« zu erbringen als Andere. Diese Zuschreibungen und Erwartungen muss ich
dennoch, oder gerade, weil sie sie auch durchlaufen haben, in Form von eigenen
Entscheidungen, Handlungen und Verletzungen selbst wiederholen, fiir mich je-
weils zum ersten Mal, fiir sie in der verinderten Wiederholung ihrer eigenen Ver-
haltensweisen.

In der Wiederholung liegen deshalb sowohl auf der Seite der kontinuierlichen
Wiederholung des Konkreten als auch auf der Seite der nackten der diskontinuier-
lichen Wiederholung schon die Anderen mit in meinem Erleben. Sie sind immer
schon im Horizont meines Erlebens und hier kann mit den letzten zwei Sinnab-
schnitten erganzt werden: Sie sind die Spiegel, die meine Verhaltensweisen auf
mich zuriickverweisen, so wie ich die ihren auf sie, wodurch sich fokussierte und
nicht fokussierte Einfliisse der Anderen als Gestimmtsein Ausdruck verleihen -
denn das, was ich in den Spiegeln erlebe, kann mich erfreuen, mir Mut machen,
mir Unbehagen bereiten, mich zaudern lassen etc.”* Das Gestimmtsein ist damit
innerhalb des Erlebens ein Intensititszentrum, in dem sich in der Wiederholung der
Strukturen und der Codes die Sedimentierungen weiterbilden, die die je eigene

211 Ebd, S.43.
212 Vgl. Butler: Das Unbehagen der Geschlechter, S. 7 & Joseph Vogl: Uber das Zaudern, Ziirich*Berlin
diaphanes, 2008, S. 35ff.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

Stimmung herausfordern oder erméglichen.*? Intensititszentrum nenne ich es des-
halb, weil die »Urspriinge« der eigenen Stimmung im Fokus wie im Horizont durch
ein Zusammentreffen mit den Anderen und der Gegenstinde in Form der sozialen
Situation erlebt werden.

So kann Merleau-Ponty im Umgang mit den Anderen folgende poetisch anmu-
tende Beschreibung ausfiihren:

Um den wahrgenommenen Leib [der jeweils Anderen PH.] herum bildet sich ein
Wirbel, von dem meine Welt angezogen und gleichsam angesaugt wird: und in-
sofern ist sie nicht mehr nur die meine, ist sie nicht mehr nur mir gegenwartig,
sondern fiir X gegenwartig, fir jenes andere Verhalten, das sich in ihr abzuzeich-

nen beginnt.*'*

Der von Merleau-Ponty als Wirbel bezeichnete Sog, der den Leib der Anderen um-
gibt, kann als Bereich mit besonderen Intensititen verstanden werden.*” Das heif3t,
dass durch das Verhalten der Anderen — nicht nur, wenn ich sie fokussiere — ein
Sinn erlebt wird, der einen anzieht oder abstéf3t. Es ist also mein Leib, der unter
Anderen ist, wodurch ein Bereich gebildet wird, der intensiver erlebt wird, gera-
de weil ein gemeinsames Erleben durch die leibliche Nihe mit Anderen geschieht:
Wir erleben diesen intensiven Bereich unwillkiirlich als sinnhaft. Dies passiert des-
halb, weil auch die Verhaltensweisen der Anderen Wiederholungen innerhalb von
bestehenden sozialen Strukturen sind. Das Verhalten liuft nach bestimmten Codes
ab, die aufgrund der geteilten Sedimentierung eine gemeinsame Oberfliche bie-
ten, die — um in derselben Bildsprache zu bleiben - individuelle Furchen und Fal-
ten wirft. Deshalb kann man mit Merleau-Ponty argumentieren, dass das Verhal-
ten von Anderen fiir Andere gegenwirtig ist. Konkret bedeutet dies: Man ist wit-
tend, verletzt, frohlich, euphorisch etc. auf eine Weise, in der es auch Andere sein
konnten, aber nicht aus allgemeinen Griinden, sondern durch die Beziehungen zu
Anderen. Man konnte hier nun einwenden, dass nicht in jeder Situation Andere
zugegen sind, die mein Verhalten aktiv mitbestimmen. Doch genau aus diesem
Grund wurde in dem vorliegenden Kapitel der Fokus auf die Anderen im Horizont
gelegt, also auf diejenigen, die nicht direkt aktiv oder anwesend sein miissen. Das
Soziale ist immer vorhanden, auch wenn man alleine am Schreibtisch sitzt und
am eigenen Geschriebenem zweifelt: Warum zweifele ich daran? Weil die Anderen
immer miterlebt werden. Die Darstellung, sei es die eigene oder die einer anderen
Person, steht immer in Bezug zu Anderen, weil sie erlebt werden kann.
Weiterhin muss dann auch mit Merleau-Ponty geschlussfolgert werden, dass
»[e]ine solche [Theorie des Fiir-Andere-Seins, P.H.] erfordert [...], daf$ schon in der

213 Vgl. Merleau-Ponty: Phinomenologie der Wahrnehmung, S. 472ff.
214 Ebd., S. 405.
215 Deleuze & Guattari: Rhizom, S. 7.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

207


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Als Andere unter Anderen

Weise, in der ich mich selbst sehe, meine Eigenschaft als moglicher >Anderer« sich
vorzeichnet, so wie in meiner Sicht des Anderen schon seine Eigenschaft als Ich
impliziert ist.«*'® An dieser Stelle kann also die These, die ein Leitgedanke der bis-
herigen Beschreibung war, durch die Textstellen von Merleau-Ponty und Deleuze
wiederholt werden: Das Erleben ist unser geteilter »Zugang« zueinander, weil es
nicht ohne den Bezug zu Anderen denkbar wire — die Anderen sind unsere Bedin-
gung der Wirklichkeit.

Damit kann an diesem Punkt auch die Untersuchung der Unaufrichtigkeit mit
einem Fazit versehen werden. Merleau-Ponty versteht — ganz im Sinne Sartres und
de Beauvoirs — die Anderen nicht als Dinge oder als reine Subjekte und baut damit
seine Beschreibung auf der sartreschen auf: »Der Andere-als-Gegenstand ist nur
eine unaufrichtige Modalitit des Anderen, so wie die absolute Subjektivitit nur

27 _ und mit der These dieser Arbeit kann

ein abstrakter Begriff von mir selbst ist«
man erginzen: ein abstrakter Begriff von mir selbst als Andere*r wire.

Diese Bedingung der menschlichen Wirklichkeit als Andere ihrer selbst un-
ter Anderen ist der Grund dafiir, immer schon durch die Anderen gestimmt zu
sein. Diese Stimmung kann deshalb mit Anderen geteilt werden, weil wir in und
durch die Strukturen bedingt sind, die Bedingtheit sich in den Stimmungen nie-
derschligt und sich in jeder*m niederschlagen kann, die*der diese Strukturen er-
lebt. Mit William James kann man diese beiden Abschnitte, in denen die Wiederho-
lung ebenfalls in einer doppelsinnigen Form beschrieben wurde, zusammenfassen.
Das folgende Zitat verweist noch einmal aus einer anderen Richtung auf die Unein-
deutigkeit, in der sich der Alltag wiederholt: »Unsere Erfahrungsfelder haben kei-
ne eindeutigeren Grenzen als unsere Wahrnehmungsfelder. Beide sind stets durch
ein Mehr zerfranst, das sich kontinuierlich entfaltet und durch das jene im fort-
schreitenden Lebensprozef kontinuierlich ersetzt werden.«**® Die sedimentierten
sozialen Strukturen und Codes wiederholen sich in doppelter Weise, als Festigung
(oder Codierung) dessen, wie etwas schon gemacht wird, und als Uberschreitung
(als Ubercodierung und Decodierung) des schon Gefestigten in eine neue Form.

Damit wurde hier in einem zerfransten, undurchsichtigen Bereich versucht zu
beschreiben, welche Grundlage und begriffliche Beschreibungsdimension das Im-
mer-schon-gestimmt-Sein haben muss und wie sich die schon dargelegten Formen
der Fokussierung innerhalb des erlebten Horizontes in der Gestimmtheit wieder-
finden konnen: Wir sind immer schon gestimmt, weil wir uns nicht nicht wieder-
holen kénnen, weshalb aber diese Wiederholungen als Darstellungen fiireinander
erlebbar sind. Wir kénnen auch nicht nicht darstellen.

216 Merleau-Ponty: Phinomenologie der Wahrnehmung, S. 508.
217 Ebd. S. 509.
218 James: Pragmatismus und radikaler Empirismus, S. 46.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Erleben der Anderen - ein Verhaltnis in sozialen Raumen

Zwischenbilanz Die Vielheiten, die wir alle als Andere sind, treffen in der sozialen
Situation von Anderen, Ich und Welt aufeinander. Dieses Aufeinandertreffen ist
die Grundlage und die Losung der Unaufrichtigkeit, die sich aus der menschlichen
Wirklichkeit als Vielheit (»nicht das sein, was man ist ,und das sein, was man nicht
ist«), dem endlichen Standpunkt der Menschen, die sich nicht vollstindig in den
Blick nehmen kénnen, und der Begegnung mit Anderen erzeugt. Diesen Teil der
sozialen Situation habe ich hier als Horizonte bezeichnet, in denen wir mit An-
deren sind. Die Horizonte sind nicht nur der Bereich aufierhalb der Fokussierung
im Erleben der Welt, die Horizonte sind die Umgebung, die zu jeder Fokussierung
notwendig gehort. Geht es nun um die Beschreibung der Bedeutung der Anderen,
also der Menschen fiir die Menschen, so kommt diese im Horizont besonders zur
Geltung: Die Anderen sind Spiegel fiir uns und wir fiir sie. Wir machen uns gegen-
seitig die Bereiche unseres Erlebens zuginglich, die auerhalb des Fokus liegen,
indem wir freimiitig fiir wahr sprechen und fiir wahr darstellen, was wir erleben.
Auf Grundlage dieser Beschreibung war es im letzten Sinnabschnitt moglich, aus
dem geteilten Raum, in dem wir uns darstellen, wie es ist, auf die Wiederholung
sozialer Codes einzugehen. Wir treffen in der konkreten Welt aufeinander, wih-
rend wir unsere Darstellungen in der Wiederholung der Strukturen durch Codes
erschaffen, die zur Verinderung oder Verfestigung der Sedimente fithren.

Nach dem hier Dargelegten wird ersichtlich, dass alle hier benutzten Begriffe in
der sozialen Situation, im Konkreten ihren Ausgang nehmen. Sie einzeln zu betrach-
ten kann mit Merleau-Ponty als eine Abstraktion betrachtet werden,* die nicht
mit einbezieht, dass man immer in unter Anderen ist, dass man nur in sozialen
Situationen existiert. Wir stehen hier also am Ubergang zur Situation und ihrer Be-
schreibung. Als erster Anhaltspunkt soll dafiir eine Textpassage von Martin Buber
herangezogen werden, der aus der Textsammlung Das dialogische Prinzip stammt
und auf die Besonderheit der Situation hinweist, die tiber jene hinausgeht, auf die
mit Merleau-Ponty hingewiesen wurde:

Wer die These annimmt und die Antithese ablehnt, verletzt den Sinn der Situati-
on. Wer eine Synthese zu denken sucht, zerstért den Sinn der Situation. Wer die
Antinomik zu relativieren strebt, hebt den Sinn der Situation auf. [...] Der Sinn der
Situation ist, daf sie in all ihrer Antinomik gelebt und nur gelebt und immer wie-
der, immer neu, unvorhersehbar, unvordenkbar, unvorschreibbar gelebt wird.??°

Die Situation kann nur erfasst werden, wenn man ihr ihre eigentiimliche Viel-
heit, ihre Differenzen zugesteht und genau diese Uneinheitlichkeit, das Leck an
Planbarkeit annimmt. Man muss also sowohl die These als auch die Antithese als

219 Vgl. Merleau-Ponty: Phinomenologie der Wahrnehmung, S. 311.
220 Martin Buber: »Ich und Du« in: ders., Das dialogische Prinzip, Darmstadt: Lambert Schneider

1984, S.97.

14.02.2026, 09:42:48. Op:

209


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Als Andere unter Anderen

Setzungen vermeiden oder beide zugleich bestehen lassen, was jene Textstelle mit
der in Hauptteil 1 vorgeschlagenen und bisher ausgefithrten plurallektischen Dar-
stellung in Verbindung bringt. Kurz: Wihrend man lebt, bestehen Widerspriiche
oder Differenzen. Diese Betonung des Gelebt-werden-Miissens greift das bisher
Geschriebene auf und iiberfithrt es in den Begriff der sozialen Situation. Wie diese
Aufforderung ausformuliert werden kann, soll im abschlieffenden Hauptteil dieser
Arbeit im Hinblick auf eine mogliche Solidaritit bestimmt werden. Diese Wider-
spriiche und Differenzen, die im Leben bestehen, werden offenbar durch die An-
deren bedingt, die sie uns darstellen, und somit ist eine erlebte Situation immer
eine soziale Situation.

14.02.2026, 09:42:48. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839452455-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

