
329

 Über Beinkleider und  
Kardinalsünden
Diversifizierte Genderfragen und gegenderte Diversitätsfragen. 
Von Regina Ammicht Quinn

Communicatio Socialis (3/2021) 54: 329-340. DOI: 10.5771/0010-3497-2021-3-329

Abstract Gender und Diversität sind Konzepte zur Bewältigung 
dessen, dass Menschen anders sind. Je nachdem, wie diese Konzepte 
gefüllt werden, zu wem und in welcher Sprache und Lautstärke sie 
sprechen, und wie ihr Zusammenhang erfasst wird, „tun“ sie Unter-
schiedliches. Immer wieder stehen sie im Zentrum gesellschaftlicher 
Kontroversen. Gender- und Diversitätsdiskurse beschreiben, kritisie-
ren und verändern hier ein gemeinsames Denk- und Handlungsfeld, 
in dem manche nicht „gleich“ und andere nicht „anders“ sein dürfen. 
Ein Perspektivwechsel ist nötig, um die Ambivalenzen, die in den Dis-
kursen zutage treten, wertzuschätzen und die Normalität des eigenen 
(privilegierten) Standorts zu befragen.  

Im Januar 2013 wurde es offiziell: In Paris durften Frauen 
nun Hosen tragen. Bis dahin hatte ein im Jahr 1799 erlasse-
nes Gesetz Gültigkeit, das mehrmals vorsichtig reformiert, 

aber nie abgeschafft worden war. 
Dieses Gesetz war längst vergessen, als es abgeschafft wur-

de; aber die Geschichte des „Beinkleids“ für Frauen ist in den 
Ländern des Westens eine Geschichte voller Dramatik und 
Auseinandersetzungen – bis hin zum 14. Oktober 1970, als die 
Bundestagsabgeordnete Lenelotte von Bothmer (SPD) im Bun-
destag eine Rede über Schulpolitik hielt, eine Handtasche fest 
in der linken Hand und bekleidet mit einem Hosenanzug. „Die 
erste Hose am Pult!“, schrie, eher unzutreffend, ein empörter 
Zwischenrufer. Carlo Schmid (SPD) befürchtete, die Würde des 
hohen Hauses sei verletzt, Bundestagsvizepräsident Richard 
Jaeger (CSU) war sich sicher, dass die Würde der Frau insgesamt 
und überhaupt beschädigt war (vgl. Redaktion Gender-Blog 
2020).

Prof. Dr. Regina 

Ammicht Quinn 

ist Sprecherin des 

Internationalen 

Zentrums für Ethik in 

den Wissenschaften 

(IZEW) und Direktorin 

des Zentrums 

für Gender- und 

Diversitätsforschung 

an der Universität 

Tübingen.

DIVERSITÄT – KÖRPER, IDENTITÄT, SELBST

ComSoc_3_2021_final.indd   329 09.08.2021   09:06:40

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-3-329 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:46:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-3-329


330

Nach dem terroristischen Anschlag in Nizza am 14. Juli 
2016 wurde der sogenannte „Burkini“ an vielen Stränden Frank-
reichs verboten. Der französische Premierminister Manuel 
Valls sah im „Burkini“ „die Umsetzung eines politischen Pro-
jekts, einer Gegen-Gesellschaft, die auf der Unterdrückung der 
Frau gründet“. Die Strände müssten, wie der gesamte öffentliche 
Raum, vor „religiöser Inanspruchnahme“ geschützt werden (vgl. 
Wernicke 2016). 

Nun aber gehörte eine Bade-Ganzkörperbekleidung in Eu-
ropa für Frauen lange Zeit zu den „guten Sitten“. Als um 1800 
eine Seebäder-Kultur zu entstehen begann, trugen Frauen lange 
und schwere Woll- und Baumwollkleider. Und sie mussten im-
mer wieder vor dem Ertrinken gerettet werden. Denn nicht nur 
die Kleidung selbst war schon schwer; dazuhin wurden in die 
Säume der Röcke oft Gewichte eingenäht, die die guten Sitten 
vor der möglichen Sittenlosigkeit von Wind und Wellen schüt-
zen sollten (vgl. Plapp-Schirmer 2020).

Der Frauenkörper also ist ein „öffentlicher Ort“ (vgl. Du-
den 2016), über den öffentlich diskutiert und geurteilt wird. Als 
Brennpunkt gesellschaftlicher Zuschreibungen ist er auch ein 
symbolischer Ort. Was auch immer die „guten Sitten“ sind: Sie 

müssen am Frauenkörper sichtbar werden. 
Damit ist die Auseinandersetzung um Mode, 
Frauenhosen und Schwimmbekleidung mehr 
als nur eine törichte Fußnote der Geschichte. 
Wenn Frauenkleidung entweder nicht ent-
hüllend sein darf oder enthüllend sein muss, 

wird deutlich, dass Geschlechterfragen an der Basis der gesell-
schaftlichen Ordnungen liegen und dass Fragen religiöser, nati-
onaler, ethnischer oder sozialer Diversität durch die Kontrolle 
von Frauenkörpern bewältigt werden soll. Das „unpassende“ 
Sich-Zeigen des Frauenkörpers negiert entweder „natürliche“ 
Differenz (im Bundestag) oder verstärkt „unnatürliche“ Diver-
sität (am Strand von Nizza) und wird gefährlich für imaginierte 
oder traditionell verankerte Ordnungsmechanismen (vgl. Am-
micht Quinn 2017c, S. 274 f.).

Was ist „Gender“?
„Gender“ untersucht die Erscheinungs- und Wirkungsweisen 
der Geschlechterverhältnisse, die in soziale und auch religiö-
se Zusammenhänge eingeschrieben sind. Genderforschung ist 
eine praxisnahe Theorie und verdankt sich historisch der sä-
kularen Frauenbewegungen des 19. und 20. Jahrhunderts (vgl. 

„Gender“ untersucht die Erscheinungs-
und Wirkungsweisen der Geschlechter-
verhältnisse, die in soziale und religiöse 
Zusammenhänge eingeschrieben sind. 

Regina Ammicht Quinn

ComSoc_3_2021_final.indd   330 09.08.2021   09:06:40

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-3-329 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:46:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-3-329


331

im Folgenden Ammicht Quinn 2017b). Ein Blick auf diese ge-
sellschaftlichen Frauenbewegungen zeigt – idealtypisch – drei 
Phasen, die sich nicht fein säuberlich ablösen, sondern sich ge-
genseitig überlappen, auch nebeneinander existieren. Die erste 
Phase steht unter der Überschrift Gleichheit; es ist der Aufbruch 
der Ersten Frauenbewegung Mitte des 19. Jahrhunderts mit 
dem Kampf um Gleichberechtigung, gleichen 
Zugang zu Bildung, zu politischer Mitbestim-
mung, zu Ämtern aller Art. Die zweite Phase 
setzt ein mit der Neuen Frauenbewegung der 
1970er Jahre in den westlichen industriali-
sierten Ländern. Hier geht es – idealtypisch 
– um Differenz, um die Schaffung frauenidentifizierter Räume, 
die es ermöglichen, das Eigene als Eigenes wahrzunehmen und 
schätzen zu können. Hier wurde erstmals Frauengeschichte ge-
schrieben, Frauen in Wissenschaft, in Kunst und Gesellschaft 
wurden wieder- oder neu entdeckt. 

Beide Phasen waren und sind nötig und wichtig; für beide 
Bewegungen gibt es gesamtgesellschaftlich noch erheblichen 
Nachholbedarf. Gleichzeitig werden beide Phasen – die der 
Gleichheit und die der Differenz – problematisch, sobald sie 
absolut gesetzt werden: Die einseitige Betonung von Gleichheit 
kann zu purer Angleichung führen und den kritischen Impetus 
verlieren; die einseitige Betonung der Differenz kann zur Ab-
grenzung führen, zur Schaffung von frauenidentifizierten „gu-
ten“ Räumen, in denen dann weibliche Tugenden wichtiger sind 
als das Einfordern von Rechten. Die potentiellen Sackgassen, 
in die diese beiden Wege führen, werden in einer notwendigen 
dritten Phase, der Phase der Genderforschung, analysiert. Statt 
von festgeschriebenen Unterschieden zwischen den Geschlech-
tern auszugehen, zwingt der Gender-Begriff dazu, den Wert zu 
reflektieren, der diesem Unterschied beigemessen wird. 

Damit hat sich in den letzten Jahren der Fokus der Gen-
derforschung über die konkreten „Frauen-Problematiken“ wei-
ßer Mittelschichtsfrauen hinaus erweitert auf all jene, die auf-
grund ihre Hautfarbe, ihrer Ethnizität, ihrer sozialen Verortung 
oder anderer Merkmale als die Anderen wahrgenommen werden.  
Gender wird dann zu einer in sich diversen, verflüssigenden Ka-
tegorie – und wird kompliziert. Zum einen stellt sich die Fragen 
nach Gerechtigkeit für Menschen in ihrer Diversität; zum an-
deren ist Gender damit nicht etwas, das Frauen tun, während 
Männer, „neutral“, skeptisch, freundlich oder leicht amüsiert 
zuschauen. Gender betrifft alle. 

In den letzten Jahren hat sich der Fokus 
der Genderforschung über die konkreten 

„Frauen-Problematiken“ weißer  
Mittelschichtsfrauen hinaus erweitert. 

Über Beinkleider und Kardinalsünden

ComSoc_3_2021_final.indd   331 09.08.2021   09:06:40

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-3-329 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:46:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-3-329


332

Normative Zweigeschlechtlichkeit
Einer der Krisenpunkte dieser Komplexität von Geschlecht ist 
die Infragestellung normativer Zweigeschlechtlichkeit. Diese 
Infragestellung verunsichert und stört grundlegend ein nicht 
nur traditionelles Selbst- und Weltverhältnis. Schließlich, so 
die „Normalität“, kann man „Frauen“ und „Männer“ nach Art 
und Funktion ihrer Geschlechtsorgane bestimmen und aus der 
Art und Funktion der Geschlechtsorgane eine bestimmte Form 
des Begehrens ableiten: Personen mit der einen Sorte von Ge-
schlechtsorganen begehren Personen mit der anderen Sorte von 
Geschlechtsorganen. 

Diese einfache Einteilung der Welt in Männer und Frauen 
ist inzwischen für die Kulturwissenschaften, aber auch für bio-
medizinische Diskurse problematisch geworden. Andere Kultu-
ren – viele im südostasiatischen Raum, aber auch in indigenen 
Kulturen Mexikos – haben flexiblere Strukturen zur Geschlech-
terunterscheidung, -benennung und -anerkennung. Innerhalb 
der Naturwissenschaften, insbesondere der Biologie und Medi-
zin, sind die Binaritäten von „Ei“ und „Samenzelle“ wichtig als 
Grundlagen geschlechtlicher Reproduktion. Diese Ur-Binarität 
aber nimmt in den Körpern der Wirbeltiere unterschiedlichste 
Gestalt an (auf zwei Körper verteilt, in einem Körper gleichzeitig 
oder sich ablösend). Für Menschen gilt, dass in einem Großteil 
der Fälle das Geschlecht auf der anatomischen, der hormonellen 
und der zellularen bzw. chromosomalen Ebene übereinstimmt. 
Mit Phänomenen der Nicht-Übereinstimmung befassen sich 
nicht nur die Neonatologie und das Olympische Komitee, son-
dern auch die Zeitschrift „Nature“, nicht bekannt als feminis-
tische Kampfschrift. Wenn diese Übereinstimmung nicht vor-
handen sei, sagt Eric Vilain, Arzt und Direktor des Center for 
Gender-Based Biology der University of California, gebe es kein 
einzelnes Phänomen, das die anderen übertrumpfen könne: 

"So if law requires that a person is male or female, should that sex be 
assigned by anatomy, hormones, cells, chromosomes, and what should 
be done if they clash? ‚My feeling is that since there is no one biological 
parameter, at the end of the day, gender identity seems to be the most 
resonable parameter. If you want to know whether someone is male or 
female or both or neither, it may be best to just ask them’“ (Ainsworth 
2015, S. 288-291).

Diese Diversifizierung ist auch ein Verlust: der Verlust einer kla-
ren Polarisierung von „Frauen“ und „Männern“, der Verlust der 

Regina Ammicht Quinn

ComSoc_3_2021_final.indd   332 09.08.2021   09:06:41

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-3-329 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:46:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-3-329


333

Gewissheit, auf der richtigen Seite – der Seite der Unterdrück-
ten – zu stehen. So ergeben sich Bruchlinien innerhalb feminis-
tischer Diskurse und Aktivist:innen, von denen manche ihren 
Einsatz und ihr Lebenswerk für Emanzipation durch Gender als 
in sich diverse Kategorie in Frage gestellt sehen.1  

Und was ist „Diversität“?
Die Entwicklung von Gleichheit, Differenz und Genderdiskur-
sen in ihrem Nach- und Nebeneinander lässt sich auch für Di-
versitätskonzepte abbilden. Diversität bezeichnet die Vielfalt 
innerhalb eines als vormals einheitlich imaginierten Gemein-
wesens, eines Nationalstaats oder einer sich über Kultur defi-
nierenden Gemeinschaft. Wie Genderforschung ist Diversitäts-
forschung eine praxisnahe Theorie, die sich in den Ländern des 
Nordens vor allem der US-amerikanischen 
Bürgerrechtsbewegung der 1960er und 
1970er Jahre verdankt. Auch hier lag der Fo-
kus zunächst auf Gleichheit, Gleichberechti-
gung und Chancengleichheit der als anders 
wahrgenommenen Gruppen. Entsprechend 
entstanden in Deutschland erste Diversitätsdiskurse in der so-
genannten „Ausländerpädagogik“ im Kontext der Arbeitsmi-
gration von „Gastarbeitern“ seit 1955. Zur Bewältigung dieser 
Unterschiedlichkeiten gab und gibt es Konzepte der Integration 
– vom „melting pot“, wo die „Anderen“ in der dominanten Kul-
tur aufgehen, bis hin zum Mosaikmodell mit klar abgegrenzten 
kulturbezogenen Bereichen, die gleichwohl für die „Buntheit“ 
eines Gemeinwesens sorgen. 

Damit wird der Schwerpunkt der (Chancen)Gleichheit er-
gänzt durch Betonung der Differenz, sodass die eigene Identität 
zum geschützten oder zu schützenden Phänomen wird.

Ein dritter Schritt zeigt sich beispielsweise in der Idee der 
pluralen Demokratie oder der „postmigrantischen Gesellschaft“ 
(vgl. Foroutan 2019). „Postmigrantisch“ heißt nicht, dass Zu-
wanderung beendet ist, sondern dass die Trennlinie zwischen 
„uns“ und „den anderen“, zwischen „Einheimischen“ und „Da-
zugekommenen“ nicht mehr als Trennlinie funktioniert – und 
auch nicht funktionieren sollte. „Postmigrantisch“ heißt, dass 
eine Mehrheitsgesellschaft sich der Verflechtungen, Vermi-

1	 Vgl. z. B. die TERF-Bewegung „Trans Exculsionary Radical Feminism“ oder 
die EMMA-Ausgabe Mai/Juni 2021.

„Postmigrantisch“ heißt, dass die Trenn-
linie zwischen „uns“ und „den anderen“ 

nicht mehr als Trennlinie funktioniert – 
und nicht mehr funktionieren sollte.

Über Beinkleider und Kardinalsünden

ComSoc_3_2021_final.indd   333 09.08.2021   09:06:41

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-3-329 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:46:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-3-329


334

schungen und Grenzüberschreitungen von Kategorisierungen 
des „Anderen“ bewusst wird und sich als eine Gesellschaft mit 
allen möglichen Migrationsgeschichten versteht, die erzählt, 
fruchtbar gemacht und weiter entwickelt werden können.

Kardinalsünden
Die katholische Theologie(geschichte) seit dem 5. Jahrhundert n. 
Chr. kennt sieben Kardinal- oder auch Todsünden, durch die ein 
Mensch bewusst Gott zurückweist. Kurz vor seinem Tod nimmt 
Zygmunt Bauman diese Sprachform auf, säkularisiert sie und 
wertet die Hierarchien um. Die Mehrheitsgesellschaft tritt an 
die Stelle Gottes und wird durch Migrant:innen beschädigt, die 
in den Augen „Einheimischer“ eine „Kardinalsünde“ begehen:

„Ihre Kardinalsünde, ihr unverzeihliches Vergehen besteht darin, ein 
Quell mentaler und praktischer Ratlosigkeit zu sein, die ihrerseits aus 
der Verunsicherung durch ihre mangelnde Verständlichkeit und Kate-
gorisierbarkeit folgt (Verstehen bedeutet laut Wittgenstein bekannt-
lich, „jetzt weiß ich weiter“ sagen zu können)“ (Bauman 2017, S. 37).

Nicht nur Migrant:innen machen sich dieser „Kardinalsünde“ 
schuldig, sondern auch all diejenigen, bei denen Körper, Begeh-
ren, Identitäten, geschlechtsspezifische Rollen und Tugenden 
nicht in den vorgegebenen Kategorien zueinander passen. Diese 
„Kardinalsünde“, ein „Quell praktischer und mentaler Ratlosig-
keit“, ist die Wahrnehmung, dass die „anderen“ „uns“ unsicher 
machen – auf allen Ebenen des Lebens. Damit ist diese Zuschrei-
bung von „Kardinalsünden“ auch der Ort, an dem sich die Kate-
gorien von Gender und Diversität begegnen. 

Eine andere Möglichkeit, diese Verflechtung von Gender 
und Diversität zu beschreiben, ist der Bereich von Latenz und 
Manifestem. Menschen stehen häufig fest auf dem Boden ih-
rer Gewohnheiten und Überzeugungen; bei genauem Hinsehen 
aber ist dieser Boden von Rissen durchzogen. Es sind Risse, die 
nicht nur politische Systeme und gesellschaftliche Strukturen 
betreffen, sondern Selbstverständnisse und Identitäten. Wenn 
wir diese Risse nicht sehen, dann befinden wir uns, so Talcott 
Parsons, in der Situation der Latenz. Hier bleiben die Vorausset-
zungen gesellschaftlichen Lebens implizit (Parsons 1951). Diese 
Latenz der kulturellen Muster gewährleistet die Stabilität eines 
(kulturellen) Systems, sie sind eine Art „Begleitschutz“ (Hond-
rich 1997, S. 298-308; 302; vgl. Ammicht Quinn 2018, S. 80), der 
nicht permanent reflektiert werden muss. Es ist einfach so. Gen-

Regina Ammicht Quinn

ComSoc_3_2021_final.indd   334 09.08.2021   09:06:41

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-3-329 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:46:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-3-329


335

der- und Diversitätsfragen lassen in großer Breite Phänomene 
aus der Latenz ins Manifeste treten und bringen Unsicherheiten 
hervor, Formen des Nichtverstehens, der mangelnden Kategori-
sierbarkeit.

Konkret zeigen sich diese Unsicherheiten dort, wo Bina-
ritäten – zwischen weiß und schwarz, einheimisch und fremd, 
gläubig und un- oder andersgläubig, zwischen Mann und Frau, 
heterosexuell und homosexuell usw. – dekonstruiert und rekon-
struiert werden. Diese Konstruktion oder Rekonstruktion von 
Binaritäten bezieht sich vor allem auf das Anderssein minori-
sierter Gruppen. Diese Binaritäten zwischen „uns“ und „den An-
deren“ liegen nicht auf einer Ebene, sondern sind hierarchisiert. 
Sie zeigen das Dominante und das Unterworfene. Zugleich aber 
gehört der unterworfene Teil zum Selbstverständnis des do-
minanten Teils der Binarität. Weißsein heißt dann: anders als 
schwarz sein; heterosexuell sein heißt dann: anders als homo-
sexuell sein. Damit wird das je „Andere“, das Verworfene und 
Abgegrenzte, zur Stütze der eigenen Identität.

Perspektivwechsel
An diesem Punkt verändert sich die Frage nach dem Umgang 
mit Diversität: Sie hört auf, eine Frage an „die Anderen“ zu sein. 
Sie wird neu und notwendig zu einer Frage an „uns“ (vgl. Am-
micht Quinn 2017a). Damit geht es im Kontext von Gender und 
Diversität nicht länger um den Schutz herkömmlicher Ordnun-
gen, aber auch nicht um die Modifikation die-
ser Ordnungen, die dann in die Lage versetzt 
werden, das „Andere“ zu subsumieren. Diese 
Frage verlangt nach dem, was im postkoloni-
alen Denken vorgeprägt ist: nach einem radi-
kalen Perspektivenwechsel. Es geht darum zu 
lernen, nicht die Welt aus einer Perspektive zu betrachten, in der 
„wir“ (das aufgeklärte Europa, die Länder des Nordens, das auf-
geklärte Christentum, diejenigen, die in ordentlichen Beziehun-
gen leben, die sich selbst klar geschlechtlich kategorisieren) die 
Mitte der Welt und „die anderen“ die Ränder bilden; in der „un-
sere“ Identität davon geprägt ist, dass wir besser, aufgeklärter, 
fortschrittlicher sind als die „anderen“; in der „wir“ diejenigen 
sind, die sprechen und die anderen, „Subalternen“, nicht spre-
chen können oder nicht zur Sprache kommen, weil wir, manch-
mal auch wohlmeinend oder politisch-radikal, für sie sprechen.

Ein solcher radikaler Perspektivenwechsel verlangt – vor 
jedem Umgang mit Diversität – den Umgang mit der eigenen pri-

Ein radikaler Perspektivenwechsel  
verlangt – vor jedem Umgang mit  

Diversität – den Umgang mit  
der eigenen privilegierten Situation.

Über Beinkleider und Kardinalsünden

ComSoc_3_2021_final.indd   335 09.08.2021   09:06:42

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-3-329 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:46:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-3-329


336

vilegierten Situation, die uns häufig nicht bewusst wird, weil sie 
als „natürlich“ erscheint: Wir, die wir weiß sind, Zugang zu Nah-
rung und Wasser, zu Bildung und Gesundheitssystemen haben, 
Bürgerrechte besitzen, keine Bombennächte fürchten, uns prob-
lemlos in die herrschenden Normalitäten einfügen können und 
einen Pass haben, der uns um die Welt reisen lässt, sind im Be-
sitz grandioser Privilegien, die uns nach den eigenen Kriterien 
nicht als privilegiert, sondern als „normal“ erscheinen lassen.

Diversität zeigt sich als Verunsicherung und Herausforde-
rung. Verunsicherungen und Herausforderungen müssen aber 
nicht als die „Kardinalsünde“ derer gesehen werden, bei denen 
man nicht weiterweiß, sondern, vielleicht, als deren außer der 
Ordnung stehende Gabe: die Gabe der Ambiguitätstoleranz. 

Ambiguitätstoleranz
Ambiguitätstoleranz ist ein Konzept, das im Kontext des Nach-
denkens über autoritäre Persönlichkeitsstrukturen entstanden 
ist und von der vergessenen Else Frenkel-Brunswik (1950) aus-
formuliert wurde. Ihre Co-Autoren waren Adorno, Horkheimer, 
Daniel Levinson und Nevitt Sanford. Ambiguitätstoleranz be-
deutet, dass Menschen Mehrdeutigkeiten, Widersprüchlichkei-
ten, Ungewissheiten, aber auch unterschiedliche Erwartungen 
an die eigene Person aushalten können; dass sie unsichere Situ-
ationen zulassen und sich auf bislang fremde Situationen ein-
lassen können. 

Mangelnde Ambiguitätstoleranz heißt, dass Menschen 
unbekannte Situationen sehr schnell als unkontrollierbar und 
bedrohlich erleben und diese Situationen nur in einem Entwe-
der-Oder-, einem Schwarz-Weiß-Denken verarbeiten können. 
Inklusion und Exklusion sind die Bewegungen, die daraus fol-
gen: Inklusion für diejenigen, die mir ähnlich sind, die ich ver-
stehe, die eine mir bekannte Ordnung leben; Exklusion für alle 
anderen. 

Ambiguitätsintoleranz, dieses schwerfällige Wort, ist für 
die Frage nach einer guten Gesellschaft wesentlich. Dies bezieht 
sich, natürlich, auf die unterschiedlichen Reaktionen auf die Ge-
flüchteten und Flüchtenden, die in Deutschland Sicherheit, Hei-
mat und Leben suchen. Dies bezieht sich genauso auf die konti-
nuierlichen und teilweise gewaltsamen Angriffe auf Menschen 
mit unpassenden Geschlechtern oder Geschlechtsidentitäten, 
genau wie zum Teil gewaltsame Angriffe auf die Gender-For-
schung, deren Ziel es ist, die Ambiguitäten menschlicher ge-
schlechtlicher Körper, menschlichen Begehrens und menschli-

Regina Ammicht Quinn

ComSoc_3_2021_final.indd   336 09.08.2021   09:06:43

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-3-329 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:46:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-3-329


337

cher Geschlechtsidentitäten zu analysieren, zu reflektieren und 
ins Bewusstsein zu bringen.

Gender und Diversität: „Cancel Culture“ und 
Privilegien
Ist also „Gender“ eine (intersektionale) Unterkategorie von „Di-
versität“ – neben sozialem Status, Herkunft, Bildung, Ethnizi-
tät, Behinderung, Alter und anderem? Oder wird „Diversität“ 
nur durch die vorausgehende Reflexion von Genderfragen ver-
stehbar? 

Beides ist richtig. Beinkleider und Burkinis können in die-
ser doppelten Weise verstanden werden: An Frauenkörpern 
wird – am Strand von Nizza, in europäischen Seebädern des 18. 
Jahrhunderts und an allen möglichen öffentlichen Orten – Ord-
nung etabliert: doing normality as normativity. 

Frauen müssen lernen (am Beispiel Lenelotte von Both-
mers), dass sie nicht gleich sein dürfen, und sie müssen zugleich 
lernen (wie in Nizza am Strand), dass sie nicht anders sein dür-
fen. Bei dieser Normalitätsanpassung gehen Frauen im wörtli-
chen und übertragenen Sinn unter. Zugleich sind diese Frauen-
körper wiederum eingespannt in Diversitätswahrnehmungen 
und -praktiken, denn ob sie als weiß oder schwarz, als reich 
oder arm gelesen werden, verändert die Wahrnehmungen und 
-praktiken. Auch Frauenkörper können mit (oft unsichtbaren) 
Privilegien ausgestattet sein. Peggy McIntosh beschreibt, dass 
weiße Menschen einen unsichtbaren Rucksack mit sich tragen, 
den es auszupacken gilt, um Ungerechtigkeiten zu beseitigen. 
Was dann aus der Latenz ins Manifeste gehoben wird, ist bei-
spielsweise dies: 

„1. I can if I wish arrange to be in the company of people of my race most 
of the time.
2. I can avoid spending time with people whom I was trained to mis
trust and who have learned to mistrust my kind or me.
3. If I should need to move, I can be pretty sure of renting or purchasing 
housing in an area which I can afford and in which I would want to 
live. […]
7. When I am told about our national heritage or about civilization, I 
am shown that people of my color made it what it is.
8. I can be sure that my children will be given curricular materials that 
testify to the existence of their race. 
9. If I want to, I can be pretty sure of finding a publisher for this piece 
on white privilege. […]“ (McIntosh 1989, o.S.).

Über Beinkleider und Kardinalsünden

ComSoc_3_2021_final.indd   337 09.08.2021   09:06:43

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-3-329 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:46:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-3-329


338

Aktuelle Kontroversen drehen sich in vieler Hinsicht um das, 
was zum einen „cancel culture“, zum anderen „Identitätspolitik“ 
genannt wird. Minorisierten Gruppen wird vorgeworfen, dass 
sie andere einschränken, dass Frauen auf dem Arbeitsmarkt  
bevorzugt werden, dass weiße Menschen bestimmte Wörter 
nicht benutzen oder gar nicht mehr sprechen dürfen, weil ande-
re zu empfindlich sind oder auf der Sichtbarkeit ihrer Identität 
beharren. 

So wurde Anfang März 2021 darüber gestritten, ob Marieke 
Lucas Rijneveld das Gedicht, das Amanda Gorman zur Amts-
einführung Joe Bidens vorgetragen hatte, übersetzen solle. Rij-
neveld lehnte inmitten der Kontroverse diesen Auftrag selbst 
ab. Zur gleichen Zeit wurde in der Schweiz das Volksbegehren 
knapp für ein „Verhüllungsverbot“ entschieden. Das Verbot war 
klar gegen den „radikalen Islam“ gerichtet. Die Zahl der Frauen, 
die in der Schweiz tatsächlich ihr Gesicht verhüllen, wird auf 30 
bis 40 geschätzt (vgl. Zeit online 2021).

Worum also geht es? 
Es geht um (unsichtbare) Privilegien, um (gefühlte) Einschrän-
kungen und um neue Angriffe auf alte Machtverhältnisse, die, 
so die Angst nicht weniger Menschen in den Ländern des Nor-
dens, von antirassistischem und genderbasiertem Aktivismus 
initiiert wird.

„Schwarzer antirassistischer Aktivismus, die Forderung nach gender-
gerechter Sprache und nach Anerkennung der Tatsache, dass Ge-
schlecht nicht einfach eine binäre Opposition zwischen ‚Männern‘ und 
‚Frauen‘ ist, sind zuallererst Reaktionen darauf, dass es Bevölkerungs-
gruppen gibt, die in viel höherem Maße als andere realen Gewalter-
fahrungen oder zumindest der Alltäglichkeit der Möglichkeit solcher 
Gewalterfahrungen ausgesetzt sind“ (Schneider 2021, S. 22 f). 

Die Kontroversen um Gender und Diversität, die sich um „cancel 
culture“ und „Identitätspolitik“ drehen, drehen sich tatsächlich 
um „cancel culture“ und „Identitätspolitik“ – nur in entgegen-
gesetzter Richtung. Aus Angst vor der Fragilität einer als nor-
mativ verstandenen Normalität wird der unsichtbare Privilegi-
en-Rucksack fest verschlossen. Wenn man über unlautere oder 
absurde Bevorzugung von Menschen aufgrund ihrer (anderen) 
Hautfarbe spricht (im Fall Gorman/Rijneveld), muss man nicht 
darüber sprechen, dass (beispielsweise) im Literaturbetrieb, ge-
nau wie im Wissenschaftsbetrieb und im alltäglichen „Gesell-

Regina Ammicht Quinn

ComSoc_3_2021_final.indd   338 09.08.2021   09:06:43

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-3-329 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:46:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-3-329


339

schaftsbetrieb“ ein Mangel an Diversität und ein Mangel an Ver-
ständnis für und Anerkennung von Diversität herrscht. Wenn 
man über die Rettung von Frauen mit Gesichtsschleier vor ihrer 
eigenen Kultur spricht, dann muss man nicht davon sprechen, 
welche Exklusionsmechanismen für Menschen, die als Muslime 
gelesen werden, als Normalität gelten. 

Dabei könnte man meinen, es wäre mittlerweile alles an-
ders: Es gibt Diversitätsmanagement in Betrieben, Gleich-
stellungsbeauftragte allenthalben und 
Germany’s Next Topmodel 2021 ist eine 
Transfrau. Möglicherweise sind dies Anfän-
ge. Es sind aber Anfänge, die immer wieder 
auf Oberflächen verweisen, auf akzeptable 
Diversitätsformen, die nicht intersektional 
verknüpft sind. Die Kardinalsünden der „Anderen“, „ihre man-
gelnde Verständlichkeit und Kategorisierbarkeit“, wird schnell 
in Kommerzialisierungschancen umgewandelt.

Gender und Diversität aber sind nicht Werbebilder und 
Kaufanlässe. Sie sind miteinander verbundene Gerechtigkeits-
kategorien. Beide zeigen sich als Verunsicherungen. Verunsi-
cherungen aber können als Freiheits- und Entwicklungsräume 
geschätzt werden. Damit lernen wir, nicht das zu kritisieren, 
was lieb gewonnene Ordnungen durcheinanderbringt, sondern 
das, was Gerechtigkeit verhindert.

Literatur
Ainsworth, Claire (2015): Sex redefined: The idea of two sexes is simplistic. 

Biologists now think there is a wider spectrum than that. In: Nature 518, 
S. 288-291. http://www.nature.com/news/sex-redefined-1.16943, DOI: 
10.1038/518288a.

Ammicht Quinn, Regina (2017a): Ordnungen und das Außer-Ordentliche. Die 
Diversität von Lebensformen und Identitäten als Frage nach Reinheit. In: 
Zeitschrift für Pastoraltheologie, 37. Jg. H. 2, S. 115-128.

Ammicht Quinn, Regina (2017b): Gender. Zur Grammatik der Geschlechter-
verhältnisse. In: Eckholt, Margit (Hg.): Gender studieren. Lernprozesse für 
Theologie und Kirche. Mainz, S. 23-38.

Ammicht Quinn, Regina (2017c): Populismus und Genderfragen. Die Angst vor 
der Unordnung der Geschlechter. In: Lesch, Walter (Hg.): Christentum und 
Populismus, Freiburg im Breisgau/Basel/Wien, S. 174-186.

Ammicht Quinn, Regina (2018): Trans*zendenz. Überlegungen zu Genderfra-
gen im Christentum. In: Ammicht Quinn, Regina/Bauer, Gero/Hotz-Da-
vies, Ingrid (Hg.): Die Naturalisierung des Geschlechts. Zur Beharrlichkeit 
der Zweigeschlechtlichkeit. Bielefeld, S. 79-96.

Gender und Diversität aber sind nicht 
Werbebilder und Kaufanlässe.  

Sie sind miteinander verbundene  
Gerechtigkeitskategorien.

Über Beinkleider und Kardinalsünden

ComSoc_3_2021_final.indd   339 09.08.2021   09:06:44

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-3-329 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:46:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-3-329


340

Bauman, Zygmunt (2017): Symptome auf ihrer Suche nach ihrem Namen und 
ihrem Ursprung. In: Geiselberger, Heinrich (Hg.): Die große Regression. Eine 
internationale Debatte über die geistige Situation der Zeit. Berlin, S. 37-56.

Duden, Barbara (2016): Der Frauenleib als öffentlicher Ort. Vom Missbrauch 
des Begriffs Leben. Frankfurt am Main.

Foroutan, Naika (2019): Die postmigrantische Gesellschaft. Ein Versprechen 
der pluralen Demokratie. Bielefeld.

Frenkel-Brunswik, Else at al. (1950): The Authoritarian Personality. New York.
Hondrich, Karl Otto (1997): Die Dialektik von Kollektivierung und Individu-

alisierung: am Beispiel der Paarbeziehung. In: Hradil, Stefan (Hg.): Diffe-
renz und Integration. Die Zukunft moderner Gesellschaften. Frankfurt am 
Main, S. 298-308.

McIntosh, Peggy (1989): White Privilege – Unpacking the Invisible Knapsack. 
In: Peace and Freedom, July/August 1989. https://psychology.umbc.edu/
files/2016/10/White-Privilege_McIntosh-1989.pdf.

Parsons, Talcott (1951): The Social System. London..
Plapp-Schirmer, Ulrike (2020): Nackt, voll bekleidet, knappe Bikinis - die Ge-

schichte der Bademode. In: Stimme.de (Heilbronner Stimme) vom 3.7. htt-
ps://www.stimme.de/kraichgau/nachrichten/artikel/nackt-voll-bekleidet-
knappe-bikinis-die-geschichte-der-bademode;art140019,4369631.

Redaktion Gender-Blog (2020): Die erste Hose im Bundestag. In: Gender-Blog 
der Zeitschrift für Medienwissenschaft vom 14.10. https://zfmedienwissen-
schaft.de/node/1609.

Schneider, Jens (2020): Der Einspruch gegen die unhinterfragte Norm. In: 
Frankfurter Rundschau vom 23.3., S. 22 f.

Wernicke, Christian (2016): Im Bann des Burkini. In: Süddeutsche online vom 
18.8. https://www.sueddeutsche.de/politik/frankreich-im-bann-des-burki-
ni-1.3124992.

Zeit online (2021): Knappe Mehrheit stimmt in der Schweiz für Verhüllungsver-
bot. In: Zeit online vom 7.3. https://www.zeit.de/politik/ausland/2021-03/
schweizer-volksabstimmung-verhuellungsverbot-burka-nihab-verbot-hoch-
rechnung.

Alle Internetquellen zuletzt aufgerufen am 20.5.2021.

Regina Ammicht Quinn

ComSoc_3_2021_final.indd   340 09.08.2021   09:06:44

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-3-329 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:46:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-3-329

