
ETUDE SUR LES EGLISES DE REVEIL ET LEUR
CADRES JURIDIQUE EN REPUBLIQUE
DEMOCRATIQUE DU CONGO

Par Kakudji Yumba Pascal1

Introduction

La sociologie religieuse consiste à observer et à analyser les comportements religieux au
sein d’une société donnée. C’est le cas d’étudier les comportements d’une population cible
par rapport à une multitude de religions. Par ailleurs, l’origine religieuse à l’intérieur des
groupements humains relève d’une religion à l’autre.

En République Démocratique du Congo, la plupart des églises de réveil qui naissent,
disparaissent avec leurs initiateurs. Les églises précitées sont présentes d’une manière géné-
rale aux Etats-Unis d’Amérique, en Afrique et particulièrement en République Démocra-
tique du Congo notamment, à Lubumbashi. Il suffit de se rendre dans quelques arrêts de
bus, aux différents marchés de la place ou encore se promener le long des avenues pour être
convaincu de la diversité des églises de réveil.

La prolifération des églises de réveil est à la base de plusieurs problèmes entre autre : la
motivation révélatrice de certains besoins primaires de chaque personne en guise d’une ré-
ponse satisfaisante selon sa foi, la conjuration pour renverser un régime politique (cas du
prophète Joseph Paul Mukungubila, le 30 décembre 2013)2. Cependant, les conséquences
sont aussi multiples notamment : le divorce, la mort, la sorcellerie, etc.

Dans le cadre de notre article, nous n’aborderons pas les branches mère de l’église ca-
tholique (romaine), plutôt des églises de réveil telles que : Baptistes, Méthodistes, Adven-
tistes du 7ème jour, Garenganze, Pentecôtistes, Armée de Salut ou Kimbanguisme, Fepaco
(Nzambe Malamu), etc. par exemple.

Cadre juridique des églises de réveilles

Les églises trouvent leurs fondements juridiques dans la Déclaration Universelle des Droits
de l’Homme du 10 decembre 1948, la Constitution du 18 février 2006 de la République Dé-
mocratique du Congo, particulièrement en son titre II relative aux droits fondamentaux et la
Déclaration de Concile Vatican II sur la liberté religieuse.

I.

II.

1 Chef de Travaux à la Faculté de Droit de l’Université de Lubumbashi, mail: kakudjiyum-
ba@gmail.com

2 La révélation du christ sur Joseph Paul Mukungubila intitulé « Mistère de la restauration à partir de
l’Afrique noir, le 13 août 2014.

265

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2015-2-265 - am 25.01.2026, 00:04:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2015-2-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Les paragraphes suivants permettent de comprendre les fondements juridiques sur le
fonctionnement des églises de manière générale en République Démocratique du Congo :
● l’article 18 de la Déclaration Universelle des Droits de l’Homme du 10 decembre1948

dispose que « toute personne a droit à la liberté de pensée, de conscience et de religion,
ce droit implique la liberté de changer de religion ou de conviction ainsi que la liberté de
manifester sa religion ou sa conviction, seul ou en commun, tant en public qu’en privé,
par l’enseignement, les pratiques, le culte et l’accomplissement des rites » et;

● l’article 22 de la Constitution de la République Démocratique du Congo dispose que
« toute personne a droit à la liberté de pensée, de conscience et de religion. Toute per-
sonne a le droit de manifester sa religion ou ses convictions, seule ou en groupe tant en
public qu’en privé, par le culte, l’enseignement, les pratiques, l’accompagnement des
rites et l’état de vie religieuse, sous réserve du respect de la loi, de l’ordre, des bonnes
mœurs et des droits d’autrui. La loi fixe les modalités d’exercices de ces libertés ».

● A ceci s’ajoute le paragraphe 2 de la Déclaration de Concile Vatican II sur la liberté reli-
gieuse de 1965 dispose que « nul ne soit forcé d’agir contre sa conscience, ni empêché
d’agir dans des justes limites, selon sa conscience, en privé comme en public, seul ou
associé avec d’autres ».

En effet, le paragraphe 4 de cette Déclaration nous renseigne que « la liberté reconnue aux
individus soit étendue aux groupes religieux, auxquels, ils appartiennent, de même, droit de
ne pas être empêché d’enseigner et de manifester publiquement, de vive voix, par écrit ».

Genèse des églises de réveil

Eglises Baptistes

La première église de réveil fut les Baptistes dont le fondateur fut Monsieur John Smith en
1530. Après sa mort, il fut succédé par un groupe de ses disciples en Angleterre. Ces der-
niers fondent pour la première fois l’Eglise Baptiste. Ainsi, entre 1612 et 1620, l’Eglise fut
scindée en deux et ces dernières étaient sous la direction de Henry Jacob. L’église était ap-
pelée : « baptistes Particuliers ». En 1620 l’église était sous la direction de J. Robinson, ce-
lui-ci déplaça le siège de l’église de l’Europe vers les USA. Et, au 18ème siècle, William
Larey inaugura les missions lointaines et fonde la Société des Baptistes particuliers propa-
gea ainsi l’évangile dans le monde entier (Bour, 2000 : 570-576).

En effet, l’église baptiste fut installée pour la première fois en République Démocra-
tique du Congo en 1882 dans la Commune de Kintambo à Kinshasa.

Et en 1884 furent le tour des Missionnaires américains (American Baptists Mission) de
s’installer dans la Province du Bas-Congo. Entre 1888 et 1895, l’église baptiste fut installée
à Bolola et Yakusu entre la Ville de Léopoldville et Stanleyville. En 1960, les missionnaires
baptistes se sont installés à Lubumbashi et y construisirent les Œuvres sociales notamment,
les dispensaires et les hôpitaux et l’institut Mary Elmer (Jageneau, 2006 : 38).

III.

a.

Kakudji Yumba Pascal

266 KAS African Law Study Library – Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 2 (2015)

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2015-2-265 - am 25.01.2026, 00:04:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2015-2-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Eglises Méthodistes ou Wesleyens

Elles furent à l’origine du mouvement de réveil, c'est-à-dire vers l’année 1728 l’église mé-
thodiste fut connue sous forme d’une association religieuse à Université d’Oxford en
Grande Bretagne (Holy Club). Ladite association était dirigée par John Wesley fils de père
anglican.

En 1729, celui-ci, dans l’esprit d’équipe, travaille avec ses frères Charles et Georges
Whiteflied comme futurs prédicateurs méthodistes. Lors de leur séjour aux Etats-Unis
d’Amérique afin d’évangéliser les Peaux-Rouges, John Wesley fut influencé par les frères
Mormons à travers leur théorie de l’illumination intérieure de la foi (Jegemeau, 2006 : 39).

En effet, à leur retour en Grande-Bretagne et en pleine évangélisation, John Wesley vit
son Eglise fermée. C’est ainsi que, John Wesley continua à prêcher en plein air, pendant 53
ans. Sur ce fait, l’organisation du méthodisme s’est rétrécie en petits groupes des croyants
et convertis au sein de la Communauté anglicane. Ces petits groupes étaient dirigés pas les
laïcs hommes et femmes. Ce qui est paradoxal au ritualisme de l’église anglicane. Pour ces
laïcs, cette manière de voir les choses constitue pour eux une conversion et une assurance
de salut dans la foi. C'est-à-dire, une pratique des exercices spirituels avec une méthode
précise. Et, cette unité ou réunion de croyants ont formé des laïcs capables de prêcher en
1738(Vernette, 1986 : 122).

C’est ainsi qu’en 1800, il y a eu l’expansion des missionnaires du méthodisme en Océa-
nie, en Afrique et en Inde. Enfin, en 1887 l’église méthodiste fut introduite en République
Démocratique du Congo via l’Angola à travers la Mission Conference of the Methodist
Episcopal Church. Ensuite, l’église était implantée au Kananga.

C’est dans ce contexte que, l’évêque Springer fonde en 1906 l’Eglise Méthodiste au
Congo et particulièrement au Sud du Katanga. Elle était installée à trois stations sur la rive
du Stanley Pool, à Vivi, à Isangola, à Kimpoca. Cependant, cette installation fut éphémère
jusqu’en 1898 (Vernette, 1986 : 124).

Bref, l’église méthodiste est présente au Kananga depuis 1944 et à Kamina et Lubum-
bashi en 1907. Les trois diocèses ont à leur tête un évêque. Elles sont subdivisées en Dis-
tricts avec un Intendant par diocèse.

Les adventistes du 7ème jour

L’église adventiste du 7ème jour fut fondée en 1844, par William Miller. Il était fermier du
Massachusetts aux Etats-Unis d’Amérique. Suite à ses recherches bibliques, il arriva à la
conclusion selon laquelle le retour du Christ est pour l’an 1843. Ceci était une forte décep-
tion pour William Miller.

Faisant suite au débat sur la littérature d’Ellen G. Harmon par rapport à la pratique du
sabbat, fut adopté officiellement le nom de l’Eglise Adventiste du 7ème jour. Et en 1900, il y
a eu installation de cette Eglise en Afrique. En effet, la première installation au Congo de

b.

c.

ETUDE SUR LES EGLISES DE REVEIL ET LEUR CADRES JURIDIQUE EN REPUBLIQUE DEMOCRATIQUE

DU CONGO

267

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2015-2-265 - am 25.01.2026, 00:04:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2015-2-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


l’église des adventistes du 7ème jour date de 1921 et particulièrement à Lubumbashi (Leha-
man, 1987 : 2010).

Le Kimbanguisme

Le kimbanguisme est connu sous le nom de l’Eglise de Jésus-Christ sur la Terre fondée par
Simon Kimbangu à la suite de nombreuses visions en date de 6 avril 1921. Sur ce fait, il
annonça la fin prochaine de la domination blanche.

Simon Kimbangu était catéchiste baptiste noir au Congo-belge et ensuite ouvrier dans
une grande huilerie du Bas-Congo (Sinda, 1972 : 389).

Il avait été arrêté le 3/Octobre/1921 par l’Administration coloniale pour le nationalisme.
Sur ce fait, le 12/Octobre/1951, Simon Kimbangu mourut en prison à Elisabethville, actuel-
lement Lubumbashi, et nous a laissé 3 fils: Charles Kisolokele Lokelo qui a dirigé l’église
de 1953 à 1958, Joseph Diangenda de 1958 à 2001 et Salomon Dialungana de 2001 en
2003). Et le petit fils de Simon Kimbangu, Monsieur Simon Kimbangu Kiangana de 2003 à
nos jours.

Cette église a été reconnue officiellement au Congo belge en 1959 et en 1960 lors du
premier congrès national à Nkamba, les délégués kimbanguistes confièrent le pouvoir de la
direction à son fils cadet Joseph Diangenda (Sinda, 1972 : 389-390).

Eglise Nzambe Malamu, de son vrai nom FEPACO (Fraternité Evangélique de
Pentecôtistes en Afrique au Congo).

L’église FEPACO était fondée en 1967 par Alexandre Aidini Abala qui, après, a exercé son
ministère à l’Est de l’Afrique, particulièrement au Kenya, où il avait rencontré le Seigneur.
Ce dernier lui avait demandé de regagner son pays, le Zaïre à l’époque, afin de prêcher la
bonne nouvelle.

En effet, l’apôtre Aidini Abala était rentré à Kinshasa où il prêchait le jour dans les
grands-places. Comme il n’avait pas un domicile, il dormait dans les dépôts du marché. Et,
petit à petit, il avait construit son église Nzambe Malamu (FEPACO) qui est aujourd’hui
l’église-mère des pentecôtistes (Jegemeau, 2006 : idem).

Les Pentecôtistes

L’église pentecôtiste n’a pas connu le fondateur. Elle est un ensemble de mouvements de
réveil au début du 19ème siècle. En 1900, le pasteur baptiste Ch. Fox Garham des Etats-Unis
d’Amérique qui avait crée leur école biblique. C’est cette école qui a été à l’origine d’un
mouvement revivaliste. Ce mouvement rejoignait la conception baptiste, d’où l’insistance
sur le baptême de l’esprit, et la manifestation qui accompagne aujourd’hui de parler en
langue, le don de guérison, etc (Jegemeau, 2006 : idem).

d.

e.

f.

Kakudji Yumba Pascal

268 KAS African Law Study Library – Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 2 (2015)

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2015-2-265 - am 25.01.2026, 00:04:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2015-2-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


En effet, l’église pentecôtiste avait connue plusieurs étapes importantes notamment; ce-
lui de 1907 avec la première implantation en Allemagne, de 1910, son implantation en
Amérique latine, et 1914 avec la création des assemblées de Dieu, qui avait donné l’autono-
mie à un grand nombre des communautés pentecôtistes appelées pentecôtistes classiques. A
ces dates s’ajoute celle de 1920 avec l’expansion du pentecôtisme en Russie, en Grande-
Bretagne par frère Jeffreys et en France en 1929(centre d’étude des Religions Africaines
(C.E.R.A, 1992 : 608).

De 1950 en 1960, il y a eu naissance du néo-pentecôtisme dans des milieux baptistes et
méthodistes des USA. Ces dernièrs étaient beaucoup plus modérés et enfin en 1960, il y a
eu l’apparition des pentecôtistes catholiques appelés « Renaissance Charismatique » dans
les milieux universitaires (Religion et Société dans la monde : 1983).

L’église pentecôtiste était implantée en République Démocratique du Congo à travers
l’Assemblée de Dieu au Congo (CADC) en 1921 à l’Oubangui.

En effet, vers 1970, la République Démocratique du Congo comptait 17 Communautés
pentecôtistes et 18 Communautés Assemblées de Dieu à l’Est du Zaïre (RDC). Ce nombre
était passé à 21 Communautés des Eglises pentecôtistes (CEPCO) à l’Ouest et au Nord du
Tanganyika. Puis à 22 Communautés Baptistes pentecôtistes, cependant en petites églises et
sectes locales, parfois tribales à caractère guérisseur au modèle de pentecôtisme classique
(centre d’étude des Religions Africaines (C.E.R.A), 1992 : idem).

Il est vrai que l’Afrique traditionnelle avait ses sectes coutumières. Ces sectes précitées
constituaient pour l’Afrique une nouvelle forme aux yeux des populations africaines, car
elles organisaient la vie sociale, religieuse de cette population. Aussi, ces sectes consti-
tuaient à leurs yeux une véritable vision de l’homme et de Dieu.

L’arrivée du christianisme en Afrique était considérée comme une nouvelle reforme des
sectes secrets, parce qu’elle était poursuivie par les prêtres catholiques (missionnaires) et
beaucoup plus pat les autorités coloniales.

Aujourd’hui, l’Afrique est ouverte aux grands courants d’idées et de pensée du monde
entier grâce à l’ouverture des prescrits de la Déclaration Universelle des Droits de l’Homme
et la Constitution de la République Démocratique du Congo (Haes, 2007 : 5).

Les financements des églises de réveil

Depuis plusieurs années, les églises de réveil doivent financer eux-mêmes leurs fonctionne-
ments. C’est-à-dire, elles doivent s’autofinancer à travers les quêtes ordinaires pour l’église
et extraordinaire pour le développement de l’église. Les chrétiens se sont ainsi vus obligés
d’assurer eux-mêmes l’intégralité du coût des fonctionnements leurs églises, qui incluent
les besoins primaires et secondaires des pasteurs et sa famille.

D’autres personnes doivent recourir à des moyens extrêmes – tels que l’endettement et
les donations des objets de valeur, la solidarité ethnique – pour faire fonctionner leurs
églises. Le gouvernement subventionne les églises dans la limite de ses moyens. C’est le

IV.

ETUDE SUR LES EGLISES DE REVEIL ET LEUR CADRES JURIDIQUE EN REPUBLIQUE DEMOCRATIQUE

DU CONGO

269

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2015-2-265 - am 25.01.2026, 00:04:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2015-2-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


cas de l’Eglise Catholique Saint Esprit de l’Université de Lubumbashi et de l’église de ré-
veil Méthodiste, sise route Kinsevere- quartier joli site.

Influence des églises de réveil sur la vie socio-politique

La majorité des chrétiens de l’Eglise Catholique s’est convertie soit aux églises de réveil,
soit aux sectes, afin de rechercher la vérité divine. Selon eux, dans les sectes et dans les
églises de réveil, il y’aient de leaders, des hommes piétés, contrairement à l’église catho-
lique.

Le fatalisme de ces chrétiens ou cette division entre l’église catholique et les églises de
réveil et des sectes ont abouti à des guerres de religion. Ces guerres sont présentes non
seulement en Europe, en Asie, Amériques du Nord et latine, mais aussi en Afrique. C’est en
Afrique où cette guerre de religion bat son plein à cause de la misère des peuples africains.
Ces derniers pensent que, la prière des églises de réveil mettent fin à la misère des peuples
africains de façon particulière.

Par exemple, la double influence de l’église catholique et protestante, apparaît beau-
coup plus dans le sens de l’organisation ecclésiastique. Aussi, nous retrouvons ces in-
fluences dans plusieurs styles liturgiques (Orduna, 2001 : 101)

De ce qui précède, « elle s’est traduite par des professions de foi successives au
XVIème siècle, celle en vigueur, les trente-neuf articles de religion (1571); d’esprit calvi-
niste, à moins d’importance aujourd’hui. En effet, le texte qui prime est le Book of common
prayer de (1559) souvent revisité. C’est même le fondement de l’église anglicane (C. Ordu-
na, 2001 : idem).

La prolifération des églises de réveil est l’un des motifs de la protestation des chrétiens
africains et particulièrement ceux de Lubumbashi contre le style ecclésiastique de l’église
catholique. Aussi, cette prolifération apparait comme l’une des réactions à l’encontre de
l’église catholique, dont l’enseignement est ressenti comme trop contraignant dans ces prin-
cipes et trop abstrait dans ses dogmes théoriques. Les chrétiens des églises de réveil dési-
rent rencontrer leur Dieu vivant avec les bras, les jambes, amour et piété. Elle aspire à une
religion qui fasse place à l’imagination et à la spontanéité (R. de HAES, idem : 12).

En effet, la réaction anticatholique par les chrétiens protestants est encouragée par l’es-
prit de pénurie, de maladie, de misère que veut exorciser la promesse de guérison immé-
diate et de miracle. De ce qui précède, nous nous sommes entretenus avec un pasteur de
l’Eglise de réveil de la Ville de Lubumbashi autour de trois questions, à savoir :
● Monsieur X
Pasteur, comme nous, vous avez surement déjà entendu dire que « L’Eglise est l’opium du
peuple » et est donc une sorte de calmant ou d’antidouleur. Face à la recrudescence de
groupes de prière et des églises de réveil, surtout dans la communauté congolaise, ne serait-
il pas tenté de croire que l’adage susmentionné se vérifie?

V.

Kakudji Yumba Pascal

270 KAS African Law Study Library – Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 2 (2015)

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2015-2-265 - am 25.01.2026, 00:04:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2015-2-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


● Pasteur Y
Le fait que les croyants se tournent vers l’église de réveil ou de groupes de prière quand ils
sont en situation difficile, n’est pas dû au fait que l’église et la religion soit opium du
peuple. Ce fait est à mon avis dû à la nature de l’être humain. En effet, un vice humain fait
que ce dernier se tourne vers son créateur quand il est en souffrance exactement comme un
enfant qui court vers ses parents quand il est en danger. Certes, Dieu est le Dieu des pauvres
et des malheureux, mais c’est parce que l’homme reconnaît sa fragilité uniquement quand
les circonstances le lui rappellent. Tous les hommes sur terre, pauvres ou riches sont fra-
giles et ont besoin de Dieu.
● Monsieur X
Des personnalités connues du monde des médias, de la politique et du show-biz se conver-
tissent ces dernières années en Pasteurs, prédicateurs et autres titres pompeux. Est-ce bien
crédible?
● Pasteur Y
A la lumière de ce que nous enseigne l’évangile, on reconnaît un arbre par ses fruits. Tout le
monde peut s’appeler chrétien, pasteurs, etc. mais, c’est à la manière dont les caractères du
Christ apparaissent à travers ces hommes qu’il faut prêter attention. Un homme de média,
un politicien, un artiste démontrera l’authenticité de sa foi chrétienne dans sa conduite au
quotidien, dans le renoncement à certaines pratiques, dans son dévouement pour son pro-
chain. C’est cela l’essentiel.
● Monsieur X
Pasteur, quel message avez-vous à transmettre aux chrétiens d’une manière générale?
● Pasteur Y
Nous vivons une époque de désillusions. Notre monde évolue à travers d’importantes crises
et mutations. Aujourd’hui, plus que jamais, je dis à mes prochains que le Christ est le
Prince de la paix et que cette dernière est la solution aux crises qui frappent l’humanité. La
voie de Dieu retentit encore, nous invitant à écouter son fils, le grand berger des hommes et
à lui confier nos vies.

Pourquoi changer de religion

Aujourd’hui dans le monde, il existe plusieurs religions. Lorsque nous étudions les diffé-
rents types d’églises, nous trouvons un dénominateur commun qui régisse l’ensemble
d’églises. Que ce soit pour l’église catholique, protestante, bouddhiste, ou musulmane. Par
exemple, si j’étais né en Arabie saoudite, je serais musulman, en Chine, je serai moine ou
bouddhiste, etc.

En effet, il n’y a pas de différence sur l’essentiel, peu-importe la religion ou la confes-
sion chrétienne, toutes les religions se valent, il suffit d’être sincère afin d’éviter d’induire
en erreur les fidèles et la société (C. Orduma, 2001 : 98).

En effet, il ne faut pas confondre la religion avec la politique, actuellement, j’appartiens
à tel parti, et le lendemain le dit parti ne me plait plus, sur ce, je change de parti politique.

V.

ETUDE SUR LES EGLISES DE REVEIL ET LEUR CADRES JURIDIQUE EN REPUBLIQUE DEMOCRATIQUE

DU CONGO

271

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2015-2-265 - am 25.01.2026, 00:04:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2015-2-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Quoi que, la République Démocratique du Congo garantit l’exercice des droits et libertés
individuels et collectifs, notamment les libertés de circulation, d’entreprise, d’information,
d’association, de réunion, de religion, etc.

L’article 25 de la constitution de la République Démocratique du Congo dispose « la
liberté des réunions pacifiques et sans armes est garantie sous réserve du respect de la loi ».
Dans le cadre de la religion, nous savons observer de nouveau baptisés de l’église catho-
lique, un an après leur baptême, se retrouvent dans telle autre confession chrétienne ou dans
une église de réveil. Aussi, le changement d’église par les chrétiens est dû à plusieurs rai-
sons notamment : le rite selon telle église par rapport à l’autre, les miracles opérés par les
pasteurs des églises, l’influence d’amis et des membres de famille, etc.

Par exemple de l’église catholique, dès l’origine, il y a eut plusieurs rites dans la célé-
bration de la sainte liturgie. C’est vers les IVème et Vème siècles que ces rites revêtirent la
forme qu’ils ont conservé jusqu’à nos jours.

En Occident, le rite latin dominait, tandis que l’Orient adoptait cinq principaux rites;
syrien, chaldéen, copte, arménien et byzantin. Parmi ces derniers, le rite byzantin fut celui
qui devrait se répandre le plus, avec comme langue liturgique; le grec, le plus tard, le sla-
von, puis le roumain et d’autres langues selon les pays et en République Démocratique du
Congo nous avons le rite congolais.

Dans le passé comme de nos jours, les rites orientaux furent également employés par
les chrétiens séparés de Rome ainsi que par celles unies au siège de Pierre, comme ce fut le
cas pour les chrétiennetés roumaines au XIIème siècle. En Roumanie, la majorité des fi-
dèles catholiques était séparée de Rome, environs un million et demi, de ceux-ci s’unirent
en 1700, les uns et les autres conservant le rite byzantin et roumain comme langue litur-
gique.

(Cette narration nous a été relatée par Monsieur l’Abbé Rivre Gherman de la Paroisse
Œcuménique de Woluwe de Saint Lambert de Bruxelles, Janvier 2008).

Aux origines du christianisme, l’évangélisation des peuples s’accomplit dans leur
langue propre. Une obédience comme au siège de Pierre et à ses successeurs, une foi iden-
tique constituait l’expression de l’unité chrétienne. Dans la liturgie, l’administration des sa-
crements, la prière, la discipline juridique, des variantes locales apparurent tôt pour donner
naissance à la pluralité des rites, selon la culture et le génie de chaque peuple.

La messe de rite byzantin, comme celle de rite latin compte les mêmes grandes divi-
sions; liturgie de la parole et liturgie eucharistique, dans le même ordre; épitre, évangile,
credo, préface, sanctus, consécration, pater, communion du prêtre, des fidèles, bénédiction
finale. Ces formes de rite, nous ne le trouvons pas chez les églises de réveil et font partie de
beaucoup de critiques chez les catholiques (Monsieur l’Abbé Rivre Gherman, 2008 idem)

Cependant, parmi ces distinctions, une remarque générale s’impose : c’est que, dans les
manifestations publiques du culte, l’un comme l’autre de ces rites évoquent le caractère
propre et le génie de l’Eglise Catholique. C’est pourquoi le rite latin apparaît plus dépouillé
et plus sobre, accusant ainsi l’esprit juridique du génie latin, par leur faste et leur richesse
d’expression. Ce qui est important, c’est que l’Eglise Catholique a reconnu la forme parti-

Kakudji Yumba Pascal

272 KAS African Law Study Library – Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 2 (2015)

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2015-2-265 - am 25.01.2026, 00:04:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2015-2-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


culière de chacun des rites des diverses communautés chrétiennes qui la composent, pour
demeurer traditionnellement dans son esprit et universelle par son unité. Ce qui n’est pas le
cas pour les églises de réveil, car cette universalité ne compte pas. Elles ont leurs manières
de voir les choses.

Les vissions complémentaires entre l’église de réveil et catholique

Nombreux sont des chrétiens qui enseignent ou prêchent que, seul Jésus-Christ nous
sauvent, ce qui veut dire qu’en aucun cas l’église considérée comme corps de Jésus-Christ
ne sauve. Les fidèles de l’église de réveil sont d’accord seulement avec la foi en Jésus-
Christ et à sa parole, cependant non à l’église. Force est de constater que ce genre de prédi-
cation des chrétiens d’église de réveil crée de la zizanie (trouble) chez les autres (catho-
liques).

Sur ce fait, il suffit d’avoir la foi en Jésus-Christ et en sa parole pour être sauvé, on peut
se passer de l’appartenance à une communauté humaine qui manifeste notre solidarité avec
les autres. Nous devons nous demander sérieusement si cette conception de l’église est cor-
recte ou pas, si elle n’est qu’une vérité à moitié (C. Orduna, 1999 : 77).

En effet, lorsque Martin Luther expliquait le mystère de l’église, il faisait la distinction
entre l’église spirituelle appelée aussi église invisible et l’église visible. C’est sur cette dis-
tinction qu’aujourd’hui, les protestants mettent surtout l’accent.

Donc, l’église visible, en tant que communauté de grâce et surnaturelle n’est pas ac-
cueillie par les églises du réveil. La justification atteint l’homme par la parole et non par
l’église (C. Orduna, idem : 79). De ce qui précède, quelle est la vision de l’homme.

Quid de la vision de l’homme sur les églises de réveil

La majorité des églises de réveil aujourd’hui sont influencées par les deux courants notam-
ment, le gnosticisme et le manichéisme. L’église catholique a plusieurs fois donné la res-
triction et les erreurs, auxquelles les églises de réveil donnent des couleurs au goût du jour
(R. Eric, 2000 : 83).

En effet, le gnosticisme est une conception panthéiste d’un monde sans Dieu : l’homme
pourrait, à l’aide d’une initiation et d’une recherche personnelle, pénétrer la connaissance
des réalités essentielles et ainsi s’épanouir pleinement. Donc l’homme n’a d’âme indivi-
duelle, mais il est animé par l’esprit cosmique. Le manichéisme, il est compris comme un
univers, dominé par le combat entre deux pouvoirs : la lumière et les ténèbres. La lumière
est à l’œuvre de l’esprit humain, les ténèbres est le mal qui se trouve dans la chair.

Le défi pastoral entre les églises de réveil et l’église catholique

La démarche pastorale des églises de réveil est tributaire de beaucoup de problèmes. Cela
s’est justifié dans ce sens que, lorsqu’un fidèle d’église de réveil, touché par son amour

VI.

VII.

VIII.

ETUDE SUR LES EGLISES DE REVEIL ET LEUR CADRES JURIDIQUE EN REPUBLIQUE DEMOCRATIQUE

DU CONGO

273

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2015-2-265 - am 25.01.2026, 00:04:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2015-2-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


propre, décide de continuer sa prière et autres activités dans l’Eglise catholique, son pasteur
a 95% de chance de l’attendre et de lui prêcher afin de lui faire revenir à la raison ou de lui
convaincre de regagner l’église de réveil (R. Eric, 2000 : idem).

Cependant, l’inverse de cette démarche est discutable, car le prêtre n’a pas la même
chance d’atteindre ses fidèles égarés et les convaincre de regagner l’Eglise Catholique. En
effet, la population cible pour la campagne d’évangélisation des églises de réveil sont entre
autres; les jeunes qui sont en quête du travail, les jeunes issus des familles instables, les
jeunes universitaires surtout ceux résidant les cités universitaires. Les églises de réveil pro-
fitent de toutes ces instabilités sociales pour abuser de cette population cible.

En ce qui concerne l’église catholique, le Concile Vatican II avait reconnu solennelle-
ment à travers la déclaration sur la liberté religieuse, Dignitatis humanae, du 7 décembre
1965 que « les mouvements religieux ont droit de propager l’idéologie de leur choix, même
si elle nous apparaît comme tissée d’invraisemblance. »

Au contraire, il se trompe en recourant aux pratiques de sectes, des églises de réveil,
etc., caractérisées par la manipulation, l’autoritarisme, l’intolérance, l’interdiction d’entrer
en contact avec les autres ou avec l’extérieur (Concile Vatican II, le 7 Décembre 1965).

Ensuite, il renchérit en disant que, notre attitude envers les croyants sincères doit être de
compréhension et d’ouverture, et non de condamnation (dit le Document Romain du
Concile Vatican II).

Le succès des églises de réveils

Beaucoup d’églises de réveil ont du succès auprès des chrétiens, à plusieurs raisons, parce
que la plupart des pasteurs des églises arrivent à convaincre, à satisfaire les aspirations de
leurs fidèles dans leurs églises. Les pasteurs de ces églises de réveil ont dans la plupart de
temps recours à des techniques de recrutement et d’évangélisations afin d’attirer leurs fi-
dèles.

Aussi, évoquent-ils certaines causes, notamment, la recherche d’un avantage écono-
mique (un emploi, une aide, etc.), des pressions politiques avec comme mission d’être bien
considéré.

Critiques et suggestions

Critique

Les fautes qui sont reprochées aux églises de réveil sont parfois difficiles à prouver. Parce
que, pour qu’il y’ait jugement, il faut qu’il y ait d’abord plainte de la victime. Pourtant, les
victimes des églises de réveil en matière d’escroquerie, de divorce, de sorcellerie, etc.,
n’osent pas se plaindre par peur, par honte du dommage qu’elles ont subi et pour ne pas
renouer des souvenirs « douloureux ». (Paul. V., 1996 : 198).

En Afrique, particulièrement en République Démocratique du Congo, certaines églises
de réveil sont protégées par les autorités politiques qui y font partie.

IX.

a.

Kakudji Yumba Pascal

274 KAS African Law Study Library – Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 2 (2015)

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2015-2-265 - am 25.01.2026, 00:04:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2015-2-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Au regard de l’Etat, les principaux délits des églises de réveil portent sur les personnes
et le non respect des lois. Pour le premier cas, ils consistent à détourner les jeunes de moins
de 25 ans et aussi à détourner des biens de leurs fidèles.

Aussi, d’autres églises de réveil interdisent les fidèles malades de ne pas consulter les
médecins, selon leur idéologie, la guérison doit provenir de l’illumination.

Toujours à ce qui concerne l’Etat la plupart des églises de réveil leur délit porte sur le
non respect des lois. Celles qui sont reconnues par l’Etat sont la plupart exemptées de cer-
tains impôts, c'est-à-dire, ils ne doivent pas s’adonner à des activités lucratives (vente de
livres, périodiques, d’objets dits religieux, formations, etc. Sur ce, ils doivent avoir le statut
plus large d’association ordinaire qui leur permet ces activités (C. Orduna, 1999, 139).

Suggestion

Pour une bonne marche des églises de réveil de la République Démocratique du Congo,
nous leurs recommandons la tolérance et le discernement entre une église (œuvre de Dieu)
et une partie politique.

Les églises de réveil sont toujours à la source délits énormes aussi bien pour les églises,
les familles qu’aux sociétés. Pourtant, chaqu’église a pour mission prêcher la bonne nou-
velle, promouvoir et remettre en route la bonne marche et sincère les vies des familles et de
ses fidèles.

Le gouvernement de la République Démocratique du Congo doit mettre des méca-
nismes juridiques et de contrôle pour empêcher la prolifération des églises de réveil implan-
tés presque dans chaque rue.

Car, au 5ème siècle déjà S. Augustin connaissait le danger de la prolifération de ces
groupements sur les familles et la société. (R. de Haes, idem, 2007 : 27).

Conclusion

Le Concile Vatican II, dans a Déclaration sur la liberté religieuse en 1965 dispose : « qu’en
matière religieuse, nul ne soit forcé d’agir contre sa conscience, ni empêché d’agir dans de
justes limites, selon sa conscience, en privé comme en public et l’accomplissement des
rites ».

Sur ce fait, chaque personne chrétienne ou pas, doit absolument se savoir accepter et se
sentir à l’aise dans son groupe. La condition primordiale est que ses droits essentiels soient
reconnus et garantis, notamment, la vie, la liberté, la propriété, etc.

Le groupe cité ci-haut, ne doit pas s’isoler des autres, ou regarder les autres des mau-
vais yeux. Pourtant, dans le groupe toute personne doit être approchée avec tolérance, com-
préhension et sympathie. Nous devons accepter sa différence et lui accorder ce droit de
changer son comportement et de penser autrement, à moins qu’il constitue un danger per-
manent pour le bien-être en général.

b.

ETUDE SUR LES EGLISES DE REVEIL ET LEUR CADRES JURIDIQUE EN REPUBLIQUE DEMOCRATIQUE

DU CONGO

275

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2015-2-265 - am 25.01.2026, 00:04:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2015-2-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


En effet, l’historien Andrea Riccardi, membre fondateur de la Communauté Saint Egi-
dio de Rome, reproche à certains des églises de réveil d’être opposés à l’universalité qui
tend à rapprocher les hommes, ou de proposer une universalité erronée fondée sur leur vi-
sion.

La solution à tous ces contentieux entre les églises est le dialogue interreligieux qui doit
être considéré comme une manifestation d’une maturité religieuse, et non comme hostile
aux fanatismes et aux fondamentalismes de tous les ordres.

Par ailleurs, Andrea souligne que, les églises et les communautés chrétiennes ne
peuvent pas ignorer les différences.

Ces diversités, léguées par l’histoire et ancrées dans l’actualité, ne s’opposent pas à
l’universalité. Cependant elles doivent être vécues dans la pratique quotidienne de l’amour,
qui passe par la solidarité et le dialogue.

BIBLIOGRAPHIE

Traités internationaux

Déclaration Universelle des Droits de l’Homme du 10decembre1948.
Déclaration de Concile Vatican II sur la liberté religieuse de 1965.

Textes de lois

Constitution de la République Démocratique du Congo

Ouvrages

BOUR L, 2000 year of christinity, in Africa, 2ème éd. 1998.
Centre d’étude des Religions Africaines (C.E.R.A), Faculté catholique, sectes, cultures et sociétés- les

enfants du temps présent. (Actes, 5ème colloque international, du 14 au 21 novembre, Kinshasa,
1992.

ERIC R, Etude panoramique des nouveaux mouvements religieux et philosophiques à Douala, centre
spirituel de rencontre, Douala, 2000.

HAES R, Les secte, une interpellation, Médiaspaul, Lubumbashi, 2007.
JAGENEAU G, Eglises, sectes et mouvements néo-religieux, éd. Médiaspaul, 2006.
LEHAMAN R, Les adventistes du 7ème jour, éd. Brepols, Massachusetts, 1987.
ORDUNA C, Sais-tu justifier ta foi? 1ère éd. Fille de saint Paul, Kinshasa, 2001.
 ORDUNA C, Sais-tu justifier ta foi? 2ème éd. Fille de saint Paul, Kinshasa, 1999.
SINDA M, Le messianisme congolais et ses incidences politiques –Kimbanguisme, Masouanisme,

autres mouvements, éd. Payot, Kinshasa, 1972.
VERNETTE J, les et l’églises catholiques, éd. Cerf. Rome, 1986.

I.

II.

III.

Kakudji Yumba Pascal

276 KAS African Law Study Library – Librairie Africaine d’Etudes Juridiques 2 (2015)

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2015-2-265 - am 25.01.2026, 00:04:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2363-6262-2015-2-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

