
236 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

rung auch für die handlungsorientierte und reflexive Diskursart gilt (vgl. krit. d.

Wimmer 2014e, 421).

Diese Theorieentscheidungen, die eine bestimmte Forschung und Theorie

und ein bestimmtes Verhältnis zwischen Theorie und Empirie erzeugen, lassen

sich jedoch gerade mit Blick auf die Figur des Widerstreits problematisieren und

fortschreiben. Inwiefern passen eine konstitutionistische Sprachauffassung und

ein Sprach-Apriori, nach dem selbst die (Forschungs-)Subjekte von der Sprache

›beherrscht‹ werden mit einem Repräsentationsmodell zusammen, dem zufolge

der Gegenstand Bildung (partiell) von Forschungssubjekten identifiziert werden

kann?

Die eigentlich aus diesem Widerspruch entstehende Frage: Warum wird

die Figur radikaler Heterogenität nicht auch auf die wissenschaftstheoretische

Grundlegung und die Repräsentationsmodelle bezogen? Bei den bestehendenTheo-

rieentscheidungen entsteht der Eindruck, als ob Koller allen Diskursarten die

gleiche Wissenschaftstheorie (d.h. einen Meta-Diskurs) zu Grunde legt, was einer

radikalen Differenz der Diskursarten (beispielsweise zwischen Bildungsphiloso-

phie und empirischer Bildungsforschung) widerspräche.

4.4 Ein hegemonialer Kampf um Bildung

Zwar finden sich bei Koller kritische undmachttheoretische Reflexionen, auch lässt

sich Kollers Bildungsdenken als eine strategische Intervention gegen vereinheitli-

chende und totalisierende Diskurse rekonstruieren, doch in Bezug auf die wissen-

schaftstheoretischenGrundlegungenundMeta-DiskursedesKapitals oderderNati-

onwerdenbeiKoller dieMachtverhältnissenicht erörtert,was bereits auch teilweise

von Olaf Sanders (2013) und in Kapitel 2.9 im Kontext der Verschränkung zwischen

Bildung und Nation problematisiert wurde. Sanders kritisiert die auf eine Diagno-

se einer pluralen Postmoderne und Fokussierung der Widerstreitkonzeption ver-

knappten Lyotardrezeption bei Koller und rückt unter anderem die Ökonomisie-

rungsdiskurse und denKapitalismus in den Fokus, die schon bei Lyotard als ein ver-

einheitlichender Metadiskurs des Kapitals dem angeblichen Pluralismus der Post-

moderne und demWiderstreit der Diskursarten entgegenstehen. Eine deutlichere

ThematisierungderMachtproblematik inBezugaufdiewissenschaftstheoretischen

Grundlegungen, eine Stärkung des Bildungsdenkens »in ihrem strategischen Dif-

ferenzpotential zum Markt« (Schäfer 2016, 25) und eine stärkere Berücksichtigung

von »performativen, strategischen oder rhetorischen«Momentender ›Wirklichkeit‹

findet sichoder lässt sichhingegenmit derPerspektiveAlfredSchäfers anführen (IF,

14).

Um das mit Schäfers Ansatz verbundene Repräsentationsmodell zu systemati-

sieren, lassen sich ähnlich wie im Kapitel 3.4 (Das ortlose und zerrissene Subjekt)

https://doi.org/10.14361/9783839471241-028 - am 14.02.2026, 06:09:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 237

zunächst drei zentrale Differenzen in Bezug auf die Theoriearchitektur Schäfers

erläutern. Die für die folgende Rekonstruktion verwendeten Differenzen entspre-

chen den drei Lacan’schen Registern des Symbolischen, Imaginären und Realen

(vgl. Schäfer 2006, 89; IF) und auch den damit verbundenen Differenzmodi: Das

Symbolische verweist auf den Modus der Andersheit und des Unterschieds, das

Imaginäre markiert den Modus der Ähnlichkeit, Gleichheit, Wahrheit (und Rivali-

tät) und das Reale verweist auf Mangel und Unzugänglichkeit (vgl. zur Einführung

in die Lacan’sche Perspektive Bialluch 2011, 44, 226). Als Erstes wird (zur Veran-

schaulichung sehr idealtypisch) auf die radikale Differenz zwischen Realem und

Symbolischem, als Zweites auf die Aufspaltung der diskursiven und ›soziosymboli-

schen Ordnung‹ und als drittes auf die Differenz oder unmögliche Schließung und

Versöhnung der ersten beiden Differenzen im Imaginären eingegangen.

Die ersteDifferenz ist eine radikaleDifferenz zwischen »Wort undGegenstand«

(VdB, 96) und erinnert zunächst an die erste Differenz Kollers zwischen dem zu er-

kennenden Gegenstand auf der einen Seite und begrifflichem Denken und empi-

rischer Wissenschaft auf der anderen. Im Unterschied zu Koller verweist der Ge-

genstand jedoch auf ein reales Außen, worüber sich nicht viel sagen lässt und auch

jederBedeutungsgehalt desWortes »Gegenstand« stellt folglichnur einebehelfsmä-

ßige Konstruktion dar oder erhält in der hegemonietheoretischen Perspektive viel-

mehr einen anderen Status.Der Begriff Gegenstand besteht »nur in den formierten

diskursiven Artikulationen, nicht aber als objektive und auch nicht als sozial ein-

deutige Referenz« (ebd., 97). Die Gegenständlichkeit markiert keinen (auch nicht

unzugänglichen) »›objektiven Grund‹ jenseits des Diskurses«, sondern die Gegen-

ständlichkeit formiert sich in diskursiv-hegemonialen Auseinandersetzungen. Mit

dieser postfundamentalistischen Umschreibung des Gegenständlichen wird in der

hegemonietheoretischen Perspektive im Anschluss an Laclau undMouffe von einer

Differenz zwischen dem diskursiv-hegemonialen System und dem realen Sein aus-

gegangen (vgl. Gelhard 2018b, 94), und das reale Außen oder mit Lacan das Reale als

Riss4 im Symbolischen ist unzugänglich (vgl. Schäfer 2019, 122). Es kann somit auch

kein Blick von außen auf das System erzeugt werden und dieses System kann mit-

hilfe vonWortenoderZahlennicht in einemauthentischenSinne repräsentiertwer-

den.

Diese Unzugänglichkeit des Außen und der absolute Mangel an etwas wirklich

Gegenständlichen hat jedoch nicht zur »Folge, dass das Ganze eines Systems in ei-

nemabsoluten Sinn ›unsagbar‹wäre« (ebd.) oder dass sich nichts über die einzelnen

Elemente des Systems sagen ließe. Die einzelnen »Elemente des Systems [können]

4 In den bildungstheoretischen Überlegungen Schäfers »qualifiziert« der »Riss« im Sozialen

den Bildungsprozess in strukturell ähnlicher Weise, wie bei Lacan das Begehren durch das

Reale angetrieben wird (Schäfer 2019, 133f.).

https://doi.org/10.14361/9783839471241-028 - am 14.02.2026, 06:09:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


238 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

die Repräsentation des Ganzen übernehmen« (ebd.), wobei der Begriff der Reprä-

sentation hier in die Irre führt, da die Repräsentation hier nicht einfach das reale

Sein oder reale Sozialsystem abbildet. Diese einzelnen Elemente legitimieren und

qualifizieren sich nicht über ihren Wahrheitsgehalt oder durch eine wahre Abbil-

dung der realenWirklichkeit, sondern einzelne Elemente oder »einzelne Repräsen-

tationen« sind in der Lage, »als hegemoniale Operation […] den diskursiven und

praktischen Raum zu re-strukturieren« (Schäfer 2014, 15).

(Abb. 20: )

Mit Schäfer gibt es keine wahre Repräsentation einer authentischen Wirklich-

keit oder wahren Bildung, die sich empirisch identifizieren oder theoretisch reflek-

tieren ließe (vgl. Schäfer 2006, 89f.), sondern es geht selbst bei den akademischen

Auseinandersetzungen immer um die Re-strukturierung des ganzen Systems, je-

weils aus einer partikularen Position heraus. Es gibt nur miteinander in Konflikt

stehende diskursiv-hegemoniale Einsätze, die je nach Durchsetzungskraft den dis-

kursiv-hegemonialen Raum (mit)strukturieren und (mit)bestimmen, was alsWirk-

lichkeit oder Bildung sagbar ist. In diesem »Konfliktraum« geht »es immer auch um

die Durchsetzung, Bewährung oder Figuration signifikanter Bestimmungen [von

beispielsweise Bildung] […], die nicht einfach in einem ›realen Sein‹ dieses Sozia-

len gegründet sind oder auf dieses gegründet werden können« (Schäfer 2011b, 15).

Der Konflikt zwischen den verschiedenen Elementen oder Diskursen wird somit

auch »nicht von bestimmten (formierten) Fronten aus geführt« –beispielsweise Bil-

dungstheorie vs. empirische Bildungsforschung–, sondern diemit den verschiede-

nen Einsätzen verbundenen Grundlegungen, Gegenstände, Erkenntnisweisen und

Subjektpositionen konstituieren, verschieben und verändern sich im Vollzug der

Auseinandersetzung (IF, 97). Es handelt sich also bei den Diskursen nicht um ge-

schlossene und unveränderliche Diskurse, sondern sie sind »immer uneindeutige

[…] und umstrittene […] Hervorbringungen« (Schäfer 2006, 15). Wissenschaft bil-

det dabei keinen »machtfreien Raum« und »wissenschaftliche Methoden [sind] […]

https://doi.org/10.14361/9783839471241-028 - am 14.02.2026, 06:09:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 239

ein Moment im Rahmen von Wahrheitspolitiken und Machtspielen« (IF, 113). Jeder

wissenschaftliche Beitrag, jedes Seminar, jede Vorlesung und auch diese vorliegen-

de Iteration werden zu politischen Kampfplätzen in einer diskursiv-hegemonialen

Arena.

Die zweite zentrale Differenz bei Schäfer bezieht sich somit auf die Differenz

zwischen den einzelnen Elementen des Systems. Diese Differenzen beschreibt

Schäfer als eine »Aufspaltung des Sozialen« (ebd., 96) und die verschiedenen in

Konflikt stehenden Elemente und Diskurse sind alle gleich vom ›realen Sein‹ ge-

schieden (IF, 98; vgl. 2014, 14)5 und dieser gespaltene »Konfliktraum« des Sozialen

»organisiert« und »verständigt« sich über ›symbolische Konzepte‹ (Schäfer 2006,

14f.).

(Abb. 21: )

Bei Koller werden die klassischen bildungstheoretischen Unterscheidungsele-

mente Wirklichkeit und Möglichkeit verschiedenen Diskursarten – der reflexiven

DiskursartdieMöglichkeitundderempirischenDiskursartdieWirklichkeit–zuge-

wiesen, die jeweils unterschiedlich auf den Gegenstand Bildung (partiell) zugreifen

5 Neben dem für Schäfer sehr zentralen Instrumentarium der drei Register Lacans (vgl. Schä-

fer 2006) findet sich über den Umweg einer Laclau- und Mouffe-Rezeption eine Verbindung

zwischen dem Symbolischen und Realem, die an die Subjektgenese bei Lacan erinnert. Bei

Lacan (und in ähnlicher Weise auch bei Derrida) erzeugt erst die Unterwerfung des Subjekts

unter das Symbolische das unzugängliche Reale als Effekt, welches wiederum entsprechend

der Lacan’schenMangeltheorie derMotor des Begehrens und auch der Grund der Unendlich-

keit der Differenzen des Symbolischen darstellt. Die (Un-)Zugänglichkeit desAußen setzt das

Spiel und die Unendlichkeit der symbolischen Repräsentationen in Gang (vgl. VdB, 96; Kapi-

tel 3.5).

https://doi.org/10.14361/9783839471241-028 - am 14.02.2026, 06:09:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


240 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

(vgl. Kapitel 4.3). Bei Schäfer werden bildungstheoretische Möglichkeiten und em-

pirische ›Wirklichkeiten‹ beide imModus desMöglichen verortet. Es gibt keine not-

wendigen, es gibt nur noch mögliche ›Wirklichkeiten‹ (vgl. Schäfer 2020, 69f.). Im

Anschluss anLacan istWirklichkeitwieMöglichkeit einSpielball der imaginär-sym-

bolischen (vgl. Schäfer 2006) undmit Foucault und Laclau/Mouffe der diskursiv-he-

gemonialen Einsätze, die das Reale nicht repräsentieren, sondern die (alteritäts-

theoretisch) radikal vom Realen geschieden sind.6 Nach Schäfer wird damit dem

Sozialen, dem Subjekt und der Bildung der Wirklichkeitscharakter im klassischen

Sinne genommen (sofern mensch das Reale oder Unzugängliche als die Wirklich-

keit (miss-/versteht). Der klassische Unterschied zwischen den Kategorien ›Wirk-

lichkeit‹ (Empirie) und ›Möglichkeit‹ (Theorie) wird bei Schäfer eingeebnet. Wenn,

dann gibt es bei Lacan immer nur eine symbolisch-imaginär-realeWirklichkeit. Bei

der Erforschung der Bildung geht es folglich nicht darum, dass Bildung im Wirk-

lichen identifiziert (Empirie) oder das Wirkliche durch einen (Be-)Zug zum Mög-

lichen überschritten wird (Theorie), sondern das Wirkliche wird selbst im Modus

desMöglichenunddamit auchdesPolitischenkonzipiert.Die theoretisch-möglichen

(Be-)Zugspunkte und die scheinbar gegebene (soziale)Wirklichkeit bewegen sich in

demselben System, das radikal vom realen Sein geschieden ist und beides ist in un-

zählige diskursiv-hegemoniale Auseinandersetzungen und Kämpfe eingebunden.

Der Konflikt zwischenTheorie und Empirie wird mit diesemWirklichkeitsver-

ständnis sekundär, da erstens die Differenz zwischen der symbolisch-imaginären

und der realen Ebene als eine radikale Differenz gedacht wird, sodass keine wis-

senschaftliche Praktik näher an das Reale herankommt als eine andere. Als Zwei-

tes entspricht die Frontstellung zwischen Theorie und Empirie nicht der Differenz

zwischenverschiedenenhegemonialenDiskursen,diedasSagbareüberBildungbe-

stimmen. Die eigentlichen Konfliktlinien liegen quer zurTheorie und Empirie und

verlaufen nicht zwischen Bildungstheorie und empirischer Bildungsforschung (vgl.

Schäfer 2006), eher (nach Schäfer) zwischen ›naiven‹ und komplexen Realitätsim-

plikationen.

Neben der Differenz zwischen System und Außen und der Differenz zwischen

den einzelnen Elementen des Systems gibt es in Schäfers Theoriearchitektur eine

dritteDifferenz.Trotz allerHeterogenität innerhalb des Systemsund auch trotz der

Heterogenität innerhalb der Elemente einzelner Diskurse, einzelner diskursiv-he-

gemonialer Einsätze oderWahrheitsregime stabilisieren sich einzelne hegemoniale

Einsätze; geraten mit anderen Elementen des Systems in Konflikt und können sich

gegenüber diesen durchsetzen (vgl. IF, 98). Und die einzelnen Elemente setzen sich

6 »Wenn aber dermögliche Unterschied einmöglicher bleiben soll, dann kann die Unterschei-

dung selbst nur eine sein, deren Referenz unentschieden bleibt, die also keinen Anspruch

auf eine empirische Identifizierbarkeit, auf die Repräsentation und eine darüber vermittelte

Qualifizierbarkeit eines Referenten erhebt.« (IF, 245)

https://doi.org/10.14361/9783839471241-028 - am 14.02.2026, 06:09:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 241

gegenüber anderen Elementen des Systems umso mehr durch, je mehr sie erstens

in der Lage sind, partikulare Interessen undGruppen unter sich zu vereinen, je pro-

duktiver der mit dem Element verbundene Problemgehalt ist (IF, 14), je mehr Lö-

sungsversprechen von unterschiedlichsten Problemen mit dem einzelnen Element

verschränkt werden und je mehr in der hegemonialen Operation die eigene Parti-

kularität als Universalität ausgegeben wird (vgl. IF, 14f., 241f.).

Ein Bildungsbegriff oder ein Bildungsdiskurs setzt sich stärker durch, wenn er

partikulare Interessen beispielsweise von rechts bis links bedient, wenn er an un-

lösbare oder paradoxe unddamit produktive Probleme gebunden ist (beispielsweise

wie bei Wimmer 2016), wenn er verspricht, individuelle, soziale und ökonomische

Problemezu lösenundwennbeispielsweisewiebeiHumboldt eine spezifischeMen-

schenfassung als die eine Menschenfassung schlechthin ausgegeben wird.

Die Stabilisierung, Schließung oder Vereinheitlichung der innerenHeterogeni-

tät eines Diskurses (vgl. IF, 250) samt den damit hervorgebrachten Grundlegungen

und Subjektpositionen sowie all die für die hegemoniale Durchsetzung wichtigen

Operationen bewegen sich vorrangig imModus des Imaginären, der Homogenisie-

rung, Vereinnahmung, Identität, Ein- und Ausschließung.Würde sich ein Element

tatsächlich durchsetzen, dann könnte es das gesamte diskursiv-hegemoniale Sys-

tem repräsentieren, wodurch die zweite Differenz still gestellt und auch der Kampf

umdiewahre Repräsentation des realen Seins oder der realen Bildung beendetwer-

denwürde,wobei dasWahre in dieser Perspektivemit dem Imaginären verschränkt

bleibt.

So macht es nun Sinn, wenn der Bezugspunkt einer empirischen (aber auch

theoretischen)Bildungswissenschaft–»die realenSelbst-,Fremd-undWeltverhält-

nisse« (Schäfer 2006, 86) – bei Schäfer zum imaginären Gebilde und der Glaube

an einen (in)direkten Zugang zu dieserWirklichkeit mehrfach als »naiv« ausgewie-

sen wird (vgl. Schäfer 2006; mit Thompson 2014a). Es ließe sich auch hinzufügen,

dassmit dieser Perspektive totalisierende Bewegungen, die beispielsweisemit dem

Schlagwort der Empirisierung markiert werden können, nicht nur naiv, sondern

auch politisch gefährlich sind.

Eine absolute Schließung einzelner Diskurse oder des gesamten diskursiv-he-

gemonialen Raums im Imaginären sind in dieser hegemonietheoretischen Per-

spektive jedoch nur ein Gedankenspiel. Denn die einzelnen Diskurse sind als

einzelne Entitäten und auch der diskursiv-hegemoniale Raum als Ganzes ist nicht

schließbar. Betrachten wir beispielsweise Schäfers Humboldtrezeption, dann er-

kennen wir, dass Humboldts Bildungsdenken auf unmöglichen Differenzfiguren

und grundlosen Bezugspunkten basiert. So verweist beispielsweise die Differenz

zwischen unbedingter und bedingter Freiheit auf Unmöglichkeiten und Parado-

xien, durch die der Bildung kein Ort im realen Sein, keine Grundlegung und keine

Bestimmtheit mehr zugwiesen werden kann (erste Differenz). Nicht nur die Po-

sitionierung der Bildung gegen »staatliche oder religiöse Bevormundung, gegen

https://doi.org/10.14361/9783839471241-028 - am 14.02.2026, 06:09:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


242 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

die Unterwerfung der Bildung unter sozio-ökonomische Imperative« spielt bei

Humboldt eine Rolle, sondern Bildung wird »auch gegen die Vorstellung gewandt,

es gäbe ein positiv formulierbares und allgemein gültiges, also vernünftiges Gebot,

dem die individuelle Bildung zu gehorchen hätte« (2016, 20; vgl. VdB). Die Unter-

werfung, Vereinnahmung, jedoch auch jede positive Be-Gründung der Bildung

erhält (beispielsweise) durch den Bezugspunkt einer unbedingten Freiheit nur eine

strategische Rolle (vgl. 2016, 14; VdB). Diese damit einhergehende Unbegründbar-

keit und der Mangel an realem Sein ermöglicht und erzeugt »eine endlose Kette

von Möglichkeiten«, Bildung strategisch zu verankern und zu gründen – zweite

Differenz. Die ›generative Kraft‹ (Schäfer 2016, 12) der Unbegründbarkeit zeigt

sich beispielsweise in dem »Streit um Bildung«, der seit Humboldt »überwiegend

nicht in der Kontrastierung von ›Bildung‹mit etwas anderem ausgetragen, sondern

zunehmend als Streit um ›echte und wahre Bildung‹ vs. ›falsche Bildung‹ geführt«

wird (Ricken 2006, 282).

Um diesen Streit und »diesen politischen und agonalen Raum aufzuspannen,

muss der Signifikant der [Bildung] […] eine hegemoniale Position einnehmen«

(Schäfer 2016, 15)7. Der Signifikant der Bildung selbst darf dabei nicht mehr zur

Disposition stehen (vgl. ebd.) und der hegemoniale Raum des Sagbaren über das

Aufwachsen und Veränderungsprozesse muss sich völlig auf den Bildungsbegriff

ausrichten. Der Bildungsbegriff muss die Aufwachsens- und Veränderungsprozes-

se repräsentieren und in beispielsweise individuellen Selbstbeschreibungen mit

dem realen Sein identifiziert werden – dritte Differenz. Doch die verschiedenen

(un)bedingtenBezugspunkteunddieVerschränkungderBildungmit verschiedens-

ten strategischen Einsätzen und partikularen Interessen sowie die Verschränkung

mit anderen hegemonialen (leeren) Signifikanten wie Selbst-Bestimmung (Selbst-

bildung),Humankapital (Bildung als Ressource),Kritik oder Freiheit verunmöglicht

eine imaginäre Schließung des Bildungsdiskurses (vgl. Schäfer 2020, 73; 2016, 15).

Bildung hat in dieser Perspektive keinen gründenden Angelpunkt in einem rea-

lenAußen oder »›realen Sein‹ des Sozialen« (IF, 15).Bildung ist damit im ›realen Sein‹

nicht identifizierbar (erste Differenz) und auch die hegemoniale Durchsetzung ei-

ner Position und Bestimmung von Bildung ist unmöglich (dritte Differenz). ImVer-

gleich zu Koller ist das Nicht-Erkennen des Gegenstands Bildung in der realen oder

sozialen ›Wirklichkeit‹ kein partielles; es lässt sich nicht einfach etwa durch ande-

re Lyotard’sche Diskursarten (partiell) korrigieren, weil das Nicht-Erkennen nach

Schäfer eine Grundkonstante ist, die sichmethodisch nicht rausrechnen oder refle-

xiv einholen lässt. Die objektiven Gegenstände im realen Sein gibt es nicht, lassen

sich somit auch nicht partiell identifizieren. Jedoch kann nach Schäfer die »Mate-

rialität des Gesagten« erfasst werden (IF, 12). Über diese symbolische Materialität

lassen sich die Hervorbringungen, Schließungs- oder Bestimmungsversuche einer

7 Das Zitat bezieht sich eigentlich auf den Begriff der Selbst-Bestimmung.

https://doi.org/10.14361/9783839471241-028 - am 14.02.2026, 06:09:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 243

angeblich realen Bildung beforschen und beispielsweise lassen sich die Fragen be-

antworten, »wie und ob sich der Signifikant ›bildender Erfahrung‹/dezentrierender

Fremdheit in der Performanz der individuellen Diskurse zeigt.« (IF, 14)

(Abb. 22: )

Nach Schäfer sind die »reflexiven Ordnungen und Selbstverständnisse in mo-

dernen Gesellschaften durch Prozesse der Selbst-Dekonstruktion gekennzeichnet«

(Schäfer 2020, 78), die auf eine grundlegende Grundlosigkeit, Immanenz und

»An-archie« der sozialen Ordnung verweisen (Schäfer 2014a, 8). Es lassen sich

keine wahren oder »übergreifenden (subjektiven oder welthaften) [Ordnungs-]«

und Begründungszusammenhänge angeben, die nicht selbst in den Kampf ver-

schiedener Wahrheitsregime eingebunden sind. Kritik kann mit dieser paradoxen

Grundlegung, die jeglichen Grund und jede Wahrheit suspendiert, immer nur auf

partikulare Begründungszusammenhänge und nur auf imaginäre Bezugspunkte

zurückgreifen, um bestimmte hervorgebrachte imaginär-symbolische Grund-

legungen (mit realen Effekten) zu kritisieren. Eine Kritik ›oszilliert‹ in dieser

Perspektive immer zwischen »den Versuchen einer kritischen Begründung«, und

einer dafür notwendigen auf Quasi-Gründen beruhenden Rationalisierung (Schä-

fer 2014a, 15) auf der einen Seite und einer Kritik der (grundlosen) Grundlegungen

beispielsweise des liberalen Marktmodells auf der anderen Seite (vgl. beispiels-

weise Schäfer 2016). Jede Kritik stellt dabei selbst eine politische »Artikulation«

(Schäfer 2014a, 15) und hegemoniale Operation dar, mit dem Ziel »den diskursi-

ven und praktischen Raum zu re-strukturieren« (ebd.) und bedarf damit einer

imaginären Schließungsbewegung mit Universalisierungsanspruch und imaginä-

https://doi.org/10.14361/9783839471241-028 - am 14.02.2026, 06:09:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


244 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

ren Bezugspunkten wie leeren Signifikanten. Kritik bewegt sich immer zwischen

»Grundlegung und An-archie« (ebd., 8).

Schäfers Kritik basiert somit selbst auf einem postfundamentalistischen Qua-

si-Ordnungs- und -Begründungszusammenhang, mithilfe dessen beispielsweise

einerseits Humboldts Bildungsdenken als »erfrischend« reflektiert für eine öff-

nende »Gegenwehr« positioniert werden kann (2016, 24; vgl. VdB, 56-65; 2020,

76f.) und andererseits die »Verschränkung des Humankapitalkonzepts mit der

Selbstbildung« sich als entpolitisierend und schließend kritisieren lässt (2016, 24).

Bildung wird bei Schäfer mithilfe von Humboldts Bildungsdenken als kritische

Bildunggefasst (beispielsweise 2020, 76f.), die durchunbedingteBezugspunkte den

Raum des Politischen immer wieder öffnet, da jede (positiv gefasste) Bildung be-

dingtbleibtunddieDifferenzzwischenBedingt-undUnbedingtheitnicht geschlos-

sen werden kann. Bildung wird als solch ein öffnendes Differenzkonstrukt abseits

oder zumindest an der Grenze des »[Raums] politisch-hegemonialer Auseinander-

setzungen« verortet (2016, 23).Mit vorrangig Adorno, Lacan, Laclau undMouffe so-

wie Foucault wird dann sogar jede Subjektstruktur als Differenzfeld und Kraftfeld

der Bildung imaginiert, da das Subjekt von unzähligenDifferenzen durchzogen sei,

welche dieMöglichkeit von Bildung quasi immer wieder eröffnen –die Überschrei-

tung derWirklichkeit als ein stabiles, differenzloses, totalitäres oder geschlossenes

System.

Auch wenn sich die Quasi-Dichotomie zwischen Öffnung und Schließung und

deren jeweilige Verortung innerhalb des Kritischen oder Kritisierbaren bei Schäfer

nachzeichnen lässt, so verortet er auch eine kritische und öffnende Bildung nicht

einfach »jenseits von Gouvernementalität und Markt«, sondern zeigt einerseits

problematische Verschränkungen auf (ebd., 23f.) und er lotet »[politisierbare]

Spannungsverhältnisse« innerhalb der »liberalen Regierungsform« aus. (ebd., 23).

Zumal: Es macht aus hegemonietheoretischer Sicht politisch-strategisch Sinn,

bestehende leere Signifikanten (Selbstbestimmung, Individualität und Bildung)

zu radikalisieren (2014a, 17; 2019) und große Imaginäre wie Humboldt, Schiller

und Adorno zu nutzen und beispielsweise eine wahre Lesart Humboldts (vgl. VdB)

und den eigentlichen Kern der Bildungsidee als öffnende Operation gegen eine

schließende Marktlogik zu wenden, wenn Schäfer die selbst aufgestellten Krite-

rien für politische Wirksamkeit erfüllen will. Er braucht leere Signifikanten, eine

Großerzählung unter dem Signifikanten der Differenz; eine Großerzählung, die

möglichst viele partikulare Positionen und Diskurse unter sich versammeln kann

und ihre eigene Grundlosigkeit verschleiert, imaginäre Bezugspunkte und das

große Versprechen einer öffnenden Bildung, die sogar über dem politisch-hege-

monialen Raum steht und in einer »Zwischenwelt« zu dem Realen oder radikal

Anderen (ehemals Gott) residiert (Schäfer 2019, 122).

Um eine antihegemoniale Re-strukturierung zu erreichen, macht es aus ei-

ner partikularen hegemonietheoretischen Sicht, trotz des Wissens um die eigene

https://doi.org/10.14361/9783839471241-028 - am 14.02.2026, 06:09:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 245

Partikularität und Nichtigkeit, politisch-strategisch Sinn„ erstens, wie bei Schäfer

bestehendemachtvolle leere Signifikanten,große ImaginärewiePlaton,Humboldt,

Schiller, Adorno und Foucault und auch mächtige Ordnungen, z.B. bildungsbür-

gerliche und liberale Grundkoordinaten, zu nutzen (vgl. dazu Spivaks Praktiken

des Missbrauchs und der Fehllektüre; siehe Kapitel 5). Als Zweites macht es poli-

tisch-strategisch Sinn, mit diesen Herrensignifikanten wahre Lesarten und eine

großeunduniversalistischeGegenerzählung zu erzeugen,was sich bei Schäfer auch

nachzeichnen ließe (vgl. dazu Spivaks strategischer Essentialismus und Universa-

lismus, sieheKapitel 5).DieseGegen- undGroßerzählung sollte, drittens,möglichst

viele partikulare Positionen und Diskurse in sich versammeln. Am besten werden

selbst die Poststrukturalisten und Poststrukturalistinnen ›verführt‹, wie auch eine

Dekonstruktion des eigenenQuasi-Universalismus oderQuasi-Fundamentalismus

integriert, welche aber nicht zu offensichtlich die eigene Intervention durchkreuzt

(hingegen vgl. Spivaks Gleichzeitigkeits- und Aushandlungsmodus, siehe Kapitel

5).

Diese Großerzählung müsste, viertens, ein großes Versprechen implizieren,

möglichst viele oder am besten alle Probleme zugleich zu lösen. Und, fünftens,

scheint es strategisch sinnvoll zu sein, z.B. die Bildung nicht nur (quasi-)universal

zu denken, mit Wahrheit und großen Versprechungen wie Selbstkritiken zu kop-

peln und natürlich an weiße Herren zu knüpfen, sondern es macht Sinn, Bildung

politisch unangreifbar zu machen, indem mensch sie irgendwie dem Politischen

entzogen konzipiert: Bildung könnte sakralisiert, gleichzeitig veralltäglicht oder

naturalisiert werden, sie könntemindestens an der Grenze des politischen Zugriffs

und der diskursiv-hegemonialen Kampfarena positioniert, z.B. an der Grenze zum

Unbedingten, dem ganz anderen, ehemals Gott, fixiert werden.

Diese ›Sakralisierung‹ der Bildung als ›anti-hegemoniale Strategie‹ gegen die

schließenden Bewegungen der Hegemonie des Neoliberalismus und der liberalen

Regierungsform läuft jedoch (schon mit Schäfer) Gefahr, eine ›hegemoniale Stra-

tegie‹ zu sein, da sie auf Signifikanten zurückgreifen muss, die im Raum des po-

litischen anders begründet und besetzt sind (ebd.) und weil sich Schäfers Einsatz

»immer schon in einen modernen politischen Diskurs [einschreibt]«, dem zufolge

»die Signifikanten der Selbstbestimmung und Individualität eine bedeutsameRolle

dabei spielen, das ›Rationale‹ oder ›Vernünftige‹ festzulegen« (Schäfer 2014a, 18).

Hier sei auchnochmalmitBlick auf dasKapitel 2.9Vergessenwirnicht –dieNation!

auf den bei Schäfer völlig aus demBlick geratenen Signifikanten derNation verwie-

sen,mithilfe dessen Schäfers Einsatz nicht nur hegemonialeDiskurse bedient, son-

dern alte nationale Diskurse unterstützen dürfte, beispielsweise die Überhöhung

der Kulturen und der Bildung gegenüber dem Politischen.

Schäfer scheint mit dem Fokus auf die hier angeführten Textstellen sehr reflek-

tiert die Probleme seiner politischenStrategie indirekt zu thematisierenund ist sich

der mit seiner Perspektive verbundenen »perspektivischen und […] partikularen

https://doi.org/10.14361/9783839471241-028 - am 14.02.2026, 06:09:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


246 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Rationalitätsoptionen« bewusst (Schäfer 2014a, 15). Es entsteht bei der Lektü-

re der Eindruck, dass es Schäfer darum geht, die »dichtende Einbildungskraft«

Humboldts mit unter anderem Lacan, Laclau undMouffe sowie Foucault zu aktua-

lisieren, sodass Bildung als Differenzkonstrukt zwischen bedingten schließenden

(symbolisch-imaginärer) Auseinandersetzungen und unbedingten öffnenden (re-

al-imaginären) Bezugspunkten verortet wird bzw. bleibt. Schäfer versucht, den

eigentlichen und vergessenen »Kern der Bildungsidee« (Schäfer 2019, 119) als Dif-

ferenzkonstruktWirklichkeit werden zu lassen. Er verhilft folglich einer (alten) Idee

»Daseyn in der Wirklichkeit zu gewinnen« (Humboldt 1821, 605; zit.n. VdB, 64).

Das Projekt oder die Festung Humboldt wird in dieser Lesart der Schäfer’schen

Arbeiten nach den vielen Ökonomisierungen und Empirisierungen repariert oder

überhaupt erst richtig in Position für eine hegemoniale Intervention oder kritische

Imaginisierung gebracht. Es ist davon auszugehen, dass sich auch Schäfer seiner

schließenden und ›dichterischen Einbildungskraft‹ unter dem Deckmantel der

Differenz und Alterität bewusst ist und dass er dieses Täuschen oder diese ›Verfüh-

rung‹ der Lesenden in Kauf nimmt (Schäfer 2014b; krit. d. Wimmer 2016, 355-371),

um über eine schließende Bewegung politisch wirksam zu werden. Denn die »he-

gemoniale Kraft« seines Bildungsdenkens »wird davon abhängen, inwiefern sie

in der Lage […] [ist], den diskursiven und praktischen Raum zu re-strukturieren«

(Schäfer 2014a, 15). In dieser diskursiven Spur ist Schäfers Bildungskonzeption ein

hegemonialer Einsatz, der politisch-strategisch bewusst imaginär schließt, um in

der diskursiv-hegemonialen Bildungs-Arena teilzunehmen.Mit der Positionierung

der Bildung dies- und jenseits des hegemonialen Spiels wird trotz der Rhetorik

von Öffnung und Differenz, eine schließende und quasi-universelle Bewegung

vollzogen.

Diese Strategie bedarf notgedrungen einer Grundlegung, die nicht zu offen-

sichtlich durchkreuzt oder dekonstruiert wird, da sonst der hegemoniale Ansatz

seine Wirkkraft verlieren könnte (vgl. VdB, 75). Das Ziel des bildungstheoretischen

Einsatzes Schäfers wäre in dieser Lesart die Re-strukturierung des diskursiven

und praktischen Raums (mit allen Mitteln, auch imaginären und totalisierenden

Schließungsversuchen), wodurch eine im Anschluss an Humboldt aktualisierte

Fassung von Bildung durchgesetzt werden soll.

Nun schreibt Schäfer zwar, dass sein verwendeter Quasi-Ordnungszusammen-

hangkein »neues Fundament« darstellt (Schäfer 2014a, 8), gleichzeitig bestätigt sich

die paradoxe gründende Grundlosigkeit immer wieder selbst und andere wissen-

schaftstheoretische Perspektiven werden bei Schäfer dieser gründenden Grundlo-

sigkeit untergeordnet. Gerade wenn Schäfer die Ökonomisierung der Bildung (z.B.

in Schäfer 2016, 21f.) oder auch die machttheoretische Lesart der Bildung (Ricken)

(z.B. in ebd., 12f., 23) als Schließungsversuche kritisch markiert und er seine Bil-

dung als Differenzkonstrukt auf der guten Seite der Öffnung positioniert (z.B. in

Schäfer 2016, 22; 2019, 129), entsteht der Eindruck, als ob Schäfer eine Möglichkeit

https://doi.org/10.14361/9783839471241-028 - am 14.02.2026, 06:09:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Die Repräsentationskrise 247

gefundenhätte, aus einer Position jenseits des hegemonialen Spiels auf dasGesche-

hen zu schauen und zu bestimmen,was jeweils eine öffnende und eine schließende

Bildung ist.

Eine kritischeThese ist dann: Die klassisch-allwissende Erzähler:innenposition

und einstimmige Einfaltung anderer Perspektiven scheint einem heterogenen und

ambivalenten Bildungsdenken letztendlich eine Absage zu erteilen, da der Vollzug

oder Stil Schäfers klassisch kritisch, neuhumanistisch und universalisierend bleibt.

Die hegemonietheoretische Problematisierung und Reflexion der eigenen Perspek-

tive scheint die einstimmige Einfaltung nur zu bestätigen.

In der hier erzeugten Lesart benötigt der verwendete Quasi-Ordnungszusam-

menhang eine gewisse Stabilität, um die Analyse-,Diagnose- und Kritikfolie zu be-

dienen, mit der die imaginär-symbolisch-reale Bildungswirklichkeit gelesen wird.

Damit geht jedoch die Gefahr einher, dass ähnlich wie bei Koller trotz Widerstreit-

figur oder hier trotz der dreifachenDifferenz hegemonialer Kämpfe die eigene Per-

spektive performativ hervorgebracht bzw. reproduziert wird, gerade wenn letzt-

endlich in Bezug auf das Repräsentationsmodell keine differenten Zugänge gelegt

werden, sondern die anderen bildungstheoretischenZugänge für Schäfer selbst nur

in der diskursiv-hegemonialen Arena teilnehmen.

Was passiert, wenn jedoch die Setzung des Grundes nicht nur »sich als Set-

zung weiß« (VdB, 26), sondern das Quasi deutlicher fokussiert wird? Was passiert,

wenn die systematische Grundlage der Theoriearchitektur von innen heraus in

die Schwebe gerät und die plausible Großerzählung durch dieses In-die-Schwe-

be-setzen nicht bestätigt und verschlossen wird (vgl. Schäfer 2014, 8), sondern

instabil ist und sich von innen heraus öffnet? Die postfundamentalistische Per-

spektive scheint dann selbst Teil einer Geschichte zu werden, die nur so tut, als

würde das postfundamentalistische Differenz- und Repräsentationskonzept so

stabil sein und sich über alle anderen Perspektiven legen können. Die postfunda-

mentalistische Perspektive dient dann nicht vorrangig dazu, die problematische

Wirklichkeit von Bildung zu kritisieren und eine andere Bildung ins Feld zu führen

oder den Einsatz Rickens selbst als hegemonialen Einsatz in die eigene Perspektive

zu integrieren, sondern die Unbestimmtheit, Widersprüchlichkeit, Ambivalenz

und vielleicht auch politische Tragik wird in Rückgriff auf aktuelleTheoriekonzepte

durch Schäfer vorgeführt, ohne eine quasi-identitätslogische Bestimmtheit einer

grundlosen Grundlosigkeit und »Unbestimmbarkeit des Gegenstands […] [als]

Ausgangspunkt[e]« zu setzen (Schäfer 2006, 90).

Es lassen sich zwei Bewegungen bei Schäfer rekonstruieren, wobei die Kon-

struktion vonStabilität gegenüber derDekonstruktion oderDestabilisierungdieser

einen deutlichen Vorrang hat oder die dekonstruktive Bewegung scheint sogar nur

dazu zu dienen, die Stabilität der eigenen Konstruktion zu bestätigen, sodass sich

eigentlich nicht von einer dekonstruktiven Bewegung, die die eigene Perspektive in

die Schwebe versetzt und verschiebt, sprechen lässt.Dieses In-die-Schwebe-Setzen

https://doi.org/10.14361/9783839471241-028 - am 14.02.2026, 06:09:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


248 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

lässt sich erst erzeugen, wenn beispielsweise die schließende Bewegung Schä-

fers mit seiner politischen Intention, welche die öffnende Bewegung anvisiert, in

Widerspruch gebracht und dieser Widerspruch entfaltet wird, d.h., wenn in der

Theoriearchitektur die postulierte Grundlosigkeit gegenüber der Fundamentalisie-

rung dieser (für Kritik) mindestens gleichwertig behandelt wird und nicht selbst

der Fundamentalisierung dient.

Durchdie Schäfer’scheKonstruktion einer stabilenPerspektive auf Bildung ent-

steht einmächtiges Kritikinstrumentarium,welches für den allgemeinen Streit um

Bildung wie auch den Streit zwischen Bildungstheorie und -forschung eine wich-

tige kritische und mit Blick auf die vielfach diagnostizierte Ökonomisierung und

EmpirisierungderBildungslandschaft eine anti-hegemoniale Interventiondarstellen

dürfte. Abseits dieser anti-hegemonialen und neben den dekonstruktiven Tenden-

zen lässt sich Schäfers konstruktives Bildungsdenken aber auch als eine Aktualisie-

rung einer modernen, nationalistischen und bürgerlichen Option lesen, welches in

typisch deutscher Weise Humboldts Bildungsdenken im Kleide poststrukturalisti-

scherTheorien rehabilitiert (vgl. Kapitel 2.9). Gerade mit dem Blick auf die Signifi-

kanten der Nation, des Universalismus und der Bürgerlichkeit scheint Schäfers an-

ti-hegemoniale Strategie in eine hegemoniale zu kippen.

4.5 Eine Wissenschaft des Unmöglichen

In der hier vorgenommen Iteration scheinen bei Schäfer die dekonstruktiven

Elemente und die von ihm verwendeten zentralen paradoxalen Figuren wie der

grundlose Grund (vgl. Wimmer 2016, 363) letztendlich für die Aktualisierung oder

eher Wiedereröffnung des bürgerlichen Kraftfelds der Bildung verwendet zu wer-

den. Entgegen dieser Wiedereröffnung, jedoch mit einer ähnlichen Intention wie

Schäfer – der Öffnung hegemonialer Diskurse – und einem ähnlichen paradoxa-

len Zentrum, können die Arbeiten Wimmers qualifiziert werden, wobei hier die

ganze theoretische Bewegung und auch die dekonstruktiven Elemente deutlicher

und häufiger gegen die eigenen konstruktiven und stabilen Bildungsgeschichten

gewendet werden.

Nichtsdestotrotz und entgegen der anfänglichen Iteration (vgl. Kapitel 2.4)

generiert Wimmer selbst eine eigene stabile und plausible Bildungs- (Wimmer

1996) wie gesamte Pädagogikgeschichte (Wimmer 2014a), die um das Zentrum

seiner Theoriearchitektur kreist, d.h. um das, was er mit den Begriffen des Ande-

ren, Paradoxen oder Unmöglichen zu bezeichnen versucht. So scheint die ganze

moderne Pädagogik von »Widersprüchlichkeit, Inkohärenz und Inhomogenität«

gekennzeichnet (ebd., 10) und der »pädagogische Diskurs der Moderne zentriert

sich um [unlösbare] Probleme« (ebd., 9) und die moderne »Pädagogik gibt es nicht

ohne ihren wesentlichen Bezug zur Fremdheit und Alterität ihrer Adressaten, zum

https://doi.org/10.14361/9783839471241-028 - am 14.02.2026, 06:09:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

