
Gerhard Schweppenhäuser 
Die Aporie des menschenrechtlichen Universalismus 

Eine Aporie ist ein unangenehmer Zustand: eine Lage, in der wir nicht weiterkom­
men. Wir sind an einen Punkt gelangt, an dem kein Weg zu erkennen ist, der weiter 
beschritten werden sollte. Man verwendet die Metapher der Weglosigkeit, wenn man 
ernste, unüberwindliche Schwierigkeiten, die in einem Problem stecken, nicht auf­
lösen kann, aber auch nicht verleugnen will. Die Debatte über die Universalität der 
Menschenrechte zeigt deutliche Symptome einer aporetischen Situation. Das liegt 
zwar auch an der Debatte - aber vor allem am Gegenstand selbst. 
Die Idee, daß politische und moralische Prinzipien universale Gültigkeit haben 
könnten, entstand in der Neuzeit auf der Grundlage eines wirkungsvollen Gedankens 
der politischen Philosophie: Dem Individuum kommen per se bestimmte unveräu­
ßerliche Rechte zu, deren Geltung unabhängig ist von seiner Zugehörigkeit zu 
übergeordneten gesellschaftlichen oder metaphysischen Einheiten. Diese neuzeit­
liche Idee des Naturrechts fand ihren rechtskräftigen Ausdruck in den kontraktua­
listischen politischen Philosophien und in den Verfassungsentwürfen der bürger­
lichen Gesellschaften und Staaten, die sich zu emanzipieren begannen. Sie besagt, 
daß allen Individuen gleichermaßen Freiheitsrechte und das Recht auf Selbsterhaltung 
eignen. Ein universalistisch konzipierter Rechtsanspruch, der vernünftig begründbar 
ist, bestimmt von nun an die Ideengeschichte und die politische Emanzipationsge­
schichte der modernen Gesellschaft. Ausgangspunkte der Selbstlegitimation sind die 
frühen historischen Manifestationen des politischen Freiheitskampfes, etwa die Ma­
gna Charta Libertatum des 13. und die Petition of Rights des '7. Jahrhunderts. 
Wesentliches Merkmal der Menschenrechte ist ihr universalistischer Geltungsan­
spruch. Was ist darunter zu verstehen? Sibylle Tönmes hat in ihrer Untersuchung 
der naturrechrlichen Ursprünge des Universalismus in der Neuzeit die Definition 
aufgestellt: " Universalismus ist das Kennzeichen dessen, >quod semper, quod ubique, 
quod omnibus<, dessen also, das Gültigkeit für immer, überall und für alle Menschen 
beansprucht und deshalb von der Voraussetzung ausgeht, daß die Menschen unter 
einem gewissen, distanzierten Blickwinkel ,gleich< sind.« Universalismus ist der 
Name für eine Position, die »Aussagen über allgemeingültige Maßstäbe für die 
Richtigkeit von Gesellschaftsverfassungen« macht. Universalismus bedeutet, »daß 
es allgemeine Obersätze hinsichtlich des Guten gibt«. Es sind die Maximen der 
Aufklärung, »die universale Geltung beanspruchen: daß die Menschen frei und gleich 
sind und unverletzbare Menschenrechte besitzen.«'. 
So weit, so gut. Das ist geistesgeschichrlicher Konsens. Doch trifft er wirklich alle 
Aspekte seines Gegenstands? Sind die frühen Stationen bürgerlichen Selbstverständ­
nisses wirklich nichts als Artikulationen eines universalistischen Freiheitsverständ­
nisses? Ich meine, sie sind es - aber sie sind nicht nur das. 
Zunächst einmal waren sie gekennzeichnet durch den Selbstbehauptungswillen 
partikularer gesellschaftlicher Gruppen, die um den Erhalt ihrer Vorrechte gegen 
die Zentralgewalt des Gemeinwesens kämpften. Es ging um die Wahrung feudaler 
Privilegien gegenüber dem König. Erst seit Cromwell wurden Individualrechte 
überhaupt im neuzeitlichen Sinne artikuliert; erst seit Locke wmden sie im moder­
nen Verständnis als Verfassungsrechte aller einzelnen begründet. Doch auch die 
Habeas Corpus Akte und die Bill of Rights aus dem späten 17. Jahrhundert zeigen, 

1 SIbylle Tann/es, Der westlIche Umversalismus, Opladen 1997, S. 15 f. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1998-2-260 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 02:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1998-2-260


wie ein partikulares Interesse beginnt, als universales aufzutreten: Hier war es um 
die Fundierung von Kriterien zu tun, die die königliche Willkür eingrenzen sollten. 
In den Proklamationen des revolutionären Bürgertums schließlich, der Deklaration 
der M enschen- und Bürgerrechte von '789 und der FranzöSISchen Verfassung von 
'79', gewandete sich das bürgerliche Partikularinteresse als universales Mensch­
heitsinteresse. Die politische Legitimation der bürgerlichen Emanzipation wurde 
angestoßen durch die separatistische F"eiheitsbewegung der amerikanischen Kolo­
nien; das Vorbild war die Unabhdngigkeitserklärung der Vereinigten Staaten von 

1776. 
Die glatte Definition des Universalismus, die nur von seinem Geltungsanspruch 
ausgeht, unterschlägt also die immanente Dialektik des Sachverhalts. Ein partikulares 
Bestreben, das zunächst der Adel vertrat, bis das Bürgertum es ihm später entriß, 
mutierte schließlich zur Formulierung menschheitlich-universaler Grundrechte aller 
Individuen schlechthin. Diese Genesis kann dem Geltungsanspruch des universalisti­
schen Rechtsverständnisses der modernen politischen Philosophie freilich nicht zur 
Last gelegt werden. Es kann nicht darum gehen, ihn als falschen, nur vorgeblich 
universalen Geltungsanspruch zu denunzieren, der von vornherein nichts anderes 
gewesen wäre als verkapptes Herrschaftsinteresse einer Klasse (und heute ohnehin 
abgewirtschaftet habe) . Es wäre eine Pseudo-Kritik, die Menschenrechte als bloße 
Herrschaftslegitimation des Imperialismus zu entlarven. In diesem feindlichen Ge­
stus gegen Errungenschaften bürgerlicher Demokratien ähneln sich faschistische und 

staatssozialistische Ideologien. 
Aber es gibt auch multikulturalistische und postmoderne Denunziationen des uni­
versalistischen Geltungsanspruchs der Menschenrechte. Sie behaupten, wie Jürgen 
H abermas zurecht moniert hat, daß sich »hinter universalistischen Rechtsansprüchen 
regelmäßig der partikulare Durchsetzungswille eines bestimmten Kollektivs verber­
gen«' würde - und nur das. Doch wer so argumentiert, schüttet das Kind mit dem 
Bade aus. Denn falsch ist ja nicht, wenn der proklamierte Anspruch auf Freiheit, 
Gleichheit und Souveränität auf alle Individuen ausgedehnt wird. Falsch ist, daß der 
Universalismus der Menschenrechte nicht zu sich selbst gekommen ist. Aber was 
heißt das? Ich will damit sagen: Er ist noch gar nicht das, wofur er sich ausgibt, weil 
sich partikulare Interessen in ihm Ausdruck verschaffen. 
Doch beides ist nicht voneinander zu trennen. In die Formulierung der Menschen­
rechte sind die Faktoren, die ihre Verwirklichung verhindern, konstitutiv mitein­
geschrieben. Eigentum, Sicherheit und Freiheit firmieren als zentrale Kriterien des 
Menschenrechts in einer antagonistischen Konkurrenzgesellschaft, deren ökonomi­
sche Basis nicht zur Debatte steht. Die politische Artikulation der Menschenrechte 
bezieht sich bloß auf einen partikularen Ausschnitt des gesellschaftlichen Gesamt­
prozesses. In diesem Gesamtprozeß spreizt sich ein anderes partikulares Moment 
zum tatsächlich universalen auf, nämlich das ökonomische. Der Verwertungsdrang 
der Kapitalakkumulation setzt partikulares, privates Eigentum an den Produktions­
mitteln ebenso unabdingbar voraus wie die Sicherheit von Vertragsverhältnissen, die 
letztlich durch Zwangsgewalt gewährleistet sein muß. Marx hat gezeigt: Die politi­
sche Fundierung von Freiheit und Eigentum für alle hat zur Voraussetzung, daß 
Freiheit zweierlei bedeutet. Es gibt die Freiheit, den Arbeitsplatz zu wählen, an dem 
ich meine Arbeitskraft als Ware veräußern muß, sofern ich frei von eigenen Sub­
sistenzmitteln bin. Gleichzeitig gibt es Freiheit in einem anderen Sinn: Sofern vor­
handen, steht es mir frei, mein Eigentum in Form von Kapital zum mittlerweile 
weltweiten profitablen Einsatz zu bringen. Diese ökonomische Analyse trifft nach 

2 Jurgen Habcrmas, Der interkulturelle DIskurs uber Menschenrechte, In: Frankfurter Rundschau vom 

4. 2 . '997· 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1998-2-260 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 02:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1998-2-260


wie vor zu. Sie wird nicht dadurch widerlegt, daß einer politischen Herrschaftsideo­
logie die Luft ausgegangen ist, die sich in dieser Hinsicht zu Unrecht auf ihren 
Urheber berief. 
Es kommt noch etwas hinzu: Partikulare Herrschaftsinteressen maskieren sich nicht 
erst unter Bedingungen bürgerlicher Herrschaft als allgemeingültige Normen. Seit­
dem sich die Ahnung historisch herauszubilden begann, daß Herrschaft überhaupt 
der Legitimation bedarf, enthält die Begründung von Rechten stets Züge, die geistig 
hinausweisen über das, was ihnen in der Realität entspricht. Rechtsverhältnisse er­
heben sich historisch auf Gewaltverhältnissen. Das wissen wir spätestens seit Nzetz­
sehe: »Die Gewalt giebt das erste Recht, und es giebt kein Recht, das nicht in seinem 
Fundamente Anmaßung, Usurpation [,] Gewaltthat ist. «l Die "Ungleichheit der 
Rechte ist erst die Bedingung dafür, daß es überhaupt Rechte giebt. - Ein Recht ist 
ein Vorrecht.«4 Oder, mit anderen Worten: »Rechtsverhältnisse waren durch Gewalt 
hergestellte Sitten und Gebräuche: geregelte Machtverhältnisse. Das Recht spielt 
darin die Rolle eines Verteilerschlüssels.«5 Aber es bleibt nicht bei einfacher Gewalt; 
Gewaltverhältnisse werden teils verleugnet, teils aber auch rationalisiert - und das 
heißt: rational weggearbeitet. Es gilt also, mit den Worten von Christoph Turcke, an 
den »dunklen Untergrund« zu erinnern, »aus dem das moderne bürgerliche Recht 
auch in seinen hellsten, durchsichtigsten Formen hel-vorgewachsen ist«6 - ohne 
deswegen die Irrationalität seiner Herkunft zu einem Argument gegen das zu ma­
chen, was aus dem Recht werden könnte (und zum Teil bereits geworden ist). 
Man kann also sagen: ]n der bürgerlichen Gesellschaft der Neuzeit findet ein Ge­
staltwandel von partikularen Vorrechten in universale Rechte statt, keine Ablösung 
jener durch diese. Wenn partikulare Rechte sich in universale verwandeln, bleiben sie 
in bestimmter Hinsicht partikular. In der politischen Philosophie sind Prinzipien 
festgeschrieben, die das universale Menschheitsinteresse artikulieren - und dessen 
reale Durchsetzung zugleich verhindern. Ein- und dasselbe gesellschaftliche Bewe­
gungsgesetz hat zwei entgegengesetzte, ineinander verschlungene Tendenzen auf den 
Weg gebracht: die Fundierung von Menschenrechten, die einen universalen Geltungs­
anspruch haben, und die weltweite Herstellung von gesellschaftlichen Verhältnissen, 
die diese Formulierung nicht nur erlauben, sondern geradezu erfordern, aber zugleich 
ihre Verwirklichung nachhaltig blockieren. Doch macht das die theoretische Begrün­
dung der Menschenrechte und ihre allmähliche Etablienmg als universale Rechts­
norm falsch? Wohl kaum. Darin liegt die Aporie des universalistischen Geltungsan­
spruchs der Menschenrechte. 
Wer diesen Geltungsanspruch einfach verleugnet, womöglich mit dem Hinweis auf 
die Verstrickung der Menschenrechtsidee in ihre partikulare und immer auch ge­
waltförmige Herkunft, der bedient lediglich das Legitimationsbedürfnis totalitär­
fundamentalistischer Unterdrückung. »Man muß gesehen haben«, berichtet der 
arabische Philosoph Sadik Al-Azm, »wie die Sprecher und Vertreter repressiver 
Regime rund um den Erdball auf der internationalen Menschenrechtskonferenz in 
Wien 1993 [ ... ] zynisch eine Haltung einnahmen, die aussah wie eine relativistische, 
postmoderne [ ... ] multikulturelle >Sensibilität< für Leben, Politik und Kultur, für die 
[ ... ] Unantastbarkeit kultureller Unterschiede«. »Doch mit dieser neuen Argumenta­
tion versuchen diese Regime nur, jene charakteristischen Verletzungen von Men­
schenrechten und anderer Rechte zu legitimieren, die bei ihnen zu Hause praktiziert 

3 Fnednch NzelZ5che, Der gnechl sche Staat, in: ders., Kmische StudIenausgabe Bd. I, Munchen '98o, S. 770 
(im Original teilweise gesperrt). 

4 N,elzsche, Der Antichrist, in: ders., ebd., Bd. 6, S. 243 (Im Original teilweISe gesperrt). 
5 ChnslOph Turcke, Religionswende, Luneburg t995, S. 7' f. 
6 Ebd., S. 71. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1998-2-260 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 02:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1998-2-260


werden. Und das alles im Namen [ ... ] von Nativismus, Partikularismus, kultureller 
Vielfalt, im Namen der Heiligkeit von Tradition, Sitte und des Endes aller großen 
universalistischen Erzählungen!«7. 
Daraus, daß die Kritik der westlichen Menschenrechtsidee zumeist aus unlauteren 
Motiven vorgetragen wird, folgt aber nicht, daß die globale Durchsetzung der Men­
schenrechte im Rahmen einer bürgerlich-demokratischen Gesellschaftsform west­
lichen Typs die Lösung wäre. Notwendig ist vielmehr die Kritik des Partikularismus, 
der, mit Charles Taylors Worten, »unter der Maske des U niversellen«8. auftritt . Solche 
Kritik muß dessen reale Grundlage treffen, also: den Universalismus des Weltmarkts. 
Diese bisher einzige historisch wirkmächtige Verwirklichung des Universalitätsge­
dankens ist gleichzeitig seine schlechte Negation. Das scheint Jürgen Habermas zu 
übersehen, wenn er zwar auf die sozioökonomische Ebene des Menschenrechtsdis­
kurses verweist, sie aber, in liberaler Tradition, nur als Garantin für die Durchsetzung 
individueller Menschenrechte versteht. »Die asiatischen Gesellschaften«, schreibt er, 
»können sich nicht auf eine kapitalistische Modernisierung einlassen, ohne die Lei­
stungen einer individualistischen Rechtsordnung in Anspruch zu nehmen. Man kann 
nicht das eine wollen und das andere lassen .«9 Sicher nicht, aber die innere Wider­
sprüchlichkeit der Menschenrechte als normativem Prinzip ist damit gerade nicht 
vom Tisch, sondern nur wieder neu aufgelegt. 
Gegenwärtig wird vor allem von Konservativen die Gefahr gesehen, daß universali­
stisch begründete Menschenrechte zur Ideologie verkommen. Panayotis Kondylis hat 
von einer partikularistischen Position aus darauf aufmerksam gemacht. Er kritisiert 
die politische »Instrumentalisierung der Menschenrechte«, ihren >selektiven Einsatz< 
»als Druck- und Interventionsmittel«10. Das trifft den Nagel in gewisser Hinsicht auf 
den Kopf. Aber Kondylts sieht die Voraussetzung nicht, auf der seine Kritik doch 
allererst zutreffen würde. Man kann die lnstrumentalisierung der Menschenrechte 
sinnvollerweise nur dann kritisieren, wenn man ihren universalen Geltungsanspruch 
prinzipiell anerkennt und von dort aus beanstandet, daß sie für partikulare Zwecke in 
Dienst genommen werden. Weil Kondylis aber die innere Aporie des Gegenstands 
verkennt und glaubt, man würde das Problem los, wenn man den Geltungsanspruch 
der Menschenrechte aufgibt, verfängt er sich in Widersprüche. 
Ähnlich Ot/ried Höffe, der einen Vermittlungsvorschlag zwischen Universalismus 
und Partikularismus in der Interpretation der Menschenrechte gemacht hat. Auf der 
Basis einer »bescheidenen philosophischen Anthropologie« will er die transzenden­
talen rechtlichen Ausgangsbedingungen festschreiben, die für ein »wahrhaft humanes 
Menschsein« unverzichtbar sind. In interkulturellen Lernprozessen sei der universale 
Geltungsanspruch (der somit formal verstandenen) Menschenrechte mit den parti­
kularen, je kulturspezifischen Lebensstilen zu vermitteln, wobei rechts politisch das 
Subsidiaritätsprinzip anzuwenden sei. Was in einer Kultur gegen Menschenrechte 
verstoße, könne sich in einer anderen durchaus mit ihnen vertragen, z. B. die Poly­
gamie in Europa oder Afrika. Doch dieses Sowohl-als-auch ist ein fauler Komprorniß. 
Er "\Vürde nicht die verheißene » Identität in Verschiedenheit« 11 realisieren, sondern 
nur dem normativen Anspruch universal verstandener Menschenrechte die kritische 
Spitze abbrechen. 
Das Ineinanderspielen von Wahrheit und Ideologie der Menschenrechte kann also 
durch polare Positionierungen nicht aufgelöst werden. Solange der Universalismus 

7 Sad,kj. AI-Azm, Das Wahrheitsl'eglme der Verbrecher, In: Frankfurter Rundschau vom 26.11.1996. 
8 CharIes Taylor, Multlkultu ra lismus und die Pohtlk der Anerkennung, Frankfurt a. M. '993, S. 35. 
9 Habermas (Fn. 2). 

10 PanayotlS KondyltS, Des Westens weIße Weste?, in: Frankfurter Rundschau vom 20.8. '996. 
1 I Olfrted Hoffe, Kein Geschenk, sondern Gabe, in: F rankfurter Rundschau vom I. 10. 1996. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1998-2-260 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 02:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1998-2-260


der Menschenrechte nur prätendiert wird, der Universalismus des Weltmarkts da­
gegen real ist, verwundert es nicht, wenn vielen Menschen als bloßes Hirngespinst 
erscheint, was heute objektiv an der Zeit wäre, aber nicht vel-wirklicht werden kann . 
"Es war der Sinn der Menschenrechte«, schrieben Max Horkheimer und Theodor 
W Adorno in der Dialektik der Aufklärung, »Glück auch dort zu versprechen, wo 
keine Macht ist. Weil die betrogenen Menschen ahnen, daß dies Versprechen, als 
allgemeines, Lüge bleibt, solange es Klassen gibt, erregt es ihre Wut; sie fühlen sich 
verhöhnt. Noch als Möglichkeit, als Idee müssen sie den Gedanken an jenes Glück 
immer aufs neue verdrängen, sie verleugnen ihn um so wilder, je mehr er an der Zeit 
ist.« 12 Und an einer anderen Stelle des Buches wird ausgeführt, daß »der partikulare 
Ursprung des Denkens und seine universale Perspektive untrennbar«') sind. Die 
Autoren sprechen in materialistischer Terminologie vom >gesellschaftlichen Charak­
ter der Denkformen<, der sich in der Moderne unter den Bedingungen der Herrschaft 
der Marktökonomie so manifestiert, daß das gesellschaftliche Ganze stets nur als 
»Vollstreckung« eines partikularen Interesses existiert. '4 

Diese ältere Überlegung hilft dabei, die Aporie der neu esten Debatte über die 
Menschenrechte zu begreifen. Wir müssen das Moment der Unwahrheit am Univer­
salismus erkennen und gleichzeitig seiner humanen Substanz Geltung verschaffen. 
Dabei dürfen wir uns aber nicht darüber täuschen, daß es eine gesellschaftliche 
Tendenz zur Selbstverunmöglichung des Universalismus gibt. 
Wer in der Frage der Menschenrechte ernsthaft argumentiert, kommt in bestimmter 
Hinsicht nicht umhin, eine universalistische Position einzunehmen. Denn alle dezi­
diert partikularistischen Prinzipienformulierungen vernachlässigen den humanen 
Zweck der praktischen Philosophie.' 5 Der ist zwar nicht per se universalistisch, 
aber er tendiert dahin, weil er alle Menschen, zu jeder Zeit und überall, umschließt. 
Wie soll man begründen, daß Klitorisverstümmelungen, Steinigungen von Ehebre­
cherinnen oder die soziale Diskriminierung Farbiger der normativen Idee einer 
unemstellten Menschheit widersprechen, in der die einzelnen ein nicht beschädigtes 
Leben führen könnten, ohne sich dabei universalistischer Argumente zu bedienen? 
Bestimmt nicht im Rekurs auf die je besonderen Wertsetzungen bestimmter Kultu­
ren, denn die schätzen ja solche Handlungen mitunter sehr hoch. Wie soll man ohne 
ein universalistisches Moment im Denken überhaupt erst einmal plausibel machen, 
daß die Idee einer unentsteIlten Menschheit unser aller historisches Interesse ist? Und 
was soll man andererseits denen entgegnen, die dann zurecht erwidern, daß man sich 
mit dem Versuch, derartigen normativen Prinzipien zur Geltung zu verhelfen, in 

u Max H orkheJmer und Theodor W Adorno, Dialektik der Aufklarung, In: Horkhermer, Gesammelte 
Sehnften Bd. 5, Frankfurt a. M. 1987, S. 201 (Hervorhebung: GS). 

I) Ebd., S. 61 (Hervorhebung: GS). 
14 Ebd., S. 44· 
15 Rlchard M. Hare meint, wenn es um die Prufung verschiedener ethischer IntultlOnen geht, kamen W ir 

nicht darum herum, zu entscheiden, »welche die richtigen und dIe besten Sind • . Dafur gebe es auch einen 
normativen Maßstab: Wir sollten »SIe danach beurteilen, wie sehr Ihre Ausbildung Im aJlgemeInen dIe 
Zwecke der Menschen befordert. « Die RefleXIon auf humane Zwecke brauchen wir, wenn wir uns mit 
intUitiven, gemeinschaftlichen, partikularistischen Slttllchkeitsethtkern ausemandersetzen, z. B., so Hare, 
- mit einem Afrikaander [ ... ], der weiß, daß es falsch 1St, wenn Schwarze die gleichen Rechte Wie Weiße 
clOfordcrn, oder mit einem moslemischen Fundamentaltstcn, der weiß, daß es richtig Ist, eine Ehe­
brecherin zu steinigen .• (Rlchard M. Hare, GrundpOSitlOnen der Ethik, in: Information Philosophie 
Nr. 2/ 1995, S. 22). Hare, Rekurs auf »d ie Zwecke der Menschen« ISt allerdings noch unspezlflSch; er ware 
dadurch zu konkretisieren, daß die hlstonsche und soziale DimenSIOn, die Ja tn semen Beispielen bereits 
anklingt, auch m die theoretische Bestimmung selbst mJ! hineingenommen wlTd. D. h., dIe RefleXion auf 
die »Richtigkeit . moralischer IntuitIOnen und Ihrer theoretISchen Formulierung als moralphdosophische 
PrinzipIen ware zu bmden an dIe RefleXIOn auf die histonschen Interessen der Menschheit, in deren 
Begriff ja partikularer und universaler Gehalt miteinander verschrankt ist. Diese Interessen sind seit der 
AufklilTung triftig formuliert worden: das mdividuelle Interesse an U nversehrthelt und Anerkennung, das 
mdividuelle und kollektive Interesse an Freiheit und Selbstbestimmung. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1998-2-260 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 02:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1998-2-260


Widerspruch z u den eigenen Grundsätzen begibt, weil man sich dabei unweigerlich 
zwanghafter Mittel bedienen müßte?'6 
Eine Aporie verschwindet nicht, wenn man sie erkannt hat - aber erst recht ni cht, 
wenn man sie verleugnet. Sie ist eine unangenehme Lage für das Denken und 
Handeln, die nicht z um Dauerzustand werden sollte. Solange wir uns aber nicht 
im Klaren über ihren Charakter sind, ist die Chance, aus ihr doch einmal heraus­

zukommen, gleich Null. 

Georgios GounalakislHannes Rösler 

Ehre, Meinung und 
Chancengleichheit im 
Kommunikationsprozeß 
Eine vergleichende Untersuchung zum englischen und deutschen 
Recht der Ehre 

Die Autoren untersuchen die - immer wieder kritisierte - Rechtsprechung 
des Bundesverfassungsgerichts auf rechtsvergJeichender Grundlage und 
zeigen Tendenzen für einen Ehren- bzw. Persönlichkeitsschutz auf, der 
auch den Geboten der Meinungsfreiheit gerecht wird. 

1998,181 S., brosch., 58,-DM, 423,-öS, 52,50sFr, ISBN 3-7890-5174-8 

o NOMOS Verlagsgesellschaft 
76520 Baden-Baden 

16 Habermas hat die partlkula nstische Einschrankung universaler normativer Geltungsanspruche als hISto­
fISches Faktum erkannt und in eindrucksvollen Worten beschricben: »Hinter der Fassade einer katego­
nschen Geltung kann Sich ein bloß durchsetzungsunfahlges Interesse verstecken und verschanzen. [ ... ] 
Um die Fesseln einer falschen, bloß pratendierten Allgemeinheit selektiv ausgeschopfter und kontextIn­

sensibel angewendeter universalimscher Prinzipien zu zerbrechen. [ ] bedarf es bIS heute sozIaler 
Bewegungen und politIScher Kampfe, um aus den schmerz haften Erfahrungen und den mcht Wieder 
gUt zu machenden Leiden der Erniedrigten und Beleidigten. der Verwund eten und Erschlagenen z u 
lernen, daß im Namen des moralischen Universalismus niemand ausgeschlossen werden darf - mcht die 
unterprIvilegierten Klassen, mehr die ausgebeuteten Nationen, nicht die domestiZierten Fra uen, mchr die 
ma rginalisie rten Minderheiten, Wer 1m Name n des Universalismus den Anderen, der fur den anderen em 

Fremder zu bleiben das Recht hat, ausschlIeßt, ub t Verrat an dessen eigener Idee. Erst an der radikalen 
Freisetzung Ind,,·idueller Lebensgeschichten und parti kularer Lebensformen bewahrt Sic h der Umver­

saiismus der gleichsamen Achtung fur Jeden und der SolIdantat mit allem, was Menschenantlitz tragt.« 
(Habermas, Erlauterungen zur DlSkurseth,k. Frankfurt am Main '991, S. 1'5 f.) Habermas charakterISiert 
hIer ei nen gleichsam forma lIStisch halbierten UniversalIsmus. Aber damIt verharmlost er die innere 
Wlderspruchlichkelt des Uni versalISmu s z u einem lediglIch empinschen Problem der Anwendung. DIC 
Wlderspruchhchkeit, die sich zwangslaufig bel semer Begrundung und meist auch bei seiner Anwendung 
eInstellt, wird vernachlasSigt. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1998-2-260 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 02:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1998-2-260

