260

Gerhard Schweppenhiuser
Die Aporie des menschenrechtlichen Universalismus

Eine Aporie ist ein unangenchmer Zustand: eine Lage, in der wir nicht weiterkom-
men. Wir sind an einen Punkt gelangt, an dem kein Weg zu erkennen ist, der weiter
beschritten werden sollte. Man verwendet die Metapher der Weglosigkeit, wenn man
ernste, uniiberwindliche Schwierigkeiten, die in einem Problem stecken, nicht auf-
lésen kann, aber auch nicht verleugnen will. Die Debatte tiber die Universalitit der
Menschenrechte zeigt deutliche Symptome einer aporetischen Situation. Das liegt
zwar auch an der Debatte - aber vor allem am Gegenstand selbst.

Die Idee, dafl politische und moralische Prinzipien universale Giltigkeit haben
konnten, entstand in der Neuzeit auf der Grundlage eines wirkungsvollen Gedankens
der politischen Philosophie: Dem Individuum kommen per se bestimmte unveriu-
ferliche Rechte zu, deren Geltung unabhingig ist von seiner Zugehérigkeit zu
tibergeordneten gesellschaftlichen oder metaphysischen Einheiten. Diese neuzeit-
liche Idee des Naturrechts fand ihren rechtskriftigen Ausdruck in den kontraktua-
listischen politischen Philosophien und in den Verfassungsentwiirfen der birger-
lichen Gesellschaften und Staaten, die sich zu emanzipieren begannen. Sie besagt,
dafl allen Individuen gleichermafien Freiheitsrechte und das Recht auf Selbsterhaltung
eignen. Ein universalistisch konzipierter Rechtsanspruch, der vernunftig begriindbar
ist, bestimmt von nun an die Ideengeschichte und die politische Emanzipationsge-
schichte der modernen Gesellschaft. Ausgangspunkte der Selbstlegitimation sind die
frithen historischen Manifestationen des politischen Freiheitskampfes, etwa die Ma-
gna Charta Libertatum des 13. und die Petition of Rights des 17. Jahrhunderts.
Wesentliches Merkmal der Menschenrechte ist ithr universalistischer Geltungsan-
spruch. Was ist darunter zu verstehen? Sibylle Ténnies hat in ihrer Untersuchung
der naturrechtlichen Urspriinge des Universalismus in der Neuzeit die Definition
aufgestellt: »Universalismus ist das Kennzeichen dessen, >quod semper, quod ubique,
quod omnibuss, dessen also, das Gultigkeit fiir immer, tiberall und fiir alle Menschen
beansprucht und deshalb von der Voraussetzung ausgeht, dafl die Menschen unter
einem gewissen, distanzierten Blickwinkel >gleich¢ sind.« Universalismus ist der
Name fiir eine Position, die »Aussagen iiber allgemeingiiltge Mafistabe fur die
Richtigkeit von Gesellschaftsverfassungen« macht. Universalismus bedeutet, »daf§
es allgemeine Obersitze hinsichtlich des Guten gibt«. Es sind die Maximen der
Aufklirung, »die universale Geltung beanspruchen: daff die Menschen frei und gleich
sind und unverletzbare Menschenrechte besitzen.«'.

So weit, so gut. Das ist geistesgeschichtlicher Konsens. Doch trifft er wirklich alle
Aspekte seines Gegenstands? Sind die frithen Stationen burgerlichen Selbstverstind-
nisses wirklich nichts als Artikulationen eines universalistischen Freiheitsverstind-
nisses? Ich meine, sie sind es — aber sie sind nicht nur das.

Zunichst einmal waren sie gekennzeichnet durch den Selbstbehauptungswillen
partikularer gesellschaftlicher Gruppen, die um den Erhalt ihrer Vorrechte gegen
die Zentralgewalt des Gemeinwesens kampften. Es ging um die Wahrung feudaler
Privilegien gegentiber dem Konig. Erst seit Cromwell wurden Individualrechte
tiberhaupt im neuzeitlichen Sinne artikuliert; erst seit Locke wurden sie im moder-
nen Verstandnis als Verfassungsrechte aller einzelnen begriindet. Doch auch die
Habeas Corpus Akte und die Bill of Rights aus dem spiten 17. Jahrhundert zeigen,

1 Stbylle Tonnies, Der westhche Universalismus, Opladen 1997, S. 15 f.

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 02:21:24. Inhalt.
Inhats im it, fidr ader ir



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1998-2-260

wie ein partikulares Interesse beginnt, als universales aufzutreten: Hier war es um
die Fundierung von Kriterien zu tun, die die kénigliche Willkiir eingrenzen sollten.
In den Proklamationen des revolutioniren Biirgertums schliefflich, der Deklaration
der Menschen- und Biirgerrechte von 1789 und der Franzésischen Verfassung von
1791, gewandete sich das biirgerliche Partikularinteresse als universales Mensch-
heitsinteresse. Die politische Legitimation der birgerlichen Emanzipation wurde
angestofien durch die separatistische Freiheitsbewegung der amerikanischen Kolo-
nien; das Vorbild war die Unabhdngigkeitserklirung der Vereinigten Staaten von
1776.

Die glatte Definition des Universalismus, die nur von seinem Geltungsanspruch
ausgeht, unterschlagt also die immanente Dialektik des Sachverhalts. Ein partikulares
Bestreben, das zunichst der Adel vertrat, bis das Biirgertum es ihm spater entrif},
mutierte schlieflich zur Formulierung menschheitlich-universaler Grundrechte aller
Individuen schlechthin. Diese Genesis kann dem Geltungsanspruch des universalisti-
schen Rechtsverstindnisses der modernen politischen Philosophie freilich nicht zur
Last gelegt werden. Es kann nicht darum gehen, ihn als falschen, nur vorgeblich
universalen Geltungsanspruch zu denunzieren, der von vornherein nichts anderes
gewesen wire als verkapptes Herrschaftsinteresse einer Klasse (und heute ohnehin
abgewirtschaftet habe). Es wire eine Pseudo-Kritik, die Menschenrechte als blofle
Herrschaftslegitimation des Imperialismus zu entlarven. In diesem feindlichen Ge-
stus gegen Errungenschaften burgerlicher Demokratien dhneln sich faschistische und
staatssozialistische Ideologien.

Aber es gibt auch multikulturalistische und postmoderne Denunziationen des uni-
versalistischen Geltungsanspruchs der Menschenrechte. Sie behaupten, wie Jirgen
Habermas zurecht moniert hat, dafl sich »hinter universalistischen Rechtsanspriichen
regelmaflig der partikulare Durchsetzungswille eines bestimmten Kollektivs verber-
gen«* wirde — und nur das. Doch wer so argumentiert, schiittet das Kind mit dem
Bade aus. Denn falsch ist ja nicht, wenn der proklamierte Anspruch auf Freiheit,
Gleichheit und Souveranitat auf alle Individuen ausgedehnt wird. Falsch ist, dafl der
Universalismus der Menschenrechte nicht zu sich selbst gekommen ist. Aber was
heifit das? Ich will damit sagen: Er ist noch gar nicht das, wofir er sich ansgibt, weil
sich partikulare Interessen in thm Ausdruck verschaffen.

Doch beides ist nicht voneinander zu trennen. In die Formulierung der Menschen-
rechte sind die Faktoren, die ihre Verwirklichung verhindern, konstitutiv mitein-
geschrieben. Eigentum, Sicherheit und Freiheit firmieren als zentrale Kriterien des
Menschenrechts in einer antagonistischen Konkurrenzgesellschaft, deren 6konomi-
sche Basis nicht zur Debatte steht. Die politische Artikulation der Menschenrechte
bezieht sich bloff auf einen partikularen Ausschnitt des gesellschaftlichen Gesamt-
prozesses. In diesem Gesamtprozefl spreizt sich ein anderes partikulares Moment
zum tatsichlich universalen auf, namlich das 6konomische. Der Verwertungsdrang
der Kapitalakkumulation setzt partikulares, privates Eigentum an den Produktions-
mitteln ebenso unabdingbar voraus wie die Sicherheit von Vertragsverhiltnissen, die
letztlich durch Zwangsgewalt gewihrleistet sein mufi. Marx hat gezeigt: Die politi-
sche Fundierung von Freiheit und Eigentum fir alle hat zur Voraussetzung, dafl
Freiheit zweierlei bedeutet. Es gibt die Freiheit, den Arbeitsplatz zu wihlen, an dem
ich meine Arbeitskraft als Ware veriauflern mufi, sofern ich frei von eigenen Sub-
sistenzmitteln bin. Gleichzeitig gibt es Freiheit in einem anderen Sinn: Sofern vor-
handen, steht es mir frei, mein Eigentum in Form von Kapital zum mittlerweile
weltweiten profitablen Einsatz zu bringen. Diese 6konomische Analyse trifft nach

2 Jurgen Habermas, Der interkulturelle Diskurs uber Menschenrechte, 1n: Frankfurter Rundschau yvom
4.2.1997.

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 02:21224. Inhalt.
Inhats im it, fidr oder in Ki-Sys

261


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1998-2-260

262

wie vor zu. Sie wird nicht dadurch widerlegt, dafl einer politischen Herrschaftsideo-
logie die Luft ausgegangen ist, die sich in dieser Hinsicht zu Unrecht auf ihren
Urheber berief.

Es kommt noch etwas hinzu: Partikulare Herrschaftsinteressen maskieren sich nicht
erst unter Bedingungen biirgerlicher Herrschaft als allgemeingiiltige Normen. Seit-
dem sich die Ahnung historisch herauszubilden begann, daff Herrschaft tiberhaupt
der Legitimation bedarf, enthalt die Begriindung von Rechten stets Ziige, die geistig
hinausweisen tiber das, was ihnen in der Realitdt entspricht. Rechtsverhaltnisse er-
heben sich historisch auf Gewaltverhiltnissen. Das wissen wir spatestens seit Nzetz-
sche: »Die Gewalt giebt das erste Recht, und es giebt kein Recht, das nicht in seinem
Fundamente Anmaflung, Usurpation [,] Gewaltthat ist.<’ Die »Ungleichheit der
Rechte ist erst die Bedingung dafiir, daf§ es iiberhaupt Rechte giebt. — Ein Recht ist
ein Vorrecht.«* Oder, mit anderen Worten: »Rechtsverhiltnisse waren durch Gewalt
hergestellte Sitten und Gebrauche: geregelte Machtverhaltnisse. Das Recht spielt
darin die Rolle eines Verteilerschliissels.«* Aber es bleibt nicht bei einfacher Gewalt;
Gewaltverhiltnisse werden teils verleugnet, teils aber auch rationalisiert — und das
heif§t: rational weggearbeitet. Es gilt also, mit den Worten von Christoph Tircke, an
den »dunklen Untergrund« zu erinnern, »aus dem das moderne biirgerliche Recht
auch in seinen hellsten, durchsichtigsten Formen hervorgewachsen ist«® — ohne
deswegen die Irrationalitat seiner Herkunft zu einem Argument gegen das zu ma-
chen, was aus dem Recht werden konnte (und zum Teil bereits geworden ist).

Man kann also sagen: In der biirgerlichen Gesellschaft der Neuzeit findet ein Ge-
staltwandel von partikularen Vorrechten in universale Rechte statt, keine Ablosung
jener durch diese. Wenn partikulare Rechte sich in universale verwandeln, bleiben sie
in bestimmter Hinsicht partikular. In der politischen Philosophie sind Prinzipien
festgeschrieben, die das universale Menschheitsinteresse artikulieren — und dessen
reale Durchsetzung zugleich verhindern. Ein- und dasselbe gesellschaftliche Bewe-
gungsgesetz hat zwel entgegengesetzte, ineinander verschlungene Tendenzen auf den
Weg gebracht: die Fundierung von Menschenrechten, die einen universalen Geltungs-
anspruch haben, und die weltweite Herstellung von gesellschaftlichen Verhiltnissen,
die diese Formulierung nicht nur erlauben, sondern geradezu erfordern, aber zugleich
ihre Verwirklichung nachhaltig blockieren. Doch macht das die theoretische Begriin-
dung der Menschenrechte und ihre allmahliche Etablierung als universale Rechts-
norm falsch? Wohl kaum. Darin liegt die Aporie des universalistischen Geltungsan-
spruchs der Menschenrechte.

Wer diesen Geltungsanspruch einfach verleugnet, womoglich mit dem Hinweis auf
die Verstrickung der Menschenrechtsidee in ihre partikulare und immer auch ge-
waltformige Herkunft, der bedient lediglich das Legitimationsbediirfnis totalitir-
fundamentalistischer Unterdriickung. »Man muf8 gesehen haben«, berichtet der
arabische Philosoph Sadik Al-Azm, »wie die Sprecher und Vertreter repressiver
Regime rund um den Erdball auf der internationalen Menschenrechtskonferenz in
Wien 1993 [...] zynisch eine Haltung einnahmen, die aussah wie eine relativistische,
postmoderne [...] multikulturelle >Sensibilitit« fiir Leben, Politik und Kultur, fiir die
[...] Unantastbarkeit kultureller Unterschiede«. »Doch mit dieser neuen Argumenta-
tion versuchen diese Regime nur, jene charakteristischen Verletzungen von Men-
schenrechten und anderer Rechte zu legitimieren, die bei ihnen zu Hause praktiziert

3 Friednch Nietzsche, Der griechische Staat, in: ders., Kntische Studienausgabe Bd. 1, Munchen 1980, S. 770
(im Original teilweise gesperrt).

4 Nietzsche, Der Antichrist, in: ders., ebd., Bd. 6, S. 243 (im Original teilweise gesperrt).

s Christoph Tircke, Religionswende, Luneburg 1995, S. 71 f.

6 Ebd., S.71.

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 02:21:24.
Inhats im it fiir o

der i



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1998-2-260

werden. Und das alles im Namen [...] von Nativismus, Partikularismus, kultureller
Vielfalt, im Namen der Heiligkeit von Tradition, Sitte und des Endes aller groflen
universalistischen Erzihlungen!«”.

Daraus, daf} die Kritik der westlichen Menschenrechtsidee zumeist aus unlauteren
Motiven vorgetragen wird, folgt aber nicht, dafl die globale Durchsetzung der Men-
schenrechte im Rahmen einer biirgerlich-demokratischen Gesellschaftsform west-
lichen Typs die Lésung wire. Notwendig ist vielmehr die Kritik des Partikularismus,
der, mit Charles Taylors Worten, »unter der Maske des Universellen<®. auftritr. Solche
Kritik muf dessen reale Grundlage treffen, also: den Universalismus des Weltmarkts.
Diese bisher einzige historisch wirkmachtige Verwirklichung des Universalititsge-
dankens ist gleichzeitig seine schlechte Negation. Das scheint Jiirgen Habermas zu
Ubersehen, wenn er zwar auf die soziodkonomische Ebene des Menschenrechtsdis-
kurses verweist, sie aber, in liberaler Tradition, nur als Garantin fiir die Durchsetzung
individueller Menschenrechte versteht. »Die asiatischen Gesellschaften«, schreibt er,
»konnen sich nicht auf eine kapitalistische Modernisierung einlassen, ohne die Lei-
stungen einer individualistischen Rechtsordnung in Anspruch zu nehmen. Man kann
nicht das eine wollen und das andere lassen.«? Sicher nicht, aber die innere Wider-
spriichlichkeit der Menschenrechte als normativem Prinzip ist damit gerade nicht
vom Tisch, sondern nur wieder neu aufgelegt.

Gegenwirtig wird vor allem von Konservativen die Gefahr gesehen, dafl universali-
stisch begriindete Menschenrechte zur Ideologie verkommen. Panayotis Kondylis hat
von einer partikularistischen Position aus darauf aufmerksam gemacht. Er kritisiert
die politische »Instrumentalisierung der Menschenrechtes, ihren >selektiven Einsatzc
»als Druck- und Interventionsmittel«'®. Das trifft den Nagel in gewisser Hinsicht auf
den Kopf. Aber Kondyls sieht die Voraussetzung nicht, auf der seine Kritik doch
allererst zutreffen wiirde. Man kann die Instrumentalisierung der Menschenrechte
sinnvollerweise nur dann kritisieren, wenn man ihren universalen Geltungsanspruch
prinzipiell anerkennt und von dort aus beanstandet, dafl sie fiir partikulare Zwecke in
Dienst genommen werden. Weil Kondylis aber die innere Aporie des Gegenstands
verkennt und glaubt, man wiirde das Problem los, wenn man den Geltungsanspruch
der Menschenrechte aufgibt, verfangt er sich in Widerspriiche.

Ahnlich Otfried Hoffe, der einen Vermittlungsvorschlag zwischen Universalismus
und Partikularismus in der Interpretation der Menschenrechte gemacht hat. Auf der
Basis einer »bescheidenen philosophischen Anthropologie« will er die transzenden-
talen rechtlichen Ausgangsbedingungen festschreiben, die fiir ein »wahrhaft humanes
Menschsein« unverzichtbar sind. In interkulturellen Lernprozessen sei der universale
Geltungsanspruch (der somit formal verstandenen) Menschenrechte mit den parti-
kularen, je kulturspezifischen Lebensstilen zu vermitteln, wobei rechtspolitisch das
Subsidiaritatsprinzip anzuwenden sei. Was in einer Kultur gegen Menschenrechte
verstofle, konne sich in einer anderen durchaus mit ihnen vertragen, z. B. die Poly-
gamie in Europa oder Afrika. Doch dieses Sowohl-als-auch ist ein fauler Kompromif.
Er wiirde nicht die verheiflene »Identitdt in Verschiedenheit«' realisieren, sondern
nur dem normativen Anspruch universal verstandener Menschenrechte die kritische
Spitze abbrechen.

Das Ineinanderspielen von Wahrheit und Ideologie der Menschenrechte kann also
durch polare Positionierungen nicht aufgelést werden. Solange der Universalismus

7 Sadik J. Al-Azm, Das Wahrheitsregime der Verbrecher, in: Frankfurter Rundschau vom 26. 11. 1996.
8 Charles Taylor, Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, Frankfurt a. M. 1993, S. 35.
9 Habermas (Fn.2).

10 Panayotis Kondylis, Des Westens weifle Weste?, in: Frankfurter Rundschau vom 20.8. 1996.

11 Otfried Hoffe, Kein Geschenk, sondern Gabe, in: Frankfurter Rundschau vom 1. 10, 1996.

IP 216.73.216.36, am 21.01.2028, 02:21:24. ©
Inhalts I for oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1998-2-260

264

der Menschenrechte nur pritendiert wird, der Universalismus des Weltmarkts da-
gegen real ist, verwundert es nicht, wenn vielen Menschen als blofles Hirngespinst
erscheint, was heute objektiv an der Zeit ware, aber nicht verwirklicht werden kann.
»Es war der Sinn der Menschenrechte«, schrieben Max Horkheimer und Theodor
W. Adorno in der Dialektik der Aufklirung, »Gluck auch dort zu versprechen, wo
keine Macht ist. Weil die betrogenen Menschen ahnen, dafl dies Versprechen, als
allgemeines, Liige bleibt, solange es Klassen gibt, erregt es ihre Wut; sie fuhlen sich
verhohnt. Noch als Méglichkeit, als Idee mussen sie den Gedanken an jenes Gliick
immer aufs neue verdringen, sie verleugnen ihn um so wilder, je mehr er an der Zeit
ist.«’* Und an einer anderen Stelle des Buches wird ausgefiihrt, dafl »der partikulare
Ursprung des Denkens und seine universale Perspektive untrennbar«' sind. Die
Autoren sprechen in materialistischer Terminologie vom >gesellschaftlichen Charak-
ter der Denkformens, der sich in der Moderne unter den Bedingungen der Herrschaft
der Marktskonomie so manifestiert, daf} das gesellschaftliche Ganze stets nur als
»Vollstreckung« eines partikularen Interesses existiert."?

Diese iltere Uberlegung hilft dabei, die Aporie der neuesten Debatte iiber die
Menschenrechte zu begreifen. Wir miissen das Moment der Unwahrheit am Univer-
salismus erkennen und gleichzeitig seiner humanen Substanz Geltung verschaffen.
Dabei diirfen wir uns aber nicht dariiber tduschen, dafl es eine gesellschaftliche
Tendenz zur Selbstverunméglichung des Universalismus gibt.

Wer in der Frage der Menschenrechte ernsthaft argumentiert, kommt in bestimmter
Hinsicht nicht umhin, eine universalistische Position einzunehmen. Denn alle dezi-
diert partikularistischen Prinzipienformulierungen vernachlissigen den humanen
Zweck der praktischen Philosophie.”” Der ist zwar nicht per se universalistisch,
aber er tendiert dahin, weil er alle Menschen, zu jeder Zeit und tiberall, umschliefit.
Wie soll man begriinden, daf§ Klitorisverstimmelungen, Steinigungen von Ehebre-
cherinnen oder die soziale Diskriminierung Farbiger der normativen Idee einer
unentstellten Menschheit widersprechen, in der die einzelnen ein nicht beschadigtes
Leben fiihren konnten, ohne sich dabei universalistischer Argumente zu bedienen?
Bestimmt nicht im Rekurs auf die je besonderen Wertsetzungen bestimmter Kultu-
ren, denn die schitzen ja solche Handlungen mitunter sehr hoch. Wie soll man ohne
ein universalistisches Moment im Denken tiberhaupt erst einmal plausibel machen,
dafd die Idee einer unentstellten Menschheit unser aller historisches Interesse ist? Und
was soll man andererseits denen entgegnen, die dann zurecht erwidern, daff man sich
mit dem Versuch, derartigen normativen Prinzipien zur Geltung zu verhelfen, in

12 Max Horkheimer und Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklarung, in: Horkbermer, Gesammelte
Schriften Bd. 5, Frankfurt a. M. 1987, S. 201 (Hervorhcbung: GS).

13 Ebd,, S.61 (Hervorhebung: GS).

14 Ebd, S.44.

15 Richard M. Hare meint, wenn es um die Prufung verschiedener ethischer Inturtionen geht, kamen wir
nicht darum herum, zu entscheiden, »welche die richtigen und die besten sind«. Dafur gebe es auch einen
normativen Mafistab: Wir sollten »sie danach beurteilen, wie sehr thre Ausbildung 1m allgemeinen die
Zwecke der Menschen befordert.« Die Reflexion auf humane Zwecke brauchen wir, wenn wir uns mit
intuitiven, gemeinschaftlichen, partikularistischen Sitthchkeitsethikern auseinandersetzen, z. B., so Hare,
»mit einem Afrikaander [...], der wei}, da@l es falsch 1st, wenn Schwarze dic gleichen Rechte wie Weifle
emnfordern, oder mit einem moslemischen Fundamentalisten, der weifl, daf es richug ist, eine Ehe-
brecherin zu steinigen.« (Richard M. Hare, Grundposinonen der Ethik, in: Information Philosophie
Nr.2/1995, 8. 22). Hares Rekurs auf »die Zwecke der Menschen« st allerdings noch unspezifisch; er ware
dadurch zu konkretisieren, daf die histonische und soziale Dimension, die ja in seinen Beispielen bereits
anklingt, auch 1n die theoretische Besummung selbst mut hineingenommen wird. D. h., die Reflexion auf
die »Richugkeit« moralischer Intuinonen und ihrer theoretischen Formulierung als moralphilosophische
Prinzipien ware zu binden an die Reflexion auf die historischen Interessen der Menschheir, in deren
Begriff ja partikularer und universaler Gehalt miteinander verschrankt ist. Diese Interessen sind seit der
Aufklarung triftig formuliert worden: das individuelle Interesse an Unversehrtheit und Anerkennung, das
individuelle und kollekuve Interesse an Freiheit und Selbstbestimmung.

1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 02:21224. Inhalt.
Inhats im it, fidr oder in Ki-Sys



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1998-2-260

Widerspruch zu den eigenen Grundsitzen begibt, weil man sich dabei unweigerlich
zwanghafter Mittel bedienen miifite?'

Eine Aporie verschwindet nicht, wenn man sie erkannt hat — aber erst recht nicht,
wenn man sie verleugnet. Sie ist eine unangenehme Lage fiir das Denken und
Handeln, die nicht zum Dauerzustand werden sollte. Solange wir uns aber nicht
im Klaren iiber ihren Charakter sind, ist die Chance, aus ihr doch einmal heraus-
zukommen, gleich Null.

Georgios Gounalakis/Hannes Rosler

Ehre, Meinung und
Chancengleichheit im
Kommunikationsprozef

Eine vergleichende Untersuchung zum englischen und deutschen
Recht der Ehre

Die Autoren untersuchen die — immer wieder kritisierte — Rechtsprechung
des Bundesverfassungsgerichts auf rechtsvergleichender Grundlage und
zeigen Tendenzen fiir einen Ehren- bzw. Personlichkeitsschutz auf, der
auch den Geboten der Meinungsfreiheit gerecht wird.

1998, 181 8., brosch., 58— DM, 423,— &S, 52,50 sFr, ISBN 3-7890-5174-8

NOMOS Verlagsgesellschaft
76520 Baden-Baden

16 Habermas hat die parukulanistische Einschrankung universaler normativer Geltungsanspruche als histo-
risches Faktum erkannt und in eindrucksvollen Worten beschricben: »Hinter der Fassade einer katego-
rischen Geltung kann sich ein blof durchsetzungsunfahiges Interesse verstecken und verschanzen. [.. ]
Um die Fesseln einer falschen, blof pratendierten Allgemeinheit selektiv ausgeschopfter und kontextin-
sensibel angewendeter universalisuscher Prinzipien zu zerbrechen, [ ] bedarf es bis heute sozialer
Bewegungen und poliuscher Kampfe, um aus den schmerzhaften Erfahrungen und den nicht wieder
gut zu machenden Leiden der Erniedrigten und Beleidigten, der Verwundeten und Erschlagenen zu
lernen, dafl im Namen des morahschen Universalismus niemand ausgeschlossen werden darf — nicht die
unterprivilegierten Klassen, nicht die ausgebeuteten Nationen, nicht die domestizierten Frauen, nicht die
marginalisierten Minderheiten, Wer im Namen des Universalismus den Anderen, der fur den anderen ein
Fremder zu bleiben das Recht hat, ausschliet, ubt Verrat an dessen eigener Idee. Erst an der radikalen
Freisetzung individueller Lebensgeschichten und partikularer Lebensformen bewahrt sich der Univer-
salismus der gleichsamen Achtung fur jeden und der Solidaritat mit allem, was Menschenantlitz tragt.«
(Habermas, Erlauterungen zur Diskursethik, Frankfurt am Main 1991, S. 115 {.) Habermas charakterisiert
hier einen gleichsam formalistisch halbierten Universalismus. Aber damit verharmlost er die innere
Widerspruchlichkeit des Universalismus zu einem lediglich empirischen Problem der Anwendung. Die
Widerspruchlichkeit, die sich zwangslaufig bei seiner Begrundung und meist auch bei seiner Anwendung
emnstellt, wird vernachlassigt.

IP 216.73.216.36, am 21.01.2028, 02:21:24. ©
Inhatts I for.

Erlaubnis Ist oder

265


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1998-2-260

