
3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

Im zweiten Kapitel wurde anhand der antiken Idee und Praxis der Ekphrasis dar-

auf hingewiesen, dass die Bedeutung der Tätigkeit des Beschreibens auf eine lange

Tradition zurückblicken kann. Die »Ek-Phrase« als das Bemühen, für (ästhetische)

Erfahrung einen möglichst treffenden und lebendigen Ausdruck zu finden, steht

am Anfang einer pädagogischen Praxis des Veranschaulichens, die im Grunde seit

jeher als bildungstheoretische Praxis verstanden werden kann. Der aufmerksam Hö-

rende soll Sehenderwerden (vgl.Herzog 2002). Bildungstheoretisch geht es darum,

dass sich der Mensch sich selbst und seine Welt vor Augen zu führen und sich zu-

nehmend zu diesen Bildern in ein Verhältnis zu setzen vermag.Die »Arbeit amAus-

druck« (von Erfahrungen) ist in der einen oder anderenWeise von der vorgängigen

Bereitschaft abhängig, sich etwas sagen oder zeigen zu lassen, das heisst: von der

Bildsamkeit des Bildungssubjekts. Dieselbe ist weniger als passives Vermögen zu

verstehen, sondern vielmehr als eine Bereitschaft zur Selbsttätigkeit. Während die

Frage nach der Selbsttätigkeit, also nach der Möglichkeit von bildungsrelevanten

Praxen, im Zentrum der vorliegenden Arbeit steht, ist die damit verbundene Re-

de von »Selbst- und Weltverhältnissen« zu explizieren und hinterfragen. Denn die

Möglichkeit einer sogenannten Selbsttätigkeit, also eines tendenziell souveränen

»Sich-zu-den-eigenen-Verhältnissen-verhalten-Könnens«, hängt insgesamt davon

ab, (a) wie diese »Verhältnishaftigkeit« des Menschen strukturiert ist bzw. vollzo-

gen wird und (b) ob sich eine darauf bezogene spezifische Praxis erkennen lässt.

Die Bewertung dieser Praxis als ausgewiesen individuelle Selbsttätigkeit verweist

auf eine normativ-ethische Dimension derTheoriebildung. Im Folgenden wird mit

Helmuth Plessner und Georg Misch gezeigt, dass es sich dabei um den Einsatz ei-

ner bewussten theoretischen Haltung zur Frage der Ergründbarkeit und der Uner-

gründlichkeit des Selbst- undWeltverhältnisses desMenschen handelt (vgl. Kapitel

3.4). Dass so selbstverständlich von diesen Verhältnissen gesprochen werden kann,

darf als ein Ausdruck der Sonderstellung des Menschen betrachtet werden, auf die

nun mit Helmuth Plessners Anthropologie eingegangen werden soll.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96 Die Arbeit am Ausdruck

3.1 Exzentrische Positionalität (Helmuth Plessner)

Während viele bildungstheoretisch interessierte Erziehungswissenschaftler:innen

heute eine Scheu vor anthropologischen Deutungen zu haben scheinen, weil sie

sich vor »Festlegungen« fürchten, die den Menschen auf »zentrische« Weise zu be-

stimmen versuchen, also aus Perspektiven, die nicht mehr als legitim erscheinen,

zeigen Roland Reichenbach (2001) und Hans-Rüdiger Müller (2002) auf, dass die

anthropologischen Perspektiven von Helmuth Plessner bildungstheoretisch in der

heutigen Diskussionslage fruchtbar und attraktiv sind. Denn bei Plessner stehe

gerade die »exzentrische« Lebensweise des Menschen im Fokus: ein In-der-Welt-

Sein, das weniger durch konkrete Bestimmungen (was der Mensch sei) als durch

Aufgaben, Möglichkeiten und Grenzen der Selbst- undWeltwahrnehmung charak-

terisiert werden kann.

Vor dem Hintergrund des moderne-postmoderne Diskurses (vgl. Reichenbach

2001) kann mit dem »Kompromissbegriff« Spätmoderne (S. 77ff.) eine »radikalisier-

te« bzw. »reflexive« Moderne (vgl. Giddens 1991) bezeichnet werden, zu deren Ver-

ständnis die Ausdrucksanthropologie Plessners beiträgt. Die Radikalisierung be-

treffe die Geschwindigkeit desWandels und die Reichweite der Veränderungen und

damit den inneren Kern der modernen Institutionen, insbesondere im Hinblick

auf deren Reflexivität. Reichenbach, der sich auf Giddens bezieht, konstatiert die

damit verbundenen Implikationen für verschiedenste Lebensbereiche, insbeson-

dere für die Frage nach der Bildung des Selbst: »The reflexivity of modernity extends

into the core of the self. Put another way, in the context of a post-traditional or-

der, the self becomes a reflexive project.« (Giddens 1991, zit. n. Reichenbach 2001,

S. 85). Dabei gehe es um mehr als eine Beunruhigung, die sich auf der Ebene des

theoretischen bzw. philosophischen Diskurses abspiele, sondern es betreffe das ge-

wöhnliche Individuum grundlegend; u.a. geht es um das expandierende Wissen

– beispielsweise sozialwissenschaftliches Wissen –, das als Expertenwissen über

soziale Praktiken in Form von Beratung und Expertise zunehmend in verschie-

denste Lebensbereiche und deren Praxen eingreife und diese verändere. Zu der

Geschwindigkeit und Reichweite dieses Wissens gehöre zugleich ein Wissen um

die Vorläufigkeit und grundsätzliche Widerlegbarkeit von Wissen überhaupt (die

der Laie mindestens ahnen kann). Mit der Bezeichnung »radikale Reflexivität« der

Spätmoderne soll dieser Einsicht Ausdruck verliehen werden:

»Die Reflexivität derModerne, die imDienste der ständigen Erzeugung von syste-

matischer Selbsterkenntnis steht, ist prinzipiell destabilisierend; zwischen Exper-

tenwissen und Wissen, das Nichtexperten in ihren Handlungen anwenden, be-

steht eine Dynamik, welche die soziale Welt wenig voraussagbar und kaum kon-

trollierbar umgestaltet.« (Reichenbach 2001, S. 85)

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zur Anthropologie des Ausdrucks 97

Die Fragen nach den Möglichkeiten und der in dieser Situation zugespitzten Not-

wendigkeit selbsttätiger Praxis sind auf die angemessene Beschreibung eines Ver-

ständnisses eines Selbst im Kontext seiner Lebensverhältnisse angewiesen, dessen

Beschreibung die sogenannte »radikale Reflexivität der Spätmoderne« konstitutiv

integriert. Mit Helmuth Plessners philosophischer Anthropologie kann ein derart

zeitgemässes Konzept von Selbst (bzw. Bildungssubjekt) plausibel gemacht wer-

den. Dennoch lässt sich das manchmal dramatisch anmutende Diskursfeld, das

sich zwischen den modernen Aufklärungsidealen eines souveränen, autonomen

und einheitlich bestimmten Subjekts einerseits und dem radikalen postmodernen

Zweifel eines durch die Fragmentierung der Erfahrung zersetzten Selbst anderer-

seits eröffnet, anthropologisch nicht einfach beruhigen. Ob eine solche Beruhi-

gung überhaupt erstrebenswert ist, steht auf einem anderen Blatt – Konersmann

(2015) plädiert dafür, die Unruhe ernst zu nehmen. Mit Plessners anthropologi-

schem Denken kann dieser Auseinandersetzung aber auch theoretisch begegnet

werden. Zentral ist dabei die Darstellung des Begriffs der »exzentrischen Positio-

nalität« bzw. »Positionalität der exzentrischen Form« des Lebens (Plessner 2016,

S. 360).

Belebte Phänomene unterscheiden sich von unbelebten Phänomenen nach

Plessner durch die Art ihrer Grenze gegenüber der Umwelt (Plessner 2016,

S. 149–156). Organische Lebensformen haben – im Unterschied zu anorgani-

schen Körpern – ein Verhältnis zu ihrer Umwelt, welches über ihre Grenze reguliert

wird. Leblose Dinge – zum Beispiel eine Kartonschachtel – haben nach Plessner

und anders als alltagssprachlich üblich, »keine Grenze«, sondern bloss einen Rand:

»Die Grenze des Dings ist sein Rand,mit dem es an etwas Anderes, als es selbst ist,

stößt.« (S. 151) Der Rand bestimmt den Anfang und das Ende des Dings. Pflanzen

und Tiere seien aber »grenzrealisierende« Wesen, insofern sie eine Begrenzung

gegenüber der Umwelt vollziehen (S. 154). Pflanzen sind dabei offen organisiert und

ohne Zentrum, Tiere demgegenüber aber zentrisch organisiert. Die Differenz von

Pflanze und Tier ist jedoch keineswegs absolut gesetzt: »Pflanze und Tier lassen

sich nicht nach empirischen Merkmalen wesensmäßig unterscheiden. Ihre Diffe-

renz ist in voller Realität ideell« (S. 301), denn es gibt auch Tiere »ohne ausgebildete

Zentren, wie es Pflanzen ohne das Vermögen der Assimilation anorganischer Stof-

fe gibt« (ebd.). Die Organisationsideen der »offenen bzw. der geschlossenen Form

bedeuten Spielformen, welche nie voll durch einen bestimmten Merkmalskomplex

ausfüllbar sind« (ebd.).

Die geschlossene Form der Organisation der Tiere ist vom sogenannten Dop-

pelaspekt geprägt, ihre Wirklichkeit ist sowohl Körper als auch Leib (S. 303). Wie

die Menschen haben Tiere Körper und Leib, doch sie sind zentrisch organisiert,

während die Organisationsform des Menschen exzentrisch ist, was nicht mehr und

nicht weniger heisst, als dass er fähig ist, sich reflexiv zu seinem Leben zu verhal-

ten. Der Doppelaspekt des Körper-Habens und des Körper-Seins hat eine biologische

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 Die Arbeit am Ausdruck

Grundlage, und Selbstbewusstsein ist (nur) ein Moment des reflexiven Verhältnisses.

»Das Tier lebt aus seiner Mitte heraus, in seine Mitte hinein, aber es lebt nicht als

Mitte.« (Plessner 2016, S. 360, Hervorh. A.P.). Das Tier steht nicht »in Beziehung

zur positionalen Mitte«, »sein selber Sein« ist dem tierischen Individuum verbor-

gen, zwar lebt es auch als »rückbezügliches System«, aber »es erlebt nicht – sich«

(ebd., Hervorh. A.P.). Das Tier erlebt (vollständig), d.h., es lebt ganz als Leib, aber

erlebt nicht sein Erleben. Dafür ist es nötig, neben sich zu stehen – eben exzen-

trisch poitioniert zu sein – und sich so zu sich selbst zu verhalten. Dies ist sowohl

die bildungstheoretisch bedeutsame Fähigkeit als auch die Grundlage einer aus-

drucksanthropologischen Deutung menschlicher Entwicklung und Existenz.

Die Anthropologie Plessners fragt nach der Positionierung der Lebewesen in

ihrer Umwelt, darauf verweist der Begriff der Positionalität; sie wird bestimmt

durch Zentrizität und Grenze bzw. das Medium und die Art der Selbst-Umwelt-

Vermittlung als exzentrisches Lebewesen.

3.1.1 Philosophiegeschichtliche Bemerkungen

Joachim Fischer bezeichnet die Kategorie der »exzentrischen Positionalität« als

Antwort auf philosophiegeschichtliche Problemlagen zwischen 1900 und 1925. Die

Kategorie

»bildet sich aus demBewusstsein, sowohl vor dem ›Bruch‹ – auf der Seite des Idea-

lismus – als auch diesseits des Bruches zu stehen, auf der Seite der Lebensphi-

losophie, der zu Beginn des 20. Jahrhunderts kontinentaleuropäisch maßgeblich

werdenden Denkströmung, die ein Resultat des Bruches darstellt.« (Fischer 2000,

S. 266)

Mit »Bruch« ist die Skepsis gegenüber und Abwendung von Einsichten und Pos-

tulaten der Bewusstseinsphilosophie gemeint. Um 1800 wurde in der Philosophie

des deutschen Idealismus das von Descartes »entdeckte« Bewusstsein als Fähigkeit

des Menschen zur Selbstbestimmung gedeutet. Fischer zitiert eine zentrale Stelle

bei Descartes:

»Ich denke, also bin ich. […] Daraus erkannte ich, dass ich eine Substanz bin, deren

ganzes Wesen oder deren Natur nur darin besteht, zu denken und die zum Sein

keines Ortes bedarf, noch von irgendeinem materiellen Dinge abhängt…« (Des-

cartes, zit. n. Fischer 2000, S. 267)

Und Fischer kommentiert den damit verbundenen Optimismus:

»Die Erhabenheit eines dualistischen Lebensgefühls, das Selbstbild des au-

tonomen homo sapiens, das die körperliche Autonomie seines denkenden

Ichs einerseits, die wissenschaftlich feststellbare Welt der Körper andererseits

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zur Anthropologie des Ausdrucks 99

entdeckt, vervollständigt sich in den Systemen idealistischer Selbstreflexion.«

(Fischer 2000, S. 267)

Seit Mitte des 19. Jahrhunderts lasse sich die Philosophiegeschichte jedoch als im-

mer neu einsetzende Kritik an dieser Ausformulierung von Selbstbestimmung und

Selbstmächtigkeit des denkenden Ichs nachzeichnen. Gerade die durch die carte-

sianische Dualität von Körper und Geist freigesetzte Erfahrung des Körperlichen

ermöglichte die wissenschaftliche Erforschung der Welt und zugleich die zuneh-

mende »Entdeckung« vonWirklichkeitsmomenten, die der idealistischen Perspek-

tive entzogen waren oder ihr gar widersprachen (Fischer 2000, S. 268). Fischer

spricht passend von einer »Krisengeschichte der Vernunft«, in der »ihre system-

artig vermittelnde Kraft zersetzt« werde, wobei »in der Zersetzung […] im philoso-

phischen Raum zugleich neuartigeWirklichkeitserfahrungen akut« würden (ebd.).

Der »Abbau« der Vernunftphilosophie wurde für die Philosophie selbst zum

Problem, insofern sie als wissenschaftlich bzw. erkenntnistheoretisch vermitteln-

de Instanz zunehmend insgesamt infrage gestellt wurde: »Damit ging auch ihre

Zuständigkeit für die Ausdifferenzierung der die materialen Momente entdecken-

den verschiedenen Einzelwissenschaften verloren.« (Fischer 2000, S. 269) Die Be-

wegungen des Neuidealismus und Neukantianismus sowie später des logischen

Empirismus können als Reaktion auf diese Bedrohung bzw. diesen Bedeutungs-

verlust verstanden werden. Die Philosophie

»restabilisierte die Vernunft […], indem sie sich strikt an die (Natur-)Wissenschaft

band und philosophische Reflexion systematisch auf den logischen Aufbau der

Wissenschaft beschränkte – bei Abschottung gegen deren materiale Resultate.

Oder sie setzte darauf, dass der Abbau der Vernunftmomente auf prärationale

Größen zu einer Gegenkategorie tendierte, zur Koinzidenz in der Kategorie ›Le-

ben‹.« (Fischer 2000, S. 269)

Statt auf Vernunft und das Prinzip des autonomen »Ich« setzte die Lebensphilosophie

auf das Medium »Leben« (vgl. Fischer 2000, S. 269). Den Spiess des 19. Jahrhun-

derts, mit seiner Leidenschaft für das Abbauen, umzudrehen und den »Geist« wie-

der in das »Leben« einzubauen, darin zeigen sich nach Fischer das relevante Motiv

und der philosophiegeschichtliche Ort der Kategorie der »exzentrischen Positio-

nalität« (S. 170): »Es ging um die Wiederherstellung der richtigen Intuitionen der

Vernunftphilosophie im Medium der richtigen Entdeckungen der Vernunftkritik,

was eine Veränderung der Vernunfttheorie, eine Transformation der Philosophie

bedeutet.« (Ebd.)

In seinem 1928 erschienenen Epochenwerk Die Stufen des Organischen und der

Mensch erarbeitet Helmuth Plessner (2026) die Kategorie der »exzentrischen Posi-

tionalität« als Kennzeichnung der menschlichen Situation auf systematische Wei-

se. Das Problem der »doppelten Selbstbeschreibung« des Menschen, welches sich

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 Die Arbeit am Ausdruck

aus dem cartesianischen Dualismus ergibt, beschreibt Plessner später – in der 1941

erschienenen Schrift Lachen und Weinen. Eine Untersuchung der Grenzen menschlichen

Verhaltens1 – wie folgt:

»Ich gehemitmeinem Bewusstsein spazieren, der Leib ist sein Träger, von dessen

jeweiligem Standort der Ausschnitt und die Perspektive des Bewusstseins abhän-

gen; und ich gehe inmeinem Bewusstsein spazieren, und der eigene Leib mit sei-

nen Standortveränderungen erscheint als Inhalt seiner Sphäre.« (Plessner 2003,

S. 240)

Es handelt sich hierbei um mehr als eine bloss zweifache Deutung desselben, viel-

mehr zeigen sich zwei Ordnungen, die eine ineinander verschränkte Einheit bil-

den. »Zwischen beiden Ordnungen eine Entscheidung treffen zu wollen, hieße die

Notwendigkeit ihrer gegenseitigen Verschränkung missverstehen.« (Ebd.) Denn:

»Beide Ordnungen zeichnen sich in der Doppelrolle des Menschen als Körper und

im Körper ab.« (Ebd.) In dieser Charakterisierung liegt auch die argumentative

Bedeutung des Konzepts der philosophischen Anthropologie Plessners sowohl für

»idealistische« als auch »realistische« Zugänge. Die damit verbundene »Doppel-

deutigkeit« des Doppelaspekts (Körper – Leib) kann weder zu einem Ende kom-

men, noch ist sie überhaupt zu verhindern. Wird die Verbindung zwischen den

beiden Selbstbeschreibungen nicht in die Beschreibung des Menschen aufgenom-

men, wird eine sensible Leerstelle sichtbar, die letztlich die Einheit und Würde

des Menschen zu verletzen riskiert. Plessner versucht aus dieser Lage heraus ein

Verständnis zu gewinnen, das denMenschen aus seiner Erfahrungsstellung denkt,

aber die Doppelung der Beschreibung mitenthält.

Mit der Analyse der Struktur von Lebensformen soll über die »Stufen des Orga-

nischen« hinweg eine Beschreibung der Lebensformen gewonnen werden, die der

Dichotomie von essenziell-metaphysischer und wissenschaftlicher Deutung vor-

gelagert ist bzw. diese zu umspannen vermag. Die methodologische Trennung in

naturwissenschaftliche und geisteswissenschaftliche Erfahrungsaspekte ist nicht

empirisch gedacht, rekurriert nicht auf tatsächlich getrennte Phänomene, sondern

ist analytisch zu verstehen. Die Kategorie »Leben« bietet sich nach Plessner als

geeigneter Ausgangspunkt für die Aufgabe der strikten (cartesianischen/neuzeitli-

chen) Körper-Geist-Trennung an: Weder kommt dem lebendigen Körper zwangs-

läufig Geist oder Verstand zu, noch sind dieselben vomKörper ausgeschlossen. Um

es mit Fischer zu sagen:

»Wenn durch eine spezielle Operation an der Kategorie Leben eine erste tief gele-

gene Kontaktstelle zwischen getrennten Größen, zwischen Innen und Außen, ge-

zeigt werden konnte, dann bot das Phänomen ›Leben‹, dessen Prärationalität als

1 Die Schrift findet sich als Kapitel in Plessner 2003, S. 201–388.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zur Anthropologie des Ausdrucks 101

Abbaubasis aller Vernunft zu fungieren schien, als Umkehrpunkt die Bedingung

der Möglichkeit, von prärationalen Momenten aus eine Fundierung aufzubauen:

Stufen des Organischen und der Mensch.« (Fischer 2000, S. 270)

Diese Perspektive mutet »genetisch« an und sie ist es in einem bestimmten Sinne

auch, insofern die leitende Frage lautet, welche Position der Mensch in der Ent-

wicklung des Lebendigen einnimmt. Plessners Darstellung der Entwicklungsstu-

fen des Lebendigen ist allerdings primär als begriffliche und systematische Her-

leitung zu verstehen und beansprucht nicht, deren Genese (z.B. evolutionstheore-

tisch) darzustellen oder gar zu erklären.

Die Stufen des Organischen und der Mensch gilt als die Grundlegung von Plessners

Anthropologie, wobei der Hauptteil der Ausführungen den organischen Lebensfor-

men als einer »philosophischen Biologie« gewidmet ist; erst im siebten und letzten

Kapitel – »Die Sphäre des Menschen« –werden das Konzept der exzentrischen Po-

sitionalität und die dazugehörigen »anthropologischen Gesetze« entfaltet. Mit La-

chen und Weinen. Über die Grenzen des menschlichen Verhaltens (Plessner 2003) kommt

Plessner dann dazu, seinTheorieprogramm an typisch menschlichen Phänomenen

selbst einer Art Bewährungsprobe zu unterziehen. Die folgenden Ausführungen

seien nun aber weiter der Darstellung der exzentrischen Positionalität gewidmet.

3.1.2 Doppelcharakter, Grenze und Positionalität

Plessner beginnt mit einer phänomenologischen Vergewisserung der Gegenständ-

lichkeit eines der Wahrnehmung gegebenen Objekts: »Jedes in seinem vollen

Dingcharakter wahrgenommene Ding erscheint seiner räumlichen Begrenzung

entsprechend als kernhaft geordnete Einheit von Eigenschaften.« (Plessner 2016,

S. 128) Gegenständlich erscheint der Wahrnehmung etwas als abgegrenztes Ding

kraft eines Doppelaspekts. Wir nehmen »es« – das Ding bzw. den Gegenstand

– durch ein »Aussen« wahr, d.h. etwa durch einen Rand, der im Kontrast zu

angrenzendem Anderen als Wahrnehmungsding raum-zeitlich positioniert ist.

Damit erscheint es als Körper, dessen real erscheinende Eigenschaften aspekthaft

bestimmt sind und die auf eine innere Einheit verweisen, welche jedoch nicht

wahrgenommen werden kann (vgl. S. 151). Die Phänomenalität des Doppelaspekts

ist eine Bedingung der Wahrnehmung des erscheinenden Dings, aber nicht Eigen-

schaft desselben. Für die Unterscheidung lebendiger von unbelebten Körpern wird

die begriffliche Bestimmung der Doppelaspektivität, die zunächst nur Bedingung

der Gegenstandswahrnehmung war, im Fall des lebendigen »Dinges« zu seiner

Eigenschaft (Körper und Leib/Natur und Geist).

Mit dem Begriff der Grenze als Realisierungsform der Doppelaspektivität kon-

stituiert sich nach Plessner die Eigenkomplexität von Organismen. Organismen

existieren imGrenzverkehrmit der sie umgebendenUmwelt. Die Grenzrealisierung

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


102 Die Arbeit am Ausdruck

kraft der Doppelaspektivität, die dem lebendigen Körper innewohnt, unterläuft die

cartesianische Trennung von Innen und Aussen, aber sie unterläuft auch die le-

bensphilosophische Verabsolutierung eines lebendigen Strömens.Denn, so Fischer

zu dieser Einsicht, »Leben selbst ist der Sache nach nur möglich durch Unterbre-

chung – in Form von Grenzrealisierung« (Fischer 2000, S. 273). Mit diesem begriff-

lichen Vokabular können die »Stufen« der Lebensorganisation als unterschiedliche

Organisationsniveaus, d.h. unterschiedliche Grenzregulierungen beschrieben wer-

den.

Zur Beschreibung der »grenzrealisierenden« Organismen (Pflanzen, Tiere,

Menschen) gehört der Begriff der Positionalität. »Mit Positionalität führt Plessner

vor dem setzenden ›Ich‹ des Idealismus ein eigendynamisches ›Es‹ ein, das sich

grenzrealisierend in Bezug auf Anderes hält, ohne ontotheologisch auf einen

setzenden ›Er‹ als vorgängigen Schöpfer zu rekurrieren«, meint Fischer etwas

umständlich (Fischer 2000, S. 274). Mit dem Ausdruck Gesetztheit bzw. »Posi-

tionalität« – also in eine Umwelt gestellt zu sein – erhält diese Bestimmung

zusätzlich ein passivisches Moment. »Positionalität« ermöglicht aber auch eine

Differenzierung und zugleich Verschränkung der Reflexionsebenen, da sie als

durchlaufende Denkkategorie angelegt ist. Zur Kennzeichnung lebendiger Dinge

ist im Begriff zum einen die »Position« angesprochen, die materiell-physische

Schicht bewegter Körper in ihrer räumlichen und zeitlichen Bestimmtheit. Dies

ist die Ebene der empirischen Bestimmbarkeit durch Messung, die Ebene des

naturwissenschaftlichen Blicks. Zugleich enthält der Begriff mit dem Attribut

»positional« ein Moment, das über die mehr oder weniger klar fassbare »Posi-

tion« hinausweist, ohne ihr entgegengesetzt zu sein. Für etwas, das in Raum

und Zeit ist, gilt zugleich, dass es – im Falle eines grenzrealisierenden Organis-

mus – auf bestimmte Weise Eigenräumlichkeit und Eigenzeitlichkeit und damit

Prozesscharakter zu behaupten vermag.

Somit kann »Positionalität« als eine Kategoriemit »Steigerungspotenzial«, eine

zu explizierende Weise der Grenzrealisierung verstanden werden. »Positionalität«

ersetzt damit die bloss biologisch-funktionale Kategorie der »Zweckmässigkeit«

als Grundkategorie des Organischen. Durch die Beobachtung der jeweiligen Voll-

zugsformen des Organismus in und mit seiner korrelativen Umwelt lassen sich die

Entfaltungsbedingungen (Vitalkategorien) als Art und Weise ihrer »Positionalität«

beschreiben. Fischer spricht von der Möglichkeits-Logik lebendiger Formen im Ge-

gensatz zu einer Teleologik des Organischen (vgl. S. 278). Positionalität ist also –

wie eine stets gemachte Voraussetzung – einer jeweiligen Zweckmässigkeit vorge-

lagert.

Die Organisationsformen der Positionalität beschreiben, wie Organismen

ihren Umweltbezug, also ihre Grenze, gemäss der Doppelaspektivität realisieren.

Während unlebendige Dinge klar von dem sie umgebenden Anderen abgegrenzt

sind und an ihrem Rand »aufhören«, vollziehen lebendige Organismen Grenzüber-

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zur Anthropologie des Ausdrucks 103

gänge (vgl. Plessner 2016, S. 188). Positionalität verweist allgemein auf eine Vollzug-

weise dieses Übergangs. Dieser kann als unterschiedliche Weise der Verhältnisse

zweier »Ordnungen« beschrieben werden: als Art des Verhältnisses von Körper-

Haben und Körper-Sein, wobei der Vollzug dieses Verhältnisses sich wiederum in

der Art und Weise seiner Grenzrealisierung (Zentrum-Aussenwelt-Verhältnis) als

charakteristische Lebensform beschreiben lässt. Der Doppelcharakter der zwei

Ordnungen lässt sich an der Unterscheidung von Körper – Leib (bzw. »Körper-

Haben« und »Körper-Sein«) und deren Zusammenhang erläutern. Körper kann

Leib werden, »jene konkrete Mitte, durch die das Lebenssubjekt mit dem Umfeld

zusammenhängt« (S. 296).

Der Bezug zu seiner Umwelt ist dem Lebewesen durch seinen Körper vermit-

telt. Das Körper-Haben bedeutet, über ein Instrument zu verfügen, das Körper-

Sein betrifft den Aspekt des Körpers als Leib, als Medium nicht einer Wahl, son-

dern Bestimmung.Körper-Haben ist immer auch an Körper-Sein gebunden.Daher

enthält die »Handhabung« des Körpers immer auch ein Moment, welches die kon-

trollierte Bezugnahme auf die Umwelt überschreitet bzw. unterläuft. Es handelt

sich nicht um den Gegensatz zwischen direkter und nicht-direkter Vermittlung,

sondern um zwei unterschiedliche Formen von Vermittlung, die unter sich selbst

unterschiedlichvermittelt sind und die beide, auch auf der Stufe der menschlichen

Sphäre, für den Lebensvollzug konstitutiv bleiben (vgl. Plessner 2016, S. 248ff.).

Plessner deutet nun exemplarisch die Pflanze als offene und das Tier als ge-

schlossene Form der Positionalität. Die Begrifflichkeiten »offen« und »geschlos-

sen« sind etwas irreführend, da sie die jeweils dingimmanente Doppelstruktur der

(Un-)Mittelbarkeitsvermittlung nicht ausdrücken. Zur Erläuterung sind sie den-

noch hilfreich. »Offen« bedeutet demnach, dass die Reiz- und Reaktionszone bei

der Pflanze gegenüber der Umwelt unmittelbar geöffnet ist. Im Fall der Pflanze

bedeutet das eine relative Unmittelbarkeit und Unselbständigkeit des Organismus

der Umwelt gegenüber. Die Spezifizierung der tierischen Lebensform (insbeson-

dere der Wirbeltiere) als »geschlossen« expliziert Plessner als »zentrische Positio-

nalität«. Beim Tier ist die Reiz- und Reaktionszone nochmals an den gesamten

Körper gebunden und bildet so ein rückbezügliches (geschlossenes) System. Im

Unterschied zu Pflanzen oder anderen dezentralen Organismen hat das Tier einen

zentral vermittelten Körper und damit einen vergrösserten Bewegungs- und Spiel-

raum in der Umweltbezugnahme. Charakterisiert ist dieselbe durch seine Fronta-

lität gegenüber einer z.B. dinglich gegliederten Umwelt, auf die es in Spontanität

und Aktionsbereitschaft gerichtet ist (vgl. Plessner 2016, S. 303ff.).

Allerdings zeigt sich die Bezugnahme auf der Ebene der zentrischen Positiona-

lität als instinktive Zuordnung der zentral vermittelten Reize, d.h. als direkte Re-

aktion des Lebenssubjekts auf seine Umwelt. Das Tier vollzieht den Umschlag vom

Körper-Haben zum Körper-Sein (und vom eher sensorischen »Sein« zum eher mo-

torischen »Haben«) in beständigerWeise als relativ eingespielte Aktion und Reakti-

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


104 Die Arbeit am Ausdruck

on in seinem Positionsfeld: »Dem Tier«, so Plessner, »ist sein Hier-Jetzt-Charakter

nicht gegeben, nicht gegenwärtig, es geht noch in ihm auf und trägt darin die ihm

selbst verborgene Schranke gegen seine eigene individuelle Existenz.« (Plessner

2016, S. 306)

3.1.3 Die »Gesetze« der exzentrischen Positionalität

Diese Ausführungen zur Positionalität organischer Lebensformen ermöglichen ein

Verständnis der typisch menschlichen Positionalität, die Plessner als exzentrische

kennzeichnet.Mit dem Präfix »ex« vollzieht Plessner die entscheidende kategoriale

Wendung, die seine philosophische Anthropologie insgesamt auszeichnet. Exzen-

trizität bedeutet nicht, dass die zentrische Positionalität überwunden wird. Wäh-

rend die Reflexivität des Gesamtsystems, die zentrische Positionalität als Vollzugs-

mitte erhalten bleibt, macht sie dennoch nicht einfach das Leben aus (wie für das

Tier), sondern ist dem Menschen bewusst zugänglich:

»Sein Leben aus der Mitte kommt in Beziehung zu ihm, der rückbezügliche Cha-

rakter des zentral repräsentierten Körpers ist ihm selbst gegeben. Obwohl auch

auf dieser Stufe das Lebewesen imHier-Jetzt aufgeht, aus derMitte lebt, so ist ihm

doch die Zentralität seiner Existenz bewusst geworden.« (Plessner 2016, S. 363)

Der Mensch lebt nicht nur in dem Doppelaspekt (von Körper und Leib), vielmehr

erlebt er denselben. Zwar muss auch er aus der Mitte heraus leben, wie das Tier. Da

er aber ein Bewusstsein für die Verhältnishaftigkeit seines Standortes hat, bedeutet

dies für denMenschen einen Bruch derUnmittelbarkeit im Lebensvollzug. Plessner

beschreibt das so:

»Ihm ist der Umschlag vom Sein innerhalb des eigenen Leibes zum Sein aus-

serhalb des Leibes ein unaufhebbarer Doppelaspekt der Existenz, ein wirklicher

Bruch derNatur. Er lebt diesseits und jenseits des Bruches, als Seele und als Körper

und als die psychophysisch neutrale Einheit dieser Sphären. Diese Einheit über-

deckt jedoch nicht den Doppelaspekt, sie lässt ihn nicht aus sich hervorgehen,

sie ist nicht das den Gegensatz versöhnende Dritte, das in die entgegengesetz-

ten Sphären überleitet, sie bildet keine selbständige Sphäre. Sie ist der Bruch,

der Hiatus, das leere Hindurch der Vermittlung, die für den Lebendigen selber

dem absoluten Doppelcharakter und Doppelaspekt von Körperleib und Seele

gleichkommt, in der er ihn erlebt.« (Plessner 2016, S. 365)

Damit ändert sich gewissermassen alles. Die Exzentrizität der Position ermöglicht

einen Blick auf die Daseinsbedingungen. Mit der Positionalität der Exzentrizität er-

weist sich die strukturelle Autonomie des Geistes, die Souveränität des Körper-

Habens, immer auch als Körper-Sein, als leibgebundene Erfahrungseinheit. Und

diese Gleichzeitigkeit der Ordnungen ist dem Menschen zugänglich: »Er lebt und

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zur Anthropologie des Ausdrucks 105

erlebt nicht nur, sondern er erlebt sein Erleben.« (Plessner 2016, S. 364) Gleich-

zeitig geht mit dem Selbsterleben auch die Erfahrung einher, dass ihm diese Er-

fahrungseinheit, in der er zwar immanent und unvertretbar ist, immer auch ent-

zogen bleibt. Die Situation ist vergleichbar mit der intellektuellen Fähigkeit, wie

durch ein Objektiv auf sich und dieWelt blicken zu können, im gleichzeitigenWis-

sen, in diesem Blickfeld zu stehen, das man zu überblicken vermeint. Der Mensch

hat sozusagen den eigenen Blick im Rücken und ist zugleich selbst derjenige, der

diesem Blick die Aussicht verstellt. Unruhig ist der Mensch an beiden Orten und

daher auch an keinem Ort – Plessner nennt den Menschen darum auch homo ab-

sconditus und bezeichnet damit den strukturellen Selbstentzug der Exzentrizität.2

Der Mensch ist »in seine Grenze gesetzt und deshalb über sie hinaus, die ihn, das

lebendige Ding begrenzt« (ebd.). So heisst es in Lachen und Weinen:

»Kann derMensch auch keine Entscheidung zwischen den beidenOrdnungen, der

mittelpunktsbezogenen und der nicht mittelpunktsbezogenen, treffen, so muss

er trotzdem ein Verhältnis zu ihnen finden. Denn er geht in keiner von beiden

Ordnungen auf. Er ist weder allein Leib noch hat er allein Leib (Körper). Jede Be-

anspruchung der physischen Existenz verlangt einen Ausgleich zwischen Sein und

Haben, Draußen und Drinnen.« (Plessner 2003, S. 241)

Mit dieser Besonderheit müsse jeder Mensch für sich »fertig werden – und wird

in gewisser Weise nie damit fertig« (Plessner 2003, S. 242). Die Besonderheit der

menschlichen Situation als exzentrische Positionalität wird im Vergleich mit der

zentrischen der Tiere besonders deutlich:

»Darin ist der Mensch dem Tier unterlegen, weil das Tier sich selbst in der Abge-

schlossenheit gegen die physische Existenz, als Inneres und Ich nicht erlebt und

infolgedessen keinen Bruch zwischen sich und sich, sich und ihr zu überwinden

hat. Sein Körpersein trennt sich ihm nicht von seinem Haben des Körpers. Es lebt

zwar in dieser Trennung – keine Bewegung, kein Sprung (dem die Schätzung der

Distanz vorangeht) wäre möglich ohne sie. Auch das Tier muss seinen Leib ein-

setzen, situationsgemäß einsetzen, sonst erreicht es sein Ziel nicht. Aber der Um-

schlag vom Sein ins Haben, vomHaben ins Sein, den das Tier beständig vollzieht,

stellt sich ihm nicht noch einmal dar und bietet ihm infolgedessen auch kein ›Pro-

blem‹.« (Plessner 2003, S. 242)

Dem Menschen hingegen ist seine körperliche Situation zugleich als gegenständ-

liche und zuständliche bewusst, womit sich eine beständige Hemmung und ein

beständiger Anreiz verbinden, sie zu überwinden (vgl. Plessner 2003, S. 242). Die

Beschreibung der Situation exzentrischerWesen, denen die Doppeldeutigkeit ihrer

Existenz aufgeht und aufgegeben ist, macht deutlich, was Leben als Grenzvollzug

2 Siehe Kapitel 3.4 zur Unergründlichkeit des Menschen.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106 Die Arbeit am Ausdruck

bedeutet: Existenz- und Daseinsform als Mensch- und Person-Sein ist notwendige

Aufgabe und Möglichkeit.

Die dynamische Gestaltung der Grenzvollzüge, der Lebensvollzüge ange-

sichts der gebrochenen Situation machen Beschreibungen notwendig, welche den

menschlichen Umgang mit der Welt in seiner komplexen Struktur erfassen. Das

Verhältnis von Lebensform und Lebenssphäre verlangt eigene, der exzentrischen

Position entsprechende Beschreibungen der menschlichen Entfaltungsbedingun-

gen (Vitalkategorien) im jeweiligen Positionsfeld. Plessner formuliert dazu drei

»anthropologische Gesetze«: »natürliche Künstlichkeit«, »vermittelte Unmittelbar-

keit« und »utopischer Standort«.3

3.1.3.1 Das Gesetz der natürlichen Künstlichkeit

Das Wissen des Menschen um die Situation seines Daseins, das seine Freiheit und

Voraussicht ermöglicht, hat seinen Preis darin, dass ihm die Sicherheit im Lebens-

vollzug entzogen ist. Plessner spricht von einem Schmerz, der das Wissen um die

eigene Existenz stets begleitet. Die Natürlichkeit anderer Lebewesen, deren Exis-

tenz gesichert ist, ohne dass sie sich darum sorgen müssen, ist für ihn unerreich-

bar. Die exzentrische Positionsform erklärt diese Lage, aber sie enthält keine An-

leitung, wie mit ihr und in ihr zu leben sei. Dem Menschen ist der instinkthaft-

natürliche Vollzug unmöglich, da er sich selbst als in Distanz zur natürlichen Um-

welt erlebt.

Die zahlreichen (schöpfungsgeschichtlichen) Anfangserzählungen sind in ih-

rer mythischen Form Ausdruck dieser Erkenntnis. Als ein Beispiel unter vielen sei

auf den christlichen Schöpfungsmythos verwiesen. Die Vertreibung aus dem Pa-

radies kann als eine metaphorische Beschreibung der exzentrischen Positionali-

tät verstanden werden. Der Mensch hat (dummerweise?) vom Baum der Erkennt-

nis gegessen, damit ist ihm »mit dem Wissen die Direktheit verlorengegangen,

er sieht seine Nacktheit, schämt sich seiner Blöße und muss daher auf Umwegen

über künstliche Dinge leben« (Plessner 2016, S. 384). Diese Erzählungen können

als exemplarischer Ausdruck der natürlichen Künstlichkeit und der exzentrischen

Positionsform gedeutet werden. »Wer in ihr ist, steht in dem Aspekt einer absolu-

ten Antinomie: Sich zu dem erst machen zu müssen, was er schon ist, das Leben

3 An dieser Stelle seien allein zwei der drei »anthropologischen Grundgesetze« (Plessner 2016,

S. 383–425) ausführlich diskutiert, das »Gesetz der natürlichen Künstlichkeit« (S. 383–396)

und das »Gesetz der vermittelten Unmittelbarkeit« (S. 396–419), während das »Gesetz des

utopischen Standorts« (S. 419–425), welches Plessners Werk abrundet und abschliessen soll,

insbesondere aus bildungstheoretischer Perspektive weniger interessiert. Stattdessen wird

das Prinzip der Verbindlichkeit der Unergründlichkeit ausführlich im Zusammenhang mit

den ersten zwei Gesetzen undder Exzentrizität diskutiert. Der Grundgedanke des utopischen

Standorts ist dabei impliziert.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zur Anthropologie des Ausdrucks 107

zu führen, welches er lebt.« (Ebd.) Weil der Mensch durch seinen Existenztyp ge-

zwungen ist, das Leben zu führen, welches er lebt, »eben weil er nur ist, wenn

er vollzieht – braucht er ein Komplement nichtnatürlicher, nichtgewachsener Art

[...]«. »Darum ist er von Natur, aus Gründen seiner Existenzform künstlich«, bringt

Plessner das Gesetz der natürlichen Künstlichkeit auf den Punkt (S. 384f.). Auf-

grund der Gleichgewichtslosigkeit seiner Natur bedarf der Mensch etwas, das ihm

Gleichgewicht verschafft, damit er leben kann. Jedoch findet er die Dinge nicht vor,

die für ein solches Gleichgewicht sorgen könnten. Daher muss er so leben, dass er

Dinge schafft und sich an Dinge hält, die von eigenem Gewicht sind, um leben zu

können.

Die Bedürftigkeit des Menschen und die exzentrische Lebensform gehören zu-

sammen. In ihnen »liegt das Movens für alle spezifischmenschliche, d.h. auf Irrea-

les gerichtete und mit künstlichen Mitteln arbeitende Tätigkeit, der letzte Grund

für das Werkzeug und dasjenige, dem es dient: die Kultur« (ebd.). Plessner spricht

in diesem Zusammenhang auch von der zweiten Natur des Menschen. Da er durch

die Exzentrizität seiner Positionsform im Sein nicht aufgeht, »ist der Mensch ein

Lebewesen, das Anforderungen an sich stellt. Er kann«, so Plessner, »ohne Sitte

und Bindung an irreale Normen, die ihr eigenes Gewicht haben, um Anerkennung

zu verlangen (deren sie für sich selber nicht bedürfen), nicht existieren.« (S. 392)

Es ist wichtig, darauf hinzuweisen, dass die Tatsache der »Kultur« nach Pless-

ner in der exzentrischen Positionsform gründet, die nach dem Prinzip der natür-

lichen Künstlichkeit strukturiert sei. Das bedeutet, dass die Frage nach der Be-

stimmung des Menschen offenbleibt. Demzufolge disqualifizieren sich spiritua-

listische und naturalistische Erklärungen für den Ursprung von Kultur gleicher-

massen: »Spiritualistische Theorien ignorieren die spezifisch menschliche Natur-

grundlage.« (Plessner 2016, S. 386)Während der Spiritualismus »an der Urfaktizität

eines Geistes, einer Geistigkeit, Bewusstheit, Intelligenz fest[hält] und jede Frage

nach einer Reduktion dieser Urtatsache auf Prinzipien ihrer Konstitution, also ih-

res Ursprungs im nichtzeitlichen Sinne, für Unsinn [erklärt]«, rolle der Naturalis-

mus das Problem zwar immer wieder auf, aber seine Erklärungen hätten durch-

gehend die Form, »welche seit Reuter als die Definition der Armut durch pauvreté

bezeichnet wird« (S. 392). Dabei werde von naturalistischen oder pragmatischen

Prämissen ausgegangen, entlang derer Kultur bestimmt werde. Aber die Lebens-

äusserungen des Menschen liessen sich nicht auf Triebe, soziale oder biologische

Zweckmässigkeit und auch nicht auf krankhafte Hypertrophie zurückführen. Die

pragmatisch-biologischen Ursprungstheorien würden es daher nicht vermögen,

»die nicht-zweckhafte Sphäre der Kultivierung, Sitte und Kultur im engeren Sinn

[…], die innere Gewichtigkeit der Werke, d.h. ihren Geltungsanspruch, ihren Sach-

charakter zu begreifen« (S. 396). »Die konstitutive Gleichgewichtslosigkeit seiner

besonderen Positionalitätsart – und nicht erst die Störung eines ursprünglich nor-

mal, harmonisch gewesenen und wieder harmonisch werden könnenden Lebens-

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108 Die Arbeit am Ausdruck

systems ist der ›Anlass‹ zur Kultur« (S. 391). Das schliesse nicht aus, dass bestimm-

te Kulturleistungen hinsichtlich ihrer Funktionen und Zwecke adäquat diskutiert

werden könnten. Aber es gehe darum, zu verstehen, was es erfordert, »damit ein

Lebewesen Sitte und zweckfreie Werke intendiert« (S. 396).

Plessner will Kulturleistungen als eigenständigen Ausdruck des menschlichen

Selbst- und Weltverhältnisses verständlich machen. Mit der Formel natürliche

Künstlichkeit wird so gesehen die ästhetische Dimension des menschlichen Selbst-

und Weltbezugs anthropologisch strukturiert und begründet. Bei Plessner ist das

theorieimmanent quasi selbstverständlich und bedarf darum keiner separaten

ästhetischen Theorie. Wie jedoch in Kapitel 3.4 und mit Misch argumentiert und

gezeigt wird, handelt es sich vielmehr insgesamt um eine Anthropologie, die

implizit von einem Wissen um die fundamentale Bedeutung einer Ästhetik der

Existenz getragen ist. Die artikulationstheoretische Rekonstruktion der Zeigegeste

und des Evozierens wird zeigen, inwiefern eine ästhetische Dimension als genuin

verstanden werden kann.

3.1.3.2 Das Gesetz der vermittelten Unmittelbarkeit

Das zweite anthropologische Gesetz handelt von der Struktur des menschlichen

Selbst- und Weltverhältnisses. Die Begrifflichkeiten der Immanenz und Expressi-

vität erläutern dabei die Bedingungen menschlichen Wissens und Handelns.

Plessners Frage richtet sich ganz allgemein auf die Art und Weise des Verhält-

nisses von Körpern zu ihrer Umwelt, d.h. auch zu anderen Körpern. Mit dem Posi-

tionalitätscharakter lässt sich die jeweilige Beziehung (auch Grenzvollzug genannt,

vgl. oben) genauer beschreiben und unterscheiden. »Bei der Pflanze tritt eine po-

sitional begründete Beziehung zwischen Lebenssubjekt und Medium nicht auf.«

(Plessner 2016, S. 400) Es zeige sich dort eine direkte Bezugnahme am Organis-

mus, aber aufgrund der offenen Organisationsform der Pflanze ist diese Bezug-

nahme nicht als Beziehung zu verstehen. (vgl. ebd.) Bei der geschlossenen Organi-

sationsform ist die Bezugnahme hingegen nochmals an denOrganismus zurückge-

bunden: Tiere sind aufgrund ihrer geschlossenenOrganisationsform grundsätzlich

durch eine indirekte Beziehung zu ihrem Umfeld strukturiert. Der Unterschied ist

– für das Tier – durch seine Positionalität bzw. zentrische Positionalität bedingt.

Im Fall der offenen Organisationsform findet eine direkte Zuordnung von Reiz

und Reaktion statt. Die Beziehung zwischen Organismus und Umfeld ist daher

unmittelbar (vgl. S. 401). Im Fall der zentrischen Positionalität erfolge die Zuord-

nung von Reiz und Reaktion hingegen durch das Lebenssubjekt. Die Beziehung

zwischen Subjekt und Umfeld ist daher mittelbar. Was bedeutet es von diesem Le-

bewesen aus gesehen, »dass zwischen ihm und dem Umfeld eine durch es selber

vermittelte Beziehung existiert« (ebd.)? Da es im Zentrum der Vermittlung steht

und diese bildet, bemerkt es den Vermittlungsaspekt nicht: »Diese Beziehung kann

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zur Anthropologie des Ausdrucks 109

dem Lebewesen gar nicht anders als direkt, als unmittelbar erscheinen.« (Ebd.) Da

es im Punkt der Vermittlung steht, bleibt es sich selbst verborgen; es geht in die-

sem Geschehen ganz auf. Von der Vermittlung weiss es nicht. »Um von ihr etwas

zu merken, müsste es daneben stehen, ohne doch seine vermittelnde Zentralität

zu verlieren.« (Ebd.)

Genau dies ist mit der exzentrischen Position im Menschen verwirklicht. Wie

das Tier ist der Mensch dem Gesetz der geschlossenen Lebensform und damit der

Positionalität unterworfen. Auch er bildet den Punkt der Vermittlung und steht

in deren Zentrum. Aber die Setzung seines Standortes ist ihm bewusst: »Er weiß

von der Indirektheit seiner Beziehung, sie ist ihm als mittelbare gegeben.« (Pless-

ner 2016, S. 401) Nun könnte man daraus den Schluss ziehen, dass der Mensch in

zwei unterschiedlichen Beziehungen zur Umwelt steht, einmal in einer direkten

und einmal in einer indirekten. Dieser Schluss sei aber falsch, denn derjenige, der

im Feld der Vermittlung steht und in dieser Beziehung aufgeht, ist identisch mit

demjenigen, dem diese Unmittelbarkeit des Vollzugs als durch sich vermittelt ge-

genständlich wird. Der Mensch »bildet die Vermittlung zwischen ihm und dem

Feld, geht aber nur restlos darin auf, sofern er auch noch in ihr steht« (S. 403). Er

steht aber auch darüber und »bildet infolgedessen die Vermittlung zwischen sich

und dem Feld« (ebd.).

Vermittelte Unmittelbarkeit drückt ebendiese Verschränkung aus, »einen Wi-

derspruch, der sinnvoll bleibt, auch wenn ihm die analytische Logik nicht folgen

kann« (S. 400). Damit ist auch die subjektiv erfahrene Dominanz der Direktheit

und Unmittelbarkeit gegenüber der Indirektheit und Vermitteltheit nachvollzieh-

bar. »In der Richtung des erfahrenden, wahrnehmenden, anschauenden, innewer-

denden, verstehenden Wissens selber muss dem Menschen die Wissensbeziehung

unmittelbar, direkt sein.« (S. 404) Es ist das Subjekt selbst, das die Vermittlung

zwischen sich und dem Objekt bildet. Das unmittelbare Wissen vom Objekt re-

sultiert aus der Vermittlung zwischen sich und ihm. Im Vollzug der Vermittlung

vergisst das vermittelnde Subjekt sich, »und die naive Direktheit mit der ganzen

Evidenz, die Sache an sich gepackt zu haben, kommt zustande« (S. 404).

Exzentrizität kann das Bewusstsein der Unmittelbarkeit und die Erfahrungs-

qualität des direkten Kontakts nicht verhindern, und zwar aufgrund der Positiona-

lität. Als lebendiger Körper lebt und erlebt der Mensch – insofern stehe er immer

auch im Zentrum der durch ihn verkörperten Vermittlung. Dieser Aspekt garan-

tiere den Unmittelbarkeitszugang und Realitätscharakter seinesWeltverhältnisses.

Gleichzeitig sei seine Exzentrizität, »auch wenn sie sich im Vollzug des Wissens

(der Vermittlung) vergisst, nicht getilgt« (Plessner 2016, S. 405). Aber nur in der

Situation vermittelter Unmittelbarkeit ist es nach Plessner möglich, eine Diffe-

renz zwischen Wirklichkeit undWirken zu machen. Für das Tier verlieren sich der

Wirklichkeitscharakter und die Objektivität. »Durch seine Zentrizität ist es ihm

nicht möglich, Erscheinungen als Er-scheinungen zu fassen. Es nimmt Bilder oh-

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110 Die Arbeit am Ausdruck

ne Objektivitätscharakter wahr.« (Ebd.) Der »Gewinn« der so vermittelten Unmit-

telbarkeit als Wirklichkeit mit Objektivitätscharakter ist ein ambivalenter. »Denn

wie ihm allein die Exzentrizität einen Kontakt mit Realem überhaupt erst möglich

macht, befähigt sie ihn auch zur Reflexion.« (Ebd.) Das bedeutet, »dass derMensch

an der Unmittelbarkeit seines Wissens, an der Direktheit seines Realkontakts, wie

sie für ihn mit absoluter Evidenz besteht, irre wird« (ebd.).

Die Reflexion auf die Bewusstseinsakte, in der diese als wirklichkeitsvermit-

telnde evident werden, ist nur sinnvoll verständlich, wenn die Bewusstseinsakte

mit etwas unmittelbar ausserhalb des Bewusstseins zu tun haben. Die scheinbare

Evidenz desWissens erlebt derMensch als durch seineWahrnehmung vermittelten

Bewusstseinsinhalt und »deshalb nicht als etwas im Bewusstsein, sondern ausser-

halb des Bewusstseins Seiendes« (S. 404). Und genau diese vermittelte Unmittel-

barkeit ermöglicht die Perspektive auf eine gegenständliche Welt und deren Wirk-

lichkeitscharakter. Diese Bestimmung ist besonders als Abgrenzung zu Positionen

zu verstehen, die entweder den Vermittlungsaspekt oder den Unmittelbarkeits-

aspekt verabsolutieren. Die »monadologische Konsequenz, die alles Bewusstsein

zum Selbstbewusstsein erklärt, [ist] ebenso wie die naiv-realistische Konsequenz,

die alles Bewusstsein zur direkten Berührung mit der Wirklichkeit macht, falsch«

(S. 407). Die Strukturformel der vermittelten Unmittelbarkeit drückt dagegen das

Sowohl-als-auch dieser einseitigen Positionen aus.

Die Distanz, die das personale Subjektzentrum dank der exzentrischen Positi-

on als doppelte Abhebung vom eigenen Leib (als Körper-Haben und Körper-Sein)

aufweist, ermöglicht Realität. Bewusstseinsakt, Gegenstandsbewusstsein und der

damit verbundene Wirklichkeitssinn sind nicht etwas von den erscheinenden Ge-

genständen völlig Getrenntes. Die vermittelte Unmittelbarkeit zeigt sich für das

Bewusstsein vielmehr an der Struktur des Gegenstandes, den es erfasst: »Der Ge-

genstand ist als Erscheinung einer Realität, als kernhafte Gebundenheit direkt er-

lebbarer Mannigfaltigkeit selbst vermittelte Unmittelbarkeit. Er entspricht für sich

der Struktur des Bewusstseins von ihm.« (Plessner 2016, S. 414) Die Erscheinungs-

struktur des Gegenstandes und dieWahrnehmungsstruktur des Bewusstseins ent-

sprechen sich gemäss der Struktur der vermittelten Unmittelbarkeit.Weil der reale

Gegenstand an sich die Mittelbarkeit manifest macht, besteht für das Bewusstsein

die einzige Möglichkeit, »für sich in einer unmittelbaren Beziehung zum Gegen-

stand zu stehen, mit voller Evidenz die Wirklichkeit direkt an ihm zu haben und

trotzdem sich nicht dabei zu täuschen, trotzdem nicht blosse Erscheinungen dabei

zu erleben« (ebd.).

Die vermittelte Unmittelbarkeit des menschlichen Selbst- und Weltbezugs in

seiner scheinbar nicht aufzulösenden Paradoxie zu formulieren, sichert demMen-

schen eine genuine Beschreibung der Eigenstruktur seiner Existenz. Plessners Vor-

gehen zielt darauf ab, den (anthropologischen) »Begründungsakt« aufzugeben und

stattdessen ein Strukturprinzip anzusetzen, das zwar als verbindlich genommen

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zur Anthropologie des Ausdrucks 111

wird, aber hinsichtlich desWas und desWie des »Wesens« desMenschen und seiner

Ausdrucksmöglichkeiten offenbleibt.

Wie sich und als was sich der Mensch gemäss dem Prinzip der vermittelten

Unmittelbarkeit zeigt, ist und bleibt aber Grund einer Verbindlichkeit in der Rede

über »den« Menschen. Diese Offenheit »sichert« dem Menschen eine Art Freiheit

und Würde seines Selbst und Lebens. Seine Ausdrucksformen sagen uns und ihm

selbst viel, sie aber als bare Gestalten zu nehmen und an ihnen zurückverfolgen

zu wollen, was als das »Wesen« des Menschen entdeckt werden könnte, wäre mit

Plessner als naiver Essenzialismus zu betrachten. Denn auch das expressive Ver-

halten des Menschen, die Erfüllung (s)einer Intention im strebenden Verhalten, ist

»objektiv« bloss vermittelte Unmittelbarkeit. Als Subjekt der Realisierung seines

Strebens erfährt der Mensch diese möglicherweise als adäquate Erfüllung – aber

nur, indem er den Unterschied zwischen dem Zielpunkt der Intention und dem

Endpunkt der Realisierung bemerkt:

»Die faktische Inadäquatheit von Intention und wirklicher Erfüllung, welche auf

der völligen Verschiedenartigkeit von Geist, Seele und körperlicher Natur beruht,

wird also nur deshalb der Intention nicht zum Verhängnis, verurteilt sie nur des-

halb nicht zur ewigen Unerfüllbarkeit und ihren Erfüllungsglauben zu einer bloss

subjektiven Illusion, weil die Beziehung zwischen Subjekt und Objekt als eine Re-

lation indirekter Direktheit diesen Bruch auffängt, legitimiert, fordert.« (Plessner

2016, S. 411)

Das Ergebnis der realisierten Intention steht nicht in einer zufälligen Verbindung

mit dem Subjekt und seiner Intention, denn die Form,

»von der als dem Abstand zwischen Zielpunkt der Intention und Endpunkt der

Realisierung die Rede ist, lässt sich eben deshalb nicht vorwegnehmen, vom In-

halt wegnehmen und auf den Inhalt stülpen, sie ergibt sich in der Realisierung. Sie

widerfährt dem Inhalt, der nur das während der Realisierung durchgehaltene Ziel

des Bestrebens ist. Und weil es auf dieseWeise eine Kontinuität zwischen Intenti-

on und Erfüllung gibt trotz der vorher nicht bekannten und wesensmässig nie für

sich gegebenen Brechung des Intentionsstrahls im Medium der seelischen und

körperlichen Wirklichkeit, hat das Subjekt ein Recht, von einem Gelingen seines

Bestrebens zu sprechen.« (Plessner 2016, S. 415)

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 Die Arbeit am Ausdruck

Aber das ist auch der Grund, warum die Ausdrucksformen nicht geeignet sind,

um das Wesen des Menschen zu bestimmen.4 Allein über die Beschreibung der

Vollzugsstruktur kann man sich dieser Frage nähern.

Das Streben nach Erfüllung bezeichnet Plessner als die Expressivität des Men-

schen, als »Ausdrücklichkeit menschlicher Lebensäusserung überhaupt« (Plessner

2016, S. 399). Expressivität ist etwas anderes als Ausdrucksverhalten im Sinne von

responsivem Geschehen, welches für alle Formen von Lebendigkeit gilt. Nach dem

Gesetz der natürlichen Künstlichkeitmuss der Mensch schöpferisch tätig sein. Das

schöpferische Schaffen allein macht aber eine Verschiedenheit im Fortgang nicht

einsichtig, denn im Falle eines direkten Verhältnisses von Intention und Erfüllung

»gliche der Fortgang einer schnurgeraden Kette adäquater Erfüllungen, in der das

je folgende Glied die vorausliegenden Glieder überböte« (S. 416). Wäre das Verhält-

nis nur indirekt, so entspräche der Fortgang einem ewigen »an der Stelle treten«, ei-

nem ewigen »Szeneriewechsel ein und derselben Illusion, und die Rastlosigkeit der

Menschen von Generation zu Generation wäre soviel wert wie der Lauf des Eich-

hörnchens in der unter seinen Füssen sich drehenden Trommel« (ebd.). Doch die

in der Exzentrizität des Menschen begründete vermittelte Unmittelbarkeit seiner

Existenz schliesst dies aus. »Der Prozess, in dem er wesenhaft lebt, ist ein Konti-

nuum diskontinuierlich sich absetzender, auskristallisierender Ereignisse« (Ebd.)

– Ereignisse, die als Erfahrungen nach Ausdruck verlangen. »Er hält gewissermas-

sen die Mitte zwischen den beiden Möglichkeiten eines Prozesses, dessen Sinn im

Fortschritt zur nächsten Etappe besteht, und eines Kreisprozesses, der dem abso-

luten Stillstand äquivalent ist.« (Ebd.) Die Expressivität des Menschen begründet

die spezifisch historische bzw. biografische Dynamik seines Lebens:

»Durch seine Taten und Werke, die ihm das von der Natur verwehrte Gleichge-

wicht geben sollen und auch wirklich geben, wird der Mensch zugleich aus ihm

wieder herausgeworfen, um es aufs Neuemit Glück und doch vergeblich zu versu-

chen. Ihn stößt das Gesetz der vermittelten Unmittelbarkeit ewig aus der Ruhela-

4 Plessner dazu: »Denn das gelungene Ergebnis ist (nicht aus Gründen der Mängel irdischer

Existenz und des spröden Materials, sondern aus inneren Gründen) dort, wo es nicht sein

sollte, das was es nicht sein sollte. Seinem Gehalt nach ist es die adäquate Realisierung, aber

wo ist der Gehalt? Er lässt sich nicht von der Form abtrennen, ist in sie eingeschmolzen und

niemand kann sagen, wo der Inhalt anfängt und die Form aufhört, solange er im Bestreben

selbst begriffen die Erfüllung erreicht und festhält. Erst am gelungenen Werk, der realisier-

ten Gebärde und Rede merken wir den Unterschied. Realisiert, bricht es auch schon in das

Was und das Wie auseinander. Die Diskrepanz zwischen dem Erreichten und Erstrebten ist

Ereignis geworden. Aus dem erkalteten Ergebnis ist schon das begeisternde Streben ent-

wichen, als Schale bleibt es zurück. Entfremdet wird es zum Gegenstand der Betrachtung,

das vordem unsichtbarer Raum unseres Strebens war. Und da das Streben nicht aufhört und

nach Realisierung verlangt, kann ihm das gewordene als Formgewordenes nicht genügen.

Der Mensch muss sich erneut ans Werk machen.« (Plessner 2016, S. 145f.)

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zur Anthropologie des Ausdrucks 113

ge, in die er wieder zurückkehren will. Aus dieser Grundbewegung ergibt sich die

Geschichte. Ihr Sinn ist die Wiedererlangung des Verlorenen mit neuen Mitteln,

Herstellung des Gleichgewichts durch grundstürzende Änderung, Bewahrung des

Alten durch Wendung nach vorwärts.« (Plessner 2016, S. 417)

Ersichtlich sind Expressivität bzw. Ausdrücklichkeit einerseits und Immanenz des

Wirklichkeitsbewusstseins andererseits durch die Struktur der vermittelten Un-

mittelbarkeit verbunden. Wesen, denen Wirklichkeit unmittelbar »nur« als Aus-

druck vermittelt ist, müssen ihre Intentionen ausdrücklich zu realisieren versu-

chen und können dies aufgrund der Vermitteltheit nur über den Weg der Expres-

sivität und Ausdrücklichkeit. Wenn Plessner Kultur als Ausdruck des menschli-

chen Selbst- undWeltverhältnisses, d.h. seiner natürlichen Künstlichkeit, bezeich-

net, dann meint er damit nicht diese oder jene spezifischen kulturellen Errun-

genschaften oder Ausdrucksformen, sondern dass Kultur ganz allgemein auf dem

Zusammenhang zwischen exzentrischer Positionsform und Ausdrücklichkeit als

Lebensmodus des Menschen beruht. Das Strukturprinzip der vermittelten Unmit-

telbarkeit bezeichnet den anthropologischen Grund dafür, dass zu einem Inhalt

eine Form gefunden werden muss. Die konkrete Ausdrucksform oder die Frage

nach der Realisierung spezifischer Intention sind Ausdruck der strukturell beding-

ten vermittelten Unmittelbarkeit und dieser nachgelagert. Kulturelle Ausdrucks-

formen sind demzufolge eine schlechte Referenz, um das Wesen des Menschen

unmittelbar erklären zu wollen oder von ihnen qualitative Rückschlüsse auf sein

Wesen selbst zu ziehen.

Dennoch manifestiert sich die natürliche Künstlichkeit des menschlichen Le-

bens in den Objekten seines kulturellen Schaffens (z.B. im Handwerk oder den

Künsten). Aber der Begriff der Ausdrücklichkeit ist zunächst allein als Vollzugs-

form menschlicher Lebensführung zu verstehen. Im Vollzug kommt eine spezifi-

sche Darstellungsnotwendigkeit zum Tragen, die dem Menschen das »Mitspielen«

ermöglicht (Plessner bezieht sich direkt auf die Schauspielmetapher und die Be-

deutung des Spiels5). Dabei interessiert anthropologisch weniger die Frage, wie et-

was oder was dargestellt wird, als vielmehr die Tatsache des Ausdrücken-Müssens

an sich, da in ihr die reflexive Brechung des Verhältnisses zum Leib als Körper zum

Ausdruck kommt. Bildungstheoretisch sind hingegen gerade die Ausdruckspraxen

von besonderem Interesse und können im Anschluss an Plessner als Artikulations-

prozesse reflektiert werden.

5 Vgl. dazu auch »Zur Anthropologie des Schauspielers« (1948), erschienen u.a. in Plessner

(2003, S. 399–418), sowie »Der Mensch im Spiel« (1967), erschienen auch in Plessner (2003a,

S. 307–313).

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 Die Arbeit am Ausdruck

3.1.4 »Ausdrücklichkeit«: Exzentrizität und Strukturformeln

Exzentrizität und ihre Strukturformeln würden missverstanden, verstünde man

sie als blosseOption desMenschen, sich in ein Verhältnis zu den beidenOrdnungen

von Leib und Körper setzen zu können, sozusagen als Alternative zu denjenigen

Situationen, in denen sich der Ausgleich oder Umschlag zwischen Körper-Haben

und Körper-Sein, wie beim Tier, einfach vollzieht. Exzentrizität muss vielmehr als

die Verschränkung beider Ordnungen vorgestellt werden, ohne dass aber etwas

Bestimmtes über das Was und das Wie, den konkreten Inhalt und die Form des

Vollzugs angegeben werden könnte.

Jedes menschliche Tun vollzieht sich als Verhältnissetzung, aber »im normalen

Ablauf des Lebens mit seiner Fixiertheit auf gewohnte Ziele fällt dieser Zwang

zum Ausgleich nicht auf« (Plessner 2003, S. 241). Dennoch muss der Vollzug, das

Sich-ins-Verhältnis-Setzen für den Menschen selbst relevant bzw. gegenständlich

sein. Exzentrizität ist daher nichts, was dem Menschen einfach geschieht, aber

auch nichts, was vom Menschen der Möglichkeit nach realisiert werden könnte

oder auch nicht. Exzentrizität ist ein »aktives Sich-immer-schon-vollzogen-haben.

Jenseits dieser Paradoxie ist Exzentrizität nicht zu haben.« (Schürmann 2012,

S. 219) Schürmann verdeutlicht, »dass im Rahmen dieses Konzepts menschliches

Tun nicht nicht exzentrisch sein kann, dass aber der Modus der Exzentrizität –

die Art und Weise, in der sie realisiert ist – in der Macht des Menschen steht«

(ebd.).6 Die paradoxen Formulierungen der Strukturformeln sind ja gerade Aus-

druck der grundlegenden Doppeldeutigkeit der exzentrischen Positionalität und

widerspiegeln somit die mehrfache Ambivalenz menschlichen Daseins. In ihrer

»Paradoxalität« ermöglichen diese Formulierungen ein begriffliches Denken des

nur beschränkt begrifflich vermittelbaren Vollzugs menschlichen Lebens. Die

paradox oder antinomisch anmutende Struktur ist nicht einfach eine interessante

Wortspielerei, sondern vielmehr wirkungsvolles Element für das Verstehen und

Beschreiben des Vollzugsgeschehens des Menschen in der exzentrischen Position.

Die Strukturformen bzw. »Gesetze« sind ausdrücklich nicht als Exzentrizität

fundierende Definitionen zu verstehen, sondern eben bloss als »Formeln«, die, so

Plessner, »keinen abschliessend-theoretischen, sondern nur einen aufschliessend-

exponierendenWert beanspruchen« sollen (Plessner 2003a, S. 39). Zwar bilde »der«

»Mensch (seiner Species nach)« ihre »Leitkategorie, aber nicht zum Zweck einer

blossen Klassifikation, sondern der Sicherung einer Unergründlichkeit, welche den

Ernst der Verantwortung vor ›allen‹ Möglichkeiten ausmacht, in denen er sich ver-

6 Schürmann verweist in seiner Analyse auf Plessners Gesprächspartner, den Philosophen Jo-

seph König (der seinerseits bei Georg Misch promovierte), der solche Strukturen als »not-

wendige Möglichkeiten« bezeichnete (vgl. Schürmann 2012, S. 219).

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zur Anthropologie des Ausdrucks 115

stehen und also sein kann« (ebd., Hervorh. A.P.).7 Exzentrizität ist demnach keine

apriorische Bestimmung, die immer schon in Gebrauch ist, sobald vom Menschen

die Rede ist, sondern erst dann, wenn ihm diese Unergründlichkeit zugesichert

wird. Der Mensch lebt und erlebt nicht nur – dies sei wiederholt –, sondern er

erlebt auch sein Erleben, was rätselhaft ist. »Positional liegt ein Dreifaches vor: das

Lebendige ist Körper, im Körper (als Innenleben oder Seele) und ausser dem Kör-

per als Blickpunkt, von dem aus es beides ist.« (Plessner 2016, S. 365) Von diesem

Blickpunkt aus erlebt der Mensch sein Erleben als ein Erleben, das exklusiv im

Zentrum seiner selbst begründet ist: »Ein Individuum, welches positional derart

dreifach charakterisiert ist, heißt Person.« (ebd.)

Indem der Mensch seiner selbst als Vermittlungsinstanz von Wirklichkeitser-

fahrung gewahr wird, d.h. letztlich: Person sein kann, erfährt er Wirklichkeit als

Ausdruck seiner Intentionen in Bezug auf die Welt. Er erfährt sich als ein Wesen,

das nicht anders kann, als in dieser Situation zu leben; aber das ist nicht ein Wis-

sen nebenher, so als könnte der Mensch auch unmittelbar leben. Alle menschlichen

Lebensformen, Daseinsdeutungen, Kulturformen sind Spielarten und »ausdrück-

licher Ausdruck« exzentrischer Positionalität. Die Strukturgesetze verdeutlichen,

dass menschliches Tun nicht nicht exzentrisch sein kann. Exzentrizität, so könn-

te man vorsichtig formulieren, ist eine notwendige Möglichkeit der Reflexivität,

deren Möglichkeiten unterschiedlich intensiv in Anspruch genommen und prakti-

ziert werden können.

Die Offenheit der Bestimmung ist bei Plessner nicht nur zusätzliches Postulat,

sondern auf grundlegendeWeise bedeutsam. Offenheit ist (theoretische und prak-

tische) Konsequenz der Unergründlichkeit. Diese als philosophisches Prinzip zu

verstehen, heisst vielleicht auch, sie in ihrer ethischen Verbindlichkeit anzuerken-

nen (vgl. Diskussion in Kapitel 3.4). In Macht und menschliche Natur stellt Plessner

die historische bzw. politisch-ethische Struktur und Bedeutung der exzentrischen

Positionalität heraus und bezieht sie explizit auf Georg Mischs Prinzip der Uner-

gründlichkeit. Das Prinzip der Verbindlichkeit der Unergründlichkeit wird erst in

der jüngeren Rezeption als konstitutiv für die Anthropologie Plessners diskutiert.

Das ist erstaunlich, da damit die anthropologische Theoriebildung eine feine, aber

entscheidende Differenzierung erfährt, die auch bildungstheoretisch bedeutsam

ist. Das Kapitel 3.4 ist dieser Diskussion gewidmet.

Joachim Fischer weist in seiner Besprechung darauf hin, dass Plessner den le-

bensphilosophischen Exzentrizitäts- und Geistbegriff Ludwig Klages’ aufgenom-

men hat, ihn aber dezidiert philosophisch-anthropologisch gewendet habe. »Geist«

7 Es ist sicher passend, wohl auch kein Zufall, dass Plessner von der »Sicherung der Unergründ-

lichkeit« spricht, wie Georg Misch in etwas anderem Zusammenhang von der »Verbindlich-

keit der Unergründlichkeit« (vgl. Kapitel 5).

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116 Die Arbeit am Ausdruck

sei bei Klages Gegenbegriff zu »Leben« und entspreche insofern einer naturalis-

tischen und romantischen Kulturkritik, da »Geist« vom »Leben« entfremde und

als logozentrischer Einbruch das leibseelische Gleichgewicht beunruhige (Fischer

2000, S. 277). Mit Plessner sind »Geist« und Exzentrizität nicht als Gegensatz, son-

dern als innere Differenzierung der Kategorie »Leben« zu verstehen. »Geist« oder

»Logos« als äusserste Heraussetzung (Ex-zentrizität) des Lebenszentrums ist Aus-

differenzierung innerhalb einer Möglichkeitslogik des Lebens und steht zu diesem

nicht in Opposition. Die erkenntnistheoretisch als intentio recta und intentio obliqua

thematisierten Erkenntnisverhältnisse verschränkt Plessner als Lebensverhältnis-

se: »Exzentrische Positionalität ist also die Kennzeichnung des Menschen als kon-

krete Subjektivität: als ein in der Natur vorkommendesWesen, das unter Prinzipen

steht, die nicht in der Natur vorkommen (Geist), und das mit diesen Prinzipen im

Verhältnis zur Natur (Körper, Seele) steht.« (S. 278)

3.2 Exzentrische Positionalität in bildungstheoretischer Hinsicht

Plessners philosophische Anthropologie entwickelt den Ausdrucksbegriff systema-

tisch mit dem (oben erläuterten) Prinzip der »Doppelaspektivität«. Die begriffliche

Bestimmung erläutert er an den Strukturformeln bzw. den drei »Grundgesetzen«,

die eine heuristische Funktion haben und weniger einer Wesensbestimmung glei-

chen. Dabei sieht er die Expressivität der menschlichen Lebensformen im Verhält-

nis des Menschen zu seinem Körper und seiner Umwelt begründet. Systematisch

ist die Strukturform der exzentrischen Positionalität der sogenannten »Mitwelt«

vorgelagert. Mit »Mitwelt« meint Plessner mehr als bloss die »soziale Umgebung

des Menschen« (vgl. Plessner 2016, S. 379). Das »Mitverhältnis« kennen auch Tie-

re, doch die Beziehungen zu den »Mittieren« (S. 381) seien anders geprägt als jene

des Menschen zu seinen Mitmenschen. Nur der Mensch kenne ein »echtes Gegen-

verhältnis (im objektiven, nicht feindlichen Sinne)« (S. 382). Dies hat mit seiner

exzentrischen Position zu tun, er gehört sozusagen dazu und nicht dazu, ein Mit-

verhältnis der besonderen Art.8

Plessners anthropologische Fundierung legt weder im Bereich des Sozialen

noch des Gegenständlichen oder Ideellen unmittelbare Annahmen über Bildungs-

prozesse nahe, bietet aber dazu die Ermöglichungsbedingungen. Besonders inter-

essant ist sie in bildungstheoretischer Hinsicht, wenn es um die Fragen reflexiver

8 »Die Sphäre, in der wahrhaft Du und Ich zur Einheit des Lebens verknüpft sind und einer dem

anderen ins aufgedeckte Antlitz blickt, ist aber dem Menschen vorbehalten, die Mitwelt, in

der nicht nur Mitverhältnisse herrschen, sondern das Mitverhältnis zur Konstitutionsform

einer wirklichen Welt des ausdrücklichen Ich und Du verschmelzenden Wir geworden ist.«

(Plessner 2016, S. 382)

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zur Anthropologie des Ausdrucks 117

Ausdrucksprozesse sowie der Sinn- und Erkenntnisbildung geht. Das Prinzip der

exzentrischen Positionalität biete den Vorteil, so Hans-Rüdiger Müller in seinen

bildungstheoretischen Überlegungen zu Plessner, »den Bildungsprozess von vorn-

herein als einen Akt der (im weitesten Sinne) denkenden Distanznahme zum Le-

bensvollzug zu begreifen, ohne diesen Akt auf eine nur immanente Angelegenheit

des Geistes zu reduzieren« (Müller 2002, S. 58). Die Strukturformel der exzentri-

schen Positionalität lasse offen, »in welcher Form das Ich die virtuelle Distanz zu

seiner leiblichen Verfasstheit herstellt, auf welche Weise es den Leib, der es ja im-

mer auch ist, verkörpert, und wo im Geflecht symbolisch-kultureller Ordnungen

und Diskurse es sich eigentlich befindet« (ebd.).

Ausgehend vom Ausdrucksbegriff, den Plessner entwickelt, lassen sich imHin-

blick auf eine symbolisch organisierte »Mitwelt« bildungstheoretische Fragen hin-

sichtlich der individuellen Auseinandersetzung mit der Welt und sich selbst disku-

tieren. Müller versteht die symbolischen Ordnungen als variable empirische For-

men, die sich ausgehend von der »nur als Möglichkeitsbedingung konzipierte[n]

Idee einer ›exzentrischen Positionalität‹« zeigenwürden (2002, S. 58). Als bildungs-

theoretisch bedeutsam erachtet er insbesondere, dass sich damit der Fokus auf

den »Prozess der Symbolisierung« (ebd.) richte, der als Übergang und als unauflös-

bares Ineinandergreifen von fundierender Leiblichkeit und Denken zu verstehen

sei. Das Subjekt distanziere sich in diesem Prozess zwar vom leiblich-sinnlichen

Geschehen, »aber es löst sich eben nicht völlig davon, sondern interpretiert es nur

in einer besonderen Weise« (S. 58). Der Prozess der Distanznahme, der zugleich

als ein Prozess der Bezugnahme zu verstehen sei, müsse als ein »Wechsel der symbo-

lischen Ordnungen« verstanden werden, wobei sich diese nicht eindeutig hierarchi-

sieren liessen (ebd.). Müller folgert daraus, dass man darauf verzichten müsse, von

vornherein einen normativen Fluchtpunkt festzulegen; vielmehr »müsste man den

Bildungsbewegungen des Subjekts im Geflecht dieser Ordnungen folgen« (ebd.).

»Selbsttätigkeit im Bildungsprozess hieße dann nicht«, soMüller, »diesemGeflecht

entgehen zu können, sondern sich in ihm immer wieder neu exzentrisch zu posi-

tionieren.« (Ebd.)

Bezieht man sich wie Müller auf Plessners exzentrische Positionalität, so gilt

es daran zu erinnern, dass die exzentrische Strukturform keine blosseMöglichkeit,

sondern eine notwendige Möglichkeit der menschlichen Lebensform darstellt. Der

Mensch kann demzufolge nicht ausserhalb der exzentrischen Position leben, er

kann nicht im Nichts stehen, sondern nur immer im Lebensvollzug stecken – er

befindet sich immer schon im Prozess der Symbolisierung, der den Umgang mit

den verschiedenen symbolischen Ordnungen erfordert und einschliesst. Müllers

Formulierung der Selbsttätigkeit, »sich immer wieder neu exzentrisch zu positio-

nieren«, ist daher vielleicht eine begrifflich wenig sorgfältige oder grobe Wendung

im Rahmen einer bildungstheoretischen Interpretation der Anthropologie Pless-

ners.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 Die Arbeit am Ausdruck

Exzentrische Positionalität ist, wie bereits erläutert wurde, keine Möglichkeit,

sondern konstitutiv für die Situation des Menschen. Sie bezeichnet eine nicht hin-

tergehbare Grundkonstellation der menschlichen Selbst- undWeltverhältnisse. Er-

kennt man diese Einsicht als verbindlich an, dann erscheint das Verständnis der

Selbsttätigkeit als Fähigkeit und Praxis, »sich immer wieder neu exzentrisch zu

positionieren«, zu undifferenziert und ähnlich problematisch wie das Bildungs-

prozessverständnis im Sinne »grundlegender Transformationen des Selbst- und

Weltverhältnisses« (vgl. Kapitel 1.1). Akzeptiert man die Perspektive der exzentri-

schen Positionalität, so ist das menschliche Selbst- und Weltverhältnis eben genau

dadurch »grundlegend« geprägt, es kann sich daher auch keineswegs »grundle-

gend transformieren«. Aus Sicht der Plessner’schen Anthropologie ergibt die bil-

dungstheoretische Rede von einer »grundlegenden Transformation des Selbst- und

Weltverhältnisses« im Grunde keinen Sinn. Der Mensch lebt »ausdrücklich« und

als Ausdruckswesen, doch ist er seiner Position nach gezwungen, mit sich und der

Welt in Verhältnissen zu leben, deren expressive Vermittlung immer schon mitent-

halten bzw. mitzudenken ist.

Die expressiven Bewegungen des Subjekts innerhalb der symbolischen Ord-

nungen per se schon als Bildungsprozesse auszuzeichnen, ist mit ähnlichen

Schwierigkeiten verbunden, wie sie sich hinsichtlich der transformatorischen

Bildungstheorie Kollers gezeigt haben. Die Fähigkeit zum Wechsel zwischen

symbolischen Ordnungen ist daher eher als Leistung primärer Sozialisation zu

verstehen, etwa als Habitualisierung bzw. domänenspezifisches und konventio-

nalisiertes Rollen- und Ausdrucksverhalten. Dass Bildungsprozesse ohne diese

basalen Fähigkeiten und damit verbundenen Lernprozesse undenkbar sind, ist

unbestritten. Aber »sich immer wieder neu exzentrisch zu positionieren« als

»Selbsttätigkeit im Bildungsprozess« bzw. als Bildungsprozess selbst zu bestim-

men, wie Müller (2002) vorschlägt, überzeugt ebenso wenig wie das Konzept der

Bildung als grundlegende Transformation des Selbst- und Weltverhältnisses. Der

Mensch hat – aus der Perspektive Plessners – vielmehr vermittelt und vermittelnd

in seinen Verhältnissen zu leben, er kann sich zu diesen verhalten, aber nicht

grundlegend die Lebensstruktur der exzentrischen Position selbst strukturieren.

Dazumüsste er schon ausserhalb derselben stehen, leben und handeln können und

dann entscheiden können, ob er sein Leben eher in der positionalen Bestimmung

einer Pflanze, eines Tieres oder eines Gottes führen will. Wenn etwas »grundle-

gend« ist, dann die Kennzeichnung der exzentrischen Position. Während Müllers

Beschreibung der Bildung inmitten der exzentrischen Positionalität gefangen

bleibt und bildungstheoretisch darauf keinen wirklich weiterführenden Gedanken

aufbaut, sondern eine entsprechende Kompatibilität bzw. »Anschlussfähigkeit«

aufzeigt, würde man bei der transformatorischen Bildungstheorie schliessen, dass

dieselbe die Anthropologie Plessners sozusagen »überfordert«.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zur Anthropologie des Ausdrucks 119

3.2.1 Ausdrücklichkeit und Reflexivität

Mit Plessners komplexer Bestimmung lässt sich Reflexivität als Teil der Expressi-

vität bzw. Ausdrücklichkeit der menschlichen Lebensäusserungen bezeichnen (vgl.

2016, S. 399). Allerdings macht Plessner über expressive Prozesse und Praxen nur

sehr allgemeine Aussagen. Aufgrund seines systematischen Interesses steht die

Verhältnisbestimmung desmenschlichen Selbst- undWeltverhältnisses im Vorder-

grund und weniger die Frage nach dem Entwicklungsgang desselben. Es sind aber

explizit die Momente der Expressivität und der menschlichen Ausdrucksformen,

welche die Frage nach dem Charakter der Vollzugsstruktur menschlicher Selbst-

tätigkeit nahelegen (das Gesetz der vermittelten Unmittelbarkeit beinhaltet ja die

Aspekte der Immanenz und Expressivität, vgl. S. 396ff.). Plessner leistet mit den

Aufsätzen in Ausdruck undmenschliche Natur (Plessner 2003) vielfältige phänomeno-

logische Beschreibungen basaler Ausdrucksformen.9 Darin wendet er sein anthro-

pologisches Denken exemplarisch auf charakteristische Phänomene menschlicher

Expressivitätsformen an.

Während die exzentrische Positionalität als philosophisch-anthropologische

Kennzeichnung ein In-der-Welt-Sein des Menschen beschreibt, fungiert der

Hinweis auf Expressivität respektive Ausdrücklichkeit als erste Charakterisie-

rung menschlicher Verhaltens- und Handlungsweisen einer so gefassten conditio

humana. Der expressive Charakter menschlichen Ausdrucks gründet im Struk-

turprinzip der (reflexiven) Vermitteltheit seiner Position. Allgemein kann diese

Praxis als Symbolisieren bezeichnet werden. Im Grunde handelt es sich dabei

um eine Bezeichnung für all jene Phänomene und Vorgänge in der menschlichen

Lebenswelt, die ihre Expressivität und Kulturalität umfassen.

Bildungstheoretisch interessiert dabei insbesondere der Akt der Distanznahme

unter Berücksichtigung der Leiblichkeit. Grundsätzlich können Akte der Distanz-

nahme sinnvollerweise nicht vom leiblichen Vollzug losgelöst gedacht werden, auch

wenn es um das Denken geht. Die im weitesten Sinne »denkende Distanznahme«

(Müller 2002, S. 58) – die, wie gesagt, immer auch Bezugnahme ist und gleich-

zeitig sowohl trennt als auch verbindet (vgl. Kapitel 4) – betrifft den Prozess der

Vermittlung selbst, auf den mit dem Begriff »Selbsttätigkeit« bildungstheoretisch

Bezug genommen werden kann. Übereinstimmend mit Müller kann der »Akt der

(im weitesten Sinne) denkenden Distanznahme« als Prozess der Symbolisierung ver-

standen werden (ebd.). Symbolisierungsprozesse sind in Plessners Perspektive mit

den Formen der Expressivität zu vergleichen oder gar zu bezeichnen.Die bildungs-

theoretisch interessante Rede von einer denkenden Distanznahme im Prozess der

Symbolisierung und von einem möglichen Wechsel der symbolischen Ordnungen

erfordert aber vorgängig ein Verständnis der Vollzugsstruktur des Symbolisierens,

9 Etwa zum Lachen, Lächeln, Weinen und Schauspiel.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


120 Die Arbeit am Ausdruck

in welchem die anthropologische Struktur des Menschen explizit mitgedacht wird.

Dann könnte auch differenzierter angegeben werden, inwiefern Prozesse der Sym-

bolisierung als denkende Distanznahme gelten können und ob bzw. inwiefern ein

Wechsel der symbolischen Ordnung als Bildungsbewegung oder -prozess verstan-

den werden kann. InMüllers Rezeption könnenmit Plessner selbst noch keine wei-

teren Angaben zum Entwicklungsgang der Vermittlung selbst und zum Symboli-

sierungsprozess gemacht werden. Das hat sicherlich damit zu tun, dass Plessner

die anthropologischen Bedingungen systematisch bestimmt, die Vermittlung not-

wendig machen, aber die entsprechenden Prozesse nicht beschreibt. Diese quasi-

systematische Perspektive mit universellem Anspruch zeigt folglich in Bezug auf

diese Frage zwar die Richtung an, ist aber noch weitgehend theoretisch unbear-

beitet.

Müllers Interpretation, exzentrische Positionalität nur als eineMöglichkeitsbe-

dingung zu verstehen, verstellt eher den Blick auf die drängendere Frage nach der

Vermittlung; es wurde ja bereits deutlich gemacht, dass Exzentrizität nicht völlig

kontingent ist. Die Leerstelle der »leeren Formel von der exzentrischen Positionali-

tät«, von der Müller (2002, S. 58) spricht, bezeichnet eine Frage, die auch in Müllers

Annäherung, deren Intention grundsätzlich zu begrüssen ist, letztlich unberück-

sichtigt bleibt. Zwar trifft sicherlich zu, dass offen ist, in welcher Form das Ich die

virtuelle Distanz zu seiner leiblichen Verfasstheit herstellt – nicht offen ist aber,

dass sich der Mensch immer in actu, immer im konkreten Prozess einer Verhält-

nisbestimmung von Ich und Mir, Körper-Haben und Leib-Sein auszudrücken hat.

Man kann sich also – um hier sprachlich etwas spitzfindig zu sein – nicht »im-

mer wieder neu exzentrisch positionieren« (ebd.). Aus einer existenzialistischen

Perspektive ergibt die Rede vielleicht Sinn, aber bildungstheoretisch und anthro-

pologisch – sozusagen weniger exklusiv – könnte man sagen, dass die Situation

der exzentrischen Position den Menschen immer wieder zwingt, sich zu den Ver-

hältnissen, in denen er lebt und von denen er geprägt wird, in ein Verhältnis zu

setzen (Verhältnissetzung zweiter Ordnung). Natürlich kann er sich auch zu die-

sem Sachverhalt in ein Verhältnis setzen, nämlich zu der Art undWeise, wie er sich

zu seinen Verhältnissen ins Verhältnis setzt (Verhältnissetzung dritter Ordnung),

aber das ist erstens unwahrscheinlich und fällt zweitens nicht mit einer Verhält-

nissetzung der Strukturbedingungen exzentrischer Positionalität zusammen (was

eine philosophisch-anthropologische Tätigkeit sein mag…).10

Man muss Müller allerdings zugutehalten, dass seine Leseweise von Plessners

Beschreibung der Exzentrizität, wie dieser sie in den Stufen vorstellt, nicht entge-

gensteht. Plessner schwankt dort in der Bestimmung und lässt diese Interpretatio-

nen durchaus zu. Dies ändert sich mit der Einführung des Prinzips der Verbind-

10 Diese Hinweise zur Verhältnissetzung (zweiter und dritter Ordnung) verdanke ich dem Ge-

spräch mit Roland Reichenbach.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zur Anthropologie des Ausdrucks 121

lichkeit der Unergründlichkeit in Macht und menschliche Natur, einer feinen Sinn-

justierung, die aber einen entscheidenden Unterschied für das Ganze macht. Ka-

pitel 3.4 wird darum nochmals Plessners Anthropologie und das Prinzip der Un-

ergründlichkeit aufnehmen, da das Theorem der Unergründlichkeit der kritische

Problemstein einer artikulationstheoretischen Begründung der ästhetischen Di-

mension von Bildungsprozessen ist.

An dieser Stelle sollte deutlich geworden sein, dass die groben bildungs-

theoretischen Rahmenvorstellungen (wie teilweise in Kapitel 1 kritisiert) durch

ausdrucksanthropologische und/oder artikulationstheoretische Deutungen gewis-

se Konkretisierungen und Verfeinerungen erfahren könnten.Müller (2002) ist ganz

zuzustimmen, wenn er auf die bildungstheoretische Bedeutung der Prozesse des

Symbolisierens und des Wechselns zwischen und von symbolischen Ordnungen

hinweist. Allerdings ist dies nicht mehr als ein Hinweis und der Allgemeinheits-

grad seiner Erläuterungen sehr hoch, sodass die Prozesse theoretisch noch nicht

erhellt werden bzw. zu unspezifisch bleiben. Auch macht es m.E. einen grossen

Unterschied, ob eine symbolische Ordnung situationsspezifisch gewechselt wird

(vielleicht sogar ganz routinehaft) oder ob der Mensch sich (willentlich) anstrengt,

einen Gegenstand seines Wahrnehmens und Empfindens anders auszudrücken

und darzustellen, um ihn in anderer Weise sichtbar zu machen, als es zum Bei-

spiel Routine und kollektive Pragmatik der Situation anbieten oder nahelegen.

Zwischen dem konstatierten Phänomen der Ausdrücklichkeit und der Praxis des

Vermittlungsvollzugs, also des konkreten menschlichen Symbolgebrauchs und ar-

biträren Zeicheneinsatzes, ist eine Differenz und auch eine Distanz angezeigt, die

es zu klären gilt. Für diese Perspektivierung wird in Kapitel 3.3 die Denkfigur der

Artikulation vorgestellt und für eine Anthropologie und Theorie der Artikulation

votiert, die in Kapitel 5 und 6 theoretisch und argumentativ vertieft und gefestigt

werden.

3.3 Anthropologie der Artikulation (Matthias Jung)

Um die Komplexität des Vermittlungsvollzugs (im Plessner’schen Sinne) zu be-

schreiben, muss man verstehen, was den Menschen zum Symbolisieren befähigt.

Ausdruck bzw. Ausdrücklichkeit ist ohne einen damit verbundenen »Eindruck«

nicht denkbar. In der Rede der Ausdrücklichkeit wird auf den intentionalen11 Cha-

11 »Intentional« im Sinne von »gegenständlich«, es geht immer um etwas, Ausdruck und »Et-

washaftigkeit« (aboutness) gehören zusammen. »Etwas« ist ein sprachlicher Platzhalter, aber

auch eine Anzeige, dass es um ein Sein (das ontische) geht, zu dem wir (ontologisch) noch

keinen Zugang haben. Eigentlich heisst »about« ja »über«, das auf ein »Etwas«, das zunächst

alles sein kann, zeigt. Der Genese und dem Zusammenhang von Zeigen und Artikulation ist

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 Die Arbeit am Ausdruck

rakter des menschlichen Ausdrucks verwiesen, die Besonderheit, dass und wie er

mit Eindrücken umgeht, umgehen zu müssen scheint. Ausdruck ist meistens die

Reaktion auf einen Eindruck. Bei zentrisch positionierten Lebewesen ist der Aus-

druck Reaktion auf einen Wahrnehmungseindruck, die meist funktional und in-

stinktgeleitet interpretiert wird. Zwar sagt man, das Reh habe Angst gehabt, dies

erkenne man an der Fluchtreaktion, aber man scheint damit keinen komplexen

psychischen Prozess zu verbinden. Auch macht es wenig Sinn, zu sagen, das Reh

fliehe ausdrücklich. Mit Ausdrücklichkeit verbinden wir die im weitesten Sinne

bewusste Bezugnahme auf einen vorhergehenden oder gegenwärtigen Eindruck.

Einem Eindruck einen Ausdruck zu verleihen, kann als »Arbeit am Ausdruck« be-

zeichnet werden (vgl. Marcel Gauchet, der von der bildungsmässigen Steigerung

der »Arbeit am Ausdruck menschlicher Erfahrung« spricht, zit. n. Reichenbach 2011,

S. 197, Hervorh. A.P).

Damit zeigt sich eine Verschiebung der Perspektive. Am Phänomen der Arti-

kulation ist der Aspekt des Vermittlungsvollzugs vom Ausdruck zur Artikulation von

besonderem Interesse.Das notwendige Vermittlungsmoment der Ausdrücklichkeit

menschlichen Daseins lässt die Möglichkeit des unvermittelten, reinen Ausdrucks

letztlich nicht zu. Selbst das Lachen undWeinen desMenschen ist demzufolge Aus-

druck symbolischer Prägnanz und damit intentional. Die Grenzphänomene zwi-

schen Ausdruck und Artikulation sind besonders aufschlussreich und erfordern es,

die Aufgabe und Rolle der Artikulation in der menschlichen Lebensform und Bil-

dung genauer zu betrachten. So viel ist an dieser Stelle schon klar: Während die

im weitesten Sinne bewusste Bezugnahme sich qualitativ vom unmittelbaren Aus-

drucksverhalten tierischer Kommunikation unterscheidet, bleibt auch dermensch-

liche Ausdruck an das konstitutive Prinzip der Verkörperung gebunden.

Dem Symbolisierungsprozess geht eine gelungene Artikulationspraxis voraus.

Symbolisieren ist eine Unterart des Artikulierens, Artikulieren dem Symbolisie-

ren begriffslogisch also übergeordnet. Das nun näher zu erläuternde Konzept der

Artikulation ermöglicht eine differenziertere Reflexion des dynamischen Charak-

ters und Prozesses menschlichen Ausdrucks. Artikulation ist einerseits anthropo-

logische Notwendigkeit und Bedingungmenschlichen Lebens, andererseits ist ihre

Praxis kontingent.

Es kann hier nicht darum gehen, eine ausdrucksanthropologische Theorie der

Kultur oder Kulturgenese zu rekonstruieren. Das schliesst jedoch nicht aus, sowohl

phylogenetisch als auch ontogenetisch von einer Koevolution natürlicher und kul-

tureller Faktoren auszugehen, sodass von einer »organischen Verankerung der ex-

zentrischen Positionalität zu Beginn jeder Ontogenese« gesprochen werden kann,

das Kapitel 4 dieser Arbeit gewidmet. Allgemein dazu Searle, J. (1983). Intentionality: An Essay

in the Philosophy of Mind. Cambridge: Cambridge University Press.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zur Anthropologie des Ausdrucks 123

um hier Norbert Meuter (2006, S. 110) zu folgen. Der Aussage, wonach »die exzen-

trische Positionalität […] nicht die Voraussetzung, sondern die Folge des Kulturpro-

zesses« darstelle (S. 359), ist in diesem Kontext dennoch nicht zuzustimmen, da sie

den Punkt Plessners verfehlt, exzentrische Positionalität als strukturelle Vorausset-

zung zu sehen, um Kultur als eine eigene Sphäre zu denken. Diese Sphäre ist mit

Plessner weiter zu fassen als eine »blosse« Evolutionsstufe. Die »Stufen des Orga-

nischen und der Mensch« heisst gerade nicht, dass der Mensch die »unteren« Stu-

fen hinter sich gelassen hat oder überhaupt hinter sich lassen kann. Auch wäre es

verfehlt, Plessner vorzuwerfen, nicht genetisch gedacht zu haben. Vielmehr ist an-

zuerkennen, dass seine systematischen Überlegungen einen begrifflich sorgfältig

erarbeiteten Einsatzpunkt bereitstellen und es ermöglichen, bildungstheoretisch

zu einer differenzierteren Auffassung des sogenannten Selbst- und Weltverhält-

nisses zu kommen.

Seit der Jahrtausendwende sind zunehmend anthropologische Analysen er-

schienen, welche die körperliche Verfasstheit menschlicher Expressivität und

Symbolisierungsprozesse zusammenzudenken versuchen. Allgemein formuliert

geht es dieser Stossrichtung darum, menschliche Expressivität als strukturierte

Ganzheit aufzufassen, d.h. den Zusammenhang von leib-körperlichem Ausdruck

und der Transzendenz von Zeichenprozessen zu beleuchten. Die Frage nach dem

Zusammenhang von symbolischen Zeichen, ihren aussersprachlichen Referenten

und den leiblichen Expressionen geht – mit Plessner – von der Vermitteltheit

menschlichenDaseins aus, fokussiert aber akzentuierter die Praxis des Vermittelns

als expressiven Prozess. Es geht, nochmals anders ausgedrückt, um den inneren

Zusammenhang expressiven Leib-Seins und symbolischer Ausdrucksprozesse.

3.3.1 Die Denkfigur der Artikulation

Matthias Jung legt mit Der bewusste Ausdruck. Anthropologie der Artikulation eine

diesem Ansatz entsprechende »integrative« Anthropologie vor (2009). »Integrativ«

heisst, eine anthropologische Perspektive einzunehmen, kulturwissenschaftli-

che und naturwissenschaftliche Momente gleichermassen zu berücksichtigen

und in ihren theoretisch plausiblen Verbindungsmöglichkeiten zu betrachten.

Zu den neueren Arbeiten dieser Art gehören sicherlich auch die Entwürfe von

Norbert Meuter – Anthropologie des Ausdrucks. Die Expressivität des Menschen zwischen

Natur und Kultur (2006) – und von Christian Illies – Philosophische Anthropologie

im biologischen Zeitalter. Zur Konvergenz von Moral und Natur (2006). Beide Arbei-

ten reflektieren die anthropologischen Grundlagen von Moral, indem sie nach

Konvergenzen zwischen naturalistisch beschreibbaren und normativ-sinnhaften

Phänomenen suchen. Während Meuter beim Erlebnisausdruck ansetzt – ganz

nach dem Bottom-up-Prinzip – und die Fähigkeit zum symbolischen Ausdruck

als entscheidend für die Entstehung moralischer Sensibilität und Urteilsfähigkeit

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 Die Arbeit am Ausdruck

ansieht, verbindet Illies eine bewusstseinstheoretische Top-down-Perspektive mit

evolutionstheoretischen Bottom-up-Argumenten und zielt auf die Synthese dieser

zunächst unabhängigen Argumentationslinien.

Jung (2009) situiert seine Anthropologie des Ausdrucks in expliziter, aber kriti-

scher Nähe zu diesen Arbeiten. Mit Meuter eint ihn, »dass nur solche Anthropolo-

gien, die bei der Verkörpertheit von Zeichenprozessen einsetzen, mit Aussicht auf

Erfolg gegen dualistischewie gegen reduktionistische Positionen gleichzeitig argu-

mentieren können« (Jung 2009, S. 5). Meuters ausdruckszentrierte Anthropologie

ist hingegen insofern »beschränkter«, da sie strukturell auszublenden scheint, dass

die Entstehung sachlogisch organisierter Kulturbereiche wie Kunst und Wissen-

schaft, die über symbolische Interferenzen artikuliert sind, nur noch einen indirek-

ten Bezug zu den situativen Expressionen des Lebewesens Mensch aufweisen (vgl.

ebd.). Die Frage nach der Struktur dieser symbolischen Verknüpfung wird damit

gar nicht tangiert. Jung nimmt das verkörperungstheoretisch-expressive Anliegen

Meuters auf, will aber diese Beschränkung vermeiden, indem er, »sehr pauschal

gesagt, Verkörpertheit und Transzendenz des Zeichens zusammendenkt« (ebd.).

Ihm geht es darum, nachzuvollziehen, was es für den einzelnen Menschen bedeu-

tet, je immer auch selbst ausdrücken zu müssen. Jung begrüsst ausdrücklich Illies’

antireduktionistischen und antidualistischen Impuls, mit dem dieser evolutionä-

re Ethik und universalistische Vernunftmoral konvergieren lässt. Allerdings will

Jung selbst »weniger auf eine finale Synthese des Getrennten als [vielmehr] auf

dessen ursprüngliche Einheit im praktischen Weltverhältnis« hinaus und eine »in-

trinsische Verkörpertheit des Denkens« ins Spiel bringen (S. 7). Jung ist daher um

ein grundbegrifflich-integratives Vorgehen bemüht, mit welchem die expressiv-

verkörperte erstpersonale Sinnperspektive zusammen mit der artikulierten dritt-

personalen Kausalperspektive als expressives Kontinuum theoretisch überzeugend

verstanden werden kann (vgl. S. 9 & 19f.).

Im Zentrum von Jungs begrifflicher Analyse steht die »Denkfigur der Artikula-

tion«. Hierzu sei ein längeres Zitat in definitorischer Absicht wiedergegeben:

»Unter Artikulation verstehe ich die anthropologisch basale Tatsache, dass Men-

schen ihre Lebensvollzüge für sich und andere verständlich machen, indem sie

erlebte Qualitäten und motorische Impulse artikulieren, sie also in gegliederte

Handlungsabläufe und syntaktisch strukturierte Symbolketten transformieren.

Bei diesem Geschehen setzen die bedeutungsfestlegende Gliederung der Gedan-

ken wie die Bestimmung der Handlungsintentionen stets, und hierin liegt die

antidualistische Pointe, eine physische Gliederung der Bewegungen voraus, ohne

die sie nicht möglich wären – ob es sich nun um die Verkettung von Lautfolgen,

Schriftzeichen, motorische Aktivitäten usw. handelt. WennMenschen sich artiku-

lieren, erzeugen sie sinnhafte Strukturen, indem sie jeweils bestimmte physische

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zur Anthropologie des Ausdrucks 125

– in den basalen Formen physiologische –Muster realisieren: Der Gedanke bedarf

des materiell realisierten Zeichens.« (Jung 2009, S. 12f.)

Der theoretische Rahmen der exzentrischen Positionalität, in der sich die Aus-

drücklichkeit menschlicher Lebensäusserungen manifestiert, ermöglicht es, den

Zusammenhang zwischen Verhalten bzw. Verhältnissen und der Fähigkeit, sich

ausdrücklich auf Verhalten bzw. Verhältnisse beziehen zu können, zu verstehen.

Jung bezeichnet dies als ein spezifisch menschliches Verhältnis zwischen Verhal-

ten und Sinn, das sich in der Fähigkeit zeigt, vollziehend in diesem Verhältnis zu

stehen, d.h. »eben diesen Weltbezug semantisch werden zu lassen, ihn also zum

Gegenstand symbolischer Ausdruckshandlungen zu machen« (Jung 2009, S. 103).

Was Menschen demnach auszeichnet,

»ist der ausdrückliche und mithin mittelbare Charakter unseres Weltverhältnis-

ses. Spezifisch menschliche Rationalität organisiert Wahrnehmung nicht durch

direkte Implementierung in intelligentes Verhalten, sondern als Erfahrung: in-

dem sie diese expliziert, ausdrücklich macht und so in eine kulturermöglichende

reflexive Distanz zu ihr eintritt – eine Distanz freilich, deren Maß nicht der des-

engagierte Beobachter abgibt, sondern der Teilnehmer des Lebensspiels, der sich

aus dem Handlungszusammenhang von Selbst und Milieu nur zeitweise heraus-

nimmt, um desto besser wieder hineinzukommen.« (Jung 2009, S. 105)

So lässt sich sagen, dass das leiblich-expressive Organismus-Umwelt-Verhältnis

durch Prozesse symbolischer Artikulation vermittelt ist und kulturelle Differen-

zierung als konstitutiv für die Notwendigkeit undMöglichkeit der reflexiven, tran-

szendierenden und rationalen Artikulationspraxen hinsichtlich humanspezifischer

Kognition und moralischer Orientierung betrachtet werden kann. Die Denkfigur

der Artikulation zeichnet sich durch ihr antidualistisches Potenzial aus: Sie unter-

läuft programmatisch die cartesianische Trennung von Körper undGeist.Die Figur

des Ausdrucks verlangt daher nach theoretischen Positionen, in denen die Dimen-

sionen der geistig-kulturellen und der organisch-natürlichen Betrachtungsweisen

nicht gegeneinander aufgestellt werden, sondern als gleichermassen konstitutiv

für die Praxis desmenschlichen Selbst- undWeltbezugs diskutiert werden können.

Dabei geht es sicherlich nicht um einen methodischen Eklektizismus, sondern um

die Erkenntnis, dass die analytisch zu unterscheidenden Betrachtungsweisen auf

Phänomene verweisen, die in ihrer »Wirklichkeit«, d.h. in und als Praxis, eine Ein-

heit oder Gemengelage bilden.

Jung rekonstruiert bedeutsame philosophiehistorische Linien und deren Kon-

tinuität ausführlich, um daran anschliessend seine eigeneTheorie vorzustellen. Es

geht ihm dabei weniger um wirkungsgeschichtliche Verbindungen als darum, ge-

haltvolle Verknüpfungen und Überschneidungen des hermeneutisch-expressivis-

tischen Denkens von Johann Gottfried Herder über Wilhelm von Humboldt und

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 Die Arbeit am Ausdruck

Wilhelm Dilthey zu den pragmatischen Traditionen von Charles Sanders Peirce,

John Dewey und George Herbert Mead vorzustellen. Die substanzielle Nähe dieser

philosophischen und sozialtheoretischen Positionen wird auch von Autoren, die in

einer stark expressivistischen Tradition stehen, wie etwa Charles Taylor,12 insge-

samt wenig beachtet.

Die Aufgabe, zwischen evolutionär-biologischen, naturwissenschaftlichen Er-

kenntnissen und historisch-kulturwissenschaftlichenÜberlegungen zu vermitteln,

formuliert Jung so:

»[…] es geht um die Verhältnisbestimmung von evolutionärer Genese und Konti-

nuität einerseits und dem,was ich denHolismus derDifferenz nennenwerde, ande-

rerseits: darunter verstehe ich die Tatsache, dass sich diemenschliche Lebensform

als strukturierte Ganzheit – und eben nicht allein durch zusätzliche kognitive und

kommunikative Kompetenzen – von derjenigen anderer Lebewesen unterschei-

det.« (2009, S. 1)

Und:

»Menschen sind Lebewesen und der evolutionären Kontinuität eingeordnet, die

alles Lebendige umgreift. Doch die kulturelle Lebensform, die so entstanden ist,

unterscheidet sich als Ganze, nicht erst in den sogenannten ›höheren‹ Funktionen des

Bewusstseins, von derjenigen anderer Lebewesen.« (Ebd. Hervorh. A.P.)

Akzeptiert man den Gedanken eines »Holismus der Differenz«, so überzeugen

in der Folge weder Positionen, die Bewusstsein und Kultur ohne internen Bezug

zur organischen Dimension des menschlichen Lebens betrachten, noch jene, die

menschliches Verhalten rein behavioristisch beschreiben und von der typisch

menschlichen Einbettung des Lebens in eine normativ-symbolisch strukturierte

Kultur absehen (vgl. ebd.).

3.3.2 Artikulation und Reflexion: Sprachverständnis und Sprachkritik

Der Anspruch, die sehr verschiedenen Forschungsansätze und theoretischen Posi-

tionen miteinander zu verbinden und argumentativ zu integrieren, bestimmt aber

auch die »Flughöhe« von Jungs Überlegungen. So verbleibt er grundsätzlich im ex-

emplarischen Bereich der Sprache. Damit scheint der Sprache paradigmatischer

Status zuzukommen, denn andere Formen der Artikulation werden nicht spezi-

fisch diskutiert. Das zeigt sich beispielweise in der Diskussion von körperlichem

Ausdrucksverhalten und spezifischer der Auffassung des Gestischen. Es kann ver-

mutet werden, dass die sehr weittragenden Begrifflichkeiten der Peirce’schen Se-

miotik dazu (ver-)führen, das ikonische Moment des »Icon« unhinterfragt mime-

12 Vgl. zu Taylor Kapitel 6.2 bzw. Taylor (2017).

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zur Anthropologie des Ausdrucks 127

tisch zu konzipieren und in der Folge »Ausdruck« vom artikulierten Symbol zu

trennen (Jung 2009, S. 186ff.). Das passt zwar auch zu Michael Tomasellos (2009)

Theorie der Sprachgenese, inwelcher die Zeigegeste sprachkonstitutiv, aber als vor-

sprachlich (und zwar sowohl phylogenetisch als auch ontogenetisch) verstanden

wird und auf die Jung sich in seinem kommunikationstheoretischen Verständnis

von Handlung beruft. Das komplexe Zusammenspiel von Wahrnehmung und ex-

pressiven Zeigegesten (ein unterbehandelter Zeige-Typ, der ontogenetisch gleichzei-

tig mit den anderen entsteht) sowie die mögliche Genese anderer, nicht-begriffs-

sprachlicher und -schriftsprachlicher, aber artikulierter Ausdrucksformen bleiben

unberücksichtigt.

Das hat insbesondere damit zu tun, dass es üblich ist, das Icon bzw. das Iko-

nische primär der Ebene des Ausdrucksverhaltens zuzuschreiben und das Gesti-

sche dabei zusammen mit dem Zeigen als vorbewusste, expressive Ausdrucksform

und als nicht bzw. noch nicht bewusst artikuliert definiert wird (vgl. Jung 2009,

S. 325ff.). Dass Jung diesenWeg geht, hat damit zu tun, dass er sich auf die Diskus-

sion »expressives Ausdrucksverhalten und instrumentelles Handeln« bzw. »expres-

sives Ausdrucksverhalten vs. Handeln« (bei ihm von Darwin und Gehlen repräsen-

tiert) einlässt. Jungs Ziel ist es einen Mittelweg zu finden, da hier die Integration

der Verkörperung des Handelns – und bei Jung damit der differenzholistische An-

satz seiner Anthropologie der Artikulation – auf dem Spiel steht. Seine »Lösung«

besteht dann im Vorschlag der Gleichursprünglichkeit von instrumentellem und

kommunikativem Handeln, die er beide im vorbewusst-somatischen Ausdrucks-

verhalten begründet:

»Systematisch formuliert geht es darum, Handlung und Expression so in Bezie-

hung zu setzten, dass erstens die Asymmetrie beider gewahrt bleibt – nur Artiku-

lation, nicht Ausdruck hat Handlungscharakter –, zweitens deutlich wird, dass in-

strumentelles und kommunikatives Handeln gleichursprünglich auf vorbewusste

motorische Schemata des Körpers bezogen sind und drittens symbolische Hand-

lungen so verstanden werden können, dass sie auf vorbewussten Expressionen

aufbauen, diese aber in ein artikuliertes Weltverhältnis integrieren.« (Jung 2009,

S. 324)

Jung bezieht sich dabei auf experimentelle und neuroanatomische Untersuchun-

gen und kommt zu demSchluss, dass »Lautsprache undGestik von denselben Feed-

backschlaufen und neuronalen Aktivierungsmustern gesteuert werden, also auch

die Lautsprache eine ihr wesentliche motorische Gliederung aufweist«. Er fasst

zusammen, dass »sinnhafte Handlungen immer artikuliert, d.h. von körperbildli-

chen Aktivierungen körperschematischer Gliederungen ermöglicht und motorisch

an physische Feedbackinstanzen rückgekoppelt sind« (Jung 2009, S. 337).

Jung möchte »sinnhaftes Handeln« und »intentionale Motorik« als funda-

mental verkörpert verstehen. Nun ist es allerdings so, dass im sprachtheoretischen

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 Die Arbeit am Ausdruck

Handlungsmodell, wie es TomasellosTheorie zugrunde liegt, (Zeige-)Gesten phylo-

wie ontogenetisch als vor der konventionellen Sprache liegend verstanden werden.

Tomasellos Kooperations- und Kommunikationstheorie ist im Grunde ebenfalls

zweckrational determiniert und sein Verständnis von Kommunikation »basiert auf

der total humorlosen und poesiefreien Griceschen Konversationsethik«, wie Jür-

gen Trabant in seiner insgesamt sehr anerkennenden Rezension zu dessen Werk

Eine Naturgeschichte des menschlichen Denkens schreibt (2015, S. 178). Somit bleibt

Jungs Grundmodell trotz geteilter neuronaler Feedbackschlaufen und Rückkoppe-

lung an motorische Feedbackinstanzen letztlich zweistufig, da nichtsprachliche

Gliederungs- und andere Symbolisierungsformen innerhalb der Genese und des

Konzepts des kommunikativen Handelns als nichtartikuliert verstanden werden.

Gesten sind vor diesem Hintergrund als »nichtartikulierte Ausdrucksformen«

zu verstehen, »bei denen der Raum über die Zeit dominiert« (Jung 2009, S. 333).

Es stellt sich die Frage, ob Erleben als unartikulierte, körperlich gespürte Situation

angemessen aufgefasst ist und ob »der bewusste Ausdruck« auf die Artikulation ei-

nes Nichtartikulierten zurückgeht. In Kapitel 4 dieser Arbeit wird daher die Genese

von Zeigegesten genuin artikulationskritisch untersucht und befragt.

Die von Jung nicht gestellte Frage, die sich aber in bildungstheoretischer und -

kritischer Hinsicht für ein Artikulationsverständnis aufdrängt, lautet, ob nicht das

Mimetisch-Ikonische der Gebärde bzw. die menschliche Zeigegeste bereits als ar-

tikulierte (symbolische) Form verstanden werden sollte und nicht nur als Teil der

Genese von Symbolisierungsformen –, ob Artikulation also »mehrdimensionaler«

und weiter aufgefasst werden sollte. Es spricht einiges dafür, dass der Prozess der

menschlichen Artikulation feinteiliger ist und daher subtiler und befragender be-

schrieben werden sollte, um die Verstehens- und Artikulationsprozesse zu reflek-

tieren.13

Der (titelgebende) »bewusste Ausdruck« ist bei Jung letztlich an der Begriffsspra-

che orientiert, da diese sich durch eine metareflexive Sonderstellung auszeich-

ne. Mit dem holistisch-expressiven Sprachbegriff Robert Brandoms verbindet ihn

der »Glaube« an die metareflexive Sonderstellung der Sprache, die er – hier »ge-

gen« Brandom – nicht als »Hyperlinguismus« verstanden haben will (vgl. Jung

2005, S. 115). Denn Brandom verzichte zwecks Dualismusvermeidung auf den Er-

fahrungsbegriff, verschenke damit aber die Möglichkeit, »den Subjektpol unseres

13 So unterscheidet etwa Susanne Langer in ihrer wegweisenden Schrift Philosophie auf neuen

Wegen diskursive und präsentative Formen der Artikulation und hält fest: »Alle Sensitivität

trägt den Stempel des Geistigen. ›Sehen‹ zum Beispiel ist kein passiver Vorgang, durch den

bedeutungslose Eindrücke gesammelt werden, damit der ordnende Geist aus diesen amor-

phen Daten Formen für seine eigenen Zwecke herauslesen kann, ›Sehen‹ ist selber schon

ein Formulierungsprozess; unser Verständnis der sichtbarenWelt beginnt im Auge.« (Langer

1987, S. 97)

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zur Anthropologie des Ausdrucks 129

Weltverhältnisses in seiner Spezifik und erstpersonalen Situiertheit zu denken«

(ebd.). Jungs Artikulationskonzept ermögliche es hingegen, »Erfahrung als rezi-

proke Transformationsbeziehung zwischen dem individuellen Bewusstseinsleben

und dem sozialen Raum semantischen Sinns konzeptualisieren zu können« (ebd.).

Den Holismus der Brandom’schen Sprachphilosophie möchte Jung um den Aspekt

der Unvertretbarkeit des Erfahrungssubjekts – den qualitativ-eudämonistischen

Standpunkt der ersten Person, wie er dies gerne bezeichnet – zu einem Holismus

artikulierter Erfahrung erweitern. Es geht ihm darum, einen Dualismus zu ver-

meiden, in welchem beispielsweise die Fülle des qualitativen Erlebens gegen die

Beschränkungen des Symbolischen ausgespielt würden. Einem quasi komplemen-

tären Denken entsprechend gelte es, »einen Erfahrungsbegriff zu entwickeln, der

Erleben und Artikulation als intrinsisch bezogene Relata innerhalb einer holisti-

schen Struktur auffasst« (S. 117).

Jung möchte auf jeden Fall die »romantische Anthropologie der Innerlichkeit«,

aber zugleich auch eine »rein analytische Deutung von Subjektivität als lokaler In-

stantiierung von intersubjektiver Rationalität« vermeiden (S. 115). Er verweist dabei

(zurecht) auf die vernachlässigte, aber zentrale welterschliessende Rolle von Emo-

tionen, ohne die nichts, keine Entität zum sogenannten propositionalen Objekt

subjektiven Interesses und intersubjektiver Deliberation werden könnte (vgl. ebd.

sowie Kapitel 2.3 dieser Arbeit). Der Einbezug des emotionalen Ausdrucks sei aber

nicht als romantische Entäusserung weltferner Innerlichkeit zu verstehen, »son-

dern artikulatorisch als symbolische Explikation der intentionalen Gefühle unseres

Gefühlslebens« (ebd.).

Sein artikulationstheoretischer Holismusbegriff ist dabei ganz immanent zu

verstehen. Zwar ist es Jung wichtig, die Nicht-Substituierbarkeit aller genuinen

Ausdrucksmedien zu betonen. Eine Vielzahl reflexiver Medien stünden der singu-

lären metareflexiven Instanz Sprache gegenüber, und es hänge »von nicht forma-

lisierbaren Gesichtspunkten der situativen Angemessenheit ab, welches expressi-

ve Medium die wohlgeformteste und prägnanteste Sinnbestimmung qualitativer

Erfahrung erlaubt« (S. 134). Jung unterscheidet damit grundsätzlich eine Vielfalt

expressiver Medien, die er reflexiv versteht, von Sprache, die exklusiv als metare-

flexives Medium zu verstehen sei. Denn nur die logischen Kräfte der Sprache er-

laubten es, Intension und Extension von Expressionen eindeutig zu bestimmen, sie

in dekontextualisierte Propositionen zu transformieren und so eine wissenschaftli-

che Dritte-Person-Sprache zu entwickeln oder inMetadiskursen die Implikationen

unserer Alltagsnarrationen zu explizieren (vgl. S. 133f.).

Diese Einschätzung gilt es m.E. zu befragen, ohne Jungs artikulationstheoreti-

sches Grundkonzept insgesamt infrage zu stellen. Es geht hier mehr um einen Vor-

schlag zur Erweiterung um einen entscheidenden Aspekt, den ich als die »ästheti-

sche Dimension« bezeichne, die gerade für die Vorstellung von Bildungsprozessen

wichtig erscheint. Jung gelingt es, die Frage zu vermeiden, indem er durch die

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 Die Arbeit am Ausdruck

metareflexive Funktion der Sprache andere Ausdrucksmedien zwar mit dem »Eh-

rentitel der Reflexion« versieht und als nicht-substituierbar bezeichnet. Die Nicht-

Substituierbarkeit wird jedoch durch die von Jung herausgestellte Metareflexivität

der Sprache in ihrer Eigenbedeutung relativiert, denn der Einsatz von sprachlich

artikulierter Metareflexivität ist bei ihm primär eine Frage sozialer Konventionen.

Jemand, dem es etwa einfiele, »einen erotisch grundierten persönlichen Austausch

durch metareflexive Einschaltungen zu bereichern«, der könne »schnell alleine sit-

zen« (Jung 2005, S. 134). Die (begriffssprachliche) metareflexive Artikulation einer

Situation ist so gesehen zwar immer möglich, aber nicht immer passend. Einem

artikulierten Selbst steht daher eine fein abgestufte Palette expressiver Töne und

Medien zur Verfügung, aus denen es in kontextsensibler Auswahl unter Umstän-

den auch mehrere heranziehen kann, um ein Maximum an Prägnanz zu erzielen

(vgl. ebd.). Das »artikulierte Selbst« scheint sich hier recht souverän verschiede-

ner Ausdrucksmedien bedienen zu können, um intentionale Gefühlsausdrücke zu

explizieren.

Was nicht diskutiert wird, ist, ob es Erfahrungen gibt, deren Bedeutungsge-

halt nur in einem bestimmten Medium Ausdruck verliehen werden kann und de-

ren Sinn dabei verstanden werden kann, obwohl er gerade nicht begriffssprachlich

ausgesagt wird und der auch nicht in metareflexiver Bezugnahme treffend aus-

gedrückt werden kann. Um den Sinn und Bedeutungsgehalt zu treffen, müsste

Sprache versuchen, die Ausdrucksqualität des gerade nicht in der Begriffsspra-

che »Formulierten« zu evozieren. Das hiesse, Sprache müsste ihre Stärke des »Be-

griffseins« aufgeben und etwa ihre rhythmische oder ikonisch-metaphorische Di-

mensionen ausloten. Das würde aber bedeuten, dass diese Artikulation wiederum

eigensinnige und eigenständige Artikulationsformen hervorbringt, die der Artiku-

lationsform, auf die sie sich bezieht, keineswegs analog gegenüberstehen und ihr

auch nicht einfach unter- noch übergeordnet werden können. Sprachlich könnte

allenfalls dieser Sachverhalt benannt werden (etwa so, wie hier vorgeführt wird).

Ob dafür die Emphase ihrer metareflexiven Sonderstellung angemessen ist, sei in-

frage gestellt.

Auch die Annahme, dass es unmöglich sei, nicht-sprachlich (i.e.S.) metareflexiv

zu artikulieren, ist m.E. nicht überzeugend. Man denke beispielweise an die bil-

denden Künste, die auf ihre Ausdrucksmittel auf vielfältigeWeise in ihrem eigenen

Medium Bezug nehmen und darüber hinaus auf mehreren Ebenen die komplexen

wechselseitigen Konstitutionsbedingungen artikulieren, indem sie diese zeigend

sichtbar machen. Dies liesse sich wohl sprachlich einholen, ist aber dennoch eine

eigenständige »metareflexive« Artikulation, die einen Sinn zum Ausdruck bringt,

der nicht einfach auch propositional ausgesagt werden könnte. Die begriffliche Be-

urteilung und sprachliche Bezugnahme von und auf Artikulationen ist vielmehr die

Art undWeise, wie sich begriffssprachliche Metareflexivität artikuliert. In anderen

Artikulationsformen zeigt sich Metareflexivität entsprechend auf andere Weise.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zur Anthropologie des Ausdrucks 131

Der Versuch, diese in einem eindeutigen Verhältnis anzuordnen, scheint mir bei

Jung darin begründet, den sprachanalytischen Holismus zwar hinsichtlich seiner

Leibvergessenheit zu kritisieren und um die Verkörperungsdimension zu erwei-

tern, ohne diesen jedoch selbst zu hinterfragen.

Aber vielleicht ist dieser Holismus nicht so einfach zu haben, und das hat wo-

möglich damit zu tun, dass das Wesen der Sprache viel komplexer ist, als einem

theoretisch lieb sein könnte. Es wäre dann zu überlegen, ob Metareflexivität in

der vermittelten Unmittelbarkeit des menschlichen Selbst- und Weltverhältnisses

seinen Grund hat und letztlich möglicher Teil aller genuin menschlichen Artiku-

lationsformen ist. Es könnte sein, dass die sprachliche Metareflexivität zwar eine

für eine bestimmte Kultur dominante Reflexionspraxis und -form darstellt. Davon

ausgehend aber darauf zu schliessen, dass sie dafür das ausgezeichnete oder al-

leinige Medium ist, überzeugt nicht. Metareflexivität bedarf eines oder mehrerer

Artikulationsmedien. Aber das Kriterium ist nicht das Medium an sich, sondern

was und wie damit artikuliert wird: Kann das Ausgedrückte verstanden werden?

Können darin und damit komplexe, vielschichtige Prozesse des Verstehens wahr-

nehmbar und verstehbar werden? Und sind diese Prozesse der Verständigung und

Artikulationsprozessen zugänglich?

Auch der Sprachwissenschaftler Jürgen Trabant teilt diese anthropologische

Einsicht. Er zeigt in seiner Historischen Anthropologie der Sprache (1998), dass es ent-

scheidend darum geht, wie Sprache und ihre Rolle aufgefasst werden. Der Blick

in die Geschichte der wissenschaftlichen Bestimmung der Sprache zeige, dass die

Sprache »zwischen Natur und Kultur hin und her geschoben zu werden« scheine

(S. 21). Dieses Hin und Her impliziere aber gerade nicht, dass eine Entscheidung

entweder für Natur oder für Kultur zu treffen sei. Die Sprache sei vielmehr auf

und an der Grenze zwischen Natur und Kultur zu situieren. Das Hin und Her sei

(wissenschafts-)historisch bedingt. Nicht das Phänomen der Sprache an sich ver-

ändere sich primär, sondern »die Kenntnisse oder Annahmen der Menschen über

die Grenze zwischen Natur und Kultur« (ebd.). Eine »Historische Anthropologie

der Sprache« gehe von der konstitutiven Historizität der Sprache aus. Sie erfor-

sche den geschichtlichen Wandel der Betrachtung von Sprache, indem sie die je-

weiligen natürlichen bzw. kultürlichen Anteile bestimme und ihr Zusammenspiel

beschreibe (vgl. ebd.).

Es ist kein Zufall, dass Trabant insbesondere hinsichtlich des Begriffs der Arti-

kulationWilhelm vonHumboldts Sprachstudien ins Zentrum seiner Überlegungen

stellt. Für Trabant, der sich auch auf Henri Meschonnic bezieht, ist diese so be-

deutsam, weil Humboldt eine der ersten neuzeitlichen Sprachtheorien vorlegt, die

gleichzeitig eine Anthropologie darstellt (vgl. S. 11). Humboldts Überlegungen zur

Grundbewegung der Sprache, so Trabant, gehen von der konstitutiven Historizität

des anthropologischen Gegenstandes »Sprache« aus. Zudem korrespondiert Hum-

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 Die Arbeit am Ausdruck

boldts Ansatz mit dem Prinzip einer integrativen Anthropologie, wie Jung (2009)

aufzeigt.

Die Bedeutung der Sprache für Bildungsprozesse wird gemeinhin als zentral

erachtet. Zugleich wird die »Sprache der Bildung« im zeitgenössischen Bildungs-

diskurs immer wieder kritisiert, da sie als spekulativ, schwammig oder roman-

tisch erscheint. Solche Kritik (wie etwa durch Stojanov 2014, vgl. Kapitel 1.2) beruft

sich dabei implizit oder explizit auf Kriterien der Klarheit, Richtigkeit oder Ge-

nauigkeit. Bisher, so scheint es, begnügt man sich mit der Einsicht, dass es sich

bei bildungstheoretischen und sozialwissenschaftlichen Perspektiven einfach um

inkommensurable Positionen handle. Mitunter stimmen die Akteure wechselseitig

zumindest in den Grundton eines »nachsichtigen Gewährenlassens« ein. Bildungs-

philosophische Theoriebildung mag dann nur noch als »ästhetisches Surplus« ak-

zeptiert werden.

Über diese Querelen hinaus scheint bedeutsam zu sein,was sich aus der Akzep-

tanz unterschiedlicher Sprachauffassungen (wie sie schon im ersten Kapitel zum

Ausdruck gekommen sind) für das Verstehen von Bildungsprozessen ergibt. Die

Hoffnung scheint berechtigt, dass auf der Grundlage einer artikulationstheore-

tischen Perspektive (vgl. insbesondere Kapitel 4) feinere Beschreibungen für jene

Vorgänge zu gewinnen sind, als sie bisher aus logozentrischen bzw. rein argumen-

tationstheoretisch orientierten Perspektiven oder abermit der Philosophie des Un-

verfügbaren und der Negativität aller Erfahrung geleistet werden (vgl. Kapitel 1).

Es geht weniger darum, haarscharf definieren zu wollen oder zu können, was Bil-

dung ist und nicht ist, als vielmehr um die Haltung, sich nicht mit den Grenzen des

diskursiv-logisch Aussagbaren zu begnügen und ein für alle Mal zu arrangieren.

Für solche Grenzsetzungen der einen oder anderen Variante gibt es keine logischen

Gründe.

Worüber man keine klaren Aussagen machen kann, darüber lässt sich den-

noch sprechen. Die Artikulationsbemühungen des Menschen handeln zentral da-

von, über das jetzt und hier Sagbare und Aussagbare hinauszugehen und auf mög-

licherweise noch nicht Sagbares, möglicherweise nie Sagbares, aber dennoch Be-

deutsames hinzuweisen. Nicht das »Noch-Nicht« oder das »Nie« sind dabei ent-

scheidend, sondern die Entwicklung des Verständnisses über Erfahrungen, deren

Sinn und Bedeutung nichtmit der sprachlichen Aussage enden.Diese Erfahrungen

auszudrücken – in der Haltung, dass das Unergründliche einen Verbindlichkeits-

charakter ausweisen kann (vgl. Kapitel 3.4 und 5) – kann hingegen von »logischer«

Relevanz sein. Wenn etwa Gottfried Boehm darauf hinweist, dass Bilder Räume

voller Sinn und Bedeutung entfalten, die sich sprachlich nicht einholen lassen, son-

dern die sich zeigen, dann verweist er auf jene ikonische Differenz, die auch dem

Bereich des Logischen angehört und ihn sogar mitkonstituiert (vgl. Boehm 1995,

2010).

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zur Anthropologie des Ausdrucks 133

In der Einleitung seiner letzten und umfassendsten Schrift Über die Verschieden-

heit des menschlichen Sprachbaus und ihren Einfluss auf die geistige Entwicklung des Men-

schengeschlechts (Humboldt 1836) findet sich ein Passus –der sogenannte »Energeia-

Satz« –, den Humboldt selbst als eine »Definition« der Sprache charakterisiert.

Auch und besonders weil dieser Satz den Erwartungen an eine Definition nicht

zu entsprechen scheint, eignet er sich als Beispiel einer Sprachauffassung, die für

eine bildungs- und artikulationstheoretische Perspektive fruchtbar ist. Obwohl in

Kapitel 2 bereits ausführlich kommentiert, sei hier das Zitat nochmals in voller

Länge wiedergegeben:

»Die Sprache, in ihrem wirklichen Wesen aufgefasst, ist etwas beständig und in

jedem Augenblicke Vorübergehendes. Selbst ihre Erhaltung durch die Schrift ist

immer nur eine unvollständige, mumienartige Aufbewahrung, die es doch erst

wieder bedarf, dass man dabei den lebendigen Vortrag zu versinnlichen sucht.

Sie selbst ist kein Werk (Ergon), sondern eine Thätigkeit (Energeia). Ihre wahre

Definition kann daher nur eine genetische seyn. Sie ist nehmlich die sich ewig

wiederholende Arbeit des Geistes, den articulierten Laut zum Ausdruck des Ge-

danken fähig zu machen. Unmittelbar und streng genommen, ist dies die Defini-

tion des jedesmaligen Sprechens; aber im wahren und wesentlichen Sinne kann

man auch nur gleichsam die Totalität dieses Sprechens als die Sprache ansehen.«

(Humboldt, 1836, VII, S. 46)

Humboldts »Definition« stellt keine Regeln auf, mit denen der infrage stehende

Begriff bzw. Gegenstand der Sprache eindeutig, abgrenzbar und klar herausge-

stellt wird. Vielmehr beschreibt er Sprache als etwas, das sich nicht unmittelbar

zum wissenschaftlichen Gegenstand objektivieren lässt. Sie ist ihrem Wesen nach

kein Objekt, kein Werk (Produkt), sondern ist im Grunde ein »Geschehen«, eine

Praxis. Um zu verstehen, was Sprache ist, muss man demzufolge nach den be-

sonderen Vorgängen fragen, die dem Sprechen-Können inhärent sind. Sprache als

Sprechen-Können fasst Sprache als Fähigkeit der verbundenen und sinnvollen Re-

de auf: »Sprache als Sprechen«, so Trabant, »ist nicht nur Produktion von Sätzen,

sondern eine viel kompliziertere Aktivität.« (1998, S. 35) Mit dem Satz »Sie ist die

sich ewig wiederholende Arbeit des Geistes, den articulierten Laut zum Ausdruck

des Gedankens fähig zu machen« verweist Humboldt auf diese Aktivität.

Die Pointe der hier kurz vorgestellten artikulationstheoretischen Perspektive14

lautet: Bildung ist Artikulationstätigkeit als bewusste Arbeit am Ausdruckmensch-

licher Erfahrung, die primär darin besteht, zwischen Aussage und Ausdruck, ge-

nauer: zwischen Aussagbarkeit und Ausdrückbarkeit zu unterscheiden.Damit sind

nicht logische, aber faktische Begrenzungen des Artikulierens zu erkennen und

14 Und die noch weiter zu vertiefen ist, vgl. Kapitel 4.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 Die Arbeit am Ausdruck

akzeptieren. Treffend formuliert Jung: »Expressive Vollständigkeit im Sinne Bran-

doms ist […] zwar eine logische, aber keine anthropologische Möglichkeit.« (2009,

S. 480) Bewusster lässt sich kaum aussagen, was die Möglichkeiten und Grenzen

einer Theorie und Anthropologie zur Praxis des »bewussten Ausdrucks« sind.

Es ist allerdings möglich und m.E. auch geboten, die anthropologischen Mög-

lichkeiten der Artikulation nicht nur formal in Relation zu einer denkbaren im

Sinne einer diskursiv-logischen expressiven Vollständigkeit zu situieren. Von ei-

nem Holismus artikulierter Erfahrung auszugehen, wie Jung (2005, S. 134ff.) das

tut, heisst letztlich, vorab von einem Begriff der Immanenz der Erfahrung auszu-

gehen und sich mit der Formel »Immanenz der Transzendenz« vor dem Vorwurf

der Metaphysik zu schützten. Tut man dies nicht, riskiert man, sich eine roman-

tische Blösse zu geben. Bildungsphilosophie muss es m.E. riskieren, sich dieser

Gefahr auszusetzten. Es geht hier allerdings nicht darum, in dualistischer Manier

Transzendenz gegen Immanenz oder die Fülle des Lebens gegen den Bereich des

Symbolischen auszuspielen. Vielmehr geht es darum, diese Fragen und die dar-

in enthaltene Spannung ernst zu nehmen, zu verstehen zu versuchen, und eine

Haltung dazu einzunehmen. Dies scheint mir bildungstheoretisch notwendig an-

gesichts der Tendenz, entweder für oder gegen die eine Lesart zu argumentieren

und dann entweder einen rein positiven oder unmöglichen negativen oder ästhe-

tisierten Begriff von Bildung zu vertreten.

Eine Bildungstheorie, in deren Zentrum nicht der bewusste Ausdruck, sondern

die Arbeit am Ausdruck steht, hat ein anderes, erweitertes Verständnis expressiver

Möglichkeit und Praxis. Es geht darum,menschliche Artikulationspraxis als poten-

tiell vollständig artikuliert in ihrer Eigenart zu verstehen.Die expressivenMöglich-

keiten des Menschen, d.h. sein Umgangmit den Konstellationen von Unbestimmt-

heit und Ausdruck, reichen möglicherweise weiter, als sich auch mit einer sehr

differenzierten Typologie der Unbestimmtheiten bestimmen lässt (vgl. Jung 2009,

S. 470ff.). Das erfordert allerdings einen anderen Begriff von Unbestimmtheit und

führt zu einer anderen Beurteilung möglicher Vollständigkeit menschlicher, d.h.

anthropologischer Artikulationsarbeit. Eine Möglichkeit, diesen Aspekt zu reflek-

tieren, sehe ich darin, eine Ethik der Unergründlichkeit des Lebens theoretisch zu

beschreiben und bildungsphilosophisch ernst zu nehmen. In Kapitel 3.4 wird dazu

eine mögliche Haltung expliziert, die für die vorliegende Arbeit grundlegend ist.

Jungs Ansatz offeriert dafür insgesamt eine wertvolle systematische Hilfe und er-

mutigt dazu, einen artikulationstheoretischen Ansatz zu verfolgen.Daher schliesst

diese Arbeit affirmativ an Jungs Arbeit an. Dem so eröffneten Forschungsfeld und

den in diesem Umkreis zu verortenden Publikationen und Sammelbänden ist der

zeitgenössische »Artikulationsdiskurs« zu verdanken.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zur Anthropologie des Ausdrucks 135

3.4 Exzentrizität und die Verbindlichkeit des Unergründlichen
(Volker Schürmann)

In diesem Unterkapitel soll der bisher wenig erläuterte Zusammenhang zwischen

der Bestimmung der exzentrischen Positionalität (Anthropologie) und dem Prinzip

der Verbindlichkeit der Unergründlichkeit (Lebensphilosophie) vertieft werden. Es

ist das Verdienst von Volker Schürmanns intensiver Auseinandersetzung mit den

Werken Helmuth Plessners, Josef Königs und Georg Mischs, diesen Zusammen-

hang hervorgehoben und analysiert zu haben. Für die vorliegende Arbeit ist dieser

Zusammenhang von besonderer Bedeutung, da er erlaubt, die logozentrische Po-

sition der bildungstheoretischen Vorstellungen – sei sie affirmativ eingenommen

(wie bei Krassimir Stojanov) oder kritisch hingenommen (wie bei Alfred Schäfer) –

anthropologisch zu befragen und ihr daran anschliessend eine artikulationstheo-

retische Perspektive entgegenzusetzen.

Dabei sei auf zwei Arbeiten Volker Schürmanns eingegangen: zunächst auf

Überlegungen aus seiner Habilitationsschrift Zur Struktur hermeneutischen Spre-

chens. Eine Bestimmung in Anschluss an Josef König (1999) und dann auf zentrale

Aspekte seines neueren Werkes Souveränität als Lebensform. Plessners urbane Philo-

sophie der Moderne (2014). Die beiden Zuwendungen sollen helfen, mit Plessners

Strukturprinzip der vermittelten Unmittelbarkeit jenen theoretischen Ort zu

markieren, der die Bedeutung dessen, was sich nicht (logisch-diskursiv) aussagen,

aber eben ausdrücken lässt, für eine Bildungstheorie fruchtbar zu machen. Das

Prinzip »vermittelte Unmittelbarkeit« wird zunächst in den Zusammenhang von

Vernunfttätigkeit und Verstandesformen bzw. der Differenz von Vernunft und

Verstand gesetzt (3.4.1), um daran das ethisch und bildungstheoretisch relevante

Theorem der Unergründlichkeit plausibel zu machen (3.4.2). Gleichzeitig soll die

anthropologische Perspektive Plessners gegen den Vorwurf, es handele sich dabei

um eine »apriorische« Wesensbestimmung des Menschen, verteidigt werden.

3.4.1 Hermeneutisches Sprechen

Der vielleicht etwas eigenartig anmutenden Ausdruck »hermeneutisches Spre-

chen« verweist auf ein primär auslegendes, auf Verstehen angelegtes Sprechen, das

auf vorgegebene bzw. zu ergründende Sinnzusammenhänge und interpretative

Sprechsituationen gerichtet ist und als spezifische Sprechpraxis auch neue Bedeu-

tung stiften kann (vgl. Obert 2005, S. 545). Schürmann schreibt der Hermeneutik

und dem hermeneutischen Sprechen – im Unterschied zu manchen Vertretern

der philosophischen Hermeneutik – eine (theoretische bzw. begrifflich-konzep-

tionelle) »Doppeldeutigkeit« zu: Einerseits sei »hermeneutisches Sprechen« als

Gegenbegriff zu einem im engen Sinne verstandenen diskursiven Sprechen charakte-

risiert und behaupte damit seine eigentümliche Spezifik, andererseits sei es auch

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 Die Arbeit am Ausdruck

als eine Unterart des diskursiven Sprechens zu begreifen (vgl. 1999, S. 367). Was

hier wie ein begriffslogisch unsauberes Verhältnis von Ober- und Unterbegriff

aussieht, ist dem komplexen Verständnis von Hermeneutik bei Josef König und

Georg Misch geschuldet, dem sich Schürmann widmet. Das Charakteristikum

hermeneutischer Aussagen liege darin – so Schürmann mit König –,

»[…] dass sie, und zwar nur sie im Unterschied zu nicht-hermeneutischen Aussa-

gen, ihre Bedeutung in produktiver Resonanzmit bereits vorliegenden anderen Re-

deweisen gewinnen. So gesehen, ist der Bereich der hermeneutischen Aussagen

der Ort, an dem neuartige Bedeutung entspringt; während diskursives Sprechen

i.e.S. eine Kombinatorik bereits bestehender Bedeutung ist.« (1999, S. 367)

Offenbar ist es zum besseren Verständnis nötig, sowohl hinsichtlich des herme-

neutischen Sprechens als auch des diskursiven Sprechens zwischen engerem und

weiterem Sinn zu unterscheiden. Hermeneutisches Sprechen ist diskursives Spre-

chen im weiteren Sinn, aber nicht im engeren Sinn. Hermeneutisches Sprechen

im engeren Sinne ist dann nicht diskursives Sprechen im engeren Sinne, wenn

es allgemein als evozierende Artikulation, evozierendes Sprechen oder (mit Boll-

now, siehe Kapitel 5) als artikulierende Beschreibung verstanden wird. Die Bestim-

mung, die Schürmann in Bezug auf die Kraft der Produktion bzw. die Fähigkeit der

Reproduktion und Kombinatorik der beiden Sprechweisen gibt, erklärt die zunächst

begriffslogisch eher wenig plausibel erscheinende Charakterisierung der »Doppel-

deutigkeit« des hermeneutischen Sprechens. Zur Verdeutlichung: »I.e.S. diskursi-

ves Sprechen ist, so gesehen, ein Sprechen im Rahmen einer gegebenen Welt von

Bedeutungen und insofern reproduktiv, während hermeneutisches Sprechen diese

Welt als solche gestaltet und insofern produktives Sprechen ist.« (Schürmann 1999,

S. 367f.) Im ersten Fall – so Schürmann mit Schütz und Waldenfels – werde Neues

erzeugt, im zweiten FallNeuartiges (vgl. ebd.). Im hermeneutischen Sprechen –und

das ist entscheidend – transzendiert der Sinn die wörtliche Bedeutung. Die »zen-

trale These« der Habilitationsschrift Schürmanns besteht in der Behauptung, dass

»vermittelte Unmittelbarkeit das logische Kriterium des hermeneutischen Sprechens«

sei (S. 30).15

»Vermittelte Unmittelbarkeit« wird – so Schürmann an derselben Stelle – in

verschiedenen Bedeutungen gebraucht: »1. als (Titel für das) Charakteristikum des

spekulativen Sprechens […]., 2. als Charakteristikum des hermeneutischen Spre-

chens […], 3. als Charakteristikum der exzentrischen Positionalität […] und 4. als das

Gemeinsame der Bedeutungen 1.–3. […]« (ebd.).16 In der Einleitung seiner Analy-

15 Schürmann scheint den Begriff des »hermeneutischen« Sprechens – je nach Referenz und

Kontext – synonymmit »spekulativem« und »evozierendem« Sprechen zu verwenden.

16 Mit der Begrifflichkeit des »spekulativen Sprechens« verweist Schürmann auf eine spezifi-

sche Form des »evozierenden Sprechens« (vgl. Kapitel 5.2.5 in dieser Arbeit) – es hat für den

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zur Anthropologie des Ausdrucks 137

se der Struktur des hermeneutischen Sprechens diskutiert Schürmann das Kon-

zept der vermittelten Unmittelbarkeit »als Probierstein spekulativer Philosophie«

(S. 18ff.) und geht dabei auf die Verhältnisbestimmung von Verstand und Vernunft

und insbesondere auf diesbezügliche Gemeinsamkeiten undUnterschiede bei Kant

und Hegel ein. Während es nicht möglich (und auch nicht nötig) ist, die differen-

zierte Diskussion – nicht nur Schürmanns, sondern überhaupt der Frage des Ver-

hältnisses von Vernunft und Verstand – an dieser Stelle wiederzugeben, sei doch

auf Einsichten und Kommentare insbesondere hinsichtlich der kantischen Position

verwiesen, die für unseren Zusammenhang bedeutsam erscheinen.

Entscheidend ist nämlich Kants Einsicht in die Unvermeidbarkeit von Fragen,

die der Mensch als unbeantwortbar erkennen muss. Diese Fragen können als »me-

taphysisch« bezeichnet werden. »Der transzendentalphilosophischen Tradition ist

eine Metaphysikkritik zu verdanken«, schreibt Reichenbach,

»welche metaphysischen Fragen gerade nicht als absurd oder unbeantwortbar

verwirft, sondern – […]mit Rekurs auf Immanuel Kant – zumindest einräumt, dass

sichmetaphysische Fragen immerwieder aufdrängen, wenn auch nicht abschlies-

sendbeantworten lassen, es aber einengrossenUnterschiedmacht, ob sie erkannt

werden oder nicht. Der Mensch wird hier – anthropologisch – als animal metaphy-

sicum betrachtet und die Erkenntniskritik derMetaphysik vorgeschaltet, der Fokus

wird alsoweniger auf Fragen des Seins (Ontologie) als auf Fragen desWissens und

der Erkenntnis (Epistemologie) gerichtet.« (Reichenbach 2018, S. 187)

Aufklärung betrifft eben nicht »nur« das Wissen über die Welt, sondern insbe-

sondere die Frage nach den Grenzen des Erkennen-Könnens (vgl. Reichenbach 2018,

S. 79).Mit diesem selbst-kritischen (erkenntnistheoretischen) Perspektivenwechsel

gehe der philosophische Blick weg von den klassischenThemen (wie beispielsweise

der Frage nach Gott, der Freiheit, der Unsterblichkeit, dem Weltganzen oder dem

Wesen der Dinge) »hin auf unsere Erkenntnisart von Gegenständen, nicht in psy-

chologischer Manier, sondern darauf bezogen, was Erkenntnis und Urteil so mög-

lich macht, dass ihnen teils objektive Geltung zukommt, teils offensichtlich gerade

nicht oder jedenfalls noch nicht« (Fischer 1998, S. 134, zit. n. Reichenbach 2018,

S. 79). Kant identifiziert »zwei Quellen unseres Wissens bzw. unserer Erkenntnis«,

fasst Reichenbach weiter zusammen,

»nämlich die Empfindung (Sinneswahrnehmung) und die reinen Formen des Verstan-

des. So gibt es einerseits die Erkenntnis durch Empfindung, welche durch konkrete

Erfahrung mit Welt bedingt ist bzw. der Erfahrung im Nachhinein folgt (also eine –

weiteren Verlauf der Argumentation an dieser Stelle jedoch wenig Bedeutung. Zum »speku-

lativen Sprechen« vgl. Schürmann (1999, S. 377–395).

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


138 Die Arbeit am Ausdruck

behauptete – Erkenntnis a posteriori darstellt), und andererseits auch erfahrungs-

unabhängige Bedingungen für bestimmte Behauptungen, sogenannte a priori Be-

dingungen.« (Reichenbach 2018, S. 80)

»Erst wenn beides zusammenspielt, ›Erfahrung‹ und apriorisches Vermögen des

Verstandes«, »liegt objektive Erkenntnis der Möglichkeit nach vor« (Fischer 1998,

zit. n. Reichenbach 2018, S. 80). Wenn es aber an Erfahrungsmaterial fehle, könne

die »Wahrheit« nicht überprüft werden. Untersuchungen dieser Art, die sich nicht

mit Gegenständen befassen, sondern mit der Art der Erkenntnis, insofern diese

auf apriorischen Elementen beruht, nennt Kant »transzendental« bzw. »transzen-

dentale Kritik« (vgl. ebd.).

Die vernunftkritische Tätigkeit, insbesondere in ihrer Analyse des Verstandes

und der Verstandesformen, ist also eine grundsätzlichere Tätigkeit als jene des Er-

kennens und Beurteilens von »gewöhnlichen« Gegenständen, die nicht der Ver-

stand selbst sind. Vernunft hat also eine Meta-Funktion, könnte man sagen, da sie

den Unterschied zwischen Wissen und Nichtwissen thematisiert und fragt, woher

wir X wissen, wenn wir X glauben oder behaupten. Dieses »Meta-Wissen« (Ver-

nunftwissen) ist in der kantischen Perspektive (letztlich) unvermeidbar, es eröffnet

den Sinn für das Nicht- bzw. Unbeantwortbare, das sich aber als Frage aufdrängt.

Im Unterschied dazu bewegt sich Verstandeswissen – als verstandenes und gesi-

chertes Wissen – innerhalb der Grenzen der jeweiligen Verstandesform. Doch die

beiden Wissenstypen sind nicht einfach kategorial getrennt, sondern aufeinander

bezogen bzw. auf komplexeWeisemiteinander verbunden. So schreibt Schürmann:

»Insofern metaphysische Fragen unabweisbar sind, bilden bei Kant Verstandes-

und Vernunftwissen eine ›untrennbare Einheit‹, aber durch den Rekurs auf die Na-

tur desMenschen ist das Vernunftwissen nicht inneresMoment des Verstandeswis-

sens, und auch nicht umgekehrt. Notwendigkeit der Metaphysik ist bei Kant an-

thropologische Unvermeidbarkeit, nicht aber verstandeslogische Notwendigkeit.«

(Schürmann 1999, S. 21)

Spekulative Philosophie hingegen gründe wesentlich in der Konzeption des Ver-

nünftigen im Verständigen, und spekulative Philosophie sei »die Konzeption des

Vernünftigen als entspringend im Verständigen« (S. 26). Mit Josef König könne auch

gesagt werden: »Vernunftwissen ist ein wissenschaftliches Wissen, nur kraft unse-

rer Hilfe, aber es ist ein Vernunftwissen kraft des Habens von Verstandeswissen.«

(Ebd.) Mit diesen Bezügen drängt sich die Frage nach dem Vermittlungsverhältnis

jeglichen Wissens auf. Der Geltungsgrund des Verstandeswissens ist nicht als gesi-

chertesWissen zu haben.Warum sollteman etwa –um ein Beispiel zu geben – eine

konkrete Frage im Bereich der Flüchtlingspolitik aus ethischer und nicht besser aus

ökonomischer Perspektive entscheiden? Die Sicherheit diesesWissens um einen Gel-

tungsgrundmüsste auf einer unterstelltenUnmittelbarkeit diesesWissens beruhen.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zur Anthropologie des Ausdrucks 139

Hegel habe eine solche Unterstellung, so Schürmann, als »Appell ans ›inwendige

Orakel‹« bezeichnet (S. 28). Mit dieser Metapher sei der Hinweis gegeben, »dass

ein Rekurs auf eine Unmittelbarkeit überhaupt nicht erklären kann, was Bewusst-

sein als solches ist – mithin nicht nur ein Konzept von Inhumanität ist, sondern

das Humanum erst gar nicht einfängt« (ebd.). Es würde sich sozusagen um eine

esoterische Gewissheit handeln, die nur Eingeweihten zugänglich ist.

Wenn man der These folge, wonach »ein metaphysisches Moment verständi-

gen Wissens nicht nicht im Gebrauch sein kann« (S. 29, Hervorh. A.P.), dann sei

die Aussage, »dass auch Vernunftwissen ein vermitteltes Wissen ist, mitbehauptet:

dass auch Vernunftwissen vermitteltes Wissen ist, heisst, dass es seine Gewissheit

nicht aus irgendeiner Unmittelbarkeit erfährt, mithin den Status einer subjektiven

Versicherung bzw. Glaubensannahme hat« (ebd.). In gewisser Weise scheint Ver-

nunftwissen aber dennoch unmittelbar wirksam zu sein, wenn dem Konzept des

»Vernünftigen im Verständigen« und der damit verbundenen Einsicht nachgegan-

gen wird, dass ein metaphysisches Moment verständigen Wissens nicht nicht im

Gebrauch sein könne. Unmittelbar ist oder erscheint Vernunftwissen insofern, als

»dass es zu haben nicht auf einer Entscheidung beruht, die auch so hätte ausfal-

len können, dass wir uns dagegen entschieden hätten, Vernunftwissen zu haben«

(ebd.). »Unmittelbarkeit des Vernunftwissens« heisst also letztlich, dass immer ir-

gendein Vernunftwissen in Gebrauch ist und dies nicht unserer Entscheidung ob-

liegt. Doch mit dieser Bemerkung wird nicht auch ausgesagt, dass Vernunftwissen

ein unmittelbar bestimmtesWissen sei; es wird damit über Inhalte überhaupt nichts

ausgesagt, da dies nicht allgemein möglich ist. Vielmehr erläutert Schürmann die-

se Spezifik mit einem mathematischen Bild: Das

»Vernunftwissen ist ein Koordinatensystem des Verstandeswissens – ein Koordi-

natensystem ist nicht Ergebnis der Bestimmung einer gewissen Punktmenge, son-

dern der Ermöglichungsgrund einer solchen Bestimmung; und diese Behauptung

ist nicht äquivalent zu der Behauptung, dass jegliches Verstandeswissen sich im-

mer in dasselbe Koordinatensystem einträgt.« (Schürmann 1999, S. 29, Hervorh i.

Orig.)

Der Unterschied von Verstandeswissen und Vernunftwissen drücke sich dann dar-

in aus,

»dass die Art und Weise der Vermittlung, in der Vernunftwissen ein vermitteltes

ist, eine radikal andere ist als dieWeise, in der ein Verstandeswissen ein vermittel-

tesWissen ist: wiewohl vermittelt, hat es den Status nicht nicht sein zu können (in

Bezug auf gewisses Verstandeswissen), während Verstandeswissen niemals den

Status hat, nicht nicht sein zu können.« (Schürmann 1999, S. 30)

Daher lässt sich auch sagen, dass Vernunftwissen von vermittelter Unmittelbarkeit

ist, während Verstandeswissen den Status vermittelter Vermitteltheit aufweist.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


140 Die Arbeit am Ausdruck

»Hermeneutisches Sprechen«, so kann das Anliegen Schürmanns m.E. aufge-

fasst werden, ist eine spezifische Verstehens- und Verständigungspraxis, die nicht

allein darin besteht, sich innerhalb einer Verstandesform mehr oder weniger sou-

verän zu bewegen, wie es für das diskursive Sprechen im engeren Sinn der Fall sein

kann, sondern in der vielmehr die »Logik« der vermittelten Unmittelbarkeit als

ein anthropologisches Strukturmerkmal, das Plessner zusammen mit der exzen-

trischen Positionalität postuliert, auf eine bestimmteWeise zumAusdruck kommt.

Die »hermeneutische Logik« ist nach Schürmanns Misch-Lektüre keine »Bereichs-

logik«, die etwa (allein) als eine »Logik der Geisteswissenschaften« verstanden wer-

den müsste, sondern sie umfasse vielmehr den Versuch, »den Ort des Logischen«

überhaupt zu bestimmen (S. 279). Sie sei auch nicht eine blosse Kritik an der for-

malen Logik, sondern umdie Frage nach dem systematischenOrt der Logik bemüht

(vgl. ebd.). Schürmann folgt hier Mischs zentraler These, »dass es ein standpunkt-

gebundenes Vorurteil ist, die ›Logik‹ an das Urteil zu binden bzw. auf das Vermö-

gen des Urteilens einzuschränken, wie dies in der traditionellen Logik der Fall sei«

(ebd.). Das Vorurteil, das mit der engen Anbindung von Logik und Urteil entstehe,

impliziere, dass »auch die Idee der Wahrheit eine feste Ortsbestimmung« (Misch,

zit. n. Schürmann 1999, S. 279) erfahre, denn »es ist das wesentliche Charakteris-

tikum des Urteils (und nur des Urteils), wahr oder falsch sein zu können« (ebd.).

Dies entspreche einer »unhaltbaren Einschränkung«, gegen die Misch geltend ge-

macht habe, »dass nicht bloss das Urteil, sondern die menschliche Rede überhaupt

der Möglichkeit nach auf Wahrheit befragbar sei« (S. 280).

»Logik« nach Misch meine im Grunde eine »Theorie des Wissens« (ebd.) – was

alsWissen Geltung beanspruchen kann oder nicht, liegt aber nicht in der alleinigen

Macht der formallogischen Position. Auch Sinn und Bedeutung, die im hermeneu-

tischen, dem auslegenden und verstehenden Sprechen nachvollzogen und produ-

ziert werden, können auf ihren Wahrheitsgehalt befragt werden. Im Unterschied

zum rein diskursiven Sprechen kommt dem hermeneutischen Sprechen eine Art

ästhetische Vernunft und Kraft zu, mit der die »wörtliche« Bedeutung bzw. die inne-

re Logik einer Verstandesform transzendiert werden kann, d.h. es wird Bedeutung

über die Grenzen der vorliegenden Verstandesform hinweg produziert. Im weite-

ren Sinne ist jede Rede diskursiv und insofern umfasst die Welt des Diskursiven

auch das hermeneutische Sprechen, welches bei Georg Misch als ein Evozieren vor-

gestellt wird. Diese Fähigkeit ist ebenso »vernünftig« (»diskursiv«) wie die verstan-

desmässige, z.B. argumentative Auseinandersetzung innerhalb der (mehr oder we-

niger) klaren Grenzen eines z.B. wissenschaftlichen Diskurses. Hermeneutisches

oder evozierendes Sprechen ist ohne den Einsatz der Vernunft gar nicht denkbar,

da es für die Grenzen des momentan Verstandenen oder der Verstandesform, um

die es geht, erkenntniskritisch-sensibel ist. In diesem Kontakt mit den Grenzen

des Verstehens kommt aber nicht primär der Skandal zum Ausdruck, dass die Er-

kenntnis an ein Ende gelangt ist; vielmehr wird erst damit die Möglichkeit eröffnet,

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zur Anthropologie des Ausdrucks 141

anders als in den gewohnten Bahnen zu denken und urteilen. Aus Reproduktion

und Kombinatorik mag »Neues« entstehen, »Neuartiges« aber muss produziert, pro-

biert, evoziert werden, und in dieser versuchsweisen Produktionmag natürlich auch

beispielsweise die formale Logik eine bedeutsame Rolle spielen.

»Es gibt Reden oder auch Sätze, die sagen genau das aus, was sie sagen«,meint

Schürmann (S. 298). Zwei seiner Beispiele: »Es ist heiß heute« oder »NelsonMande-

la hat den Friedensnobelpreis bekommen« (ebd.). Solche Sätze geben den »propo-

sitionalen Gehalt der Aussagen an«, die relativ zu spezifischen Kontext- undWahr-

heitsbedingungen beurteilt werden können. Dies sei aber ganz anders bei Goethes

Ballade Der Fischer, welche schon Misch heranzieht (und die deswegen auch bei

Schürmann mehrmals auftaucht):

»Auch diese Ballade kann nicht verhindern, dass sie als eine Aneinanderreihung

von Aussage- und Wunschsätzen erscheint. Aber ihr Sinn liegt ganz offenkundig

nicht darin, dass sie eine Begebenheit erzählt, dass da dereinst ein Fischer am

Wasser saß, ihm eine Nixe erscheint usw.; hier ist die Begebenheit gar nicht als

Begebenheit gemeint, sondern sie dient in gleichnishafter Weise als Sinnbild für

etwas anderes und eigentlich Gemeintes, was Goethe direkt nicht aussagt.« (Ebd.)

Der im Ausgedrückten enthaltene sachliche Gehalt weist also über sich hinaus.

Wenn ausgedrückter Sinn und dargestellter Sachgehalt nicht identisch sind und der

Sinn nicht direkt dem Sachverhalt zu entnehmen ist, kommt das hermeneutische

bzw. evozierende Moment zu seinem Recht, seiner Geltung und vielleicht seiner

Bewährung, könnte man sagen.

Nun, warum hat Goethe nicht gleich direkt den »Sinn« ausgedrückt, um wel-

chen es ihm bzw. in diesem Gedicht geht? Warum eigentlich poetische (oder ande-

re ästhetische) Umwege, um etwas auszusagen, was alle wohl gleich und leichter

verstehen könnten, würde es direkt ausgesagt oder behauptet? Warum wird nicht

direkt ausgedrückt, was ausgesagt werden soll? Warum diese Hemmung? Offenbar

– um hier einige Antworten zu geben – (i) weil der Unterschied zwischen Dar-

stellung und impliziertem Sinn bedeutsam ist bzw. erscheint, (ii) weil Aussagbares

und Auszudrückendes nicht zusammenfallen – nicht zusammenfallen können, viel-

leicht noch nicht zusammenfallen können und/oder nicht zusammenfallen sollen–,

(iii) weil die Darstellung sich dem verpflichtet fühlt, was nicht oder kaum ergründet

werden kann. Damit wird nicht primär derMangel des Verstehens oder Erkennens

bekundet, sondern vielmehr die Achtung vor dem, was ausgedrückt werden soll

und sich gleichzeitig demWunsch oder der Möglichkeit des rein diskursiv Aussag-

baren entzieht. Die Unvermeidbarkeit des Unbeantwortbaren ist also gerade nicht

die Grenze der evozierenden Tätigkeit, sondern gewissermassen ihr Anfang und

möglicherweise sogar ihr Motiv.

Goethes Fischer ist nicht Vernunftkritik, das ist klar, das Gedicht ist aber auch

nicht unvernünftig, diverse Verstandesfähigkeiten sind nötig, um es zu verfassen

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


142 Die Arbeit am Ausdruck

(und zu verstehen), und doch steht das,worum es imGedicht geht, nicht vor uns, es

ist nicht sichtbar, es muss vielmehr erschlossen werden. Doch dieses Erschliessen

findet sein Ende nicht mit einem abschliessenden Urteil – dies könnte bei einem

mittelmässigen oder wirklich schlechten Gedicht jedoch durchaus der Fall sein –,

vielmehr eröffnet es einen Zugang zu dem, was eben nur ausgedrückt, noch nicht

aber ausgesagt werden kann. Es eröffnet damit einen Zugang zum Nichtabschliess-

baren.

In der Arbeit am Ausdruck von Erfahrungen, über die am Ende nicht diskursiv-

logisch geurteilt werden kann, liegt ein (nicht nur) bildungstheoretisch relevantes

Moment, das Georg Misch mit der Formel der Verbindlichkeit der Unergründlichkeit

bezeichnet, die von Plessner aufgenommen worden ist (vgl. Kapitel 3.4.2). Dieses

Moment kann zwar als »metaphysisch« verunglimpft werden, aber eine solche Ein-

schätzung ist Ausdruck einer diskursiv-logozentrischen Perspektive, welcher der

Sinn für die ästhetische Dimension (auch der Bildung) vollständig abhandenge-

kommen ist. Dieser Sinn für die ästhetische Dimension nimmt die vomMenschen

erfahrbare Spannung zwischen subjektiver, sinnlicher Gewissheit und objektivier-

barem Wissen ernst.

3.4.2 Das Prinzip der Verbindlichkeit des Unergründlichen

Die Rede eines »Prinzips der Verbindlichkeit des Unergründlichen«, die Helmuth

Plessner 1931 aufgreift, geht auf Georg Misch zurück. Misch seinerseits bezieht

sich damit auf das λόγος-Verständnis von Heraklit (vgl. 1994, S. 110). Darin sieht

Misch die »Urpolarität von Unergründlichkeit und Gedankenmäßigkeit« ausge-

drückt, wie die Herausgeber Kühne-Bertram und Rodi einleitend zu Mischs Der

Aufbau der Logik auf dem Boden der Philosophie des Lebens kommentieren (1994, S. 42).

Misch beharrt auf der grundlegenden Bedeutung des λόγος-Begriffs bei Heraklit

(von welchem sich der Begriff »Logik« ableitet), der sich aber nicht einseitig auf

Vernunft (ratio) beziehe, sondern zugleich das Unergründliche miteinbeziehe. Mit

Kühne-Bertram und Rodi gesprochen:

»[…] gerade der ZugderUnergründlichkeit, des Bekannten, aberUnerkannten, des

nochnicht bewusst gewordenen, vortheoretischenWissens undderGegenstände,

die sich nicht – und schon gar nicht ein für alle Mal – fixieren lassen, sondern im

Vollzug über sprachliche Erfassung erst geschaffen werden müssen: dieser Zug,

der in der traditionellen Logik ausgeblendet und verschüttet sei, soll ans Licht

gebracht werden und der in Welt und Leben verborgene, vernehmbare Sinn soll

in die Logik Eingang finden.« (Ebd.)

Die Verbindlichkeit ist auf die Logik zu beziehen, in der das Wissen vom Uner-

gründlichen mitberücksichtigt werden müsse. Das Prinzip der Verbindlichkeit des

Unergründlichen stelle sich, so Misch, »gegen die traditionelle Beschränkung des

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zur Anthropologie des Ausdrucks 143

Logischen auf das verstandesmäßig Durchsichtige, wie ja herkömmlich die Logik

grade als Verstandeswissenschaft, als der Mathematik vergleichbares Musterbild

der reinen Verstandeswissenschaft gilt« (1994, S. 110). Wer so verfahre, verweise

dasWissen vomUnergründlichen in den Bereich ausserhalb der Logik. Demgegen-

über besage das Prinzip, »dass wir die Gedankenmäßigkeit nicht isolieren dürfen,

sondern gerade das Verhältnis von Gedankenmäßigkeit und Unergründlichkeit als

grundlegend für die Theorie des Wissens herausstellen müssen« (S. 111).

Interessanterweise argumentiert Misch, dass sich dieser erweiterte (oder eben

»ursprüngliche«) Logikbegriff durchaus auch mit Kant erörtern lässt: »Ich könnte

aber auch an Kant anknüpfen. Denn auch bei Kant hat ratio diese doppelsinnige

Bedeutung, um die es uns hier zu tun war.« (Ebd.) Kant habe die beiden Pole mit

seiner Unterscheidung von Verstand und Vernunft »terminologisch fixiert«, er ha-

be die Unterscheidung ganz entsprechend vorgenommen, »nur im Unterschied zu

Heraklit in einem subjektiven neuzeitlichen Verständnis« (ebd.). Mit Verstand sei

das Vermögen zu urteilen und begreifen charakterisiert, womit die »gedanklich

durchsichtigen Beziehungen zu den endlichen Erscheinungen« hergestellt wer-

den, während der Vernunft dagegen der »Zug zum Unendlichen« eigen ist, denn

sie ist »das Vermögen zu Ideen, des in Totalität Zusammenfassens, wie die me-

taphysischen Ideen Gott, Weltganzes, Seele die Welt des Unergründlichen das der

menschlichen Erkenntnis Unzugängliche bezeichnen« (Misch 1994, S. 111f.). Aller-

dings habe Kant die Einsicht in die Tätigkeiten der Vernunft aus dem Bereich der

formalen Logik ausgeschlossen; dort erkläre er nämlich, »dass in der Logik der

Verstand nur mit sich selbst zu schaffen hat« (S. 112). Diese Beschränkung wer-

de mit dem ursprünglichen λόγος-Verständnis nicht transportiert, vielmehr seien

die »rationalen« und »überrationalen Momente des Lebenszusammenhangs« (d.h.

Gedankenmässigkeit und Unergründlichkeit) dort in einemWort – λόγος – als zu-

sammengehörig ausgedrückt (ebd.). Zur »λόγος-Vernunft« gehöre aber, wenn man

so will, der vernehmbare Sinn, der offenbar werdende Sinn, der auch unergründ-

lich sein und bleiben könne (ebd.).

In Souveränität als Lebensform. Plessners urbane Philosophie der Moderne stellt sich

Schürmann (2014) mit Plessner die Frage, ob das einmütig behauptete Ende der

metaphysischen Systeme wirklich durchzuhalten sei. Schürmann zufolge kann

nicht davon ausgegangen werden: »Es soll die Selbstverständlichkeit geltend

gemacht werden, dass eine allgemeine Absage an ein Absolutes der Vernunft nicht

bereits als solches die Eröffnung einer metaphysikfreien Zone ist.« (2014, S. 30)

Eine Überwindung der Metaphysik könne offenbar nicht durch eine ersatzlose

Abschaffung des »Absoluten der Vernunft« erreicht werden. Dies sei schon der

Stachel der Hegelschen Philosophie gewesen, »der Aufweis« nämlich,

»dass man ein Absolutes nicht nicht im Gebrauch haben kann, falls und indem

manWissen hat. Das Programm einer Überwindung der Metaphysik wird ihr me-

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


144 Die Arbeit am Ausdruck

taphysisches Moment genauso wenig los wie eine überwundene Metaphysik. Im

Lichte dieser These ist jeder Versuch der Abschaffung des Absoluten – also al-

le naturalisierenden bzw. historisierenden Begründungsstrategien – lediglich der

Versuch der Verschleierung des eigenen Absoluten. Metaphysik-Kritik ist sinnvol-

lerweise eine Kritik des Ortes des metaphysischen Moments.« (S. 31)

Nach Feuerbach und mit Plessner werde mit der (Einsicht in die) Geschichtlich-

keit des Menschseins auch die Kritik der menschlichen Vernunft zu einem Fall für

die Anthropologie: »Anthropologie kann nach Feuerbach nicht mehr recht verstan-

den werden als ein bestimmtes Gebiet der Philosophie und bloßer Anwendungs-

fall einer Vernunftkritik, Vernunftkritik verweist auch nicht bloß ergänzungsweise

auf eine Anthropologie, sondern Vernunftkritik ist an sich selbst Anthropologie.«

(Ebd.) Anthropologisch stelle sich die Frage, wie sogenannte Wesensbestimmun-

gen des Menschen mit dem Faktum der geschichtlichen Relativität zu vereinbaren

sind. »Konzepte philosophischer Anthropologie halten daran fest, dass solcherart We-

sensbestimmungen nottun, und widersetzen sich damit naturalisierenden bzw.

historisierenden Begründungsstrategien.« (Ebd.) Plessner wolle mit seiner Arbeit

Macht und menschliche Natur (1931/2019) gerade zeigen, »dass und wie eine Wesens-

lehre des Menschseins nicht nur verträglich ist mit der unterstellten bzw. erfahre-

nen geschichtlichen Relativität des Menschseins, sondern diese Geschichtlichkeit

allererst herausstellt« (ebd.).

Es handelt sich, wie Schürmann mit Blick auf die oben diskutierten Stufen des

Organischen und der Mensch zeigt, um eine Weiterentwicklung in Plessners Denken,

die sich diesem Problem direkt annimmt. Denn mit dem Postulat der Exzentrizi-

tät – jedenfalls für sich allein genommen – setzen sich die Stufen dem Verdacht

aus, konstitutionsphilosophisch zu verfahren und eine apriorische Wesensbestim-

mung vorzunehmen. Eine »aprioristische« Anthropologie postuliere eine Differenz

zwischen dem »eigentlichen« und dem »uneigentlichen« Menschen, und dies gel-

te es zu unterlaufen. Plessner versteht das Prinzip der Exzentrizität jedoch strikt

als »Kategorialanalyse«: »Herausgestellt werden soll ein Prinzip, das immer schon

im Gebrauch ist, wennman denMenschen wohlbestimmt als Menschen anspricht.«

(Schürmann 2014, S. 33) Dieses Prinzip der Ansprechbarkeit liefere aber nicht das

Prinzip des Was-Seins des Menschen, könne also nicht zugleich das Prinzip des-

sen sein, was den Menschen zum Menschen mache. »Ein Apriorismus ist geradezu

dadurch definiert, dass eine vermeintlich bloß kategoriale Bestimmung doch zur

Garantie dessen gerät, was die Sache ist.« (Ebd.)

Gingeman allein von den Stufen aus, sowäre eine solche problematische Leseart

zumindest nochmöglich. Dort unterscheidet Plessner noch nicht explizit zwischen

einem »Prinzip der Ansprechbarkeit« und einem »Prinzip des Was-Seins«. Pless-

ner geht es um zwei Momente, die beide in der Exzentrizität enthalten sind, die

aber, da sie in den Stufen zunächst nur mit dem Begriff der Exzentrizität erläu-

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zur Anthropologie des Ausdrucks 145

tert werden, seine Wesenslehre einem Apriorismusverdacht aussetzen können. Er

erläutert die Spezifik des »Sich-in-der Welt-Bewegens« als zwar vermittelte, betont

dabei aber das unmittelbar immer im Vollzug Zugegensein und damit die Unmit-

telbarkeit der vermitteltenBezugnahme auf die Dinge. Die Betonung des Unmittel-

barkeitscharakters im Vermittlungs-Vollzug hat den Sinn, Kultur nicht als Leistung

oder Produkt eines bestimmtenMenschseins zu verstehen, dass also

»[…] Kultur nicht alsWerkzeug ausKompensationsgründengedachtwerdenmuss,

sondern als Medium des Menschseins gedacht werden kann – ganz analog dazu,

dass ein Fisch dasWasser nicht als einWerkzeug einsetzt, uman seineNahrung zu

kommen, wiewohl das Wasser die Nahrungsaufnahme eines Wasserlebewesens

vermittelt.« (S. 35)

Damit ist ein »neutraler« Begriff von Kultur impliziert, was insbesondere bedeut-

sam wird, wenn es um die Diskussion und Bewertung von pluralistischen kultu-

rellen Lebens- und Ausdrucksformen geht.

In gewissem Sinne gegen die Aussicht, seine Anthropologie vor dem Aprioris-

musverdacht erfolgreich zu schützen, stehe aber, »dass Plessner zugleich erweisen

will, dass sich diese Unmittelbarkeit der Bezugnahme nur in vermittelter Weise

realisiert« (S. 36). Damit dieser Aspekt der Exzentrizität als »eine Beziehung« (ei-

ne nicht umkehrbare Struktur) vermittelter Unmittelbarkeit deutlich wird, betont

Plessner die Identität desjenigen, der im Zentrum dieser Vermittlung steht. Pless-

ner, so Schürmann, versichere zwar sofort, dass es diese Identität nur im Vollzug

gebe, doch die Zweideutigkeit, die Exzentrizität meine, bleibe bestehen:

»Je nach Bedarf ist sie mal – um die Unmittelbarkeit der vermittelten Unmittel-

barkeit zu sichern – der Vollzug als solcher, mal – um die Einheitlichkeit der ver-

mitteltenUnmittelbarkeit zu sichern – ein diesemVollzug vorgelagertes ›Zentrum

der Gestelltheit‹; gelegentlich auch als kombinatorisches Einerlei beider theorie-

strategischen Notwendigkeiten formuliert.« (Ebd.)

Das Problem der Plessner’schen Unklarheit in den Stufen bestehe also darin, dass

der Vollzug der exzentrischen Positionalität »als ein Vorgang konzipiert ist, den

der Mensch unternehmen kann oder auch nicht; Bewegung als solche wird nicht als

gegeben unterstellt, sondern gilt als zu erklärender Problemfall eines Abweichens

aus der Ruhe- bzw. Gleichgewichtslage« (ebd.).

In Macht und menschliche Natur führt Plessner das Theorem der Unergründlich-

keit explizit ein. Schürmann erläutert überzeugend, dass es sich um ein Prinzip

handelt, das dem Prinzip der Exzentrizität isosthenisch – also gleichwertig bzw.

gleichkräftig – zugeordnet ist. Das Theorem sei nicht einfach ein viertes »anthro-

pologisches Grundgesetz«, das zu den bestehenden drei Grundgesetzen der Stufen

hinzukomme, sondern ein eigenes Prinzip, das nicht nur ein wesentliches Moment

der Exzentrizität explizieren helfe, »sondern, darüberhinaus, in sehr eigentümli-

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


146 Die Arbeit am Ausdruck

cher Weise selbst Ermöglichungsgrund von Exzentrizität« sei (2014, S. 32, Fn. 1).

Es handelt sich um eine methodische bzw. methodologische Weiterentwicklung

des Konzepts der Exzentrizität, wobei nun zwei Begründungsdimensionen unter-

schieden werden können:

»Das Prinzip der Exzentrizität stellt das Prinzip der Ansprechbarkeit des Men-

schen alsMenschen dar, während das Prinzip der Unergründlichkeit eine Behaup-

tung zum Was-Sein des Menschen ist, nämlich von dessen prinzipieller histori-

scher Relativität und damit Offenheit: Die Essenz des Menschen ist als ›offene

Frage‹ bzw. als ›Macht‹ zu begreifen.« (Schürmann 2014, S. 38)

Allerdings »sichert« das Prinzip der Unergründlichkeit nur die Annahme der ge-

schichtlichen Relativität des Menschseins und könnte auch zur Begründung von

kulturrelativistischen Positionen herangezogen werden, da es von Anfang an als

negativer Grenzbegriff auftritt. In unmittelbarem Anschluss an Georg Mischs Ter-

minologie insistiert Plessner jedoch auf der Verbindlichkeit der Unergründlichkeit. Da-

bei geht es ihm auch um eine Kritik an der Logik der Theoriebildung, wie dieses

längere Zitat zeigt:

»Soll derMensch als die schöpferischeDurchbruchstelle seiner geistigenWelt, aus

deren Werten und Kategorien heraus er sich, seine Mitwelt und Umwelt versteht

und behandelt, seines eigenen Apriori also und seiner ihm je schon vorgezeichne-

tenDenk-,Willens- undGefühlsmöglichkeiten verstandenwerden, dann kann die

Theorie, die eben dieses Urhebertum begreiflich zumachen sucht, wie wir sahen,

weder empirisch noch apriorisch sein. Sie darf sich wenigstens keiner der beiden

Methodenprinzipien verschreiben. Esmuss offenbleiben, umder Universalität des

Blickeswillen auf dasmenschliche Leben in der Breite aller Kulturen undEpochen,

wessen der Mensch fähig ist. Darum rückt in den Mittelpunkt der Anthropolo-

gie die Unergründlichkeit des Menschen, und die Möglichkeit zum Menschsein,

in der beschlossen liegt, was den Menschen allererst zum Menschen macht, je-

nes menschliche Radikal, muss nach Maßgabe der Unergründlichkeit fallen. Nur

wenn und weil wir nicht wissen, wessen der Mensch noch fähig ist, hat es einen

Sinn, das leidvolle Leben auf dieser Erde zu bestehen. Die Unergründlichkeit sei-

ner selbst ist das umdes Ernstes seinerAufgabenwillen verbindlichePrinzip seines

Lebens und seines Lebensverständnisses.« (Plessner 2019, S. 160f.)

In der »Nicht-Entscheidbarkeit« des Primats eines dieser beiden Prinzipien – Un-

ergründlichkeit und Exzentrizität – liegt nach Schürmann »der methodologische

Ausdruck der Verbindlichkeit des Prinzips der Unergründlichkeit« (2014, S. 44).

Die Isosthenie von Exzentrizität und Unergründlichkeit ist der Grund der Nicht-

Entscheidbarkeit eines Primats, die es als verbindlich zu nehmen gilt und die in

das Prinzip der Verbindlichkeit der Unergründlichkeit mündet. Die Unentscheid-

barkeit ist der normative und erkenntnisskeptische Grund, die Unergründlichkeit

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zur Anthropologie des Ausdrucks 147

verbindlich zu nehmen. Schürmann spricht von Verbindlichkeit als einem aus

dieser Isosthenie gestifteten Prinzip, das auch preisgegebenwerden kann, und führt

aus, dass es solches Preisgeben kulturell durchaus gibt und gab – »die Bibel, der

Koran haben diese Funktion gehabt« (so Plessner, zit. n. Schürmann 2014, S. 44).

Doch diese Preisgaben sind »weder Gegeneinwand noch ein Beleg dafür, dass die

Verbindlichkeit des Prinzips der Unergründlichkeit einen bloß regulativen Status

hat«, so Schürmann mit Plessner (2014, S. 44). Die Verbindlichkeit ist nicht einfach

eine mögliche Deutung des Menschseins, sondern sie steht für eine besondere Art

und Weise der Deutung. Weniger auf die Deutung als auf die Deutungsweise und

Deutungsbedingungen kommt es an, könnte man sagen:

»Als gestiftetes Prinzip wird darauf bestanden, dass die Verbindlichkeit konstitu-

iert, was hier Menschsein ist: Hier ist der Mensch unergründlich, und es ist nicht

so, dass er noch nicht (oder niemals) vollendet ergründet ist: Unergründlichkeit

ist ein positives Prinzip, und nicht die Annahme eines Abweichens von einem

unterstellten Eigentlichen. Die Verbindlichkeit dieses Prinzips liegt in einer Fest-

Setzung; seine Relativität liegt darin, dass es durch ein anderes Prinzip, und damit

durch ein ganz anderes Konzept, ersetzbar ist, nicht aber in dem Gedanken ei-

ner unendlichen Annäherung, der eben immer noch ein Eigentliches unterstellt.«

(Schürmann 2014, S. 44)

Das Prinzip der Verbindlichkeit der Unergründlichkeit hat damit eine qualita-

tive Eigenbedeutsamkeit, die darin liegt, dass es auch anders sein könnte: Die

Möglichkeit, das Prinzip der Unergründlichkeit unverbindlich zu nehmen, steht

ihm gegenüber. Ohne diese Eigenbedeutung käme dem Prinzip die »Weihe ei-

nes nicht-anders-sein-Könnens« zu (ebd.), d.h., »die Verbindlichkeitserklärung

ist nicht zwingend, jedenfalls nicht zwingend aus rein theoretischen Gründen«

(2014, S. 45). Die Verbindlichkeitserklärung der Unergründlichkeit des Menschen

stelle zwar keine dezisionistische Festlegung dar, entspreche gleichwohl einer

geschichtlichen Tat, »die nicht aus rein theoretischen Gründen als die einzig mög-

liche erwiesen werden kann« (ebd.) – sie sei somit »Ausdruck eines Politikums«

(ebd.), denn jede Wesenserkenntnis des Menschseins habe sich – so Schürmann

mit Plessner – »schon im Ansatz für eine bestimmte Auffassung entschieden«

(ebd.). Anthropologie sei daher in diesem Sinne politisch relevant, »und politische

Anthropologie ist nicht lediglich eine Anwendung allgemeiner anthropologi-

scher Erkenntnisse auf das Gebiet des Politischen. Eine solche Anthropologie als

Politikum ist zugleich auch nicht Anwendungsfall allgemeiner philosophischer

Einsichten derart, dass es neben einer philosophischen Anthropologie noch eine

philosophische Geschichts-, Erkenntnis-, Naturtheorie etc. gäbe« (ebd.).

Nach Helmuth Fahrenbach (1991) ist das Prinzip der Verbindlichkeit der Uner-

gründlichkeit Ausdruck des lebensphilosophischen Zugs der philosophischen Anthro-

pologie, als deren Begründer Helmuth Plessner gesehen werden könne. Fahren-

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148 Die Arbeit am Ausdruck

bach zeigt dies an Plessners Kritik an und Auseinandersetzung mit Heideggers

existenzialistischer Anthropologie, der er auf überzeugende Weise ein Fundierungs-

verhältnis von Leben und Existenz entgegensetze. Diese Kritik sei hier nicht wei-

terverfolgt, dennoch ist der Hinweis auf die theoretische und inhaltliche Nähe des

Theorems der Unergründlichkeit zu Georg Mischs lebensphilosophischer Theorie

des Wissens bedeutsam (vgl. Kapitel 5). Der anzuerkennende Ausgangspunkt ist

ein wirkungsmächtiges Wissen um das, was scheinbar so pathetisch als die »Un-

ergründlichkeit des Lebens« bezeichnet werden kann. Im Anschluss an Plessners

komplexe philosophische Anthropologie kannmit GeorgMisch der Frage nach dem

Verhältnis von Exzentrizität und Expressivität nachgegangen werden, d.h. insbe-

sondere der Frage nach der Bedeutung der Artikulationstätigkeit in der Situation der

immer »nur« vermittelten Unmittelbarkeit im Lebensvollzug.

Zeitgleich zu Plessners Stufen des Organischen und der Mensch hat Georg Misch

(1928) in seinen Göttinger Vorlesungen die damit verbundenen erkenntnistheo-

retischen Konsequenzen in Anschlag gebracht und eine »Logik« auf dem Boden

einer so verstandenen Philosophie des Lebens aufgebaut. Die anthropologisch-er-

kenntnistheoretischen Implikationen von Plessners und Mischs Denken sind für

bildungstheoretische Grundlegungen besonders interessant. Während die soge-

nannte »Offenheit« des Menschen (insbesondere die »Weltoffenheit« bei Arnold

Gehlen 1940/2009) pädagogisch meist als normative Begründung für Bildsamkeit

herangezogen worden ist, ermöglicht die Anerkennung der Verbindlichkeit der

Unergründlichkeit eine differenzierte Auffassung davon, wie Bildungsprozesse be-

schrieben und verstanden werden können.

Die Verbindlichkeit der Unergründlichkeit lässt sich nicht rein diskursiv be-

gründen. Die Praxen des Evozierens und hermeneutischen Sprechens können als

charakteristische sowie genuine Ausdrücke exzentrischer Positionalität – der Ex-

pressivität des menschlichen Lebensvollzugs – verstanden werden; bedeutsame

Modi im Umgang mit der vermittelten Unmittelbarkeit der Selbst- und Weltbe-

züge. Im evozierenden und hermeneutischen Sprechen finden die »Urpolaritä-

ten von Gedankenmäßigkeit und Unergründlichkeit« (Misch 1994, S. 577f.) einen

Raum, in welchem ihre Beziehung thematisch werden kann, sei dies verbindend

oder trennend, sei dies in einer Dialektik von synthetisierenden und analytischen

Momenten. In dieser – immer auch kreierend kreativen – Leistung zeigt sich eine

zugrundeliegende ästhetische Dimension (insbesondere des Bildungsprozesses).

Eine Polarität ist keine Dichotomie, Evokation und Diskurs stehen nicht in Wider-

spruch, aber sie stehen in einer Spannung und können sich wechselseitig anstiften.

Der diskursiv-analytische Sinnmag von den evozierenden Suchbewegungen eben-

so profitieren, wie das hermeneutische Sprechen sich von den diskursiv-logischen

Kriterien der Rede und des Denkens nicht vollständig abschotten kann.

Dem Menschen ist es aufgrund seiner exzentrisch-positionalen Lebensform

aufgegeben, sich stets in wichtigen Anliegen und Problemlagen zu artikulieren

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zur Anthropologie des Ausdrucks 149

und einen geeigneten Ausdruck zu finden, um sein Leben auf eine ihm sinnvoll

erscheinende Art zu führen. Aber er kann sich mehr oder weniger intensiv, ernst-

haft und um Wahrhaftigkeit bemüht seiner Arbeit am Ausdruck widmen. Ohne

eine Art verbindlicher Beziehung zum Unergründlichen ist ein Leben kaum denk-

bar oder es erschiene doch sehr öde, wenngleich es so vielleicht ›souverän‹ geführt

werden könnte.

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004 - am 14.02.2026, 08:13:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

