3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

Im zweiten Kapitel wurde anhand der antiken Idee und Praxis der Ekphrasis dar-
auf hingewiesen, dass die Bedeutung der Titigkeit des Beschreibens auf eine lange
Tradition zuriickblicken kann. Die »Ek-Phrase« als das Bemiihen, fiir (isthetische)
Erfahrung einen moglichst treffenden und lebendigen Ausdruck zu finden, steht
am Anfang einer pidagogischen Praxis des Veranschaulichens, die im Grunde seit
jeher als bildungstheoretische Praxis verstanden werden kann. Der aufmerksam H6-
rende soll Sehender werden (vgl. Herzog 2002). Bildungstheoretisch geht es darum,
dass sich der Mensch sich selbst und seine Welt vor Augen zu fithren und sich zu-
nehmend zu diesen Bildern in ein Verhiltnis zu setzen vermag. Die »Arbeit am Aus-
druck« (von Erfahrungen) ist in der einen oder anderen Weise von der vorgangigen
Bereitschaft abhingig, sich etwas sagen oder zeigen zu lassen, das heisst: von der
Bildsamkeit des Bildungssubjekts. Dieselbe ist weniger als passives Vermdgen zu
verstehen, sondern vielmehr als eine Bereitschaft zur Selbsttitigkeit. Wihrend die
Frage nach der Selbsttitigkeit, also nach der Méglichkeit von bildungsrelevanten
Praxen, im Zentrum der vorliegenden Arbeit steht, ist die damit verbundene Re-
de von »Selbst- und Weltverhiltnissen« zu explizieren und hinterfragen. Denn die
Moglichkeit einer sogenannten Selbsttitigkeit, also eines tendenziell souverinen
»Sich-zu-den-eigenen-Verhiltnissen-verhalten-Kénnens«, hingt insgesamt davon
ab, (a) wie diese »Verhiltnishaftigkeit« des Menschen strukturiert ist bzw. vollzo-
gen wird und (b) ob sich eine darauf bezogene spezifische Praxis erkennen lisst.
Die Bewertung dieser Praxis als ausgewiesen individuelle Selbsttitigkeit verweist
auf eine normativ-ethische Dimension der Theoriebildung. Im Folgenden wird mit
Helmuth Plessner und Georg Misch gezeigt, dass es sich dabei um den Einsatz ei-
ner bewussten theoretischen Haltung zur Frage der Ergriindbarkeit und der Uner-
griindlichkeit des Selbst- und Weltverhiltnisses des Menschen handelt (vgl. Kapitel
3.4). Dass so selbstverstindlich von diesen Verhiltnissen gesprochen werden kann,
darf als ein Ausdruck der Sonderstellung des Menschen betrachtet werden, auf die
nun mit Helmuth Plessners Anthropologie eingegangen werden soll.

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

96

Die Arbeit am Ausdruck

3.1 Exzentrische Positionalitat (Helmuth Plessner)

Wihrend viele bildungstheoretisch interessierte Erziehungswissenschaftler:innen
heute eine Scheu vor anthropologischen Deutungen zu haben scheinen, weil sie
sich vor »Festlegungenc« fiirchten, die den Menschen auf »zentrische« Weise zu be-
stimmen versuchen, also aus Perspektiven, die nicht mehr als legitim erscheinen,
zeigen Roland Reichenbach (2001) und Hans-Riidiger Miiller (2002) auf, dass die
anthropologischen Perspektiven von Helmuth Plessner bildungstheoretisch in der
heutigen Diskussionslage fruchtbar und attraktiv sind. Denn bei Plessner stehe
gerade die »exzentrische« Lebensweise des Menschen im Fokus: ein In-der-Welt-
Sein, das weniger durch konkrete Bestimmungen (was der Mensch sei) als durch
Aufgaben, Moglichkeiten und Grenzen der Selbst- und Weltwahrnehmung charak-
terisiert werden kann.

Vor dem Hintergrund des moderne-postmoderne Diskurses (vgl. Reichenbach
2001) kann mit dem »Kompromissbegriff« Spitmoderne (S. 77{f.) eine »radikalisier-
te« bzw. »reflexive« Moderne (vgl. Giddens 1991) bezeichnet werden, zu deren Ver-
stindnis die Ausdrucksanthropologie Plessners beitrigt. Die Radikalisierung be-
treffe die Geschwindigkeit des Wandels und die Reichweite der Verinderungen und
damit den inneren Kern der modernen Institutionen, insbesondere im Hinblick
auf deren Reflexivitit. Reichenbach, der sich auf Giddens bezieht, konstatiert die
damit verbundenen Implikationen fiir verschiedenste Lebensbereiche, insbeson-
dere fiir die Frage nach der Bildung des Selbst: »The reflexivity of modernity extends
into the core of the self. Put another way, in the context of a post-traditional or-
der, the self becomes a reflexive project.« (Giddens 1991, zit. n. Reichenbach 2001,
S. 85). Dabei gehe es um mehr als eine Beunruhigung, die sich auf der Ebene des
theoretischen bzw. philosophischen Diskurses abspiele, sondern es betreffe das ge-
wohnliche Individuum grundlegend; u.a. geht es um das expandierende Wissen
— beispielsweise sozialwissenschaftliches Wissen —, das als Expertenwissen iiber
soziale Praktiken in Form von Beratung und Expertise zunehmend in verschie-
denste Lebensbereiche und deren Praxen eingreife und diese verindere. Zu der
Geschwindigkeit und Reichweite dieses Wissens gehore zugleich ein Wissen um
die Vorlaufigkeit und grundsitzliche Widerlegbarkeit von Wissen tiberhaupt (die
der Laie mindestens ahnen kann). Mit der Bezeichnung »radikale Reflexivitit« der
Spitmoderne soll dieser Einsicht Ausdruck verliehen werden:

»Die Reflexivitit der Moderne, die im Dienste der stindigen Erzeugung von syste-
matischer Selbsterkenntnis steht, ist prinzipiell destabilisierend; zwischen Exper-
tenwissen und Wissen, das Nichtexperten in ihren Handlungen anwenden, be-
steht eine Dynamik, welche die soziale Welt wenig voraussagbar und kaum kon-
trollierbar umgestaltet.« (Reichenbach 2001, S. 85)

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

Die Fragen nach den Moglichkeiten und der in dieser Situation zugespitzten Not-
wendigkeit selbsttitiger Praxis sind auf die angemessene Beschreibung eines Ver-
stindnisses eines Selbst im Kontext seiner Lebensverhiltnisse angewiesen, dessen
Beschreibung die sogenannte »radikale Reflexivitit der Spitmoderne« konstitutiv
integriert. Mit Helmuth Plessners philosophischer Anthropologie kann ein derart
zeitgemaisses Konzept von Selbst (bzw. Bildungssubjekt) plausibel gemacht wer-
den. Dennoch lisst sich das manchmal dramatisch anmutende Diskursfeld, das
sich zwischen den modernen Aufklirungsidealen eines souverinen, autonomen
und einheitlich bestimmten Subjekts einerseits und dem radikalen postmodernen
Zweifel eines durch die Fragmentierung der Erfahrung zersetzten Selbst anderer-
seits eroffnet, anthropologisch nicht einfach beruhigen. Ob eine solche Beruhi-
gung itberhaupt erstrebenswert ist, steht auf einem anderen Blatt — Konersmann
(2015) pladiert dafiir, die Unruhe ernst zu nehmen. Mit Plessners anthropologi-
schem Denken kann dieser Auseinandersetzung aber auch theoretisch begegnet
werden. Zentral ist dabei die Darstellung des Begriffs der »exzentrischen Positio-
nalitit« bzw. »Positionalitit der exzentrischen Form« des Lebens (Plessner 2016,
S. 360).

Belebte Phinomene unterscheiden sich von unbelebten Phinomenen nach
Plessner durch die Art ihrer Gremze gegeniiber der Umwelt (Plessner 2016,
S.149-156). Organische Lebensformen haben - im Unterschied zu anorgani-
schen Korpern — ein Verhdltnis zu ihrer Umwelt, welches tiber ihre Grenze reguliert
wird. Leblose Dinge — zum Beispiel eine Kartonschachtel — haben nach Plessner
und anders als alltagssprachlich wiblich, »keine Grenze«, sondern bloss einen Rand:
»Die Grenze des Dings ist sein Rand, mit dem es an etwas Anderes, als es selbst ist,
stoft.« (S. 151) Der Rand bestimmt den Anfang und das Ende des Dings. Pflanzen
und Tiere seien aber »grenzrealisierende« Wesen, insofern sie eine Begrenzung
gegeniiber der Umwelt vollziehen (S. 154). Pflanzen sind dabei offen organisiert und
ohne Zentrum, Tiere demgegeniiber aber zentrisch organisiert. Die Differenz von
Pflanze und Tier ist jedoch keineswegs absolut gesetzt: »Pflanze und Tier lassen
sich nicht nach empirischen Merkmalen wesensmaf3ig unterscheiden. Ihre Diffe-
renz ist in voller Realitit ideell« (S. 301), denn es gibt auch Tiere »ohne ausgebildete
Zentren, wie es Pflanzen ohne das Vermogen der Assimilation anorganischer Stof-
fe gibt« (ebd.). Die Organisationsideen der »offenen bzw. der geschlossenen Form
bedeuten Spielformen, welche nie voll durch einen bestimmten Merkmalskomplex
ausfiillbar sind« (ebd.).

Die geschlossene Form der Organisation der Tiere ist vom sogenannten Dop-
pelaspekt geprigt, ihre Wirklichkeit ist sowohl Kérper als auch Leib (S. 303). Wie
die Menschen haben Tiere Korper und Leib, doch sie sind zentrisch organisiert,
wihrend die Organisationsform des Menschen exzentrisch ist, was nicht mehr und
nicht weniger heisst, als dass er fihig ist, sich reflexiv zu seinem Leben zu verhal-
ten. Der Doppelaspekt des Korper-Habens und des Korper-Seins hat eine biologische

- am 14.02.2026, 08:13:17.

97


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

98

Die Arbeit am Ausdruck

Grundlage, und Selbstbewusstsein ist (nur) ein Moment des reflexiven Verhiltnisses.
»Das Tier lebt aus seiner Mitte heraus, in seine Mitte hinein, aber es lebt nicht als
Mitte.« (Plessner 2016, S. 360, Hervorh. A.P.). Das Tier steht nicht »in Beziehung
zur positionalen Mitte«, »sein selber Sein« ist dem tierischen Individuum verbor-
gen, zwar lebt es auch als »riickbeziigliches Systemc, aber »es erlebt nicht - sich«
(ebd., Hervorh. A.P.). Das Tier erlebt (vollstindig), d.h., es lebt ganz als Leib, aber
erlebt nicht sein Erleben. Dafiir ist es nétig, neben sich zu stehen — eben exzen-
trisch poitioniert zu sein — und sich so zu sich selbst zu verhalten. Dies ist sowohl
die bildungstheoretisch bedeutsame Fahigkeit als auch die Grundlage einer aus-
drucksanthropologischen Deutung menschlicher Entwicklung und Existenz.

Die Anthropologie Plessners fragt nach der Positionierung der Lebewesen in
ihrer Umwelt, darauf verweist der Begriff der Positionalitit; sie wird bestimmt
durch Zentrizitit und Grenze bzw. das Medium und die Art der Selbst-Umwelt-
Vermittlung als exzentrisches Lebewesen.

3.1.1  Philosophiegeschichtliche Bemerkungen

Joachim Fischer bezeichnet die Kategorie der »exzentrischen Positionalitit« als
Antwort auf philosophiegeschichtliche Problemlagen zwischen 1900 und 1925. Die
Kategorie

»bildetsich aus dem Bewusstsein, sowohl vor dem>Bruch«—auf der Seite des Idea-
lismus — als auch diesseits des Bruches zu stehen, auf der Seite der Lebensphi-
losophie, der zu Beginn des 20. Jahrhunderts kontinentaleuropéisch mafgeblich
werdenden Denkstromung, die ein Resultat des Bruches darstellt.« (Fischer 2000,
S. 266)

Mit »Bruch« ist die Skepsis gegeniiber und Abwendung von Einsichten und Pos-
tulaten der Bewusstseinsphilosophie gemeint. Um 1800 wurde in der Philosophie
des deutschen Idealismus das von Descartes »entdeckte« Bewusstsein als Fihigkeit
des Menschen zur Selbstbestimmung gedeutet. Fischer zitiert eine zentrale Stelle
bei Descartes:

»lch denke, also binich. [...] Daraus erkannte ich, dass ich eine Substanz bin, deren
ganzes Wesen oder deren Natur nur darin besteht, zu denken und die zum Sein
keines Ortes bedarf, noch von irgendeinem materiellen Dinge abhangt...« (Des-
cartes, zit. n. Fischer 2000, S. 267)

Und Fischer kommentiert den damit verbundenen Optimismus:

»Die Erhabenheit eines dualistischen Lebensgefiihls, das Selbstbild des au-
tonomen homo sapiens, das die korperliche Autonomie seines denkenden
Ichs einerseits, die wissenschaftlich feststellbare Welt der Kérper andererseits

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

entdeckt, vervollstindigt sich in den Systemen idealistischer Selbstreflexion.«
(Fischer 2000, S. 267)

Seit Mitte des 19. Jahrhunderts lasse sich die Philosophiegeschichte jedoch als im-
mer neu einsetzende Kritik an dieser Ausformulierung von Selbstbestimmung und
Selbstmichtigkeit des denkenden Ichs nachzeichnen. Gerade die durch die carte-
sianische Dualitit von Koérper und Geist freigesetzte Erfahrung des Kérperlichen
ermoglichte die wissenschaftliche Erforschung der Welt und zugleich die zuneh-
mende »Entdeckung« von Wirklichkeitsmomenten, die der idealistischen Perspek-
tive entzogen waren oder ihr gar widersprachen (Fischer 2000, S. 268). Fischer
spricht passend von einer »Krisengeschichte der Vernunft«, in der »ihre system-
artig vermittelnde Kraft zersetzt« werde, wobei »in der Zersetzung [...] im philoso-
phischen Raum zugleich neuartige Wirklichkeitserfahrungen akut« wiirden (ebd.).

Der »Abbau« der Vernunftphilosophie wurde fiir die Philosophie selbst zum
Problem, insofern sie als wissenschaftlich bzw. erkenntnistheoretisch vermitteln-
de Instanz zunehmend insgesamt infrage gestellt wurde: »Damit ging auch ihre
Zustandigkeit fur die Ausdifferenzierung der die materialen Momente entdecken-
den verschiedenen Einzelwissenschaften verloren.« (Fischer 2000, S. 269) Die Be-
wegungen des Neuidealismus und Neukantianismus sowie spiter des logischen
Empirismus kénnen als Reaktion auf diese Bedrohung bzw. diesen Bedeutungs-
verlust verstanden werden. Die Philosophie

»restabilisierte die Vernunft [...], indem sie sich strikt an die (Natur-) Wissenschaft
band und philosophische Reflexion systematisch auf den logischen Aufbau der
Wissenschaft beschrinkte — bei Abschottung gegen deren materiale Resultate.
Oder sie setzte darauf, dass der Abbau der Vernunftmomente auf prarationale
Grofien zu einer Gegenkategorie tendierte, zur Koinzidenz in der Kategorie sLe-
ben«« (Fischer 2000, S. 269)

Statt auf Vernunft und das Prinzip des autonomen »Ich« setzte die Lebensphilosophie
auf das Medium »Leben« (vgl. Fischer 2000, S. 269). Den Spiess des 19. Jahrhun-
derts, mit seiner Leidenschaft fiir das Abbauen, umzudrehen und den »Geist« wie-
der in das »Leben« einzubauen, darin zeigen sich nach Fischer das relevante Motiv
und der philosophiegeschichtliche Ort der Kategorie der »exzentrischen Positio-
nalitit« (S. 170): »Es ging um die Wiederherstellung der richtigen Intuitionen der
Vernunftphilosophie im Medium der richtigen Entdeckungen der Vernunftkritik,
was eine Verinderung der Vernunfttheorie, eine Transformation der Philosophie
bedeutet.« (Ebd.)

In seinem 1928 erschienenen Epochenwerk Die Stufen des Organischen und der
Mensch erarbeitet Helmuth Plessner (2026) die Kategorie der »exzentrischen Posi-
tionalitit« als Kennzeichnung der menschlichen Situation auf systematische Wei-
se. Das Problem der »doppelten Selbstbeschreibung« des Menschen, welches sich

- am 14.02.2026, 08:13:17.

99


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

100

Die Arbeit am Ausdruck

aus dem cartesianischen Dualismus ergibt, beschreibt Plessner spiter — in der 1941
erschienenen Schrift Lachen und Weinen. Eine Untersuchung der Grenzen menschlichen
Verhaltens' — wie folgt:

»Ich gehe mit meinem Bewusstsein spazieren, der Leib ist sein Triager, von dessen
jeweiligem Standort der Ausschnitt und die Perspektive des Bewusstseins abhian-
gen; und ich gehe in meinem Bewusstsein spazieren, und der eigene Leib mit sei-
nen Standortverdnderungen erscheint als Inhalt seiner Sphare.« (Plessner 2003,
S. 240)

Es handelt sich hierbei um mehr als eine bloss zweifache Deutung desselben, viel-
mehr zeigen sich zwei Ordnungen, die eine ineinander verschrinkte Einheit bil-
den. »Zwischen beiden Ordnungen eine Entscheidung treffen zu wollen, hief3e die
Notwendigkeit ihrer gegenseitigen Verschrinkung missverstehen.« (Ebd.) Denn:
»Beide Ordnungen zeichnen sich in der Doppelrolle des Menschen als Kérper und
im Korper ab.« (Ebd.) In dieser Charakterisierung liegt auch die argumentative
Bedeutung des Konzepts der philosophischen Anthropologie Plessners sowohl fiir
»idealistische« als auch »realistische« Zuginge. Die damit verbundene »Doppel-
deutigkeit« des Doppelaspekts (Kérper — Leib) kann weder zu einem Ende kom-
men, noch ist sie iiberhaupt zu verhindern. Wird die Verbindung zwischen den
beiden Selbstbeschreibungen nicht in die Beschreibung des Menschen aufgenom-
men, wird eine sensible Leerstelle sichtbar, die letztlich die Einheit und Wiirde
des Menschen zu verletzen riskiert. Plessner versucht aus dieser Lage heraus ein
Verstindnis zu gewinnen, das den Menschen aus seiner Erfahrungsstellung denkt,
aber die Doppelung der Beschreibung mitenthalt.

Mit der Analyse der Struktur von Lebensformen soll iiber die »Stufen des Orga-
nischen« hinweg eine Beschreibung der Lebensformen gewonnen werden, die der
Dichotomie von essenziell-metaphysischer und wissenschaftlicher Deutung vor-
gelagert ist bzw. diese zu umspannen vermag. Die methodologische Trennung in
naturwissenschaftliche und geisteswissenschaftliche Erfahrungsaspekte ist nicht
empirisch gedacht, rekurriert nicht auf tatsichlich getrennte Phinomene, sondern
ist analytisch zu verstehen. Die Kategorie »Leben« bietet sich nach Plessner als
geeigneter Ausgangspunkt fiir die Aufgabe der strikten (cartesianischen/neuzeitli-
chen) Korper-Geist-Trennung an: Weder kommt dem lebendigen Kérper zwangs-
laufig Geist oder Verstand zu, noch sind dieselben vom Kérper ausgeschlossen. Um
es mit Fischer zu sagen:

»Wenn durch eine spezielle Operation an der Kategorie Leben eine erste tief gele-
gene Kontaktstelle zwischen getrennten Gréfien, zwischen Innen und Aufien, ge-
zeigt werden konnte, dann bot das Phdnomen Lebens, dessen Prérationalitit als

1 Die Schrift findet sich als Kapitel in Plessner 2003, S. 201-388.

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

Abbaubasis aller Vernunft zu fungieren schien, als Umkehrpunkt die Bedingung
der Moglichkeit, von prarationalen Momenten aus eine Fundierung aufzubauen:
Stufen des Organischen und der Mensch.« (Fischer 2000, S. 270)

Diese Perspektive mutet »genetisch« an und sie ist es in einem bestimmten Sinne
auch, insofern die leitende Frage lautet, welche Position der Mensch in der Ent-
wicklung des Lebendigen einnimmt. Plessners Darstellung der Entwicklungsstu-
fen des Lebendigen ist allerdings primir als begriffliche und systematische Her-
leitung zu verstehen und beansprucht nicht, deren Genese (z.B. evolutionstheore-
tisch) darzustellen oder gar zu erkliren.

Die Stufen des Organischen und der Mensch gilt als die Grundlegung von Plessners
Anthropologie, wobei der Hauptteil der Ausfithrungen den organischen Lebensfor-
men als einer »philosophischen Biologie« gewidmet ist; erst im siebten und letzten
Kapitel - »Die Sphire des Menschen« — werden das Konzept der exzentrischen Po-
sitionalitit und die dazugehérigen »anthropologischen Gesetze« entfaltet. Mit La-
chen und Weinen. Uber die Grenzen des menschlichen Verhaltens (Plessner 2003) kommt
Plessner dann dazu, sein Theorieprogramm an typisch menschlichen Phinomenen
selbst einer Art Bewihrungsprobe zu unterziehen. Die folgenden Ausfithrungen
seien nun aber weiter der Darstellung der exzentrischen Positionalitit gewidmet.

3.1.2  Doppelcharakter, Grenze und Positionalitat

Plessner beginnt mit einer phinomenologischen Vergewisserung der Gegenstind-
lichkeit eines der Wahrnehmung gegebenen Objekts: »Jedes in seinem vollen
Dingcharakter wahrgenommene Ding erscheint seiner riumlichen Begrenzung
entsprechend als kernhaft geordnete Einheit von Eigenschaften.« (Plessner 2016,
S.128) Gegenstindlich erscheint der Wahrnehmung etwas als abgegrenztes Ding
kraft eines Doppelaspekts. Wir nehmen »es« — das Ding bzw. den Gegenstand
— durch ein »Aussen« wahr, d.h. etwa durch einen Rand, der im Kontrast zu
angrenzendem Anderen als Wahrnehmungsding raum-zeitlich positioniert ist.
Damit erscheint es als Korper, dessen real erscheinende Eigenschaften aspekthaft
bestimmt sind und die auf eine innere Einheit verweisen, welche jedoch nicht
wahrgenommen werden kann (vgl. S. 151). Die Phinomenalitit des Doppelaspekts
ist eine Bedingung der Wahrnehmung des erscheinenden Dings, aber nicht Eigen-
schaft desselben. Fiir die Unterscheidung lebendiger von unbelebten Kérpern wird
die begriffliche Bestimmung der Doppelaspektivitit, die zunichst nur Bedingung
der Gegenstandswahrnehmung war, im Fall des lebendigen »Dinges« zu seiner
Eigenschaft (Kérper und Leib/Natur und Geist).

Mit dem Begriff der Grenze als Realisierungsform der Doppelaspektivitit kon-
stituiert sich nach Plessner die Eigenkomplexitit von Organismen. Organismen
existieren im Grenzverkehr mit der sie umgebenden Umwelt. Die Grenzrealisierung

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

102

Die Arbeit am Ausdruck

kraft der Doppelaspektivitit, die dem lebendigen Kérper innewohnt, unterliuft die
cartesianische Trennung von Innen und Aussen, aber sie unterliuft auch die le-
bensphilosophische Verabsolutierung eines lebendigen Stromens. Denn, so Fischer
zu dieser Einsicht, »Leben selbst ist der Sache nach nur méglich durch Unterbre-
chung - in Form von Grenzrealisierung« (Fischer 2000, S. 273). Mit diesem begriff-
lichen Vokabular kénnen die »Stufen« der Lebensorganisation als unterschiedliche
Organisationsniveaus, d.h. unterschiedliche Grenzregulierungen beschrieben wer-
den.

Zur Beschreibung der »grenzrealisierenden« Organismen (Pflanzen, Tiere,
Menschen) gehort der Begriff der Positionalitit. »Mit Positionalitit fithrt Plessner
vor dem setzenden >Ich« des Idealismus ein eigendynamisches >Es< ein, das sich
grenzrealisierend in Bezug auf Anderes hilt, ohne ontotheologisch auf einen
setzenden >Er«< als vorgingigen Schopfer zu rekurrieren«, meint Fischer etwas
umstindlich (Fischer 2000, S.274). Mit dem Ausdruck Gesetztheit bzw. »Posi-
tionalitit« — also in eine Umwelt gestellt zu sein — erhilt diese Bestimmung
zusitzlich ein passivisches Moment. »Positionalitit« erméglicht aber auch eine
Differenzierung und zugleich Verschrinkung der Reflexionsebenen, da sie als
durchlaufende Denkkategorie angelegt ist. Zur Kennzeichnung lebendiger Dinge
ist im Begriff zum einen die »Position« angesprochen, die materiell-physische
Schicht bewegter Korper in ihrer riumlichen und zeitlichen Bestimmtheit. Dies
ist die Ebene der empirischen Bestimmbarkeit durch Messung, die Ebene des
naturwissenschaftlichen Blicks. Zugleich enthilt der Begriff mit dem Attribut
»positional« ein Moment, das iiber die mehr oder weniger klar fassbare »Posi-
tion« hinausweist, ohne ihr entgegengesetzt zu sein. Fir etwas, das in Raum
und Zeit ist, gilt zugleich, dass es — im Falle eines grenzrealisierenden Organis-
mus - auf bestimmte Weise Eigenraumlichkeit und Eigenzeitlichkeit und damit
Prozesscharakter zu behaupten vermag.

Somit kann »Positionalitit« als eine Kategorie mit »Steigerungspotenzial, eine
zu explizierende Weise der Grenzrealisierung verstanden werden. »Positionalitidt«
ersetzt damit die bloss biologisch-funktionale Kategorie der »Zweckmissigkeit«
als Grundkategorie des Organischen. Durch die Beobachtung der jeweiligen Voll-
zugsformen des Organismus in und mit seiner korrelativen Umwelt lassen sich die
Entfaltungsbedingungen (Vitalkategorien) als Art und Weise ihrer »Positionalitit«
beschreiben. Fischer spricht von der Maglichkeits-Logik lebendiger Formen im Ge-
gensatz zu einer Teleologik des Organischen (vgl. S. 278). Positionalitit ist also —
wie eine stets gemachte Voraussetzung — einer jeweiligen Zweckmissigkeit vorge-
lagert.

Die Organisationsformen der Positionalitit beschreiben, wie Organismen
ihren Umweltbezug, also ihre Grenze, gemiss der Doppelaspektivitit realisieren.
Wihrend unlebendige Dinge klar von dem sie umgebenden Anderen abgegrenzt
sind und an ihrem Rand »aufhéreng, vollziehen lebendige Organismen Grenziiber-

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

ginge (vgl. Plessner 2016, S. 188). Positionalitit verweist allgemein auf eine Vollzug-
weise dieses Ubergangs. Dieser kann als unterschiedliche Weise der Verhiltnisse
zweier »Ordnungen« beschrieben werden: als Art des Verhiltnisses von Korper-
Haben und Korper-Sein, wobei der Vollzug dieses Verhiltnisses sich wiederum in
der Art und Weise seiner Grenzrealisierung (Zentrum-Aussenwelt-Verhiltnis) als
charakteristische Lebensform beschreiben lisst. Der Doppelcharakter der zwei
Ordnungen lisst sich an der Unterscheidung von Korper — Leib (bzw. »Korper-
Haben« und »Korper-Sein«) und deren Zusammenhang erliutern. Koérper kann
Leib werden, »jene konkrete Mitte, durch die das Lebenssubjekt mit dem Umfeld
zusammenhingt« (S. 296).

Der Bezug zu seiner Umwelt ist dem Lebewesen durch seinen Korper vermit-
telt. Das Korper-Haben bedeutet, iiber ein Instrument zu verfiigen, das Korper-
Sein betrifft den Aspekt des Kérpers als Leib, als Medium nicht einer Wahl, son-
dern Bestimmung. Kérper-Haben ist immer auch an Korper-Sein gebunden. Daher
enthilt die »Handhabung« des Koérpers immer auch ein Moment, welches die kon-
trollierte Bezugnahme auf die Umwelt iiberschreitet bzw. unterliuft. Es handelt
sich nicht um den Gegensatz zwischen direkter und nicht-direkter Vermittlung,
sondern um zwei unterschiedliche Formen von Vermittlung, die unter sich selbst
unterschiedlichvermittelt sind und die beide, auch auf der Stufe der menschlichen
Sphire, fiir den Lebensvollzug konstitutiv bleiben (vgl. Plessner 2016, S. 2481t.).

Plessner deutet nun exemplarisch die Pflanze als offene und das Tier als ge-
schlossene Form der Positionalitit. Die Begrifflichkeiten »offen« und »geschlos-
sen« sind etwas irrefithrend, da sie die jeweils dingimmanente Doppelstruktur der
(Un-)Mittelbarkeitsvermittlung nicht ausdriicken. Zur Erliuterung sind sie den-
noch hilfreich. »Offen« bedeutet demnach, dass die Reiz- und Reaktionszone bei
der Pflanze gegeniiber der Umwelt unmittelbar geéfinet ist. Im Fall der Pflanze
bedeutet das eine relative Unmittelbarkeit und Unselbstindigkeit des Organismus
der Umwelt gegeniiber. Die Spezifizierung der tierischen Lebensform (insbeson-
dere der Wirbeltiere) als »geschlossen« expliziert Plessner als »zentrische Positio-
nalitit«. Beim Tier ist die Reiz- und Reaktionszone nochmals an den gesamten
Korper gebunden und bildet so ein riickbeziigliches (geschlossenes) System. Im
Unterschied zu Pflanzen oder anderen dezentralen Organismen hat das Tier einen
zentral vermittelten Korper und damit einen vergrosserten Bewegungs- und Spiel-
raum in der Umweltbezugnahme. Charakterisiert ist dieselbe durch seine Fronta-
litdt gegeniiber einer z.B. dinglich gegliederten Umwelt, auf die es in Spontanitit
und Aktionsbereitschaft gerichtet ist (vgl. Plessner 2016, S. 303ff.).

Allerdings zeigt sich die Bezugnahme auf der Ebene der zentrischen Positiona-
lit4e als instinktive Zuordnung der zentral vermittelten Reize, d.h. als direkte Re-
aktion des Lebenssubjekts auf seine Umwelt. Das Tier vollzieht den Umschlag vom
Korper-Haben zum Kérper-Sein (und vom eher sensorischen »Sein« zum eher mo-
torischen »Haben«) in bestindiger Weise als relativ eingespielte Aktion und Reakti-

- am 14.02.2026, 08:13:17.

103


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

104

Die Arbeit am Ausdruck

on in seinem Positionsfeld: »Dem Tier«, so Plessner, »ist sein Hier-Jetzt-Charakter
nicht gegeben, nicht gegenwirtig, es geht noch in ihm auf und trigt darin die ihm
selbst verborgene Schranke gegen seine eigene individuelle Existenz.« (Plessner
2016, S. 306)

3.1.3 Die »Gesetze« der exzentrischen Positionalitat

Diese Ausfithrungen zur Positionalitit organischer Lebensformen erméglichen ein
Verstindnis der typisch menschlichen Positionalitit, die Plessner als exzentrische
kennzeichnet. Mit dem Prifix »ex« vollzieht Plessner die entscheidende kategoriale
Wendung, die seine philosophische Anthropologie insgesamt auszeichnet. Exzen-
trizitit bedeutet nicht, dass die zentrische Positionalitit itberwunden wird. Wih-
rend die Reflexivitit des Gesamtsystems, die zentrische Positionalitit als Vollzugs-
mitte erhalten bleibt, macht sie dennoch nicht einfach das Leben aus (wie fiir das
Tier), sondern ist dem Menschen bewusst zuginglich:

»Sein Leben aus der Mitte kommt in Beziehung zu ihm, der riickbezligliche Cha-
rakter des zentral reprasentierten Korpers ist ihm selbst gegeben. Obwohl| auch
aufdieser Stufe das Lebewesen im Hier-Jetzt aufgeht, aus der Mitte lebt, so istihm
doch die Zentralitat seiner Existenz bewusst geworden.« (Plessner 2016, S. 363)

Der Mensch lebt nicht nur in dem Doppelaspekt (von Kérper und Leib), vielmehr
erlebt er denselben. Zwar muss auch er aus der Mitte heraus leben, wie das Tier. Da
er aber ein Bewusstsein fiir die Verhiltnishaftigkeit seines Standortes hat, bedeutet
dies fiir den Menschen einen Bruch der Unmittelbarkeit im Lebensvollzug. Plessner
beschreibt das so:

»lhm ist der Umschlag vom Sein innerhalb des eigenen Leibes zum Sein aus-
serhalb des Leibes ein unaufhebbarer Doppelaspekt der Existenz, ein wirklicher
Bruch der Natur. Er lebt diesseits und jenseits des Bruches, als Seele und als Kérper
und als die psychophysisch neutrale Einheit dieser Spharen. Diese Einheit iiber-
deckt jedoch nicht den Doppelaspekt, sie lasst ihn nicht aus sich hervorgehen,
sie ist nicht das den Gegensatz verséhnende Dritte, das in die entgegengesetz-
ten Spharen Uberleitet, sie bildet keine selbstindige Sphare. Sie ist der Bruch,
der Hiatus, das leere Hindurch der Vermittlung, die fiir den Lebendigen selber
dem absoluten Doppelcharakter und Doppelaspekt von Kérperleib und Seele
gleichkommt, in der er ihn erlebt.« (Plessner 2016, S. 365)

Damit dndert sich gewissermassen alles. Die Exzentrizitit der Position ermdglicht
einen Blick auf die Daseinsbedingungen. Mit der Positionalitit der Exzentrizitit er-
weist sich die strukturelle Autonomie des Geistes, die Souverdnitit des Korper-
Habens, immer auch als Kérper-Sein, als leibgebundene Erfahrungseinheit. Und
diese Gleichzeitigkeit der Ordnungen ist dem Menschen zuginglich: »Er lebt und

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

erlebt nicht nur, sondern er erlebt sein Erleben.« (Plessner 2016, S. 364) Gleich-
zeitig geht mit dem Selbsterleben auch die Erfahrung einher, dass ihm diese Er-
fahrungseinheit, in der er zwar immanent und unvertretbar ist, immer auch ent-
zogen bleibt. Die Situation ist vergleichbar mit der intellektuellen Fihigkeit, wie
durch ein Objektiv auf sich und die Welt blicken zu kénnen, im gleichzeitigen Wis-
sen, in diesem Blickfeld zu stehen, das man zu iiberblicken vermeint. Der Mensch
hat sozusagen den eigenen Blick im Riicken und ist zugleich selbst derjenige, der
diesem Blick die Aussicht verstellt. Unruhig ist der Mensch an beiden Orten und
daher auch an keinem Ort — Plessner nennt den Menschen darum auch homo ab-
sconditus und bezeichnet damit den strukturellen Selbstentzug der Exzentrizitit.”
Der Mensch ist »in seine Grenze gesetzt und deshalb tiber sie hinaus, die ihn, das
lebendige Ding begrenzt« (ebd.). So heisst es in Lachen und Weinen:

»Kann der Mensch auch keine Entscheidung zwischen den beiden Ordnungen, der
mittelpunktsbezogenen und der nicht mittelpunktsbezogenen, treffen, so muss
er trotzdem ein Verhdltnis zu ihnen finden. Denn er geht in keiner von beiden
Ordnungen auf. Er ist weder allein Leib noch hat er allein Leib (Kérper). Jede Be-
anspruchung der physischen Existenz verlangt einen Ausgleich zwischen Sein und
Haben, Draufien und Drinnen.« (Plessner 2003, S. 241)

Mit dieser Besonderheit miisse jeder Mensch fiir sich »fertig werden — und wird
in gewisser Weise nie damit fertig« (Plessner 2003, S. 242). Die Besonderheit der
menschlichen Situation als exzentrische Positionalitit wird im Vergleich mit der
zentrischen der Tiere besonders deutlich:

»Darin ist der Mensch dem Tier unterlegen, weil das Tier sich selbst in der Abge-
schlossenheit gegen die physische Existenz, als Inneres und Ich nicht erlebt und
infolgedessen keinen Bruch zwischen sich und sich, sich und ihr zu iiberwinden
hat. Sein Korpersein trennt sich ihm nicht von seinem Haben des Korpers. Es lebt
zwar in dieser Trennung — keine Bewegung, kein Sprung (dem die Schdtzung der
Distanz vorangeht) ware moglich ohne sie. Auch das Tier muss seinen Leib ein-
setzen, situationsgemaf einsetzen, sonst erreicht es sein Ziel nicht. Aber der Um-
schlag vom Sein ins Haben, vom Haben ins Sein, den das Tier bestidndig vollzieht,
stellt sich ihm nicht noch einmal dar und bietet ihm infolgedessen auch kein >Pro-
blem«.« (Plessner 2003, S. 242)

Dem Menschen hingegen ist seine korperliche Situation zugleich als gegenstind-
liche und zustindliche bewusst, womit sich eine bestindige Hemmung und ein
bestindiger Anreiz verbinden, sie zu iiberwinden (vgl. Plessner 2003, S. 242). Die
Beschreibung der Situation exzentrischer Wesen, denen die Doppeldeutigkeit ihrer
Existenz aufgeht und aufgegeben ist, macht deutlich, was Leben als Grenzvollzug

2 Siehe Kapitel 3.4 zur Unergriindlichkeit des Menschen.

- am 14.02.2026, 08:13:17.

105


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

106

Die Arbeit am Ausdruck

bedeutet: Existenz- und Daseinsform als Mensch- und Person-Sein ist notwendige
Aufgabe und Moglichkeit.

Die dynamische Gestaltung der Grenzvollziige, der Lebensvollziige ange-
sichts der gebrochenen Situation machen Beschreibungen notwendig, welche den
menschlichen Umgang mit der Welt in seiner komplexen Struktur erfassen. Das
Verhiltnis von Lebensform und Lebenssphire verlangt eigene, der exzentrischen
Position entsprechende Beschreibungen der menschlichen Entfaltungsbedingun-
gen (Vitalkategorien) im jeweiligen Positionsfeld. Plessner formuliert dazu drei
»anthropologische Gesetze«: »natiirliche Kiinstlichkeit«, »vermittelte Unmittelbar-
keit« und »utopischer Standort«.?

3.1.3.1 Das Gesetz der natiirlichen Kiinstlichkeit

Das Wissen des Menschen um die Situation seines Daseins, das seine Freiheit und
Voraussicht ermoglicht, hat seinen Preis darin, dass ihm die Sicherheit im Lebens-
vollzug entzogen ist. Plessner spricht von einem Schmerz, der das Wissen um die
eigene Existenz stets begleitet. Die Natiirlichkeit anderer Lebewesen, deren Exis-
tenz gesichert ist, ohne dass sie sich darum sorgen miissen, ist fiir ihn unerreich-
bar. Die exzentrische Positionsform erklirt diese Lage, aber sie enthilt keine An-
leitung, wie mit ihr und in ihr zu leben sei. Dem Menschen ist der instinkthaft-
natiirliche Vollzug unméglich, da er sich selbst als in Distanz zur natiirlichen Um-
welt erlebt.

Die zahlreichen (schépfungsgeschichtlichen) Anfangserzihlungen sind in ih-
rer mythischen Form Ausdruck dieser Erkenntnis. Als ein Beispiel unter vielen sei
auf den christlichen Schépfungsmythos verwiesen. Die Vertreibung aus dem Pa-
radies kann als eine metaphorische Beschreibung der exzentrischen Positionali-
tit verstanden werden. Der Mensch hat (dummerweise?) vom Baum der Erkennt-
nis gegessen, damit ist ihm »mit dem Wissen die Direktheit verlorengegangen,
er sieht seine Nacktheit, schimt sich seiner Blofie und muss daher auf Umwegen
iber kiinstliche Dinge leben« (Plessner 2016, S. 384). Diese Erzdhlungen kénnen
als exemplarischer Ausdruck der natiirlichen Kinstlichkeit und der exzentrischen
Positionsform gedeutet werden. »Wer in ihr ist, steht in dem Aspekt einer absolu-
ten Antinomie: Sich zu dem erst machen zu miissen, was er schon ist, das Leben

3 An dieser Stelle seien allein zwei der drei »anthropologischen Grundgesetze« (Plessner 2016,
S.383—425) ausfiihrlich diskutiert, das »Gesetz der natiirlichen Kinstlichkeit« (S.383-396)
und das »Gesetz der vermittelten Unmittelbarkeit« (S.396—419), wiahrend das »Gesetz des
utopischen Standorts« (S. 419—425), welches Plessners Werk abrundet und abschliessen soll,
insbesondere aus bildungstheoretischer Perspektive weniger interessiert. Stattdessen wird
das Prinzip der Verbindlichkeit der Unergriindlichkeit ausfithrlich im Zusammenhang mit
den ersten zwei Gesetzen und der Exzentrizitat diskutiert. Der Grundgedanke des utopischen
Standorts ist dabei impliziert.

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

zu fithren, welches er lebt.« (Ebd.) Weil der Mensch durch seinen Existenztyp ge-
zwungen ist, das Leben zu fithren, welches er lebt, »eben weil er nur ist, wenn
er vollzieht — braucht er ein Komplement nichtnatiirlicher, nichtgewachsener Art
[...]J«. »Darum ist er von Natur, aus Griinden seiner Existenzform kiinstlich«, bringt
Plessner das Gesetz der natiirlichen Kiinstlichkeit auf den Punkt (S. 384f.). Auf-
grund der Gleichgewichtslosigkeit seiner Natur bedarf der Mensch etwas, das ihm
Gleichgewicht verschaftt, damit er leben kann. Jedoch findet er die Dinge nicht vor,
die fur ein solches Gleichgewicht sorgen konnten. Daher muss er so leben, dass er
Dinge schafft und sich an Dinge hilt, die von eigenem Gewicht sind, um leben zu
konnen.

Die Bediirftigkeit des Menschen und die exzentrische Lebensform gehéren zu-
sammen. In ihnen »liegt das Movens fir alle spezifisch menschliche, d.h. auf Irrea-
les gerichtete und mit kiinstlichen Mitteln arbeitende Titigkeit, der letzte Grund
fir das Werkzeug und dasjenige, dem es dient: die Kultur« (ebd.). Plessner spricht
in diesem Zusammenhang auch von der zweiten Natur des Menschen. Da er durch
die Exzentrizitit seiner Positionsform im Sein nicht aufgeht, »ist der Mensch ein
Lebewesen, das Anforderungen an sich stellt. Er kann, so Plessner, »ohne Sitte
und Bindung an irreale Normen, die ihr eigenes Gewicht haben, um Anerkennung
zu verlangen (deren sie fiir sich selber nicht bediirfen), nicht existieren.« (S. 392)

Es ist wichtig, darauf hinzuweisen, dass die Tatsache der »Kultur« nach Pless-
ner in der exzentrischen Positionsform griindet, die nach dem Prinzip der natiir-
lichen Kiinstlichkeit strukturiert sei. Das bedeutet, dass die Frage nach der Be-
stimmung des Menschen offenbleibt. Demzufolge disqualifizieren sich spiritua-
listische und naturalistische Erklirungen fiir den Ursprung von Kultur gleicher-
massen: »Spiritualistische Theorien ignorieren die spezifisch menschliche Natur-
grundlage.« (Plessner 2016, S. 386) Wihrend der Spiritualismus »an der Urfaktizitit
eines Geistes, einer Geistigkeit, Bewusstheit, Intelligenz fest[hilt] und jede Frage
nach einer Reduktion dieser Urtatsache auf Prinzipien ihrer Konstitution, also ih-
res Ursprungs im nichtzeitlichen Sinne, fiir Unsinn [erklirt]«, rolle der Naturalis-
mus das Problem zwar immer wieder auf, aber seine Erklirungen hitten durch-
gehend die Form, »welche seit Reuter als die Definition der Armut durch pauvreté
bezeichnet wird« (S. 392). Dabei werde von naturalistischen oder pragmatischen
Primissen ausgegangen, entlang derer Kultur bestimmt werde. Aber die Lebens-
iusserungen des Menschen liessen sich nicht auf Triebe, soziale oder biologische
Zweckmaissigkeit und auch nicht auf krankhafte Hypertrophie zuriickfithren. Die
pragmatisch-biologischen Ursprungstheorien wiirden es daher nicht vermdogen,
»die nicht-zweckhafte Sphire der Kultivierung, Sitte und Kultur im engeren Sinn
[...], die innere Gewichtigkeit der Werke, d.h. ihren Geltungsanspruch, ihren Sach-
charakter zu begreifen« (S. 396). »Die konstitutive Gleichgewichtslosigkeit seiner
besonderen Positionalititsart — und nicht erst die Stdrung eines urspriinglich nor-
mal, harmonisch gewesenen und wieder harmonisch werden kénnenden Lebens-

- am 14.02.2026, 08:13:17.

107


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

108

Die Arbeit am Ausdruck

systems ist der >Anlass« zur Kultur« (S. 391). Das schliesse nicht aus, dass bestimm-
te Kulturleistungen hinsichtlich ihrer Funktionen und Zwecke adiquat diskutiert
werden konnten. Aber es gehe darum, zu verstehen, was es erfordert, »damit ein
Lebewesen Sitte und zweckfreie Werke intendiert« (S. 396).

Plessner will Kulturleistungen als eigenstindigen Ausdruck des menschlichen
Selbst- und Weltverhiltnisses verstindlich machen. Mit der Formel natiirliche
Kiinstlichkeit wird so gesehen die dsthetische Dimension des menschlichen Selbst-
und Weltbezugs anthropologisch strukturiert und begriindet. Bei Plessner ist das
theorieimmanent quasi selbstverstindlich und bedarf darum keiner separaten
isthetischen Theorie. Wie jedoch in Kapitel 3.4 und mit Misch argumentiert und
gezeigt wird, handelt es sich vielmehr insgesamt um eine Anthropologie, die
implizit von einem Wissen um die fundamentale Bedeutung einer Asthetik der
Existenz getragen ist. Die artikulationstheoretische Rekonstruktion der Zeigegeste
und des Evozierens wird zeigen, inwiefern eine dsthetische Dimension als genuin
verstanden werden kann.

3.1.3.2 Das Gesetz der vermittelten Unmittelbarkeit
Das zweite anthropologische Gesetz handelt von der Struktur des menschlichen
Selbst- und Weltverhiltnisses. Die Begrifflichkeiten der Immanenz und Expressi-
vitit erliutern dabei die Bedingungen menschlichen Wissens und Handelns.
Plessners Frage richtet sich ganz allgemein auf die Art und Weise des Verhilt-
nisses von Korpern zu ihrer Umwelt, d.h. auch zu anderen Kérpern. Mit dem Posi-
tionalititscharakter lisst sich die jeweilige Beziehung (auch Grenzvollzug genannt,
vgl. oben) genauer beschreiben und unterscheiden. »Bei der Pflanze tritt eine po-
sitional begriindete Beziehung zwischen Lebenssubjekt und Medium nicht auf.«
(Plessner 2016, S. 400) Es zeige sich dort eine direkte Bezugnahme am Organis-
mus, aber aufgrund der offenen Organisationsform der Pflanze ist diese Bezug-
nahme nicht als Beziehung zu verstehen. (vgl. ebd.) Bei der geschlossenen Organi-
sationsform ist die Bezugnahme hingegen nochmals an den Organismus zuriickge-
bunden: Tiere sind aufgrund ihrer geschlossenen Organisationsform grundsitzlich
durch eine indirekte Beziehung zu ihrem Umfeld strukturiert. Der Unterschied ist
— fur das Tier — durch seine Positionalitit bzw. zentrische Positionalitit bedingt.
Im Fall der offenen Organisationsform findet eine direkte Zuordnung von Reiz
und Reaktion statt. Die Beziehung zwischen Organismus und Umfeld ist daher
unmittelbar (vgl. S. 401). Im Fall der zentrischen Positionalitit erfolge die Zuord-
nung von Reiz und Reaktion hingegen durch das Lebenssubjekt. Die Beziehung
zwischen Subjekt und Umfeld ist daher mittelbar. Was bedeutet es von diesem Le-
bewesen aus gesehen, »dass zwischen ihm und dem Umfeld eine durch es selber
vermittelte Beziehung existiert« (ebd.)? Da es im Zentrum der Vermittlung steht
und diese bildet, bemerkt es den Vermittlungsaspekt nicht: »Diese Beziehung kann

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

dem Lebewesen gar nicht anders als direkt, als unmittelbar erscheinen.« (Ebd.) Da
es im Punkt der Vermittlung steht, bleibt es sich selbst verborgen; es geht in die-
sem Geschehen ganz auf. Von der Vermittlung weiss es nicht. »Um von ihr etwas
zu merken, miisste es daneben stehen, ohne doch seine vermittelnde Zentralitit
zu verlieren.« (Ebd.)

Genau dies ist mit der exzentrischen Position im Menschen verwirklicht. Wie
das Tier ist der Mensch dem Gesetz der geschlossenen Lebensform und damit der
Positionalitit unterworfen. Auch er bildet den Punkt der Vermittlung und steht
in deren Zentrum. Aber die Setzung seines Standortes ist ihm bewusst: »Er weifd
von der Indirektheit seiner Beziehung, sie ist ihm als mittelbare gegeben.« (Pless-
ner 2016, S. 401) Nun kénnte man daraus den Schluss ziehen, dass der Mensch in
zwei unterschiedlichen Beziehungen zur Umwelt steht, einmal in einer direkten
und einmal in einer indirekten. Dieser Schluss sei aber falsch, denn derjenige, der
im Feld der Vermittlung steht und in dieser Beziehung aufgeht, ist identisch mit
demjenigen, dem diese Unmittelbarkeit des Vollzugs als durch sich vermittelt ge-
genstindlich wird. Der Mensch »bildet die Vermittlung zwischen ihm und dem
Feld, geht aber nur restlos darin auf, sofern er auch noch in ihr steht« (S. 403). Er
steht aber auch dariiber und »bildet infolgedessen die Vermittlung zwischen sich
und dem Feld« (ebd.).

Vermittelte Unmittelbarkeit driickt ebendiese Verschrinkung aus, »einen Wi-
derspruch, der sinnvoll bleibt, auch wenn ihm die analytische Logik nicht folgen
kann« (S. 400). Damit ist auch die subjektiv erfahrene Dominanz der Direktheit
und Unmittelbarkeit gegeniiber der Indirektheit und Vermitteltheit nachvollzieh-
bar. »In der Richtung des erfahrenden, wahrnehmenden, anschauenden, innewer-
denden, verstehenden Wissens selber muss dem Menschen die Wissensbeziehung
unmittelbar, direkt sein.« (S. 404) Es ist das Subjeket selbst, das die Vermittlung
zwischen sich und dem Objekt bildet. Das unmittelbare Wissen vom Objekt re-
sultiert aus der Vermittlung zwischen sich und ihm. Im Vollzug der Vermittlung
vergisst das vermittelnde Subjekt sich, »und die naive Direktheit mit der ganzen
Evidenz, die Sache an sich gepackt zu haben, kommt zustande« (S. 404).

Exzentrizitit kann das Bewusstsein der Unmittelbarkeit und die Erfahrungs-
qualitit des direkten Kontakts nicht verhindern, und zwar aufgrund der Positiona-
litit. Als lebendiger Korper lebt und erlebt der Mensch - insofern stehe er immer
auch im Zentrum der durch ihn verkérperten Vermittlung. Dieser Aspekt garan-
tiere den Unmittelbarkeitszugang und Realititscharakter seines Weltverhiltnisses.
Gleichzeitig sei seine Exzentrizitit, »auch wenn sie sich im Vollzug des Wissens
(der Vermittlung) vergisst, nicht getilgt« (Plessner 2016, S. 405). Aber nur in der
Situation vermittelter Unmittelbarkeit ist es nach Plessner moglich, eine Diffe-
renz zwischen Wirklichkeit und Wirken zu machen. Fiir das Tier verlieren sich der
Wirklichkeitscharakter und die Objektivitit. »Durch seine Zentrizitit ist es ihm
nicht moglich, Erscheinungen als Er-scheinungen zu fassen. Es nimmt Bilder oh-

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

10

Die Arbeit am Ausdruck

ne Objektivititscharakter wahr.« (Ebd.) Der »Gewinn« der so vermittelten Unmit-
telbarkeit als Wirklichkeit mit Objektivititscharakter ist ein ambivalenter. »Denn
wie ihm allein die Exzentrizitit einen Kontakt mit Realem iiberhaupt erst moglich
macht, befihigt sie ihn auch zur Reflexion.« (Ebd.) Das bedeutet, »dass der Mensch
an der Unmittelbarkeit seines Wissens, an der Direktheit seines Realkontakts, wie
sie fiir ihn mit absoluter Evidenz besteht, irre wird« (ebd.).

Die Reflexion auf die Bewusstseinsakte, in der diese als wirklichkeitsvermit-
telnde evident werden, ist nur sinnvoll verstindlich, wenn die Bewusstseinsakte
mit etwas unmittelbar ausserhalb des Bewusstseins zu tun haben. Die scheinbare
Evidenz des Wissens erlebt der Mensch als durch seine Wahrnehmung vermittelten
Bewusstseinsinhalt und »deshalb nicht als etwas im Bewusstsein, sondern ausser-
halb des Bewusstseins Seiendes« (S. 404). Und genau diese vermittelte Unmittel-
barkeit erméglicht die Perspektive auf eine gegenstindliche Welt und deren Wirk-
lichkeitscharakter. Diese Bestimmung ist besonders als Abgrenzung zu Positionen
zu verstehen, die entweder den Vermittlungsaspekt oder den Unmittelbarkeits-
aspekt verabsolutieren. Die »monadologische Konsequenz, die alles Bewusstsein
zum Selbstbewusstsein erklire, [ist] ebenso wie die naiv-realistische Konsequenz,
die alles Bewusstsein zur direkten Berithrung mit der Wirklichkeit macht, falsch«
(S. 407). Die Strukturformel der vermittelten Unmittelbarkeit driickt dagegen das
Sowohl-als-auch dieser einseitigen Positionen aus.

Die Distanz, die das personale Subjektzentrum dank der exzentrischen Positi-
on als doppelte Abhebung vom eigenen Leib (als Kérper-Haben und Kérper-Sein)
aufweist, ermoglicht Realitit. Bewusstseinsakt, Gegenstandsbewusstsein und der
damit verbundene Wirklichkeitssinn sind nicht etwas von den erscheinenden Ge-
genstinden vollig Getrenntes. Die vermittelte Unmittelbarkeit zeigt sich fiir das
Bewusstsein vielmehr an der Struktur des Gegenstandes, den es erfasst: »Der Ge-
genstand ist als Erscheinung einer Realitit, als kernhafte Gebundenheit direkt er-
lebbarer Mannigfaltigkeit selbst vermittelte Unmittelbarkeit. Er entspricht fiir sich
der Struktur des Bewusstseins von ihm.« (Plessner 2016, S. 414) Die Erscheinungs-
struktur des Gegenstandes und die Wahrnehmungsstruktur des Bewusstseins ent-
sprechen sich gemiss der Struktur der vermittelten Unmittelbarkeit. Weil der reale
Gegenstand an sich die Mittelbarkeit manifest macht, besteht fiir das Bewusstsein
die einzige Moglichkeit, »fiir sich in einer unmittelbaren Beziehung zum Gegen-
stand zu stehen, mit voller Evidenz die Wirklichkeit direkt an ihm zu haben und
trotzdem sich nicht dabei zu tiuschen, trotzdem nicht blosse Erscheinungen dabei
zu erleben« (ebd.).

Die vermittelte Unmittelbarkeit des menschlichen Selbst- und Weltbezugs in
seiner scheinbar nicht aufzulésenden Paradoxie zu formulieren, sichert dem Men-
schen eine genuine Beschreibung der Eigenstruktur seiner Existenz. Plessners Vor-
gehen zielt darauf ab, den (anthropologischen) »Begriindungsakt« aufzugeben und
stattdessen ein Strukturprinzip anzusetzen, das zwar als verbindlich genommen

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

wird, aber hinsichtlich des Was und des Wie des »Wesens« des Menschen und seiner
Ausdrucksmoglichkeiten offenbleibt.

Wie sich und als was sich der Mensch gemdss dem Prinzip der vermittelten
Unmittelbarkeit zeigt, ist und bleibt aber Grund einer Verbindlichkeit in der Rede
tiber »den« Menschen. Diese Offenheit »sichert« dem Menschen eine Art Freiheit
und Wiirde seines Selbst und Lebens. Seine Ausdrucksformen sagen uns und ihm
selbst viel, sie aber als bare Gestalten zu nehmen und an ihnen zuriickverfolgen
zu wollen, was als das »Wesen« des Menschen entdeckt werden konnte, wire mit
Plessner als naiver Essenzialismus zu betrachten. Denn auch das expressive Ver-
halten des Menschen, die Erfiillung (s)einer Intention im strebenden Verhalten, ist
»objektiv« bloss vermittelte Unmittelbarkeit. Als Subjekt der Realisierung seines
Strebens erfihrt der Mensch diese moglicherweise als adiquate Erfullung — aber
nur, indem er den Unterschied zwischen dem Zielpunkt der Intention und dem
Endpunkt der Realisierung bemerkt:

»Die faktische Inaddquatheit von Intention und wirklicher Erfiilllung, welche auf
der volligen Verschiedenartigkeit von Geist, Seele und korperlicher Natur beruht,
wird also nur deshalb der Intention nicht zum Verhangnis, verurteilt sie nur des-
halb nicht zur ewigen Unerfiillbarkeit und ihren Erfillungsglauben zu einer bloss
subjektiven Illusion, weil die Beziehung zwischen Subjekt und Objekt als eine Re-
lation indirekter Direktheit diesen Bruch auffingt, legitimiert, fordert.« (Plessner
2016, S. 411)

Das Ergebnis der realisierten Intention steht nicht in einer zufilligen Verbindung
mit dem Subjekt und seiner Intention, denn die Form,

»von der als dem Abstand zwischen Zielpunkt der Intention und Endpunkt der
Realisierung die Rede ist, ldsst sich eben deshalb nicht vorwegnehmen, vom In-
haltwegnehmen und auf den Inhalt stiilpen, sie ergibt sich in der Realisierung. Sie
widerfahrt dem Inhalt, der nur das wahrend der Realisierung durchgehaltene Ziel
des Bestrebens ist. Und weil es auf diese Weise eine Kontinuitdt zwischen Intenti-
on und Erfiillung gibt trotz der vorher nicht bekannten und wesensmassig nie fiir
sich gegebenen Brechung des Intentionsstrahls im Medium der seelischen und
korperlichen Wirklichkeit, hat das Subjekt ein Recht, von einem Gelingen seines
Bestrebens zu sprechen.« (Plessner 2016, S. 415)

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

n2

Die Arbeit am Ausdruck

Aber das ist auch der Grund, warum die Ausdrucksformen nicht geeignet sind,
um das Wesen des Menschen zu bestimmen.* Allein iiber die Beschreibung der
Vollzugsstruktur kann man sich dieser Frage nihern.

Das Streben nach Erfiillung bezeichnet Plessner als die Expressivitit des Men-
schen, als »Ausdriicklichkeit menschlicher Lebensiusserung iberhaupt« (Plessner
2016, S. 399). Expressivitit ist etwas anderes als Ausdrucksverhalten im Sinne von
responsivem Geschehen, welches fiir alle Formen von Lebendigkeit gilt. Nach dem
Gesetz der natiirlichen Kinstlichkeit muss der Mensch schopferisch titig sein. Das
schopferische Schaffen allein macht aber eine Verschiedenheit im Fortgang nicht
einsichtig, denn im Falle eines direkten Verhiltnisses von Intention und Erfillung
»gliche der Fortgang einer schnurgeraden Kette adiquater Erfilllungen, in der das
je folgende Glied die vorausliegenden Glieder iiberbote« (S. 416). Wire das Verhalt-
nis nur indirekt, so entspriche der Fortgang einem ewigen »an der Stelle tretenc, ei-
nem ewigen »Szeneriewechsel ein und derselben Illusion, und die Rastlosigkeit der
Menschen von Generation zu Generation wire soviel wert wie der Lauf des Eich-
hérnchens in der unter seinen Fiissen sich drehenden Trommel« (ebd.). Doch die
in der Exzentrizitit des Menschen begriindete vermittelte Unmittelbarkeit seiner
Existenz schliesst dies aus. »Der Prozess, in dem er wesenhaft lebt, ist ein Konti-
nuum diskontinuierlich sich absetzender, auskristallisierender Ereignisse« (Ebd.)
— Ereignisse, die als Erfahrungen nach Ausdruck verlangen. »Er hilt gewissermas-
sen die Mitte zwischen den beiden Moglichkeiten eines Prozesses, dessen Sinn im
Fortschritt zur nichsten Etappe besteht, und eines Kreisprozesses, der dem abso-
luten Stillstand dquivalent ist.« (Ebd.) Die Expressivitit des Menschen begriindet
die spezifisch historische bzw. biografische Dynamik seines Lebens:

»Durch seine Taten und Werke, die ihm das von der Natur verwehrte Gleichge-
wicht geben sollen und auch wirklich geben, wird der Mensch zugleich aus ihm
wieder herausgeworfen, um es aufs Neue mit Gliick und doch vergeblich zu versu-
chen. Ihn stofst das Gesetz der vermittelten Unmittelbarkeit ewig aus der Ruhela-

4 Plessner dazu: »Denn das gelungene Ergebnis ist (nicht aus Griinden der Mangel irdischer
Existenz und des sproden Materials, sondern aus inneren Griinden) dort, wo es nicht sein
sollte, das was es nicht sein sollte. Seinem Gehalt nach ist es die addquate Realisierung, aber
wo ist der Gehalt? Er lasst sich nicht von der Form abtrennen, ist in sie eingeschmolzen und
niemand kann sagen, wo der Inhalt anfingt und die Form aufhort, solange er im Bestreben
selbst begriffen die Erfiillung erreicht und festhalt. Erst am gelungenen Werk, der realisier-
ten Gebarde und Rede merken wir den Unterschied. Realisiert, bricht es auch schon in das
Was und das Wie auseinander. Die Diskrepanz zwischen dem Erreichten und Erstrebten ist
Ereignis geworden. Aus dem erkalteten Ergebnis ist schon das begeisternde Streben ent-
wichen, als Schale bleibt es zuriick. Entfremdet wird es zum Gegenstand der Betrachtung,
das vordem unsichtbarer Raum unseres Strebens war. Und da das Streben nicht aufhort und
nach Realisierung verlangt, kann ihm das gewordene als Formgewordenes nicht geniigen.
Der Mensch muss sich erneut ans Werk machen.« (Plessner 2016, S. 145f)

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

ge, in die er wieder zuriickkehren will. Aus dieser Grundbewegung ergibt sich die
Geschichte. lhr Sinn ist die Wiedererlangung des Verlorenen mit neuen Mitteln,
Herstellung des Gleichgewichts durch grundstiirzende Anderung, Bewahrung des
Alten durch Wendung nach vorwarts.« (Plessner 2016, S. 417)

Ersichtlich sind Expressivitit bzw. Ausdriicklichkeit einerseits und Immanenz des
Wirklichkeitsbewusstseins andererseits durch die Struktur der vermittelten Un-
mittelbarkeit verbunden. Wesen, denen Wirklichkeit unmittelbar »nur« als Aus-
druck vermittelt ist, miissen ihre Intentionen ausdriicklich zu realisieren versu-
chen und kénnen dies aufgrund der Vermitteltheit nur iiber den Weg der Expres-
sivitit und Ausdriicklichkeit. Wenn Plessner Kultur als Ausdruck des menschli-
chen Selbst- und Weltverhiltnisses, d.h. seiner natiirlichen Kiinstlichkeit, bezeich-
net, dann meint er damit nicht diese oder jene spezifischen kulturellen Errun-
genschaften oder Ausdrucksformen, sondern dass Kultur ganz allgemein auf dem
Zusammenhang zwischen exzentrischer Positionsform und Ausdriicklichkeit als
Lebensmodus des Menschen beruht. Das Strukturprinzip der vermittelten Unmit-
telbarkeit bezeichnet den anthropologischen Grund dafiir, dass zu einem Inhalt
eine Form gefunden werden muss. Die konkrete Ausdrucksform oder die Frage
nach der Realisierung spezifischer Intention sind Ausdruck der strukturell beding-
ten vermittelten Unmittelbarkeit und dieser nachgelagert. Kulturelle Ausdrucks-
formen sind demzufolge eine schlechte Referenz, um das Wesen des Menschen
unmittelbar erkliren zu wollen oder von ihnen qualitative Riickschliisse auf sein
Wesen selbst zu ziehen.

Dennoch manifestiert sich die natiirliche Kiinstlichkeit des menschlichen Le-
bens in den Objekten seines kulturellen Schaffens (z.B. im Handwerk oder den
Kinsten). Aber der Begriff der Ausdriicklichkeit ist zunichst allein als Vollzugs-
form menschlicher Lebensfithrung zu verstehen. Im Vollzug kommt eine spezifi-
sche Darstellungsnotwendigkeit zum Tragen, die dem Menschen das »Mitspielen«
ermoglicht (Plessner bezieht sich direkt auf die Schauspielmetapher und die Be-
deutung des Spiels®). Dabei interessiert anthropologisch weniger die Frage, wie et-
was oder was dargestellt wird, als vielmehr die Tatsache des Ausdriicken-Miissens
an sich, da in ihr die reflexive Brechung des Verhiltnisses zum Leib als Korper zum
Ausdruck kommt. Bildungstheoretisch sind hingegen gerade die Ausdruckspraxen
von besonderem Interesse und kénnen im Anschluss an Plessner als Artikulations-
prozesse reflektiert werden.

5 Vgl. dazu auch »Zur Anthropologie des Schauspielers« (1948), erschienen u.a. in Plessner
(2003, S. 399—418), sowie »Der Mensch im Spiel« (1967), erschienen auch in Plessner (2003a,
S.307-313).

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

N4

Die Arbeit am Ausdruck

3.1.4  »Ausdriicklichkeit«: Exzentrizitat und Strukturformeln

Exzentrizitit und ihre Strukturformeln wiirden missverstanden, verstiinde man
sie als blosse Option des Menschen, sich in ein Verhiltnis zu den beiden Ordnungen
von Leib und Korper setzen zu konnen, sozusagen als Alternative zu denjenigen
Situationen, in denen sich der Ausgleich oder Umschlag zwischen Kérper-Haben
und Koérper-Sein, wie beim Tier, einfach vollzieht. Exzentrizitit muss vielmehr als
die Verschrinkung beider Ordnungen vorgestellt werden, ohne dass aber etwas
Bestimmtes iiber das Was und das Wie, den konkreten Inhalt und die Form des
Vollzugs angegeben werden kénnte.

Jedes menschliche Tun vollzieht sich als Verhiltnissetzung, aber »im normalen
Ablauf des Lebens mit seiner Fixiertheit auf gewohnte Ziele fillt dieser Zwang
zum Ausgleich nicht auf« (Plessner 2003, S. 241). Dennoch muss der Vollzug, das
Sich-ins-Verhiltnis-Setzen fiir den Menschen selbst relevant bzw. gegenstindlich
sein. Exzentrizitit ist daher nichts, was dem Menschen einfach geschieht, aber
auch nichts, was vom Menschen der Moglichkeit nach realisiert werden kénnte
oder auch nicht. Exzentrizitit ist ein »aktives Sich-immer-schon-vollzogen-haben.
Jenseits dieser Paradoxie ist Exzentrizitit nicht zu haben.« (Schiirmann 2012,
S. 219) Schiirmann verdeutlicht, »dass im Rahmen dieses Konzepts menschliches
Tun nicht nicht exzentrisch sein kann, dass aber der Modus der Exzentrizitit —
die Art und Weise, in der sie realisiert ist — in der Macht des Menschen steht«
(ebd.).® Die paradoxen Formulierungen der Strukturformeln sind ja gerade Aus-
druck der grundlegenden Doppeldeutigkeit der exzentrischen Positionalitit und
widerspiegeln somit die mehrfache Ambivalenz menschlichen Daseins. In ihrer
»Paradoxalitit« ermoglichen diese Formulierungen ein begriffliches Denken des
nur beschrinkt begrifflich vermittelbaren Vollzugs menschlichen Lebens. Die
paradox oder antinomisch anmutende Struktur ist nicht einfach eine interessante
Wortspielerei, sondern vielmehr wirkungsvolles Element fiir das Verstehen und
Beschreiben des Vollzugsgeschehens des Menschen in der exzentrischen Position.

Die Strukturformen bzw. »Gesetze« sind ausdriicklich nicht als Exzentrizitit
fundierende Definitionen zu verstehen, sondern eben bloss als »Formelng, die, so
Plessner, »keinen abschliessend-theoretischen, sondern nur einen aufschliessend-
exponierenden Wert beanspruchen« sollen (Plessner 2003a, S. 39). Zwar bilde »der«
»Mensch (seiner Species nach)« ihre »Leitkategorie, aber nicht zum Zweck einer
blossen Klassifikation, sondern der Sicherung einer Unergriindlichkeit, welche den
Ernst der Verantwortung vor »allen< Moglichkeiten ausmacht, in denen er sich ver-

6 Schirmann verweist in seiner Analyse auf Plessners Gesprachspartner, den Philosophen Jo-
seph Kénig (der seinerseits bei Georg Misch promovierte), der solche Strukturen als »not-
wendige Moglichkeiten« bezeichnete (vgl. Schiirmann 2012, S. 219).

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

stehen und also sein kann« (ebd., Hervorh. A.P.).” Exzentrizitit ist demnach keine
apriorische Bestimmung, die immer schon in Gebrauch ist, sobald vom Menschen
die Rede ist, sondern erst dann, wenn ihm diese Unergriindlichkeit zugesichert
wird. Der Mensch lebt und erlebt nicht nur — dies sei wiederholt —, sondern er
erlebt auch sein Erleben, was ritselhaft ist. »Positional liegt ein Dreifaches vor: das
Lebendige ist Korper, im Korper (als Innenleben oder Seele) und ausser dem Kor-
per als Blickpunkt, von dem aus es beides ist.« (Plessner 2016, S. 365) Von diesem
Blickpunkt aus erlebt der Mensch sein Erleben als ein Erleben, das exklusiv im
Zentrum seiner selbst begriindet ist: »Ein Individuum, welches positional derart
dreifach charakterisiert ist, heifst Person.« (ebd.)

Indem der Mensch seiner selbst als Vermittlungsinstanz von Wirklichkeitser-
fahrung gewahr wird, d.h. letztlich: Person sein kann, erfihrt er Wirklichkeit als
Ausdruck seiner Intentionen in Bezug auf die Welt. Er erfihrt sich als ein Wesen,
das nicht anders kann, als in dieser Situation zu leben; aber das ist nicht ein Wis-
sen nebenher, so als konnte der Mensch auch unmittelbar leben. Alle menschlichen
Lebensformen, Daseinsdeutungen, Kulturformen sind Spielarten und »ausdriick-
licher Ausdruck« exzentrischer Positionalitit. Die Strukturgesetze verdeutlichen,
dass menschliches Tun nicht nicht exzentrisch sein kann. Exzentrizitit, so kénn-
te man vorsichtig formulieren, ist eine notwendige Mdoglichkeit der Reflexivitit,
deren Moglichkeiten unterschiedlich intensiv in Anspruch genommen und prakti-
ziert werden konnen.

Die Offenheit der Bestimmung ist bei Plessner nicht nur zusitzliches Postulat,
sondern auf grundlegende Weise bedeutsam. Offenheit ist (theoretische und prak-
tische) Konsequenz der Unergriindlichkeit. Diese als philosophisches Prinzip zu
verstehen, heisst vielleicht auch, sie in ihrer ethischen Verbindlichkeit anzuerken-
nen (vgl. Diskussion in Kapitel 3.4). In Macht und menschliche Natur stellt Plessner
die historische bzw. politisch-ethische Struktur und Bedeutung der exzentrischen
Positionalitit heraus und bezieht sie explizit auf Georg Mischs Prinzip der Uner-
grindlichkeit. Das Prinzip der Verbindlichkeit der Unergriindlichkeit wird erst in
der jiungeren Rezeption als konstitutiv fiir die Anthropologie Plessners diskutiert.
Das ist erstaunlich, da damit die anthropologische Theoriebildung eine feine, aber
entscheidende Differenzierung erfihrt, die auch bildungstheoretisch bedeutsam
ist. Das Kapitel 3.4 ist dieser Diskussion gewidmet.

Joachim Fischer weist in seiner Besprechung darauf hin, dass Plessner den le-
bensphilosophischen Exzentrizitits- und Geistbegriff Ludwig Klages’ aufgenom-
men hat, ihn aber dezidiert philosophisch-anthropologisch gewendet habe. »Geist«

7 Esistsicher passend, wohlauch kein Zufall, dass Plessner von der»Sicherung der Unergriind-
lichkeit« spricht, wie Georg Misch in etwas anderem Zusammenhang von der »Verbindlich-
keit der Unergriindlichkeit« (vgl. Kapitel 5).

- am 14.02.2026, 08:13:17.

115


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

16

Die Arbeit am Ausdruck

sei bei Klages Gegenbegriff zu »Leben« und entspreche insofern einer naturalis-
tischen und romantischen Kulturkritik, da »Geist« vom »Leben« entfremde und
als logozentrischer Einbruch das leibseelische Gleichgewicht beunruhige (Fischer
2000, S. 277). Mit Plessner sind »Geist« und Exzentrizitit nicht als Gegensatz, son-
dern als innere Differenzierung der Kategorie »Leben« zu verstehen. »Geist« oder
»L0ogos« als dusserste Heraussetzung (Ex-zentrizitdt) des Lebenszentrums ist Aus-
differenzierung innerhalb einer Moglichkeitslogik des Lebens und steht zu diesem
nicht in Opposition. Die erkenntnistheoretisch als intentio recta und intentio obliqua
thematisierten Erkenntnisverhiltnisse verschrinkt Plessner als Lebensverhiltnis-
se: »Exzentrische Positionalitit ist also die Kennzeichnung des Menschen als kon-
krete Subjektivitit: als ein in der Natur vorkommendes Wesen, das unter Prinzipen
steht, die nicht in der Natur vorkommen (Geist), und das mit diesen Prinzipen im
Verhaltnis zur Natur (Kérper, Seele) steht.« (S. 278)

3.2 Exzentrische Positionalitat in bildungstheoretischer Hinsicht

Plessners philosophische Anthropologie entwickelt den Ausdrucksbegriff systema-
tisch mit dem (oben erlduterten) Prinzip der »Doppelaspektivitit«. Die begriffliche
Bestimmung erliutert er an den Strukturformeln bzw. den drei »Grundgesetzen,
die eine heuristische Funktion haben und weniger einer Wesensbestimmung glei-
chen. Dabei sieht er die Expressivitit der menschlichen Lebensformen im Verhilt-
nis des Menschen zu seinem Kérper und seiner Umwelt begriindet. Systematisch
ist die Strukturform der exzentrischen Positionalitit der sogenannten »Mitwelt«
vorgelagert. Mit »Mitwelt« meint Plessner mehr als bloss die »soziale Umgebung
des Menschen« (vgl. Plessner 2016, S. 379). Das »Mitverhiltnis« kennen auch Tie-
re, doch die Beziehungen zu den »Mittieren« (S. 381) seien anders geprigt als jene
des Menschen zu seinen Mitmenschen. Nur der Mensch kenne ein »echtes Gegen-
verhiltnis (im objektiven, nicht feindlichen Sinne)« (S. 382). Dies hat mit seiner
exzentrischen Position zu tun, er gehort sozusagen dazu und nicht dazu, ein Mit-
verhiltnis der besonderen Art.®

Plessners anthropologische Fundierung legt weder im Bereich des Sozialen
noch des Gegenstindlichen oder Ideellen unmittelbare Annahmen tiber Bildungs-
prozesse nahe, bietet aber dazu die Erméglichungsbedingungen. Besonders inter-
essant ist sie in bildungstheoretischer Hinsicht, wenn es um die Fragen reflexiver

8 »Die Sphére, in der wahrhaft Du und Ich zur Einheit des Lebens verkniipft sind und einer dem
anderen ins aufgedeckte Antlitz blickt, ist aber dem Menschen vorbehalten, die Mitwelt, in
der nicht nur Mitverhaltnisse herrschen, sondern das Mitverhaltnis zur Konstitutionsform
einer wirklichen Welt des ausdriicklichen Ich und Du verschmelzenden Wir geworden ist.«
(Plessner 2016, S. 382)

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

Ausdrucksprozesse sowie der Sinn- und Erkenntnisbildung geht. Das Prinzip der
exzentrischen Positionalitit biete den Vorteil, so Hans-Riidiger Miiller in seinen
bildungstheoretischen Uberlegungen zu Plessner, »den Bildungsprozess von vorn-
herein als einen Akt der (im weitesten Sinne) denkenden Distanznahme zum Le-
bensvollzug zu begreifen, ohne diesen Akt auf eine nur immanente Angelegenheit
des Geistes zu reduzieren« (Miiller 2002, S. 58). Die Strukturformel der exzentri-
schen Positionalitit lasse offen, »in welcher Form das Ich die virtuelle Distanz zu
seiner leiblichen Verfasstheit herstellt, auf welche Weise es den Leib, der es ja im-
mer auch ist, verkorpert, und wo im Geflecht symbolisch-kultureller Ordnungen
und Diskurse es sich eigentlich befindet« (ebd.).

Ausgehend vom Ausdrucksbegriff, den Plessner entwickelt, lassen sich im Hin-
blick auf eine symbolisch organisierte »Mitwelt« bildungstheoretische Fragen hin-
sichtlich der individuellen Auseinandersetzung mit der Welt und sich selbst disku-
tieren. Miiller versteht die symbolischen Ordnungen als variable empirische For-
men, die sich ausgehend von der »nur als Méglichkeitsbedingung konzipierte[n]
Idee einer rexzentrischen Positionalitit« zeigen wiirden (2002, S. 58). Als bildungs-
theoretisch bedeutsam erachtet er insbesondere, dass sich damit der Fokus auf
den »Prozess der Symbolisierung« (ebd.) richte, der als Ubergang und als unauflés-
bares Ineinandergreifen von fundierender Leiblichkeit und Denken zu verstehen
sei. Das Subjekt distanziere sich in diesem Prozess zwar vom leiblich-sinnlichen
Geschehen, »aber es 16st sich eben nicht vollig davon, sondern interpretiert es nur
in einer besonderen Weise« (S. 58). Der Prozess der Distanznahme, der zugleich
als ein Prozess der Bezugnahme zu verstehen sei, miisse als ein »Wechsel der symbo-
lischen Ordnungen« verstanden werden, wobei sich diese nicht eindeutig hierarchi-
sieren liessen (ebd.). Miiller folgert daraus, dass man darauf verzichten miisse, von
vornherein einen normativen Fluchtpunkt festzulegen; vielmehr »miisste man den
Bildungsbewegungen des Subjekts im Geflecht dieser Ordnungen folgen« (ebd.).
»Selbsttitigkeit im Bildungsprozess hiefle dann nicht, so Milller, »diesem Geflecht
entgehen zu kdnnen, sondern sich in ihm immer wieder neu exzentrisch zu posi-
tionieren.« (Ebd.)

Bezieht man sich wie Miiller auf Plessners exzentrische Positionalitit, so gilt
es daran zu erinnern, dass die exzentrische Strukturform keine blosse Maglichkeit,
sondern eine notwendige Moglichkeit der menschlichen Lebensform darstellt. Der
Mensch kann demzufolge nicht ausserhalb der exzentrischen Position leben, er
kann nicht im Nichts stehen, sondern nur immer im Lebensvollzug stecken — er
befindet sich immer schon im Prozess der Symbolisierung, der den Umgang mit
den verschiedenen symbolischen Ordnungen erfordert und einschliesst. Miillers
Formulierung der Selbsttitigkeit, »sich immer wieder neu exzentrisch zu positio-
nieren, ist daher vielleicht eine begrifflich wenig sorgfiltige oder grobe Wendung
im Rahmen einer bildungstheoretischen Interpretation der Anthropologie Pless-
ners.

- am 14.02.2026, 08:13:17.

n7


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

n8

Die Arbeit am Ausdruck

Exzentrische Positionalitit ist, wie bereits erliutert wurde, keine Moglichkeit,
sondern konstitutiv fiir die Situation des Menschen. Sie bezeichnet eine nicht hin-
tergehbare Grundkonstellation der menschlichen Selbst- und Weltverhiltnisse. Er-
kennt man diese Einsicht als verbindlich an, dann erscheint das Verstindnis der
Selbsttitigkeit als Fihigkeit und Praxis, »sich immer wieder neu exzentrisch zu
positionieren«, zu undifferenziert und dhnlich problematisch wie das Bildungs-
prozessverstindnis im Sinne »grundlegender Transformationen des Selbst- und
Weltverhiltnisses« (vgl. Kapitel 1.1). Akzeptiert man die Perspektive der exzentri-
schen Positionalitit, so ist das menschliche Selbst- und Weltverhiltnis eben genau
dadurch »grundlegend« geprigt, es kann sich daher auch keineswegs »grundle-
gend transformieren«. Aus Sicht der Plessner’schen Anthropologie ergibt die bil-
dungstheoretische Rede von einer »grundlegenden Transformation des Selbst- und
Weltverhiltnisses« im Grunde keinen Sinn. Der Mensch lebt »ausdriicklich« und
als Ausdruckswesen, doch ist er seiner Position nach gezwungen, mit sich und der
Welt in Verhdltnissen zu leben, deren expressive Vermittlung immer schon mitent-
halten bzw. mitzudenken ist.

Die expressiven Bewegungen des Subjekts innerhalb der symbolischen Ord-
nungen per se schon als Bildungsprozesse auszuzeichnen, ist mit dhnlichen
Schwierigkeiten verbunden, wie sie sich hinsichtlich der transformatorischen
Bildungstheorie Kollers gezeigt haben. Die Fihigkeit zum Wechsel zwischen
symbolischen Ordnungen ist daher eher als Leistung primirer Sozialisation zu
verstehen, etwa als Habitualisierung bzw. dominenspezifisches und konventio-
nalisiertes Rollen- und Ausdrucksverhalten. Dass Bildungsprozesse ohne diese
basalen Fihigkeiten und damit verbundenen Lernprozesse undenkbar sind, ist
unbestritten. Aber »sich immer wieder neu exzentrisch zu positionieren« als
»Selbsttitigkeit im Bildungsprozess« bzw. als Bildungsprozess selbst zu bestim-
men, wie Miiller (2002) vorschligt, itberzeugt ebenso wenig wie das Konzept der
Bildung als grundlegende Transformation des Selbst- und Weltverhiltnisses. Der
Mensch hat — aus der Perspektive Plessners — vielmehr vermittelt und vermittelnd
in seinen Verhiltnissen zu leben, er kann sich zu diesen verhalten, aber nicht
grundlegend die Lebensstruktur der exzentrischen Position selbst strukturieren.
Dazu miisste er schon ausserhalb derselben stehen, leben und handeln kénnen und
dann entscheiden konnen, ob er sein Leben eher in der positionalen Bestimmung
einer Pflanze, eines Tieres oder eines Gottes fithren will. Wenn etwas »grundle-
gend« ist, dann die Kennzeichnung der exzentrischen Position. Wihrend Miillers
Beschreibung der Bildung inmitten der exzentrischen Positionalitit gefangen
bleibt und bildungstheoretisch darauf keinen wirklich weiterfithrenden Gedanken
aufbaut, sondern eine entsprechende Kompatibilitit bzw. »Anschlussfihigkeit«
aufzeigt, wiirde man bei der transformatorischen Bildungstheorie schliessen, dass
dieselbe die Anthropologie Plessners sozusagen »iiberfordert.

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

3.2.1 Ausdriicklichkeit und Reflexivitat

Mit Plessners komplexer Bestimmung lisst sich Reflexivitit als Teil der Expressi-
vitdt bzw. Ausdriicklichkeit der menschlichen Lebensiusserungen bezeichnen (vgl.
2016, S. 399). Allerdings macht Plessner iiber expressive Prozesse und Praxen nur
sehr allgemeine Aussagen. Aufgrund seines systematischen Interesses steht die
Verhiltnisbestimmung des menschlichen Selbst- und Weltverhiltnisses im Vorder-
grund und weniger die Frage nach dem Entwicklungsgang desselben. Es sind aber
explizit die Momente der Expressivitit und der menschlichen Ausdrucksformen,
welche die Frage nach dem Charakter der Vollzugsstruktur menschlicher Selbst-
tatigkeit nahelegen (das Gesetz der vermittelten Unmittelbarkeit beinhaltet ja die
Aspekte der Immanenz und Expressivitit, vgl. S. 396ff.). Plessner leistet mit den
Aufsitzen in Ausdruck und menschliche Natur (Plessner 2003) vielfiltige phinomeno-
logische Beschreibungen basaler Ausdrucksformen.® Darin wendet er sein anthro-
pologisches Denken exemplarisch auf charakteristische Phinomene menschlicher
Expressivititsformen an.

Wiahrend die exzentrische Positionalitit als philosophisch-anthropologische
Kennzeichnung ein In-der-Welt-Sein des Menschen beschreibt, fungiert der
Hinweis auf Expressivitit respektive Ausdriicklichkeit als erste Charakterisie-
rung menschlicher Verhaltens- und Handlungsweisen einer so gefassten conditio
humana. Der expressive Charakter menschlichen Ausdrucks griindet im Struk-
turprinzip der (reflexiven) Vermitteltheit seiner Position. Allgemein kann diese
Praxis als Symbolisieren bezeichnet werden. Im Grunde handelt es sich dabei
um eine Bezeichnung fir all jene Phinomene und Vorginge in der menschlichen
Lebenswelt, die ihre Expressivitit und Kulturalitit umfassen.

Bildungstheoretisch interessiert dabei insbesondere der Akt der Distanznahme
unter Beriicksichtigung der Leiblichkeit. Grundsitzlich kénnen Akte der Distanz-
nahme sinnvollerweise nicht vom leiblichen Vollzug losgeldst gedacht werden, auch
wenn es um das Denken geht. Die im weitesten Sinne »denkende Distanznahme«
(Miller 2002, S. 58) — die, wie gesagt, immer auch Bezugnahme ist und gleich-
zeitig sowohl trennt als auch verbindet (vgl. Kapitel 4) — betrifft den Prozess der
Vermittlung selbst, auf den mit dem Begriff »Selbsttitigkeit« bildungstheoretisch
Bezug genommen werden kann. Ubereinstimmend mit Miiller kann der »Akt der
(im weitesten Sinne) denkenden Distanznahmex als Prozess der Symbolisierung ver-
standen werden (ebd.). Symbolisierungsprozesse sind in Plessners Perspektive mit
den Formen der Expressivitit zu vergleichen oder gar zu bezeichnen. Die bildungs-
theoretisch interessante Rede von einer denkenden Distanznahme im Prozess der
Symbolisierung und von einem moglichen Wechsel der symbolischen Ordnungen
erfordert aber vorgingig ein Verstindnis der Vollzugsstruktur des Symbolisierens,

9 Etwa zum Lachen, Licheln, Weinen und Schauspiel.

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

120

Die Arbeit am Ausdruck

in welchem die anthropologische Struktur des Menschen explizit mitgedacht wird.
Dann konnte auch differenzierter angegeben werden, inwiefern Prozesse der Sym-
bolisierung als denkende Distanznahme gelten kénnen und ob bzw. inwiefern ein
Wechsel der symbolischen Ordnung als Bildungsbewegung oder -prozess verstan-
den werden kann. In Miillers Rezeption kénnen mit Plessner selbst noch keine wei-
teren Angaben zum Entwicklungsgang der Vermittlung selbst und zum Symboli-
sierungsprozess gemacht werden. Das hat sicherlich damit zu tun, dass Plessner
die anthropologischen Bedingungen systematisch bestimmt, die Vermittlung not-
wendig machen, aber die entsprechenden Prozesse nicht beschreibt. Diese quasi-
systematische Perspektive mit universellem Anspruch zeigt folglich in Bezug auf
diese Frage zwar die Richtung an, ist aber noch weitgehend theoretisch unbear-
beitet.

Miillers Interpretation, exzentrische Positionalitit nur als eine Moglichkeitsbe-
dingung zu verstehen, verstellt eher den Blick auf die dringendere Frage nach der
Vermittlung; es wurde ja bereits deutlich gemacht, dass Exzentrizitit nicht véllig
kontingent ist. Die Leerstelle der »leeren Formel von der exzentrischen Positionali-
tit«, von der Miiller (2002, S. 58) spricht, bezeichnet eine Frage, die auch in Miillers
Anniherung, deren Intention grundsitzlich zu begriissen ist, letztlich unberiick-
sichtigt bleibt. Zwar trifft sicherlich zu, dass offen ist, in welcher Form das Ich die
virtuelle Distanz zu seiner leiblichen Verfasstheit herstellt — nicht offen ist aber,
dass sich der Mensch immer in actu, immer im konkreten Prozess einer Verhilt-
nisbestimmung von Ich und Mir, Kérper-Haben und Leib-Sein auszudriicken hat.
Man kann sich also — um hier sprachlich etwas spitzfindig zu sein — nicht »im-
mer wieder neu exzentrisch positionieren« (ebd.). Aus einer existenzialistischen
Perspektive ergibt die Rede vielleicht Sinn, aber bildungstheoretisch und anthro-
pologisch — sozusagen weniger exklusiv — kénnte man sagen, dass die Situation
der exzentrischen Position den Menschen immer wieder zwingt, sich zu den Ver-
hiltnissen, in denen er lebt und von denen er geprigt wird, in ein Verhiltnis zu
setzen (Verhiltnissetzung zweiter Ordnung). Natiirlich kann er sich auch zu die-
sem Sachverhalt in ein Verhiltnis setzen, nimlich zu der Art und Weise, wie er sich
zu seinen Verhiltnissen ins Verhiltnis setzt (Verhiltnissetzung dritter Ordnung),
aber das ist erstens unwahrscheinlich und fillt zweitens nicht mit einer Verhilt-
nissetzung der Strukturbedingungen exzentrischer Positionalitit zusammen (was
eine philosophisch-anthropologische Titigkeit sein mag...).*°

Man muss Miller allerdings zugutehalten, dass seine Leseweise von Plessners
Beschreibung der Exzentrizitit, wie dieser sie in den Stufen vorstellt, nicht entge-
gensteht. Plessner schwankt dort in der Bestimmung und lisst diese Interpretatio-
nen durchaus zu. Dies dndert sich mit der Einfithrung des Prinzips der Verbind-

10  Diese Hinweise zur Verhaltnissetzung (zweiter und dritter Ordnung) verdanke ich dem Ge-
sprach mit Roland Reichenbach.

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

lichkeit der Unergriindlichkeit in Macht und menschliche Natur, einer feinen Sinn-
justierung, die aber einen entscheidenden Unterschied fiir das Ganze macht. Ka-
pitel 3.4 wird darum nochmals Plessners Anthropologie und das Prinzip der Un-
ergriindlichkeit aufnehmen, da das Theorem der Unergriindlichkeit der kritische
Problemstein einer artikulationstheoretischen Begriindung der isthetischen Di-
mension von Bildungsprozessen ist.

An dieser Stelle sollte deutlich geworden sein, dass die groben bildungs-
theoretischen Rahmenvorstellungen (wie teilweise in Kapitel 1 kritisiert) durch
ausdrucksanthropologische und/oder artikulationstheoretische Deutungen gewis-
se Konkretisierungen und Verfeinerungen erfahren kénnten. Miiller (2002) ist ganz
zuzustimmen, wenn er auf die bildungstheoretische Bedeutung der Prozesse des
Symbolisierens und des Wechselns zwischen und von symbolischen Ordnungen
hinweist. Allerdings ist dies nicht mehr als ein Hinweis und der Allgemeinheits-
grad seiner Erliuterungen sehr hoch, sodass die Prozesse theoretisch noch nicht
erhellt werden bzw. zu unspezifisch bleiben. Auch macht es m.E. einen grossen
Unterschied, ob eine symbolische Ordnung situationsspezifisch gewechselt wird
(vielleicht sogar ganz routinehaft) oder ob der Mensch sich (willentlich) anstrengt,
einen Gegenstand seines Wahrnehmens und Empfindens anders auszudriicken
und darzustellen, um ihn in anderer Weise sichtbar zu machen, als es zum Bei-
spiel Routine und kollektive Pragmatik der Situation anbieten oder nahelegen.
Zwischen dem konstatierten Phinomen der Ausdriicklichkeit und der Praxis des
Vermittlungsvollzugs, also des konkreten menschlichen Symbolgebrauchs und ar-
bitriren Zeicheneinsatzes, ist eine Differenz und auch eine Distanz angezeigt, die
es zu klaren gilt. Fiir diese Perspektivierung wird in Kapitel 3.3 die Denkfigur der
Artikulation vorgestellt und fiir eine Anthropologie und Theorie der Artikulation
votiert, die in Kapitel 5 und 6 theoretisch und argumentativ vertieft und gefestigt
werden.

3.3 Anthropologie der Artikulation (Matthias Jung)

Um die Komplexitit des Vermittlungsvollzugs (im Plessner’schen Sinne) zu be-
schreiben, muss man verstehen, was den Menschen zum Symbolisieren befihigt.
Ausdruck bzw. Ausdriicklichkeit ist ohne einen damit verbundenen »Eindruck«
nicht denkbar. In der Rede der Ausdriicklichkeit wird auf den intentionalen™ Cha-

11 »Intentional« im Sinne von »gegenstandlich«, es geht immer um etwas, Ausdruck und »Et-
washaftigkeit« (aboutness) gehdren zusammen. »Etwas« ist ein sprachlicher Platzhalter, aber
auch eine Anzeige, dass es um ein Sein (das ontische) geht, zu dem wir (ontologisch) noch
keinen Zugang haben. Eigentlich heisst »about«ja »iiber«, das auf ein »Etwas«, das zunachst
alles sein kann, zeigt. Der Genese und dem Zusammenhang von Zeigen und Artikulation ist

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

122

Die Arbeit am Ausdruck

rakter des menschlichen Ausdrucks verwiesen, die Besonderheit, dass und wie er
mit Eindriicken umgeht, umgehen zu miissen scheint. Ausdruck ist meistens die
Reaktion auf einen Eindruck. Bei zentrisch positionierten Lebewesen ist der Aus-
druck Reaktion auf einen Wahrnehmungseindruck, die meist funktional und in-
stinktgeleitet interpretiert wird. Zwar sagt man, das Reh habe Angst gehabt, dies
erkenne man an der Fluchtreaktion, aber man scheint damit keinen komplexen
psychischen Prozess zu verbinden. Auch macht es wenig Sinn, zu sagen, das Reh
fliehe ausdriicklich. Mit Ausdriicklichkeit verbinden wir die im weitesten Sinne
bewusste Bezugnahme auf einen vorhergehenden oder gegenwirtigen Eindruck.
Einem Eindruck einen Ausdruck zu verleihen, kann als »Arbeit am Ausdruck« be-
zeichnet werden (vgl. Marcel Gauchet, der von der bildungsmissigen Steigerung
der »Arbeit am Ausdruck menschlicher Erfahrung« spricht, zit. n. Reichenbach 2011,
S. 197, Hervorh. A.P).

Damit zeigt sich eine Verschiebung der Perspektive. Am Phinomen der Arti-
kulation ist der Aspekt des Vermittlungsvollzugs vom Ausdruck zur Artikulation von
besonderem Interesse. Das notwendige Vermittlungsmoment der Ausdriicklichkeit
menschlichen Daseins lisst die Moglichkeit des unvermittelten, reinen Ausdrucks
letztlich nicht zu. Selbst das Lachen und Weinen des Menschen ist demzufolge Aus-
druck symbolischer Prignanz und damit intentional. Die Grenzphinomene zwi-
schen Ausdruck und Artikulation sind besonders aufschlussreich und erfordern es,
die Aufgabe und Rolle der Artikulation in der menschlichen Lebensform und Bil-
dung genauer zu betrachten. So viel ist an dieser Stelle schon klar: Wihrend die
im weitesten Sinne bewusste Bezugnahme sich qualitativ vom unmittelbaren Aus-
drucksverhalten tierischer Kommunikation unterscheidet, bleibt auch der mensch-
liche Ausdruck an das konstitutive Prinzip der Verkérperung gebunden.

Dem Symbolisierungsprozess geht eine gelungene Artikulationspraxis voraus.
Symbolisieren ist eine Unterart des Artikulierens, Artikulieren dem Symbolisie-
ren begriffslogisch also iitbergeordnet. Das nun niher zu erliuternde Konzept der
Artikulation ermdglicht eine differenziertere Reflexion des dynamischen Charak-
ters und Prozesses menschlichen Ausdrucks. Artikulation ist einerseits anthropo-
logische Notwendigkeit und Bedingung menschlichen Lebens, andererseits ist ihre
Praxis kontingent.

Es kann hier nicht darum gehen, eine ausdrucksanthropologische Theorie der
Kultur oder Kulturgenese zu rekonstruieren. Das schliesst jedoch nicht aus, sowohl
phylogenetisch als auch ontogenetisch von einer Koevolution natiirlicher und kul-
tureller Faktoren auszugehen, sodass von einer »organischen Verankerung der ex-
zentrischen Positionalitit zu Beginn jeder Ontogenese« gesprochen werden kann,

das Kapitel 4 dieser Arbeit gewidmet. Allgemein dazu Searle, J. (1983). Intentionality: An Essay
in the Philosophy of Mind. Cambridge: Cambridge University Press.

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

um hier Norbert Meuter (2006, S. 110) zu folgen. Der Aussage, wonach »die exzen-
trische Positionalitit [...] nicht die Voraussetzung, sondern die Folge des Kulturpro-
zesses« darstelle (S. 359), ist in diesem Kontext dennoch nicht zuzustimmen, da sie
den Punkt Plessners verfehlt, exzentrische Positionalitit als strukturelle Vorausset-
zung zu sehen, um Kultur als eine eigene Sphire zu denken. Diese Sphire ist mit
Plessner weiter zu fassen als eine »blosse« Evolutionsstufe. Die »Stufen des Orga-
nischen und der Mensch« heisst gerade nicht, dass der Mensch die »unteren« Stu-
fen hinter sich gelassen hat oder tiberhaupt hinter sich lassen kann. Auch wire es
verfehlt, Plessner vorzuwerfen, nicht genetisch gedacht zu haben. Vielmehr ist an-
zuerkennen, dass seine systematischen Uberlegungen einen begrifflich sorgfiltig
erarbeiteten Einsatzpunkt bereitstellen und es ermdéglichen, bildungstheoretisch
zu einer differenzierteren Auffassung des sogenannten Selbst- und Weltverhilt-
nisses zu kommen.

Seit der Jahrtausendwende sind zunehmend anthropologische Analysen er-
schienen, welche die korperliche Verfasstheit menschlicher Expressivitit und
Symbolisierungsprozesse zusammenzudenken versuchen. Allgemein formuliert
geht es dieser Stossrichtung darum, menschliche Expressivitit als strukturierte
Ganzheit aufzufassen, d.h. den Zusammenhang von leib-kérperlichem Ausdruck
und der Transzendenz von Zeichenprozessen zu beleuchten. Die Frage nach dem
Zusammenhang von symbolischen Zeichen, ihren aussersprachlichen Referenten
und den leiblichen Expressionen geht — mit Plessner — von der Vermitteltheit
menschlichen Daseins aus, fokussiert aber akzentuierter die Praxis des Vermittelns
als expressiven Prozess. Es geht, nochmals anders ausgedriickt, um den inneren
Zusammenhang expressiven Leib-Seins und symbolischer Ausdrucksprozesse.

3.3.1 Die Denkfigur der Artikulation

Matthias Jung legt mit Der bewusste Ausdruck. Anthropologie der Artikulation eine
diesem Ansatz entsprechende »integrative« Anthropologie vor (2009). »Integrativ«
heisst, eine anthropologische Perspektive einzunehmen, kulturwissenschaftli-
che und naturwissenschaftliche Momente gleichermassen zu beriicksichtigen
und in ihren theoretisch plausiblen Verbindungsmoglichkeiten zu betrachten.
Zu den neueren Arbeiten dieser Art gehoren sicherlich auch die Entwiirfe von
Norbert Meuter — Anthropologie des Ausdrucks. Die Expressivitit des Menschen zwischen
Natur und Kultur (2006) — und von Christian Illies — Philosophische Anthropologie
im biologischen Zeitalter. Zur Konvergenz von Moral und Natur (2006). Beide Arbei-
ten reflektieren die anthropologischen Grundlagen von Moral, indem sie nach
Konvergenzen zwischen naturalistisch beschreibbaren und normativ-sinnhaften
Phinomenen suchen. Wihrend Meuter beim Erlebnisausdruck ansetzt — ganz
nach dem Bottom-up-Prinzip — und die Fihigkeit zum symbolischen Ausdruck
als entscheidend fur die Entstehung moralischer Sensibilitit und Urteilsfihigkeit

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

124

Die Arbeit am Ausdruck

ansieht, verbindet Illies eine bewusstseinstheoretische Top-down-Perspektive mit
evolutionstheoretischen Bottom-up-Argumenten und zielt auf die Synthese dieser
zunichst unabhingigen Argumentationslinien.

Jung (2009) situiert seine Anthropologie des Ausdrucks in expliziter, aber kriti-
scher Nihe zu diesen Arbeiten. Mit Meuter eint ihn, »dass nur solche Anthropolo-
gien, die bei der Verkérpertheit von Zeichenprozessen einsetzen, mit Aussicht auf
Erfolg gegen dualistische wie gegen reduktionistische Positionen gleichzeitig argu-
mentieren kénnen« (Jung 2009, S. 5). Meuters ausdruckszentrierte Anthropologie
ist hingegen insofern »beschrinkter, da sie strukturell auszublenden scheint, dass
die Entstehung sachlogisch organisierter Kulturbereiche wie Kunst und Wissen-
schaft, die iiber symbolische Interferenzen artikuliert sind, nur noch einen indirek-
ten Bezug zu den situativen Expressionen des Lebewesens Mensch aufweisen (vgl.
ebd.). Die Frage nach der Struktur dieser symbolischen Verkniipfung wird damit
gar nicht tangiert. Jung nimmt das verkérperungstheoretisch-expressive Anliegen
Meuters auf, will aber diese Beschrinkung vermeiden, indem er, »sehr pauschal
gesagt, Verkorpertheit und Transzendenz des Zeichens zusammendenkt« (ebd.).
Ihm geht es darum, nachzuvollziehen, was es fiir den einzelnen Menschen bedeu-
tet, je immer auch selbst ausdriicken zu missen. Jung begriisst ausdriicklich Illies’
antireduktionistischen und antidualistischen Impuls, mit dem dieser evolutioni-
re Ethik und universalistische Vernunftmoral konvergieren lisst. Allerdings will
Jung selbst »weniger auf eine finale Synthese des Getrennten als [vielmehr] auf
dessen urspriingliche Einheit im praktischen Weltverhiltnis« hinaus und eine »in-
trinsische Verkorpertheit des Denkens« ins Spiel bringen (S. 7). Jung ist daher um
ein grundbegrifflich-integratives Vorgehen bemiiht, mit welchem die expressiv-
verkorperte erstpersonale Sinnperspektive zusammen mit der artikulierten dritt-
personalen Kausalperspektive als expressives Kontinuum theoretisch itberzeugend
verstanden werden kann (vgl. S. 9 & 19f.).

Im Zentrum von Jungs begrifflicher Analyse steht die »Denkfigur der Artikula-
tion«. Hierzu sei ein lingeres Zitat in definitorischer Absicht wiedergegeben:

»Unter Artikulation verstehe ich die anthropologisch basale Tatsache, dass Men-
schen ihre Lebensvollzige fiir sich und andere verstandlich machen, indem sie
erlebte Qualititen und motorische Impulse artikulieren, sie also in gegliederte
Handlungsablaufe und syntaktisch strukturierte Symbolketten transformieren.
Bei diesem Geschehen setzen die bedeutungsfestlegende Gliederung der Gedan-
ken wie die Bestimmung der Handlungsintentionen stets, und hierin liegt die
antidualistische Pointe, eine physische Gliederung der Bewegungen voraus, ohne
die sie nicht moglich wiren — ob es sich nun um die Verkettung von Lautfolgen,
Schriftzeichen, motorische Aktivitaten usw. handelt. Wenn Menschen sich artiku-
lieren, erzeugen sie sinnhafte Strukturen, indem sie jeweils bestimmte physische

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

—inden basalen Formen physiologische —Muster realisieren: Der Gedanke bedarf
des materiell realisierten Zeichens.« Jung 2009, S. 12f.)

Der theoretische Rahmen der exzentrischen Positionalitit, in der sich die Aus-
driicklichkeit menschlicher Lebensiusserungen manifestiert, ermoglicht es, den
Zusammenhang zwischen Verhalten bzw. Verhiltnissen und der Fihigkeit, sich
ausdriicklich auf Verhalten bzw. Verhiltnisse beziehen zu kénnen, zu verstehen.
Jung bezeichnet dies als ein spezifisch menschliches Verhiltnis zwischen Verhal-
ten und Sinn, das sich in der Fihigkeit zeigt, vollziehend in diesem Verhiltnis zu
stehen, d.h. »eben diesen Weltbezug semantisch werden zu lassen, ihn also zum
Gegenstand symbolischer Ausdruckshandlungen zu machen« (Jung 2009, S. 103).
Was Menschen demnach auszeichnet,

»ist der ausdrickliche und mithin mittelbare Charakter unseres Weltverhiltnis-
ses. Spezifisch menschliche Rationalitit organisiert Wahrnehmung nicht durch
direkte Implementierung in intelligentes Verhalten, sondern als Erfahrung: in-
dem sie diese expliziert, ausdriicklich macht und so in eine kulturerméglichende
reflexive Distanz zu ihr eintritt — eine Distanz freilich, deren Maf nicht der des-
engagierte Beobachter abgibt, sondern der Teilnehmer des Lebensspiels, der sich
aus dem Handlungszusammenhang von Selbst und Milieu nur zeitweise heraus-
nimmt, um desto besser wieder hineinzukommen.« (Jung 2009, S. 105)

So lasst sich sagen, dass das leiblich-expressive Organismus-Umwelt-Verhiltnis
durch Prozesse symbolischer Artikulation vermittelt ist und kulturelle Differen-
zierung als konstitutiv fiir die Notwendigkeit und Moglichkeit der reflexiven, tran-
szendierenden und rationalen Artikulationspraxen hinsichtlich humanspezifischer
Kognition und moralischer Orientierung betrachtet werden kann. Die Denkfigur
der Artikulation zeichnet sich durch ihr antidualistisches Potenzial aus: Sie unter-
lduft programmatisch die cartesianische Trennung von Kérper und Geist. Die Figur
des Ausdrucks verlangt daher nach theoretischen Positionen, in denen die Dimen-
sionen der geistig-kulturellen und der organisch-natiirlichen Betrachtungsweisen
nicht gegeneinander aufgestellt werden, sondern als gleichermassen konstitutiv
fiir die Praxis des menschlichen Selbst- und Weltbezugs diskutiert werden konnen.
Dabei geht es sicherlich nicht um einen methodischen Eklektizismus, sondern um
die Erkenntnis, dass die analytisch zu unterscheidenden Betrachtungsweisen auf
Phinomene verweisen, die in ihrer »Wirklichkeit«, d.h. in und als Praxis, eine Ein-
heit oder Gemengelage bilden.

Jung rekonstruiert bedeutsame philosophiehistorische Linien und deren Kon-
tinuitit ausfihrlich, um daran anschliessend seine eigene Theorie vorzustellen. Es
geht ihm dabei weniger um wirkungsgeschichtliche Verbindungen als darum, ge-
haltvolle Verkniipfungen und Uberschneidungen des hermeneutisch-expressivis-
tischen Denkens von Johann Gottfried Herder iiber Wilhelm von Humboldt und

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

126

Die Arbeit am Ausdruck

Wilhelm Dilthey zu den pragmatischen Traditionen von Charles Sanders Peirce,
John Dewey und George Herbert Mead vorzustellen. Die substanzielle Nihe dieser
philosophischen und sozialtheoretischen Positionen wird auch von Autoren, die in
einer stark expressivistischen Tradition stehen, wie etwa Charles Taylor,'* insge-
samt wenig beachtet.

Die Aufgabe, zwischen evolutionir-biologischen, naturwissenschaftlichen Er-
kenntnissen und historisch-kulturwissenschaftlichen Uberlegungen zu vermitteln,
formuliert Jung so:

»[...] es geht um die Verhiltnisbestimmung von evolutionirer Genese und Konti-
nuitat einerseits und dem, was ich den Holismus der Differenz nennen werde, ande-
rerseits: darunter verstehe ich die Tatsache, dass sich die menschliche Lebensform
als strukturierte Ganzheit—und eben nicht allein durch zusétzliche kognitive und
kommunikative Kompetenzen — von derjenigen anderer Lebewesen unterschei-
det.« (2009, S.1)

Und:

»Menschen sind Lebewesen und der evolutioniren Kontinuitit eingeordnet, die
alles Lebendige umgreift. Doch die kulturelle Lebensform, die so entstanden ist,
unterscheidet sich als Ganze, nicht erst in den sogenannten >hoheren< Funktionen des
Bewusstseins, von derjenigen anderer Lebewesen.« (Ebd. Hervorh. A.P)

Akzeptiert man den Gedanken eines »Holismus der Differenz«, so iiberzeugen
in der Folge weder Positionen, die Bewusstsein und Kultur ohne internen Bezug
zur organischen Dimension des menschlichen Lebens betrachten, noch jene, die
menschliches Verhalten rein behavioristisch beschreiben und von der typisch
menschlichen Einbettung des Lebens in eine normativ-symbolisch strukturierte
Kultur absehen (vgl. ebd.).

3.3.2 Artikulation und Reflexion: Sprachverstandnis und Sprachkritik

Der Anspruch, die sehr verschiedenen Forschungsansitze und theoretischen Posi-
tionen miteinander zu verbinden und argumentativ zu integrieren, bestimmt aber
auch die »Flughdhe« von Jungs Uberlegungen. So verbleibt er grundsitzlich im ex-
emplarischen Bereich der Sprache. Damit scheint der Sprache paradigmatischer
Status zuzukommen, denn andere Formen der Artikulation werden nicht spezi-
fisch diskutiert. Das zeigt sich beispielweise in der Diskussion von kérperlichem
Ausdrucksverhalten und spezifischer der Auffassung des Gestischen. Es kann ver-
mutet werden, dass die sehr weittragenden Begrifflichkeiten der Peirce’schen Se-
miotik dazu (ver-)fithren, das ikonische Moment des »lcon« unhinterfragt mime-

12 Vgl. zu Taylor Kapitel 6.2 bzw. Taylor (2017).

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

tisch zu konzipieren und in der Folge »Ausdruck« vom artikulierten Symbol zu
trennen (Jung 2009, S. 186ft.). Das passt zwar auch zu Michael Tomasellos (2009)
Theorie der Sprachgenese, in welcher die Zeigegeste sprachkonstitutiv, aber als vor-
sprachlich (und zwar sowohl phylogenetisch als auch ontogenetisch) verstanden
wird und auf die Jung sich in seinem kommunikationstheoretischen Verstindnis
von Handlung beruft. Das komplexe Zusammenspiel von Wahrnehmung und ex-
pressiven Zeigegesten (ein unterbehandelter Zeige-Typ, der ontogenetisch gleichzei-
tig mit den anderen entsteht) sowie die mogliche Genese anderer, nicht-begriffs-
sprachlicher und -schriftsprachlicher, aber artikulierter Ausdrucksformen bleiben
unberiicksichtigt.

Das hat insbesondere damit zu tun, dass es iblich ist, das Icon bzw. das Iko-
nische primir der Ebene des Ausdrucksverhaltens zuzuschreiben und das Gesti-
sche dabei zusammen mit dem Zeigen als vorbewusste, expressive Ausdrucksform
und als nicht bzw. noch nicht bewusst artikuliert definiert wird (vgl. Jung 2009,
S. 325fT.). Dass Jung diesen Weg geht, hat damit zu tun, dass er sich auf die Diskus-
sion »expressives Ausdrucksverhalten und instrumentelles Handeln« bzw. »expres-
sives Ausdrucksverhalten vs. Handeln« (bei ihm von Darwin und Gehlen reprisen-
tiert) einldsst. Jungs Ziel ist es einen Mittelweg zu finden, da hier die Integration
der Verkérperung des Handelns — und bei Jung damit der differenzholistische An-
satz seiner Anthropologie der Artikulation — auf dem Spiel steht. Seine »Lésung«
besteht dann im Vorschlag der Gleichurspriinglichkeit von instrumentellem und
kommunikativem Handeln, die er beide im vorbewusst-somatischen Ausdrucks-
verhalten begriindet:

»Systematisch formuliert geht es darum, Handlung und Expression so in Bezie-
hung zu setzten, dass erstens die Asymmetrie beider gewahrt bleibt — nur Artiku-
lation, nicht Ausdruck hat Handlungscharakter —, zweitens deutlich wird, dass in-
strumentelles und kommunikatives Handeln gleichurspriinglich auf vorbewusste
motorische Schemata des Kérpers bezogen sind und drittens symbolische Hand-
lungen so verstanden werden kdnnen, dass sie auf vorbewussten Expressionen
aufbauen, diese aber in ein artikuliertes Weltverhdltnis integrieren.« Jung 2009,
S.324)

Jung bezieht sich dabei auf experimentelle und neuroanatomische Untersuchun-
gen und kommt zu dem Schluss, dass »Lautsprache und Gestik von denselben Feed-
backschlaufen und neuronalen Aktivierungsmustern gesteuert werden, also auch
die Lautsprache eine ihr wesentliche motorische Gliederung aufweist«. Er fasst
zusammen, dass »sinnhafte Handlungen immer artikuliert, d.h. von kérperbildli-
chen Aktivierungen korperschematischer Gliederungen erméglicht und motorisch
an physische Feedbackinstanzen riickgekoppelt sind« (Jung 2009, S. 337).

Jung mochte »sinnhaftes Handeln« und »intentionale Motorik« als funda-
mental verkorpert verstehen. Nun ist es allerdings so, dass im sprachtheoretischen

- am 14.02.2026, 08:13:17.

127


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

128

Die Arbeit am Ausdruck

Handlungsmodell, wie es Tomasellos Theorie zugrunde liegt, (Zeige-)Gesten phylo-
wie ontogenetisch als vor der konventionellen Sprache liegend verstanden werden.
Tomasellos Kooperations- und Kommunikationstheorie ist im Grunde ebenfalls
zweckrational determiniert und sein Verstindnis von Kommunikation »basiert auf
der total humorlosen und poesiefreien Griceschen Konversationsethik«, wie Jiir-
gen Trabant in seiner insgesamt sehr anerkennenden Rezension zu dessen Werk
Eine Naturgeschichte des menschlichen Denkens schreibt (2015, S.178). Somit bleibt
Jungs Grundmodell trotz geteilter neuronaler Feedbackschlaufen und Riickkoppe-
lung an motorische Feedbackinstanzen letztlich zweistufig, da nichtsprachliche
Gliederungs- und andere Symbolisierungsformen innerhalb der Genese und des
Konzepts des kommunikativen Handelns als nichtartikuliert verstanden werden.

Gesten sind vor diesem Hintergrund als »nichtartikulierte Ausdrucksformen«
zu verstehen, »bei denen der Raum iiber die Zeit dominiert« (Jung 2009, S. 333).
Es stellt sich die Frage, ob Erleben als unartikulierte, kérperlich gespiirte Situation
angemessen aufgefasst ist und ob »der bewusste Ausdruck« auf die Artikulation ei-
nes Nichtartikulierten zuriickgeht. In Kapitel 4 dieser Arbeit wird daher die Genese
von Zeigegesten genuin artikulationskritisch untersucht und befragt.

Die von Jung nicht gestellte Frage, die sich aber in bildungstheoretischer und -
kritischer Hinsicht fur ein Artikulationsverstindnis aufdringt, lautet, ob nicht das
Mimetisch-Ikonische der Gebirde bzw. die menschliche Zeigegeste bereits als ar-
tikulierte (symbolische) Form verstanden werden sollte und nicht nur als Teil der
Genese von Symbolisierungsformen -, ob Artikulation also »mehrdimensionaler«
und weiter aufgefasst werden sollte. Es spricht einiges dafiir, dass der Prozess der
menschlichen Artikulation feinteiliger ist und daher subtiler und befragender be-
schrieben werden sollte, um die Verstehens- und Artikulationsprozesse zu reflek-
tieren."?

Der (titelgebende) »bewusste Ausdruck« ist bei Jung letztlich an der Begriffsspra-
che orientiert, da diese sich durch eine metareflexive Sonderstellung auszeich-
ne. Mit dem holistisch-expressiven Sprachbegriff Robert Brandoms verbindet ihn
der »Glaube« an die metareflexive Sonderstellung der Sprache, die er — hier »ge-
gen« Brandom - nicht als »Hyperlinguismus« verstanden haben will (vgl. Jung
2005, S. 115). Denn Brandom verzichte zwecks Dualismusvermeidung auf den Er-
fahrungsbegrift, verschenke damit aber die Moglichkeit, »den Subjektpol unseres

13 So unterscheidet etwa Susanne Langer in ihrer wegweisenden Schrift Philosophie auf neuen
Wegen diskursive und prasentative Formen der Artikulation und hilt fest: »Alle Sensitivitat
tragt den Stempel des Geistigen. >Sehen<zum Beispiel ist kein passiver Vorgang, durch den
bedeutungslose Eindriicke gesammelt werden, damit der ordnende Geist aus diesen amor-
phen Daten Formen fiir seine eigenen Zwecke herauslesen kann, >Sehenc ist selber schon
ein Formulierungsprozess; unser Verstandnis der sichtbaren Welt beginnt im Auge.« (Langer
1987, S.97)

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

Weltverhiltnisses in seiner Spezifik und erstpersonalen Situiertheit zu denkenc
(ebd.). Jungs Artikulationskonzept ermogliche es hingegen, »Erfahrung als rezi-
proke Transformationsbeziehung zwischen dem individuellen Bewusstseinsleben
und dem sozialen Raum semantischen Sinns konzeptualisieren zu kénnen« (ebd.).
Den Holismus der Brandom’schen Sprachphilosophie méchte Jung um den Aspekt
der Unvertretbarkeit des Erfahrungssubjekts — den qualitativ-eudimonistischen
Standpunkt der ersten Person, wie er dies gerne bezeichnet — zu einem Holismus
artikulierter Erfahrung erweitern. Es geht ihm darum, einen Dualismus zu ver-
meiden, in welchem beispielsweise die Fillle des qualitativen Erlebens gegen die
Beschrinkungen des Symbolischen ausgespielt wiirden. Einem quasi komplemen-
tiren Denken entsprechend gelte es, »einen Erfahrungsbegriff zu entwickeln, der
Erleben und Artikulation als intrinsisch bezogene Relata innerhalb einer holisti-
schen Struktur auffasst« (S. 117).

Jung mochte aufjeden Fall die »romantische Anthropologie der Innerlichkeitc,
aber zugleich auch eine »rein analytische Deutung von Subjektivitit als lokaler In-
stantiierung von intersubjektiver Rationalitit« vermeiden (S. 115). Er verweist dabei
(zurecht) auf die vernachlissigte, aber zentrale welterschliessende Rolle von Emo-
tionen, ohne die nichts, keine Entitit zum sogenannten propositionalen Objekt
subjektiven Interesses und intersubjektiver Deliberation werden kénnte (vgl. ebd.
sowie Kapitel 2.3 dieser Arbeit). Der Einbezug des emotionalen Ausdrucks sei aber
nicht als romantische Entiusserung weltferner Innerlichkeit zu verstehen, »son-
dern artikulatorisch als symbolische Explikation der intentionalen Gefiihle unseres
Gefiihlslebens« (ebd.).

Sein artikulationstheoretischer Holismusbegriff ist dabei ganz immanent zu
verstehen. Zwar ist es Jung wichtig, die Nicht-Substituierbarkeit aller genuinen
Ausdrucksmedien zu betonen. Eine Vielzahl reflexiver Medien stiinden der singu-
laren metareflexiven Instanz Sprache gegeniiber, und es hinge »von nicht forma-
lisierbaren Gesichtspunkten der situativen Angemessenheit ab, welches expressi-
ve Medium die wohlgeformteste und prignanteste Sinnbestimmung qualitativer
Erfahrung erlaubt« (S. 134). Jung unterscheidet damit grundsitzlich eine Vielfalt
expressiver Medien, die er reflexiv versteht, von Sprache, die exklusiv als metare-
flexives Medium zu verstehen sei. Denn nur die logischen Krifte der Sprache er-
laubten es, Intension und Extension von Expressionen eindeutig zu bestimmen, sie
in dekontextualisierte Propositionen zu transformieren und so eine wissenschaftli-
che Dritte-Person-Sprache zu entwickeln oder in Metadiskursen die Implikationen
unserer Alltagsnarrationen zu explizieren (vgl. S. 133f.).

Diese Einschitzung gilt es m.E. zu befragen, ohne Jungs artikulationstheoreti-
sches Grundkonzept insgesamt infrage zu stellen. Es geht hier mehr um einen Vor-
schlag zur Erweiterung um einen entscheidenden Aspekt, den ich als die »4stheti-
sche Dimension« bezeichne, die gerade fir die Vorstellung von Bildungsprozessen
wichtig erscheint. Jung gelingt es, die Frage zu vermeiden, indem er durch die

- am 14.02.2026, 08:13:17.

129


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

130

Die Arbeit am Ausdruck

metareflexive Funktion der Sprache andere Ausdrucksmedien zwar mit dem »Eh-
rentitel der Reflexion« versieht und als nicht-substituierbar bezeichnet. Die Nicht-
Substituierbarkeit wird jedoch durch die von Jung herausgestellte Metareflexivitit
der Sprache in ihrer Eigenbedeutung relativiert, denn der Einsatz von sprachlich
artikulierter Metareflexivitit ist bei ihm primir eine Frage sozialer Konventionen.
Jemand, dem es etwa einfiele, »einen erotisch grundierten persénlichen Austausch
durch metareflexive Einschaltungen zu bereichern«, der kdnne »schnell alleine sit-
zen« (Jung 2005, S. 134). Die (begriffssprachliche) metareflexive Artikulation einer
Situation ist so gesehen zwar immer moglich, aber nicht immer passend. Einem
artikulierten Selbst steht daher eine fein abgestufte Palette expressiver Tone und
Medien zur Verfigung, aus denen es in kontextsensibler Auswahl unter Umstin-
den auch mehrere heranziehen kann, um ein Maximum an Prignanz zu erzielen
(vgl. ebd.). Das »artikulierte Selbst« scheint sich hier recht souverin verschiede-
ner Ausdrucksmedien bedienen zu kénnen, um intentionale Gefiithlsausdriicke zu
explizieren.

Was nicht diskutiert wird, ist, ob es Erfahrungen gibt, deren Bedeutungsge-
halt nur in einem bestimmten Medium Ausdruck verliehen werden kann und de-
ren Sinn dabei verstanden werden kann, obwohl er gerade nicht begriffssprachlich
ausgesagt wird und der auch nicht in metareflexiver Bezugnahme treffend aus-
gedriickt werden kann. Um den Sinn und Bedeutungsgehalt zu treffen, miisste
Sprache versuchen, die Ausdrucksqualitit des gerade nicht in der Begriffsspra-
che »Formulierten« zu evozieren. Das hiesse, Sprache miisste ihre Stirke des »Be-
griffseins« aufgeben und etwa ihre rhythmische oder ikonisch-metaphorische Di-
mensionen ausloten. Das wiirde aber bedeuten, dass diese Artikulation wiederum
eigensinnige und eigenstindige Artikulationsformen hervorbringt, die der Artiku-
lationsform, auf die sie sich bezieht, keineswegs analog gegeniiberstehen und ihr
auch nicht einfach unter- noch itbergeordnet werden kénnen. Sprachlich kénnte
allenfalls dieser Sachverhalt benannt werden (etwa so, wie hier vorgefithrt wird).
Ob dafiir die Emphase ihrer metareflexiven Sonderstellung angemessen ist, sei in-
frage gestellt.

Auch die Annahme, dass es unmoglich sei, nicht-sprachlich (i.e.S.) metareflexiv
zu artikulieren, ist m.E. nicht iitberzeugend. Man denke beispielweise an die bil-
denden Kiinste, die auf ihre Ausdrucksmittel auf vielfiltige Weise in ihrem eigenen
Medium Bezug nehmen und dariiber hinaus auf mehreren Ebenen die komplexen
wechselseitigen Konstitutionsbedingungen artikulieren, indem sie diese zeigend
sichtbar machen. Dies liesse sich wohl sprachlich einholen, ist aber dennoch eine
eigenstindige »metareflexive« Artikulation, die einen Sinn zum Ausdruck bringt,
der nicht einfach auch propositional ausgesagt werden konnte. Die begriffliche Be-
urteilung und sprachliche Bezugnahme von und auf Artikulationen ist vielmehr die
Art und Weise, wie sich begriffssprachliche Metareflexivitit artikuliert. In anderen
Artikulationsformen zeigt sich Metareflexivitit entsprechend auf andere Weise.

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

Der Versuch, diese in einem eindeutigen Verhiltnis anzuordnen, scheint mir bei
Jung darin begriindet, den sprachanalytischen Holismus zwar hinsichtlich seiner
Leibvergessenheit zu kritisieren und um die Verkdrperungsdimension zu erwei-
tern, ohne diesen jedoch selbst zu hinterfragen.

Aber vielleicht ist dieser Holismus nicht so einfach zu haben, und das hat wo-
moglich damit zu tun, dass das Wesen der Sprache viel komplexer ist, als einem
theoretisch lieb sein kénnte. Es wire dann zu iiberlegen, ob Metareflexivitit in
der vermittelten Unmittelbarkeit des menschlichen Selbst- und Weltverhaltnisses
seinen Grund hat und letztlich méglicher Teil aller genuin menschlichen Artiku-
lationsformen ist. Es konnte sein, dass die sprachliche Metareflexivitit zwar eine
fir eine bestimmte Kultur dominante Reflexionspraxis und -form darstellt. Davon
ausgehend aber darauf zu schliessen, dass sie dafir das ausgezeichnete oder al-
leinige Medium ist, itberzeugt nicht. Metareflexivitit bedarf eines oder mehrerer
Artikulationsmedien. Aber das Kriterium ist nicht das Medium an sich, sondern
was und wie damit artikuliert wird: Kann das Ausgedriickte verstanden werden?
Konnen darin und damit komplexe, vielschichtige Prozesse des Verstehens wahr-
nehmbar und verstehbar werden? Und sind diese Prozesse der Verstindigung und
Artikulationsprozessen zuginglich?

Auch der Sprachwissenschaftler Jirgen Trabant teilt diese anthropologische
Einsicht. Er zeigt in seiner Historischen Anthropologie der Sprache (1998), dass es ent-
scheidend darum geht, wie Sprache und ihre Rolle aufgefasst werden. Der Blick
in die Geschichte der wissenschaftlichen Bestimmung der Sprache zeige, dass die
Sprache »zwischen Natur und Kultur hin und her geschoben zu werden« scheine
(S. 21). Dieses Hin und Her impliziere aber gerade nicht, dass eine Entscheidung
entweder fir Natur oder fir Kultur zu treffen sei. Die Sprache sei vielmehr auf
und an der Grenze zwischen Natur und Kultur zu situieren. Das Hin und Her sei
(wissenschafts-)historisch bedingt. Nicht das Phinomen der Sprache an sich ver-
indere sich primir, sondern »die Kenntnisse oder Annahmen der Menschen iiber
die Grenze zwischen Natur und Kultur« (ebd.). Eine »Historische Anthropologie
der Sprache« gehe von der konstitutiven Historizitit der Sprache aus. Sie erfor-
sche den geschichtlichen Wandel der Betrachtung von Sprache, indem sie die je-
weiligen natiirlichen bzw. kultiirlichen Anteile bestimme und ihr Zusammenspiel
beschreibe (vgl. ebd.).

Es ist kein Zufall, dass Trabant insbesondere hinsichtlich des Begriffs der Arti-
kulation Wilhelm von Humboldts Sprachstudien ins Zentrum seiner Uberlegungen
stellt. Fiir Trabant, der sich auch auf Henri Meschonnic bezieht, ist diese so be-
deutsam, weil Humboldt eine der ersten neuzeitlichen Sprachtheorien vorlegt, die
gleichzeitig eine Anthropologie darstellt (vgl. S. 11). Humboldts Uberlegungen zur
Grundbewegung der Sprache, so Trabant, gehen von der konstitutiven Historizitit
des anthropologischen Gegenstandes »Sprache« aus. Zudem korrespondiert Hum-

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

132

Die Arbeit am Ausdruck

boldts Ansatz mit dem Prinzip einer integrativen Anthropologie, wie Jung (2009)
aufzeigt.

Die Bedeutung der Sprache fiir Bildungsprozesse wird gemeinhin als zentral
erachtet. Zugleich wird die »Sprache der Bildung« im zeitgendssischen Bildungs-
diskurs immer wieder kritisiert, da sie als spekulativ, schwammig oder roman-
tisch erscheint. Solche Kritik (wie etwa durch Stojanov 2014, vgl. Kapitel 1.2) beruft
sich dabei implizit oder explizit auf Kriterien der Klarheit, Richtigkeit oder Ge-
nauigkeit. Bisher, so scheint es, begniigt man sich mit der Einsicht, dass es sich
bei bildungstheoretischen und sozialwissenschaftlichen Perspektiven einfach um
inkommensurable Positionen handle. Mitunter stimmen die Akteure wechselseitig
zumindest in den Grundton eines »nachsichtigen Gewihrenlassens« ein. Bildungs-
philosophische Theoriebildung mag dann nur noch als »dsthetisches Surplus« ak-
zeptiert werden.

Uber diese Querelen hinaus scheint bedeutsam zu sein, was sich aus der Akzep-
tanz unterschiedlicher Sprachauffassungen (wie sie schon im ersten Kapitel zum
Ausdruck gekommen sind) fir das Verstehen von Bildungsprozessen ergibt. Die
Hoffnung scheint berechtigt, dass auf der Grundlage einer artikulationstheore-
tischen Perspektive (vgl. insbesondere Kapitel 4) feinere Beschreibungen fiir jene
Vorginge zu gewinnen sind, als sie bisher aus logozentrischen bzw. rein argumen-
tationstheoretisch orientierten Perspektiven oder aber mit der Philosophie des Un-
verfiigbaren und der Negativitit aller Erfahrung geleistet werden (vgl. Kapitel 1).
Es geht weniger darum, haarscharf definieren zu wollen oder zu kénnen, was Bil-
dung ist und nicht ist, als vielmehr um die Haltung, sich nicht mit den Grenzen des
diskursiv-logisch Aussagbaren zu begniigen und ein fir alle Mal zu arrangieren.
Fiir solche Grenzsetzungen der einen oder anderen Variante gibt es keine logischen
Griinde.

Woriiber man keine klaren Aussagen machen kann, dariiber lisst sich den-
noch sprechen. Die Artikulationsbemithungen des Menschen handeln zentral da-
von, iiber das jetzt und hier Sagbare und Aussagbare hinauszugehen und auf mog-
licherweise noch nicht Sagbares, méglicherweise nie Sagbares, aber dennoch Be-
deutsames hinzuweisen. Nicht das »Noch-Nicht« oder das »Nie« sind dabei ent-
scheidend, sondern die Entwicklung des Verstindnisses iiber Erfahrungen, deren
Sinn und Bedeutung nicht mit der sprachlichen Aussage enden. Diese Erfahrungen
auszudriicken — in der Haltung, dass das Unergriindliche einen Verbindlichkeits-
charakter ausweisen kann (vgl. Kapitel 3.4 und 5) — kann hingegen von »logischer«
Relevanz sein. Wenn etwa Gottfried Boehm darauf hinweist, dass Bilder Riume
voller Sinn und Bedeutung entfalten, die sich sprachlich nicht einholen lassen, son-
dern die sich zeigen, dann verweist er auf jene ikonische Differenz, die auch dem
Bereich des Logischen angehért und ihn sogar mitkonstituiert (vgl. Boehm 1995,
2010).

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

In der Einleitung seiner letzten und umfassendsten Schrift Uber die Verschieden-
heit des menschlichen Sprachbaus und ihven Einfluss auf die geistige Entwicklung des Men-
schengeschlechts (Humboldt 1836) findet sich ein Passus — der sogenannte »Energeia-
Satz« —, den Humboldt selbst als eine »Definition« der Sprache charakterisiert.
Auch und besonders weil dieser Satz den Erwartungen an eine Definition nicht
zu entsprechen scheint, eignet er sich als Beispiel einer Sprachauffassung, die fur
eine bildungs- und artikulationstheoretische Perspektive fruchtbar ist. Obwohl in
Kapitel 2 bereits ausfithrlich kommentiert, sei hier das Zitat nochmals in voller
Linge wiedergegeben:

»Die Sprache, in ihrem wirklichen Wesen aufgefasst, ist etwas bestdndig und in
jedem Augenblicke Voriibergehendes. Selbst ihre Erhaltung durch die Schrift ist
immer nur eine unvollstindige, mumienartige Aufbewahrung, die es doch erst
wieder bedarf, dass man dabei den lebendigen Vortrag zu versinnlichen sucht.
Sie selbst ist kein Werk (Ergon), sondern eine Thatigkeit (Energeia). lhre wahre
Definition kann daher nur eine genetische seyn. Sie ist nehmlich die sich ewig
wiederholende Arbeit des Ceistes, den articulierten Laut zum Ausdruck des Ge-
danken fiahig zu machen. Unmittelbar und streng genommen, ist dies die Defini-
tion des jedesmaligen Sprechens; aber im wahren und wesentlichen Sinne kann
man auch nur gleichsam die Totalitit dieses Sprechens als die Sprache ansehen.«
(Humboldt, 1836, VII, S. 46)

Humboldts »Definition« stellt keine Regeln auf, mit denen der infrage stehende
Begriff bzw. Gegenstand der Sprache eindeutig, abgrenzbar und klar herausge-
stellt wird. Vielmehr beschreibt er Sprache als etwas, das sich nicht unmittelbar
zum wissenschaftlichen Gegenstand objektivieren lisst. Sie ist ihrem Wesen nach
kein Objekt, kein Werk (Produkt), sondern ist im Grunde ein »Geschehenc, eine
Praxis. Um zu verstehen, was Sprache ist, muss man demzufolge nach den be-
sonderen Vorgingen fragen, die dem Sprechen-Kénnen inhirent sind. Sprache als
Sprechen-Konnen fasst Sprache als Fihigkeit der verbundenen und sinnvollen Re-
de auf: »Sprache als Sprechenc, so Trabant, »ist nicht nur Produktion von Sitzen,
sondern eine viel kompliziertere Aktivitit.« (1998, S. 35) Mit dem Satz »Sie ist die
sich ewig wiederholende Arbeit des Geistes, den articulierten Laut zum Ausdruck
des Gedankens fihig zu machen« verweist Humboldt auf diese Aktivitit.

Die Pointe der hier kurz vorgestellten artikulationstheoretischen Perspektive
lautet: Bildung ist Artikulationstitigkeit als bewusste Arbeit am Ausdruck mensch-
licher Erfahrung, die primir darin besteht, zwischen Aussage und Ausdruck, ge-
nauer: zwischen Aussagbarkeit und Ausdriickbarkeit zu unterscheiden. Damit sind
nicht logische, aber faktische Begrenzungen des Artikulierens zu erkennen und

14 Und die noch weiter zu vertiefen ist, vgl. Kapitel 4.

- am 14.02.2026, 08:13:17.

133


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

134

Die Arbeit am Ausdruck

akzeptieren. Treffend formuliert Jung: »Expressive Vollstindigkeit im Sinne Bran-
doms ist [...] zwar eine logische, aber keine anthropologische Moglichkeit.« (2009,
S. 480) Bewusster lisst sich kaum aussagen, was die Moglichkeiten und Grenzen
einer Theorie und Anthropologie zur Praxis des »bewussten Ausdrucks« sind.

Es ist allerdings moglich und m.E. auch geboten, die anthropologischen Mog-
lichkeiten der Artikulation nicht nur formal in Relation zu einer denkbaren im
Sinne einer diskursiv-logischen expressiven Vollstindigkeit zu situieren. Von ei-
nem Holismus artikulierter Erfahrung auszugehen, wie Jung (2005, S. 134ff.) das
tut, heisst letztlich, vorab von einem Begriff der Immanenz der Erfahrung auszu-
gehen und sich mit der Formel »Immanenz der Transzendenz« vor dem Vorwurf
der Metaphysik zu schiitzten. Tut man dies nicht, riskiert man, sich eine roman-
tische Blosse zu geben. Bildungsphilosophie muss es m.E. riskieren, sich dieser
Gefahr auszusetzten. Es geht hier allerdings nicht darum, in dualistischer Manier
Transzendenz gegen Immanenz oder die Fiille des Lebens gegen den Bereich des
Symbolischen auszuspielen. Vielmehr geht es darum, diese Fragen und die dar-
in enthaltene Spannung ernst zu nehmen, zu verstehen zu versuchen, und eine
Haltung dazu einzunehmen. Dies scheint mir bildungstheoretisch notwendig an-
gesichts der Tendenz, entweder fiir oder gegen die eine Lesart zu argumentieren
und dann entweder einen rein positiven oder unmdglichen negativen oder dsthe-
tisierten Begriff von Bildung zu vertreten.

Eine Bildungstheorie, in deren Zentrum nicht der bewusste Ausdruck, sondern
die Arbeit am Ausdruck steht, hat ein anderes, erweitertes Verstindnis expressiver
Moglichkeit und Praxis. Es geht darum, menschliche Artikulationspraxis als poten-
tiell vollstindig artikuliert in ihrer Eigenart zu verstehen. Die expressiven Moglich-
keiten des Menschen, d.h. sein Umgang mit den Konstellationen von Unbestimmt-
heit und Ausdruck, reichen moglicherweise weiter, als sich auch mit einer sehr
differenzierten Typologie der Unbestimmtheiten bestimmen lasst (vgl. Jung 2009,
S. 470ff.). Das erfordert allerdings einen anderen Begriff von Unbestimmtheit und
fithrt zu einer anderen Beurteilung moglicher Vollstindigkeit menschlicher, d.h.
anthropologischer Artikulationsarbeit. Eine Moglichkeit, diesen Aspekt zu reflek-
tieren, sehe ich darin, eine Ethik der Unergriindlichkeit des Lebens theoretisch zu
beschreiben und bildungsphilosophisch ernst zu nehmen. In Kapitel 3.4 wird dazu
eine mogliche Haltung expliziert, die fiur die vorliegende Arbeit grundlegend ist.
Jungs Ansatz offeriert dafiir insgesamt eine wertvolle systematische Hilfe und er-
mutigt dazu, einen artikulationstheoretischen Ansatz zu verfolgen. Daher schliesst
diese Arbeit affirmativ an Jungs Arbeit an. Dem so erdffneten Forschungsfeld und
den in diesem Umkreis zu verortenden Publikationen und Sammelbinden ist der
zeitgendssische »Artikulationsdiskurs« zu verdanken.

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

3.4 Exzentrizitat und die Verbindlichkeit des Unergriindlichen
(Volker Schiirmann)

In diesem Unterkapitel soll der bisher wenig erliuterte Zusammenhang zwischen
der Bestimmung der exzentrischen Positionalitit (Anthropologie) und dem Prinzip
der Verbindlichkeit der Unergriindlichkeit (Lebensphilosophie) vertieft werden. Es
ist das Verdienst von Volker Schiirmanns intensiver Auseinandersetzung mit den
Werken Helmuth Plessners, Josef Konigs und Georg Mischs, diesen Zusammen-
hang hervorgehoben und analysiert zu haben. Fiir die vorliegende Arbeit ist dieser
Zusammenhang von besonderer Bedeutung, da er erlaubt, die logozentrische Po-
sition der bildungstheoretischen Vorstellungen - sei sie affirmativ eingenommen
(wie bei Krassimir Stojanov) oder kritisch hingenommen (wie bei Alfred Schifer) —
anthropologisch zu befragen und ihr daran anschliessend eine artikulationstheo-
retische Perspektive entgegenzusetzen.

Dabei sei auf zwei Arbeiten Volker Schiirmanns eingegangen: zunichst auf
Uberlegungen aus seiner Habilitationsschrift Zur Struktur hermeneutischen Spre-
chens. Eine Bestimmung in Anschluss an Josef Konig (1999) und dann auf zentrale
Aspekte seines neueren Werkes Souverdnitit als Lebensform. Plessners urbane Philo-
sophie der Moderne (2014). Die beiden Zuwendungen sollen helfen, mit Plessners
Strukturprinzip der vermittelten Unmittelbarkeit jenen theoretischen Ort zu
markieren, der die Bedeutung dessen, was sich nicht (logisch-diskursiv) aussagen,
aber eben ausdriicken lisst, fiir eine Bildungstheorie fruchtbar zu machen. Das
Prinzip »vermittelte Unmittelbarkeit« wird zunichst in den Zusammenhang von
Vernunfttitigkeit und Verstandesformen bzw. der Differenz von Vernunft und
Verstand gesetzt (3.4.1), um daran das ethisch und bildungstheoretisch relevante
Theorem der Unergriindlichkeit plausibel zu machen (3.4.2). Gleichzeitig soll die
anthropologische Perspektive Plessners gegen den Vorwurf, es handele sich dabei
um eine »apriorische« Wesensbestimmung des Menschen, verteidigt werden.

3.4.1 Hermeneutisches Sprechen

Der vielleicht etwas eigenartig anmutenden Ausdruck »hermeneutisches Spre-
chen« verweist auf ein primir auslegendes, auf Verstehen angelegtes Sprechen, das
auf vorgegebene bzw. zu ergriindende Sinnzusammenhinge und interpretative
Sprechsituationen gerichtet ist und als spezifische Sprechpraxis auch neue Bedeu-
tung stiften kann (vgl. Obert 2005, S. 545). Schiirmann schreibt der Hermeneutik
und dem hermeneutischen Sprechen — im Unterschied zu manchen Vertretern
der philosophischen Hermeneutik — eine (theoretische bzw. begrifflich-konzep-
tionelle) »Doppeldeutigkeit« zu: Einerseits sei »hermeneutisches Sprechen« als
Gegenbegrift zu einem im engen Sinne verstandenen diskursiven Sprechen charakte-
risiert und behaupte damit seine eigentiimliche Spezifik, andererseits sei es auch

- am 14.02.2026, 08:13:17.

135


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

136

Die Arbeit am Ausdruck

als eine Unterart des diskursiven Sprechens zu begreifen (vgl. 1999, S. 367). Was
hier wie ein begriffslogisch unsauberes Verhiltnis von Ober- und Unterbegriff
aussieht, ist dem komplexen Verstindnis von Hermeneutik bei Josef Kénig und
Georg Misch geschuldet, dem sich Schiirmann widmet. Das Charakteristikum
hermeneutischer Aussagen liege darin — so Schiirmann mit Konig -,

»[..] dass sie, und zwar nur sie im Unterschied zu nicht-hermeneutischen Aussa-
gen, ihre Bedeutung in produktiver Resonanz mit bereits vorliegenden anderen Re-
deweisen gewinnen. So gesehen, ist der Bereich der hermeneutischen Aussagen
der Ort, an dem neuartige Bedeutung entspringt; wiahrend diskursives Sprechen
i.e.S. eine Kombinatorik bereits bestehender Bedeutung ist.« (1999, S. 367)

Offenbar ist es zum besseren Verstindnis nétig, sowohl hinsichtlich des herme-
neutischen Sprechens als auch des diskursiven Sprechens zwischen engerem und
weiterem Sinn zu unterscheiden. Hermeneutisches Sprechen ist diskursives Spre-
chen im weiteren Sinn, aber nicht im engeren Sinn. Hermeneutisches Sprechen
im engeren Sinne ist dann nicht diskursives Sprechen im engeren Sinne, wenn
es allgemein als evozierende Artikulation, evozierendes Sprechen oder (mit Boll-
now, siehe Kapitel 5) als artikulierende Beschreibung verstanden wird. Die Bestim-
mung, die Schiirmann in Bezug auf die Kraft der Produktion bzw. die Fihigkeit der
Reproduktion und Kombinatorik der beiden Sprechweisen gibt, erklirt die zunichst
begriffslogisch eher wenig plausibel erscheinende Charakterisierung der »Doppel-
deutigkeit« des hermeneutischen Sprechens. Zur Verdeutlichung: »lL.e.S. diskursi-
ves Sprechen ist, so gesehen, ein Sprechen im Rahmen einer gegebenen Welt von
Bedeutungen und insofern reproduktiv, wihrend hermeneutisches Sprechen diese
Welt als solche gestaltet und insofern produktives Sprechen ist.« (Schiirmann 1999,
S. 367f.) Im ersten Fall — so Schiirmann mit Schiitz und Waldenfels — werde Neues
erzeugt, im zweiten Fall Neuartiges (vgl. ebd.). Im hermeneutischen Sprechen — und
das ist entscheidend - transzendiert der Sinn die wortliche Bedeutung. Die »zen-
trale These« der Habilitationsschrift Schiirmanns besteht in der Behauptung, dass
»vermittelte Unmittelbarkeit das logische Kriterium des hermeneutischen Sprechens«
sei (S. 30).”%

»Vermittelte Unmittelbarkeit« wird — so Schiirmann an derselben Stelle - in
verschiedenen Bedeutungen gebraucht: »1. als (Titel fir das) Charakteristikum des
spekulativen Sprechens [...]., 2. als Charakteristikum des hermeneutischen Spre-
chens [...], 3. als Charakteristikum der exzentrischen Positionalitdt [...] und 4. als das
Gemeinsame der Bedeutungen 1.-3. [...]J« (ebd.).’ In der Einleitung seiner Analy-

15 Schiirmann scheint den Begriff des »hermeneutischen« Sprechens — je nach Referenz und
Kontext — synonym mit »spekulativem« und »evozierendem« Sprechen zu verwenden.

16 Mit der Begrifflichkeit des »spekulativen Sprechens« verweist Schiirmann auf eine spezifi-
sche Form des »evozierenden Sprechens« (vgl. Kapitel 5.2.5 in dieser Arbeit) — es hat fiir den

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

se der Struktur des hermeneutischen Sprechens diskutiert Schiirmann das Kon-
zept der vermittelten Unmittelbarkeit »als Probierstein spekulativer Philosophie«
(S. 18fF.) und geht dabei auf die Verhiltnisbestimmung von Verstand und Vernunft
und insbesondere auf diesbeziigliche Gemeinsamkeiten und Unterschiede bei Kant
und Hegel ein. Wihrend es nicht moglich (und auch nicht nétig) ist, die differen-
zierte Diskussion — nicht nur Schiirmanns, sondern tiberhaupt der Frage des Ver-
hiltnisses von Vernunft und Verstand - an dieser Stelle wiederzugeben, sei doch
auf Einsichten und Kommentare insbesondere hinsichtlich der kantischen Position
verwiesen, die fiir unseren Zusammenhang bedeutsam erscheinen.

Entscheidend ist nimlich Kants Einsicht in die Unvermeidbarkeit von Fragen,
die der Mensch als unbeantwortbar erkennen muss. Diese Fragen konnen als »me-
taphysisch« bezeichnet werden. »Der transzendentalphilosophischen Tradition ist
eine Metaphysikkritik zu verdankens, schreibt Reichenbach,

»welche metaphysischen Fragen gerade nicht als absurd oder unbeantwortbar
verwirft, sondern—[...] mit Rekurs auf Immanuel Kant—zumindest einraumt, dass
sich metaphysische Fragen immer wieder aufdrangen, wenn auch nicht abschlies-
send beantworten lassen, es abereinen grossen Unterschied macht, ob sie erkannt
werden oder nicht. Der Mensch wird hier —anthropologisch —als animal metaphy-
sicum betrachtet und die Erkenntniskritik der Metaphysik vorgeschaltet, der Fokus
wird also weniger auf Fragen des Seins (Ontologie) als auf Fragen des Wissens und
der Erkenntnis (Epistemologie) gerichtet.« (Reichenbach 2018, S.187)

Aufklirung betrifft eben nicht »nur« das Wissen iiber die Welt, sondern insbe-
sondere die Frage nach den Grenzen des Erkennen-Konnens (vgl. Reichenbach 2018,
S. 79). Mit diesem selbst-kritischen (erkenntnistheoretischen) Perspektivenwechsel
gehe der philosophische Blick weg von den klassischen Themen (wie beispielsweise
der Frage nach Gott, der Freiheit, der Unsterblichkeit, dem Weltganzen oder dem
Wesen der Dinge) »hin auf unsere Erkenntnisart von Gegenstinden, nicht in psy-
chologischer Manier, sondern darauf bezogen, was Erkenntnis und Urteil so mog-
lich macht, dass ihnen teils objektive Geltung zukommyt, teils offensichtlich gerade
nicht oder jedenfalls noch nicht« (Fischer 1998, S. 134, zit. n. Reichenbach 2018,
S. 79). Kant identifiziert »zwei Quellen unseres Wissens bzw. unserer Erkenntnisc,
fasst Reichenbach weiter zusammen,

»namlich die Empfindung (Sinneswahrnehmung) und die reinen Formen des Verstan-
des. So gibt es einerseits die Erkenntnis durch Empfindung, welche durch konkrete
Erfahrung mit Welt bedingt ist bzw. der Erfahrung im Nachhinein folgt (also eine —

weiteren Verlauf der Argumentation an dieser Stelle jedoch wenig Bedeutung. Zum »speku-
lativen Sprechen«vgl. Schiirmann (1999, S. 377-395).

- am 14.02.2026, 08:13:17.

137


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

138

Die Arbeit am Ausdruck

behauptete — Erkenntnis a posteriori darstellt), und andererseits auch erfahrungs-
unabhingige Bedingungen fiir bestimmte Behauptungen, sogenannte a priori Be-
dingungen.« (Reichenbach 2018, S. 80)

»Erst wenn beides zusammenspielt, >Erfahrung« und apriorisches Vermégen des
Verstandesc, »liegt objektive Erkenntnis der Méglichkeit nach vor« (Fischer 1998,
zit. n. Reichenbach 2018, S. 80). Wenn es aber an Erfahrungsmaterial fehle, kénne
die »Wahrheit« nicht tiberpriift werden. Untersuchungen dieser Art, die sich nicht
mit Gegenstinden befassen, sondern mit der Art der Erkenntnis, insofern diese
auf apriorischen Elementen beruht, nennt Kant »transzendental« bzw. »transzen-
dentale Kritik« (vgl. ebd.).

Die vernunftkritische Titigkeit, insbesondere in ihrer Analyse des Verstandes
und der Verstandesformen, ist also eine grundsitzlichere Titigkeit als jene des Er-
kennens und Beurteilens von »gewohnlichen« Gegenstinden, die nicht der Ver-
stand selbst sind. Vernunft hat also eine Meta-Funktion, kdnnte man sagen, da sie
den Unterschied zwischen Wissen und Nichtwissen thematisiert und fragt, woher
wir X wissen, wenn wir X glauben oder behaupten. Dieses »Meta-Wissen« (Ver-
nunftwissen) ist in der kantischen Perspektive (letztlich) unvermeidbar, es eroffnet
den Sinn fur das Nicht- bzw. Unbeantwortbare, das sich aber als Frage aufdringt.
Im Unterschied dazu bewegt sich Verstandeswissen — als verstandenes und gesi-
chertes Wissen — innerhalb der Grenzen der jeweiligen Verstandesform. Doch die
beiden Wissenstypen sind nicht einfach kategorial getrennt, sondern aufeinander
bezogen bzw. auf komplexe Weise miteinander verbunden. So schreibt Schiirmann:

»Insofern metaphysische Fragen unabweisbar sind, bilden bei Kant Verstandes-
und Vernunftwissen eine suntrennbare Einheit¢, aber durch den Rekurs auf die Na-
tur des Menschen ist das Vernunftwissen nicht inneres Moment des Verstandeswis-
sens, und auch nicht umgekehrt. Notwendigkeit der Metaphysik ist bei Kant an-
thropologische Unvermeidbarkeit, nicht aber verstandeslogische Notwendigkeit.«
(Schiirmann 1999, S. 21)

Spekulative Philosophie hingegen griinde wesentlich in der Konzeption des Ver-
niinftigen im Verstindigen, und spekulative Philosophie sei »die Konzeption des
Verniinftigen als entspringend im Verstindigen« (S. 26). Mit Josef Konig kénne auch
gesagt werden: »Vernunftwissen ist ein wissenschaftliches Wissen, nur kraft unse-
rer Hilfe, aber es ist ein Vernunftwissen kraft des Habens von Verstandeswissen.«
(Ebd.) Mit diesen Beziigen dringt sich die Frage nach dem Vermittlungsverhdltnis
jeglichen Wissens auf. Der Geltungsgrund des Verstandeswissens ist nicht als gesi-
chertes Wissen zu haben. Warum sollte man etwa — um ein Beispiel zu geben — eine
konkrete Frage im Bereich der Fliichtlingspolitik aus ethischer und nicht besser aus
okonomischer Perspektive entscheiden? Die Sicherheit dieses Wissens um einen Gel-
tungsgrund misste auf einer unterstellten Unmittelbarkeit dieses Wissens beruhen.

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

Hegel habe eine solche Unterstellung, so Schiirmann, als »Appell ans >inwendige
Orakel« bezeichnet (S. 28). Mit dieser Metapher sei der Hinweis gegeben, »dass
ein Rekurs auf eine Unmittelbarkeit itberhaupt nicht erkliren kann, was Bewusst-
sein als solches ist — mithin nicht nur ein Konzept von Inhumanitit ist, sondern
das Humanum erst gar nicht einfingt« (ebd.). Es wilrde sich sozusagen um eine
esoterische Gewissheit handeln, die nur Eingeweihten zuginglich ist.

Wenn man der These folge, wonach »ein metaphysisches Moment verstindi-
gen Wissens nicht nicht im Gebrauch sein kann« (S. 29, Hervorh. A.P.), dann sei
die Aussage, »dass auch Vernunftwissen ein vermitteltes Wissen ist, mitbehauptet:
dass auch Vernunftwissen vermitteltes Wissen ist, heisst, dass es seine Gewissheit
nicht aus irgendeiner Unmittelbarkeit erfahrt, mithin den Status einer subjektiven
Versicherung bzw. Glaubensannahme hat« (ebd.). In gewisser Weise scheint Ver-
nunftwissen aber dennoch unmittelbar wirksam zu sein, wenn dem Konzept des
»Verniinftigen im Verstindigen« und der damit verbundenen Einsicht nachgegan-
gen wird, dass ein metaphysisches Moment verstindigen Wissens nicht nicht im
Gebrauch sein kénne. Unmittelbar ist oder erscheint Vernunftwissen insofern, als
»dass es zu haben nicht auf einer Entscheidung beruht, die auch so hitte ausfal-
len kénnen, dass wir uns dagegen entschieden hitten, Vernunftwissen zu haben«
(ebd.). »Unmittelbarkeit des Vernunftwissens« heisst also letztlich, dass immer ir-
gendein Vernunftwissen in Gebrauch ist und dies nicht unserer Entscheidung ob-
liegt. Doch mit dieser Bemerkung wird nicht auch ausgesagt, dass Vernunftwissen
ein unmittelbar bestimmtes Wissen sei; es wird damit iiber Inhalte iiberhaupt nichts
ausgesagt, da dies nicht allgemein méglich ist. Vielmehr erliutert Schiirmann die-
se Spezifik mit einem mathematischen Bild: Das

»Vernunftwissen ist ein Koordinatensystem des Verstandeswissens — ein Koordi-
natensystem ist nicht Ergebnis der Bestimmung einer gewissen Punktmenge, son-
dern der Erméglichungsgrund einer solchen Bestimmung; und diese Behauptung
ist nicht dquivalent zu der Behauptung, dass jegliches Verstandeswissen sich im-
mer in dasselbe Koordinatensystem eintragt.« (Schiirmann 1999, S. 29, Hervorh i.
Orig.)

Der Unterschied von Verstandeswissen und Vernunftwissen driicke sich dann dar-

in aus,

»dass die Art und Weise der Vermittlung, in der Vernunftwissen ein vermitteltes
ist, eine radikal andere istals die Weise, in der ein Verstandeswissen ein vermittel-
tes Wissen ist: wiewohl vermittelt, hat es den Status nicht nicht sein zu kénnen (in
Bezug auf gewisses Verstandeswissen), wihrend Verstandeswissen niemals den
Status hat, nicht nicht sein zu kénnen.« (Schiitrmann 1999, S. 30)

Daher ldsst sich auch sagen, dass Vernunftwissen von vermittelter Unmittelbarkeit
ist, wihrend Verstandeswissen den Status vermittelter Vermitteltheit aufweist.

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

140

Die Arbeit am Ausdruck

»Hermeneutisches Sprecheng, so kann das Anliegen Schiirmanns m.E. aufge-
fasst werden, ist eine spezifische Verstehens- und Verstindigungspraxis, die nicht
allein darin besteht, sich innerhalb einer Verstandesform mehr oder weniger sou-
verin zu bewegen, wie es fiir das diskursive Sprechen im engeren Sinn der Fall sein
kann, sondern in der vielmehr die »Logik« der vermittelten Unmittelbarkeit als
ein anthropologisches Strukturmerkmal, das Plessner zusammen mit der exzen-
trischen Positionalitit postuliert, auf eine bestimmte Weise zum Ausdruck kommt.
Die »hermeneutische Logik« ist nach Schiirmanns Misch-Lektiire keine »Bereichs-
logik, die etwa (allein) als eine »Logik der Geisteswissenschaften« verstanden wer-
den miisste, sondern sie umfasse vielmehr den Versuch, »den Ort des Logischen«
iberhaupt zu bestimmen (S. 279). Sie sei auch nicht eine blosse Kritik an der for-
malen Logik, sondern um die Frage nach dem systematischen Ort der Logik bemitht
(vgl. ebd.). Schitrmann folgt hier Mischs zentraler These, »dass es ein standpunkt-
gebundenes Vorurteil ist, die sLogik< an das Urteil zu binden bzw. auf das Vermo-
gen des Urteilens einzuschrinken, wie dies in der traditionellen Logik der Fall sei«
(ebd.). Das Vorurteil, das mit der engen Anbindung von Logik und Urteil entstehe,
impliziere, dass »auch die Idee der Wahrheit eine feste Ortsbestimmung« (Misch,
zit. n. Schiirmann 1999, S. 279) erfahre, denn »es ist das wesentliche Charakteris-
tikum des Urteils (und nur des Urteils), wahr oder falsch sein zu kénnen« (ebd.).
Dies entspreche einer »unhaltbaren Einschrinkung«, gegen die Misch geltend ge-
macht habe, »dass nicht bloss das Urteil, sondern die menschliche Rede iiberhaupt
der Moglichkeit nach auf Wahrheit befragbar sei« (S. 280).

»Logik« nach Misch meine im Grunde eine »Theorie des Wissens« (ebd.) — was
als Wissen Geltung beanspruchen kann oder nicht, liegt aber nicht in der alleinigen
Macht der formallogischen Position. Auch Sinn und Bedeutung, die im hermeneu-
tischen, dem auslegenden und verstehenden Sprechen nachvollzogen und produ-
ziert werden, kénnen auf ihren Wahrheitsgehalt befragt werden. Im Unterschied
zum rein diskursiven Sprechen kommt dem hermeneutischen Sprechen eine Art
dsthetische Vernunft und Kraft zu, mit der die »wortliche« Bedeutung bzw. die inne-
re Logik einer Verstandesform transzendiert werden kann, d.h. es wird Bedeutung
tiber die Grenzen der vorliegenden Verstandesform hinweg produziert. Im weite-
ren Sinne ist jede Rede diskursiv und insofern umfasst die Welt des Diskursiven
auch das hermeneutische Sprechen, welches bei Georg Misch als ein Evozieren vor-
gestellt wird. Diese Fihigkeit ist ebenso »verniinftig« (»diskursiv«) wie die verstan-
desmissige, z.B. argumentative Auseinandersetzung innerhalb der (mehr oder we-
niger) klaren Grenzen eines z.B. wissenschaftlichen Diskurses. Hermeneutisches
oder evozierendes Sprechen ist ohne den Einsatz der Vernunft gar nicht denkbar,
da es fiir die Grenzen des momentan Verstandenen oder der Verstandesform, um
die es geht, erkenntniskritisch-sensibel ist. In diesem Kontakt mit den Grenzen
des Verstehens kommt aber nicht primir der Skandal zum Ausdruck, dass die Er-
kenntnis an ein Ende gelangt ist; vielmehr wird erst damit die Moglichkeit ergffnet,

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

anders als in den gewohnten Bahnen zu denken und urteilen. Aus Reproduktion
und Kombinatorik mag »Neues« entstehen, »Neuartiges« aber muss produziert, pro-
biert, evoziert werden, und in dieser versuchsweisen Produktion mag natiirlich auch
beispielsweise die formale Logik eine bedeutsame Rolle spielen.

»Es gibt Reden oder auch Sitze, die sagen genau das aus, was sie sagen«, meint
Schiirmann (S. 298). Zwei seiner Beispiele: »Es ist heif heute« oder »Nelson Mande-
la hat den Friedensnobelpreis bekommenc« (ebd.). Solche Sitze geben den »propo-
sitionalen Gehalt der Aussagen anc, die relativ zu spezifischen Kontext- und Wahr-
heitsbedingungen beurteilt werden kénnen. Dies sei aber ganz anders bei Goethes
Ballade Der Fischer, welche schon Misch heranzieht (und die deswegen auch bei
Schiirmann mehrmals auftaucht):

»Auch diese Ballade kann nicht verhindern, dass sie als eine Aneinanderreihung
von Aussage- und Wunschsatzen erscheint. Aber ihr Sinn liegt ganz offenkundig
nicht darin, dass sie eine Begebenheit erzihlt, dass da dereinst ein Fischer am
Wasser saf3, ihm eine Nixe erscheint usw.; hier ist die Begebenheit gar nicht als
Begebenheit gemeint, sondern sie dient in gleichnishafter Weise als Sinnbild fiir
etwas anderes und eigentlich Gemeintes, was Goethe direkt nicht aussagt.« (Ebd.)

Der im Ausgedriickten enthaltene sachliche Gehalt weist also iiber sich hinaus.
Wenn ausgedriickter Sinn und dargestellter Sachgehalt nicht identisch sind und der
Sinn nicht direkt dem Sachverhalt zu entnehmen ist, kommt das hermeneutische
bzw. evozierende Moment zu seinem Recht, seiner Geltung und vielleicht seiner
Bewihrung, konnte man sagen.

Nun, warum hat Goethe nicht gleich direkt den »Sinn« ausgedriickt, um wel-
chen es ihm bzw. in diesem Gedicht geht? Warum eigentlich poetische (oder ande-
re dsthetische) Umwege, um etwas auszusagen, was alle wohl gleich und leichter
verstehen konnten, witrde es direkt ausgesagt oder behauptet? Warum wird nicht
direkt ausgedriickt, was ausgesagt werden soll? Warum diese Hemmung? Offenbar
— um hier einige Antworten zu geben - (i) weil der Unterschied zwischen Dar-
stellung und impliziertem Sinn bedeutsam ist bzw. erscheint, (ii) weil Aussagbares
und Auszudriickendes nicht zusammenfallen — nicht zusammenfallen kinnen, viel-
leicht noch nicht zusammenfallen kénnen und/oder nicht zusammenfallen sollen —,
(iii) weil die Darstellung sich dem verpflichtet fithlt, was nicht oder kaum ergriindet
werden kann. Damit wird nicht primir der Mangel des Verstehens oder Erkennens
bekundet, sondern vielmehr die Achtung vor dem, was ausgedriickt werden soll
und sich gleichzeitig dem Wunsch oder der Méglichkeit des rein diskursiv Aussag-
baren entzieht. Die Unvermeidbarkeit des Unbeantwortbaren ist also gerade nicht
die Grenze der evozierenden Titigkeit, sondern gewissermassen ihr Anfang und
moglicherweise sogar ihr Motiv.

Goethes Fischer ist nicht Vernunftkritik, das ist klar, das Gedicht ist aber auch
nicht unverniinftig, diverse Verstandesfihigkeiten sind nétig, um es zu verfassen

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

142

Die Arbeit am Ausdruck

(und zu verstehen), und doch steht das, worum es im Gedicht geht, nicht vor uns, es
ist nicht sichtbar, es muss vielmehr erschlossen werden. Doch dieses Erschliessen
findet sein Ende nicht mit einem abschliessenden Urteil — dies konnte bei einem
mittelmissigen oder wirklich schlechten Gedicht jedoch durchaus der Fall sein —,
vielmehr erdffnet es einen Zugang zu dem, was eben nur ausgedriickt, noch nicht
aber ausgesagt werden kann. Es er6ffnet damit einen Zugang zum Nichtabschliess-
baren.

In der Arbeit am Ausdruck von Erfahrungen, iiber die am Ende nicht diskursiv-
logisch geurteilt werden kann, liegt ein (nicht nur) bildungstheoretisch relevantes
Moment, das Georg Misch mit der Formel der Verbindlichkeit der Unergriindlichkeit
bezeichnet, die von Plessner aufgenommen worden ist (vgl. Kapitel 3.4.2). Dieses
Moment kann zwar als »metaphysisch« verunglimpft werden, aber eine solche Ein-
schitzung ist Ausdruck einer diskursiv-logozentrischen Perspektive, welcher der
Sinn fur die dsthetische Dimension (auch der Bildung) vollstindig abhandenge-
kommen ist. Dieser Sinn fiir die dsthetische Dimension nimmt die vom Menschen
erfahrbare Spannung zwischen subjektiver, sinnlicher Gewissheit und objektivier-
barem Wissen ernst.

3.4.2  Das Prinzip der Verbindlichkeit des Unergriindlichen

Die Rede eines »Prinzips der Verbindlichkeit des Unergriindlichen«, die Helmuth
Plessner 1931 aufgreift, geht auf Georg Misch zuriick. Misch seinerseits bezieht
sich damit auf das Aoyog-Verstindnis von Heraklit (vgl. 1994, S.110). Darin sieht
Misch die »Urpolaritit von Unergriindlichkeit und Gedankenmifigkeit« ausge-
driickt, wie die Herausgeber Kithne-Bertram und Rodi einleitend zu Mischs Der
Aufbau der Logik auf dem Boden der Philosophie des Lebens kommentieren (1994, S. 42).
Misch beharrt auf der grundlegenden Bedeutung des Adyos-Begrifts bei Heraklit
(von welchem sich der Begriff »Logik« ableitet), der sich aber nicht einseitig auf
Vernunft (ratio) beziehe, sondern zugleich das Unergriindliche miteinbeziehe. Mit
Kithne-Bertram und Rodi gesprochen:

»[..] gerade der Zug der Unergrindlichkeit, des Bekannten, aber Unerkannten, des
noch nicht bewusst gewordenen, vortheoretischen Wissens und der Cegenstinde,
die sich nicht —und schon gar nicht ein fiir alle Mal — fixieren lassen, sondern im
Vollzug lber sprachliche Erfassung erst geschaffen werden missen: dieser Zug,
der in der traditionellen Logik ausgeblendet und verschiittet sei, soll ans Licht
gebracht werden und der in Welt und Leben verborgene, vernehmbare Sinn soll
in die Logik Eingang finden.« (Ebd.)

Die Verbindlichkeit ist auf die Logik zu beziehen, in der das Wissen vom Uner-
griindlichen mitberiicksichtigt werden miisse. Das Prinzip der Verbindlichkeit des
Unergriindlichen stelle sich, so Misch, »gegen die traditionelle Beschrinkung des

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

Logischen auf das verstandesmif3ig Durchsichtige, wie ja herkémmlich die Logik
grade als Verstandeswissenschaft, als der Mathematik vergleichbares Musterbild
der reinen Verstandeswissenschaft gilt« (1994, S. 110). Wer so verfahre, verweise
das Wissen vom Unergriindlichen in den Bereich ausserhalb der Logik. Demgegen-
iiber besage das Prinzip, »dass wir die Gedankenmifigkeit nicht isolieren diirfen,
sondern gerade das Verhiltnis von Gedankenmaf3igkeit und Unergriindlichkeit als
grundlegend fiir die Theorie des Wissens herausstellen miissen« (S. 111).

Interessanterweise argumentiert Misch, dass sich dieser erweiterte (oder eben
»urspriingliche«) Logikbegriff durchaus auch mit Kant erdrtern lasst: »Ich konnte
aber auch an Kant ankniipfen. Denn auch bei Kant hat ratio diese doppelsinnige
Bedeutung, um die es uns hier zu tun war.« (Ebd.) Kant habe die beiden Pole mit
seiner Unterscheidung von Verstand und Vernunft »terminologisch fixiert, er ha-
be die Unterscheidung ganz entsprechend vorgenommen, »nur im Unterschied zu
Heraklit in einem subjektiven neuzeitlichen Verstindnis« (ebd.). Mit Verstand sei
das Vermdgen zu urteilen und begreifen charakterisiert, womit die »gedanklich
durchsichtigen Beziehungen zu den endlichen Erscheinungen« hergestellt wer-
den, wihrend der Vernunft dagegen der »Zug zum Unendlichen« eigen ist, denn
sie ist »das Vermogen zu Ideen, des in Totalitit Zusammenfassens, wie die me-
taphysischen Ideen Gott, Weltganzes, Seele die Welt des Unergriindlichen das der
menschlichen Erkenntnis Unzugingliche bezeichnen« (Misch 1994, S. 111f.). Aller-
dings habe Kant die Einsicht in die Titigkeiten der Vernunft aus dem Bereich der
formalen Logik ausgeschlossen; dort erklire er nimlich, »dass in der Logik der
Verstand nur mit sich selbst zu schaffen hat« (S. 112). Diese Beschrinkung wer-
de mit dem urspriinglichen Adyog-Verstindnis nicht transportiert, vielmehr seien
die »rationalen« und »iiberrationalen Momente des Lebenszusammenhangs« (d.h.
Gedankenmissigkeit und Unergriindlichkeit) dort in einem Wort — Aéyog — als zu-
sammengehorig ausgedriickt (ebd.). Zur »Aéyog-Vernunft« gehore aber, wenn man
so will, der vernehmbare Sinn, der offenbar werdende Sinn, der auch unergriind-
lich sein und bleiben kénne (ebd.).

In Souverinitit als Lebensform. Plessners urbane Philosophie der Moderne stellt sich
Schiirmann (2014) mit Plessner die Frage, ob das einmiitig behauptete Ende der
metaphysischen Systeme wirklich durchzuhalten sei. Schiirmann zufolge kann
nicht davon ausgegangen werden: »Es soll die Selbstverstindlichkeit geltend
gemacht werden, dass eine allgemeine Absage an ein Absolutes der Vernunft nicht
bereits als solches die Eroffnung einer metaphysikfreien Zone ist.« (2014, S. 30)
Eine Uberwindung der Metaphysik kénne offenbar nicht durch eine ersatzlose
Abschaffung des »Absoluten der Vernunft« erreicht werden. Dies sei schon der
Stachel der Hegelschen Philosophie gewesen, »der Aufweis« nimlich,

»dass man ein Absolutes nicht nicht im Gebrauch haben kann, falls und indem
man Wissen hat. Das Programm einer Uberwindung der Metaphysik wird ihr me-

- am 14.02.2026, 08:13:17.

143


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

M

Die Arbeit am Ausdruck

taphysisches Moment genauso wenig los wie eine (iberwundene Metaphysik. Im
Lichte dieser These ist jeder Versuch der Abschaffung des Absoluten — also al-
le naturalisierenden bzw. historisierenden Begriindungsstrategien —lediglich der
Versuch der Verschleierung des eigenen Absoluten. Metaphysik-Kritik ist sinnvol-
lerweise eine Kritik des Ortes des metaphysischen Moments.« (S. 31)

Nach Feuerbach und mit Plessner werde mit der (Einsicht in die) Geschichtlich-
keit des Menschseins auch die Kritik der menschlichen Vernunft zu einem Fall fiir
die Anthropologie: »Anthropologie kann nach Feuerbach nicht mehr recht verstan-
den werden als ein bestimmtes Gebiet der Philosophie und blofer Anwendungs-
fall einer Vernunftkritik, Vernunftkritik verweist auch nicht bloR erginzungsweise
auf eine Anthropologie, sondern Vernunftkritik ist an sich selbst Anthropologie.«
(Ebd.) Anthropologisch stelle sich die Frage, wie sogenannte Wesensbestimmun-
gen des Menschen mit dem Faktum der geschichtlichen Relativitit zu vereinbaren
sind. »Konzepte philosophischer Anthropologie halten daran fest, dass solcherart We-
sensbestimmungen nottun, und widersetzen sich damit naturalisierenden bzw.
historisierenden Begriindungsstrategien.« (Ebd.) Plessner wolle mit seiner Arbeit
Macht und menschliche Natur (1931/2019) gerade zeigen, »dass und wie eine Wesens-
lehre des Menschseins nicht nur vertriglich ist mit der unterstellten bzw. erfahre-
nen geschichtlichen Relativitit des Menschseins, sondern diese Geschichtlichkeit
allererst herausstellt« (ebd.).

Es handelt sich, wie Schiirmann mit Blick auf die oben diskutierten Stufen des
Organischen und der Mensch zeigt, um eine Weiterentwicklung in Plessners Denken,
die sich diesem Problem direkt annimmt. Denn mit dem Postulat der Exzentrizi-
tit — jedenfalls fir sich allein genommen - setzen sich die Stufen dem Verdacht
aus, konstitutionsphilosophisch zu verfahren und eine apriorische Wesensbestim-
mung vorzunehmen. Eine »aprioristische« Anthropologie postuliere eine Differenz
zwischen dem »eigentlichen« und dem »uneigentlichen« Menschen, und dies gel-
te es zu unterlaufen. Plessner versteht das Prinzip der Exzentrizitit jedoch strikt
als »Kategorialanalyse«: »Herausgestellt werden soll ein Prinzip, das immer schon
im Gebrauch ist, wenn man den Menschen wohlbestimmt als Menschen anspricht.«
(Schiirmann 2014, S. 33) Dieses Prinzip der Ansprechbarkeit liefere aber nicht das
Prinzip des Was-Seins des Menschen, konne also nicht zugleich das Prinzip des-
sen sein, was den Menschen zum Menschen mache. »Ein Apriorismus ist geradezu
dadurch definiert, dass eine vermeintlich blof} kategoriale Bestimmung doch zur
Garantie dessen gerit, was die Sache ist.« (Ebd.)

Ginge man allein von den Stufen aus, so wire eine solche problematische Leseart
zumindest noch méglich. Dort unterscheidet Plessner noch nicht explizit zwischen
einem »Prinzip der Ansprechbarkeit« und einem »Prinzip des Was-Seins«. Pless-
ner geht es um zwei Momente, die beide in der Exzentrizitit enthalten sind, die
aber, da sie in den Stufen zunichst nur mit dem Begrift der Exzentrizitit erliu-

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

tert werden, seine Wesenslehre einem Apriorismusverdacht aussetzen kénnen. Er
erlautert die Spezifik des »Sich-in-der Welt-Bewegens« als zwar vermittelte, betont
dabei aber das unmittelbar immer im Vollzug Zugegensein und damit die Unmit-
telbarkeit der vermitteltenBezugnahme auf die Dinge. Die Betonung des Unmittel-
barkeitscharakters im Vermittlungs-Vollzug hat den Sinn, Kultur nicht als Leistung
oder Produkt eines bestimmten Menschseins zu verstehen, dass also

»[...] Kultur nicht als Werkzeug aus Kompensationsgriinden gedacht werden muss,
sondern als Medium des Menschseins gedacht werden kann — ganz analog dazu,
dass ein Fisch das Wasser nichtals ein Werkzeug einsetzt, um an seine Nahrung zu
kommen, wiewohl das Wasser die Nahrungsaufnahme eines Wasserlebewesens
vermittelt.« (S. 35)

Damit ist ein »neutraler« Begriff von Kultur impliziert, was insbesondere bedeut-
sam wird, wenn es um die Diskussion und Bewertung von pluralistischen kultu-
rellen Lebens- und Ausdrucksformen geht.

In gewissem Sinne gegen die Aussicht, seine Anthropologie vor dem Aprioris-
musverdacht erfolgreich zu schiitzen, stehe aber, »dass Plessner zugleich erweisen
will, dass sich diese Unmittelbarkeit der Bezugnahme nur in vermittelter Weise
realisiert« (S. 36). Damit dieser Aspekt der Exzentrizitit als »eine Beziehung« (ei-
ne nicht umkehrbare Struktur) vermittelter Unmittelbarkeit deutlich wird, betont
Plessner die Identitit desjenigen, der im Zentrum dieser Vermittlung steht. Pless-
ner, so Schiirmann, versichere zwar sofort, dass es diese Identitit nur im Vollzug
gebe, doch die Zweideutigkeit, die Exzentrizitit meine, bleibe bestehen:

»Je nach Bedarf ist sie mal — um die Unmittelbarkeit der vermittelten Unmittel-
barkeit zu sichern — der Vollzug als solcher, mal — um die Einheitlichkeit der ver-
mittelten Unmittelbarkeit zusichern—ein diesem Vollzug vorgelagertes>Zentrum
der Gestelltheit; gelegentlich auch als kombinatorisches Einerlei beider theorie-
strategischen Notwendigkeiten formuliert.« (Ebd.)

Das Problem der Plessner’schen Unklarheit in den Stufen bestehe also darin, dass
der Vollzug der exzentrischen Positionalitit »als ein Vorgang konzipiert ist, den
der Mensch unternehmen kann oder auch nicht; Bewegung als solche wird nicht als
gegeben unterstellt, sondern gilt als zu erklirender Problemfall eines Abweichens
aus der Ruhe- bzw. Gleichgewichtslage« (ebd.).

In Macht und menschliche Natur fihrt Plessner das Theorem der Unergriindlich-
keit explizit ein. Schiirmann erliutert iberzeugend, dass es sich um ein Prinzip
handelt, das dem Prinzip der Exzentrizitit isosthenisch — also gleichwertig bzw.
gleichkriftig — zugeordnet ist. Das Theorem sei nicht einfach ein viertes »anthro-
pologisches Grundgesetz«, das zu den bestehenden drei Grundgesetzen der Stufen
hinzukomme, sondern ein eigenes Prinzip, das nicht nur ein wesentliches Moment
der Exzentrizitit explizieren helfe, »sondern, dariiberhinaus, in sehr eigentiimli-

- am 14.02.2026, 08:13:17.

145


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

146

Die Arbeit am Ausdruck

cher Weise selbst Ermoglichungsgrund von Exzentrizitit« sei (2014, S. 32, Fn. 1).
Es handelt sich um eine methodische bzw. methodologische Weiterentwicklung
des Konzepts der Exzentrizitit, wobei nun zwei Begriindungsdimensionen unter-
schieden werden kénnen:

»Das Prinzip der Exzentrizitat stellt das Prinzip der Ansprechbarkeit des Men-
schen als Menschen dar, wahrend das Prinzip der Unergriindlichkeit eine Behaup-
tung zum Was-Sein des Menschen ist, ndmlich von dessen prinzipieller histori-
scher Relativitdt und damit Offenheit: Die Essenz des Menschen ist als soffene
Frage<bzw. als >Macht«zu begreifen.« (Schiirmann 2014, S. 38)

Allerdings »sichert« das Prinzip der Unergriindlichkeit nur die Annahme der ge-
schichtlichen Relativitit des Menschseins und konnte auch zur Begriindung von
kulturrelativistischen Positionen herangezogen werden, da es von Anfang an als
negativer Grenzbegriff auftritt. In unmittelbarem Anschluss an Georg Mischs Ter-
minologie insistiert Plessner jedoch auf der Verbindlichkeit der Unergriindlichkeit. Da-
bei geht es ithm auch um eine Kritik an der Logik der Theoriebildung, wie dieses
lingere Zitat zeigt:

»Soll der Mensch als die schépferische Durchbruchstelle seiner geistigen Welt, aus
deren Werten und Kategorien heraus er sich, seine Mitwelt und Umwelt versteht
und behandelt, seines eigenen Apriori also und seiner ihm je schon vorgezeichne-
ten Denk-, Willens- und Gefiihlsmoglichkeiten verstanden werden, dann kann die
Theorie, die eben dieses Urhebertum begreiflich zu machen sucht, wie wir sahen,
weder empirisch noch apriorisch sein. Sie darf sich wenigstens keiner der beiden
Methodenprinzipien verschreiben. Es muss offenbleiben, um der Universalitit des
Blickes willen auf das menschliche Leben in der Breite aller Kulturen und Epochen,
wessen der Mensch fahig ist. Darum riickt in den Mittelpunkt der Anthropolo-
gie die Unergriindlichkeit des Menschen, und die Méglichkeit zum Menschsein,
in der beschlossen liegt, was den Menschen allererst zum Menschen macht, je-
nes menschliche Radikal, muss nach Mafigabe der Unergriindlichkeit fallen. Nur
wenn und weil wir nicht wissen, wessen der Mensch noch fihig ist, hat es einen
Sinn, das leidvolle Leben auf dieser Erde zu bestehen. Die Unergriindlichkeit sei-
nerselbstistdas um des Ernstes seiner Aufgaben willen verbindliche Prinzip seines
Lebens und seines Lebensverstindnisses.« (Plessner 2019, S. 160f.)

In der »Nicht-Entscheidbarkeit« des Primats eines dieser beiden Prinzipien — Un-
ergriindlichkeit und Exzentrizitit — liegt nach Schitrmann »der methodologische
Ausdruck der Verbindlichkeit des Prinzips der Unergriindlichkeit« (2014, S. 44).
Die Isosthenie von Exzentrizitit und Unergriindlichkeit ist der Grund der Nicht-
Entscheidbarkeit eines Primats, die es als verbindlich zu nehmen gilt und die in
das Prinzip der Verbindlichkeit der Unergriindlichkeit miindet. Die Unentscheid-
barkeit ist der normative und erkenntnisskeptische Grund, die Unergriindlichkeit

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

verbindlich zu nehmen. Schiirmann spricht von Verbindlichkeit als einem aus
dieser Isosthenie gestifteten Prinzip, das auch preisgegeben werden kann, und fithrt
aus, dass es solches Preisgeben kulturell durchaus gibt und gab — »die Bibel, der
Koran haben diese Funktion gehabt« (so Plessner, zit. n. Schiirmann 2014, S. 44).
Doch diese Preisgaben sind »weder Gegeneinwand noch ein Beleg dafiir, dass die
Verbindlichkeit des Prinzips der Unergriindlichkeit einen blof3 regulativen Status
hat«, so Schiirmann mit Plessner (2014, S. 44). Die Verbindlichkeit ist nicht einfach
eine mogliche Deutung des Menschseins, sondern sie steht fiir eine besondere Art
und Weise der Deutung. Weniger auf die Deutung als auf die Deutungsweise und
Deutungsbedingungen kommt es an, konnte man sagen:

»Als gestiftetes Prinzip wird darauf bestanden, dass die Verbindlichkeit konstitu-
iert, was hier Menschsein ist: Hier ist der Mensch unergriindlich, und es ist nicht
so, dass er noch nicht (oder niemals) vollendet ergriindet ist: Unergriindlichkeit
ist ein positives Prinzip, und nicht die Annahme eines Abweichens von einem
unterstellten Eigentlichen. Die Verbindlichkeit dieses Prinzips liegt in einer Fest-
Setzung; seine Relativitit liegt darin, dass es durch ein anderes Prinzip, und damit
durch ein ganz anderes Konzept, ersetzbar ist, nicht aber in dem Gedanken ei-
ner unendlichen Anndherung, der eben immer noch ein Eigentliches unterstellt.«
(Schiirmann 2014, S. 44)

Das Prinzip der Verbindlichkeit der Unergriindlichkeit hat damit eine qualita-
tive Eigenbedeutsambkeit, die darin liegt, dass es auch anders sein konnte: Die
Moglichkeit, das Prinzip der Unergriindlichkeit unverbindlich zu nehmen, steht
ihm gegeniiber. Ohne diese Eigenbedeutung kime dem Prinzip die »Weihe ei-
nes nicht-anders-sein-Kénnens« zu (ebd.), d.h., »die Verbindlichkeitserklirung
ist nicht zwingend, jedenfalls nicht zwingend aus rein theoretischen Griinden«
(2014, S. 45). Die Verbindlichkeitserklirung der Unergriindlichkeit des Menschen
stelle zwar keine dezisionistische Festlegung dar, entspreche gleichwohl einer
geschichtlichen Tat, »die nicht aus rein theoretischen Griinden als die einzig mog-
liche erwiesen werden kann« (ebd.) — sie sei somit »Ausdruck eines Politikums«
(ebd.), denn jede Wesenserkenntnis des Menschseins habe sich — so Schiirmann
mit Plessner — »schon im Ansatz fir eine bestimmte Auffassung entschieden«
(ebd.). Anthropologie sei daher in diesem Sinne politisch relevant, »und politische
Anthropologie ist nicht lediglich eine Anwendung allgemeiner anthropologi-
scher Erkenntnisse auf das Gebiet des Politischen. Eine solche Anthropologie als
Politikum ist zugleich auch nicht Anwendungsfall allgemeiner philosophischer
Einsichten derart, dass es neben einer philosophischen Anthropologie noch eine
philosophische Geschichts-, Erkenntnis-, Naturtheorie etc. gibe« (ebd.).

Nach Helmuth Fahrenbach (1991) ist das Prinzip der Verbindlichkeit der Uner-
griindlichkeit Ausdruck des lebensphilosophischen Zugs der philosophischen Anthro-
pologie, als deren Begriinder Helmuth Plessner gesehen werden konne. Fahren-

- am 14.02.2026, 08:13:17.

147


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

148

Die Arbeit am Ausdruck

bach zeigt dies an Plessners Kritik an und Auseinandersetzung mit Heideggers
existenzialistischer Anthropologie, der er auf iiberzeugende Weise ein Fundierungs-
verhaltnis von Leben und Existenz entgegensetze. Diese Kritik sei hier nicht wei-
terverfolgt, dennoch ist der Hinweis auf die theoretische und inhaltliche Nihe des
Theorems der Unergriindlichkeit zu Georg Mischs lebensphilosophischer Theorie
des Wissens bedeutsam (vgl. Kapitel 5). Der anzuerkennende Ausgangspunkt ist
ein wirkungsmichtiges Wissen um das, was scheinbar so pathetisch als die »Un-
ergriindlichkeit des Lebens« bezeichnet werden kann. Im Anschluss an Plessners
komplexe philosophische Anthropologie kann mit Georg Misch der Frage nach dem
Verhiltnis von Exzentrizitit und Expressivitit nachgegangen werden, d.h. insbe-
sondere der Frage nach der Bedeutung der Artikulationstitigkeit in der Situation der
immer »nur« vermittelten Unmittelbarkeit im Lebensvollzug.

Zeitgleich zu Plessners Stufen des Organischen und der Mensch hat Georg Misch
(1928) in seinen Gottinger Vorlesungen die damit verbundenen erkenntnistheo-
retischen Konsequenzen in Anschlag gebracht und eine »Logik« auf dem Boden
einer so verstandenen Philosophie des Lebens aufgebaut. Die anthropologisch-er-
kenntnistheoretischen Implikationen von Plessners und Mischs Denken sind fir
bildungstheoretische Grundlegungen besonders interessant. Wihrend die soge-
nannte »Offenheit« des Menschen (insbesondere die »Weltoffenheit« bei Arnold
Gehlen 1940/2009) pidagogisch meist als normative Begriindung fiir Bildsamkeit
herangezogen worden ist, ermoglicht die Anerkennung der Verbindlichkeit der
Unergriindlichkeit eine differenzierte Auffassung davon, wie Bildungsprozesse be-
schrieben und verstanden werden kénnen.

Die Verbindlichkeit der Unergrindlichkeit lasst sich nicht rein diskursiv be-
griinden. Die Praxen des Evozierens und hermeneutischen Sprechens kénnen als
charakteristische sowie genuine Ausdriicke exzentrischer Positionalitit — der Ex-
pressivitit des menschlichen Lebensvollzugs — verstanden werden; bedeutsame
Modi im Umgang mit der vermittelten Unmittelbarkeit der Selbst- und Weltbe-
ziige. Im evozierenden und hermeneutischen Sprechen finden die »Urpolariti-
ten von Gedankenmaifiigkeit und Unergrindlichkeit« (Misch 1994, S. 577f.) einen
Raum, in welchem ihre Beziehung thematisch werden kann, sei dies verbindend
oder trennend, sei dies in einer Dialektik von synthetisierenden und analytischen
Momenten. In dieser — immer auch kreierend kreativen — Leistung zeigt sich eine
zugrundeliegende dsthetische Dimension (insbesondere des Bildungsprozesses).
Eine Polaritit ist keine Dichotomie, Evokation und Diskurs stehen nicht in Wider-
spruch, aber sie stehen in einer Spannung und kénnen sich wechselseitig anstiften.
Der diskursiv-analytische Sinn mag von den evozierenden Suchbewegungen eben-
so profitieren, wie das hermeneutische Sprechen sich von den diskursiv-logischen
Kriterien der Rede und des Denkens nicht vollstindig abschotten kann.

Dem Menschen ist es aufgrund seiner exzentrisch-positionalen Lebensform
aufgegeben, sich stets in wichtigen Anliegen und Problemlagen zu artikulieren

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zur Anthropologie des Ausdrucks

und einen geeigneten Ausdruck zu finden, um sein Leben auf eine ihm sinnvoll
erscheinende Art zu fithren. Aber er kann sich mehr oder weniger intensiv, ernst-
haft und um Wahrhaftigkeit bemiiht seiner Arbeit am Ausdruck widmen. Ohne
eine Art verbindlicher Beziehung zum Unergriindlichen ist ein Leben kaum denk-
bar oder es erschiene doch sehr 6de, wenngleich es so vielleicht >souverin« gefithrt
werden konnte.

- am 14.02.2026, 08:13:17.

149


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

- am 14.02.2026, 08:13:17.


https://doi.org/10.14361/9783839460344-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

