
Museen alter Kunst

Friederike Weis

Museen mit Sammlungen alter Kunst stellen für den Besucher eine besonde-
re Herausforderung dar, da man die Kunst vergangener Jahrhunderte oft nur 
verstehen kann, wenn man entsprechende historische und kunsthistorische 
Kenntnisse hat. Die Museumsmoderation macht es sich hier zur Aufgabe, die 
Teilnehmer an einer Führung nicht nur mit dem zeithistorischen Kontext und 
der kunsthistorischen Bedeutung der zu einem bestimmten Thema ausgewähl-
ten Kunstwerke vertraut zu machen, sondern sie auch dazu zu bringen, eigene 
Beobachtungen, Kenntnisse und Erfahrungen bei der Betrachtung und Diskus-
sion der Werke einzubringen. Dieser idealen Vermittlungssituation sind jedoch 
faktische Grenzen gesetzt, die sich aus der Diskrepanz zwischen ursprüngli-
chem Bestimmungs- und jetzigem Ausstellungsort eines Kunstwerks, aus dem 
Sammlungsbestand sowie der musealen Präsentation der Werke ergeben. Auf 
diese Aspekte möchte ich zunächst eingehen, bevor ich anhand von zwei Bei-
spielen das mögliche Vorgehen bei einer Moderation erläutere.

RE-KONTE X TUALISIERUNG VERSUS KÜNSTLERKULT

»Was geht es uns an, wer der ›Mann mit dem Helm‹1 und wer der ›Mann mit 
dem Handschuh‹2 war? Sie heißen Rembrandt und Tizian. Das Porträt ist nicht 
mehr in erster Linie das Porträt von jemandem.«3 So äußert sich André Mal-
raux in der Einleitung zu seinem 1947 erstmals erschienenen Buch »Das ima-
ginäre Museum« und führt darin weiter aus: »Das Thema [des Kunstwerks] 
muss verschwinden, da ein neues Thema in Erscheinung tritt, das alle anderen 

1 | Gemeint ist Rembrandts »Mann mit dem Goldhelm«, um 1650/55, Gemäldegalerie, 

Berlin.

2 | Tiziano Vecellio: »Mann mit dem Handschuh«, um 1523, Louvre, Paris.

3 | Zitat von mir aus dem Französischen übersetzt aus A. Malraux: Le Musée Imagi-

naire, Paris 1965 ¹[1947], S. 12.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67 - am 14.02.2026, 20:25:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Friederike Weis68

Themen verdrängt: die dominierende Präsenz des Malers selbst.«4 Für Malraux 
sind Kunstmuseen Orte, die die Chance bieten, die ausgestellten Werke in ihrer 
ästhetischen Erscheinung miteinander zu vergleichen und zu hinterfragen, 
ohne dabei deren ursprüngliche religiöse, politische oder abbildend-repräsen-
tative Funktion, also ihr »Thema«, die Bedingungen ihrer Entstehung und 
ihren ursprünglichen Bestimmungsort, kennen zu müssen.5 Trotzdem steht 
für die heutigen Besucher von Kunstmuseen, so möchte ich behaupten, der oft 
geäußerte Wunsch im Vordergrund, sich mit einzelnen Werken – auch weniger 
bekannter Künstler  – intensiv interpretatorisch auseinanderzusetzen und sie 
damit wieder in einen inhaltlichen Kontext zu setzen.

Die Erfüllung dieses Wunsches gestaltet sich allerdings nicht einfach, ins-
besondere in Bezug auf sakrale Kunst. Neben profanen Werken wie Historien-
bildern, Porträts, Landschaften, Genrebildern und Stillleben nehmen in den 
Galerien Alter Meister Altartafeln und Teile von Altären, wie Flügel und Predel-
lentäfelchen, einen großen Teil des Bestandes ein. Indes ist nicht davon auszu-
gehen, dass Menschen heute ihren Glauben als Grund ihres Museumsbesuchs 
angeben würden. Schon nachdem Kurfürst Friedrich August II. (König August 
III. von Polen) im Jahr 1754 Raffaels »Sixtinische Madonna« (Abbildung 1) in 
Piacenza direkt vom Altar der Kirche des Heiligen Papstes Sixtus II. weg erwor-
ben hatte, galt das Interesse der Besucher der fürstlichen Galerie der Malkunst 
des genialen Raffael und nicht dem zutiefst religiösen Aspekt des Bildes. Man 
warnte zwar einander vor der »Gefahr, katholisch zu werden«,6 doch galt der 
sofort einsetzende Kult um das Bild vor allem seinem Urheber Raffael.7

Um die Altartafel in ihrer originären Bedeutung zu verstehen, die sie für den 
Auftraggeber Papst Julius II. hatte, muss man unter anderem wissen, auf was 
der im Bild dargestellte, zur Madonna aufblickende Papst Sixtus – der Namens-
patron der Kirche – außerhalb des Bildraums verweist und wem die schwermü-
tigen Blicke des Jesuskindes und der zwei – heute jedermann bekannten – En-
gelchen am unteren Bildrand gelten: Blicke und Gesten richteten sich auf den 
gegenüber dem Altar am Lettner hängenden Kruzifixus.8 Damit waren für den 
die Messe zelebrierenden Priester Maria und das Christuskind beim Messopfer  
fiktiv präsent und diese dabei ihrer heilsgeschichtlichen Rolle gewahr.9 Heute 

4 | Ebd., S. 46.

5 | Ebd., S. 210-17. Zur Musealisierung des Kunstwerks und seiner Reduktion auf seine 

ästhetische Funktion vgl. auch W. Kemp: »Kunst wird gesammelt – Kunst kommt ins Mu-

seum«, in: W. Busch/P. Schmoock (Hg.): Kunst, S. 153-177, bes. S. 162ff.

6 | Zitier t in H. Belting: Das echte Bild, S. 37.

7 | Vgl. ebd.

8 | Ch. Thoenes: Raffael 1483-1520, S. 63f.

9 | Der Opfer tod Christi am Kreuz zur Erlösung der Menschheit wird bei der Heiligen 

Messe durch die »Wesensverwandlung« (Transsubstantiation) von Hostie und Wein in 

Leib und Blut Christi vergegenwärtigt.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67 - am 14.02.2026, 20:25:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Museen alter Kunst 69

ist das Bild in der Dresdener Gemäldegalerie an der Stirnwand eines Saales zu 
sehen, auf die die Flucht der vorhergehenden Säle zuführt, so dass der Besucher 
die sakrale Intimität des Altarbildes im Chorraum der Kirche kaum zu erahnen 
vermag. Die bildhistorischen Zusammenhänge können so zwar referiert, aber 
nicht im Rahmen einer Moderation wirklich erfahren werden.

Abbildung 1: Raffaello Santi, gen. Raffael: 
Die Sixtinische Madonna, um 1513, Öl auf 
Leinwand, 269,5 x 201 cm, Gal.-Nr. 93, 
Dresden, Staatliche Museen, Gemäldegalerie 
Alte Meister

Doch selbst profane Bilder erschließen sich dem heutigen Betrachter in ihrer 
ursprünglichen Funktion nicht unbedingt leichter. Nehmen wir zum Beispiel 
die – im Gegensatz zur Figurenmalerei – oft als mindere Gattung titulierte 
Stillleben-Malerei. Insbesondere von niederländischen Stillleben des 17. Jahr-
hunderts geht noch heute eine ungebrochene Faszination aus, die auf ihrer 
Trompe-l’oeil-Qualität, der Nachahmung der Natur bis zur Augentäuschung, 
beruht. Zum Zeitpunkt ihrer Entstehung wurden diese Bilder von ihren bür-
gerlichen und adeligen Besitzern insbesondere wegen ihrer unverwechsel-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67 - am 14.02.2026, 20:25:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Friederike Weis70

baren Manier geschätzt, die die Hand eines bestimmten Virtuosen verriet.10 
Es ging also dem damaligen Auftraggeber bzw. dem Käufer eines Stilllebens 
mehr um den Wiedererkennungswert einer künstlerischen Handschrift als um 
das Thema an sich. Für die ersten Museumsbesucher war die individuelle Ur-
heberschaft solcher Bilder weitaus weniger zentral. Statt an den nunmehr in 
Gemeinbesitz befindlichen Stillleben Kennerschaft und Künstlerkult zu zele-
brieren, beruhte das Interesse (wie auch heute noch) vor allem auf dem ästhe-
tischen Genuss und intellektuellen Vergnügen, die beim Betrachten durch die 
komplexen Konstruktionsprinzipien, durch die mikroskopisch genaue Wieder-
gabe der Oberflächen, die Pracht der Dinge, insbesondere von Obst, aber auch 
durch die Spuren des Verfalls (z.B. madige Äpfel) ausgelöst wurden. Vor allem 
die um 1600 überall in Europa gemalten Obst- und Mahlzeitenstillleben waren 
zum Zeitpunkt ihrer Entstehung jedoch nicht nur aufgrund ihrer mit einem 
bestimmten Künstleridiom verbundenen mimetischen Qualitäten bedeutend, 
sondern auch aufgrund ihrer Bezüge zu humanistischem und theologischem 
Gedankengut.11 So waren die einzelnen in solchen Stillleben zusammenge-
brachten Früchte, Pflanzen und Insekten mit bestimmten Bedeutungen auf-
geladen, wie sie zum Beispiel in dem um 1632 von Balthasar van der Ast in 
Delft gemalten »Stillleben mit Fruchtkorb« zu sehen sind (Abbildung 2).

Abbildung 2: Balthasar van der Ast: Stillleben mit Fruchtkorb, um 
1632, Öl auf Holz, 14,4 x 20,1 cm, Kat.Nr. 1786, Berlin, Staatliche 
Museen, Gemäldegalerie, Stiftung Preußischer Kulturbesitz

10 | Vgl. E. König: »Stilleben zwischen Begrif f und künstlerischer Wirklichkeit«, in: 

ders./Ch. Schön (Hg.): Stilleben, S. 13-92, hier S. 59-62.

11 | Vgl. S. Ebert-Schif ferer: Die Geschichte des Stillebens, S. 75-91.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67 - am 14.02.2026, 20:25:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Museen alter Kunst 71

Die durch Druckstellen und Wurmstiche beschädigten Äpfel und Pfirsiche 
(lat. malum persicum: »persischer Apfel«) stehen für Sünde und Erlösung, die 
Weintrauben für christliche Frömmigkeit, Schmetterlinge für Heil und Auf-
erstehung, während die Fliegen (und wahrscheinlich auch die Libellen und 
die Eidechse) als Tiere des Teufels12 das Böse symbolisieren.13 Diese Symbolik 
können wir heute nur noch teilweise entschlüsseln. Ohne genaue Kenntnis der 
dem Künstler bekannten Literatur und Emblematik, der damals gültigen Mo-
ralvorstellungen und der Vorlieben des Auftraggebers bleiben mehrschichtige 
Deutungen spekulativ.

WIE WIRKMÄCHTIG K ANN ALTE KUNST  
IM MUSEUM HEUTE NOCH SEIN?

Ein Punkt – wie banal er klingen mag – muss hier benannt werden: Bilder 
sind für Betrachter geschaffen. Sie sind im Unterschied zu den meisten Din-
gen, die in Technik- oder Geschichtsmuseen anzutreffen sind, keine Mittel 
zur unmittelbaren Zweckerfüllung14 (wie etwa historische Gebrauchsgegen-
stände, Waffen, Kleidungsstücke und Verkehrsmittel), denn sie wurden für 
ein sehendes, denkendes und fühlendes Gegenüber hergestellt. Ihre Zwecke 
erfüllen sich im Moment ihrer Betrachtung, und zwar durch die Reaktionen 
der Betrachter, die durch ein Bild zum Empfinden, Nachdenken oder sogar 
eigenem Handeln motiviert werden sollen. Horst Bredekamp hat hierfür den 
Begriff des »Bildakts« (in Anlehnung an die Sprechakttheorie) entwickelt.15 
Einschränkend muss man allerdings sagen, dass Altäre nicht nur Kunstwerke, 
sondern auch in gewisser Weise liturgische Gebrauchsgegenstände sind, denn 
sie dienen dem Zweck des Kultes.

Für den Museumsmoderator ist es eine alltägliche Erfahrung zu beob-
achten, welche vielfältigen und heterogenen Reaktionen die alte, aus ihrem 
ursprünglichen Funktionszusammenhang herausgelöste Kunst bei heutigen 

12 | Der in 2. Könige 1,2 genannte Beelzebub (Teufel) wird als »Herr der Fliegen« 

bezeichnet.

13 | Vgl. I. Geisheimer: »Balthasar van der Ast. Stilleben mit Furchtkorb. Um 1632«, in: 

H. Bock et al.: Gemäldegalerie Berlin, S. 244f.; vgl. auch N. Schneider: Stilleben, S. 97 

und S. 122.

14 | Vgl. den Beitrag von M. Matthes: »Museen der Technik« in diesem Buch.

15 | »Bilder sind nicht Dulder, sondern Erzeuger von wahrnehmungsbezogenen Er fah-

rungen und Handlungen; dies ist die Quintessenz der Lehre des Bildakts. Er besitzt die 

Sphären des Lebens, des Austauschs und der Form: des Schemas, der Substitution 

und der zweckenthobenen Intrinsik der Form.« zitier t aus H. Bredekamp: Theorie des 

Bildakts, S. 326.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67 - am 14.02.2026, 20:25:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Friederike Weis72

Betrachtern hervorruft. Diese reichen von mehr oder weniger sprachloser Er-
griffenheit, die allein durch das dem Auge sich bietende Schauspiel von For-
men, Farben und Lichtführung hervorgerufen wird und sich einem wissenden 
Blick bewusst verweigert,16 bis hin zu interpretatorischem Übereifer. Um aus 
diesen beiden Extremen und ihren Zwischentönen heraus ein für alle Beteilig-
ten gelungenes Museumsgespräch zu entwickeln, benötigt der Moderator viel 
Geschick, Einfühlungsvermögen und nicht zuletzt auch spezifisches Fachwis-
sen.

BESTÄNDE UND ABSICHTEN DER ERSTEN KUNSTMUSEEN

Der Bestand der meisten europäischen Kunstmuseen basiert auf spezifischen 
und zeitbedingten Sammlungsinteressen bestimmter Herrscher, Adeliger und 
reicher Bürger. So bestand etwa der Grundstock der im Jahr 1836 durch König 
Ludwig I. von Bayern eröffneten Alten Pinakothek in München zum größten 
Teil aus dem über 500 Jahre zusammengetragenen Erbe des Hauses Wittels-
bach – was die beachtliche Fülle von 72 Werken von Rubens in dieser Samm-
lung erklärt –17, während die Dresdener Gemäldegalerie Alte Meister bei ihrer 
Eröffnung im Jahr 1855 vorrangig Bilder zeigte, die in der ersten Hälfte des 
18. Jahrhunderts durch Friedrich August I. von Sachsen und seinen Sohn Kö-
nig August III. erworben worden waren: Hochrenaissance, Barock und Gemäl-
de des 18. Jahrhunderts, jedoch kaum italienische und niederländische Werke 
des 15. Jahrhunderts.

Der Gründungsauftrag der in der ersten Hälfte des 19.  Jahrhunderts in 
Deutschland für das allgemeine Publikum eröffneten Gemäldegalerien und 
Skulpturenmuseen, die der Gründung aller anderen spezialisierten öffentli-
chen Sammlungen – wie etwa den ägyptischen und ethnologischen Museen – 
zeitlich vorausgingen, erschöpfte sich weder im Künstlerkult noch in der 
Vermittlung reiner Stilkunde. So meinte Gustav Friedrich Waagen, der ers-
te Direktor der Berliner Gemäldegalerie, dass der »erste und höchste Zweck 
eines Museums« darin bestehe, »die geistige Bildung der Nation durch die 
Anschauung des Schönen zu fördern.«18 Auch Karl Friedrich Schinkel, der Er-
bauer des heute als »Altes Museum« bekannten Galeriegebäudes auf der Mu-

16 | Ein gutes Beispiel für diese Ar t der Kunstbetrachtung sind die emotional geleiteten 

Äußerungen von Werner Schmalenbach, dem Begründer der Kunstsammlung Nordrhein-

Westfalen in Düsseldorf, zu ausgewählten alten Gemälden: W. Schmalenbach: Über die 

Liebe zur Kunst und die Wahrheit der Bilder.

17 | Zur Rubens-Leidenschaft der Wittelsbacher vgl. R. Baumstark: »Einführung«, in: 

Bayerische Staatsgemäldesammlungen (Hg.): Alte Pinakothek, S. 3-11, hier S. 4f.

18 | Zitier t in J. J. Sheehan: Geschichte der deutschen Kunstmuseen, S. 175f.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67 - am 14.02.2026, 20:25:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Museen alter Kunst 73

seumsinsel, sprach sich zusammen mit Waagen in einer 1828 veröffentlichten 
Denkschrift in erster Linie dafür aus, »im Publikum den Sinn für bildende 
Kunst, als einen der wichtigsten Zweige menschlicher Kultur […] zu wecken 
[…] [bzw.] zu immer feinerer Ausbildung zu verhelfen.«19 Dem unterzuordnen 
sei das kunstwissenschaftliche Studium der Werke durch Künstler, Kunstge-
lehrte und Autodidakten.20 Dahinter stand ein volksaufklärerischer Gedanke, 
wie ihn der Kunsthistoriker Franz Kugler 1835 formulierte: »die bildliche Dar-
stellung würdiger Gegenstände« solle das Volk »auf eine höhere Ansicht des 
Lebens leiten«.21 Den moralischen Zweck von Kunst hatte Schiller bereits 1795 
in seinem Werk »Über die ästhetische Erziehung des Menschen« als eines der 
wichtigsten politischen Anliegen zu erkennen gegeben.22 Der Umsetzung sol-
cher hehren Ideen waren jedoch schnell Grenzen gesetzt: So waren die deut-
schen Kunstmuseen, wie die Berliner Gemäldegalerie und Skulpturensamm-
lung, sonntags, dem einzigen freien Wochentag der in Fabriken arbeitenden 
Bevölkerung, zunächst nicht geöffnet; außerdem waren die Werke zumeist 
nur sehr sparsam betitelt.23 Der Besuch der damaligen Kunstmuseen in ihren 
einschüchternd imposanten Bauten war für den Großteil der Bevölkerung si-
cherlich keine besonders attraktive Freizeitaktivität.

Wer hingegen ein ausgeprägt kunstgeschichtliches Interesse besaß und 
sich selbst als Connaisseur einstufte, verstand schnell, was in den Museen 
fehlte und was nur durch Bildungsreisen zu anderen Museen und Orten der 
Kunst, wie Kathedralen und Schlösser, erschlossen werden konnte: die in vie-
len anderen Sammlungen aufbewahrten »Raffaels« und »Leonardos«, aber 
auch die noch in architektonischem Zusammenhang in situ befindlichen, 
schon aufgrund ihrer Dimensionen nicht musealisierbaren (zumeist christli-
chen) Mosaiken, Skulpturen, Reliefs, Fresken und Glasfenster. Selbst in den 
spezialisierten, von Anfang an kunsthistorisch strukturierten Sammlungen, 
wie in der Berliner Gemäldegalerie, die bei ihrer Eröffnung im Alten Museum 
im Jahr 1830 nur zu rund einem Viertel aus den Sammlungen der königlichen 
Schlösser Preußens und immerhin zu etwa drei Vierteln aus systematisch an-

19 | Zitier t in H. Bock: »Zur Geschichte der Sammlung«, in: H. Bock et al.: Gemäldega-

lerie Berlin, S. 9-40, hier S. 15.

20 | Vgl. ebd.

21 | Zitier t in J. J. Sheehan: Geschichte der deutschen Kunstmuseen, S. 175.

22 | Die freie ästhetische Er fahrung ohne gleichzeitige didaktische Belehrung wird 

auch heute noch manchmal – ganz im Sinne der Aufklärung – als Vermittlungsziel ge-

nannt, z.B. in der von den Museen in Dresden, München und Berlin kuratier ten Ausstel-

lung »Kunst der Aufklärung« im Nationalmuseum von Peking 2011/12; vgl. H. Rauter-

berg: »Dekoratives Alibi. Was bleibt von der ›Kunst der Aufklärung‹ in Peking?«, in: Die 

ZEIT vom 29.03.2012, S. 53.

23 | Vgl. J. J. Sheehan: Geschichte der deutschen Kunstmuseen, S. 178ff.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67 - am 14.02.2026, 20:25:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Friederike Weis74

gekauften Sammlungen und Einzelwerken bestand,24 klaffen in der Entwick-
lungsabfolge der mit den großen Namen wie Giotto, Dürer, Tizian, Rembrandt 
und Velazquez verbundenen Schulen bis heute erhebliche Lücken. So befindet 
sich natürlich keines der Fresken Giottos in der Sammlung, und die spanische 
Malerei ist nur sehr marginal vertreten.

Heute stellt sich die Frage aufs Neue, wie die dreifache Begrenztheit der 
Kunstmuseen – der Verlust der ursprünglichen sakralen oder profan-repräsen-
tativen Funktion der Kunstwerke, die Lückenhaftigkeit des Ausstellungsspek-
trums und der Mangel an vertiefenden Informationen – überwunden werden 
kann.

MUSE ALE PR ÄSENTATION ALTER KUNST HEUTE

Wie in der alten Gemäldegalerie auf der Museumsinsel, so sind auch in der 
1998 eröffneten neuen Gemäldegalerie am Kulturforum die Bilder nach 
Künstlern, Epochen, Regionen und Schulen in Sälen und Kabinetten aufge-
hängt und nur in wenigen Fällen zusätzlich nach ihrem Sujet gruppiert, wie 
es in den alten Fürstengalerien der Fall war, wo es zum Beispiel ausschließlich 
auf Porträts oder Landschaften konzentrierte Säle gab. Auch die sparsame Be-
titelung aus der Gründungszeit, die nur Künstler, Titel und Entstehungsdaten 
nannte, ist bis heute fortgeführt worden. Keinerlei Wandtafeln oder booklets, 
wie in Sonderausstellungen alter Kunst inzwischen durchaus üblich, bieten 
dem Besucher zusätzliche Informationen. Zur zeitlichen und geographischen 
Orientierung innerhalb des Spektrums der ausgestellten Werke dienen dem 
Besucher in den Gemäldegalerien in Berlin, München und Dresden unter-
schiedlich farbige textile Wandbespannungen –  vorrangig in grün für die 
nordalpine und rot für die südalpine Malerei – durch die man sich, dem tradi-
tionellen Ausstellungsmodus Alter Meister verpflichtet,25 bewusst von der seit 
den 1920er Jahren typischen Präsentationsform moderner und zeitgenössi-
scher Kunst im White Cube26 abgrenzt.

Museumsmoderatoren gehen davon aus, dass sich Bildung »in Begegnung 
und Austausch, in Rezeption und Kommunikation, im Gespräch über eigene 

24 | Vgl. hierzu den Überblick zur Sammlungs- und Baugeschichte der Berliner Gemäl-

degalerie von Tilmann v. Stockhausen: Die Neue Gemäldegalerie.

25 | Bereits in der 1836 eröffneten Alten Pinakothek in München, die von Leo von Klen-

ze erbaut wurde, sorgten grüne und rote Wandfarben für eine farbliche Untermalung 

der Bilder. In Schinkels Altem Museum waren die Wände hingegen durchgängig mit mit 

Blumen gemuster ten roten Tapeten geschmückt.

26 | Vgl. den Beitrag von A. Grosskopf: »Museen für moderne und zeitgenössische 

Kunst«, in diesem Buch.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67 - am 14.02.2026, 20:25:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Museen alter Kunst 75

und gegenseitige Erfahrungen und Eindrücke über kognitive und emotionale, 
intellektuelle und sinnliche Kanäle« vollzieht.27 Welche Erkenntnisse lassen 
sich also heute noch in den Sammlungen Alter Meister gewinnen? Was gehen 
uns ein Rembrandt oder ein Tizian tatsächlich an?

BEISPIEL 1: REMBR ANDT:  
JOSEPH UND DIE FR AU DES POTIPHAR, 1655

Nicht der »Mann mit dem Goldhelm«, der vergleichbar mit Raffaels »Sixtini-
scher Madonna« als Ikone der Musealisierung verehrt wurde, heute aber nicht 
mehr als eigenhändiges Werk Rembrandts gilt,28 sondern ein 1655 datiertes 
Historienbild des Malers soll hier beispielhaft als Moderationsobjekt dienen 
(Abbildung 3). Es zeigt den ägyptischen Hauptmann Potiphar im ehelichen 
Schlafzimmer im Gespräch mit seiner Frau. Der Sklave Joseph steht im Halb-
dunkel hinter dem Bett unter einem Baldachin und wird von Potiphar offenbar 
nicht bemerkt.

Zunächst werden die Teilnehmer über den Entstehungskontext des Werkes 
und die alttestamentliche Josephsgeschichte informiert: Rembrandt (1606-
1669) war, als er dieses Gemälde schuf, bereits ein angesehener Maler in Ams-
terdam. Aufgrund ausbleibender lukrativer Porträtaufträge und finanzieller 
Schwierigkeiten, die schließlich im Jahr 1656 zur Privatinsolvenz führten, si-
cherte er in jener Zeit sein Auskommen vor allem durch die Produktion von 
Radierungen und großen Historienbildern. Die alttestamentliche Malerei er-
fuhr in den großen holländischen Städten im 17. Jahrhundert, dem so genann-
ten Goldenen Zeitalter, ihre Blütezeit. Diese Bilder wurden größtenteils für den 
freien Markt gefertigt und waren im Vergleich zu den meist kleinformatigen, 
in größeren Mengen gefertigten Landschaften und Stillleben verhältnismäßig 
teuer.29 Durch orientalische Kostümierung versuchten die Maler den Bildfi-
guren ein biblisches Zeitkolorit zu verleihen.30 Gängige Themen waren etwa 

27 | Ch. Schrübbers: »Moderieren im Museum«, in diesem Buch.

28 | Vgl. J. Kelch: »Rembrandt –Umkreis. Der Mann mit dem Goldhelm. Um 1650/55«, 

in: H. Bock et al.: Gemäldegalerie Berlin, S. 266.

29 | G. M. C. Pastoor: »Biblische Historienbilder im Goldenen Zeitalter in Privatbesitz«, 

in: Ch. Tümpel (Hg.): Ausst. Kat. Im Lichte Rembrandts, S. 122-133, hier S. 123.

30 | Ein wichtiger Vorreiter darin war Rembrandts Lehrer Pieter Lastman. Rembrandt 

ging bei der Orientalisierung seiner Bilder sogar noch einen Schritt weiter, indem er sich 

für die Darstellung seiner biblischen Figuren von echten orientalischen Bildern, wie z.B. 

von indischen Moghulminiaturen, inspirieren ließ; vgl. F. Sarre: »Rembrandts Zeich-

nungen nach indisch-islamischen Miniaturen«, in: Jahrbuch der Königlich Preußischen 

Kunstsammlungen 25, 1904, S. 143-158.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67 - am 14.02.2026, 20:25:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Friederike Weis76

»Bathseba im Bade« und Szenen aus der apokryphen Tobias-Geschichte. Die 
Bilder wurden von wohlhabenden Bürgern für die Kunstbetrachtung in den 
eigenen vier Wänden erworben.

Abbildung 3: Rembrandt: Joseph und die Frau des Potiphar, 
1655, Öl auf Leinwand, 113,5 x 90 cm, Kat.Nr. 828, Berlin, 
Staatliche Museen, Gemäldegalerie, Stiftung Preußischer 
Kulturbesitz

Die Geschichte von Joseph und der Frau des Potiphar hat eine lange, in die 
Buch- und Mosaikkunst des Mittelalters zurückreichende Bildtradition.31 Der 
biblische Text (1. Mose 39, 1-20) berichtet, dass Joseph, der Lieblingssohn des 
biblischen Patriarchen Jakob, als Sklave in den Besitz des im Dienst des ägypti-
schen Königs stehenden Potiphar geriet, nachdem seine Brüder ihn aus Eifer-
sucht in einen Brunnen geworfen hatten.32 Bald darauf fordert Potiphars Frau 
den schönen Jüngling auf, mit ihr zu schlafen. Als dieser sich weigert, hält 

31 | Vgl. D. Wolf thal: Images of Rape, Cambridge u.a. 1999, S. 161-179.

32 | Vgl. 1. Mose 37.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67 - am 14.02.2026, 20:25:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Museen alter Kunst 77

sie ihn an seinem Gewand fest. Joseph gelingt es jedoch, sich zu entwinden 
und flieht, seinen Mantel zurücklassend. Diese erotisch aufgeladene Bettszene 
wurde sehr häufig illustriert, und auch Rembrandt widmete ihr im Jahr 1634 
eine Radierung.33 In unserem Gemälde entschied er sich aber, einen anderen, 
selten dargestellten Moment der Erzählung zu illustrieren und diesen auf die 
drei Hauptpersonen zu beschränken:34 Potiphar findet nach seiner Heimkehr 
seine Ehefrau mit Josephs Mantel vor. Was erzählt die Frau ihrem Mann wohl 
in dieser Situation? Auch wenn man den Ausgang der Geschichte nicht kennt, 
lässt sich aufgrund ihrer Körpersprache und dem wie ein Beutestück unter 
ihren linken Fuß geklemmten Mantel erkennen, dass sie Joseph der versuch-
ten Vergewaltigung bezichtigt.

Wie Christian Tümpel gezeigt hat, nahm Rembrandt hierfür offensichtlich 
nicht den biblischen Text, sondern dessen Nacherzählung in den »Jüdischen 
Altertümern« von Flavius Josephus (1. Jh. n. Chr.) als Grundlage, von denen 
der Maler eine hochdeutsche Übersetzung besaß. Denn abweichend von der 
biblischen Variante ist hier Joseph bei dem Gespräch anwesend.35 Potiphars 
Frau spricht:

»O lieber Mann/du bist nicht werd/daß du leben solt/wann du deinen schandlichen 

Knecht nicht sein wolverdiente straff anthuest/als der sich hat unterstehen dürf fen/

dein Ehebett zu beflecken […] Zu mehrerbestätigung ihrer anklag/legt sie auch den 

Mantel auff/den er hinter sich gelassen/da er ihr so hart zugesetzt haben solte.

Potiphar aber ließ sich des Weibes weynen bewegen/glaubte dem was sie ihm sagte und 

augenscheinlich zeygete/und gabe der liebe seines Weibes so vil zu/das er der sachen 

nicht weiter nachfragete […].36«

Gegen Ende der Erzählung wird schließlich Josephs Reaktion geschildert: 
»Joseph stellte nun sein ganzes Geschick Gott anheim und verschmähte sei-
ne Verteidigung.«37 Welches Requisit nimmt bei Flavius Josephus im Bericht 

33 | Z.B. publizier t in: H. Bevers/J. Kettner/G. Metze: Ausst. Kat. Rembrandt, Kat. Nr. 

20.

34 | Die Verleumdungsszene wurde zuvor immer in Anwesenheit des Hauspersonals 

dargestellt, siehe die Bilder von Lucas van Leyden, Jan Pynas, Paulus Potter und Salo-

mon Koninck; vgl. N. van de Kamp: »Die Genesis: die Urgeschichte und die Geschichte 

der Erzväter«, in: Ch. Tümpel (Hg.): Ausst. Kat. Im Lichte Rembrandts, S. 24-53, hier 

S. 45.

35 | Ch. Tümpel: »Die Rezeption der Jüdischen Alter tümer von Flavius Josephus in den 

holländischen Historiendarstellungen des 16. und 17. Jahrhunderts«, in: ders. (Hg.): 

Ausst. Kat. Im Lichte Rembrandts, S. 194-206, hier S. 200.

36 | Zitier t in ebd.

37 | Zitier t in ebd.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67 - am 14.02.2026, 20:25:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Friederike Weis78

der Frau eine zentrale Rolle ein? Das Bett steht auch in Rembrandts Bild, einer 
Metapher für die Ehe gleich,38 im Zentrum des Geschehens. Die weiße, Un-
schuld signalisierende Bettdecke ist von oben hell beleuchtet, jedoch am lin-
ken Bettrand, wo Joseph steht, bezeichnenderweise leicht aufgewühlt. Eben-
falls zentral beleuchtet ist die Gattin Potiphars, die dadurch aber keinesfalls in 
günstigem Licht erscheint, denn ihre verhärmten Gesichtszüge, ihre deran-
gierte Frisur und ihr entblößtes Dekolleté treten dadurch besonders deutlich 
hervor (Abbildung 4). Aufgelöstes Haar und aufgerissene Kleider galten schon 
in mittelalterlichen Vergewaltigungsprozessen als wichtige Indizien.39

Abbildung 4: Rembrandt: Joseph und die Frau des Potiphar,  
Detail aus Abbildung 3

38 | Vgl. ders.: »Joseph wird von Potiphars Weib verklagt«, in: ders. (Hg.): Ausst. Kat. Im 

Lichte Rembrandts, Kat. Nr. 24 und 25, S. 252.

39 | Vgl. D. Wolfsthal: Images of Rape, S. 170-171.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67 - am 14.02.2026, 20:25:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Museen alter Kunst 79

Viel aussagekräftiger ist jedoch ihre Körpersprache. Diese können die Teil-
nehmer beschreiben (oder auch nachstellen) und deuten. Abgesehen von 
dem triumphierend präsentierten Beweisstück unter ihrem Fuß wirkt die 
Frau unsicher: Ihre Beine sind umständlich überschlagen, der rechte Arm 
vollzieht eine ausladend rudernde Geste der Rechtfertigung, und ihr Blick 
weicht dem ihres Mannes aus. Körpersprachlich interessant ist auch die Ges-
te ihrer linken Hand, mit der sie versucht, ihr Dekolleté zu bedecken. Hierzu 
könnte man die Teilnehmer bitten, einmal ihre linke oder rechte Hand aufs 
Herz zu legen –  je nach Präferenz. Wer seine Hand aufs Herz legt, bringt 
zum Ausdruck, dass er die Wahrheit spricht. Diese Geste scheint allgemein 
bekannt und zeitlos zu sein – sie wird auch von Politikern gerne genutzt. 
Ahmt man nun aber die Geste der Frau des Potiphar nach, die ihre Hand auf 
die rechte Brusthälfte legt, stellt sich bei Rechts- wie Linkshändern ein Ge-
fühl der Falschheit ein.

Als Alternative zu einer solchen textbasierten Erschließung des Bildes wäre 
auch vorstellbar, die Teilnehmer am Anfang der Moderation über das Thema 
des Gemäldes vollkommen im Unklaren zu lassen, vorausgesetzt sie kennen 
diese Anekdote aus der Josephsgeschichte nicht. Man würde sie zum Beispiel 
bitten, zu der im Bild geschilderten Situation eine Kurzgeschichte zu erfinden. 
Auch dadurch ließe sich zeigen, dass die Körpersprache der Frau und der an-
deren beiden Protagonisten sowie die absichtsvolle Lichtdramatik uns heute 
noch verständlich sind.

Es kann und darf dann darüber spekuliert werden, wer der Käufer des 
Bildes war und in welchem Raum seines Hauses er es wohl aufhängt hatte. 
Diente das Bild etwa der vorsorglichen sittlichen Belehrung seiner Frau im 
Sinne eines abschreckenden Beispiels? Dann wäre es sicher als Schlafzimmer-
bild geeignet gewesen. Oder sollte das Bild verdeutlichen, dass auch Frauen 
zu sexuellen Aggressoren werden können und Männer dadurch von einer tu-
gendhaften Lebensführung ablenken? In diesem Fall könnte man es sich auch 
im Salon vorstellen. Ist die Bildaussage also nur moralisierend zu verstehen,40 

40 | Dies ist wohl eher der Fall bei den sehr großformatigen für Rathäuser und andere 

öffentliche Gebäude bestimmten alttestamentlichen Bildern; vgl. G. Pastoor: »Bibli-

sche Historienbilder in Privatbesitz«, in: Ch. Tümpel (Hg.): Ausst. Kat. Im Lichte Rem-

brandts, S. 125-126.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67 - am 14.02.2026, 20:25:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Friederike Weis80

oder handelt es sich gar um ein – vielleicht durch Rembrandts persönliche Er-
fahrung motiviertes41 – frauenfeindliches Statement?42

Hierüber lässt sich auch heute noch spekulieren und diskutieren. Festzu-
halten ist, dass die anhaltende Faszination an Rembrandts Werken sich auch 
damit erklären lässt, dass dieser Maler ein Meister der Psychologisierung war.

BEISPIEL 2: SEBASTIANO LUCIANI, GEN. DEL PIOMBO:  
BILDNIS EINER JUNGEN FR AU, UM 1513

Das Bildnis einer jungen Frau mit Fruchtkorb vor einem geöffneten Fenster 
(Abbildung 5) wurde von Sebastiano del Piombo (1485-1547), einem Zeitge-
nossen von Tizian, Michelangelo und Raffael, vermutlich um das Jahr 1513 in 
Rom gemalt. Er war seinem zukünftigen Auftraggeber, dem Bankier Agos-
tino Chigi, aus Venedig dauerhaft dorthin gefolgt. Das Bild wurde von der 
Forschung zumeist als Brautbildnis einer jungen Römerin gedeutet.43 Es 
könnte sich aber auch um das Bildnis einer Kurtisane, um ein von der vene-
zianischen Dichtung inspiriertes Idealbildnis einer Bella Donna oder um ein 
davon angeregtes Bildnis der venezianischen Geliebten und späteren Ehefrau 
von Agostino Chigi handeln, die den Namen Francesca Ordeaschi trug, wie 
es jüngst Kia Vahland vorgeschlagen hat.44 Für Letzteres würde der als ty-
pisch für die venezianische Malerei geltende Fensterausschnitt sprechen, der 
den Blick auf eine karge Landschaft in blau-oranger Abendstimmung wie-
dergibt, aber auch der ursprüngliche, von Sebastiano während der Herstel-
lung des Bildes übermalte Lorbeerstrauch als Hintergrund. Dieser verweist 
auf Giorgiones berühmtes Bildnis der »Laura« von 1506 (lauro italienisch für 
Lorbeer), das seinerseits von der in Venedig zu dieser Zeit durch Pietro Bem-

41 | Als persönliche Motivation Rembrandts könnte in Betracht gezogen werden, dass 

der Künstler in den Jahren 1650/51 persönlich bewirkte, dass seine ehemalige Haus-

hälterin und Kinderpflegerin Geertghe Dircx für elf Jahre im Zuchthaus eingesperr t blei-

ben sollte, nachdem sie zuvor gerichtlich versucht hatte, Rembrandt wegen eines nicht 

gehaltenen Eheversprechens zu verklagen. Im Jahr 1655 – dem Entstehungsjahr des 

hier besprochenen Gemäldes – kam sie jedoch durch die Einflussnahme ihrer Freunde 

frei.

42 | Vgl. auch die Deutung von unterschiedlichen Darstellungen der Verleumdungssze-

ne durch D. Wolf thal: Images of Rape, S. 178f.

43 | R. Contini: »Kat.Nr. 22, Sebastiano del Piombo, Bildnis einer jungen Römerin (Do-

rothea)«, in: B. W. Lindemann/C. Strinati (Hg.): Ausst. Kat. Raffaels Grazie – Michelan-

gelos Furor, S. 144-146 und E. Schleier: »Sebastiano Luciani, genannt del Piombo. Bild-

nis einer jungen Römerin. Um 1513«, in: H. Bock et al.: Gemäldegalerie Berlin, S. 370.

44 | K. Vahland: Lorbeeren für Laura, S. 59-91, bes. S. 87-91.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67 - am 14.02.2026, 20:25:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Museen alter Kunst 81

bo verbreiteten Liebeslyrik Petrarcas angeregt wurde, die um die unerfüllte 
Liebe zu einer Laura kreist.45

Abbildung. 5: Sebastiano Luciani, gen. del Piombo: Bildnis 
einer jungen Frau, um 1513, Öl auf Holz, 78 x 61 cm, Kat.
Nr. 259B, Berlin, Staatliche Museen, Gemäldegalerie, 
Stiftung Preußischer Kulturbesitz

Besondere Beachtung verdient die Bewegung der Frau vom Fensterausschnitt 
weg und zum Betrachter hin, wobei ihr der rote Mantel mit dem Luchspelz-
kragen von der linken Schulter gleitet und den Blick auf den bloßen Nacken 
freigibt. Diese bildimmanente Bewegung wie auch der direkt den Betrachter 
treffende Blick aus den Augenwinkeln und das auffällig freiliegende Ohr, das 
ein offenes Ohr für die Belange des Betrachters zu signalisieren scheint,46 
sind höchst ungewöhnlich. Die Tugendhaftigkeit einer Frau wurde auf dama-
ligen Porträtbildnissen nämlich zumeist durch einen in sich gekehrten, aber 

45 | Vgl. ebd., S. 63-76.

46 | Vgl. ebd., S. 84. Auch Giorgiones Laura hat ein unbedecktes Ohr.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67 - am 14.02.2026, 20:25:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Friederike Weis82

niemals den Betrachter im Raum so direkt fixierenden Blick und durch eine 
gewisse Bedecktheit, nicht nur der Ohren, zum Ausdruck gebracht. Viele zeit-
genössische Benimmfibeln weisen darauf hin, dass Frauen ihre Lider in der 
Öffentlichkeit stets senken sollten, weil die Augen »Amor Einlass ins Seelische 
gewährten«.47 Die durch den Blick der Frau ausgelöste geradezu magnetische 
Wirkung des Bildnisses veranlasste Vladimir Nabokov, der als junger Mann 
in Berlin lebte, im Jahr 1924 zu der Erzählung »Die Venezianerin«.48 Darin 
erblickt der Protagonist, ein Theologiestudent namens Simpson, in einer 
Schlossgalerie das besagte Bildnis und verliebt sich in die Dargestellte:

»Die Venezianerin stand ihm halb zugewandt gegenüber, lebendig und plastisch. Ihre 

dunklen Augen schauten ihn glanzlos und unverwandt an, das zar trosa Gewebe ihrer 

Bluse ließ die Anmut des gebräunten Halses, die zar ten Fältchen unterm Ohr besonders 

warm zur Geltung kommen. In ihrem rechten Mundwinkel war ein sanftes Lächeln der 

abwartend geschlossenen Lippen erstarr t; die beiden langen Finger streckten sich der 

Schulter entgegen, von der Pelz und Samt herunterrutschten.

Und Simpson ging mit einem tiefen Seufzer auf sie zu und stieg mühelos in das Bild 

hinein.«49

Wie wirken Blick und Gestik der Frau aber auf den heutigen Betrachter? Wel-
che Ausstrahlung hat sie? Welche Aspekte könnten darauf hindeuten, dass es 
sich um ein Brautbild oder Bild einer Ehefrau handeln könnte, welche sprä-
chen für das Bildnis einer Kurtisane, welche für ein lyrisches Idealbildnis?

Hierzu lassen sich viele Antworten und Vermutungen sammeln, die 
zwangsläufig durch unsere heutige Wahrnehmungsweise geprägt sind. Für 
ein Kurtisanenporträt sprächen der direkte Blick, der herunterrutschende 
Luchskragen, der an den Tastsinn des Betrachtenden appelliert sowie Ge-
schmack und Geruch der im Korb liegenden Früchte und Blumen. Der heuti-
ge Betrachter ist sich aber vermutlich nicht im Klaren über die Kleidung der 
Frau, die aus einem langärmeligen Unterhemd, mit dem sich eine Frau um 
1512 nicht öffentlich hätte sehen lassen können,50 und einem – für veneziani-
sche Kurtisanen nicht untypischen – Pelzumhang51 besteht.

Für ein Brautbild könnten hingegen die sittsame Haartracht und Kopfbe-
deckung, die weitgehende Verhüllung des Körpers und die rechte zum Herz 
geführte Hand sprechen, deren Mittel- und Zeigefinger ein V bilden, das virtus 

47 | Ebd., S. 70f. und Anm. 309.

48 | V. Nabokov: »Die Venezianerin«, in: Die Venezianerin, S. 202-248.

49 | Ebd., S. 241.

50 | Vgl. K. Vahland: Lorbeeren für Laura, S. 83.

51 | Vgl. ebd. und S. 64f.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67 - am 14.02.2026, 20:25:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Museen alter Kunst 83

(Tugend) bedeuten könnte.52 Andererseits könnte es sich jedoch auch schlicht-
weg um eine damals als besonders anmutig verstandene Fingerhaltung han-
deln. Außerdem könnte man die Quitten im Korb als eheliches Fruchtbarkeits-
symbol deuten, wie es zeitgenössische Texte nennen.53 Die dominierenden 
Farben Rot und Weiß könnten ebenfalls auf Eheschließung verweisen.54 Aller-
dings trägt die Frau keinen Ring, und ihre V-Geste könnte ebenso ein Verweis 
auf Venus sein, was wiederum eher für eine Kurtisane spräche.55

Was ist an der Frau vermutlich idealisiert? Die sehr ausgewogenen Propor-
tionen des Gesichts, die geradezu perfekte griechische Nase, die langen ge-
wölbten Augenbrauen und die sehr ausgewogenen Proportionen des Gesichts 
– die Länge der Nase nimmt genau ein Drittel der Gesichtsfelds ein, d.h. sie 
entspricht exakt der Höhe der Stirn von der Nasenwurzel bis zum Haaransatz 
sowie dem Abstand der Nasenflügel zum Kinn56 – sind Hinweise darauf, dass 
es sich hier wohl um ein idealisiertes Porträt handelt.

Festzuhalten ist, dass das Gemälde an alle Sinne appelliert, wobei in letzter 
Instanz nicht entschieden werden kann, ob es sich um ein idealisiertes Porträt 
einer Kurtisane, einer Braut oder doch nur um eine anonyme Bella handelt.

Hieraus ergibt sich die zur offenen Diskussion gestellte Frage, was heute 
– vor allem durch die Medien vermittelt – als schön und anziehend gilt.

»DIE MUSEEN SIND WELTEN.«

Die Bilder einer Gemäldegalerie befinden sich in der Regel nicht in einer 
musealen Inszenierung, was sie von der gängigen Präsentationsform in Ge-
schichtsmuseen,57 aber auch von den vielerorts in Technikmuseen und Mu-
seen zeitgenössischer Kunst heute üblichen58 unterscheidet. Ein Gemälde 
hängt isoliert an der Wand neben anderen Gemälden der gleichen Epoche und 

52 | Vgl. S. Ferino-Pagden: »Pictures of women – Pictures of love«, in: D. A. Brown/S. 

Ferino-Pagden (Hg.): Ausst. Kat. Bellini, Giorgione, Titian and the Renaissance of Vene-

tian Painting, S. 188-197, hier S. 196.

53 | Vgl. K. Vahland: Lorbeeren für Laura, S. 83-85.

54 | Vgl. ebd., S. 83.

55 | Vgl. S. Ferino-Pagden: Pictures of women, S. 196.

56 | Zu den in der Renaissance als schön empfundenen idealen Gesichtsproportionen, 

z.B. »daß drei Nasenlängen der Länge des Gesichts gleichkommen«, vgl. die nahezu 

zeitgenössische Quelle: M. Ficino: »Über die Liebe oder Platons Gastmahl«, in: M. Haus-

keller (Hg.): Was das Schöne sei, S. 88-102, hier S. 100.

57 | Vgl. den Beitrag von B. Altendorf: »Museen der Geschichte«, in diesem Buch.

58 | Vgl. die Beiträge von M. Matthes: »Museen der Technik« und von A. Grosskopf: 

»Museen für moderne und zeitgenössische Kunst« in diesem Buch.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67 - am 14.02.2026, 20:25:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Friederike Weis84

des oft gleichen geographischen Raums. Der Erfassung des zeithistorischen 
Kontexts sind dadurch andere Grenzen gesetzt als in den oben genannten Mu-
seumstypen. Der Moderator muss auf die besondere Art der Gemäldepräsen-
tation eingehen, indem er versucht, sowohl einen allgemein historischen als 
auch einen speziellen bildgeschichtlichen Kontext anderweitig herzustellen. 
Er muss aber auch berücksichtigen, dass die Besucher die Bilder heute nicht 
mehr so betrachten, wie ihre ursprünglichen Besteller oder Käufer. Es muss 
also im Grunde bei jedem Gemälde und auch bei jedem anderen alten Kunst-
werk herausgearbeitet werden, welche Funktion das jeweilige Werk zur Zeit 
seiner Herstellung erfüllt haben mag und welche Bedeutung es für uns heute 
hat.

Können alte Kunstwerke für das Verstehen unserer heutigen Lebenswelten 
relevant sein? Sicherlich können sie uns beispielsweise zum Nachdenken über 
stereotypisierte Rollenbilder von Männern und Frauen –  damals und heute, 
in Europa und anderswo – anregen.59 Oder, um es etwas allgemeiner mit den 
Worten des Literaturnobelpreisträgers Jean-Marie Gustave Le Clézio auszu-
drücken, der eine universale Ausstellung alter und zeitgenössischer Kunst im 
Louvre unter dem Titel »Die Museen sind Welten« kuratierte:

»Museen sind Gesangskammern. Mal ein Gemurmel, mal ein aufbrausendes Orchester. 

Immer im Rhythmus, erklingt der Liedtext in allen Sprachen, er vermischt sich und bringt 

in jeder Generation Neues hervor. Schlachtfelder sind die stillsten Orte der Geschich-

te. Aber die Kunstwerke sind geschwätzig und lebendig. Sie sind unserem Alltagsleben 

nicht fremd, […]. Sie sprechen von der Abfolge der Tage, den Aufgaben des Lebens, 

den kleinen Schmerzen und belanglosen Freuden, den nie aufhörenden Geburten, dem 

Schicksal und lächerlichem Verrat.«60

LITER ATUR

Bayerische Staatsgemäldesammlungen (Hg.): Alte Pinakothek. Ausgewählte 
Werke, München/Köln 2005.

Belting, Hans: Das echte Bild. Bildfragen und Glaubensfragen, München 
2005.

Bevers, Holm/Kettner, Jasper/Metze, Gudula: Ausst. Kat. Rembrandt. Ein Vir-
tuose der Druckgraphik, Berlin/Köln 2006.

59 | Vgl. K. Vahland: »Was hindert uns noch? In der Renaissance sollten kluge Männer 

weinen und Frauen cool sein. So veränderlich sind Geschlechterklischees«, in: Süd-

deutsche Zeitung vom 05./06.04.2012, S. 11.

60 | Aus dem Französischen von mir übersetzt aus J.-M. G. Le Clézio: Ausst. Kat. Les 

musées sont des mondes, S. 21.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67 - am 14.02.2026, 20:25:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Museen alter Kunst 85

Bock, Henning et al.: Gemäldegalerie Berlin. 200 Meisterwerke, Berlin 1998.
Bredekamp, Horst: Theorie des Bildakts. Frankfurter Adorno-Vorlesungen 

2007, Berlin 2010.
Brown, David Alan/Ferino-Pagden, Sylvia (Hg.): Ausst. Kat. Bellini, Giorgione, 

Titian and the Renaissance of Venetian Painting, Washington/Wien 2006.
Busch, Werner/Schmoock, Peter (Hg.): Kunst. Die Geschichte ihrer Funktio-

nen, Weinheim/Berlin 1987.
Ebert-Schifferer, Sybille: Die Geschichte des Stillebens, München 1998.
Hauskeller, Michael (Hg.): Was das Schöne sei. Klassische Texte von Platon bis 

Adorno, München 1994.
Jahrbuch der Königlich Preußischen Kunstsammlungen 25, 1904.
König, Eberhard/Schön, Christiane (Hg.): Stilleben, Berlin 1996.
Le Clézio, Jean-Marie Gustave: Ausst. Kat. Les musées sont des mondes, Paris 

2011.
Lindemann, Bernd W. und Strinati, Claudio (Hg.):Ausst. Kat. Raffaels Grazie – 

Michelangelos Furor. Sebastiano del Piombo 1485-1547, Rom/Berlin 2008.
Malraux, André: Le Musée Imaginaire, Paris 1965 ¹[1947].
Nabokov, Vladimir: Die Venezianerin. Erzählungen 1921-1924, Reinbek bei 

Hamburg 1999.
Rauterberg, Hanno: »Dekoratives Alibi. Was bleibt von der ›Kunst der Aufklä-

rung‹ in Peking?«, in: Die ZEIT vom 29.03.2012, S. 53.
Sarre, Friedrich: »Rembrandts Zeichnungen nach indisch-islamischen Minia-

turen«, in: Jahrbuch der Königlich Preußischen Kunstsammlungen 25, 
1904, S. 143-158.

Schmalenbach, Werner: Über die Liebe zur Kunst und die Wahrheit der Bilder. 
Gespräche mit Susanne Henle, Ostfildern-Ruit 2004.

Schneider, Norbert: Stilleben. Realität und Symbolik der Dinge. Die Stilleben-
malerei der frühen Neuzeit, Köln u.a. 2003 ¹[1989].

Sheehan, James J.: Geschichte der deutschen Kunstmuseen. Von der fürstli-
chen Kunstkammer zur modernen Sammlung, München 2002.

Stockhausen, Tilmann von: Die Neue Gemäldegalerie, Berlin 1998.
Thoenes, Christof: Raffael 1483-1520, Köln u.a. 2005.
Tümpel, Christian (Hg.): Ausst. Kat. Im Lichte Rembrandts. Das Alte Testa-

ment im Goldenen Zeitalter der niederländischen Kunst, Münster 1994.
Vahland, Kia: Lorbeeren für Laura. Sebastiano del Piombos lyrische Bildnisse 

schöner Frauen, Berlin 2011.
Dies.: »Was hindert uns noch? In der Renaissance sollten kluge Männer wei-

nen und Frauen cool sein. So veränderlich sind Geschlechterklischees«, in: 
Süddeutsche Zeitung vom 05./06.04.2012, S. 11.

Wolfthal, Diane: Images of Rape. The »Heroic« Tradition and its Alternatives, 
Cambridge u.a. 1999.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67 - am 14.02.2026, 20:25:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Friederike Weis86

BILDNACHWEISE

Abbildung 1: entnommen aus: Thoenes, Christof: Raffael 1483-1520, Köln u.a. 
2005, S. 58

Abbildung 2: © Gemäldegalerie, Staatliche Museen zu Berlin – Preußischer 
Kulturbesitz; Foto: Jörg P. Anders

Abbildung 3: © Gemäldegalerie, Staatliche Museen zu Berlin – Preußischer 
Kulturbesitz; Foto: Jörg P. Anders

Abbildung 4: © Gemäldegalerie, Staatliche Museen zu Berlin – Preußischer 
Kulturbesitz; Foto: Jörg P. Anders

Abbildung 5: © Gemäldegalerie, Staatliche Museen zu Berlin – Preußischer 
Kulturbesitz; Foto: Jörg P. Anders

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67 - am 14.02.2026, 20:25:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

