Franz Rosenzweig und Eugen Rosenstock.
Ein jidisch-christlicher Dialog -
und die Folgen von Auschwitz

1. Uns betreffende Vorbemerkungen

1.

Dieser Beitrag versteht sich als DenkanstoB, ohne daB ich
behaupten konnte, mit den aufgeworfenen Fragen bereits
fertig geworden zu sein. Aber er beriihrt Problemstellungen,
von denen ich fiir mich weiB, daB in ihrem Bedenken eines
unserer vordringlichsten Bildungsprobleme liegt — unser
Bildungsproblem 50 Jahre nach der Reichskristallnacht, dem
Symbol fiir die organisierten Verbrechen, die Deutsche,
unsere Elterngeneration, gegen ihre jiidischen Mitbiirger
begangen haben.

Die Kristallnacht, die ein organisierter Reichspogrom war,
ist nicht nur ein historisches Ereignis, das am 7. November
1938 in Kassel begann und am 8. und 9. November im
ganzen deutschen Reich durchgefiihrt wurde, sondern sie hat
eine lange Vorgeschichte; ich meine nicht nur die General-
probe von Wien oder die Judenverfolgungen seit 1933,
sondern ich meine die Wurzeln, die tief in die Geschichte
des christlichen Abendlandes zuriickreichen. Und sie hat
eine Nachgeschichte, zunichst natiirlich die unvorstellbar
satanische Vernichtungsmaschinerie gegen das europdische
Judentum, fiir die der Name Auschwitz symbolhaft steht.
Aber die Nachgeschichte reicht weiter, reicht bis in unsere
gegenwirtige Zeit hinein, auf die bezogen Ralph Giordano
zu Recht von der "zweiten Schuld" spricht.! Vor iiber 20

! Ralph Giordano, Die zweite Schuld oder von der Last Deutscher zu
sein, Hamburg 1987.

121

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jahren bereits schrieb Theodor W. Adorno in "Erziehung
nach Auschwitz":

"Die Forderung, dal Auschwitz nicht noch einmal sei, ist die
allererste an Erziehung. Sie geht so sehr jeglicher anderen voran,
daB ich weder glaube, sie begriinden zu miissen, noch zu sollen.
Ich kann nicht verstehen, daB man mit ihr bis heute so wenig sich
abgegeben hat ... DaB man aber die Forderung, und was sie an
Fragen aufwirft, so wenig sich bewuBt macht, zeugt, daB das
Ungeheuerliche nicht in die Menschen eingedrungen ist, Symptom
dessen, daB die Moglichkeit der Wiederholung, was den Bewu[Bt-
seins- und UnbewuBtseinsstand der Menschen anlangt, fort-
besteht."?

Diese Worte haben ihre Aktualitét nicht verloren. Ich bin mir
bewuBt, daB der von mir versuchte Weg, Licht in unseren
UnbewuBtseinsstand zu bringen, nur einer von vielen
moglichen ist. Wenn ich hier das jiidisch-christliche Ge-
sprich in das Zentrum stelle, so nicht, weil ich mich fiir
theologische Fragen besonders zustindig fiihle, sondern weil
ich meine, daB die tiefsten Wurzeln des Antisemitismus —
wie verborgen oder sublimiert auch immer — religidser
Herkunft sind.

2.

Nach 1945 wurden in vielen deutschen GroBstadten Gesell-
schaften fiir christlich-jiidische Zusammenarbeit gegriindet.
Es sind sicherlich wichtige und ehrenwerte Ansitze der Reue
und der Scham iiber die Greuel der Nazizeit sowie Versuche,
wenigstens im Nachhinein zu Formen der Toleranz zwischen
Christen und Juden zu finden. Es liegt mir fern, die Verdien-
ste dieser Gesellschaften fiir christlich-jiidische Zusammen-

2 Theodor W. Adomo, Erziehun g zur Miindigkeit, Frankfurt a. M. 1970,
88.

122

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

arbeit schmilern zu wollen —ich selber bin, um ihre Arbeit
zu stirken, in die Kasseler Gesellschaft eingetreten, die
gerade 180 Mitglieder zihlt. Aber ganz niichtern betrachtet,
kommen diese Bemiihungen zu spit und sie dienen —so wie
sie angelegt sind — heute mehr der nachtraglichen Aufrich-
tung des schlechten Gewissens der Christen. Wo waren die
Christen in den anderthalb Jahrhunderten davor, als die
Juden mit Moses Mendelssohn den jiidisch-christlichen
Dialog erdffneten, und wo waren sie vor allem in der Zeit
des Nazi-Terrors gegen die Juden? Heute —nach Auschwitz,
nachdem im Namen Deutschlands und mit christlichem
Beistand sechs Millionen europdische Juden ermordet
worden sind, kommt diese Geste der Toleranz verspatet und
kann leicht zu falscher Besanftigung verfiihren.

Indem ich im folgenden zunichst auf das letzte groBe
Gesprichsangebot des deutschen Judentums: auf das
Lebenswerk des jiidischen Religionsphilosophen Franz
Rosenzweig und auf Rosenzweigs Dialog mit seinen
christlichen Freunden — vor allem mit Eugen Rosenstock —
eingehe, mochte ich einen MaBstab aufzeigen, an dem wir
Gespriach und Zusammenarbeit zu messen haben. Aber —
dies mochte ich im letzten Teil meiner Ausfiihrungen
andeuten — ein unmittelbares Wiederankniipfen an Rosen-
zweigs jiidisch-christliches Gesprich mit seinen Freunden ist
uns durch Auschwitz versperrt. Wir konnen nicht die
partnerschaftlich ausgestreckte Hand Rosenzweigs ergreifen
— wir nicht mehr. Wir haben die Last von Auschwitz zu
tragen, und nur indem wir sie voll auf uns nehmen, kénnen
wir —so scheint mir — dialogwiirdig werden.

3.

Franz Rosenzweig wird von Juden symbolhaft — darauf
haben Leo Baeck und viele andere hingewiesen — als der
letzte Reprisentant eines deutschen Judentums erfahren,

123

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dessen Begriinder Moses Mendelssohn war.> Moses Men-
delssohn, einer der fiilhrenden Kopfe der deutschen Aufkla-
rung, hatte durch sein Vorbild und seine spiten Schriften
seine jiidischen Glaubensgenossen aufgefordert, sich in die
deutsche Kultur einzugliedern, ohne doch ihren Glauben und
ihre religiosen Lebensregeln aufzugeben; mit Gotthold
Ephraim Lessing fiihrte er einen durch wahre sittliche
Toleranz gepragten interreligiosen Dialog. 150 Jahre spiter
—anden Gefahren der Assimilation und dem Antisemitismus
gereift — fordert Franz Rosenzweig seine inzwischen voll in
die deutsche Kultur integrierten Glaubensgenossen auf, sich
bewuBter auf ihren jiidischen Glauben und ihre religiésen
Lebensregeln zu besinnen, ohne doch dabei die deutsche
Kultur aufzugeben. Selbstbewuft tritt er als Jude seinen
christlichen Freunden gegeniiber und er6ffnet einen jiidisch-
christlichen Dialog, wie er noch nie zuvor gefiihrt worden
war.

Natiirlich gab es schon vor Rosenzweig bedeutende Rabbi-
ner und Philosophen, die die Gestalt bewuBten Judentums in
der modernen europdischen Kultur geprigt haben, so
beispielsweise Leo Baeck mit seinem Buch Das Wesen des
Judentums (1905) als Antwort auf Adolf von Harnack Das
Wesen des Christentums (1900). Aber waren nicht all diese
Versuche —wie Rosenzweig sagt —dadurch gekennzeichnet,
daB sie noch allzusehr bemiiht waren, das Judentum kritisch
vom Christentum abzugrenzen (GS III, 677 ff.). In Besin-
nung auf den Geist des jiidischen Glaubens arbeitet Rosen-
zweig von diesem her das Gemeinsame, aber auch das
Scheidende zwischen Judesein und Christsein heraus und

3 Leo Baeck, Von Moses Mendelssohn zu Franz Rosenzweig, Stuttgart
1958; Schalom Ben-Chorin, "Franz Rosenzweig und das Ende des
deutschen Judentums" (57-64); Paul Mendes-Flohr, "Mendelssohn and
Rosenzweig" (213-223), die beiden letzteren in: Der Philosoph Franz
Rosenzweig (1886-1929).

124

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

streckt den Christen partnerschaftlich die Hand entgegen, die
bereit sind, iber das Scheidende hinweg, die Juden als Juden
zu akzeptieren. So wurde Rosenzweigs Angebot zum
jidisch-christlichen Dialog das letzte groBartige Zeugnis des
deutschen Judentums kurz vor seiner Zerstorung.*

II. Die Etappen des jiidisch-christlichen Dialogs
zwischen Rosenzweig und Rosenstock

Erst durch die Auseinandersetzung mit seinen engsten
christlichen Freunden findet Rosenzweig zum Judesein
zuriick, und erst in den kdmpferisch gefiihrten Gesprachen
—vor allem mit Eugen Rosenstock —festigt sich Rosenzweigs
EntschluB, seine Krifte ausschlieBlich fiir die jiidische
Bildungsarbeit einzusetzen. So durchlauft dieser jiidisch-
christliche Dialog mehrere sich dramatisch zuspitzende
Etappen. Vergegenwirtigen wir uns zunéchst die Ausgangs-
situation.

Franz Rosenzweig wird am 25. Dezember 1886 in Kassel
geboren. Er wichst in einer assimilierten jiidischen Familie
heran. Sein Vater ist ein wohlhabender Fabrikant und zihlt
zu den angesehendsten Biirgern der Stadt, zeitweise ist er
Stadtverordneter und spiter Stadtrat im wirtschaftlich
aufbliithenden Kassel. Am Sabbat besucht die Familie die
groBe Synagoge der liberal-jiidischen Gemeinde; und man
feiert die jidischen Jahresfeste, so wie die christlichen
Biirger sonntags zur Kirche gehen und die christlichen
Jahresfeste einhalten. Lediglich von seinem GroBonkel

4 Siehe Rafael N. Rosenzweig, "Deutscher und Jude. Franz Rosenzweigs
Weg zum jiidischen Volk" (65-75); Friedrich Georg Friedmann, "Franz
Rosenzweigs Neues Denken. Sein Beitrag zum jldisch-christlichen
Dialog" (399-411), beide in: Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886-
1929).

125

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Adam Rosenzweig erfihrt Franz Rosenzweig eine tiefer-
gehende jiidische Bildung.

Nach dem Besuch des humanistischen Gymnasiums studiert
er zundchst Medizin in Géttingen und Miinchen, wechselt
dann aber zum Studium der Historie und Philosophie in
Berlin und Freiburg. GroBen EinfluB auf seine denkerische
Entwicklung iibt sein drei Jahre dlterer Vetter Hans Ehren-
berg aus, der zunéchst Okonomie, dann Philosophie studiert,
1909 zum Christentum konvertiert und seit 1910 in Heidel-
berg als Privatdozent Philosophie lehrt.’ Franz Rosenzweig
verteidigt den Ubertritt seines Vetters zum Christentum
gegeniiber seinen Eltern, denn fiir einen nicht mehr in
seinem Glauben Erzogenen gebe es keinen Grund, gegen die
Gewalt der herrschenden Kultur an der Religion seiner Viter
festzuhalten.

Philosophisch gehéren Ehrenberg und Rosenzweig zu den
ersten hervorragenden Kopfen, die sich in dieser insgesamt
lichtlosen philosophischen Zeit, vom Kantianismus herkom-
mend, wieder in das Denken des Deutschen Idealismus’
Fichtes, Schellings und Hegels einarbeiten. In diesem
Zusammenhang gilt es an Rosenzweigs Dissertation zu
Hegel (1912) zu erinnern, die aber erst nach dem Ersten
Weltkrieg zweibéindig unter dem Titel Hegel und der Staat
(1920) erscheinen kann; es ist die erste fundierte Arbeit zur
Geschichts- und Staatsphilosophie Hegels in unserem
Jahrhundert.® Wichtig ist aus dieser Friihzeit auch Rosen-
zweigs Entdeckung und kommentierende Edition des
sogenannten Altesten Systemprogramms des deutschen
Idealismus, ein Blatt in Hegels Handschrift, das Rosenzweig
jedochinhaltlich als einen Entwurf von Schelling (1796) ent-

5 Siehe Werner Licharz und Manfred Keller (Hg.), Franz Rosenzweig
und Hans Ehrenberg. Bericht einer Beziehung, Frankfurt a. M. 1986.

¢ Siehe hierzu den Beitrag "Der Philosoph Franz Rosenzweig" in diesem
Band.

126

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schliisselt. Aber Ehrenberg und Rosenzweig gehoren
zugleich zu den ersten, die sich durch eine brillante Kritik
vom Idealismus l6sen und sich zu einer friih-existentialisti-
schen Position durchringen kénnen.

1. Das Nachtgesprich von 1913

Indiese Studienzeit reichen die ersten jiidischen-christlichen
Gespriche Rosenzweigs mit seinen christlichen Freunden
zuriick. Zu diesen Freunden zédhlen neben dem eben schon
genannten Vetter Hans Ehrenberg vor allem der in einem
bereits christlichen Elternhaus aufgewachsene Vetter Rudolf
Ehrenberg, ein Biologe, zu dem Rosenzweig wohl das
vertrauteste Verhiltnis hat,” sodann der mit 16 Jahren zum
Christentum konvertierte Eugen Rosenstock, ein unge-
stiimer, genialer Denker, der sich bereits mit 24 Jahren in
Rechtsgeschichte habilitiert und der der eigentliche christ-
liche Herausforderer Rosenzweigs ist,® und schlieBlich der
aus einer betont christlich gepragten Familie stammende
Mediziner Viktor von Weizsicker.”

In diesen ersten Gesprichen sind es die Vettern und Freunde,
die —mehr indirekt als ausgesprochen — Franz Rosenzweig
dringen, zum Christentum iiberzutreten. Natiirlich spielt

7 Siehe Maria Ehrenberg, "Rudolf Ehrenbergs Theoretische Biologie
und Metabiologie", in: Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929),
159-177; siehe Rudolf Hermeier (Hg.), Jenseits all unseres Wissens
wohnt Gott. Hans Ehrenberg und Rudolf Ehrenberg zur Erinnerung,
Moers 1987.

8 Eugen Rosenstock-Huessy, Ja und Nein. Autobiographische Fragmen-
te, Heidelberg 1968, siehe Dietmar Kamper, "Das Nachtgesprich vom
7.]uli 1913. Eugen Rosenstock-Huessy und Franz Rosenzweig", in: Der
Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 97-104.

% Viktor von Weizsicker, Begegnungen und Entscheidungen. Gesam-
melte Schriften I, Frankfurt a. M. 1986; siehe Wolfgang Jacob, "Viktor
von Weizsicker und Franz Rosenzweig", in: Der Philosoph Franz
Rosenzweig (1886-1929), 179-186.

127

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch der duBere Druck eine Rolle: Es ist damals im Deut-
schen Reich fiir einen Juden kaum moglich, eine akademi-
sche Laufbahn einzuschlagen, sich zu habilitieren oder gar
Professor zu werden.!? Aber die eigentliche Herausforderung
erwichst Rosenzweig aus der existentiellen Glaubenshaltung
seiner Freunde. Jeder von ihnen hatte im christlichen
Glauben Grund und Halt seiner existentiellen Lebensbestim-
mung gefunden, die ihnen die wissenschaftliche Rationalitit
allein nicht zu bieten vermochte, denn diese reicht niemals
an die letzten existentiellen Fragen und Entscheidungen
heran. Was also Rosenzweig zunéchst fasziniert, ist diese an
Soren Kierkegaard erinnernde Ernsthaftigkeit des Ringens
seiner Freunde um Positionsfindung und deren gelebte
Bewihrung.

Aber der christliche Glaube spielt nicht nur die tragende
Rolle ihrer existentiellen Lebensbestimmung, auch ge-
schichtlich erhoffen sie von einer Wiederbesinnung auf den
Kern der christlichen Botschaft eine Emneuerung der abend-
landischen Kultur, die sich durch ihre zunehmende Wissen-
schafts-, Staats- und Fortschrittsvergottung selber auszu-
hohlen beginnt. Das Christentum wird von den Freunden
ganz selbstverstindlich als die innere Kraft der Liebe
verstanden, die die Emanzipationsgeschichte Europas
vorangetrieben hat. Weltgeschichtlich gesehen —mit diesem
Hegelschen Gedanken hatte Rosenzweig bereits in seiner
Dissertation gerungen — hat das Christentum das Judentum
abgelost. Es hat die offenbarte VerheiBung an das Volk
Israel aufgenommen und in alle Welt hinausgetragen und
damit einen Versittlichungsproze8 der Volker in Gang
gebracht, der zwar noch keineswegs abgeschlossen ist, der
aber —wie die Freunde glauben — nur vom Christentum als
Religion der Liebe vollbracht zu werden vermag.

10 Siehe Rivka Horwitz, "Warum lie8 Rosenzweig sich nicht taufen?",
in: Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 79-96.

128

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dies ist der Hintergrund fiir das dramatische Gesprich vom
7. Juli 1913 zwischen Eugen Rosenstock und Franz Rosen-
zweig im Beisein von Rudolf Ehrenberg in Leipzig.!! In
jenem Nachtgespriach vermag der Christ Rosenstock durch
sein nicht nachlassendes bohrendes Fragen nach dem
existentiellen Standort seines Gesprichspartners die letzten
idealistischen Schalen im Denken Rosenzweigs zu brechen
und Rosenzweig so grundlegend zu erschiittern, daB dieser
seinen beiden Freunden verspricht, Christ zu werden.
Rosenzweig beschreibt den Kernpunkt dieses Gesprichs
einige Monate spiter in einem Brief wie folgt:

"Indem Leipziger Nachtgesprich, wo mich Rosenstock Schritt fir
Schritt aus den letzten relativistischen Positionen, die ich noch
hielt, herausdringte, und mich zu einer unrelativistischen Stel-
lungnahme zwang, war ich ihm deshalb von vorneherein unter-
legen, weil ich das Recht dieses Angriffs auch von mir aus
bejahen muBte ... Deshalb war ich damals schon durch Rosen-
stocks einfaches Bekenntnis, mit einem Schlag entwaffnet. DaB
ein Mensch wie Rosenstock mit BewuBtsein Christ war ..., dies
warf mir meine ganze Vorstellung vom Christentum, damit aber
von Religion iiberhaupt und damit von meiner Religion, iiber den
Haufen." (GS I, 133)

Noch standen nicht "Judentum und Christentum" einander
gegeniiber, sondern — wie Rosenstock Rosenzweig treffend
charakterisiert — "Offenbarungsglaube und Philosophie-
glaubigkeit" (Briefe, 6381.), denn Rosenzweig glaubte bis zu
diesem Gesprich eine philosophische Position iiber den
Gegensatz von Judentum und Christentum hinaus beziehen
zukoénnen, ohne sein angestammtes Judesein in Frage stellen

11 Siehe Hugo Gotthard Bloth, "Was geschah im ’Leipziger Nacht-
gesprach’ am 7. 7. 1913 zwischen den Freunden Eugen Rosenstock,
Franz Rosenzweig und Rudolf Ehrenberg", in: Mitteilungsblatt der
Eugen Rosenstock-Huessy-Gesellschaft (1982).

129

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu miissen. Nun aber traf er in Rosenstock auf einen ihm
intellektuell ebenbiirtigen Denker, der nicht nur kein Hehl
daraus machte, existentiell im Christentum seinen Standort
gefunden zu haben, sondern der ihn durch Fragen dazu
zwang, einzugestehen, daB man in einem philosophischen
Denksystem keinen existentiellen Halt finden konne. Diese
Einsicht notigte Rosenzweig das Versprechen ab, Christ zu
werden. Doch erbittet sich Rosenzweig vor dem Vollzug der
Konversion eine Besinnungszeit, um sich nochmals in das
Judentum vertiefen zu kénnen, denn er will nicht als Heide,
sondern als Jude Christ werden. Diese Besinnung fiihrt
Rosenzweig aber zu einem ganz anderen Ergebnis als er und
seine beiden Gesprichspartner und zunichst wohl auch er
selbst erwartet hatten. Nach langerem Schweigen schreibt
Franz Rosenzweig in einem Brief vom 31. Oktober 1913 an
Rudolf Ehrenberg:

"Lieber Rudi, ich muB dir mitteilen, was dich bekiimmern und,
zunichst mindestens, dir unbegreiflich sein wird: ich bin in langer,
wie ich meine, griindlicher Uberlegung dazu gekommen, meinen
EntschluB zuriickzunehmen. Erscheint mir nicht mehr notwendig
und daher, in meinem Fall, nicht mehr moglich. Ich bleibe also
Jude." (GS 1, 133)

Rosenzweig hat auf die christliche Herausforderung seiner
Freunde fiir sich eine Antwort gefunden, die ihm den Weg
in die Religion seiner Viter neu erschlieBt. Er entdeckt, da8
die iiber alle Philosophie hinausreichende existentielle
Bewihrung, die seine Freunde im Christentum finden, fiir
ihn nur im Judentum wurzeln koénne. Und er entdeckt
zweitens, daB nicht nur das Christentum eine weltgeschicht-
liche Mission hat, sondern ebensosehr, wenn auch vollig
anders, das Judentum —eine weltgeschichtliche Mission, die
in der jiidischen Treue zum alten Bund liegt, eine Rolle, die
dem Judentum gerade auch in der Diaspora innerhalb
christlicher Staaten zufillt. Den Kerngedanken heraus-

130

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schilend, schreibt Rosenzweig an Rudolf Ehrenberg im
selben Brief:

"Das Christentum erkennt den Gott des Judentums an, nicht als
Gott aber als den ’Vater Jesu Christi’ ... Was Christus und seine
Kirche in der Welt bedeuten, dariiber sind wir einig: es kommt
niemand zum Vater denn durch ihn [Johannes 14/6].

Es kommtniemand zum Vater —anders aber wenn einer nicht mehr
zum Vater zu kommen braucht, weil er schon bei ihm ist. Und
dies ist nun der Fall des Volkes Israel ... Das Volk Israel, erwahlt
von seinem Vater, blickt starr iiber Welt und Geschichte hiniiber
auf jenen letzten fernsten Punkt, wo dieser sein Vater, dieser
selbe, der Eine und Einzige —’Alles in Allem’! —sein wird. An
diesem Punkt, wo Christus aufhért der Herr zu sein, hort Israel
auf erwihlt zu sein: an diesem Tage verliert Gott den Namen, mit
dem ihn allein Israel anruft: Gott ist dann nicht mehr ’sein’ Gott.
Bis zu diesem Tage aber ist es Israels Leben, diesen ewigen Tag
in Bekenntnis und Handlung vorwegzunehmen, als ein lebendes
Vorzeichen dieses Tages dazu stehen, ein Volk von Priestern, mit
dem Gesetz, durch die eigene Heiligkeit den Namen Gottes zu
heiligen. Wie dieses Volk Gottes in der Welt steht, welche
duBeren (Verfolgungen) und inneren (Erstarrung) Leiden es durch
seine Absonderung auf sich nimmt, dariiber sind wir wieder
einig." (GS'1, 134 f.)

In diesen Sitzen liegt eine ungeheure Herausforderung an
das Christentum. Es folgen nun fiir Rosenzweig Jahre
intensivster jiidischer und allgemein-theologischer Studien.
Hermann Cohen, der groBe Kantianer, der in seinem Grei-
senalter selbst seinen existentiellen Weg zum Judentum
zuriickgefunden hatte und in Berlin an der Hochschule fiir
die Wissenschaft des Judentums wirkte, wird Rosenzweig
dabei zu einem wegweisenden Lehrer.!?

12 Hermann Cohen, Religion der Vernunft aus den Quellen des J uden-
tums (1922), Darmstadt 1966; siehe auch Franz Rosenzweig, "Uber
Hermann Cohens ’Religion der Vernunft’" (GS I1I, 225 ff.).

131

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nach dem EntschluB, Jude zu bleiben, meidet Rosenzweig
zunidchst die direkte Konfrontation mit Eugen Rosenstock.
Zwar treffen sie sich noch vor dem Kriegsausbruch 1914 in
Berlin, aber das Gesprach umgeht alle kritischen Punkte und
verbleibt im intellektuellen Gedankenaustausch. Auch im
Briefwechsel und in den Gesprichen mit Hans Ehrenberg
wird diese an die existentiellsten Fundamente personlicher
Lebensentscheidung riihrende Frage zundchst ausgespart.
Dem einzigen aus dem Freundeskreis, dem sich Franz
Rosenzweig von Anfang an offenbart, ist Rudolf Ehrenberg,
dem er sich menschlich am néchsten verbunden fiihlt und
der —vielleicht weil er kein Konvertit ist, sondern in einem
christlichen Elternhaus groB8 geworden war —auch am ver-
stindnisvollsten und sensibelsten auf Rosenzweigs Entschei-
dung zu reagieren vermag. Bereits in seinem allerersten Ant-
wortbrief vom 3. November 1913 schreibt Rudolf Ehrenberg
an Rosenzweig:

"Lieber Franz ... Die theoretische Anerkennung, die Du von dem
Christentum fiir Deinen neuen Standpunkt verlangst, kann ich Dir
—soweit ich fiir den Christen sprechen darf — geben. Vom streng
evangelischen Standpunkte aus konnte ich es wohl nicht, aber von
dem Glauben an die irdische Kirche aus kann ich es. — Was ich
aber nicht kann, ist diese Anerkennung unabhingig sein lassen
von der Frage der Zugehdrigkeit des einzelnen Juden zu dem
Volke Israel, Deiner Zugehérigkeit dazu ... Um wirklich an
diesem Punkte fiir meine Kirche sagen zu diirfen: 'Hier diirft ihr,
ihr Christen, euch des Missionsbefehls ledig fiihlen, ohne ver-
dammt zu werden’, ... das sagen zu diirfen, dazu miilte Dein
Standpunkt ein Teil meines Glaubens werden. — Und, da ich das
innerlich —von Gott zu mir — nicht erfahren kann, so muB ich es
lebendig sehen, ich muB den Juden des Volkes Israel so iebendig
sehen, wie ich die ganze christliche Kirche der 1900 Jahre sehe."
(GS1,138)

Rudolf Ehrenberg ist wohl der einzige unter den christlichen
Freunden, der nicht nur die existentiell-religiose Entschei-

132

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dung Franz Rosenzweigs als individuelle akzeptiert, sondern
der im Laufe des Dialogs auch den darin implizierten
Anspruch des Judeseins Rosenzweigs als Christ partner-
schaftlich zu tolerieren vermag,!* wihrend die beiden
anderen, Hans Ehrenberg und Eugen Rosenstock, bei aller
schrittweisen Anerkennung des neuen Standorts Rosen-
zweigs nie ganz davon loskommen, den Missionierungs-
auftrag der christlichen Kirche auch gegeniiber den Juden
fortbestehen zu lassen.

2. Das briefliche Ringen von 1916

1914 zieht Rosenzweig wie auch die meisten seiner Freunde
in den Krieg. Er ist zunichst als Sanititer danach bei der
Artillerie eingesetzt, vor allem an der Balkanfront. In diesen
Kriegsjahren beginnt nun der zweite Akt des jiidisch-
christlichen Dialogs mit Eugen Rosenstock, diesmal in
Briefen, die ganze Traktate sind. Dieser.Briefwechsel, der
einem gigantischen Ringen gleicht, ist ein ganz einmaliges
Dokument jiidisch-christlicher Auseinandersetzung.!* Es
gibt keinen Sieger und keinen Besiegten. Was Rosenzweig
seinem Freund abtrotzen will, ist nicht nur die Anerkennung
seines individuellen Weges, Jude zu bleiben, so wie er
Rosenstocks individuellen Weg zum Christentum akzeptiert,
sondern was er von ihm als Christen fordert, ist fiir Christen
bisher nicht vollziehbar: die Juden als Juden anzuerkennen,

13 Wie Franz Rosenzweig Rudolf Ehrenberg bei seinem christlichen
Besinnungen — Rudolf Ehrenberg, Ebr. 10,25. Ein Schicksal in Predig-
ten, Wiirzburg 1920 — beratend zur Seite steht, so ist auch Rudolf
Ehrenberg bei Rosenzweigs "jlidischem Buch" Der Stern der Erldsung
als Ratgeber beteiligt.

14 Franz Rosenzweig und Eugen Rosenstock, "Judentum und Christen-
tum", mit einem Vorwort von Eugen Rosenstock, in: Franz Rosenzweig,
Briefe (1935). Ohne Vorwort, chronologisch eingeordnet auch in GS I
(wonach hier zitiert wird).

133

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

d. h. zu begreifen, daB die Juden Christus nicht brauchen, da
sie schon in einem Bund mit Gott stehen.

Den Briefwechsel, den Eugen Rosenstock bei einem Gast-
aufenthaltin Rosenzweigs elterlichem Hause in Kassel Ende
Mai 1916 mit Franz Rosenzweig an der Balkanfront auf-
nimmt, dreht sich zundchst um wissenschaftliche Fragen.
Eugen Rosenstock bietet seine Hilfe an, fiir die Drucklegung
von Rosenzweigs kommentierter Edition des Altesten
Systemprogramms des deutschen ldealismus zu sorgen — es
erschien durch seine Vermittlung 1917 in Heidelberg. In den
folgenden Briefen, die um die Philosophie des Deutschen
Idealismus kreisen, beginnt Rosenstock —die Freunde siezen
sich noch —, aus der selbstgewissen Uberlegenheit seines
Christseins zunichst gegen Hermann Cohen, dann gegen
Rosenzweigs Judesein zu sticheln; so beginnt der Brief vom
13. September 1916 an Franz Rosenzweig mit den Worten:

"Lieber Mit (Jud + post Christum natum + post Hegel mortuum)!"
(GS1,229)

Und Rosenstock fihrt fort, eine AuBerung Rosenzweigs zur
Verteidigung Cohens miBverstehend, gegen jene sich zu
ereifern, die behaupten, daB Religion "Privatsache" sei.
"Vielleicht ist sie das Einzige in dem GefiB Ihrer Seele,
unserer Seele iiberhaupt, was nicht Privatsache bleiben
kann." (GS, 229)

In dieser Weise doppelt provoziert, 148t sich Franz Rosen-
zweig aus der Reserve locken und beginnt den zweiten Akt
des jidisch-christlichen Dialogs mit Eugen Rosenstock;
diesmal ist Rosenzweig der Herausforderer, der das theoreti-
sche Niveau des Disputs iiber Judentum und Christentum
vorgibt. Gegen das kokettierende "Mit-Jud" sich ver-
wahrend, antwortet Rosenzweig — wobei ich im folgenden
immer nur einige Kernpunkte aus der Gesamtargumentation
herausgreifen kann —:

134

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

"Sie haben es sich frither zu leicht gemacht, indem Sie einfach den
Juden in Anfihrungsstriche setzten und ihn so als personliche
Marotte ... beiseite legten. Sie machen es jetzt, mir und Ihnen,
schwer ... Sie aber —jetzt —zwingen mich nicht ... mein Judentum
in der ersten Person zu behandeln, indem Sie dasselbe tun. Das ist
mir gefiihls- und denkmaBig gleich unertréglich. Sie kénnen fiir
mich nichts anderes sein als Christ; der leerste, entwurzelte und
entkronte Zivilstandsjude wird von meinem jiidischen Willen noch
erfaBt, Sie nicht ... Selbst wenn Sie wirklich Christ ... ["aus der
Beschneidung"] wiren (Sie sind es aber ... nicht in der Realitit
Thres vorchristlichen Lebens ...) ..., so wiirde auch das mir nichts
dndern, denn ich erkenne diesen missionstheologischen Begriff
des ’Christen aus Israel’ nicht an ..." (GS I, 231 f.)

Von der theoretischen Wucht und Ernsthaftigkeit der
Antwort Rosenzweigs auf seine Stichelei betroffen, lenkt
Eugen Rosenstock im nichsten Brief vom 4. Oktober 1916
ein:

"Im iibrigen —Sie iiberschatzen —leider! —den Christen in mir. Ich
bin nicht Paulus von Tarsus, leider nicht. Vor Ihnen macht meine
Mission halt. Sie sind das menschliche Individuum, dessen Beson-
derheitich trotzseiner AuBerchristlichkeitanerkenne. Ich sehe das
Judentum genau wie Sie es der 'Kirche’ — und sich selbst? —
vorschreiben, wie mir iiberhaupt die Offenbarung Gottes in der
Welt von Tag zu Tag aus einem bloB hintergriindig-metaphori-
schen abstrakten Begriff immer mehr zur unmittelbaren jetzt-hier-
so-Wirklichkeit wird. Die Juden sind so sehr das auserwihlte
Volk, und das Alte Testament so sehr das Gesetz der Viter, wie
das Neue die Liebe der Kinder (Abrahams- und Christusopfer die
Pole; dort Vater, hie Sohn), daB allerdings die Kirche ’ihre’ Juden
zur Verbiirgung ihrer eignen Wahrhaftigkeit braucht. Die jiidische
Verstocktheit ist sozusagen ein christliches Dogma. Aber ist sie,
kann sie auch ein jidisches sein? Das ist der Graben, von dem ich
nicht sehe, wie Sie ihn nehmen. Um dieses einen Punktes willen
versteh ich Sie ganz und gar nicht und —lasse Sie in Ruhe, Sie als
den einzigsten Menschen weit und breit." (GS 1, 245)

135

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Damit hatte Rosenstock selber indirekt die Religion zur
Privatsache erklirt, indem er Rosenzweig — wenn auch nur
ihm allein —die individuelle Entscheidung, Jude zu bleiben,
zugestand. Gleichzeitig aber streitet er — das christliche
Selbstverstindnis absolutsetzend — den Juden nach Christi
Geburt und Kreuzestod das Recht ab, sich weiterhin als
auserwihltes Volk zu begreifen. Dadurch erneut provoziert,
antwortet Rosenzweig in einem iiber zehnseitigen Brief, in
dem er eine theoretisch scharfe Abgrenzung des Judentums
vom Christentum vornimmt. Es geht ihm dabei darum, dem
Christen Rosenstock deutlich zu machen, da dem Hochmut
der Christen, denen das Beharren der Juden an ihrem
Glauben als "Verstocktheit" erscheint, ein ebensolcher im
Glauben fundierter Hochmut der Juden entgegensteht, fiir
den der christliche Glaube nicht nur unbegreiflich, sondern
sogar armselig erscheint. Es geht Rosenzweig nicht darum,
als gldubiger Jude von Rosenstock anerkannt zu werden,
sondern die Christen miissen lernen, die Fortexistenz des
Judentums post Christum natum zu akzeptieren. Auch wenn
es ihrem Glauben zuwider ist, miissen die Christen begrei-
fen, daB die Juden Christus nicht brauchen, da sie sich
bereits in einem dlteren Bund mit Gott wissen.

Weil die Christen diese Grenze ihres Glaubens gegeniiber
den Juden spiiren, diese Grenze theologisch aber nicht
akzeptieren wollen, erwiéchst ihnen ein unaustilgbarer
JudenhaB, dem auf jiidischer Seite — wie Rosenzweig
ausfiihrt — eine ebenso unaufhebbare Christenverachtung
entspricht.

"Dies praktische Ernstnehmen, worin sich das Theologumen von
derjidischen Verstocktheit auswirkt, ist derJudenhap. Sie wissen
so gut wie ich, daB alle seine realistischen Begriindungen nur
modische Mintelchen sind, um den einzig wahren metaphysischen
Grund zu verhiillen, der metaphysisch formuliert lautet: daB wir
die weltiiberwindende Fiktion des christlichen Dogmas nicht
mitmachen, weil sie (obzwar Wirklichkeit) eine Fiktion ist ... und

136

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ungebildet formuliert: daB wir Christus gekreuzigt haben und es,
glauben Sie mir, jederzeit wieder tun wiirden, wir allein auf der
weiten Welt ...

Undso istdie entsprechende jiidische Realisierung des Theologu-
mens vom Christentum als der Wegbereiterin derJudenstolz. Der
ist einem Fremden schwer zu beschreiben. Was Sie davon sehen,
kommt [hnen albern und ungroB vor (so wie es dem Juden kaum
moglich ist, den Antisemitismus anders als nach seinen gemeinen
und dummen AuBerungen zu sehen und zu beurteilen). Aber (ich
muB wieder sagen, glauben Sie mir!) sein metaphysischer Grund
ist, wieder nach den drei Formulierungen wie oben: 1. daB wir die
Wahrheit haben, 2. daB wir am Ziel sind und 3. wird jeder
beliebige Jude im Grunde seiner Seele das christliche Verhéltnis
zu Gott, also die Religion i. e. S., eigentlich hochst kimmerlich,
armselig und umstindlich finden: daB man es erst von einem, seis
wer er sei, lernen miisse, Gott unsern Vater zu nennen; das ist
doch, wird der Jude meinen, das Erste und Selbstverstiandlichste
— was braucht es einen Dritten zwischen mir und meinem Vater
im Himmel. Das ist keine moderne Apologetenerfindung, sondern
der einfache jiidische Instinkt, gemischt aus Unbegreiflichfinden
und mitleidiger Verachtung.

Das sind die beiden Standpunkte, beide eng und eingeschrankt
eben als Standpunkte und deshalb in der Theorie beide iiberwind-
bar; man kann verstehen, warum sich der Jude seine Unmittel-
barkeit der Gottesnihe leisten kann und der Christ es nicht darf,
und auch verstehen womit der Jude fiir jenes Gliick zahlen mu8;
ichkann diesen Zusammenhang ins Allerfeinste ausspinnen, er ist
intellektualisierbar durch und durch (denn er entspringt letzthin
aus dem groBen sieghaften Einbrechen des Geistes in den Ungeist,
das man Offenbarung nennt)." (GS I, 252 f.)

Nach diesem Brief verhirten sich die Fronten. Da Rosen-
stock die theoretischen Grenzziehungen Rosenzweigs als
"Hochmut des Juden" deutet, kehrt er demgegeniiber nun
den Hochmut der Christen heraus; es ist dies der Hochmut
des geschichtlichen Siegers, der iiber die Religionen der
besiegten Juden und Heiden triumphiert.

137

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

"Das, wovon Christus erlost, ist ja gerade der grenzenlose, naive
Hochmut des Juden, den Sie selbst in Anspruch nehmen ... Aber
das Christentum erlost den Einzelnen von Familie und Volk durch
die neue Einheit aller Siinder, aller Miihseligen und Beladenen ...
Wo bleibt da die Metaphysik von Abrahams Samen? Seit 70 n.
Chr. gibt es nur ethne und das auserwihlte ethnos ist zum bloBen
Fiarbereagenz alles Volkischen herabgesunken ... Abraham opfert
seinen Sohn, im Neuen Bund opfert sich der, der den Bund mit
Gott bringt, selber. Das ist der ganze Unterschied. Bei Heiden wie
Juden trachtet jeder auctor, Vater, Besitzer ... Herr und Vormund
zu sein ... Der Christ kennt demgegeniiber ein zweites Reich der
Armut, Krankheit, der Scham, Reue ... Abraham opfert was er hat,
Christus was er ist.

Die Synagoge redet seit zweitausend Jahren iiber das was sie hat,
weil sie schon gar nichts hat; aber sie erlebt nicht und wird
deshalb nie erfahren, was sie ist. Sie bildet ab den Fluch der
SelbstgewiBheit ... und der gedankenlosen Gleichgiiltigkeit gegen
das Wertgesetz des einheitlichen Kosmos ... Mit aller Macht ihres
Wesens stemmen sie sich gegen ihre eigene VerheiBung. Sie
bilden auf Erden Luziferab ..." (GS I, 278 f.)

Nicht absichtlich, aber dadurch, daB Rosenstock in die
Sprache der triumphierenden Kirche verfillt, wird seine
Denk- und Ausdrucksweise verletzend. Es tritt genau das
ein, was Rosenzweig in seinem vorhergehenden Brief
analytisch aufgewiesen hatte —natiirlich gemildert durch ihre
Freundschaft und gegenseitige Achtung — wo der Christ am
Juden seine Grenze erfahrt, schligt seine Duldung in
Feindseligkeit um. Rosenzweig muB} seinen Dialogpartner
zunichst ermahnen, im Rahmen eines durchaus harten, aber
menschlich den Gegner achtenden theoretischen Diskurses
zu bleiben.'’

15 Siehe hierzu Reinhold Mayer, "Apologie und Polemik bei Franz
Rosenzweig", in: Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 413-
424.

138

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

"Sie haben ja recht, in allem, was Sie in Ihrer rabies theologica
auBern. Ich meine wirklich, Sie miiBten wissen, daB ich das alles
weiB. Und auch weiB, daB Sie das Judentum so sehen miissen ...
Dennoch gibt es einen Punkt, iiber den die christliche rabies so
wenig wie die jidische Rabulistik herausgehen sollte, obwohl sie
es beide, wenn sie einmal in Gang sind, gern tun. Denn mogen Sie
fluchen ... mégen Sie sich kratzen so viel sie wollen, Sie werden
uns doch nicht los, wir sind die Laus in Eurem Pelz ..., wir sind
der innere Feind — verwechseln Sie uns nicht mir dem 4uBeren!
Die Feindschafi mag erbitterter sein miissen als die gegen den
duBeren Feind, aber gleichwohl — wir und Ihr wir sind in den
gleichen Grenzen, im gleichen — Reich." (GS 1, 280 f.)

Aber auch inhaltlich weist Rosenzweig Satz fiir Satz die
Anwiirfe Rosenstocks zurtick. Es ist hier nicht der Ort, allen
Argumentationslinien zu folgen. Auf das nun folgende,
starker wieder einlenkende Antwortschreiben Rosenstocks
charakterisiert Rosenzweig ihren jiidisch-christlichen
Diskurs als einen "Dialog, den diese Monologe untereinan-
der bilden (dag sie einen Dialog untereinander machen, ist
das groBe Weltgeheimnis, das offenbare, ja der Inhalt der
Offenbarung ...) — also den Dialog aus diesen Monologen
halte ich fiir die ganze Wahrheit" (GS 1, 292). Doch nach
diesem wohl groBten Zugehen des Juden auf den Christen,
das in einem Bekenntnis zum jiidisch-christlichen Dialog
gipfelt, weist der Christ den Juden erneut und endgiiltig
zuriick. Rosenstock schreibt im Brief vom 19. November
1916:

"Lieber Franz ben Juda! ... Sie enden mit dem, mit dem ich
beginnen wollte: Ich muB und soll Sie also doch ’stehen lassen’!
Lieber Mann, das war es ja aber gerade, was mir vor Anfang an
damals, als ich ruhig war, das Herz abfraB3, weil ichs wullte ...
Heute hat das Christentum ein neues Altes Testament statt [hres
alten: Namlich sein heut lebendiges Altes Testament ist — die
Kirchengeschichte ... Und was schlimmer ist, mein armer ben
Juda, es wird sein Altes Testament vergessen ... Israels Zeit als

139

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bibelvolk ist um ... Das Weltjahr des Ewigen Juden geht zu
Ende ...

Aber Christus ist in diesen letzten zweitausend Jahren so oft
gekreuzigt, geweissagt, geglaubt, verketzert worden, daB eben
diese Zeit selbst hinreichend Spiegel ist fiir ihn und fiir das Reich
Gottes ... Nein, die Verstocktheit der Juden ist heut kein christ-
liches Dogma mehr. Christus hat jetzt, die ihn kreuzigen, genug in
seiner Kirche. Es ist nicht wahr, daB ihn die Juden heute einzig
kreuzen wiirden, ’sie allein auf der weiten Welt’. Denn die Juden
kreuzigen, richten, urteilen iiberhaupt nicht mehr." (GS I, 298)'¢

Der Endgiiltigkeit der christlichen Absage an das Judentum
vermag Rosenzweig wenig entgegenzusetzen. Lediglich die
Art und Weise in der Rosenstock eine weltgeschichtliche
Perspektive als bereits vollzogen ausmacht, versucht
Rosenzweig mit Riickbezug auf Schellings Vision einer alles
umfassenden johanneischen Kirche zurechtzuriicken:

"Das Christentum hat nun die Gewihr seiner Wirklichkeit hinter
sich. Und das alte Testament ist etwas was verschwinden wird.
Sagen Sie ... Aber weshalb sagen Sie nicht: es ist verschwun-
den??? Ich antworte, weil es nicht verschwunden ist, sondern
verschwinden ’wird’, solange diese 1789 angehobene johanne-
ische Epoche des Christentums dauern wird ... Was bleibt und
tatsichlich erst 1789 in den Gesichtskreis des Christentums
getreten ist, ist der nackte ... Jude ... Er ist jetzt gar nicht mehr
Zeuge der Vergangenheit (Wahrheitsbeweis des Christentums ...),
sondern rur noch ’Argemis’ (Unwahrheitsbeweis des Christen-
tums) — nur noch ’der verschwinden wird’, aber der erst ver-
schwunden sein wird, wenn der Unwahrheitsbeweis des Christen-
tums nicht mehr gefiihrt werden kann." (GS I, 303 £.)

16 In einer Nachschrift fiigt Eugen Rosenstock — ihre innere Gleich-
gesinntheit als Menschen bekréftigend —hinzu: "Ob Sie nun mittelbar —
durch mich — wirken, oder unmittelbar, so bleiben Sie unter denen, die
Menschensohne sind, sein mochten ... Mann, Sie wiirden Jesus von
Nazareth nicht kreuzigen, Sie allein auf der weiten Welt. Glauben Sie
mir das!" (GS1, 301)

140

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der nichste Brief von Rosenstock wendet sich fast aus-
schlieBlich philosophiegeschichtlichen Themen zu. Beinahe
nur noch im Vorbeigehen erteilt Rosenstock dem auf eine
innere Gemeinsamkeit bauenden Dialogangebot Rosen-
zweigs eine allerletzte Absage:

"... ich fiirchte, wir sind jetzt inhaltlich so einig, sprachlich so
auseinander, wie wir sein wollen und sollen. Aber eine NuB3 bleibt
noch: die immer gleiche Frommigkeit bei Jud und Christ ... Da
kann ich nicht mit ..." (GS I, 313)

Nochmals antwortet Rosenzweig im Dezember 1916 und
versucht Gemeinsames und Trennendes zwischen Juden und
Christen herauszuarbeiten. Fast beschworend spricht
Rosenzweig in diesem allerletzten Brief ihres jiidisch-
christlichen Dialogs auf seinen Freund ein, um ihn von der
Gemeinsamkeit ihres Anliegens zu iiberzeugen.

"Vorweg die "harte NuB’, die "gleiche’ Frommigkeit ... Sie haben
sicher recht, daBl das Frommsein, wo es lebendige Wirklichkeit
geworden ist, also der fromme Mensch ... bei Jud und Christ etwas
ganz Verschiedenes ist, sogar etwas Entgegengesetztes, freilich
korrelativ entgegengesetzt wie zwei ineinander verzahnte Kno-
chennihte (also vor Gott einerlei, vor Menschen schnurstracks
entgegengesetzt). Aber hinter oder vielmehr in diesen zweierlei
Ausprigungen steckt ein gleiches Metall ...; dies Frommsein also
istdas Gemeinsame, gemeinsam gegeniiberdem 'Heidentum’, der
"Weltfrommigkeit’. Es ist ... dies wirklich gemeinsame Fromm-
sein die menschliche Seite des wirklich gemeinsamen objektiven
Ursprungs der ’Offenbarung’." (GS 1, 316)

Da Rosenstock hierauf nicht mehr eingeht, verlauft sich ihr
sporadischer werdender Briefwechsel danach wieder in
ausschlieBlich philosophischen Themen.

141

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Margrit Rosenstock-Huessy und der "Stern"

Zwar endet damit keineswegs die Freundschaft, im Gegen-
teil: beim néchsten Heimaturlaub Rosenzweigs kam Eugen
Rosenstock mit seiner jungen Frau Margrit, geb. Hiissy nach
Kassel zu Besuch, und man festigte die Freundschaft durch
das vertraute "Du", aber die Frage des Verhiltnisses zwi-
schen Judentum und Christentum wurde im direkten Ge-
sprach und Briefwechsel umgangen. Stattdessen tritt Margrit
Rosenstock-Huessy!” ab Mitte 1917 intensiv in den jiidisch-
christlichen Dialog mit Franz Rosenzweig ein.

Das AusmaB dieses brieflichen Dialogs, der die Entstehung
von Rosenzweigs Stern der Erldsung inspirierte und beflii-
gelte, ist erst in den letzten Jahren sichtbar geworden, als die
tber 1000 Briefe Rosenzweigs an Margrit Rosenstock-
Huessy der Forschung zugingig gemacht wurden.'® Die
Briefe von Margrit Rosenstock-Huessy an Franz Rosen-
zweig waren nach dessen Tod vernichtet worden, so da wir
heute nur noch die eine Seite dieses Gesprichs zu rekon-
struieren vermogen. In Margrit Rosenstock-Huessy hat
Franz Rosenzweig eine Christin als Gesprichspartnerin
gewonnen, die dhnlich sensibel wie Rudolf Ehrenberg —ohne
christlichen Absolutheitsanspruch und Missionierungsdrang
—auf die existentielle Frommigkeit des Juden zu héren und
zu antworten vermochte. Gleichzeitig wird aber aus diesem
Briefwechsel auch deutlich, daB Franz Rosenzweig iiber
Margrit Rosenstock-Huessy auch Eugen Rosenstock zu

17 Nach 1933 nahm die Familie in der amerikanischen Emigration den
Doppelnamen "Rosenstock-Huessy" in anglisierter Schreibweise an, den
ich hier schon fiir Margrit Rosenstock sowie fiir Eugen Rosenstock in
seinen spiteren Jahren verwende.

18 Siehe hierzu Hans Rosenstock Huessy, "Franz — Margrit — Eugen"
(105-107); Harold Stahmer, "The Letters of Franz Rosenzweig to Margrit
Rosenstock-Huessy" (109-137), beide in: Der Philosoph Franz Rosen-
weig (1886-1929).

142

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erreichen versucht, so daB Rosenzweigs Dialog mit Margrit,
wenn auch kein wahrer Trialog, so doch die versuchte
Fortfiilhrung des Dialogs mit Eugen Rosenstock ist. Das
Ergebnis dieses Gesprichs ist Rosenzweigs religionsphiloso-
phisches Hauptwerk Der Stern der Erlosung. Uber diesen
Briefwechsel schreibt Eugen Rosenstock-Huessy im Riick-
blick am 6. November 1960 an einen Forscher, der iiber den
Dialog zwischen Rosenzweig und Rosenstock arbeitet:

"Du hast Dich ndmlich dahin ausgesprochen, Du wolltest die
Entstehungsgeschichte des "Stern’ klarstellen ... Auf Deine kiihne
Mitteilung hin habe ich gestern zum ersten Mal in meinem Leben
die Briefe eingesehen, die Franz, wihrend er den Stern schrieb,
tiglich an meine Frau gerichtet hat und in denen er iiber jede
Seite, jeden Fortschritt ihr berichtet. Von seiner ’Eugenisierung’
ist da die Rede, aber auch davon, daf die Kapitel II, 2; II, 3 ja
doch aus ihr stammten! ... Ob die Hunderte von Briefen je
gedruckt werden sollen, weill ich nicht ... Aber diese Briefe
werden durch den Stern illuminiert, und sie sind wichtiger als der
ganze Stern, nach meiner existentiellen Empfindung ... Gerade
weil sich die Entstehung des Sterns bis ins einzelne aus dem
Trialog belegen ldft, ist mir Dein Plan, ohne diesen Trialog Dich
offentlich festzulegen, unheimlich. Das wirst Du miihelos verste-
hen."¥®

Da ich den Briefwechsel zwischen Franz Rosenzweig und
Margrit Rosenstock-Huessy nur aus den bisher veréffentlich-
ten Ausziigen kenne, mochte ich den dritten Akt des jiidisch-
christlichen Dialogs im folgenden von den zentralen Aus-
sagen des Stern der Erlosung her skizzieren. Ich bin zwar
nicht der oben zitierten Meinung Eugen Rosenstock-
Huessys, daB der Briefwechsel wichtiger sei als der Stern
der Erlosung selber, wohl aber glaube ich, daB es fiir das
Verstindnis des Stern der Erldsung wichtig ist, das Ge-

19 Zitiert nach Harold Stahmer, ebd. 122 f.

143

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sprich, das Rosenzweig hier mit einer Christin fiihrt,
mitzuhoren. Franz Rosenzweig ertrotzt und erstreitet hier
nicht mehr die Position seines Judeseins gegen einen
Christen, der nur sein Christsein gelten lassen will, sondern
er fiihrt durch das ganze Buch hindurch einen Dialog mit
einer Christin, von der er weiB, daB sie ihn Jude sein zu
lassen vermag. Ihr ist nicht nur die existentielle Entschei-
dung des Vor-Gott-Tretens wichtiger als eine vermeintliche
Allgemeingiiltigkeit eines Glaubensbekenntnisses, sondern
sie vermag — wie wir indirekt erschlieBen kénnen — als
Christin die zentrale Aussage Rosenzweigs anzuerkennen,
daB die Juden Christi Weg nicht bediirfen, weil sie als
Glieder des Volkes Israel bereits in einem Bund mit dem
Gott stehen, zu dem die Christen erst durch Christus gefiihrt
werden miissen.

Ich kann hier nicht auf das ganze Werk des Stern der
Erlosung eingehen, sondern mdchte nur auf einige Partien
des dritten Teils verweisen, in dem mit der Differenz des
Judeseins und des Christseins jedoch zugleich auch die
Moglichkeit ihres verstehenden Miteinanderseins in der Welt
herausgearbeitet wird. Nur um auch den Gesamtzusammen-
hang des Werkes anzudeuten, seien hier in wenigen Strichen
die beiden ersten Teile charakterisiert. Der erste und schwie-
rigste Teil —’in philosophos’, wider die Philosophen —ist ein
immanentes Aufbrechen der idealistischen Philosophie,
insbesondere der Hegelschen, um so Raum zu schaffen fiir
ein ’neues’, existentielles Denken. Dieses selbst kommt im
zweiten Teil — ’in theologos’, wider die Theologen — zur
Sprache. Eine groBartige Explikation der drei Wunder, die
kein rationalistisches Denken je wird erklidren kénnen: das
Wunder der Schopfung, daB wir uns immer schon existen-
tiell ins Dasein gestellt vorfinden; das Wunder der Offen-
barung, daB wir uns immer schon existentiell durch das
Wort, durch die Sprache als Ich von einem Du gerufen
erfahren; das Wunder der Erlosung, daB wir durch unser

144

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Handeln in titiger Néchstenliebe auf ein Kommen des
Reichs der Versshnung hoffen diirfen.

Gerade in diesem zweiten Teil ist Der Stern der Erldsung
ein durchaus jiidisch-christliches Werk, das Rosenzweig im
steten Gesprich mit Margrit Rosenstock-Huessy entwickelt.
Erst im dritten Teil wird der Scheideweg zwischen Juden
und Christen an ihren jeweiligen Glaubenslehren, an der
Liturgie ihres heiligen Festkalenders aufgedeckt und sym-
bolhaft als der Kembereich und die Strahlen eines Sterns
gedeutet.

Im ersten Kapitel dieses dritten Teils "Das Feuer oder das
ewige Leben" —dem Innenbereich des Sterns — geht Rosen-
zweig auf das durch die Zwiesprache mit Gott bestimmte
Leben der Juden ein. Dem jiidischen Volk ist durch Gott
offenbart, daB es ewig Sein Volk ist. Und daraufhin ist auch
der Kreislauf der Feste und Gebete bestimmt und durchdrun-
gen von der VerheiBung, das eine, das ewige Volk zu sein.

"Gepriesen sei, der ewiges Leben gepflanzt hat mitten unter uns.
Inmitten des Sterns brennt das Feuer ... Das Kernfeuer muB
brennen ohne UnterlaB. Seine Flamme muB sich ewig aus sich
selber ndhren ... Es muB sich selbst ewig fortzeugen ... Das
Bezeugen geschieht im Erzeugen. In diesem doppelsinnigen,
tateigenen Zusammenhang des Zeugens verwirklicht sich ewiges
Leben ... Die Erzviter rufen den spitesten SproB bei seinem
Namen, der der ihre ist. Uber dem Dunkel der Zukunft brennt der
Sternhimmel der VerheiBung: so wird dein Same sein."
(GS 11, 331)

Aber das jiidische Volk muB fiir seine Treue zum Bund mit
Gott, durch den es ewiges Leben erlangt, seit fast zwei
Jahrtausenden schon mit dem AusschluB aus der Welt-
geschichte bezahlen. Dieses Volk besitzt als Volk kein
eigenes Land, keine eigene Sprache, kein eigenes Gesetz
mehr. Die Juden wohnen verstreut unter den Volkern in
fremden Lindern, nur in ihrem Herzen brennt die Sehnsucht

145

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nach ihrem "heiligen Land", sie sprechen die Sprachen
fremder Voélker, nur in der Thora und ihrer Auslegung lebt
ihre "heilige Sprache" fort, sie fiigen sich den Gesetzen
fremder Staaten, nur in ihren intimsten Lebensbereichen
halten sie an ihrer "heiligen Gesetzeslehre" fest.

"Und wieder erkauft sich das ewige Volk seine Ewigkeit um den
Preis des zeitlichen Lebens, ihm ist die Zeit nicht seine Zeit, nicht
Acker und Erbteil ...; denn alles, worin die Volker der Welt ihr
Leben verankerten, uns ist es schon lang aus dem Kreise des
Lebendigen geschieden und ist uns aus Lebendigem zu Heiligem
erhoben; wir aber leben noch immer und leben ewig; mit nichts
AuBerem mehr ist unser Leben verwoben, in uns selbst schlugen
wir Wurzeln ... Und diese Verwurzelung in uns selbst und allein
in uns selbst verbiirgt uns unsre Ewigkeit." (GS I, 337 ff.)

Dieses Herausgehobensein aus dem geschichtlichen Welt-
lauf driickt sich in der Liturgie der jiidischen Jahresfeste aus,
die im Jom Kippur, dem Fest des Erlosungstages gipfeln. Sie
alle verweisen auf Offenbarungsereignisse des Volkes Israel,
die in ihrer Folge den Bund Gottes mit seinem Volk bezeu-
gen, beschworen und damit als ewigen Bund immer wieder
neu besiegeln.

"Ein Kreislauf, der Kreislauf des Jahres, versichert das ewige Volk
seiner Ewigkeit. Ein Volk war in ihm am Ziel und wuBte sich am
Ziel ... Es lebtin seiner eigenen Erlosung. Es hatsich die Ewigkeit
vorweggenommen. In dem Kreislauf seines Jahres ist die Zukunft
die bewegende Kraft ... DaBl dann das BewuBtsein der noch
unerreichten Erlésung wieder hervorbricht ..., das gibt dem Jahr
die Kraft, wieder von vorne anzufangen und seinen anfangs- und
endlosen Ring einzureihen in die lange Kette der Zeiten. Aber das
Volk bleibt gleichwohl das ewige Volk. Ihm gilt seine Zeitlich-
keit, dies daB die Jahre sich wiederholen, nur als ein Warten,
allenfalls als ein Wandern, nicht als ein Wachsen ... Das jiidische
Volk ist fiir sich schon an dem Ziel, dem die Vélker der Welt erst
zuschreiten." (GS 11, 369, 364,368)

146

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ganz anders ist das Leben der christlichen Voélker bestimmt,
das Rosenzweig im zweiten Kapitel "Die Strahlen oder der
ewige Weg" behandelt — das Hinausstrahlen des Sterns in
das Dunkel der heidnischen Welt.

"Aus dem feurigen Kern des Sterns schieBen die Strahlen. Sie
suchen sich ihren Weg durch die lange Nacht der Zeiten. Es muf3
ein ewiger Weg sein, kein zeitlicher, ob er gleich durch die Zeit
fiihrt ... So bleibt ihm nur eins: er muB der Zeit Herr werden ...
Das Christentum ist es, das also die Gegenwart zur Epoche
gemacht hat ... So wird das Christentum ... gewaltig iiber die Zeit.
Von Christi Geburt an gibt es nun nur noch Gegenwart ... Das
Christentum als ewiger Weg muB sich immer weiter ausbreiten ...
Die Christenheit muB missionieren ... Ja, das Missionieren ist ihr
geradezu die Form der Selbsterhaltung. Sie pflanzt sich fort,
indem sie sich ausbreitet." (GS I, 374 ff.)

Anders als das Judentum, das an das ewige Leben eines
Volkes gebunden ist, ist das Christentum eine iiber alle
Volker ausgreifende Gemeinschaft der Glaubenden, derer,
die an Christus glauben und ihm nachfolgen. Daher wendet
sich das Christentum an jeden als Glaubenden und es kann
sich nur durch den Glauben jedes einzelnen und seine
zeugnisgebende Weitergabe hindurch fortpflanzen.

Uber alle "Unterschiede der Geschlechter, Alter, Klassen,
Rassen hinweg" ist das Christentum "das Band der Briider-
lichkeit" (GS 11, 382). Das Band ihrer Briiderlichkeit ist der
gemeinsame Glaube an Christus den Gekreuzigten, ihren
Heiland. Auf seinen Erdenwandel bezieht sich die Liturgie
aller christlichen Jahresfeste. Sie verweisen auf Christus als
den Vermittler des neuen Bundes der Glaubenden mit Gott.
Aus dieser Mittlerrolle erwichst den Christen jedoch eine
eigentiimliche — den Juden unfaBbare — Gespaltenheit der
christlichen Wegorientierungen, die sich bezogen auf Gott,
Mensch und Welt in der Trennung von "Vater und Sohn",
"Priester und Heiliger" sowie "Staat und Kirche" nieder-

147

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schldgt. Im Hinblick auf die erste Trennung schreibt Rosen-
zweig:

"Der Weg der Christenheit in das Land Gott teilt sich also in zwei
Wege —eine Zweiheit, die dem Juden schlechthin unbegreiflich
ist, auf der aber gleichwohl das christliche Leben beruht. Un-
begreiflich ist es uns; denn fiir uns ist die Gegensatzlichkeit, die
ja auch wir in Gott kennen, das Nebeneinander von Recht und
Liebe, Schopfung und Offenbarung in ihm, gerade in unaufhor-
licher Beziehung mit sich selbst ... Fiir den Christen hingegen
bedeutet die Trennung von *Vater’ und ’Sohn’ viel mehr als blo8
eine Scheidung in gottliche Strenge und goéttliche Liebe ...
Sondem die christliche Frommigkeit geht getrennte Wege, wenn
sie beim Vater und wenn sie beim Sohn ist. Dem Sohn allein
nahert sich der Christ mit jener Vertrautheit, die uns Gott gegen-
uber so natiirlich vorkommt, daB es uns wiederum fast unvorstell-
bar geworden ist, daB es Menschen geben solle, die sich dieses
Vertrauens nicht getrauen. Erst aus der Hand des Sohnes wagt der
Christ vor den Vater zu treten: nur durch den Sohn glaubt er zum
Vater kommen zu konnen ... Aber gleichzeitig geht er noch einen
andern Weg, den Weg unmittelbar mit dem Vater ...; am Vater hat
er die gottliche Wahrheit." (GS 11, 387 ff.)

Nachdieser Kennzeichnung der Gegensitze zwischen Juden
und Christen aber kommt das Entscheidende: das Angebot
einer jidisch-christlichen Partnerschaft iiber das unaufheb-
bar Trennende hinweg. Weder im jiidischen Glauben, der im
verheiBenen ewigen Leben des jiidischen Volkes wurzelt,
noch im christlichen Glauben, dem die Erlosung aus der
Nachfolge des ewigen Wegs verheiBen wird, liegt bereits die
ganze Wahrheit —dies ist das Fazit des dritten Kapitels "Der
Stern oder die ewige Wahrheit". Nur "Gott ist die Wahrheit"
(GS 11, 423). Beide — der Jude und der Christ — kdnnen
aneinander ihre Grenze und ihren Halt erfahren, auch nach
judischer Lehre kann das Reich der Erlosung erst kommen,
wenn alle Welt und alle Volker zuriickgekehrt sind zu Gott,
und auch fiir die christliche Lehre bleibt das Volk Israel bis

148

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dahin Zeuge des alten Bundes mit Gott. So sind beide —
Juden wie Christen — getrennt in der Erfiillung je ihres
Auftrags und doch gegenseitig aufeinander angewiesen,
damit sich ihr Auftrag erfiille. Nur wechselweise sind sie
Garanten ihrer VerheiBungen — nur gemeinsam sind sie der
von Gott entziindende, feurig-strahlende Stern.

"Vor Gott sind so die beiden, Jude und Christ, Arbeiter am
gleichen Werk. Erkann keinen entbehren. Zwischen beiden hat er
in aller Zeit Feindschaft gesetzt und doch hat er sie aufs engste
wechselseitig aneinander gebunden. Uns gab er ewiges Leben,
indem er uns das Feuer des Sterns seiner Wahrheit in unserem
Herzen entziindete. Jene stellte er auf den ewigen Weg, indem er
sie den Strahlen jenes Sterns seiner Wahrheit nacheilen machte in
alle Zeit bis hin zum ewigen Ende ... Die Wahrheit, die ganze
Wahrheit, gehort so weder ihnen noch uns ... Und so haben wir
beide an der ganzen Wahrheit nur teil. Wir wissen aber, daB es das
Wesen der Wahrheit ist, zu teil zu sein, und daBl eine Wahrheit, die
niemandes Teil ist, keine Wahrheit wire ... So sind wir beide, jene
wie wir und wir wie jene, Geschopfe gerade um dessentwillen,
daB wir nicht die ganze Wahrheit schauen ... Aber Gott ... ist
jenseits von allem, was Teil werden mag, er ist noch iiber dem
Ganzen, das bei ihm ja auch nur Teil ist; noch iiber dem Ganzen
ist er der Eine." (GS 11, 462 f.)

Aber zunichst und zumeist wird von ihnen beiden nicht die
gegenseitige Angewiesenheit aufeinander, sondern nur ihre
Begrenztheit gegeneinander erfahren. Und gerade daraus
erwichst den Juden die Christenverachtung und den Christen
der JudenhaB. Wobei sich letzterer im siegreichen Fort-
schreiten der christlichen Volker ungleich brutaler auswirkt;
ihm gilt daher das Augenmerk Rosenzweigs:

"Ob Christus mehr ist als eine Idee —kein Christ kann es wissen.
Aber daB Israel mehr ist als eine Idee, daB weiB er, das sieht er.

Denn wir leben ... An uns konnen die Christen nicht zweifeln.
Unser Dasein verbiirgt ihnen ihre Wahrheit ... Dies Dasein des

149

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Juden zwingt dem Christentum in alle Zeit den Gedanken auf, da
es nicht bis ans Ziel, nicht zur Wahrheit kommt, sondern stets —
auf dem Weg bleibt. Das ist der tiefste Grund des christlichen
Judenhasses, der das Erbe des heidnischen angetreten hat. Es ist
letzthin nur SelbsthaB, gerichtet auf den widerwirtigen stummen
Mahner, der doch nur durch sein Dasein mahnt, —HaB gegen die
eigene Unvollkommenbheit, gegen das eigene Nochnicht. Der Jude
durch seine innere Einheit, dadurch, daB in der engsten Enge
seiner Jidischkeit doch noch der Stern der Erlosung brennt,
beschimt, ohne daB er es will, den Christen, den es hinaus und
vorwirts treibt bis zum vélligen Verstrahlen des urspriinglichen
Feuers in die duBerste Ferne des Gefiihls ..." (GS 11, 461,459)

Wo aber jeder von beiden — der Christ und der Jude — nicht
nur die eigene Begrenztheit am anderen sieht, sondern im
Anderen trotz seiner Unterschiedenheit einen "Arbeiter am
gleichen Werk" erkennt und anerkennt, da kann ihnen eine
ganz neuartige Partnerschaft erwachsen. So kann beispiels-
weise die "Befreiung und Aufnahme der Juden in die
christliche Welt", ohne ihre Unt: ; schiede zu verwischen, zu
einer "Neubelebung der alten Kirchen" fithren, denn "aus
dem ewigen, von Haus aus gottkindlichen Volk der Hoff-
nung, strdmt unmittelbar die Grundkraft der neuen vollende-
ten Welt" (GS II, 317). Die christliche Welt, die immer
wieder erneut und in der gegenwirtigen europidischen
Geschichte ganz besonders von der dreifachen Gefahr der
Gottvergeistigung, der Menschvergottung, der Weltvergotte-
rung (GS 11, 444 f.) bedroht ist, kann gerade aus der Aner-
kennung der Juden und ihrem treuen Festhalten am alten
Bund mit Gott die Kraft zur christlichen Erneuerung zu-
wachsen; "so ist es in dieser beginnenden Erfiillung der
Zeiten wohl der in die christliche Welt aufgenommene Jude,
der den Heiden im Christen bekehren muf" (GS II, 317).

Doch ebenso kdnnen die Juden —so miissen wir Rosenzweigs
Ausfiihrungen in seinem Sinne ergénzen — durch Anerken-
nung des Wegs der Christen aus ihrer dreifachen Gefiahrdung

150

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der "Weltverleugnung, Weltverachtung, Weltabt6tung" (GS
I1, 452) befreit werden.

4. Das jiidische Lernen

Sobedeutend und gewichtig dieses Angebot eines Miteinan-
der von Christen und Juden auch ist, Rosenzweigs Haupt-
interesse ist nicht darauf, sondern auf die Emeuerung des
Jjlidischen Denkens und Lebens in der Diaspora gerichtet.
Sein religionsphilosophisches Hauptwerk Der Stern der
Erldsung ist ihm letztlich nur Rechenschaftslegung seiner
jidischen Positionsfindung. Aber es ist "eben doch nur —ein
Buch", ihm geht es aber um mehr, um "Bewéhrung" dieser
Position im "Alltag des Lebens" (KI. Schr., 397), und diese
glaubt er nur in der Bildungsarbeit mit jiidischen Menschen
erbringen zu kénnen.?°

So schlédgt er das Angebot seines Doktorvaters Friedrich
Meinecke aus, sich in Berlin zu habilitieren, und widmet
sich —nach seiner Verehelichung mit Edith Hahn —seit 1920
ganz dem Aufbau des Freien Jiidischen Lehrhauses in
Frankfurt am Main, einer von ihm konzipierten jiidischen
Erwachsenenbildungsstitte.?! Statt des jiidisch-christlichen
Gesprichs steht jetzt allein das jiidische Lernen im Mittel-
punkt seiner Arbeit. Er kann Martin Buber und viele andere
jidische Gelehrte wie Nehemia Anton Nobel, Eduard
Strauss, Rudolf Hallo, Ernst Simon, Erich Fromm, Richard
Koch und Siegfried Kracauer fiir die Vorlesungstitigkeit und
die freien Arbeitsgruppen gewinnen. Rasch bekommt das
Freie Jiidische Lehrhaus Zulauf und erlangt Ansehen.

2 Siehe Rafael N. Rosenzweig, "Deutscher und Jude. Franz Rosen-
zweigs Weg zum jlidischen Volk", in: Der Philosoph Franz Rosenzweig
(1886-1929), 65 ff.

2l Sjehe Nahum N. Glatzer, "Das Frankfurter Lehrhaus", in: Der
Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 303-326; siehe Werner
Licharz (Hg.), Lernen mit Franz Rosenzweig, Frankfurt a. M. 1984.

151

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aber es gibt noch einen vierten Akt zum jiidisch-christlichen
Dialog, der sich bis in die Zeit seiner jiidischen Bildungs-
arbeit hineinzieht. Als sich auch seine Freunde Eugen
Rosenstock und Hans Ehrenberg zu Besuch anmelden, gar
als Referenten anbieten, weist er sie —bei aller Freundschaft
—entschieden zuriick. So schreibt er am 29. Oktober 1921 an
Hans Ehrenberg:

"Das jiidische Lernen’ ist keine Theologie ... Wenn ich vor Juden
spreche, so ist das wie eure Abendmahlsgemeinschaft. Ob du das
nun verstehst? Es ist wohl ebenso schwer zu verstehen wie das,
daB der Sabbat was andres ist als euer Sonntag ...

Ein Christ kann [bei den Arbeitsgemeinschaften im Lehrhaus] da-
bei sein und zugucken; wiirde er mitsprechen, so kann man ihn in
der Antwort leicht dahin schieben, wohin er hier als Christ gehort
— auf die Galerie. Der abgefallene Jude, den kann man nicht
heraussetzen. Zu dem miiBte ich, wenn er hinkommt, sprechen als
zu einem Juden, der eben nur schwer gesiindigt hat, aber Jude ist
er doch. Die geistige Gemeinschaft zwischen Jude und Christ ...
ist zwischen uns nur méglich, wenn ihr, also du und Eugen, den
Takt habt ..., sie geistig zu lassen und nicht hineinzuwollen in eine
Sakramentsgemeinschaft, deren Wesen es doch immer ist, daB hier
die Teilnehmer sich leiblich als eines erkennen." (GS I, 728 f.)

Gerade mit Hans Ehrenberg, seinem friiheren "philoso-
phischen Lehrer", intensiviert sich der Briefwechsel seit
Ende des Ersten Weltkrieges, genauer seit Hans Ehrenberg
sich entschlossen hat, seine Philosophie-Professur aufzu-
geben und protestantischer Pastor zu werden. Dieser Brief-
wechsel und die personlichen Gespriche sind getragen von
einem gegenseitigen Verstindnis fiir die jeweils iibernom-
mene praktische Arbeit in ihren Glaubensgemeinschaften.?
Aber noch einmal sieht sich Franz Rosenzweig gendétigt,

2 Siehe hierzu den letzten Abschnitt des vorhergehenden Beitrags "Zur
friih-existentialistischen Idealismuskritik der Vettern Hans Ehrenberg
und Franz Rosenzweig".

152

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hans Ehrenberg schroff zuriickzuweisen, als er von Ehren-
bergs Bemiihungen um den Begriff des "Judenchristen"
erfahrt. Schon in den spaten zwanziger Jahren trat Ehrenberg
dem damalsbereits sich in kirchlichen Kreisen breitmachen-
den Antisemitismus entgegen, er befiirwortete zwar eine
christliche Judenmission, die Gewinnung von Judenchristen,
lehnte aber jegliche Form von Judenhetze entschieden ab —
dazu hat er sich auch nach 1933 als einer der wenigen
innerhalb der Bekennenden Kirche offentlich ausgespro-
chen.” Ohne auf diese Hintergriinde einzugehen, vielleicht
auch ohne sie zu kennen, nimmt Franz Rosenzweig allein am
Begriff "Judenchrist" AnstoB und wehrt in einem Brief vom
1. Januar 1926 die darin beriihrte Frage der Judenmission
entschieden ab.

"Von deinem ’Eintreten fiir Israel’ weiB ich gar nichts. Aber ... die
Judenmission ist doch das Schibboleth, ob jemand das wahre
Verhiltnis begriffen hat. Es wird auch weiter Judentaufen geben,
obwohl die Pfarrer es dem, der zu ihnen kommt, so schwer
machen sollten wie mdglich, aber eine organisierte Judenmission
darf es nicht geben. Das ist kirchenpolitisch die Pointe des Sterns.
— Die Judenchristen haben ihr Recht geschichtlich im Urchri-
stentum ... und dogmatisch in der christlichen Eschatologie.
Dazwischensind sie inderersten Hinsicht ein Anachronismus und
in der zweiten eine Paradoxie." (GS I, 1076)

Neben diesen allerletzten Klarstellungen im jiidisch-christ-
lichen Dialog widmet Franz Rosenzweig seit 1920 seine
ganze Energie dem Aufbau und Ausbau des jiidischen
Lernens.?* Uber zwei Jahre leitet er das Freie Jiidische

2 Siehe Emnst-Albert Scharffenroth, "Hans Ehrenberg —Der Judenchrist
in Kirche und NS-Staat", in: Wemer Licharz und Manfred Keller (Hg.),
Franz Rosereweig und Hans Ehrenberg. Bericht einer Beziehung, Frank-
furt a. M. 1986, 120-149.

% Siehe Franz Rosenzweigs Beitriige zum jiidischen Lemnen: Zeit ists
(GS 111, 461 ff.), Bildung und kein Ende (GS 11, 491 ff.), Neues Lernen

153

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lehrhaus, aber Anfang 1922 befillt ihn eine amytrophe
Lateralsklerose, eine schnell voranschreitende Gesamt-
lahmung des Korpers, die meist bereits nach kurzer Zeit zum
Tode fiihrt. Schon Ende 1922 vermag er nicht mehr seine
Mansardenwohnung zu verlassen, ab Mai 1923 versagt auch
die Sprechfihigkeit.> Mit ungeheurer Energie und Festigkeit
im Glauben kidmpft Rosenzweigs Geist gegen die korper-
liche Lahmung sieben Jahre lang an — unterstiitzt von der
aufopfernden Pflege seiner Frau sowie von vielen Freunden.
In diesen Jahren hat er noch einige seiner wichtigsten
philosophischen Abhandlungen — so Das neue Denken —
verfaBt, die Ubersetzung der Hymnen und Gedichte Jehuda
Halevis vorgelegt, gemeinsam mit Martin Buber an der
Verdeutschung der Schrift gearbeitet und vor allem eine
enorme Korrespondenz iiber grundlegende jiidische Glau-
bensfragen gefiihrt.?% Ja, so unglaublich es klingen mag,
auchdie vielen Besucher, die an sein Krankenlager kommen,
werden von Rosenzweig in Dialoge hineingezogen. Der
Dichter Karl Wolfskehl schreibt in seiner Erinnerung an
Rosenzweig:

"Und erhoben ward jeder, der im Lichte dieses Geistes stand ... Er,
der durchaus bei sich selber Befindliche, verlich dem Besucher,
wer er auch war, den gleichen Adelsbrief. Man kam zu sich bei

(GS 111, 505 ff.), Das Freie Jiidische Lehrhaus (GS 111, 511 ff.); siehe
auch Emst Simon, "Franz Rosenzweig und das jiidische Bildungs-
problem" (1930), in: Emst Simon, Briicken. Gesammelte Aufsitze,
Heidelberg 1965.

2 Siehe Martin Goldner, "Franz Rosenzweig in seiner Krankheit", in:
Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 327-335.

% Siehe hierzu Gianfranco Bonola, "Franz Rosenzweig und Martin
Buber. Die Auseinandersetzung iiber das Gesetz" (225-238); Dafna
Mach, "Franz Rosenzweig als Ubersetzer jiidischer Texte. Seine
Auseinandersetzung mit Gershom Scholem" (251-271); Shemaryahu
Talmon, "Zur Bibelinterpretation von Franz Rosenzweig und Martin
Buber" (273-285), alle in: Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886-
1929).

154

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Franz Rosenzweig, man war entbiirdet, entschwert, entengt bei
Franz Rosenzweig. Jeden der zu ihm kam, brachte er zur Zwie-
sprache, und wie sein stummes Lauschen schon an sich beredt
war, nicht nur durch den unvergesslich warmen Tiefblick des
Auges, das leise Beben um die Lippen erwiderte, aufforderte,
bestitigte und fiihrte: so waren die Antwortsilben, die erdurch den
Mund ... Schicksalsgewiirdigter an seiner Seite zu geben vermoch-
te ... ganz erfiillt von jenem, zugleich plétzlichen und endgiiltigen
Licht der Eingebung, die den Schleier zerreisst."?’

Durch die Kraft der Bewéhrung, mit der Franz Rosenzweig
bis zum letzten Atemzug die Priifungen seiner Leidenszeit
trug, ist er fiir viele Juden gerade auch in der bald danach
hereinbrechenden Zeit ihrer groBten Verfolgungen zum
Leitbild geworden. Einige Tage vor seinem 43. Geburtstag
starb Franz Rosenzweig am 10. Dezember 1929.

IIl. Uns betreffende Nachbesinnungen

1.

In meiner nachzeichnenden Darstellung der Etappen des
judisch-christlichen Dialogs zwischen Rosenzweig und
seinen christlichen Freunden habe ich bewuBt versucht, ohne
irgendwelche Aussagen zu unterdriicken, die Argumente
Rosenzweigs ausfiihrlicher zu Wort kommen zu lassen, um
so das Herausfordernde seines an unverzichtbare Bedingun-
gen gekniipften Angebots einer Partnerschaft zwischen
Christen und Juden zu unterstreichen. Wenn wir sehen, wie
miihsam Rosenzweig sich selbst von seinen engsten christ-
lichen Freunden Gehor fiir die Glaubensfragen des Juden-
tums erkdmpfen muB, so iiberrascht es nicht, daB Der Stern

27 Karl Wolfskehl, in: Franz Rosenzweig. Eine Gedenkschrift, hg. v.
Eugen Mayer, Frankfurt a. M. 1930, 35 f.

155

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Erlosung, dieses groBe religionsphilosophische Werk,
zunichst keinerlei Resonanz fand in der christlichen Theolo-
gie und Philosophie. Erst nach der Schoah, dem barbarischen
Voélkermord an den Juden Europas, wird das Angebot
Rosenzweigs von christlicher Seite, wenn auch immer noch
sehr zdgerlich, vereinzelt wahrgenommen. Eine rithmliche
Ausnahme stellt der protestantische Theologe Kornelis
Heiko Miskotte aus den Niederlanden dar, dessen Buch Het
wezen der joodsche religie (1932) als eine erste Antwort auf
Rosenzweigs Dialogangebot zu verstehen ist. Daraus
erwichst schon wiahrend der nationalsozialistischen Okkupa-
tion und mehr noch danach eine christliche Neubesinnung in
den Niederlanden.?

Von dort angeregt, hat in Deutschland zunéchst die Evange-
lische Kirche im Rheinland 1980 einen Synodalbeschluf3
"Zur Erneuerung des Verhiltnisses von Christen und Juden"
verabschiedet, aus dem ich die wichtigsten Sitze zitieren
mochte:

"Deshalb erklirt die Landessynode:

(1) Wir bekennen betroffen die Mitverantwortung und Schuld
der Christenheit in Deutschland am Holocaust.

(2) Wir bekennen uns dankbar zu den ’Schriften’ ..., unserem
Alten Testament, als einer gemeinsamen Grundlage fiir
Glauben und Handeln von Juden und Christen.

(3) Wir bekennen uns zu Jesus Christus, dem Juden, der als
Messias Israels der Retter der Welt ist und die Volker der
Welt mit dem Volk Gottes verbindet.

(4) Wirglauben die bleibende Erwahlungdes jiidischen Volkes
als Gottes Volk und erkennen, daB die Kirche durch Jesus

2 Komelis Heiko Miskotte, Het wezen der joodsche religie (1932),
Verzameld Werk, Bd. VI, Kampen 1982; siehe Hendrik J. Adriaanse,
"Zum Rosenzweig-Bild in K. H. Miskottes Buch *Het wezen der jood-
sche religie’" (441-453); Wolfram Liebster, "Franz Rosenzweig und
Kornelis Heiko Miskotte" (425-439), beide in: Der Philosoph Franz
Rosenzweig (1886-1929).

156

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christus in den Bund Gottes mit seinem Volk hineingegan-
gen ist.

(5) Wir glauben mit den Juden, daB die Einheit von Gerechtig-
keit und Liebe das geschichtliche Heilshandeln Gottes
kennzeichnet ...

(6) Wir glauben, daB Juden und Christen je in ihrer Berufung
Zeugen Gottes vor der Welt und voreinander sind; darum
sind wir iberzeugt, daB die Kirche ihr Zeugnis dem
jidischen Volk gegeniiber nicht wie ihre Mission an die
Volkerwelt wahrnehmen kann."?

Was die Landessynode der evangelischen Kirche im Rhein-
land ausspricht, ist in wesentlichen Partien eine wirklich
ernsthafte Aufnahme von Rosenzweigs Herausforderung 60
Jahre nach dem Erscheinen des Stern der Erlosung. Inzwi-
schen haben weitere Landessynoden diesen BeschluB in
Teilen tbernommen; doch bisher sind es erst wenige
Gemeinden und Teile der christlichen Kirchen, die — auf-
geriittelt durch die unvorstellbare Barbarei der Judenverfol-
gung und Judenvernichtung unter dem Nationalsozialismus
und die "Mitverantwortung und Schuld der Christenheit in
Deutschland" bekennend —diesen ersten Schritt auf die Juden
als ihre "dlteren Briider" (Papst Johannes Paul II) zuzugehen
versuchen.

Ohne Zweifel konnen wir diese ersten Anfinge eines
christlichen Lernprozesses nur freudig begriiBen, gleichwohl
miissen wir uns doch fragen, ob sie nach dem grauenvollen
Geschehen von Auschwitz ausreichend sind. Sie wiren als
unmittelbare Reaktion auf Rosenzweigs Partnerschaftsange-
bot angebracht gewesen. Hatten die Christen in diesem
Sinne in den dreiBiger Jahren gedacht und gehandelt, so
hitte es 1938 keinen Reichspogrom und danach kein Ausch-
witz geben konnen. Jetzt aber, nachdem Auschwitz unwider-

2 Evangelische Kirche im Rheinland, Zur Erneuerung des Verhdltnisses
von Christen und Juden, 2. Aufl. Dusseldorf 1985, 10.

157

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ruflich geschehen ist, jetzt reicht —so beachtlich und pionier-
haft der SynodalbeschluB auch ist — ein solches Bekenntnis
nicht mehr aus.

Selbstverstiandlich waren es nicht die christlichen Kirchen
selber, die die Vernichtungsmaschinerie von Auschwitz in
Gang gebracht haben, aber es waren doch christliche
Wiirdentrager aller Kirchen, die die ersten MaBnahmen der
Judenverfolgung nicht nur tolerierten, sondern 6ffentlich
rechtfertigten, die die Schindung der Synagogen in der
Reichskristallnacht wortlos hinnahmen, ja vereinzelt sogar
christlich legitimierten, und die auch noch die letzten
Etappen der Tragodie der Juden in Europa schweigend mit
ansahen. Keineswegs diirfen wir durch diese allgemeine
Charakterisierung der "Mitverantwortung und Schuld" der
christlichen Kirchen die einzelnen Ausnahmen des Wider-
standes vergessen, die es gerade auch von iiberzeugten
Christen gab; eini—e von ihnen haben ihr Einstehen fiir die
Sache christlicher Nichstenliebe selber mit Verfolgung,
Folter und Tod bezahlen miissen. Gleichwohl kann nicht
geleugnet werden, da der seit Jahrhunderten geschiirte
Antijudaismus der christlichen Kirchen der Nihrboden fiir
das massenhafte Aufgehen des brutalen Antisemitismus
unter den Nazis war.

2.

Es reicht daher meines Erachtens heute nicht mehr aus, daf3
die Christen den Dialog — so, als wire Auschwitz nicht
gewesen — dort aufnehmen, bis wohin Rosenzweig ihn
vorangebracht hatte. Mir scheint es notwendig, daB die
Christen zunichst schonungslos die Abgriinde des ausge-
sprochenen und unausgesprochenen Antijudaismus in ihrer
Glaubenslehre aufdecken und austilgen, denn dieser war der
ermoglichende Untergrund fiir die nationalsozialistische
Judenverfolgung, die in Auschwitz kumulierte.

158

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Meilenstein in dieser Richtung selbstkritischer Uberprii-
fung der antijudaistischen Momente der christlichen Glau-
bensiiberlieferung stellt Rosemary Ruethers Buch Ndchsten-
liebe und Brudermord. Die theologischen Wurzeln des
Antisemitismus dar. Rosemary Ruether geht in ihrer histori-
schen Analyse bis in die Entstehungsgeschichte der friih-
christlichen Gemeinde zuriick und zeigt auf, wie sich von
den ersten noch innerjiidischen Abgrenzungsversuchen der
christlichen Sekte iiber die Kirchenviter bis ins Mittelalter
hinein ein Christus-Verstindnis durchsetzt, dessen notwendi-
ge Kehrseite der JudenhaB bildet. Rosemary Ruether schreibt
in der Zusammenfassung ihrer theologischen Kritik:

"Wir haben erkannt, daB der antijidische Mythos weder ein
oberflachliches noch ein zweitrangiges Element des christlichen
Denkensist. Die Grundlagen des Antijudaismus wurden im Neuen
Testament gelegt. Sie wurden im klassischen Zeitalter christlicher
Theologie so entwickelt, daB sie Haltungen und Verhaltensweisen
begriindeten, die immer von neuem schreckliche Folgen zeitigten.
Die meisten heutigen Christen scheinen bereit zu sein, die
grausamen Ausdrucksformen dieser Einstellungen und Verhal-
tensweisen zu verurteilen ... Doch solange Christologie und
Antijudaismus zusammengehéren, kann man vor einer Wieder-
holung dieser Geschichte in neuen Formen nicht sicher sein ...
Von daher ist das Uberdenken dieses Antijudaismus mehrals eine
nur duBerliche Aufgabe.">

Ich kann hier nicht auf die vielféltigen und subtilen Unter-
suchungen von Rosemary Ruether eingehen, mit denen sie
Schritt fiir Schritt die Entstehung des christlichen Antijudais-
mus verfolgt. Dieser erwdchst im letzten aus der Legitima-
tionsnot der Christen, die Wahrheit ihrer Offenbarung nur
aus dem Alten Testament fundieren zu kénnen, was aber nur

30 Rosemary Ruether, Niichstenliebe und Brudermord. Die theolo-
gischen Wurzeln des Antisemitismus, Miinchen 1978, 210 ff.

159

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dann gelingt, wenn die Juden ihrer Schriftauslegung ent-
eignet werden: Nur die Christen verstiinden die Prophezei-
ungen des Alten Testaments auf Jesus den Messias bezogen,
wihrend die Juden verstockt sich dem an sie ergangenen
Wort Gottes verschlossen; dadurch sei alle VerheiBung
Gottes an Israel auf die Kirche iibergegangen, die Juden aber
seien nicht nur blind, sondern verrucht, weil von Gott
abgefallen.

Ein Kernproblem des christlichen Antijudaismus heraus-
hebend, schreibt Rosemary Ruether:

"Die Annahme, daB die Juden verworfen sind, weil sie Christus
nichtals bereits Gekommenen akzeptieren, istin Wirklichkeit eine
Projektion jener unerlosten Seite von sich selbstauf das Judentum,
die das Christentum stindig verleugnen muB, um sicherzustellen,
daB Christus bereits gekommen sei und ’die Kirche’ gegriindet
habe. Die Juden stehen fiir das, was das Christentum in sich selbst
unterdriicken muB, niamlich die Erkenntnis, daB die Geschichte
und die christliche Existenz unerlost ist. In diesem Sinne 't6ten’
die Juden in der Tat *Christus’ fiir die Christen, denn sie bewahren
die Erinnerung an die urspriingliche biblische Bedeutung des
Wortes Messias, von wo aus die gegenwirtige Geschichte und
Gesellschaft als unerlost beurteilt werden miissen. Fiir das
Judentum kann Jesus nicht der Messias gewesen sein, weil die
Zeiten unerldst blieben und weder er noch irgend etwas, das von
ihm ausging, diese Tatsache seither geindert hat."*!

Aus dem Erschrecken dariiber, was aus der antijudaistischen
Saat des Christentums in Auschwitz aufging, drangt Rose-
mary Ruether auf eine Neubesinnung der Christen auf ihre
Herkunft aus Israel, die bis zu einem christlich-jiidischen
Dialog um das Gemeinsame und Gegensitzliche einer
"Bundestheologie" fiihren konnte. Ein solcher Dialog kann
aber nur realisiert werden, wenn es den Christen gelingt, den

31 Epd. 228.

160

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tief in ihrer Glaubenslehre verwurzelten Antijudaismus zu
iiberwinden und sie anzuerkennen bereit sind, daB die Juden
eine durch das Christentum nicht aufgehobene eigene
Botschaft kennen, die sie in ihrer Schriftauslegung unge-
brochen weiterfiihren.

Ahnlich wie Rosemary Ruether fordert auch Johann Baptist
Metz in seiner Abhandlung "Okumene nach Auschwitz" eine
Selbstkritik der Christen als Vorbedingung, um erneut in
einen Dialog mit den Juden eintreten zu kdnnen —ich zitiere
hier abgekiirzt die vier selbstkritischen Riickfragen:

"1. Hat sich das Christentum im Verlauf der Geschichte ... nicht
zu sehr als rein ’affirmative Religion’ interpretiert, sozusagen als
theologische Siegerreligion? ... 2. Hat sich das Christentum,
gerade im Vergleich mit der jiidischen Religion, nicht immer
wieder seine eigene messianische Schwiche verborgen? ... 3. Zeigt
sich in der Geschichte unseres Christentums nicht ein drastisches
Defizit an politischer Widerstandgeschichte und ein UbermaB an
politischer Anpassungsgeschichte? ... 4. Verbirgt sich das
Christentum nicht zu sehr den praktischen Kern seiner Botschaft?
... Hier in diesem Zerfall der messianischen Religion zur rein
biirgerlichen Religion, liegt fiir mich eine der entscheidenden
Waurzeln ... fiir das christliche Versagen in der Judenfrage und
schlieBlich auch dafiir, daB wir Christen, aufs ganze gesehen,
unfahig blieben, wirklich zu trauern und wirklich zu biilen, und
daB unsere Kirchen auch nicht der gro8en gesellschaftlichen
Schuldverdangung in den Jahren nach dem letzten Krieg wider-
standen haben."?

3.

Ich kann Rosemary Ruether und Johann Baptist Metz in all
ihren Aussagen und SchluBfolgerungen nur zustimmen, aber

32 Johann Baptist Metz, "Okumene nach Auschwitz", in: Gott nach
Auschwitz. Dimensionen des Massenmords am jiidischen Volk, Freiburg/
Basel/Wien 1979, 130-137.

161

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mir scheint, daB uns Auschwitz noch mehr an Denkanstren-
gungen abverlangt.

Fiir viele Juden, die selber den deutschen Hischern gerade
noch entkamen, oft aber alle ihre Familienangehdrigen und
Freunde verloren haben, stellt sich die verzweifelte Frage:
Wo war Gott in Auschwitz? Ist Gott in Auschwitz nicht
millionenfach gestorben?* Es ist dies keine theologische
Spekulation, sondern ein existentieller Aufschrei, meist
ausgelost durch ein Erleben, das alle nur erdenkliche
Unmenschlichkeit noch unvorstellbar iibersteigt.

Ich weiB8 natiirlich, daB es solch satanische Unmensch-
lichkeitimmer wieder in der Menschheitsgeschichte gegeben
hat und ebenso auch den Aufschrei wider Gott —man denke
etwa an F. M. Dostojewskis Die Briider Karamasow. Aber
im nationalsozialistischen Deutschland geschahen die ersten
Schritte dieser organisierten, massenhaften Unmenschlich-
keit vor aller Augen, vor Millionen zuschauender christlicher
Mitbiirger.

Was mich verwundert, ja entsetzt, ist, daB auch 50 Jahre
danach es nur wenige, allzuwenige christliche Menschen
gibt, die diesen Aufschrei angesichts der Gottverlassenheit
unserer Welt wenigstens im nachhinein zu horen vermégen.
In der Darstellung seines Erlebens und Uberlebens im KZ
Buchenwald schildert Elie Wiesel in seinem Buch Die Nacht
die Exekution dreier Mithiftlinge, zwei Erwachsene und ein
Kind:

"Die drei Verurteilten stiegen zusammen auf ihre Stiihle. Drei
Hilse wurden zu gleicher Zeit in die Schlinge eingefiihrt.

3 Gott nach Auschwitz. Dimensionen des Massenmords am jiidischen
Volk, Freiburg/Basel/Wien 1979 —mit Beitriagen von Elie Wiesel, Lucy
S. Dawidowicz, Dorothy Rabinowitz, Robert McAfee Brown, einer
Einfiihrung von Eugen Kogon und einem Nachwort von Johann Baptist
Metz; siehe auch Hans Jonas, Der Gottesbegriff nach Auschwitz,
Frankfurt a. M. 1987.

162

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

’Es lebe die Freiheit!’ riefen die beiden Erwachsenen. Das Kind
schwieg.

"Wo ist Gott, wo ist er?’ fragte jemand hinter mir.

Auf ein Zeichen des Lagerchefs kippten die Stiihle um.
Absolutes Schweigen herrschte im ganzen Lager. Am Horizont
ging die Sonne unter ...

Dann begann der Vorbeimarsch. Die beiden Erwachsenen lebten
nicht mehr ... Aber der dritte Strick hing nicht reglos: der leichte
Knabe lebte noch. —

Mehr als eine halbe Stunde hing er so und kdmpfte vor unseren
Augen zwischen Leben und Sterben seinen Todeskampf. Und wir
muBten ihm ins Gesicht sehen ...

Hinter mir horte ich denselben Mann fragen: *Wo ist Gott?” Und
ich horte eine Stimme in mir antworten: *Wo er ist? Dort — dort
hingt er, am Galgen ...”">

Unterschiedlich einschneidend nehmen jiidische Denker das
Schweigen Gottes in Auschwitz auf und ziehen fiir sich
daraus ihre Konsequenzen. Fiir viele ist Gott wieder aufer-
standen von den Toten nach Auschwitz, wenn auch als ein
anderer. So schreibt beispielsweise der religionsphilosophi-
sche Schriftsteller Schalom Ben-Chorin:

"Beten nach Auschwitz ist aber ein anderes Beten, denn trotz
allem kann das Schweigen Gottes in der Nacht des Holocaust
nicht vergessen, nicht verdringt, nicht verharmlost werden. Beten
nach Auschwitz wird, wenn es ehrlich ist, in die Bitte einmiinden:
Und vergib uns unsere Schuld
wie auch wir vergeben Deine Schuld."*

Fir Emil Fackenheim ist das Schweigen Gottes in Ausch-
witz, das Sich-nicht-zeigen-Kénnen Gottes von noch
grundlegenderem Charakter, aber er hilt trotzdem und

34 Elie Wiesel, Die Nacht, Giitersloh 1980, 89.
35 Schalom Ben-Chorin, Als Gotr schwieg. Ein jiidisches Credo, Mainz
1986, 90.

163

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

trotzig am Auftrag der Treue der Juden zu ihrem Gott fest
—einen Auftrag den er in das 614. Gebot der Juden kleidet:
"Es ist Juden verboten, Hitler einen posthumen Sieg zu
verleihen." Fackenheim meint, daB Judesein nach Auschwitz
heiBt, auserwihlt sein in einer Welt der Verzweiflung, der
Unmenschlichkeit und der Bedrohung der Menschheit, in
einer Welt, die gegen jede Hoffnung spricht, Zeuge eines
messianischen Hoffenkdnnens zu sein. So sagt er:

"Ich glaube, daB, wihrend keinerlei versohnliche Stimme von
Auschwitz her erklingt, eine gebietende Stimme zu héren ist, und
daB diese Stimme mit wachsender Klarheit spricht: Juden ist nicht
erlaubt, Hilter posthume Siege zu iiberlassen. Juden ist aufgetra-
gen, als Juden zu iiberleben, damit ihr Volk nicht untergehe ...
Ihnen ist verboten, an Gott zu verzweifeln, damit das Judentum
nicht untergeht. Ihnen ist verboten, an der Welt als der Doméne
Gottes zu verzweifeln, damit die Welt nicht an die Krifte von
Auschwitz ausgeliefert wird. "

Und Leonard H. Ehrlich — von dem ich diese Hinweise aus
seiner Kasseler Franz Rosenzweig-Gastvorlesung habe —
fiigt dem noch hinzu:

"Nach Auschwitz [ist es] die Pflicht des Juden, durch sein Zeugnis
der gottlichen Erlosungs-Forderung der Gerechtigkeit und der
Liebe, der Welt des Menschen, die sich in die Tiefe der Unerlos-
barkeitstiirzt, zur Erl6sung durch Taten der Menschlichkeit, durch
Walten der Gerechtigkeit, durch Werke der Liebe zu verhelfen
und —sei es noch so vergebens, es starrsinnig doch zu tun.">’

36 Emil Fackenheim, Quest for Past and Futre, London 1968, 20 —
zitiert nach: Evangelische Kirche im Rheinland, Zur Erneuerung des
Verhdltnisses von Christen und Juden, Disseldorf 1985, 15.

37 Leonard H. Ehrlich, Amherst/Massachusetts nahm 1988 die jahrlich
im Sommersemester zu besetzende Franz Rosenzweig-Gastprofessur an
der Gesamthochschule Kassel wahr. Ich zitiere hier aus dem Manuskript
seiner Vorlesung Die Problematik der jidischen Existenz angesichts der
Moderne und der Zerstorung des europdischen Judentums (1988).

164

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leonard H. Ehrlich hat in seiner Franz Rosenzweig-Gast-
vorlesung in Kassel aber noch etwas gesagt, was uns
aufriitteln muB:

"Wenn etwas Positives in der Zerstorung zu finden ist, so dies, dafl
Juden diese ungeheuerlichen Verbrechen nicht begangen, sondern
erlitten haben. Sie haben sie nicht begangen, weil sie Juden
waren, und sie haben sie erlitten, weil sie Juden waren."

So kann und darf nur der Jude nach Auschwitz sprechen. Fiir
uns Deutsche, fiir uns Christen gibt es diesen Trost nicht, uns
bleibt nur die Scham und die Schuld dem Volk anzugehdéren,
das die Téter und Mitwisser dieser Verbrechen stellte. Nur
ein uneingeschrinktes Schuldbekenntnis macht — meines
Erachtens — den Christen nach Auschwitz glaubwiirdig,
erneut in einen offenen und partnerschaftlichen Dialog mit
Juden eintreten zu konnen. Papst Johannes XXIII, ein
bedeutender, verehrungswiirdiger Mensch und Christ, hat
dieses Schuldbekenntnis in den Worten eines Gebets
ausgesprochen:

"Wir bekennen, daB das Kainszeichen an unserer Stirn steht ...
Vergib, daB wir dich ein zweites Mal gekreuzigt haben in ihrem
Fleisch. Denn wir wuBten nicht, was wir taten.">®

DaB Johannes XXIII dieses Schuldbekenntnis im Namen
aller Christen vor seinem Gott ablegt und ihn um Vergebung
bittet, fiir die erneute Kreuzigung, die sie durch die Juden-
morde begangen haben, bedeutet keine Einschrinkung,
sondern scheint mir gerade seine Grundsitzlichkeit zu
verbiirgen. Dieses Schuldbekenntnis fordert auch all die
Christen zum mitbekennen auf, die selber nicht direkt an
Verbrechen gegen Juden beteiligt waren, wohl aber den

38 Zitiert nach Pinchas Lapide, Rom und die Juden, Freiburg i. Br.
1967, 5.

165

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bisherigen Antijudaismus der christlichen Kirchen — wie
unbewuBt auch immer — mitgetragen haben.

Ich glaube nicht daB es heute einen jiidisch-christlichen
Dialog geben kann, der Auschwitz zu umgehen oder auszu-
klammemn versucht, daher schien mir diese uns betreffende
Nachbesinnung unentbehrlich. Allerdings darf das Entsetzen
iiber Auschwitz uns auch nicht so erstarren lassen, daB eine
inhaltliche Auseinandersetzung, wie sie Franz Rosenzweig
und seine christlichen Freunde gefiihrt haben, gar nicht mehr
aufgenommen und fortgesetzt werden kann. Der Dialog
zwischen Juden und Christen ist sicherlich fiir beide Seiten
schwerer und gehemmter geworden, aber gerade deshalb und
im Hinblick auf die ihnen beiden aufgetragene Verwirk-
lichung der Nichstenliebe auch unentbehrlicher.

IV. Ein persénliches Nachwort

1.

Der urspriingliche Vortragstext diese Beitrags, der auch
verdffentlicht wurde,® hatte einen ganz anderen SchluB, der
einige Irritationen ausloste, weil er zwei Aussagen bekennt-
nishaft vermengte.

Es schien mir damals ehrlichkeitshalber notwendig — und
ebenso auch jetzt noch — klarzustellen, daB ich eigentlich
iiber den jiidisch-christlichen Dialog nur als AuBenstehender
berichten kann, da ich im streng kirchlichen Sinne kein
Christ bin, sondern mich am ehesten als einen jesuanischen
Protestanten charakterisieren mochte. So vermag ich das
Siindenbekenntnis — um das es mir gleichwohl zentral geht

3% Wolfdietrich Schmied-Kowarzik, "Franz Rosenzweig —der jldisch-
christliche Dialog und die Folgen von Auschwitz", in: Zeitschrift fiir
Pddagogik 35/4 (1989) 455-469.

166

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

—in der von Johannes XXIII gesprochenen Gebetsform an
den gekreuzigten Christus als seinen Gott nicht mitzu-
sprechen.

Ja mehr noch, von meinem Verstindnis der Botschaft des
Jesus von Nazareth muB ich sagen, daB nichts so sehr einem
partnerschaftlichen Dialog zwischen Juden und Christen
entgegensteht —dies mdchte ich radikaler noch als Rosemary
Ruether betonen —als die christliche Uberhohung des Jesus
von Nazareth zum gekreuzigten Gott. Auch dort, wo Chri-
sten guten, ja besten Willens sind, mit Juden in ein mit-
menschliches, einander achtendes Gesprich zu kommen,
bleibt doch dieser stille Vorbehalt, daB die Juden in ihrem
Glauben blind und zuriickgeblieben sind, da sie in Jesus am
Kreuz nicht ihren Gott erkennen. Dies war bis zum Schluf3
die Haltung Eugen Rosenstocks seinem Freund Franz
Rosenzweig gegeniiber, und dies ist auch heute noch die
Haltung selbst der gutwilligsten christlichen Dialogpartner
den Juden gegeniiber. Ich mdochte dies beispielhaft an dem
bedeutenden christologischen Werk von Jiirgen Moltmann
Der gekreuzigte Gott verdeutlichen, wobei ich hier nur auf
diese eine Implikation fiir das christlich-jiidische Verhiltnis
eingehen mochte.

In Bezugnahme auf die verzweifelten Fragen nach Gott in
Auschwitz geht Jiirgen Moltmann auch auf Elie Wiesels
oben zitierte Schilderung des Kindes am Galgen ein und
fahrt dann fort:

"Wird Gott in Jesus von Nazareth Mensch, so geht er aber nicht
nur auf die Endlichkeit des Menschen ein, sondern im Tode am
Kreuz auch auf die Situation der Gottverlassenheit des Menschen
... Gott ... erniedrigt sich und nimmt den ewigen Tod des Gott-
losen und Gottverlassenen auf sich, so daB jeder Gottlose und
Gottverlassene seine Gemeinschaft mit ihm erfahren kann ...

Eine 'Theologie nach Auschwitz’ mag denen als Unmdglichkeit
oder Blasphemie erscheinen, die sich am Theismus oder ihrem
Kinderglauben genug sein lieBen und ihn verloren. Es géibe auch

167

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

keine *Theologie nach Auschwitz’ in riickschauender Trauerarbeit
und Schulderkenntnis, wenn es keine *Theologie in Auschwitz’
gegeben hiitte ...

Von [den Mirtyrern] und von den stummen Opfern gilt im real
iibertragenen Sinne, daB Gott selbst am Galgen hing, wie E.
Wiesel sagen konnte. Nimmt man das ernst, dann muBl auch
gesagt werden, daB, wie das Kreuz Christi, auch Auschwitz in
Gott selbst ist, nimlich hineingenommen in den Schmerz des
Vaters, in die Hingabe des Sohnes und in die Kraft des heiligen
Geistes ...

Gottin Auschwitz und Auschwitz in dem gekreuzigten Gott —das
ist der Grund fiir eine reale, sowohl weltumspannende wie
weltiberwindende Hoffnung und der Grund fiir eine Liebe, die
stirker ist als der Tod und das Tote festhalten kann."*

Diese Aussagen sind wohl das Bedeutendste, was bisher von
der christlichen Theologie zu Gott in Auschwitz gesagt
worden ist, aber anders als das Gebet von Johannes XXIII,
das die eigene Schuld der Christen an Auschwitz vor dem
gekreuzigten Gott bekennt, werden durch die Christologie
Moltmanns die Juden ihrer verzweifelten Leiderfahrung und
der Leidbewiltigung im Ringen mit ihrem Gott enteignet.
Ohne daB dies vpn Jiirgen Moltmann so gemeint oder gar
ausgesprochen wird, impliziert die Rede von "Auschwitz in
dem gekreuzigten Gott", daB die Juden nach Auschwitz nur
iiber Christus zu Gott zuriickfinden konnen.

Ich kann nicht fiir Juden sprechen, aber mir ist — bei aller
Hochachtung vor dem ernsthaften Ringen des Theologen
Jiirgen Moltmann um eine christliche Antwort auf Ausch-
witz — der darin enthaltene absolute Wahrheitsanpruch in
seiner Arroganz ganz unertraglich. Wenn nicht — wie Franz
Rosenzweig es vorgeschlagen hat —die Wahrheit, die ganze
Wahrheit ausschlieBlich Gott vorbehalten wird, an der Juden

40 Jiirgen Moltmann, Der gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi als Grund
und Kritik christlicher Theologie, Miinchen 1972, 265 ff.

168

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wie Christen in je besonderer Weise nur teilhaben, indem
sich ihnen Gott im Antlitz seiner Wahrheit je besonders
zuwendet, und stattdessen von einer Seite die ganze Wahr-
heit beansprucht wird, so scheint mir die Basis eines offe-
nen, partnerschaftlichen Dialogs gar nicht erst betreten zu
sein. Diese Uberlegungen waren es, die mich am Ende meins
Vortrags formulieren lieBen:

"Fiir mich steht das christologische Dogma nicht nur einem
Dialog mit den Juden uniiberwindbar entgegen, sondern es
versperrt uns auch eine wahre Riickkehr zu Lehre, Leben
und Tod des Jesus von Nazareth. Das Dogma der Auferste-
hung Christi — genauer: daB der gekreuzigte Jesus nicht nur
der Messias, sondern Gott sei — verhindert, daB das vom
Rabbi aus Nazareth gepredigte Wort der Nichstenliebe in
uns titig auferstehen, Fleisch werden kann.

Wollen wir nach Auschwitz mit Juden an einer Welt bauen,
in der ein weiteres Auschwitz und ein Weltholocaust nicht
moglich sind, so miissen wir — scheint mir — die christo-
logische Enge sprengen, die uns nicht nur von den Juden,
sondern auch vom Rabbi Jeschuah (Jesus) trennt."!

Auch heute halte ich an diesen Formulierungen fest, aber es
ist mir inzwischen deutlicher geworden, daB ich durch die
Klarlegung meines jesuanischen Protestantismus einen
Nebenschauplatz der Diskussion erdffne, der moglicher-
weise sogar das vorrangige Anliegen behindert, den langsam
erst wachsenden jiidisch-christlichen Dialog zu férdern.
Leonard H. Ehrlich hat in seinem Bericht iiber seine Erfah-
rungen als Franz Rosenzweig-Gastprofessor an der Kasseler
Universitit mich freundschaftlich-viterlich auf diese Gefahr
hingewiesen; er schreibt, nachdem er meine SchluBsitze
zitiert:

41 Wolfdietrich Schmied-Kowarzik, "Franz Rosenzweig — der jiidisch-
christliche Dialog und die Folgen von Auschwitz", 467.

169

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

"Da[diese Worte] aber als Reaktion auf meine Ausfiihrungen iiber
das Christentum verstanden werden konnten, muB ich kliarende
Bemerkungen hinzufiigen ... Auch habe ich nicht das Aufgeben
dessen vorgeschlagen, was hier als ’Christologie’ angesprochen
wird, obgleich dies mein Lehrer Karl Jaspers verlangen durfte, der
als Christ aufgewachsen ist. Was ich aus jiidischer Hoffnung eher
horen mochte, ist ein christliches Toleranzvermégen auf Grund
des Christentums, wie es ist und nicht anders sein kann, d. h. in
seinem Kern christologisch, eine Toleranz fiir das Recht der
Juden, auf Grund der Wahrheit zu existieren, nach der sie Juden
sind und durch die sie sich im Widerstreit mit dem befinden, was
dem Christen als Wahrheitsgrund gilt."*?

Die in diesem Nachwort nun klargelegte Scheidung zwi-
schen der Erorterung einiger Probleme des jiidisch-christ-
lichen Dialogs und meiner eigenen Vorbehalte gegen ein mit
absolutem Wahrheitsanspruch auftretendes Christentum,
wird —wie ich hoffe — verhindern, daB das Bekenntnis mei-
ner Position sich dem Dialog zwischen Christen und Juden
in den Weg stellt. Es scheint mir aber — in einer gerade uns
in Deutschland nach Auschwitz so eminent existentiell
betreffenden Frage wie der des Verhiltnisses der Christen zu
den Juden — unerldBlich auch die eigene Position nicht zu
verschweigen. Durch die Darlegung meiner Uberzeugungen
in dieser Frage soll niemand gezwungen werden, sie anzu-
nehmen. Jeder muB vielmehr selber hier zu seiner je eigenen
existentiell zu verantwortenden Wahrheit finden.

2.

Aus der Vielzahl von zustimmenden und ablehnenden,
erschrockenen und empdérten Stellungnahmen, die ich auf
meinem Vortrag und seine Erstverdffentlichung erfuhr,

42 Leonard H. Ehrlich, "Als jiidischer Gastprofessor in Kassel", in:
Prisma. Zeitschrift der Gesamthochschule Kassel 43 (1989) 33.

170

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mochte ich hier nur eine aufgreifen, da sie eine grundlegende
Schwiche des jiidisch-christlichen Dialogs zwischen
Rosenzweig und Rosenstock beriihrt, die ich im gesamten
Verlauf der Darstellung und Nachbesinnung bisher bewuft
tiberging.

Ein iranischer Freund, der in Deutschland lebende und
lehrende Philosoph Hassan Givsan, schrieb mir eine langere
kritische Auseinandersetzung, aus der ich folgende Kemn-
gedanken zitieren mdochte:

"Rosenzweigs Satz besagt zunichst: Die Juden brauchen Christus
nicht. Wie schwer das zu begreifen ist, hast Du selber hervorge-
hoben. Mein Problem ist, daB der Satz wesentlich mehr besagt. Er
besagt: daB alle anderen (auBer den Juden) Christus brauchen. Er
besagt nicht nur das, sondern er schreibt das fest. Ich kann nur
sagen: ich bin entsetzt ... Ich bin entsetzt, weil hier das Dogma des
Entweder-Oder — entweder: Jude, oder: Christ — festgeschrieben
wird. Ich bin entsetzt, weil damit ’Auschwitz’ fortgeschrieben
wird ... Wieviele Auschwitze sind notig, damit die Christen
einsehen: Die einzigen, die Christus brauchen, sind die Christen
selbst. Und sie brauchen ihn, ihrer —um Dich zu zitieren —Schuld
und Verbrechen wegen."*

Ich kann in der Sache Hassan Givsan nur voll zustimmen.
Bereits in meinem Vortrag vor dem Internationalen Franz
Rosenzweig-KongreB in Kassel 1986 habe ich es als das
groBte Skandalon des Stern der Erldsung bezeichnet, daB
Rosenzweig den Islam als ein "monotheistisches Heiden-
tum" gegeniiber der Offenbarungsgemeinschaft des Juden-

43 Briefe vom 17. und 23. November 1988, zitiert mit Einverstindnis
von Hassan Givsan. Er bat mich jedoch, um moglichen MiBversténdnis-
sen vorzubeugen, diesem Textauszug erlduternd hinzuzufiigen, daB es
weder ihm noch mir darum gehe, tber Christen zu richten, sondermn nur
darum, in Erinnerung zu bringen, daB nur die Christen glauben, Christus
habe mit seinem Kreuzestod alle ihre Schuld auf sich genommen und sie
damit aus der Selbstverantwortung entlassen.

171

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tums und des Christentums ausgrenzt, und habe dariiber
hinaus entschieden zum Ausdruck gebracht, daB philoso-
phisch gesehen, entweder alle Glaubensgemeinschaften, je
in ihrer Weise, an der Offenbarung Gottes teilhaben oder
iberhaupt kein Unterschied zwischen Mythologie und
Offenbarung gemacht werden kann.

Ohne hier auf das weite Feld des Missionierungsgedankens
eingehen zu kénnen, der ja im Christentum und Islam gleich
stark ausgeprégt ist, mochte ich Hassan Givsan in den von
ihm angedeuteten Konsequenzen voéllig recht geben. Die
Vorbehalte, die ich in diesem Nachwort mit Rosenzweig
gegen den absoluten Wahrheitsanspruch der Christen geltend
mache, sind nun gegen Rosenzweigs absolutgesetzten
Doppelwahrheitsanspruch von Juden und Christen vollstin-
dig zu erneuern. In seinem Bemiihen, den Christen deutlich
zu machen, daB sie nicht die ganze Wahrheit besitzen,
sondern anerkennen miissen, daB auch die Juden, wenn auch
anders, an der Wahrheit Gottes teilhaben, libersieht er, dafl
eralle anderen Glaubensgemeinschaften von dieser Teilhabe
an der Wahrheit und vom partnerschaftlichen Dialog
ausschlieBt. Nur Juden und Christen sind ihm "Arbeiter am
gleichen Werk" alle anderen sind "Heiden" und somit nicht
Partner, sondern —iiberspitzt formuliert — Objekte christlicher
Missionierung. Auf den Islam bezogen, fillt Rosenzweig
nicht nur hinter den groBen jiidischen Philosophen des
Mittelalters Moses Maimonides (1135-1204), sondern auch
hinter Gotthold Ephraim Lessings Nathan der Weise zuriick.
Der erste iibrigens, der Franz Rosenzweig darauf hingewie-
sen hat, daB er die Frommigkeit des Moslem nicht so
ausgrenzen diirfe, war Eugen Rosenstock (GS I, 313 f.).
Allerdings ging es Rosenstock dabei nicht um Aufnahme
des Islams in den Dialog, sondern er wollte Rosenzweig
bedeuten, daB fiir den Christen nur der eigene Glaube gilt,
wihrend ihm alle andere Frommigkeit, ob die der Juden oder
der Moslems, gleich fern steht.

172

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mit Hassan Givsan geht es mir hier aber nicht um eine
Ausweitung des absoluten Wahrheitsanspruchs, neben
Judentum und Christentum auch noch den Islam einzubezie-
hen, sondern um die prinzipielle Entscheidung, daB grund-
sitzlich keine Religion oder Glaubensgemeinschaft von der
Teilhabe an der Wahrheit ausgeschlossen werden kann und
darf. Es gibt nicht nur einen Stern der Erlosung, dessen Kern
das Judentum und dessen Strahlen das Christentum dar-
stellen, sondern es gibt unendlich viele Sterne am Firmament
des Glaubens, die erstrahlen, da sie —um mit Rosenzweig zu
sprechen —in das ihnen zugewandte Antlitz Gottes schauen.
Wenn wir das nicht einzusehen lernen, so bereiten wir —
zumindest in unserem Herzen - bereits das nichste Ausch-
witz vor, wie Hassan Givsan treffend bemerkte.

Wenn ich, von diesen Vorbehalten wissend, gleichwohl in
meinem Vortrag und auch in dem hier vorliegenden Beitrag
nicht darauf einging, so deshalb, weil mir eine unserer
vordringlichsten Aufgaben in Deutschland die Aufdeckung
der tiefsten Wurzeln des Antisemitismus in unserem eigenen
"UnbewuBtseinsstand" (Th. W. Adorno) zu sein scheint.
Angesichts von Auschwitz haben wir Deutsche und Christen
dem =zerstorten europdischen Judentum, den Millionen
Entrechteten, Gefolterten, Gemordeten, den hunderttausen-
den ins Exil Getriebenen gegeniiber eine besondere Verant-
wortung, und wir stehen noch ganz am Anfang der uns
daraus erwachsenden Trauerarbeit.

Aber wir sollten darauf achten, da8 wir bei dieser beson-
deren Erinnerungsarbeit und dem nachgeholten christlich-
jidischen Dialog nicht jene ausgrenzen, die heute sowohl in
unserem Land als auch in der Dritten Welt von uns zu recht
einen weiterreichenden offenen und partnerschaftlichen
Dialog einfordern.

173

https://dol.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https:/www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/8783485093810-121 - am 24.01.2026, 19:



https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Uns betreffende Vorbemerkungen
	II. Die Etappen desjüdisch-christlichen Dialogs zwischen Rosenzweig und Rosenstock
	1. Das Nachtgespräch von 1913
	2. Das briefliche Ringen von 1916
	3. Margrit Rosenstock-Huessy und der "Stern"
	4. Das jüdische Lernen

	III. Uns betreffende Nachbesinnungen
	IV. Ein persönliches Nachwort

