
Franz Rosenzweig und Eugen Rosenstock.
Einjüdisch-christlicher Dialog - 
und die Folgen von Auschwitz

I. Uns betreffende Vorbemerkungen

1.

Dieser Beitrag versteht sich als Denkanstoß, ohne daß ich 
behaupten könnte, mit den aufgeworfenen Fragen bereits 
fertig geworden zu sein. Aber er berührt Problemstellungen, 
von denen ich für mich weiß, daß in ihrem Bedenken eines 
unserer vordringlichsten Bildungsprobleme liegt - unser 
Bildungsproblem 50 Jahre nach der Reichskristallnacht, dem 
Symbol für die organisierten Verbrechen, die Deutsche, 
unsere Elterngeneration, gegen ihre jüdischen Mitbürger 
begangen haben.
Die Kristallnacht, die ein organisierter Reichspogrom war, 
ist nicht nur ein historisches Ereignis, das am 7. November 
1938 in Kassel begann und am 8. und 9. November im 
ganzen deutschen Reich durchgeführt wurde, sondern sie hat 
eine lange Vorgeschichte; ich meine nicht nur die General­
probe von Wien oder die Judenverfolgungen seit 1933, 
sondern ich meine die Wurzeln, die tief in die Geschichte 
des christlichen Abendlandes zurückreichen. Und sie hat 
eine Nachgeschichte, zunächst natürlich die unvorstellbar 
satanische Vernichtungsmaschinerie gegen das europäische 
Judentum, für die der Name Auschwitz symbolhaft steht. 
Aber die Nachgeschichte reicht weiter, reicht bis in unsere 
gegenwärtige Zeit hinein, auf die bezogen Ralph Giordano 
zu Recht von der "zweiten Schuld" spricht.1 Vor über 20

1 Ralph Giordano, Die zweite Schuld oder von der Last Deutscher zu 
sein, Hamburg 1987.

121

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jahren bereits schrieb Theodor W. Adorno in "Erziehung 
nach Auschwitz":

"Die Forderung, daß Auschwitz nicht noch einmal sei, ist die 
allererste an Erziehung. Sie geht so sehr jeglicher anderen voran, 
daß ich weder glaube, sie begründen zu müssen, noch zu sollen. 
Ich kann nicht verstehen, daß man mit ihr bis heute so wenig sich 
abgegeben hat ... Daß man aber die Forderung, und was sie an 
Fragen aufwirft, so wenig sich bewußt macht, zeugt, daß das 
Ungeheuerliche nicht in die Menschen eingedrungen ist, Symptom 
dessen, daß die Möglichkeit der Wiederholung, was den Bewußt­
seins- und Unbewußtseinsstand der Menschen anlangt, fort­
besteht."2

Diese Worte haben ihre Aktualität nicht verloren. Ich bin mir 
bewußt, daß der von mir versuchte Weg, Licht in unseren 
Unbewußtseinsstand zu bringen, nur einer von vielen 
möglichen ist. Wenn ich hier das jüdisch-christliche Ge­
spräch in das Zentrum stelle, so nicht, weil ich mich für 
theologische Fragen besonders zuständig fühle, sondern weil 
ich meine, daß die tiefsten Wurzeln des Antisemitismus - 
wie verborgen oder sublimiert auch immer - religiöser 
Herkunft sind.

2.

Nach 1945 wurden in vielen deutschen Großstädten Gesell­
schaften für christlich-jüdische Zusammenarbeit gegründet. 
Es sind sicherlich wichtige und ehrenwerte Ansätze der Reue 
und der Scham über die Greuel der Nazizeit sowie Versuche, 
wenigstens im Nachhinein zu Formen der Toleranz zwischen 
Christen und Juden zu finden. Es liegt mir fern, die Verdien­
ste dieser Gesellschaften für christlich-jüdische Zusammen­

2 Theodor W. Adorno, Erziehung zur Mündigkeit, Frankfurt a. M. 1970, 
88.

122

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


arbeit schmälern zu wollen - ich selber bin, um ihre Arbeit 
zu stärken, in die Kasseler Gesellschaft eingetreten, die 
gerade 180 Mitglieder zählt. Aber ganz nüchtern betrachtet, 
kommen diese Bemühungen zu spät und sie dienen - so wie 
sie angelegt sind - heute mehr der nachträglichen Aufrich­
tung des schlechten Gewissens der Christen. Wo waren die 
Christen in den anderthalb Jahrhunderten davor, als die 
Juden mit Moses Mendelssohn den jüdisch-christlichen 
Dialog eröffneten, und wo waren sie vor allem in der Zeit 
des Nazi-Terrors gegen die Juden? Heute - nach Auschwitz, 
nachdem im Namen Deutschlands und mit christlichem 
Beistand sechs Millionen europäische Juden ermordet 
worden sind, kommt diese Geste der Toleranz verspätet und 
kann leicht zu falscher Besänftigung verführen.
Indem ich im folgenden zunächst auf das letzte große 
Gesprächsangebot des deutschen Judentums: auf das 
Lebenswerk des jüdischen Religionsphilosophen Franz 
Rosenzweig und auf Rosenzweigs Dialog mit seinen 
christlichen Freunden - vor allem mit Eugen Rosenstock - 
eingehe, möchte ich einen Maßstab aufzeigen, an dem wir 
Gespräch und Zusammenarbeit zu messen haben. Aber - 
dies möchte ich im letzten Teil meiner Ausführungen 
andeuten - ein unmittelbares Wiederanknüpfen an Rosen­
zweigsjüdisch-christliches Gespräch mit seinen Freunden ist 
uns durch Auschwitz versperrt. Wir können nicht die 
partnerschaftlich ausgestreckte Hand Rosenzweigs ergreifen 
- wir nicht mehr. Wir haben die Last von Auschwitz zu 
tragen, und nur indem wir sie voll auf uns nehmen, können 
wir - so scheint mir - dialogwürdig werden.

3.

Franz Rosenzweig wird von Juden symbolhaft - darauf 
haben Leo Baeck und viele andere hingewiesen - als der 
letzte Repräsentant eines deutschen Judentums erfahren, 

123

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dessen Begründer Moses Mendelssohn war.3 Moses Men­
delssohn, einer der führenden Köpfe der deutschen Aufklä­
rung, hatte durch sein Vorbild und seine späten Schriften 
seine jüdischen Glaubensgenossen aufgefordert, sich in die 
deutsche Kultur einzugliedem, ohne doch ihren Glauben und 
ihre religiösen Lebensregeln aufzugeben; mit Gotthold 
Ephraim Lessing führte er einen durch wahre sittliche 
Toleranz geprägten interreligiösen Dialog. 150 Jahre später 
-an den Gefahren der Assimilation und dem Antisemitismus 
gereift - fordert Franz Rosenzweig seine inzwischen voll in 
die deutsche Kultur integrierten Glaubensgenossen auf, sich 
bewußter auf ihren jüdischen Glauben und ihre religiösen 
Lebensregeln zu besinnen, ohne doch dabei die deutsche 
Kultur aufzugeben. Selbstbewußt tritt er als Jude seinen 
christlichen Freunden gegenüber und eröffnet einen jüdisch­
christlichen Dialog, wie er noch nie zuvor geführt worden 
war.
Natürlich gab es schon vor Rosenzweig bedeutende Rabbi­
ner und Philosophen, die die Gestalt bewußten Judentums in 
der modernen europäischen Kultur geprägt haben, so 
beispielsweise Leo Baeck mit seinem Buch Das Wesen des 
Judentums (1905) als Antwort auf Adolf von Harnack Das 
Wesen des Christentums (1900). Aber waren nicht all diese 
Versuche - wie Rosenzweig sagt - dadurch gekennzeichnet, 
daß sie noch allzusehr bemüht waren, das Judentum kritisch 
vom Christentum abzugrenzen (GS III, 677 ff.). In Besin­
nung auf den Geist des jüdischen Glaubens arbeitet Rosen­
zweig von diesem her das Gemeinsame, aber auch das 
Scheidende zwischen Judesein und Christsein heraus und 

3 Leo Baeck, Von Moses Mendelssohn zu Franz Rosenzweig, Stuttgart 
1958; Schalom Ben-Chorin, "Franz Rosenzweig und das Ende des 
deutschen Judentums" (57-64); Paul Mendes-Flohr, "Mendelssohn and 
Rosenzweig" (213-223), die beiden letzteren in: Der Philosoph Franz 
Rosenzweig (1886-1929).

124

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


streckt den Christen partnerschaftlich die Hand entgegen, die 
bereit sind, über das Scheidende hinweg, die Juden als Juden 
zu akzeptieren. So wurde Rosenzweigs Angebot zum 
jüdisch-christlichen Dialog das letzte großartige Zeugnis des 
deutschen Judentums kurz vor seiner Zerstörung.4

II. Die Etappen des jüdisch-christlichen Dialogs 
zwischen Rosenzweig und Rosenstock

Erst durch die Auseinandersetzung mit seinen engsten 
christlichen Freunden findet Rosenzweig zum Judesein 
zurück, und erst in den kämpferisch geführten Gesprächen 
-vor allem mit Eugen Rosenstock -festigt sich Rosenzweigs 
Entschluß, seine Kräfte ausschließlich für die jüdische 
Bildungsarbeit einzusetzen. So durchläuft dieser jüdisch­
christliche Dialog mehrere sich dramatisch zuspitzende 
Etappen. Vergegenwärtigen wir uns zunächst die Ausgangs­
situation.
Franz Rosenzweig wird am 25. Dezember 1886 in Kassel 
geboren. Er wächst in einer assimilierten jüdischen Familie 
heran. Sein Vater ist ein wohlhabender Fabrikant und zählt 
zu den angesehendsten Bürgern der Stadt, zeitweise ist er 
Stadtverordneter und später Stadtrat im wirtschaftlich 
aufblühenden Kassel. Am Sabbat besucht die Familie die 
große Synagoge der liberal-jüdischen Gemeinde; und man 
feiert die jüdischen Jahresfeste, so wie die christlichen 
Bürger sonntags zur Kirche gehen und die christlichen 
Jahresfeste einhalten. Lediglich von seinem Großonkel 

4 Siehe Rafael N. Rosenzweig, "Deutscher und Jude. Franz Rosenzweigs 
Weg zum jüdischen Volk" (65-75); Friedrich Georg Friedmann, "Franz 
Rosenzweigs Neues Denken. Sein Beitrag zum jüdisch-christlichen 
Dialog" (399-411), beide in: Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886- 
1929).

125

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Adam Rosenzweig erfährt Franz Rosenzweig eine tiefer­
gehende jüdische Bildung.
Nach dem Besuch des humanistischen Gymnasiums studiert 
er zunächst Medizin in Göttingen und München, wechselt 
dann aber zum Studium der Historie und Philosophie in 
Berlin und Freiburg. Großen Einfluß auf seine denkerische 
Entwicklung übt sein drei Jahre älterer Vetter Hans Ehren­
berg aus, der zunächst Ökonomie, dann Philosophie studiert, 
1909 zum Christentum konvertiert und seit 1910 in Heidel­
berg als Privatdozent Philosophie lehrt.5 Franz Rosenzweig 
verteidigt den Übertritt seines Vetters zum Christentum 
gegenüber seinen Eltern, denn für einen nicht mehr in 
seinem Glauben Erzogenen gebe es keinen Grund, gegen die 
Gewalt der herrschenden Kultur an der Religion seiner Väter 
festzuhalten.
Philosophisch gehören Ehrenberg und Rosenzweig zu den 
ersten hervorragenden Köpfen, die sich in dieser insgesamt 
lichtlosen philosophischen Zeit, vom Kantianismus herkom­
mend, wieder in das Denken des Deutschen Idealismus’ 
Fichtes, Schellings und Hegels einarbeiten. In diesem 
Zusammenhang gilt es an Rosenzweigs Dissertation zu 
Hegel (1912) zu erinnern, die aber erst nach dem Ersten 
Weltkrieg zweibändig unter dem Titel Hegel und der Staat 
(1920) erscheinen kann; es ist die erste fundierte Arbeit zur 
Geschichts- und Staatsphilosophie Hegels in unserem 
Jahrhundert.6 Wichtig ist aus dieser Frühzeit auch Rosen­
zweigs Entdeckung und kommentierende Edition des 
sogenannten Ältesten Systemprogramms des deutschen 
Idealismus, ein Blatt in Hegels Handschrift, das Rosenzweig 
jedoch inhaltlich als einen Entwurf von Schelling (1796) ent­

5 Siehe Werner Licharz und Manfred Keller (Hg.), Franz Rosenzweig 
und Hans Ehrenberg. Bericht einer Beziehung, Frankfurt a. M. 1986.
6 Siehe hierzu den Beitrag "Der Philosoph Franz Rosenzweig" in diesem 
Band.

126

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schlüsselt. Aber Ehrenberg und Rosenzweig gehören 
zugleich zu den ersten, die sich durch eine brillante Kritik 
vom Idealismus lösen und sich zu einer früh-existentialisti- 
schen Position durchringen können.

1. Das Nachtgespräch von 1913

In diese Studienzeit reichen die ersten jüdischen-christlichen 
Gespräche Rosenzweigs mit seinen christlichen Freunden 
zurück. Zu diesen Freunden zählen neben dem eben schon 
genannten Vetter Hans Ehrenberg vor allem der in einem 
bereits christlichen Elternhaus aufgewachsene Vetter Rudolf 
Ehrenberg, ein Biologe, zu dem Rosenzweig wohl das 
vertrauteste Verhältnis hat,7 sodann der mit 16 Jahren zum 
Christentum konvertierte Eugen Rosenstock, ein unge­
stümer, genialer Denker, der sich bereits mit 24 Jahren in 
Rechtsgeschichte habilitiert und der der eigentliche christ­
liche Herausforderer Rosenzweigs ist,8 und schließlich der 
aus einer betont christlich geprägten Familie stammende 
Mediziner Viktor von Weizsäcker.9
In diesen ersten Gesprächen sind es die Vettern und Freunde, 
die - mehr indirekt als ausgesprochen - Franz Rosenzweig 
drängen, zum Christentum überzutreten. Natürlich spielt 

7 Siehe Maria Ehrenberg, "Rudolf Ehrenbergs Theoretische Biologie 
und Metabiologie", in: Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 
159-177; siehe Rudolf Hermeier (Hg.), Jenseits all unseres Wissens 
wohnt Gott. Hans Ehrenberg und Rudolf Ehrenberg zur Erinnerung, 
Moers 1987.
8 Eugen Rosenstock-Huessy, Ja und Nein. Autobiographische Fragmen­
te, Heidelberg 1968; siehe Dietmar Kämper, "Das Nachtgespräch vom 
7. Juli 1913. Eugen Rosenstock-Huessy und Franz Rosenzweig", in: Der 
Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 97-104.
9 Viktor von Weizsäcker, Begegnungen und Entscheidungen. Gesam­
melte Schriften I, Frankfurt a. M. 1986; siehe Wolfgang Jacob, "Viktor 
von Weizsäcker und Franz Rosenzweig", in: Der Philosoph Franz 
Rosenzweig (1886-1929), 179-186.

127

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch der äußere Druck eine Rolle: Es ist damals im Deut­
schen Reich für einen Juden kaum möglich, eine akademi­
sche Laufbahn einzuschlagen, sich zu habilitieren oder gar 
Professor zu werden.10 Aber die eigentliche Herausforderung 
erwächst Rosenzweig aus der existentiellen Glaubenshaltung 
seiner Freunde. Jeder von ihnen hatte im christlichen 
Glauben Grund und Halt seiner existentiellen Lebensbestim­
mung gefunden, die ihnen die wissenschaftliche Rationalität 
allein nicht zu bieten vermochte, denn diese reicht niemals 
an die letzten existentiellen Fragen und Entscheidungen 
heran. Was also Rosenzweig zunächst fasziniert, ist diese an 
Sören Kierkegaard erinnernde Ernsthaftigkeit des Ringens 
seiner Freunde um Positionsfindung und deren gelebte 
Bewährung.
Aber der christliche Glaube spielt nicht nur die tragende 
Rolle ihrer existentiellen Lebensbestimmung, auch ge­
schichtlich erhoffen sie von einer Wiederbesinnung auf den 
Kem der christlichen Botschaft eine Erneuerung der abend­
ländischen Kultur, die sich durch ihre zunehmende Wissen­
schafts-, Staats- und Fortschrittsvergottung selber auszu­
höhlen beginnt. Das Christentum wird von den Freunden 
ganz selbstverständlich als die innere Kraft der Liebe 
verstanden, die die Emanzipationsgeschichte Europas 
vorangetrieben hat. Weltgeschichtlich gesehen - mit diesem 
Hegelschen Gedanken hatte Rosenzweig bereits in seiner 
Dissertation gerungen - hat das Christentum das Judentum 
abgelöst. Es hat die offenbarte Verheißung an das Volk 
Israel aufgenommen und in alle Welt hinausgetragen und 
damit einen Versittlichungsprozeß der Völker in Gang 
gebracht, der zwar noch keineswegs abgeschlossen ist, der 
aber - wie die Freunde glauben - nur vom Christentum als 
Religion der Liebe vollbracht zu werden vermag.

10 Siehe Rivka Horwitz, "Warum ließ Rosenzweig sich nicht taufen?", 
in: Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 79-96.

128

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dies ist der Hintergrund für das dramatische Gespräch vom 
7. Juli 1913 zwischen Eugen Rosenstock und Franz Rosen­
zweig im Beisein von Rudolf Ehrenberg in Leipzig.11 In 
jenem Nachtgespräch vermag der Christ Rosenstock durch 
sein nicht nachlassendes bohrendes Fragen nach dem 
existentiellen Standort seines Gesprächspartners die letzten 
idealistischen Schalen im Denken Rosenzweigs zu brechen 
und Rosenzweig so grundlegend zu erschüttern, daß dieser 
seinen beiden Freunden verspricht, Christ zu werden. 
Rosenzweig beschreibt den Kernpunkt dieses Gesprächs 
einige Monate später in einem Brief wie folgt:

"In dem Leipziger Nachtgespräch, wo mich Rosenstock Schritt für 
Schritt aus den letzten relativistischen Positionen, die ich noch 
hielt, herausdrängte, und mich zu einer unrelativistischen Stel­
lungnahme zwang, war ich ihm deshalb von vorneherein unter­
legen, weil ich das Recht dieses Angriffs auch von mir aus 
bejahen mußte ... Deshalb war ich damals schon durch Rosen­
stocks einfaches Bekenntnis, mit einem Schlag entwaffnet. Daß 
ein Mensch wie Rosenstock mit Bewußtsein Christ war ..., dies 
warf mir meine ganze Vorstellung vom Christentum, damit aber 
von Religion überhaupt und damit von meiner Religion, über den 
Haufen." (GS I, 133)

Noch standen nicht "Judentum und Christentum" einander 
gegenüber, sondern - wie Rosenstock Rosenzweig treffend 
charakterisiert - "Offenbarungsglaube und Philosophie­
gläubigkeit" (Briefe, 638 f.), denn Rosenzweig glaubte bis zu 
diesem Gespräch eine philosophische Position über den 
Gegensatz von Judentum und Christentum hinaus beziehen 
zu können, ohne sein angestammtes Judesein in Frage stellen 

11 Siehe Hugo Gotthard Bloth, "Was geschah im ’Leipziger Nacht­
gespräch’ am 7. 7. 1913 zwischen den Freunden Eugen Rosenstock, 
Franz Rosenzweig und Rudolf Ehrenberg", in: Mitteilungsblatt der 
Eugen Rosenstock-Huessy-Gesellschaft (1982).

129

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu müssen. Nun aber traf er in Rosenstock auf einen ihm 
intellektuell ebenbürtigen Denker, der nicht nur kein Hehl 
daraus machte, existentiell im Christentum seinen Standort 
gefunden zu haben, sondern der ihn durch Fragen dazu 
zwang, einzugestehen, daß man in einem philosophischen 
Denksystem keinen existentiellen Halt finden könne. Diese 
Einsicht nötigte Rosenzweig das Versprechen ab, Christ zu 
werden. Doch erbittet sich Rosenzweig vor dem Vollzug der 
Konversion eine Besinnungszeit, um sich nochmals in das 
Judentum vertiefen zu können, denn er will nicht als Heide, 
sondern als Jude Christ werden. Diese Besinnung führt 
Rosenzweig aber zu einem ganz anderen Ergebnis als er und 
seine beiden Gesprächspartner und zunächst wohl auch er 
selbst erwartet hatten. Nach längerem Schweigen schreibt 
Franz Rosenzweig in einem Brief vom 31. Oktober 1913 an 
Rudolf Ehrenberg:

"Lieber Rudi, ich muß dir mitteilen, was dich bekümmern und, 
zunächst mindestens, dir unbegreiflich sein wird: ich bin in langer, 
wie ich meine, gründlicher Überlegung dazu gekommen, meinen 
Entschluß zurückzunehmen. Er scheint mir nicht mehr notwendig 
und daher, in meinem Fall, nicht mehr möglich. Ich bleibe also 
Jude." (GSl, 133)

Rosenzweig hat auf die christliche Herausforderung seiner 
Freunde für sich eine Antwort gefunden, die ihm den Weg 
in die Religion seiner Väter neu erschließt. Er entdeckt, daß 
die über alle Philosophie hinausreichende existentielle 
Bewährung, die seine Freunde im Christentum finden, für 
ihn nur im Judentum wurzeln könne. Und er entdeckt 
zweitens, daß nicht nur das Christentum eine weltgeschicht­
liche Mission hat, sondern ebensosehr, wenn auch völlig 
anders, das Judentum -eine weltgeschichtliche Mission, die 
in der jüdischen Treue zum alten Bund liegt, eine Rolle, die 
dem Judentum gerade auch in der Diaspora innerhalb 
christlicher Staaten zufällt. Den Kerngedanken heraus­

130

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schälend, schreibt Rosenzweig an Rudolf Ehrenberg im 
selben Brief:

"Das Christentum erkennt den Gott des Judentums an, nicht als 
Gott aber als den ’Vater Jesu Christi’ ... Was Christus und seine 
Kirche in der Welt bedeuten, darüber sind wir einig: es kommt 
niemand zum Vater denn durch ihn [Johannes 14/6].
Es kommt niemand zum Vater -anders aber wenn einer nicht mehr 
zum Vater zu kommen braucht, weil er schon bei ihm ist. Und 
dies ist nun der Fall des Volkes Israel... Das Volk Israel, erwählt 
von seinem Vater, blickt starr über Welt und Geschichte hinüber 
auf jenen letzten fernsten Punkt, wo dieser sein Vater, dieser 
selbe, der Eine und Einzige — ’Alles in Allem’! — sein wird. An 
diesem Punkt, wo Christus aufhört der Herr zu sein, hört Israel 
auf erwählt zu sein: an diesem Tage verliert Gott den Namen, mit 
dem ihn allein Israel anruft: Gott ist dann nicht mehr ’sein’ Gott. 
Bis zu diesem Tage aber ist es Israels Leben, diesen ewigen Tag 
in Bekenntnis und Handlung vorwegzunehmen, als ein lebendes 
Vorzeichen dieses Tages dazu stehen, ein Volk von Priestern, mit 
dem Gesetz, durch die eigene Heiligkeit den Namen Gottes zu 
heiligen. Wie dieses Volk Gottes in der Welt steht, welche 
äußeren (Verfolgungen) und inneren (Erstarrung) Leiden es durch 
seine Absonderung auf sich nimmt, darüber sind wir wieder 
einig." (GS I, 134 f.)

In diesen Sätzen liegt eine ungeheure Herausforderung an 
das Christentum. Es folgen nun für Rosenzweig Jahre 
intensivster jüdischer und allgemein-theologischer Studien. 
Hermann Cohen, der große Kantianer, der in seinem Grei­
senalter selbst seinen existentiellen Weg zum Judentum 
zurückgefunden hatte und in Berlin an der Hochschule für 
die Wissenschaft des Judentums wirkte, wird Rosenzweig 
dabei zu einem wegweisenden Lehrer.12

12 Hermann Cohen, Religion der Vernunft aus den Quellen des Juden­
tums (1922), Darmstadt 1966; siehe auch Franz Rosenzweig, "Über 
Hermann Cohens 'Religion der Vernunft*" (GS III, 225 ff.).

131

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nach dem Entschluß, Jude zu bleiben, meidet Rosenzweig 
zunächst die direkte Konfrontation mit Eugen Rosenstock. 
Zwar treffen sie sich noch vor dem Kriegsausbruch 1914 in 
Berlin, aber das Gespräch umgeht alle kritischen Punkte und 
verbleibt im intellektuellen Gedankenaustausch. Auch im 
Briefwechsel und in den Gesprächen mit Hans Ehrenberg 
wird diese an die existentiellsten Fundamente persönlicher 
Lebensentscheidung rührende Frage zunächst ausgespart. 
Dem einzigen aus dem Freundeskreis, dem sich Franz 
Rosenzweig von Anfang an offenbart, ist Rudolf Ehrenberg, 
dem er sich menschlich am nächsten verbunden fühlt und 
der - vielleicht weil er kein Konvertit ist, sondern in einem 
christlichen Elternhaus groß geworden war - auch am ver­
ständnisvollsten und sensibelsten auf Rosenzweigs Entschei­
dung zu reagieren vermag. Bereits in seinem allerersten Ant­
wortbrief vom 3. November 1913 schreibt Rudolf Ehrenberg 
an Rosenzweig:

"Lieber Franz ... Die theoretische Anerkennung, die Du von dem 
Christentum für Deinen neuen Standpunkt verlangst, kann ich Dir 
— soweit ich für den Christen sprechen darf — geben. Vom streng 
evangelischen Standpunkte aus könnte ich es wohl nicht, aber von 
dem Glauben an die irdische Kirche aus kann ich es. — Was ich 
aber nicht kann, ist diese Anerkennung unabhängig sein lassen 
von der Frage der Zugehörigkeit des einzelnen Juden zu dem 
Volke Israel, Deiner Zugehörigkeit dazu ... Um wirklich an 
diesem Punkte für meine Kirche sagen zu dürfen: ’Hier dürft ihr, 
ihr Christen, euch des Missionsbefehls ledig fühlen, ohne ver­
dammt zu werden’, ... das sagen zu dürfen, dazu müßte Dein 
Standpunkt ein Teil meines Glaubens werden. — Und, da ich das 
innerlich — von Gott zu mir - nicht erfahren kann, so muß ich es 
lebendig sehen, ich muß den Juden des Volkes Israel so lebendig 
sehen, wie ich die ganze christliche Kirche der 1900 Jahre sehe." 
(GS I, 138)

Rudolf Ehrenberg ist wohl der einzige unter den christlichen 
Freunden, der nicht nur die existentiell-religiöse Entschei- 

132

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


düng Franz Rosenzweigs als individuelle akzeptiert, sondern 
der im Laufe des Dialogs auch den darin implizierten 
Anspruch des Judeseins Rosenzweigs als Christ partner­
schaftlich zu tolerieren vermag,13 während die beiden 
anderen, Hans Ehrenberg und Eugen Rosenstock, bei aller 
schrittweisen Anerkennung des neuen Standorts Rosen­
zweigs nie ganz davon loskommen, den Missionierungs­
auftrag der christlichen Kirche auch gegenüber den Juden 
fortbestehen zu lassen.

2. Das briefliche Ringen von 1916

1914 zieht Rosenzweig wie auch die meisten seiner Freunde 
in den Krieg. Er ist zunächst als Sanitäter danach bei der 
Artillerie eingesetzt, vor allem an der Balkanfront. In diesen 
Kriegsjahren beginnt nun der zweite Akt des jüdisch­
christlichen Dialogs mit Eugen Rosenstock, diesmal in 
Briefen, die ganze Traktate sind. Dieser.Briefwechsel, der 
einem gigantischen Ringen gleicht, ist ein ganz einmaliges 
Dokument jüdisch-christlicher Auseinandersetzung.14 Es 
gibt keinen Sieger und keinen Besiegten. Was Rosenzweig 
seinem Freund abtrotzen will, ist nicht nur die Anerkennung 
seines individuellen Weges, Jude zu bleiben, so wie er 
Rosenstocks individuellen Weg zum Christentum akzeptiert, 
sondern was er von ihm als Christen fordert, ist für Christen 
bisher nicht vollziehbar: die Juden als Juden anzuerkennen, 

13 Wie Franz Rosenzweig Rudolf Ehrenberg bei seinem christlichen 
Besinnungen — Rudolf Ehrenberg, Ebr. 10,25. Ein Schicksal in Predig­
ten, Würzburg 1920 — beratend zur Seite steht, so ist auch Rudolf 
Ehrenberg bei Rosenzweigs “jüdischem Buch" Der Stern der Erlösung 
als Ratgeber beteiligt.
14 Franz Rosenzweig und Eugen Rosenstock, "Judentum und Christen­
tum", mit einem Vorwort von Eugen Rosenstock, in: Franz Rosenzweig, 
Briefe (1935). Ohne Vorwort, chronologisch eingeordnet auch in GS I 
(wonach hier zitiert wird).

133

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


d. h. zu begreifen, daß die Juden Christus nicht brauchen, da 
sie schon in einem Bund mit Gott stehen.
Den Briefwechsel, den Eugen Rosenstock bei einem Gast­
aufenthalt in Rosenzweigs elterlichem Hause in Kassel Ende 
Mai 1916 mit Franz Rosenzweig an der Balkanfront auf­
nimmt, dreht sich zunächst um wissenschaftliche Fragen. 
Eugen Rosenstock bietet seine Hilfe an, für die Drucklegung 
von Rosenzweigs kommentierter Edition des Ältesten 
Systemprogramms des deutschen Idealismus zu sorgen - es 
erschien durch seine Vermittlung 1917 in Heidelberg. In den 
folgenden Briefen, die um die Philosophie des Deutschen 
Idealismus kreisen, beginnt Rosenstock - die Freunde siezen 
sich noch -, aus der selbstgewissen Überlegenheit seines 
Christseins zunächst gegen Hermann Cohen, dann gegen 
Rosenzweigs Judesein zu sticheln; so beginnt der Brief vom 
13. September 1916 an Franz Rosenzweig mit den Worten:

"Lieber Mit (Jud + post Christum natum + post Hegel mortuum)!" 
(GSI, 229)

Und Rosenstock fährt fort, eine Äußerung Rosenzweigs zur 
Verteidigung Cohens mißverstehend, gegen jene sich zu 
ereifern, die behaupten, daß Religion "Privatsache" sei. 
"Vielleicht ist sie das Einzige in dem Gefäß Ihrer Seele, 
unserer Seele überhaupt, was nicht Privatsache bleiben 
kann." (GS I, 229)
In dieser Weise doppelt provoziert, läßt sich Franz Rosen­
zweig aus der Reserve locken und beginnt den zweiten Akt 
des jüdisch-christlichen Dialogs mit Eugen Rosenstock; 
diesmal ist Rosenzweig der Herausforderer, der das theoreti­
sche Niveau des Disputs über Judentum und Christentum 
vorgibt. Gegen das kokettierende "Mit-Jud" sich ver­
wahrend, antwortet Rosenzweig - wobei ich im folgenden 
immer nur einige Kernpunkte aus der Gesamtargumentation 
herausgreifen kann -:

134

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


"Sie haben es sich früher zu leicht gemacht, indem Sie einfach den 
Juden in Anführungsstriche setzten und ihn so als persönliche 
Marotte ... beiseite legten. Sie machen es jetzt, mir und Ihnen, 
schwer... Sie aber -jetzt —zwingen mich nicht... mein Judentum 
in der ersten Person zu behandeln, indem Sie dasselbe tun. Das ist 
mir gefühls- und denkmäßig gleich unerträglich. Sie können für 
mich nichts anderes sein als Christ; der leerste, entwurzelte und 
entkrönte Zivilstandsjude wird von meinem jüdischen Willen noch 
erfaßt, Sie nicht ... Selbst wenn Sie wirklich Christ ... ["aus der 
Beschneidung"] wären (Sie sind es aber ... nicht in der Realität 
Ihres vorchristlichen Lebens ...)..., so würde auch das mir nichts 
ändern, denn ich erkenne diesen missionstheologischen Begriff 
des 'Christen aus Israel' nicht an ..." (GS I, 231 f.)

Von der theoretischen Wucht und Ernsthaftigkeit der 
Antwort Rosenzweigs auf seine Stichelei betroffen, lenkt 
Eugen Rosenstock im nächsten Brief vom 4. Oktober 1916 
ein:

"Im übrigen -Sie überschätzen -leider! -den Christen in mir. Ich 
bin nicht Paulus von Tarsus, leider nicht. Vor Ihnen macht meine 
Mission halt. Sie sind das menschliche Individuum, dessen Beson­
derheit ich trotz seiner Außerchristlichkeit anerkenne. Ich sehe das 
Judentum genau wie Sie es der 'Kirche' - und sich selbst? - 
vorschreiben, wie mir überhaupt die Offenbarung Gottes in der 
Welt von Tag zu Tag aus einem bloß hintergründig-metaphori­
schen abstrakten Begriff immer mehr zur unmittelbaren jetzt-hier- 
so-Wirklichkeit wird. Die Juden sind so sehr das auserwählte 
Volk, und das Alte Testament so sehr das Gesetz der Väter, wie 
das Neue die Liebe der Kinder (Abrahams- und Christusopfer die 
Pole; dort Vater, hie Sohn), daß allerdings die Kirche 'ihre' Juden 
zur Verbürgung ihrer eignen Wahrhaftigkeit braucht. Die jüdische 
Verstocktheit ist sozusagen ein christliches Dogma. Aber ist sie, 
kann sie auch ein jüdisches sein? Das ist der Graben, von dem ich 
nicht sehe, wie Sie ihn nehmen. Um dieses einen Punktes willen 
versteh ich Sie ganz und gar nicht und — lasse Sie in Ruhe, Sie als 
den einzigsten Menschen weit und breit." (GS I, 245)

135

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Damit hatte Rosenstock selber indirekt die Religion zur 
Privatsache erklärt, indem er Rosenzweig - wenn auch nur 
ihm allein - die individuelle Entscheidung, Jude zu bleiben, 
zugestand. Gleichzeitig aber streitet er - das christliche 
Selbstverständnis absolutsetzend - den Juden nach Christi 
Geburt und Kreuzestod das Recht ab, sich weiterhin als 
auserwähltes Volk zu begreifen. Dadurch erneut provoziert, 
antwortet Rosenzweig in einem über zehnseitigen Brief, in 
dem er eine theoretisch scharfe Abgrenzung des Judentums 
vom Christentum vornimmt. Es geht ihm dabei darum, dem 
Christen Rosenstock deutlich zu machen, daß dem Hochmut 
der Christen, denen das Beharren der Juden an ihrem 
Glauben als "Verstocktheit" erscheint, ein ebensolcher im 
Glauben fundierter Hochmut der Juden entgegensteht, für 
den der christliche Glaube nicht nur unbegreiflich, sondern 
sogar armselig erscheint. Es geht Rosenzweig nicht darum, 
als gläubiger Jude von Rosenstock anerkannt zu werden, 
sondern die Christen müssen lernen, die Fortexistenz des 
Judentums post Christum natum zu akzeptieren. Auch wenn 
es ihrem Glauben zuwider ist, müssen die Christen begrei­
fen, daß die Juden Christus nicht brauchen, da sie sich 
bereits in einem älteren Bund mit Gott wissen.
Weil die Christen diese Grenze ihres Glaubens gegenüber 
den Juden spüren, diese Grenze theologisch aber nicht 
akzeptieren wollen, erwächst ihnen ein unaustilgbarer 
Judenhaß, dem auf jüdischer Seite - wie Rosenzweig 
ausführt - eine ebenso unaufhebbare Christenverachtung 
entspricht.

"Dies praktische Emstnehmen, worin sich das Theologinnen von 
der jüdischen Verstocktheit auswirkt, ist tex Judenhaß. Sie wissen 
so gut wie ich, daß alle seine realistischen Begründungen nur 
modische Mäntelchen sind, um den einzig wahren metaphysischen 
Grund zu verhüllen, der metaphysisch formuliert lautet: daß wir 
die weltüberwindende Fiktion des christlichen Dogmas nicht 
mitmachen, weil sie (obzwar Wirklichkeit) eine Fiktion ist... und 

136

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ungebildet formuliert: daß wir Christus gekreuzigt haben und es, 
glauben Sie mir, jederzeit wieder tun würden, wir allein auf der 
weiten Welt...
Und so ist die entsprechende jüdische Realisierung des Theologu- 
mens vom Christentum als der Wegbereiterin der Judenstolz. Der 
ist einem Fremden schwer zu beschreiben. Was Sie davon sehen, 
kommt Ihnen albern und ungroß vor (so wie es dem Juden kaum 
möglich ist, den Antisemitismus anders als nach seinen gemeinen 
und dummen Äußerungen zu sehen und zu beurteilen). Aber (ich 
muß wieder sagen, glauben Sie mirl) sein metaphysischer Grund 
ist, wieder nach den drei Formulierungen wie oben: 1. daß wir die 
Wahrheit haben, 2. daß wir am Ziel sind und 3. wird jeder 
beliebige Jude im Grunde seiner Seele das christliche Verhältnis 
zu Gott, also die Religion i. e. S., eigentlich höchst kümmerlich, 
armselig und umständlich finden: daß man es erst von einem, seis 
wer er sei, lernen müsse, Gott unsern Vater zu nennen; das ist 
doch, wird der Jude meinen, das Erste und Selbstverständlichste 
— was braucht es einen Dritten zwischen mir und meinem Vater 
im Himmel. Das ist keine moderne Apologetenerfindung, sondern 
der einfache jüdische Instinkt, gemischt aus Unbegreiflichfinden 
und mitleidiger Verachtung.
Das sind die beiden Standpunkte, beide eng und eingeschränkt 
eben als Standpunkte und deshalb in der Theorie beide überwind­
bar; man kann verstehen, warum sich der Jude seine Unmittel­
barkeit der Gottesnähe leisten kann und der Christ es nicht darf, 
und auch verstehen womit der Jude für jenes Glück zahlen muß; 
ich kann diesen Zusammenhang ins Allerfeinste ausspinnen, er ist 
intellektualisierbar durch und durch (denn er entspringt letzthin 
aus dem großen sieghaften Einbrechen des Geistes in den Ungeist, 
das man Offenbarung nennt)." (GS I, 252 f.)

Nach diesem Brief verhärten sich die Fronten. Da Rosen­
stock die theoretischen Grenzziehungen Rosenzweigs als 
"Hochmut des Juden" deutet, kehrt er demgegenüber nun 
den Hochmut der Christen heraus; es ist dies der Hochmut 
des geschichtlichen Siegers, der über die Religionen der 
besiegten Juden und Heiden triumphiert.

137

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


"Das, wovon Christus erlöst, ist ja gerade der grenzenlose, naive 
Hochmut des Juden, den Sie selbst in Anspruch nehmen ... Aber 
das Christentum erlöst den Einzelnen von Familie und Volk durch 
die neue Einheit aller Sünder, aller Mühseligen und Beladenen ... 
Wo bleibt da die Metaphysik von Abrahams Samen? Seit 70 n. 
Chr. gibt es nur ethne und das auserwählte ethnos ist zum bloßen 
Färbereagenz alles Völkischen herabgesunken ... Abraham opfert 
seinen Sohn, im Neuen Bund opfert sich der, der den Bund mit 
Gott bringt, selber. Das ist der ganze Unterschied. Bei Heiden wie 
Juden trachtet jeder auctor, Vater, Besitzer... Herr und Vormund 
zu sein ... Der Christ kennt demgegenüber ein zweites Reich der 
Armut, Krankheit, der Scham, Reue... Abraham opfert was er hat, 
Christus was er ist.
Die Synagoge redet seit zweitausend Jahren über das was sie hat, 
weil sie schon gar nichts hat; aber sie erlebt nicht und wird 
deshalb nie erfahren, was sie ist. Sie bildet ab den Fluch der 
Selbstgewißheit... und der gedankenlosen Gleichgültigkeit gegen 
das Wertgesetz des einheitlichen Kosmos... Mit aller Macht ihres 
Wesens stemmen sie sich gegen ihre eigene Verheißung. Sie 
bilden auf Erden Luzifer ab ..." (GS I, 278 f.)

Nicht absichtlich, aber dadurch, daß Rosenstock in die 
Sprache der triumphierenden Kirche verfällt, wird seine 
Denk- und Ausdrucksweise verletzend. Es tritt genau das 
ein, was Rosenzweig in seinem vorhergehenden Brief 
analytisch aufgewiesen hatte -natürlich gemildert durch ihre 
Freundschaft und gegenseitige Achtung -, wo der Christ am 
Juden seine Grenze erfährt, schlägt seine Duldung in 
Feindseligkeit um. Rosenzweig muß seinen Dialogpartner 
zunächst ermahnen, im Rahmen eines durchaus harten, aber 
menschlich den Gegner achtenden theoretischen Diskurses 
zu bleiben.15

15 Siehe hierzu Reinhold Mayer, "Apologie und Polemik bei Franz 
Rosenzweig", in: Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 413- 
424.

138

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


"Sie haben ja recht, in allem, was Sie in Ihrer rabies theologica 
äußern. Ich meine wirklich, Sie müßten wissen, daß ich das alles 
weiß. Und auch weiß, daß Sie das Judentum so sehen müssen ... 
Dennoch gibt es einen Punkt, über den die christliche rabies so 
wenig wie die jüdische Rabulistik herausgehen sollte, obwohl sie 
es beide, wenn sie einmal in Gang sind, gern tun. Denn mögen Sie 
fluchen ... mögen Sie sich kratzen so viel sie wollen, Sie werden 
uns doch nicht los, wir sind die Laus in Eurem Pelz ..., wir sind 
der innere Feind - verwechseln Sie uns nicht mir dem äußeren! 
Die Feindschaft mag erbitterter sein müssen als die gegen den 
äußeren Feind, aber gleichwohl — wir und Ihr wir sind in den 
gleichen Grenzen, im gleichen — Reich." (GS I, 280 f.)

Aber auch inhaltlich weist Rosenzweig Satz für Satz die 
Anwürfe Rosenstocks zurück. Es ist hier nicht der Ort, allen 
Argumentationslinien zu folgen. Auf das nun folgende, 
stärker wieder einlenkende Antwortschreiben Rosenstocks 
charakterisiert Rosenzweig ihren jüdisch-christlichen 
Diskurs als einen "Dialog, den diese Monologe untereinan­
der bilden (daß sie einen Dialog untereinander machen, ist 
das große Weltgeheimnis, das offenbare, ja der Inhalt der 
Offenbarung ...) - also den Dialog aus diesen Monologen 
halte ich für die ganze Wahrheit" (GS I, 292). Doch nach 
diesem wohl größten Zugehen des Juden auf den Christen, 
das in einem Bekenntnis zum jüdisch-christlichen Dialog 
gipfelt, weist der Christ den Juden erneut und endgültig 
zurück. Rosenstock schreibt im Brief vom 19. November 
1916:

"Lieber Franz ben Juda! ... Sie enden mit dem, mit dem ich 
beginnen wollte: Ich muß und soll Sie also doch ’stehen lassen’! 
Lieber Mann, das war es ja aber gerade, was mir von Anfang an 
damals, als ich ruhig war, das Herz abfraß, weil ichs wußte ... 
Heute hat das Christentum ein neues Altes Testament statt Ihres 
alten: Nämlich sein heut lebendiges Altes Testament ist - die 
Kirchengeschichte ... Und was schlimmer ist, mein armer ben 
Juda, es wird sein Altes Testament vergessen ... Israels Zeit als 

139

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bibelvolk ist um ... Das Weltjahr des Ewigen Juden geht zu 
Ende...
Aber Christus ist in diesen letzten zweitausend Jahren so oft 
gekreuzigt, geweissagt, geglaubt, verketzert worden, daß eben 
diese Zeit selbst hinreichend Spiegel ist für ihn und für das Reich 
Gottes ... Nein, die Verstocktheit der Juden ist heut kein christ­
liches Dogma mehr. Christus hat jetzt, die ihn kreuzigen, genug in 
seiner Kirche. Es ist nicht wahr, daß ihn die Juden heute einzig 
kreuzen würden, ’sie allein auf der weiten Welf. Denn die Juden 
kreuzigen, richten, urteilen überhaupt nicht mehr." (GS I, 298)16

Der Endgültigkeit der christlichen Absage an das Judentum 
vermag Rosenzweig wenig entgegenzusetzen. Lediglich die 
Art und Weise in der Rosenstock eine weltgeschichtliche 
Perspektive als bereits vollzogen ausmacht, versucht 
Rosenzweig mit Rückbezug auf Schellings Vision einer alles 
umfassenden johanneischen Kirche zurechtzurücken:

"Das Christentum hat nun die Gewähr seiner Wirklichkeit hinter 
sich. Und das alte Testament ist etwas was verschwinden wird. 
Sagen Sie ... Aber weshalb sagen Sie nicht: es ist verschwun­
den??? Ich antworte, weil es nicht verschwunden ist, sondern 
verschwinden ’vvvzf, solange diese 1789 angehobene johanne- 
ische Epoche des Christentums dauern wird ... Was bleibt und 
tatsächlich erst 1789 in den Gesichtskreis des Christentums 
getreten ist, ist der nackte ... Jude ... Er ist jetzt gar nicht mehr 
Zeuge der Vergangenheit (Wahrheitsbeweis des Christentums...), 
sondern nur noch ’ Ärgernis’ (Unwahrheitsbeweis des Christen­
tums) — nur noch ’der verschwinden wird’, aber der erst ver­
schwunden sein wird, wenn der Unwahrheitsbeweis des Christen­
tums nicht mehr geführt werden kann." (GS I, 303 f.)

16 In einer Nachschrift fügt Eugen Rosenstock — ihre innere Gleich- 
gesinntheit als Menschen bekräftigend — hinzu: "Ob Sie nun mittelbar — 
durch mich — wirken, oder unmittelbar, so bleiben Sie unter denen, die 
Menschensöhne sind, sein möchten ... Mann, Sie würden Jesus von 
Nazareth nicht kreuzigen, Sie allein auf der weiten Welt. Glauben Sie 
mir das!" (GS 1,301)

140

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der nächste Brief von Rosenstock wendet sich fast aus­
schließlich philosophiegeschichtlichen Themen zu. Beinahe 
nur noch im Vorbeigehen erteilt Rosenstock dem auf eine 
innere Gemeinsamkeit bauenden Dialogangebot Rosen­
zweigs eine allerletzte Absage:

”... ich fürchte, wir sind jetzt inhaltlich so einig, sprachlich so 
auseinander, wie wir sein wollen und sollen. Aber eine Nuß bleibt 
noch: die immer gleiche Frömmigkeit bei Jud und Christ ... Da 
kann ich nicht mit..." (GS I, 313)

Nochmals antwortet Rosenzweig im Dezember 1916 und 
versucht Gemeinsames und Trennendes zwischen Juden und 
Christen herauszuarbeiten. Fast beschwörend spricht 
Rosenzweig in diesem allerletzten Brief ihres jüdisch­
christlichen Dialogs auf seinen Freund ein, um ihn von der 
Gemeinsamkeit ihres Anliegens zu überzeugen.

"Vorweg die ’harteNuß’, die 'gleiche’ Frömmigkeit... Sie haben 
sicher recht, daß das Frommsein, wo es lebendige Wirklichkeit 
geworden ist, also der fromme Mensch... bei Jud und Christ etwas 
ganz Verschiedenes ist, sogar etwas Entgegengesetztes, freilich 
korrelativ entgegengesetzt wie zwei ineinander verzahnte Kno­
chennähte (also vor Gott einerlei, vor Menschen schnurstracks 
entgegengesetzt). Aber hinter oder vielmehr in diesen zweierlei 
Ausprägungen steckt ein gleiches Metall...; dies Frommsein also 
ist das Gemeinsame, gemeinsam gegenüber dem 'Heidentum’, der 
’Weltfrömmigkeit’. Es ist... dies wirklich gemeinsame Fromm­
sein die menschliche Seite des wirklich gemeinsamen objektiven 
Ursprungs der 'Offenbarung'(GS I, 316)

Da Rosenstock hierauf nicht mehr eingeht, verläuft sich ihr 
sporadischer werdender Briefwechsel danach wieder in 
ausschließlich philosophischen Themen.

141

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Margrit Rosenstock-Huessy und der "Stern”

Zwar endet damit keineswegs die Freundschaft, im Gegen­
teil: beim nächsten Heimaturlaub Rosenzweigs kam Eugen 
Rosenstock mit seiner jungen Frau Margrit, geb. Hüssy nach 
Kassel zu Besuch, und man festigte die Freundschaft durch 
das vertraute "Du”, aber die Frage des Verhältnisses zwi­
schen Judentum und Christentum wurde im direkten Ge­
spräch und Briefwechsel umgangen. Stattdessen tritt Margrit 
Rosenstock-Huessy17 ab Mitte 1917 intensiv in den jüdisch­
christlichen Dialog mit Franz Rosenzweig ein.
Das Ausmaß dieses brieflichen Dialogs, der die Entstehung 
von Rosenzweigs Stern der Erlösung inspirierte und beflü­
gelte, ist erst in den letzten Jahren sichtbar geworden, als die 
über 1000 Briefe Rosenzweigs an Margrit Rosenstock- 
Huessy der Forschung zugängig gemacht wurden.18 Die 
Briefe von Margrit Rosenstock-Huessy an Franz Rosen­
zweig waren nach dessen Tod vernichtet worden, so daß wir 
heute nur noch die eine Seite dieses Gesprächs zu rekon­
struieren vermögen. In Margrit Rosenstock-Huessy hat 
Franz Rosenzweig eine Christin als Gesprächspartnerin 
gewonnen, die ähnlich sensibel wie Rudolf Ehrenberg -ohne 
christlichen Absolutheitsanspruch und Missionierungsdrang 
-auf die existentielle Frömmigkeit des Juden zu hören und 
zu antworten vermochte. Gleichzeitig wird aber aus diesem 
Briefwechsel auch deutlich, daß Franz Rosenzweig über 
Margrit Rosenstock-Huessy auch Eugen Rosenstock zu 

17 Nach 1933 nahm die Familie in der amerikanischen Emigration den 
Doppelnamen "Rosenstock-Huessy” in anglisierter Schreibweise an, den 
ich hier schon für Margrit Rosenstock sowie für Eugen Rosenstock in 
seinen späteren Jahren verwende.
18 Siehe hierzu Hans Rosenstock Huessy, "Franz — Margrit — Eugen" 
(105-107); Harold Stahmer, "The Letters of Franz Rosenzweig to Margrit 
Rosenstock-Huessy" (109-137), beide in: Der Philosoph Franz Rosen­
zweig (1886-1929).

142

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erreichen versucht, so daß Rosenzweigs Dialog mit Margrit, 
wenn auch kein wahrer Trialog, so doch die versuchte 
Fortführung des Dialogs mit Eugen Rosenstock ist. Das 
Ergebnis dieses Gesprächs ist Rosenzweigs religionsphiloso­
phisches Hauptwerk Der Stern der Erlösung. Über diesen 
Briefwechsel schreibt Eugen Rosenstock-Huessy im Rück­
blick am 6. November 1960 an einen Forscher, der über den 
Dialog zwischen Rosenzweig und Rosenstock arbeitet:

”Du hast Dich nämlich dahin ausgesprochen, Du wolltest die 
Entstehungsgeschichte des ’Stern’ klarstellen... Auf Deine kühne 
Mitteilung hin habe ich gestern zum ersten Mal in meinem Leben 
die Briefe eingesehen, die Franz, während er den Stern schrieb, 
täglich an meine Frau gerichtet hat und in denen er über jede 
Seite, jeden Fortschritt ihr berichtet. Von seiner ’Eugenisierung’ 
ist da die Rede, aber auch davon, daß die Kapitel II, 2; II, 3 ja 
doch aus ihr stammten! ... Ob die Hunderte von Briefen je 
gedruckt werden sollen, weiß ich nicht ... Aber diese Briefe 
werden durch den Stern illuminiert, und sie sind wichtiger als der 
ganze Stern, nach meiner existentiellen Empfindung ... Gerade 
weil sich die Entstehung des Sterns bis ins einzelne aus dem 
Trialog belegen läßt, ist mir Dein Plan, ohne diesen Trialog Dich 
öffentlich festzulegen, unheimlich. Das wirst Du mühelos verste­
hen"19

Da ich den Briefwechsel zwischen Franz Rosenzweig und 
Margrit Rosenstock-Huessy nur aus den bisher veröffentlich­
ten Auszügen kenne, möchte ich den dritten Akt des jüdisch­
christlichen Dialogs im folgenden von den zentralen Aus­
sagen des Stern der Erlösung her skizzieren. Ich bin zwar 
nicht der oben zitierten Meinung Eugen Rosenstock- 
Huessys, daß der Briefwechsel wichtiger sei als der Stern 
der Erlösung selber, wohl aber glaube ich, daß es für das 
Verständnis des Stern der Erlösung wichtig ist, das Ge­

19 Zitiert nach Harold Stahmer, ebd. 122 f.

143

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spräch, das Rosenzweig hier mit einer Christin führt, 
mitzuhören. Franz Rosenzweig ertrotzt und erstreitet hier 
nicht mehr die Position seines Judeseins gegen einen 
Christen, der nur sein Christsein gelten lassen will, sondern 
er führt durch das ganze Buch hindurch einen Dialog mit 
einer Christin, von der er weiß, daß sie ihn Jude sein zu 
lassen vermag. Ihr ist nicht nur die existentielle Entschei­
dung des Vor-Gott-Tretens wichtiger als eine vermeintliche 
Allgemeingültigkeit eines Glaubensbekenntnisses, sondern 
sie vermag - wie wir indirekt erschließen können - als 
Christin die zentrale Aussage Rosenzweigs anzuerkennen, 
daß die Juden Christi Weg nicht bedürfen, weil sie als 
Glieder des Volkes Israel bereits in einem Bund mit dem 
Gott stehen, zu dem die Christen erst durch Christus geführt 
werden müssen.
Ich kann hier nicht auf das ganze Werk des Stern der 
Erlösung eingehen, sondern möchte nur auf einige Partien 
des dritten Teils verweisen, in dem mit der Differenz des 
Judeseins und des Christseins jedoch zugleich auch die 
Möglichkeit ihres verstehenden Miteinanderseins in der Welt 
herausgearbeitet wird. Nur um auch den Gesamtzusammen­
hang des Werkes anzudeuten, seien hier in wenigen Strichen 
die beiden ersten Teile charakterisiert. Der erste und schwie­
rigste Teil - ’in philosophos’, wider die Philosophen - ist ein 
immanentes Aufbrechen der idealistischen Philosophie, 
insbesondere der Hegelschen, um so Raum zu schaffen für 
ein ’neues’, existentielles Denken. Dieses selbst kommt im 
zweiten Teil - ’in theologos’, wider die Theologen - zur 
Sprache. Eine großartige Explikation der drei Wunder, die 
kein rationalistisches Denken je wird erklären können: das 
Wunder der Schöpfung, daß wir uns immer schon existen­
tiell ins Dasein gestellt vorfinden; das Wunder der Offen­
barung, daß wir uns immer schon existentiell durch das 
Wort, durch die Sprache als Ich von einem Du gerufen 
erfahren; das Wunder der Erlösung, daß wir durch unser 

144

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Handeln in tätiger Nächstenliebe auf ein Kommen des 
Reichs der Versöhnung hoffen dürfen.
Gerade in diesem zweiten Teil ist Der Stern der Erlösung 
ein durchausjüdisch-christliches Werk» das Rosenzweig im 
steten Gespräch mit Margrit Rosenstock-Huessy entwickelt. 
Erst im dritten Teil wird der Scheideweg zwischen Juden 
und Christen an ihren jeweiligen Glaubenslehren, an der 
Liturgie ihres heiligen Festkalenders aufgedeckt und sym­
bolhaft als der Kembereich und die Strahlen eines Sterns 
gedeutet.
Im ersten Kapitel dieses dritten Teils “Das Feuer oder das 
ewige Leben” - dem Innenbereich des Sterns - geht Rosen­
zweig auf das durch die Zwiesprache mit Gott bestimmte 
Leben der Juden ein. Dem jüdischen Volk ist durch Gott 
offenbart, daß es ewig Sein Volk ist. Und daraufhin ist auch 
der Kreislauf der Feste und Gebete bestimmt und durchdrun­
gen von der Verheißung, das eine, das ewige Volk zu sein.

"Gepriesen sei, der ewiges Leben gepflanzt hat mitten unter uns. 
Inmitten des Sterns brennt das Feuer ... Das Kernfeuer muß 
brennen ohne Unterlaß. Seine Flamme muß sich ewig aus sich 
selber nähren ... Es muß sich selbst ewig fortzeugen ... Das 
Bezeugen geschieht im Erzeugen. In diesem doppelsinnigen, 
tateigenen Zusammenhang des Zeugens verwirklicht sich ewiges 
Leben ... Die Erzväter rufen den spätesten Sproß bei seinem 
Namen, der der ihre ist. Über dem Dunkel der Zukunft brennt der 
Sternhimmel der Verheißung: so wird dein Same sein." 
(GS II, 331)

Aber das jüdische Volk muß für seine Treue zum Bund mit 
Gott, durch den es ewiges Leben erlangt, seit fast zwei 
Jahrtausenden schon mit dem Ausschluß aus der Welt­
geschichte bezahlen. Dieses Volk besitzt als Volk kein 
eigenes Land, keine eigene Sprache, kein eigenes Gesetz 
mehr. Die Juden wohnen verstreut unter den Völkern in 
fremden Ländern, nur in ihrem Herzen brennt die Sehnsucht 

145

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nach ihrem "heiligen Land", sie sprechen die Sprachen 
fremder Völker, nur in der Thora und ihrer Auslegung lebt 
ihre "heilige Sprache" fort, sie fügen sich den Gesetzen 
fremder Staaten, nur in ihren intimsten Lebensbereichen 
halten sie an ihrer "heiligen Gesetzeslehre" fest.

"Und wieder erkauft sich das ewige Volk seine Ewigkeit um den 
Preis des zeitlichen Lebens, ihm ist die Zeit nicht seine Zeit, nicht 
Acker und Erbteil denn alles, worin die Völker der Welt ihr 
Leben verankerten, uns ist es schon lang aus dem Kreise des 
Lebendigen geschieden und ist uns aus Lebendigem zu Heiligem 
erhoben; wir aber leben noch immer und leben ewig; mit nichts 
Äußerem mehr ist unser Leben verwoben, in uns selbst schlugen 
wir Wurzeln ... Und diese Verwurzelung in uns selbst und allein 
in uns selbst verbürgt uns unsre Ewigkeit." (GS II, 337 ff.)

Dieses Herausgehobensein aus dem geschichtlichen Welt­
lauf drückt sich in der Liturgie der jüdischen Jahresfeste aus, 
die im Jom Kippur, dem Fest des Erlösungstages gipfeln. Sie 
alle verweisen auf Offenbarungsereignisse des Volkes Israel, 
die in ihrer Folge den Bund Gottes mit seinem Volk bezeu­
gen, beschwören und damit als ewigen Bund immer wieder 
neu besiegeln.

"Ein Kreislauf, der Kreislauf des Jahres, versichert das ewige Volk 
seiner Ewigkeit. Ein Volk war in ihm am Ziel und wußte sich am 
Ziel... Es lebt in seiner eigenen Erlösung. Es hat sich die Ewigkeit 
vorweggenommen. In dem Kreislauf seines Jahres ist die Zukunft 
die bewegende Kraft ... Daß dann das Bewußtsein der noch 
unerreichten Erlösung wieder hervorbrichtdas gibt dem Jahr 
die Kraft, wieder von vorne anzufangen und seinen anfangs- und 
endlosen Ring einzureihen in die lange Kette der Zeiten. Aber das 
Volk bleibt gleichwohl das ewige Volk. Ihm gilt seine Zeitlich­
keit, dies daß die Jahre sich wiederholen, nur als ein Warten, 
allenfalls als ein Wandern, nicht als ein Wachsen ... Das jüdische 
Volk ist für sich schon an dem Ziel, dem die Völker der Welt erst 
zuschreiten." (GS II, 369, 364,368)

146

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ganz anders ist das Leben der christlichen Völker bestimmt, 
das Rosenzweig im zweiten Kapitel "Die Strahlen oder der 
ewige Weg” behandelt - das Hinausstrahlen des Sterns in 
das Dunkel der heidnischen Welt.

"Aus dem feurigen Kern des Sterns schießen die Strahlen. Sie 
suchen sich ihren Weg durch die lange Nacht der Zeiten. Es muß 
ein ewiger Weg sein, kein zeitlicher, ob er gleich durch die Zeit 
führt ... So bleibt ihm nur eins: er muß der Zeit Herr werden ... 
Das Christentum ist es, das also die Gegenwart zur Epoche 
gemacht hat... So wird das Christentum ... gewaltig über die Zeit. 
Von Christi Geburt an gibt es nun nur noch Gegenwart ... Das 
Christentum als ewiger Weg muß sich immer weiter ausbreiten ... 
Die Christenheit muß missionieren ... Ja, das Missionieren ist ihr 
geradezu die Form der Selbsterhaltung. Sie pflanzt sich fort, 
indem sie sich ausbreitet." (GS II, 374 ff.)

Anders als das Judentum, das an das ewige Leben eines 
Volkes gebunden ist, ist das Christentum eine über alle 
Völker ausgreifende Gemeinschaft der Glaubenden, derer, 
die an Christus glauben und ihm nachfolgen. Daher wendet 
sich das Christentum an jeden als Glaubenden und es kann 
sich nur durch den Glauben jedes einzelnen und seine 
zeugnisgebende Weitergabe hindurch fortpflanzen.
Über alle "Unterschiede der Geschlechter, Alter, Klassen, 
Rassen hinweg” ist das Christentum "das Band der Brüder­
lichkeit” (GS II, 382). Das Band ihrer Brüderlichkeit ist der 
gemeinsame Glaube an Christus den Gekreuzigten, ihren 
Heiland. Auf seinen Erdenwandel bezieht sich die Liturgie 
aller christlichen Jahresfeste. Sie verweisen auf Christus als 
den Vermittler des neuen Bundes der Glaubenden mit Gott. 
Aus dieser Mittlerrolle erwächst den Christen jedoch eine 
eigentümliche - den Juden unfaßbare - Gespaltenheit der 
christlichen Wegorientierungen, die sich bezogen auf Gott, 
Mensch und Welt in der Trennung von "Vater und Sohn”, 
"Priester und Heiliger” sowie "Staat und Kirche” nieder­

147

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schlägt. Im Hinblick auf die erste Trennung schreibt Rosen­
zweig:

"Der Weg der Christenheit in das Land Gott teilt sich also in zwei 
Wege — eine Zweiheit, die dem Juden schlechthin unbegreiflich 
ist, auf der aber gleichwohl das christliche Leben beruht. Un­
begreiflich ist es uns; denn für uns ist die Gegensätzlichkeit, die 
ja auch wir in Gott kennen, das Nebeneinander von Recht und 
Liebe, Schöpfung und Offenbarung in ihm, gerade in unaufhör­
licher Beziehung mit sich selbst ... Für den Christen hingegen 
bedeutet die Trennung von ’Vater’ und ’Sohn’ viel mehr als bloß 
eine Scheidung in göttliche Strenge und göttliche Liebe ... 
Sondern die christliche Frömmigkeit geht getrennte Wege, wenn 
sie beim Vater und wenn sie beim Sohn ist. Dem Sohn allein 
nähert sich der Christ mit jener Vertrautheit, die uns Gott gegen­
über so natürlich vorkommt, daß es uns wiederum fast unvorstell­
bar geworden ist, daß es Menschen geben solle, die sich dieses 
Vertrauens nicht getrauen. Erst aus der Hand des Sohnes wagt der 
Christ vor den Vater zu treten: nur durch den Sohn glaubt er zum 
Vater kommen zu können ... Aber gleichzeitig geht er noch einen 
andern Weg, den Weg unmittelbar mit dem Vater...; am Vater hat 
er die göttliche Wahrheit." (GS II, 387 ff.)

Nach dieser Kennzeichnung der Gegensätze zwischen Juden 
und Christen aber kommt das Entscheidende: das Angebot 
einerjüdisch-christlichen Partnerschaft über das unaufheb­
bar Trennende hinweg. Weder im jüdischen Glauben, der im 
verheißenen ewigen Leben des jüdischen Volkes wurzelt, 
noch im christlichen Glauben, dem die Erlösung aus der 
Nachfolge des ewigen Wegs verheißen wird, liegt bereits die 
ganze Wahrheit - dies ist das Fazit des dritten Kapitels "Der 
Stern oder die ewige Wahrheit". Nur "Gott ist die Wahrheit" 
(GS II, 423). Beide - der Jude und der Christ - können 
aneinander ihre Grenze und ihren Halt erfahren, auch nach 
jüdischer Lehre kann das Reich der Erlösung erst kommen, 
wenn alle Welt und alle Völker zurückgekehrt sind zu Gott, 
und auch für die christliche Lehre bleibt das Volk Israel bis 

148

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dahin Zeuge des alten Bundes mit Gott. So sind beide - 
Juden wie Christen - getrennt in der Erfüllung je ihres 
Auftrags und doch gegenseitig aufeinander angewiesen, 
damit sich ihr Auftrag erfülle. Nur wechselweise sind sie 
Garanten ihrer Verheißungen - nur gemeinsam sind sie der 
von Gott entzündende, feurig-strahlende Stern.

"Vor Gott sind so die beiden, Jude und Christ, Arbeiter am 
gleichen Werk. Er kann keinen entbehren. Zwischen beiden hat er 
in aller Zeit Feindschaft gesetzt und doch hat er sie aufs engste 
wechselseitig aneinander gebunden. Uns gab er ewiges Leben, 
indem er uns das Feuer des Sterns seiner Wahrheit in unserem 
Herzen entzündete. Jene stellte er auf den ewigen Weg, indem er 
sie den Strahlen jenes Sterns seiner Wahrheit nacheilen machte in 
alle Zeit bis hin zum ewigen Ende ... Die Wahrheit, die ganze 
Wahrheit, gehört so weder ihnen noch uns ... Und so haben wir 
beide an der ganzen Wahrheit nur teil. Wir wissen aber, daß es das 
Wesen der Wahrheit ist, zu teil zu sein, und daß eine Wahrheit, die 
niemandes Teil ist, keine Wahrheit wäre... So sind wir beide, jene 
wie wir und wir wie jene, Geschöpfe gerade um dessentwillen, 
daß wir nicht die ganze Wahrheit schauen ... Aber Gott ... ist 
jenseits von allem, was Teil werden mag, er ist noch über dem 
Ganzen, das bei ihm ja auch nur Teil ist; noch über dem Ganzen 
ist er der Eine." (GS II, 462 f.)

Aber zunächst und zumeist wird von ihnen beiden nicht die 
gegenseitige Angewiesenheit aufeinander, sondern nur ihre 
Begrenztheit gegeneinander erfahren. Und gerade daraus 
erwächst den Juden die Christenverachtung und den Christen 
der Judenhaß. Wobei sich letzterer im siegreichen Fort­
schreiten der christlichen Völker ungleich brutaler auswirkt; 
ihm gilt daher das Augenmerk Rosenzweigs:

"Ob Christus mehr ist als eine Idee - kein Christ kann es wissen. 
Aber daß Israel mehr ist als eine Idee, daß weiß er, das sieht er. 
Denn wir leben ... An uns können die Christen nicht zweifeln. 
Unser Dasein verbürgt ihnen ihre Wahrheit ... Dies Dasein des 

149

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Juden zwingt dem Christentum in alle Zeit den Gedanken auf, daß 
es nicht bis ans Ziel, nicht zur Wahrheit kommt, sondern stets - 
auf dem Weg bleibt. Das ist der tiefste Grund des christlichen 
Judenhasses, der das Erbe des heidnischen angetreten hat. Es ist 
letzthin nur Selbsthaß, gerichtet auf den widerwärtigen stummen 
Mahner, der doch nur durch sein Dasein mahnt, - Haß gegen die 
eigene Unvollkommenheit, gegen das eigene Nochnicht. Der Jude 
durch seine innere Einheit, dadurch, daß in der engsten Enge 
seiner Jüdischkeit doch noch der Stern der Erlösung brennt, 
beschämt, ohne daß er es will, den Christen, den es hinaus und 
vorwärts treibt bis zum völligen Verstrahlen des ursprünglichen 
Feuers in die äußerste Feme des Gefühls ...” (GS II, 461,459)

Wo aber jeder von beiden - der Christ und der Jude - nicht 
nur die eigene Begrenztheit am anderen sieht, sondern im 
Anderen trotz seiner Unterschiedenheit einen "Arbeiter am 
gleichen Werk" erkennt und anerkennt, da kann ihnen eine 
ganz neuartige Partnerschaft erwachsen. So kann beispiels­
weise die "Befreiung und Aufnahme der Juden in die 
christliche Welt", ohne ihre Unn; schiede zu verwischen, zu 
einer "Neubelebung der alten Kirchen" führen, denn "aus 
dem ewigen, von Haus aus gottkindlichen Volk der Hoff­
nung, strömt unmittelbar die Grundkraft der neuen vollende­
ten Welt" (GS II, 317). Die christliche Welt, die immer 
wieder erneut und in der gegenwärtigen europäischen 
Geschichte ganz besonders von der dreifachen Gefahr der 
Gottvergeistigung, der Menschvergottung, der Weltvergötte­
rung (GS II, 444 f.) bedroht ist, kann gerade aus der Aner­
kennung der Juden und ihrem treuen Festhalten am alten 
Bund mit Gott die Kraft zur christlichen Erneuerung zu­
wachsen; "so ist es in dieser beginnenden Erfüllung der 
Zeiten wohl der in die christliche Welt aufgenommene Jude, 
der den Heiden im Christen bekehren muß" (GS II, 317).
Doch ebenso können die Juden -so müssen wir Rosenzweigs 
Ausführungen in seinem Sinne ergänzen - durch Anerken­
nung des Wegs der Christen aus ihrer dreifachen Gefährdung

150

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der "Weltverleugnung, Weltverachtung, Weltabtötung" (GS 
II, 452) befreit werden.

4. Das jüdische Lernen

So bedeutend und gewichtig dieses Angebot eines Miteinan­
der von Christen und Juden auch ist, Rosenzweigs Haupt­
interesse ist nicht darauf, sondern auf die Erneuerung des 
jüdischen Denkens und Lebens in der Diaspora gerichtet. 
Sein religionsphilosophisches Hauptwerk Der Stern der 
Erlösung ist ihm letztlich nur Rechenschaftslegung seiner 
jüdischen Positionsfindung. Aber es ist "eben doch nur - ein 
Buch", ihm geht es aber um mehr, um "Bewährung" dieser 
Position im "Alltag des Lebens" (Kl. Sehr., 397), und diese 
glaubt er nur in der Bildungsarbeit mit jüdischen Menschen 
erbringen zu können.20
So schlägt er das Angebot seines Doktorvaters Friedrich 
Meinecke aus, sich in Berlin zu habilitieren, und widmet 
sich -nach seiner Verehelichung mit Edith Hahn -seit 1920 
ganz dem Aufbau des Freien Jüdischen Lehrhauses in 
Frankfurt am Main, einer von ihm konzipierten jüdischen 
Erwachsenenbildungsstätte.21 Statt desjüdisch-christlichen 
Gesprächs steht jetzt allein das jüdische Lernen im Mittel­
punkt seiner Arbeit. Er kann Martin Buber und viele andere 
jüdische Gelehrte wie Nehemia Anton Nobel, Eduard 
Strauss, Rudolf Hallo, Emst Simon, Erich Fromm, Richard 
Koch und Siegfried Kracauer für die Vorlesungstätigkeit und 
die freien Arbeitsgruppen gewinnen. Rasch bekommt das 
Freie Jüdische Lehrhaus Zulauf und erlangt Ansehen.

20 Siehe Rafael N. Rosenzweig, "Deutscher und Jude. Franz Rosen­
zweigs Weg zum jüdischen Volk", in: Der Philosoph Franz Rosenzweig 
(1886-1929), 65 ff.
21 Siehe Nahum N. Glatzer, "Das Frankfurter Lehrhaus", in: Der 
Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 303-326; siehe Werner 
Licharz (Hg.), Lernen mit Franz Rosenzweig, Frankfurt a. M. 1984.

151

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aber es gibt noch einen vierten Akt zum jüdisch-christlichen 
Dialog, der sich bis in die Zeit seiner jüdischen Bildungs­
arbeit hineinzieht. Als sich auch seine Freunde Eugen 
Rosenstock und Hans Ehrenberg zu Besuch anmelden, gar 
als Referenten anbieten, weist er sie - bei aller Freundschaft 
-entschieden zurück. So schreibt er am 29. Oktober 1921 an 
Hans Ehrenberg:

"Das jüdische 'Lernen’ ist keine Theologie... Wenn ich vor Juden 
spreche, so ist das wie eure Abendmahlsgemeinschaft. Ob du das 
nun verstehst? Es ist wohl ebenso schwer zu verstehen wie das, 
daß der Sabbat was andres ist als euer Sonntag ...
Ein Christ kann [bei den Arbeitsgemeinschaften im Lehrhaus] da­
bei sein und zugucken; würde er mitsprechen, so kann man ihn in 
der Antwort leicht dahin schieben, wohin er hier als Christ gehört 
— auf die Galerie. Der abgefallene Jude, den kann man nicht 
heraussetzen. Zu dem müßte ich, wenn er hinkommt, sprechen als 
zu einem Juden, der eben nur schwer gesündigt hat, aber Jude ist 
er doch. Die geistige Gemeinschaft zwischen Jude und Christ... 
ist zwischen uns nur möglich, wenn ihr, also du und Eugen, den 
Takt habt..., sie geistig zu lassen und nicht hineinzuwollen in eine 
Sakramentsgemeinschaft, deren Wesen es doch immer ist, daß hier 
die Teilnehmer sich leiblich als eines erkennen." (GS I, 728 f.)

Gerade mit Hans Ehrenberg, seinem früheren "philoso­
phischen Lehrer", intensiviert sich der Briefwechsel seit 
Ende des Ersten Weltkrieges, genauer seit Hans Ehrenberg 
sich entschlossen hat, seine Philosophie-Professur aufzu­
geben und protestantischer Pastor zu werden. Dieser Brief­
wechsel und die persönlichen Gespräche sind getragen von 
einem gegenseitigen Verständnis für die jeweils übernom­
mene praktische Arbeit in ihren Glaubensgemeinschaften.22 
Aber noch einmal sieht sich Franz Rosenzweig genötigt, 

22 Siehe hierzu den letzten Abschnitt des vorhergehenden Beitrags "Zur 
früh-existentialistischen Idealismuskritik der Vettern Hans Ehrenberg 
und Franz Rosenzweig".

152

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Ehrenberg schroff zurückzuweisen, als er von Ehren­
bergs Bemühungen um den Begriff des "Judenchristen" 
erfährt. Schon in den späten zwanziger Jahren trat Ehrenberg 
dem damals bereits sich in kirchlichen Kreisen breitmachen­
den Antisemitismus entgegen, er befürwortete zwar eine 
christliche Judenmission, die Gewinnung von Judenchristen, 
lehnte aber jegliche Form von Judenhetze entschieden ab - 
dazu hat er sich auch nach 1933 als einer der wenigen 
innerhalb der Bekennenden Kirche öffentlich ausgespro­
chen.23 Ohne auf diese Hintergründe einzugehen, vielleicht 
auch ohne sie zu kennen, nimmt Franz Rosenzweig allein am 
Begriff "Judenchrist" Anstoß und wehrt in einem Brief vom 
1. Januar 1926 die darin berührte Frage der Judenmission 
entschieden ab.

"Von deinem ’Eintreten für Israel’ weiß ich gar nichts. Aber... die 
Judenmission ist doch das Schibboleth, ob jemand das wahre 
Verhältnis begriffen hat. Es wird auch weiter Judentaufen geben, 
obwohl die Pfarrer es dem, der zu ihnen kommt, so schwer 
machen sollten wie möglich, aber eine organisierte Judenmission 
darf es nicht geben. Das ist kirchenpolitisch die Pointe des Sterns. 
- Die Judenchristen haben ihr Recht geschichtlich im Urchri­
stentum ... und dogmatisch in der christlichen Eschatologie. 
Dazwischen sind sie in der ersten Hinsicht ein Anachronismus und 
in der zweiten eine Paradoxie." (GS I, 1076)

Neben diesen allerletzten Klarstellungen im jüdisch-christ­
lichen Dialog widmet Franz Rosenzweig seit 1920 seine 
ganze Energie dem Aufbau und Ausbau des jüdischen 
Lernens.24 Über zwei Jahre leitet er das Freie Jüdische 

23 Siehe Emst-Albert Scharffenroth, “Hans Ehrenberg—Der Judenchrist 
in Kirche und NS-Staat”, in: Werner Licharz und Manfred Keller (Hg.), 
Franz Rosenzweig und Hans Ehrenberg. Bericht einer Beziehung, Frank­
furt a. M. 1986, 120-149.
24 Siehe Franz Rosenzweigs Beiträge zum jüdischen Lernen: Zeit ists 
(GS III, 461 ff.), Bildung und kein Ende (GS II, 491 ff.), Neues Lernen 

153

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lehrhaus, aber Anfang 1922 befällt ihn eine amytrophe 
Lateralsklerose, eine schnell voranschreitende Gesamt­
lähmung des Körpers, die meist bereits nach kurzer Zeit zum 
Tode führt. Schon Ende 1922 vermag er nicht mehr seine 
Mansardenwohnung zu verlassen, ab Mai 1923 versagt auch 
die Sprechfähigkeit.25 Mit ungeheurer Energie und Festigkeit 
im Glauben kämpft Rosenzweigs Geist gegen die körper­
liche Lähmung sieben Jahre lang an - unterstützt von der 
aufopfernden Pflege seiner Frau sowie von vielen Freunden. 
In diesen Jahren hat er noch einige seiner wichtigsten 
philosophischen Abhandlungen - so Das neue Denken - 
verfaßt, die Übersetzung der Hymnen und Gedichte Jehuda 
Halevis vorgelegt, gemeinsam mit Martin Buber an der 
Verdeutschung der Schrift gearbeitet und vor allem eine 
enorme Korrespondenz über grundlegende jüdische Glau­
bensfragen geführt.26 Ja, so unglaublich es klingen mag, 
auch die vielen Besucher, die an sein Krankenlager kommen, 
werden von Rosenzweig in Dialoge hineingezogen. Der 
Dichter Karl Wolfskehl schreibt in seiner Erinnerung an 
Rosenzweig:

"Und erhoben ward jeder, der im Lichte dieses Geistes stand... Er, 
der durchaus bei sich selber Befindliche, verlieh dem Besucher, 
wer er auch war, den gleichen Adelsbrief. Man kam zu sich bei 

(GS III, 505 ff.), Das Freie Jüdische Lehrhaus (GS III, 511 ff.); siehe 
auch Emst Simon, "Franz Rosenzweig und das jüdische Bildungs­
problem" (1930), in: Emst Simon, Brücken. Gesammelte Aufsätze, 
Heidelberg 1965.
25 Siehe Martin Goldner, "Franz Rosenzweig in seiner Krankheit", in: 
Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 327-335.
26 Siehe hierzu Gianfranco Bonola, "Franz Rosenzweig und Martin 
Buber. Die Auseinandersetzung über das Gesetz" (225-238); Dafna 
Mach, "Franz Rosenzweig als Übersetzer jüdischer Texte. Seine 
Auseinandersetzung mit Gershom Schölern" (251-271); Shemaryahu 
Talmon, "Zur Bibelinterpretation von Franz Rosenzweig und Martin 
Buber" (273-285), alle in: Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886- 
1929).

154

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Franz Rosenzweig, man war entbürdet, entschwert, entengt bei 
Franz Rosenzweig. Jeden der zu ihm kam, brachte er zur Zwie­
sprache, und wie sein stummes Lauschen schon an sich beredt 
war, nicht nur durch den unvergesslich warmen Tiefblick des 
Auges, das leise Beben um die Lippen erwiderte, aufforderte, 
bestätigte und führte: so waren die Antwortsilben, die er durch den 
Mund... Schicksalsgewürdigter an seiner Seite zu geben vermoch­
te ... ganz erfüllt von jenem, zugleich plötzlichen und endgültigen 
Licht der Eingebung, die den Schleier zerreisst.”27

Durch die Kraft der Bewährung, mit der Franz Rosenzweig 
bis zum letzten Atemzug die Prüfungen seiner Leidenszeit 
trug, ist er für viele Juden gerade auch in der bald danach 
hereinbrechenden Zeit ihrer größten Verfolgungen zum 
Leitbild geworden. Einige Tage vor seinem 43. Geburtstag 
starb Franz Rosenzweig am 10. Dezember 1929.

III. Uns betreffende Nachbesinnungen

1.

In meiner nachzeichnenden Darstellung der Etappen des 
jüdisch-christlichen Dialogs zwischen Rosenzweig und 
seinen christlichen Freunden habe ich bewußt versucht, ohne 
irgendwelche Aussagen zu unterdrücken, die Argumente 
Rosenzweigs ausführlicher zu Wort kommen zu lassen, um 
so das Herausfordernde seines an unverzichtbare Bedingun­
gen geknüpften Angebots einer Partnerschaft zwischen 
Christen und Juden zu unterstreichen. Wenn wir sehen, wie 
mühsam Rosenzweig sich selbst von seinen engsten christ­
lichen Freunden Gehör für die Glaubensfragen des Juden­
tums erkämpfen muß, so überrascht es nicht, daß Der Stern 

27 Karl Wolfskehl, in: Franz Rosenzweig. Eine Gedenkschrift, hg. v. 
Eugen Mayer, Frankfurt a. M. 1930, 35 f.

155

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Erlösung, dieses große religionsphilosophische Werk, 
zunächst keinerlei Resonanz fand in der christlichen Theolo­
gie und Philosophie. Erst nach der Schoah, dem barbarischen 
Völkermord an den Juden Europas, wird das Angebot 
Rosenzweigs von christlicher Seite, wenn auch immer noch 
sehr zögerlich, vereinzelt wahrgenommen. Eine rühmliche 
Ausnahme stellt der protestantische Theologe Komelis 
Heiko Miskotte aus den Niederlanden dar, dessen Buch Het 
wezen der joodsche religie (1932) als eine erste Antwort auf 
Rosenzweigs Dialogangebot zu verstehen ist. Daraus 
erwächst schon während der nationalsozialistischen Okkupa­
tion und mehr noch danach eine christliche Neubesinnung in 
den Niederlanden.28
Von dort angeregt, hat in Deutschland zunächst die Evange­
lische Kirche im Rheinland 1980 einen Synodalbeschluß 
"Zur Erneuerung des Verhältnisses von Christen und Juden" 
verabschiedet, aus dem ich die wichtigsten Sätze zitieren 
möchte:

"Deshalb erklärt die Landessynode:
(1) Wir bekennen betroffen die Mitverantwortung und Schuld 

der Christenheit in Deutschland am Holocaust.
(2) Wir bekennen uns dankbar zu den ’Schriften’ ..., unserem 

Alten Testament, als einer gemeinsamen Grundlage für 
Glauben und Handeln von Juden und Christen.

(3) Wir bekennen uns zu Jesus Christus, dem Juden, der als 
Messias Israels der Retter der Welt ist und die Völker der 
Welt mit dem Volk Gottes verbindet.

(4) Wirglauben die bleibende Erwählung des jüdischen Volkes 
als Gottes Volk und erkennen, daß die Kirche durch Jesus 

28 Komelis Heiko Miskotte, Het wezen der joodsche religie (1932), 
Verzameld Werk, Bd. VI, Kämpen 1982; siehe Hendrik J. Adriaanse, 
"Zum Rosenzweig-Bild in K. H. Miskottes Buch ’Het wezen der jood­
sche religie’" (441-453); Wolfram Liebster, "Franz Rosenzweig und 
Komelis Heiko Miskotte" (425-439), beide in: Der Philosoph Franz 
Rosenzweig (1886-1929).

156

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christus in den Bund Gottes mit seinem Volk hineingegan­
gen ist.

(5) Wir glauben mit den Juden, daß die Einheit von Gerechtig­
keit und Liebe das geschichtliche Heilshandeln Gottes 
kennzeichnet...

(6) Wir glauben, daß Juden und Christen je in ihrer Berufung 
Zeugen Gottes vor der Welt und voreinander sind; darum 
sind wir überzeugt, daß die Kirche ihr Zeugnis dem 
jüdischen Volk gegenüber nicht wie ihre Mission an die 
Völkerwelt wahmehmen kann."29

Was die Landessynode der evangelischen Kirche im Rhein­
land ausspricht, ist in wesentlichen Partien eine wirklich 
ernsthafte Aufnahme von Rosenzweigs Herausforderung 60 
Jahre nach dem Erscheinen des Stern der Erlösung. Inzwi­
schen haben weitere Landessynoden diesen Beschluß in 
Teilen übernommen; doch bisher sind es erst wenige 
Gemeinden und Teile der christlichen Kirchen, die - auf­
gerüttelt durch die unvorstellbare Barbarei der Judenverfol­
gung und Judenvemichtung unter dem Nationalsozialismus 
und die "Mitverantwortung und Schuld der Christenheit in 
Deutschland" bekennend -diesen ersten Schritt auf die Juden 
als ihre "älteren Brüder" (Papst Johannes Paul II) zuzugehen 
versuchen.
Ohne Zweifel können wir diese ersten Anfänge eines 
christlichen Lernprozesses nur freudig begrüßen, gleichwohl 
müssen wir uns doch fragen, ob sie nach dem grauenvollen 
Geschehen von Auschwitz ausreichend sind. Sie wären als 
unmittelbare Reaktion auf Rosenzweigs Partnerschaftsange­
bot angebracht gewesen. Hätten die Christen in diesem 
Sinne in den dreißiger Jahren gedacht und gehandelt, so 
hätte es 1938 keinen Reichspogrom und danach kein Ausch­
witz geben können. Jetzt aber, nachdem Auschwitz unwider­

29 Evangelische Kirche im Rheinland, Zur Erneuerung des Verhältnisses 
von Christen und Juden, 2. Aufl. Düsseldorf 1985, 10.

157

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ruflich geschehen ist, jetzt reicht -so beachtlich und pionier- 
haft der Synodalbeschluß auch ist - ein solches Bekenntnis 
nicht mehr aus.
Selbstverständlich waren es nicht die christlichen Kirchen 
selber, die die Vernichtungsmaschinerie von Auschwitz in 
Gang gebracht haben, aber es waren doch christliche 
Würdenträger aller Kirchen, die die ersten Maßnahmen der 
Judenverfolgung nicht nur tolerierten, sondern öffentlich 
rechtfertigten, die die Schändung der Synagogen in der 
Reichskristallnacht wortlos hinnahmen, ja vereinzelt sogar 
christlich legitimierten, und die auch noch die letzten 
Etappen der Tragödie der Juden in Europa schweigend mit 
ansahen. Keineswegs dürfen wir durch diese allgemeine 
Charakterisierung der "Mitverantwortung und Schuld" der 
christlichen Kirchen die einzelnen Ausnahmen des Wider­
standes vergessen, die es gerade auch von überzeugten 
Christen gab; einige von ihnen haben ihr Einstehen für die 
Sache christlicher Nächstenliebe selber mit Verfolgung, 
Folter und Tod bezahlen müssen. Gleichwohl kann nicht 
geleugnet werden, daß der seit Jahrhunderten geschürte 
Antijudaismus der christlichen Kirchen der Nährboden für 
das massenhafte Aufgehen des brutalen Antisemitismus 
unter den Nazis war.

2.

Es reicht daher meines Erachtens heute nicht mehr aus, daß 
die Christen den Dialog - so, als wäre Auschwitz nicht 
gewesen - dort aufnehmen, bis wohin Rosenzweig ihn 
vorangebracht hatte. Mir scheint es notwendig, daß die 
Christen zunächst schonungslos die Abgründe des ausge­
sprochenen und unausgesprochenen Antijudaismus in ihrer 
Glaubenslehre aufdecken und austilgen, denn dieser war der 
ermöglichende Untergrund für die nationalsozialistische 
Judenverfolgung, die in Auschwitz kumulierte.

158

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein Meilenstein in dieser Richtung selbstkritischer Überprü­
fung der antijudaistischen Momente der christlichen Glau­
bensüberlieferung stellt Rosemary Ruethers Buch Nächsten­
liebe und Brudermord, Die theologischen Wurzeln des 
Antisemitismus dar. Rosemary Ruether geht in ihrer histori­
schen Analyse bis in die Entstehungsgeschichte der früh­
christlichen Gemeinde zurück und zeigt auf, wie sich von 
den ersten noch innerjüdischen Abgrenzungsversuchen der 
christlichen Sekte über die Kirchenväter bis ins Mittelalter 
hinein ein Christus-Verständnis durchsetzt, dessen notwendi­
ge Kehrseite der Judenhaß bildet. Rosemary Ruether schreibt 
in der Zusammenfassung ihrer theologischen Kritik:

"Wir haben erkannt, daß der antijüdische Mythos weder ein 
oberflächliches noch ein zweitrangiges Element des christlichen 
Denkens ist. Die Grundlagen des Antijudaismus wurden im Neuen 
Testament gelegt. Sie wurden im klassischen Zeitalter christlicher 
Theologie so entwickelt, daß sie Haltungen und Verhaltensweisen 
begründeten, die immer von neuem schreckliche Folgen zeitigten. 
Die meisten heutigen Christen scheinen bereit zu sein, die 
grausamen Ausdrucksformen dieser Einstellungen und Verhal­
tensweisen zu verurteilen ... Doch solange Christologie und 
Antijudaismus zusammengehören, kann man vor einer Wieder­
holung dieser Geschichte in neuen Formen nicht sicher sein ... 
Von daher ist das Überdenken dieses Antijudaismus mehr als eine 
nur äußerliche Aufgabe."30

Ich kann hier nicht auf die vielfältigen und subtilen Unter­
suchungen von Rosemary Ruether eingehen, mit denen sie 
Schritt für Schritt die Entstehung des christlichen Antijudais­
mus verfolgt. Dieser erwächst im letzten aus der Legitima­
tionsnot der Christen, die Wahrheit ihrer Offenbarung nur 
aus dem Alten Testament fundieren zu können, was aber nur 

30 Rosemary Ruether, Nächstenliebe und Brudermord. Die theolo- 
gischen Wurzeln des Antisemitismus, München 1978, 210 ff.

159

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dann gelingt, wenn die Juden ihrer Schriftauslegung ent­
eignet werden: Nur die Christen verstünden die Prophezei­
ungen des Alten Testaments auf Jesus den Messias bezogen, 
während die Juden verstockt sich dem an sie ergangenen 
Wort Gottes verschlössen; dadurch sei alle Verheißung 
Gottes an Israel auf die Kirche übergegangen, die Juden aber 
seien nicht nur blind, sondern verrucht, weil von Gott 
abgefallen.
Ein Kernproblem des christlichen Antijudaismus heraus­
hebend, schreibt Rosemary Ruether:

"Die Annahme, daß die Juden verworfen sind, weil sie Christus 
nicht als bereits Gekommenen akzeptieren, ist in Wirklichkeit eine 
Projektion jener unerlösten Seite von sich selbst auf das Judentum, 
die das Christentum ständig verleugnen muß, um sicherzustellen, 
daß Christus bereits gekommen sei und ’die Kirche’ gegründet 
habe. Die Juden stehen für das, was das Christentum in sich selbst 
unterdrücken muß, nämlich die Erkenntnis, daß die Geschichte 
und die christliche Existenz unerlöst ist. In diesem Sinne ’töten’ 
die Juden in der Tat ’Christus’ für die Christen, denn siebewahren 
die Erinnerung an die ursprüngliche biblische Bedeutung des 
Wortes Messias, von wo aus die gegenwärtige Geschichte und 
Gesellschaft als unerlöst beurteilt werden müssen. Für das 
Judentum kann Jesus nicht der Messias gewesen sein, weil die 
Zeiten unerlöst blieben und weder er noch irgend etwas, das von 
ihm ausging, diese Tatsache seither geändert hat."31

Aus dem Erschrecken darüber, was aus der antijudaistischen 
Saat des Christentums in Auschwitz aufging, drängt Rose­
mary Ruether auf eine Neubesinnung der Christen auf ihre 
Herkunft aus Israel, die bis zu einem christlich-jüdischen 
Dialog um das Gemeinsame und Gegensätzliche einer 
"Bundestheologie" führen könnte. Ein solcher Dialog kann 
aber nur realisiert werden, wenn es den Christen gelingt, den 

31 Ebd. 228.

160

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tief in ihrer Glaubenslehre verwurzelten Antijudaismus zu 
überwinden und sie anzuerkennen bereit sind, daß die Juden 
eine durch das Christentum nicht aufgehobene eigene 
Botschaft kennen, die sie in ihrer Schriftauslegung unge­
brochen weiterführen.
Ähnlich wie Rosemary Ruether fordert auch Johann Baptist 
Metz in seiner Abhandlung "Ökumene nach Auschwitz" eine 
Selbstkritik der Christen als Vorbedingung, um erneut in 
einen Dialog mit den Juden eintreten zu können - ich zitiere 
hier abgekürzt die vier selbstkritischen Rückfragen:

"1. Hat sich das Christentum im Verlauf der Geschichte ... nicht 
zu sehr als rein "affirmative Religion’ interpretiert, sozusagen als 
theologische Siegerreligion? ... 2. Hat sich das Christentum, 
gerade im Vergleich mit der jüdischen Religion, nicht immer 
wieder seine eigene messianische Schwäche verborgen?... 3. Zeigt 
sich in der Geschichte unseres Christentums nicht ein drastisches 
Defizit an politischer Widerstandgeschichte und ein Übermaß an 
politischer Anpassungsgeschichte? ... 4. Verbirgt sich das 
Christentum nicht zu sehr den praktischen Kern seiner Botschaft? 
... Hier in diesem Zerfall der messianischen Religion zur rein 
bürgerlichen Religion, liegt für mich eine der entscheidenden 
Wurzeln ... für das christliche Versagen in der Judenfrage und 
schließlich auch dafür, daß wir Christen, aufs ganze gesehen, 
unfähig blieben, wirklich zu trauern und wirklich zu büßen, und 
daß unsere Kirchen auch nicht der großen gesellschaftlichen 
Schuldverdängung in den Jahren nach dem letzten Krieg wider­
standen haben.”32

3.

Ich kann Rosemary Ruether und Johann Baptist Metz in all 
ihren Aussagen und Schlußfolgerungen nurzustimmen, aber 

32 Johann Baptist Metz, "Ökumene nach Auschwitz", in: Gott nach 
Auschwitz. Dimensionen des Massenmords am jüdischen Volk, Freiburg/ 
Basel/Wien 1979, 130-137.

161

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mir scheint, daß uns Auschwitz noch mehr an Denkanstren­
gungen abverlangt.
Für viele Juden, die selber den deutschen Häschern gerade 
noch entkamen, oft aber alle ihre Familienangehörigen und 
Freunde verloren haben, stellt sich die verzweifelte Frage: 
Wo war Gott in Auschwitz? Ist Gott in Auschwitz nicht 
millionenfach gestorben?33 Es ist dies keine theologische 
Spekulation, sondern ein existentieller Aufschrei, meist 
ausgelöst durch ein Erleben, das alle nur erdenkliche 
Unmenschlichkeit noch unvorstellbar übersteigt.
Ich weiß natürlich, daß es solch satanische Unmensch­
lichkeit immer wieder in der Menschheitsgeschichte gegeben 
hat und ebenso auch den Aufschrei wider Gott - man denke 
etwa an F. M. Dostojewskis Die Brüder Karamasow. Aber 
im nationalsozialistischen Deutschland geschahen die ersten 
Schritte dieser organisierten, massenhaften Unmenschlich­
keit vor aller Augen, vor Millionen zuschauender christlicher 
Mitbürger.
Was mich verwundert, ja entsetzt, ist, daß auch 50 Jahre 
danach es nur wenige, allzuwenige christliche Menschen 
gibt, die diesen Aufschrei angesichts der Gottverlassenheit 
unserer Welt wenigstens im nachhinein zu hören vermögen. 
In der Darstellung seines Erlebens und Überlebens im KZ 
Buchenwald schildert Elie Wiesel in seinem Buch Die Nacht 
die Exekution dreier Mithäftlinge, zwei Erwachsene und ein 
Kind:

"Die drei Verurteilten stiegen zusammen auf ihre Stühle. Drei 
Hälse wurden zu gleicher Zeit in die Schlinge eingeführt.

33 Gott nach Auschwitz. Dimensionen des Massenmords am jüdischen 
Volk, Freiburg/Basel/Wien 1979 — mit Beiträgen von Elie Wiesel, Lucy 
S. Dawidowicz, Dorothy Rabinowitz, Robert McAfee Brown, einer 
Einführung von Eugen Kogon und einem Nachwort von Johann Baptist 
Metz; siehe auch Hans Jonas, Der Gottesbegriff nach Auschwitz, 
Frankfurt a. M. 1987.

162

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


’Es lebe die Freiheit!’ riefen die beiden Erwachsenen. Das Kind 
schwieg.
’Wo ist Gott, wo ist er?’ fragte jemand hinter mir.
Auf ein Zeichen des Lagerchefs kippten die Stühle um.
Absolutes Schweigen herrschte im ganzen Lager. Am Horizont 
ging die Sonne unter ...
Dann begann der Vorbeimarsch. Die beiden Erwachsenen lebten 
nicht mehr ... Aber der dritte Strick hing nicht reglos: der leichte 
Knabe lebte noch. -
Mehr als eine halbe Stunde hing er so und kämpfte vor unseren 
Augen zwischen Leben und Sterben seinen Todeskampf. Und wir 
mußten ihm ins Gesicht sehen ...
Hinter mir hörte ich denselben Mann fragen: ’Wo ist Gott?’ Und 
ich hörte eine Stimme in mir antworten: ’Wo er ist? Dort — dort 
hängt er, am Galgen ...’"34

Unterschiedlich einschneidend nehmen jüdische Denker das 
Schweigen Gottes in Auschwitz auf und ziehen für sich 
daraus ihre Konsequenzen. Für viele ist Gott wieder aufer­
standen von den Toten nach Auschwitz, wenn auch als ein 
anderer. So schreibt beispielsweise der religionsphilosophi­
sche Schriftsteller Schalom Ben-Chorin:

"Beten nach Auschwitz ist aber ein anderes Beten, denn trotz 
allem kann das Schweigen Gottes in der Nacht des Holocaust 
nicht vergessen, nicht verdrängt, nicht verharmlost werden. Beten 
nach Auschwitz wird, wenn es ehrlich ist, in die Bitte einmünden:

Und vergib uns unsere Schuld
wie auch wir vergeben Deine Schuld."35

Für Emil Fackenheim ist das Schweigen Gottes in Ausch­
witz, das Sich-nicht-zeigen-Können Gottes von noch 
grundlegenderem Charakter, aber er hält trotzdem und 

34 Elie Wiesel, Die Nacht, Gütersloh 1980, 89.
35 Schalom Ben-Chorin, Als Gott schwieg. Ein jüdisches Credo, Mainz 
1986, 90.

163

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


trotzig am Auftrag der Treue der Juden zu ihrem Gott fest 
- einen Auftrag den er in das 614. Gebot der Juden kleidet: 
"Es ist Juden verboten, Hitler einen posthumen Sieg zu 
verleihen." Fackenheim meint, daß Judesein nach Auschwitz 
heißt, auserwählt sein in einer Welt der Verzweiflung, der 
Unmenschlichkeit und der Bedrohung der Menschheit, in 
einer Welt, die gegen jede Hoffnung spricht, Zeuge eines 
messianischen Hoffenkönnens zu sein. So sagt er:

''Ich glaube, daß, während keinerlei versöhnliche Stimme von 
Auschwitz her erklingt, eine gebietende Stimme zu hören ist, und 
daß diese Stimme mit wachsender Klarheit spricht: Juden ist nicht 
erlaubt, Hilter posthume Siege zu überlassen. Juden ist aufgetra­
gen, als Juden zu überleben, damit ihr Volk nicht untergehe ... 
Ihnen ist verboten, an Gott zu verzweifeln, damit das Judentum 
nicht untergeht. Ihnen ist verboten, an der Welt als der Domäne 
Gottes zu verzweifeln, damit die Welt nicht an die Kräfte von 
Auschwitz ausgeliefert wird."36

Und Leonard H. Ehrlich - von dem ich diese Hinweise aus 
seiner Kasseler Franz Rosenzweig-Gastvorlesung habe - 
fügt dem noch hinzu:

"Nach Auschwitz [ist es] die Pflicht des Juden, durch sein Zeugnis 
der göttlichen Erlösungs-Forderung der Gerechtigkeit und der 
Liebe, der Welt des Menschen, die sich in die Tiefe der Unerlös- 
barkeit stürzt, zur Erlösung durch Taten der Menschlichkeit, durch 
Walten der Gerechtigkeit, durch Werke der Liebe zu verhelfen 
und — sei es noch so vergebens, es starrsinnig doch zu tun."37

36 Emil Fackenheim, Quest jbr Post and Future, London 1968, 20 — 
zitiert nach: Evangelische Kirche im Rheinland, Zur Erneuerung des 
Verhältnisses von Christen und Juden, Düsseldorf 1985,15.
37 Leonard H. Ehrlich, Amherst/Massachusetts nahm 1988 die jährlich 
im Sommersemester zu besetzende Franz Rosenzweig-Gastprofessur an 
der Gesamthochschule Kassel wahr. Ich zitiere hier aus dem Manuskript 
seiner Vorlesung Die Problematik der jüdischen Existenz angesichts der 
Moderne und der Zerstörung des europäischen Judentums (1988).

164

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leonard H. Ehrlich hat in seiner Franz Rosenzweig-Gast­
vorlesung in Kassel aber noch etwas gesagt, was uns 
aufrütteln muß:

"Wenn etwas Positives in der Zerstörung zu finden ist, so dies, daß 
Juden diese ungeheuerlichen Verbrechen nicht begangen, sondern 
erlitten haben. Sie haben sie nicht begangen, weil sie Juden 
waren, und sie haben sie erlitten, weil sie Juden waren."

So kann und darf nur der Jude nach Auschwitz sprechen. Für 
uns Deutsche, für uns Christen gibt es diesen Trost nicht, uns 
bleibt nur die Scham und die Schuld dem Volk anzugehören, 
das die Täter und Mitwisser dieser Verbrechen stellte. Nur 
ein uneingeschränktes Schuldbekenntnis macht - meines 
Erachtens - den Christen nach Auschwitz glaubwürdig, 
erneut in einen offenen und partnerschaftlichen Dialog mit 
Juden eintreten zu können. Papst Johannes XXIII, ein 
bedeutender, verehrungswürdiger Mensch und Christ, hat 
dieses Schuldbekenntnis in den Worten eines Gebets 
ausgesprochen:

"Wir bekennen, daß das Kainszeichen an unserer Stirn steht ... 
Vergib, daß wir dich ein zweites Mal gekreuzigt haben in ihrem 
Fleisch. Denn wir wußten nicht, was wir taten."38

Daß Johannes XXIII dieses Schuldbekenntnis im Namen 
aller Christen vor seinem Gott ablegt und ihn um Vergebung 
bittet, für die erneute Kreuzigung, die sie durch die Juden­
morde begangen haben, bedeutet keine Einschränkung, 
sondern scheint mir gerade seine Grundsätzlichkeit zu 
verbürgen. Dieses Schuldbekenntnis fordert auch all die 
Christen zum mitbekennen auf, die selber nicht direkt an 
Verbrechen gegen Juden beteiligt waren, wohl aber den 

38 Zitiert nach Pinchas Lapide, Rom und die Juden, Freiburg i. Br. 
1967, 5.

165

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bisherigen Antijudaismus der christlichen Kirchen - wie 
unbewußt auch immer - mitgetragen haben.
Ich glaube nicht daß es heute einen jüdisch-christlichen 
Dialog geben kann, der Auschwitz zu umgehen oder auszu­
klammem versucht, daher schien mir diese uns betreffende 
Nachbesinnung unentbehrlich. Allerdings darf das Entsetzen 
über Auschwitz uns auch nicht so erstarren lassen, daß eine 
inhaltliche Auseinandersetzung, wie sie Franz Rosenzweig 
und seine christlichen Freunde geführt haben, gar nicht mehr 
aufgenommen und fortgesetzt werden kann. Der Dialog 
zwischen Juden und Christen ist sicherlich für beide Seiten 
schwerer und gehemmter geworden, aber gerade deshalb und 
im Hinblick auf die ihnen beiden aufgetragene Verwirk­
lichung der Nächstenliebe auch unentbehrlicher.

IV. Ein persönliches Nachwort

1.

Der ursprüngliche Vortragstext diese Beitrags, der auch 
veröffentlicht wurde,39 hatte einen ganz anderen Schluß, der 
einige Irritationen auslöste, weil er zwei Aussagen bekennt- 
nishaft vermengte.
Es schien mir damals ehrlichkeitshalber notwendig - und 
ebenso auch jetzt noch -, klarzustellen, daß ich eigentlich 
über den jüdisch-christlichen Dialog nur als Außenstehender 
berichten kann, da ich im streng kirchlichen Sinne kein 
Christ bin, sondern mich am ehesten als einen jesuanischen 
Protestanten charakterisieren möchte. So vermag ich das 
Sündenbekenntnis - um das es mir gleichwohl zentral geht 

39 Wolfdietrich Schmied-Kowarzik, "Franz Rosenzweig — der jüdisch­
christliche Dialog und die Folgen von Auschwitz", in: Zeitschrift für 
Pädagogik 35/4 (1989) 455-469.

166

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


- in der von Johannes XXHI gesprochenen Gebetsform an 
den gekreuzigten Christus als seinen Gott nicht mitzu­
sprechen.
Ja mehr noch, von meinem Verständnis der Botschaft des 
Jesus von Nazareth muß ich sagen, daß nichts so sehr einem 
partnerschaftlichen Dialog zwischen Juden und Christen 
entgegensteht -dies möchte ich radikaler noch als Rosemary 
Ruether betonen - als die christliche Überhöhung des Jesus 
von Nazareth zum gekreuzigten Gott. Auch dort, wo Chri­
sten guten, ja besten Willens sind, mit Juden in ein mit­
menschliches, einander achtendes Gespräch zu kommen, 
bleibt doch dieser stille Vorbehalt, daß die Juden in ihrem 
Glauben blind und zurückgeblieben sind, da sie in Jesus am 
Kreuz nicht ihren Gott erkennen. Dies war bis zum Schluß 
die Haltung Eugen Rosenstocks seinem Freund Franz 
Rosenzweig gegenüber, und dies ist auch heute noch die 
Haltung selbst der gutwilligsten christlichen Dialogpartner 
den Juden gegenüber. Ich möchte dies beispielhaft an dem 
bedeutenden christologischen Werk von Jürgen Moltmann 
Der gekreuzigte Gott verdeutlichen, wobei ich hier nur auf 
diese eine Implikation für das christlich-jüdische Verhältnis 
eingehen möchte.
In Bezugnahme auf die verzweifelten Fragen nach Gott in 
Auschwitz geht Jürgen Moltmann auch auf Elie Wiesels 
oben zitierte Schilderung des Kindes am Galgen ein und 
fährt dann fort:

"Wird Gott in Jesus von Nazareth Mensch, so geht er aber nicht 
nur auf die Endlichkeit des Menschen ein, sondern im Tode am 
Kreuz auch auf die Situation der Gottverlassenheit des Menschen 
... Gott ... erniedrigt sich und nimmt den ewigen Tod des Gott­
losen und Gottverlassenen auf sich, so daß jeder Gottlose und 
Gottverlassene seine Gemeinschaft mit ihm erfahren kann ...
Eine 'Theologie nach Auschwitz' mag denen als Unmöglichkeit 
oder Blasphemie erscheinen, die sich am Theismus oder ihrem 
Kinderglauben genug sein ließen und ihn verloren. Es gäbe auch 

167

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keine 'Theologie nach Auschwitz’ in rückschauender Trauerarbeit 
und Schulderkenntnis, wenn es keine ’Theologie in Auschwitz’ 
gegeben hätte...
Von [den Märtyrern] und von den stummen Opfern gilt im real 
übertragenen Sinne, daß Gott selbst am Galgen hing, wie E. 
Wiesel sagen konnte. Nimmt man das ernst, dann muß auch 
gesagt werden, daß, wie das Kreuz Christi, auch Auschwitz in 
Gott selbst ist, nämlich hineingenommen in den Schmerz des 
Vaters, in die Hingabe des Sohnes und in die Kraft des heiligen 
Geistes...
Gott in Auschwitz und Auschwitz in dem gekreuzigten Gott — das 
ist der Grund für eine reale, sowohl weltumspannende wie 
weltüberwindende Hoffnung und der Grund für eine Liebe, die 
stärker ist als der Tod und das Tote festhalten kann.”40

Diese Aussagen sind wohl das Bedeutendste, was bisher von 
der christlichen Theologie zu Gott in Auschwitz gesagt 
worden ist, aber anders als das Gebet von Johannes XXIII, 
das die eigene Schuld der Christen an Auschwitz vor dem 
gekreuzigten Gott bekennt, werden durch die Christologie 
Moltmanns die Juden ihrer verzweifelten Leiderfahrung und 
der Leidbewältigung im Ringen mit ihrem Gott enteignet. 
Ohne daß dies v^n Jürgen Moltmann so gemeint oder gar 
ausgesprochen wird, impliziert die Rede von "Auschwitz in 
dem gekreuzigten Gott”, daß die Juden nach Auschwitz nur 
über Christus zu Gott zurückfinden können.
Ich kann nicht für Juden sprechen, aber mir ist - bei aller 
Hochachtung vor dem ernsthaften Ringen des Theologen 
Jürgen Moltmann um eine christliche Antwort auf Ausch­
witz - der darin enthaltene absolute Wahrheitsanpruch in 
seiner Arroganz ganz unerträglich. Wenn nicht - wie Franz 
Rosenzweig es vorgeschlagen hat - die Wahrheit, die ganze 
Wahrheit ausschließlich Gott vorbehalten wird, an der Juden 

40 Jürgen Moltmann, Der gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi als Grund 
und Kritik christlicher Theologie, München 1972, 265 ff.

168

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie Christen in je besonderer Weise nur teilhaben, indem 
sich ihnen Gott im Antlitz seiner Wahrheit je besonders 
zuwendet, und stattdessen von einer Seite die ganze Wahr­
heit beansprucht wird, so scheint mir die Basis eines offe­
nen, partnerschaftlichen Dialogs gar nicht erst betreten zu 
sein. Diese Überlegungen waren es, die mich am Ende meins 
Vortrags formulieren ließen:
"Für mich steht das christologische Dogma nicht nur einem 
Dialog mit den Juden unüberwindbar entgegen, sondern es 
versperrt uns auch eine wahre Rückkehr zu Lehre, Leben 
und Tod des Jesus von Nazareth. Das Dogma der Auferste­
hung Christi - genauer: daß der gekreuzigte Jesus nicht nur 
der Messias, sondern Gott sei - verhindert, daß das vom 
Rabbi aus Nazareth gepredigte Wort der Nächstenliebe in 
uns tätig auferstehen, Fleisch werden kann.
Wollen wir nach Auschwitz mit Juden an einer Welt bauen, 
in der ein weiteres Auschwitz und ein Weltholocaust nicht 
möglich sind, so müssen wir - scheint mir - die christo­
logische Enge sprengen, die uns nicht nur von den Juden, 
sondern auch vom Rabbi Jeschuah (Jesus) trennt.”41
Auch heute halte ich an diesen Formulierungen fest, aber es 
ist mir inzwischen deutlicher geworden, daß ich durch die 
Klarlegung meines jesuanischen Protestantismus einen 
Nebenschauplatz der Diskussion eröffne, der möglicher­
weise sogar das vorrangige Anliegen behindert, den langsam 
erst wachsenden jüdisch-christlichen Dialog zu fördern. 
Leonard H. Ehrlich hat in seinem Bericht über seine Erfah­
rungen als Franz Rosenzweig-Gastprofessor an der Kasseler 
Universität mich freundschaftlich-väterlich auf diese Gefahr 
hingewiesen; er schreibt, nachdem er meine Schlußsätze 
zitiert:

41 Wolfdietrich Schmied-Kowarzik, "Franz Rosenzweig — der jüdisch­
christliche Dialog und die Folgen von Auschwitz", 467.

169

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


"Da [diese Worte] aber als Reaktion auf meine Ausführungen über 
das Christentum verstanden werden könnten, muß ich klärende 
Bemerkungen hinzufügen ... Auch habe ich nicht das Aufgeben 
dessen vorgeschlagen, was hier als ’ Christologie’ angesprochen 
wird, obgleich dies mein Lehrer Karl Jaspers verlangen durfte, der 
als Christ aufgewachsen ist. Was ich aus jüdischer Hoffnung eher 
hören möchte, ist ein christliches Toleranzvermögen auf Grund 
des Christentums, wie es ist und nicht anders sein kann, d. h. in 
seinem Kern christologisch, eine Toleranz für das Recht der 
Juden, auf Grund der Wahrheit zu existieren, nach der sie Juden 
sind und durch die sie sich im Widerstreit mit dem befinden, was 
dem Christen als Wahrheitsgrund gilt."42

Die in diesem Nachwort nun klargelegte Scheidung zwi­
schen der Erörterung einiger Probleme des jüdisch-christ­
lichen Dialogs und meiner eigenen Vorbehalte gegen ein mit 
absolutem Wahrheitsanspruch auftretendes Christentum, 
wird - wie ich hoffe - verhindern, daß das Bekenntnis mei­
ner Position sich dem Dialog zwischen Christen und Juden 
in den Weg stellt. Es scheint mir aber - in einer gerade uns 
in Deutschland nach Auschwitz so eminent existentiell 
betreffenden Frage wie der des Verhältnisses der Christen zu 
den Juden - unerläßlich auch die eigene Position nicht zu 
verschweigen. Durch die Darlegung meiner Überzeugungen 
in dieser Frage soll niemand gezwungen werden, sie anzu­
nehmen. Jeder muß vielmehr selber hier zu seiner je eigenen 
existentiell zu verantwortenden Wahrheit finden.

2.

Aus der Vielzahl von zustimmenden und ablehnenden, 
erschrockenen und empörten Stellungnahmen, die ich auf 
meinem Vortrag und seine Erstveröffentlichung erfuhr, 

42 Leonard H. Ehrlich, "Als jüdischer Gastprofessor in Kassel", in: 
Prisma. Zeitschrift der Gesamthochschule Kassel 43 (1989) 33.

170

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


möchte ich hier nur eine aufgreifen, da sie eine grundlegende 
Schwäche des jüdisch-christlichen Dialogs zwischen 
Rosenzweig und Rosenstock berührt, die ich im gesamten 
Verlauf der Darstellung und Nachbesinnung bisher bewußt 
überging.
Ein iranischer Freund, der in Deutschland lebende und 
lehrende Philosoph Hassan Givsan, schrieb mir eine längere 
kritische Auseinandersetzung, aus der ich folgende Kern­
gedanken zitieren möchte:

"Rosenzweigs Satz besagt zunächst: Die Juden brauchen Christus 
nicht. Wie schwer das zu begreifen ist, hast Du selber hervorge­
hoben. Mein Problem ist, daß der Satz wesentlich mehr besagt. Er 
besagt: daß alle anderen (außer den Juden) Christus brauchen. Er 
besagt nicht nur das, sondern er schreibt das fest. Ich kann nur 
sagen: ich bin entsetzt... Ich bin entsetzt, weil hier das Dogma des 
Entweder-Oder — entweder: Jude, oder: Christ — festgeschrieben 
wird. Ich bin entsetzt, weil damit 'Auschwitz’ fortgeschrieben 
wird ... Wieviele Auschwitze sind nötig, damit die Christen 
einsehen: Die einzigen, die Christus brauchen, sind die Christen 
selbst. Und sie brauchen ihn, ihrer -um Dich zu zitieren -Schuld 
und Verbrechen wegen."43

Ich kann in der Sache Hassan Givsan nur voll zustimmen. 
Bereits in meinem Vortrag vor dem Internationalen Franz 
Rosenzweig-Kongreß in Kassel 1986 habe ich es als das 
größte Skandalen des Stern der Erlösung bezeichnet, daß 
Rosenzweig den Islam als ein "monotheistisches Heiden­
tum" gegenüber der Offenbarungsgemeinschaft des Juden­

43 Briefe vom 17. und 23. November 1988, zitiert mit Einverständnis 
von Hassan Givsan. Er bat mich jedoch, um möglichen Mißverständnis­
sen vorzubeugen, diesem Textauszug erläuternd hinzuzufügen, daß es 
weder ihm noch mir darum gehe, über Christen zu richten, sondern nur 
darum, in Erinnerung zu bringen, daß nur die Christen glauben, Christus 
habe mit seinem Kreuzestod alle ihre Schuld auf sich genommen und sie 
damit aus der Selbstverantwortung entlassen.

171

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tums und des Christentums ausgrenzt, und habe darüber 
hinaus entschieden zum Ausdruck gebracht, daß philoso­
phisch gesehen, entweder alle Glaubensgemeinschaften, je 
in ihrer Weise, an der Offenbarung Gottes teilhaben oder 
überhaupt kein Unterschied zwischen Mythologie und 
Offenbarung gemacht werden kann.
Ohne hier auf das weite Feld des Missionierungsgedankens 
eingehen zu können, der ja im Christentum und Islam gleich 
stark ausgeprägt ist, möchte ich Hassan Givsan in den von 
ihm angedeuteten Konsequenzen völlig recht geben. Die 
Vorbehalte, die ich in diesem Nachwort mit Rosenzweig 
gegen den absoluten Wahrheitsanspruch der Christen geltend 
mache, sind nun gegen Rosenzweigs absolutgesetzten 
Doppelwahrheitsanspruch von Juden und Christen vollstän­
dig zu erneuern. In seinem Bemühen, den Christen deutlich 
zu machen, daß sie nicht die ganze Wahrheit besitzen, 
sondern anerkennen müssen, daß auch die Juden, wenn auch 
anders, an der Wahrheit Gottes teilhaben, übersieht er, daß 
er alle anderen Glaubensgemeinschaften von dieser Teilhabe 
an der Wahrheit und vom partnerschaftlichen Dialog 
ausschließt. Nur Juden und Christen sind ihm "Arbeiter am 
gleichen Werk" alle anderen sind "Heiden" und somit nicht 
Partner, sondern -überspitzt formuliert -Objekte christlicher 
Missionierung. Auf den Islam bezogen, fällt Rosenzweig 
nicht nur hinter den großen jüdischen Philosophen des 
Mittelalters Moses Maimonides (1135-1204), sondern auch 
hinter Gotthold Ephraim Lessings Nathan der Weise zurück. 
Der erste übrigens, der Franz Rosenzweig darauf hingewie­
sen hat, daß er die Frömmigkeit des Moslem nicht so 
ausgrenzen dürfe, war Eugen Rosenstock (GS I, 313 f.). 
Allerdings ging es Rosenstock dabei nicht um Aufnahme 
des Islams in den Dialog, sondern er wollte Rosenzweig 
bedeuten, daß für den Christen nur der eigene Glaube gilt, 
während ihm alle andere Frömmigkeit, ob die der Juden oder 
der Moslems, gleich fern steht.

172

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit Hassan Givsan geht es mir hier aber nicht um eine 
Ausweitung des absoluten Wahrheitsanspruchs, neben 
Judentum und Christentum auch noch den Islam einzubezie­
hen, sondern um die prinzipielle Entscheidung, daß grund­
sätzlich keine Religion oder Glaubensgemeinschaft von der 
Teilhabe an der Wahrheit ausgeschlossen werden kann und 
darf. Es gibt nicht nur einen Stern der Erlösung, dessen Kern 
das Judentum und dessen Strahlen das Christentum dar­
stellen, sondern es gibt unendlich viele Sterne am Firmament 
des Glaubens, die erstrahlen, da sie - um mit Rosenzweig zu 
sprechen - in das ihnen zugewandte Antlitz Gottes schauen. 
Wenn wir das nicht einzusehen lernen, so bereiten wir - 
zumindest in unserem Herzen - bereits das nächste Ausch­
witz vor, wie Hassan Givsan treffend bemerkte.
Wenn ich, von diesen Vorbehalten wissend, gleichwohl in 
meinem Vortrag und auch in dem hier vorliegenden Beitrag 
nicht darauf einging, so deshalb, weil mir eine unserer 
vordringlichsten Aufgaben in Deutschland die Aufdeckung 
der tiefsten Wurzeln des Antisemitismus in unserem eigenen 
"Unbewußtseinsstand" (Th. W. Adorno) zu sein scheint. 
Angesichts von Auschwitz haben wir Deutsche und Christen 
dem zerstörten europäischen Judentum, den Millionen 
Entrechteten, Gefolterten, Gemordeten, den hunderttausen­
den ins Exil Getriebenen gegenüber eine besondere Verant­
wortung, und wir stehen noch ganz am Anfang der uns 
daraus erwachsenden Trauerarbeit.
Aber wir sollten darauf achten, daß wir bei dieser beson­
deren Erinnerungsarbeit und dem nachgeholten christlich­
jüdischen Dialog nicht jene ausgrenzen, die heute sowohl in 
unserem Land als auch in der Dritten Welt von uns zu recht 
einen weiterreichenden offenen und partnerschaftlichen 
Dialog einfordem.

173

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993910-121 - am 24.01.2026, 19:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Uns betreffende Vorbemerkungen
	II. Die Etappen desjüdisch-christlichen Dialogs zwischen Rosenzweig und Rosenstock
	1. Das Nachtgespräch von 1913
	2. Das briefliche Ringen von 1916
	3. Margrit Rosenstock-Huessy und der "Stern"
	4. Das jüdische Lernen

	III. Uns betreffende Nachbesinnungen
	IV. Ein persönliches Nachwort

