Schreiben als Entschleierung: Der literarische
Widerstand iranischer Frauen

Ava Homa

Im Dezember 2017 stieg Vida Movahedi, eine 31-jihrige Mutter, in Tehe-
ran auf einen Stromkasten und hielt einen Stock in die Hohe, an dem
sie ein weifles Kopftuch festgebunden hatte. Wihrend Menschen im
ganzen Land gegen die Regierung von Hassan Rouhani demonstrierten,
protestierte Viva Movahedi schweigend gegen den Zwang, ein Kopftuch
tragen zu miissen. Im Januar 2018 wiederholte Movahedi die Aktion
und inspirierte damit zahllose iranische Frauen, junge wie alte, zivilen
Ungehorsam zu leisten. Sogar Frauen, die den Hijab aus Uberzeugung
trugen, stellten sich auf die Seite der Protestantinnen und machten sich

https://dol.org/10.14361/9783830463284-008 - am 13.02.2026, 21:36:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEEImES


https://doi.org/10.14361/9783839463284-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

Ava Homa

so fiir das Recht der Frauen stark, selbst itber ihren Kérper zu entschei-
den. Auf diese Weise entstand eine breite gesellschaftliche und politi-
sche Bewegung, in der sehr unterschiedliche Frauen zusammenkamen.

Da sich im Internet ein Foto von Mohavedi verbreitet hatte, konn-
te die Aktivistin identifiziert und inhaftiert werden. Offiziell wurden
2018 in Teheran 35 Frauen verhaftet, die gegen den Kopftuchzwang pro-
testiert hatten. Aktivist*innen gehen davon aus, dass die tatsichliche
Zahl hoher ist. Einige der Protestantinnen wurden verletzt, als Polizis-
ten sie von den Stromkisten zerrten. Die 32-jihrige Studentin Mariam
Shariatmadari etwa berichtete, man habe ihr im Anschluss an ihre Ver-
haftung jegliche medizinische Behandlung verwehrt. Infolge der Pro-
teste wurden viele Teheraner Stromkisten so nachgeriistet, dass man
nicht mehr auf ihnen stehen kann.

Einem Bericht der iranischen Regierung zufolge sind 49 Prozent
der Bevolkerung gegen den Hijab-Zwang. Das 1985 erlassene Gesetz
verpflichtet alle Frauen im Iran, sich unabhingig von ihrem Glauben
dem Islam gemifR zu kleiden. Der Hijab wurde durch das Gesetz nicht
nur zu einem Objekt, das klar zeigte, auf welche Weise der Staat den
Islam auslegte, sondern auch zu einem Symbol fiir den weiblichen Wi-
derstand gegen politische und religiése Repressionen. Die sogenannten
Kopftuchproteste von 2018 hatten die erste iranische Parlamentsdebat-
te zur Folge, in der iiber den Hijab-Zwang und die Freiheitsrechte der
Frauen gesprochen wurde. Interessanterweise haben sich auch einige
religiése Fithrungspersonlichkeiten auf die Seite der Protestantinnen
gestellt. Ihr Argument: Der Prophet Mohammed habe Frauen nicht da-
zu gezwungen, sich zu verschleiern.

Die Regierung hilt jedoch an ihrem Diktat fest und lisst die Ein-
haltung des Gesetzes streng iitberwachen. Jedes Jahr werden Tausende
von Frauen wegen eines angeblich zu locker getragenen Hijabs straf-
rechtlich verfolgt. Teenager auf gemischtgeschlechtlichen Privatpartys
werden von den Sittenwichtern verhaftet, weil sie keinen Hijab tragen.
Minnern wiederum ist das Tragen bestimmter Kleidungsstiicke unter-
sagt, so sind etwa Shorts oder westliche Markenhemden gesetzlich ver-
boten. Bis zum heutigen Tag sehen sich iranische Frauen, die selbst
iiber ihren Korper entscheiden wollen, Anfeindungen ausgesetzt. Al-

https://dolorg/10:14361/9783830463284-009 - am 13.02.2026, 21:36:37. https://wwwlnlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839463284-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schreiben als Entschleierung: Der literarische Widerstand iranischer Frauen

le Frauen, die 2017 und 2018 friedlich gegen die Zwangsverschleierung
protestiert haben, wurden wegen Prostitution angeklagt. Auch ihre An-
wiltin, Nasrin Sotoudeh, sitzt inzwischen im Gefingnis.

Verhiillter Korper, verhiillte Stimme

Das Kopftuch hat eine lange und komplexe Geschichte. Im Persischen
Reich trugen Frauen schon in vorislamischer Zeit eine Kopfbedeckung.
Laut Fadwa El Guindi, der Autorin des Buches Veil: Modesty, Privacy and
Resistance, wurden die allerersten Kopftiicher nachweislich im antiken
Mesopotamien getragen. In Assyrien entwickelte sich das Kopftuch
zum Statussymbol privilegierter Frauen. Biuerinnen, Sklavinnen und
Prostituierten war es gesetzlich untersagt, ein Kopftuch zu tragen.
Auch Minner trugen und tragen Kopfbedeckungen, um damit ihre
gesellschaftliche Position auszudriicken. Bei den Tuareg in Nordafrika
etwa dienen sie als Statussymbol zur sozialen Abgrenzung.

Mit den Jahren hat das Kopftuch sehr widerspriichliche Dinge re-
prasentiert: Riick- und Fortschrittlichkeit, Misogynie und Antikolonia-
lismus, Widerstand und Gehorsam. Viele Frauen kdénnen sich allgemein
inzwischen frei dafiir entscheiden, ob sie einen Hijab tragen wollen
oder nicht. Sie sind es auch, die dariiber entscheiden, ob sie ihn aus
personlichen oder politischen Griinden ablehnen, ob er fiir sie Freiheit
oder Unfreiheit bedeutet, ob er in ihren Augen ein Symbol fiir Unter-
werfung ist oder ein Symbol fir Widerstindigkeit. Der bloRe Stoff be-
deutet wenig. Es ist die Trigerin, die ihm Bedeutung verleiht.

In der jingeren Geschichte des Iran erfolgte eine massive Politisie-
rung des Kopftuchs. Um das Land zu verwestlichen, erlief Reza Schah
1936 ein Dekret, das alle Formen des Hijab streng verbot. Um das Land
wieder zu islamisieren, hat Ayatollah Ruhollah Khomeini 1979 verkiin-
det, Frauen seien unverziiglich dazu verpflichtet, eine islamische Klei-
derordnung einzuhalten. Reza Schah und Ayatollah Khomeini sind nur
zwei Machthaber unter vielen, die ihre Autoritit zu konsolidieren ver-
suchten, indem sie in das Erscheinungsbild des weiblichen Korpers ein-
griffen. Als die iranischen Frauen auf Khomeinis Dekret mit grofd ange-

https://dolorg/10:14361/9783830463284-009 - am 13.02.2026, 21:36:37. https://wwwlnlibra.com/ds/agb - Open Access -

109


https://doi.org/10.14361/9783839463284-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Ava Homa

legten Protesten reagierten, versicherte ihnen die Regierung, es handele
sich dabei lediglich um »eine Empfehlung«. Dennoch wurde der Hijab
verpflichtend: ab 1980 zunichst in allen Regierungsbehérden und in der
offentlichen Verwaltung sowie ab 1983 dann iiberall und ausnahmslos.

Nie hat sich die iranische Gesellschaft fiir das Recht der Frauen ein-
gesetzt, frei zu wihlen. Auch am 8. Mirz 1979 nicht, als unzihlige von
ihnen in Teheran zu einer Kundgebung zusammenkamen, um den In-
ternationalen Frauentag zu begehen. Wann immer Frauen sich gegen
das Gesetz auflehnten, konnten die Proteste mithelos niedergeschla-
gen werden. Forderungen nach einem Ende des Hijab-Zwangs wurden
von islamischen Gruppen als Ausdruck einer anti-islamischen Gesin-
nung aufgefasst. Linke Krifte behaupteten, der Hijab sei ein Symbol
fiir kulturelle Unabhingigkeit und die Ablehnung korrupter Royalisten,
und sie erklirten, der Klassenkampf habe Vorrang vor den Rechten der
Frauen. Viele Menschen schwiegen dazu. Niemand schien sich dafiir zu
interessieren, was die Frauen wollten.

Schon immer wurde der Kampf der Frauen um das Recht, selbst zu
entscheiden, fehlinterpretiert, sowohl im Iran als auch im Westen. Es
gibt Menschen, die in der Schmihung des Hijab eine Form der Islamo-
phobie sehen. Andere sagen, der Wunsch der Frauen, frei wihlen zu
diirfen, sei das Resultat einer westlichen Verschworung. Wieder ande-
re argumentieren, hinter dem Wunsch nach Selbstbestimmung stecke
der Wunsch der Minner, Frauen entbldf$t zu sehen. Als wiren Frauen
unfihig, Gleichheit und Autonomie aus ihren ganz eigenen Griinden zu
wollen und einzufordern.

Und so mussten iranische Frauen in den achtziger Jahren zu ihrer
Bestiirzung erkennen, dass sie, obwohl sie dieselben politischen, gesell-
schaftlichen und 6konomischen Probleme mit den Minnern teilten, in
ihrem Kampf fir die Gleichberechtigung der Geschlechter allein wa-
ren. Es war dieser Punkt, an dem das Schreiben noch wichtiger wurde
als zuvor. Die auf sich allein gestellten, ungehorten Frauen erkannten,
dass sie laut und deutlich benennen mussten, dass Frauen aufgrund ih-
res Geschlechts diskriminiert wurden, dass sie mit klaren Worten be-
schreiben mussten, worin das Leid von Frauen besteht. Die Zwangsver-

https://dolorg/10:14361/9783830463284-009 - am 13.02.2026, 21:36:37. https://wwwlnlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839463284-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schreiben als Entschleierung: Der literarische Widerstand iranischer Frauen

schleierung dringte die Frauen noch tiefer in den verbotenen Garten
der Erkenntnis. Der Biss in den Apfel war bereits Geschichte.

Schreiben als Rebellion und Protest

Die persische Literaturtradition des 13. und 14. Jahrhunderts ist reich an
Dichtern. Nach wie vor werden Autoren wie Rumi und Hafez interna-
tional iibersetzt und verehrt. Immer waren es Minner, die ein Monopol
auf das geschriebene Wort hatten; weibliche Stimmen wurden unter-
driickt. Die mannliche Dominanz hat den literarischen Kanon nicht nur
um michtige weibliche Stimmen gebracht, sie hat auch dazu gefithrt,
dass Frauen in ihrer literarischen Darstellung auf schéne Lippen, Augen
und Haare reduziert wurden, auf Wesen ohne jede Handlungsfihigkeit.
Der Gesellschaft im Allgemeinen und den Mdnnern im Besonderen fehl-
te der Zugang zu authentisch-weiblichen Erfahrungswelten. Zwischen
den Geschlechtern gab es keinerlei Austausch.

Aber nicht nur die weibliche Stimme, auch der weibliche Kérper
blieb verborgen: im sogenannten andarnoonis, einem Teil des Hauses,
den Minner, insbesondere Giste, nicht betreten durften. Frauen, die
sich zeigten, brachten der Familie Schande. Und so wurden Frauen, die
sich in die Offentlichkeit wagten, als harjai bezeichnet — das Wort ist
mehr oder weniger synonym mit dem persischen Begrift fir Prostitu-
ierte. Dariiber, wie sich die Abwesenheit von Frauen im offentlichen
Raum auf die Psyche einer Gesellschaft auswirke, lisst sich nur mut-
mafden. Von der Existenz einer konkreten Frau erfuhren jedenfalls nur
Minner, die auf der Suche nach einer Ehefrau waren. Weibliche Korper
und Stimmen waren lediglich Schattenbilder, deren Umrisse durch An-
deutungen und Fantasien erzeugte wurden, wenn itberhaupt. Wenn ei-
ne Frau vor einen Mann trat, musste sie verhiillt sein. Wenn sie schrieb,
mussten ihre Worte versteckt werden. Dieses Denken lebt bis heute
fort. Ein Beispiel dafiir ist die Sprache, mit der etwa das staatliche ira-
nische Fernsehen den Hijab-Zwang rechtfertigt: »Der Korper einer Frau
ist wie ein Stiick Schokolade, das bedeckt werden muss, damit sich kei-
ne Fliegen darauf niederlassen.«

https://dolorg/10:14361/9783830463284-009 - am 13.02.2026, 21:36:37. https://wwwlnlibra.com/ds/agb - Open Access -

m


https://doi.org/10.14361/9783839463284-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

n2

Ava Homa

Obwohl ihre Stimmen seit Jahrhunderten zum Schweigen gebracht
und ihre Korper aus dem offentlichen Raum verbannt wurden, haben
iranische Frauen schon vor langer Zeit gelernt, sich durch das geschrie-
bene Wort zu enthiillen. Es ist kein Zufall, dass die erste Frau, die 6f-
fentlich ihr Kopftuch abnahm (wenn auch nur voriibergehend), eine
Dichterin gewesen ist, die sich lingst befreit hatte — indem sie schrieb.
Als Tahirih Qurrat al-Ayn (1814-1852) wihrend einer Versammlung von
Minnern in Badasch, Provinz Mazandaran, ihr Haupt entblof3te, loste
sie damit unter den schockierten Betrachtern einen Sturm der Entriis-
tung aus. Einige bedeckten ihre Augen, andere hielten sich die Ohren
zu, manche flohen sogar vor der Gotteslisterung, die sie verkorperte.
Ein Mann erhob sein Schwert gegen sie, wihrend ein anderer sich die
Kehle durchschnitt, weil er die Schande nicht ertragen konnte.

Nach all den Jahren ist Tahirih Qurrat al-Ayn nach wie vor eine ge-
heimnisumwitterte Personlichkeit. Man hat in ihr die erste Frau gese-
hen, die als Mirtyrerin in ihrem Einsatz fiir das Frauenwahlrecht ge-
storben ist, man hat in ihr eine persische Jeanne d’Arc gesehen, eine
iranische Florence Nightingale und eine Verriickte, die »von liisterner
Ziigellosigkeit besessen« war. Im Jahr 1852 wurde sie nach fast vier-
jahriger Haft in Teheran hingerichtet. Sie wurde 36 Jahre alt. Auf dem
Hohepunkt ihrer Jugend und Kreativitit hatte man sie in Einzelhaft
gehalten, weil es keine Frauengefingnisse gab. Wozu auch, itberall im
Land standen die Frauen unter Hausarrest.

Tahirih war die erste Frau, die dafiir bestraft wurde, dass sie es wag-
te, den Raum, den man ihr zugewiesen hatte, zu verlassen. Auch irani-
sche Schriftstellerinnen wurden fiir diese Uberschreitung immer wie-
der gedemiitigt. Sie wurden als verriickt abgestempelt, in den Selbst-
mord getrieben, ins Exil gezwungen, eingesperrt und getdtet. Frauen,
die offen ihre Meinung sagen, werden als salite und bi haia bezeich-
net, wobei es sich um Schmihungen handelt, die Frauen vorbehalten
sind. Wann immer Frauen zusammengefunden und miteinander ge-
sprochen haben, wurden ihre Unterhaltungen als dummes Geschwitz
abgetan. Unverstandliches Geplauder wird bis heute als hamam-zananeh
bezeichnet - ein abwertender Begriff, der auf die 6ffentlichen Frauen-
badehiuser anspielt.

https://dolorg/10:14361/9783830463284-009 - am 13.02.2026, 21:36:37. https://wwwlnlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839463284-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schreiben als Entschleierung: Der literarische Widerstand iranischer Frauen

Virginia Woolf hat bekanntlich gesagt, dass Frauen ohne ein eige-
nes Zimmer und eine gewisse finanzielle Stabilitit nicht schreiben kon-
nen. Obwohl ihnen weder das eine noch das andere beschieden war, be-
gannen iranische Frauen zu Beginn des 20. Jahrhunderts damit, eigene
Texte zu verdffentlichen und ein Ende der Geschlechtertrennung ein-
zufordern. Kunst zu schaffen, ein aussagekriftiges literarisches Werk
hervorzubringen, erfordert Konzentration, Hingabe, schweifitreibende
Arbeit - alles Dinge, die nicht so recht zu der gesellschaftlichen Erwar-
tung passen wollen, die an Frauen herangetragen wird: hingebungsvolle
Miitter und Ehefrauen zu sein. Und doch gelingt es iranischen Frauen,
Literatur zu produzieren und in die Welt zu tragen. (Auf3erdem geh6ren
sie inzwischen zu den am besten ausgebildeten Frauen im Nahen und
Mittleren Osten.) Vielen literarischen Talenten ist die Moglichkeit zur
Entfaltung aber bisher verwehrt geblieben. Unterprivilegierten Frauen
vor allem. Frauen, die ethnischen und religiésen Minderheiten angehé-
ren. »Soll Simone de Beauvoir doch herkommen und mal fiir ein Jahr
so leben wie ich. Ob sie hier wohl in der Lage wire, auch nur eine Zei-
le zu schreiben?«, hat die prominente iranische Schriftstellerin Simin
Daneschwar (1921-2012) in einem Interview gesagt.

Schreiben als Selbstenthiillung

Uberall auf der Welt gibt es Frauen, die den Hijab freiwillig tragen.
Iranischen Frauen wird diese Freiwilligkeit seit fast 40 Jahren ver-
wehrt. Ich schreibe diesen Text als kurdisch-iranische Frau, die ihre
Verschleierung als eine Form des Zwangs erlebt hat, als Verweigerung
von Autonomie. Aber ich habe erfahren, dass es eine Mdglichkeit
gibt, diese Autonomie zuriickzugewinnen, die mich unterdriickende
Zwangsverschleierung wieder riickgingig zu machen: durch den Akt
des Schreibens.

Lassen Sie mich das erkliren: Miadchen, die ab dem achten Lebens-
jahr einen Schleier tragen miissen, wihrend sich Jungs dem Wetter
entsprechend kleiden, ohne Einschriankung spielen, rennen und lachen
diirfen, erleben ihre Kindheit in Fesseln. Von diesem frithen Alter an

https://dolorg/10:14361/9783830463284-009 - am 13.02.2026, 21:36:37. https://wwwlnlibra.com/ds/agb - Open Access -

13


https://doi.org/10.14361/9783839463284-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

T4

Ava Homa

verinnerlichen Midchen die Vorstellung, dass ihre Kérper siindhaft und
schindlich sind. So habe ich es erlebt, als ich im Iran aufgewachsen
bin. Da ich gezwungen war, mich nach einem vorgegebenen Muster
zu verhalten und zu kleiden, empfand ich mein Leben als etwas Abge-
schiedenes und Schamerfiilltes. Ich war von meinem eigenen Koérper
entfremdet, nahm ihn als Quelle der Versuchung fiir das andere Ge-
schlecht wahr. Ich betrachtete mich als Objekt der Begierde, nicht als
Mensch mit Wahlmoglichkeiten und eigener Sexualitit. Der Schleier,
den zu tragen ich gezwungen war, fithrte zur Entfremdung von mir
selbst und den anderen. Fiir mich ist er ein Symbol fiir genau diese
Erfahrung.

Schon in jungen Jahren bin ich der Welt der Literatur verfallen. Mit
dreizehn kannte ich eine ganze Reihe moderner und klassischer Ge-
dichte auswendig, von Rumi aus dem siebenten Jahrhundert bis zur fe-
ministischen Dichterin Forugh Farrochhzad (1934-1967). Literatur wur-
de mein Zufluchtsort, mein Rettungsanker. Mein Schreiben, erkannte
ich, stand im krassen Gegensatz zur Abgeschiedenheit, Entfremdung
und Unterdriickung, die mir die Verschleierung aufgezwungen hatte.
Schreiben heifit, sich selbst zu enthiillen. Schreibend entblé3t und ent-
hiillt man sich, iiberwindet Hindernisse und Mauern und reicht iber
das Schreiben hinaus, verbindet sich mit der Welt. Gute Texte sind Mit-
tel zur Reflexion und Welterkundung, sie geben sich nicht mit Zwei-
deutigkeiten oder Klischees zufrieden, und sie heben die Folgen der
Zwangsverschleierung auf. Der blofe Akt des Schreibens war und ist
fiir Frauen im Iran und anderswo ein Akt der Rebellion, unabhingig
von Inhalt und Stil. Ein genauer Blick auf die Unterschiede zwischen
den Biichern, die vor und nach dem Hijab-Zwang veréffentlicht wur-
den, lisst jedoch eine grofie Verschiebung im Bewusstsein weiblicher
Schriftstellerinnen erkennen.

Vieles von dem, was iranische Schriftstellerinnen vor der Islami-
schen Revolution von 1979 verdffentlicht haben, lieR jedes feministi-
sche Bewusstsein vermissen. Zari, die Protagonistin von Simin Dane-
schwars Meisterwerk Suwaschun (1969), ist eine weitgehend passive Fi-
gur. Der Roman spielt in Schiras wihrend der letzten Jahre des Zweiten
Weltkriegs und nach der Besatzung des Siidirans durch die britischen

https://dolorg/10:14361/9783830463284-009 - am 13.02.2026, 21:36:37. https://wwwlnlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839463284-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schreiben als Entschleierung: Der literarische Widerstand iranischer Frauen

Allijerten. Zari beschiftigen, wie auch ihren Mann Yousef, die impe-
rialistischen Verhiltnisse und die ungerechte Behandlung der Land-
bevolkerung; fiir Geschlechtergerechtigkeit interessiert sie sich nicht.
Die Revolution bleibt in diesem Roman den Médnnern vorbehalten. Zaris
mutigste Handlung besteht darin, die Beerdigungszeremonie ihres wi-
derstindigen Ehemannes in einen 6ffentlichen Protest zu iiberfithren,
womit sie allerdings ihrer traditionellen Rolle als Ehefrau treu bleibt.
Kaukab, die Protagonistin von Daneschwars Kurzgeschichte Be Ki Sa-
laam Konam (etwa: »Wen soll ich griifien«) suggeriert, dass echte Minner
gut zu Frauen sind, solange die Frauen ihnen keinen Anlass geben, nicht
mehr gut zu ihnen zu sein. Kaukabs Schwiegersohn, der ihre Tochter
misshandelt, ist in ihren Augen folglich ein atypischer Mann, ein na-
mard, ein sogenannter Nicht-Mann.

Interessanterweise hat der seit den achtziger Jahren bestehende Hi-
jab-Zwang die Frauen nicht zum Schweigen gebracht. Er hat ihr femi-
nistisches Bewusstsein sogar gestirkt. Schreiben ist zu einem der wich-
tigsten Instrumente geworden, um sich gegen die Beschrinkungen des
eigenen Lebens zu wehren und Kommunikationsbarrieren zu iberwin-
den. Die Zahl der Publikationen von und iiber Frauen ist sprunghaft
angestiegen, Form und Inhalt haben sich stark gewandelt, es wird mit
literarischen Formen experimentiert, die Texte leisten kreativen Wider-
stand gegen die Unterdriickung weiblicher Autonomie und weiblichen
Begehrens.

Schahrnusch Parsipurs Roman Frauen ohne Minner (1990) ist ein gu-
tes Beispiel fiir ein Buch, das Tabus gebrochen hat, indem es Geschich-
ten von Frauen erzihlt, die soziale und sexuelle Freiziigigkeit leben.
Parsipur, die viermal inhaftiert und deren Buch verboten wurde, hat
weibliche Protagonistinnen erschaffen, die es nicht schweigend hin-
nehmen, dass Frauen unterdriickt und sexuell ausgebeutet werden, die
ihre eigene Sexualitit zum Ausdruck bringen, die sich tiber die Fixie-
rung auf weibliche Keuschheit lustig machen und die ihren Widerstand
gegen eine von Minnern dominierte Kultur bekunden.

Der Wandel im Schreiben iranischer Frauen nach der Iranischen
Revolution geht auf die Enttiuschung zuriick, dass ihre Forderung,
selbst wihlen zu dirfen, sowohl von den politischen Weggefihrten

https://dolorg/10:14361/9783830463284-009 - am 13.02.2026, 21:36:37. https://wwwlnlibra.com/ds/agb - Open Access -

15


https://doi.org/10.14361/9783839463284-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116

Ava Homa

als auch von den Oppositionellen, letztlich also von allen Minnern,
unabhingig von deren politischer Orientierung, ignoriert wurde. Es
kann daher nicht iiberraschen, dass im Iran zwischen 1983 und 1985
trotz strenger Zensur und Papierknappheit etwa 126 Biicher von oder
iber Frauen erschienen sind. Als man sie zwang, ihre Kérper zu ver-
schleiern, haben die Frauen das Wort ergriffen und als Dichterinnen
und Schriftstellerinnen die Welt beschrieben, in der sie lebten.

Auch mir ging es so. Indem ich schreibend zu meiner Stimme fand,
habe ich mich entschleiert. Je mehr ich las, umso verzweifelter suchte
ich in der persischen und englischsprachigen Weltliteratur nach mir
selbst. Aber niemand hatte iiber kurdische Frauen geschrieben, und so
wurde mir klar, dass es an mir war, das nachzuholen. Ich erhielt ein
Stipendium, um meinen Master in Englisch sowie Creative Writing an
der University of Windsor in Kanada zu machen und verliefd 2007 den
Iran - fiir immer. So begannen sie, meine Jahre im Exil ... als Jahre des
Schreibens.

Aus dem Englischen von Gregor Runge.

https://dolorg/10:14361/9783830463284-009 - am 13.02.2026, 21:36:37. https://wwwlnlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839463284-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

