1. Der Mensch

Heiligkeit. Dem Wachstum der Liebe entspricht die vergitilichende Seite der Gnade, die
seinsmifSige Heiligkeit und Heiligung, dem Ausreifen der Liebe die vergebende Seite der
Gnade, die sittliche Heiligkeit und Reinigung. Im konkreten Leben lassen sich freilich die
tibernatiirliche Vergottlichung und Heiligung einerseits und die Vergebung der Schuld
und Reinigung andererseits nicht eindeutig voneinander scheiden. Der Mensch soll also
in seinem Leben mithilfe der Gnade Gottes in der Liebe wachsen und reifen, sich der to-
talen und universalen Liebe, der Liebe aus allen Kriften annihern. Er kann immer tiefer
und existentieller vom Leben Gottes erfasst werden, immer mehr in allen Dimensionen
seines Daseins von Gott in Anspruch genommen werden, mit der Hilfe und Gnade Gottes
im Rahmen seiner Moglichkeiten immer mehr ein liebender Mensch werden. Am Ende
seines Lebens zihlt die Liebe, allein die Liebe.

Mit dem Siindersein auf der einen Seite und mit der Veranlagung zur Liebe und dem
Begnadetsein auf der anderen Seite sollten Elend und Gréfie des Menschen im Rahmen
christlicher Theologie nun hinreichend deutlich geworden sein.

Literatur

Johannes Herzgsell: Dynamik des Geistes. Ein Beitrag zum anthropologischen Transzendenz-
begriffvon Karl Rahner, 2000.

1.4 Die Auffassung vom Menschen in den anderen Weltreligionen

Wihrend das Menschenbild des Islams in vielen Teilen mit der jiidisch-christlichen Tra-
dition tibereinstimmt (Kap. 1.4.1), bedienen sich die ferndstlichen Religionen véllig an-
derer Konzepte, um die Wirklichkeit des Menschen zu erfassen. So gilt im Daoismus fir
den Menschen etwa das Ideal des Gleichgewichts zwischen Yin und Yang (Kap. 1.4.2). Im
Hinduismus (Kap. 1.4.3) sind die Lehren von Purusha (Mensch) und vom Atman (Seele)
zentral. Im Gegensatz zum Vorhandensein eines Atman lehrt der Buddhismus Anatman
(Nicht-Selbst): das Nichtvorhandensein einer Seele, das Fehlen eines Selbst im Sinne ei-
ner Ich-Einheit (Kap. 1.4.4). Bei allen Unterschieden zwischen den hier besprochenen
Religionen zeichnet sich aber als Gemeinsambkeit das geistliche Ideal eines selbstlos lieben-
den Menschen ab (Kap. 1.4.5).

Literatur

Johannes Herzgsell S): Das Christentum im Konzert der Weltreligionen. Ein Beitrag zum inter-
religiosen Vergleich und Dialog, 2011.

14.02.2026, 06:38:27. - -

173


https://doi.org/10.14361/9783839442890-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

174

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il
14.1 Das islamische Ideal der Hingabe an Gott

Wie im Judentum und Christentum ist im Islam der Mensch wesentlich Geschdpf Got-
tes. , Er ist damit ein Wesen, das ganz von Gott abhingt, und zwar nicht nur in seinem
Dasein, sondern auch in allen Bereichen und Ausdrucksformen seines Lebens.“’*” Der
Schopfer hat ihn laut Koran aus Staub gemacht beziehungsweise aus Lehm geformt und

78 Er hat Himmel und Erde, Pflanzen und Tiere er-

ihm eine schone Gestalt gegeben.
schaffen und die Erde fiir ihn zu einem Lager gemacht.” Er hat ihm Behausungen und
Kleidung gegeben.”® So versorgt er ihn und sorgt er fiir ihn.

Obwohl der Mensch gute Schépfung Gottes ist, ist er, wie bereits das erste Menschen-
paar im Paradies erfahren musste, schwach und siindhaft, ist er ,nach den Aussagen des
Korans stindig mit seinen Schwichen konfrontiert’*". Von Natur aus fehlt ihm die Fes-
tigkeit und Standhaftigkeit, ist er unbestindig und verzweifelt sogleich.”* Wenn ihn
yein Unheil trifft, ruft er seinen Herrn an, sich reuig zu ihm kehrend; alsdann, wenn Er
ihm eine Gnade von Sich gewihrt hat, vergisst er, was er zuvor angerufen hat’**. Er ist
yungeduldig erschaffen; wenn ihm Schlimmes widerfihret, so ist er mutlos, und wenn
ihm Gutes widerfihrt, so ist er knauserig’**. Er ist ,ungerecht und unwissend*, unzu-
frieden und streitsiichtig.”” Die meisten Menschen glauben nicht an Allah, obwohl er

7 Die menschliche Seele ist von daher zum Bo-

ihnen niher ist als die Halsschlagader.
sen geneigt.””’ Sie verlangt gebieterisch nach dem Bésen. Dazu kommt auch nach isla-
mischer Vorstellung Satan, der gemif dem Koran der offenkundige Feind der Menschen
und der Gliubigen ist und Menschen verfithren, ins Ungliick stiirzen und letztendlich
in die Hélle bringen kann.”® Nur die christliche Lehre von der Erbsiinde ist dem Islam
fremd, da im Koran ausgeschlossen wird, dass eine Seele die Last einer anderen trigt.”*
Die eigene Neigung zum Bésen und die Versuchung durch Satan wiirden den Menschen
ohne die zuvorkommende Hilfe Gottes ins Verderben stiirzen. Er kann jedoch dem Bosen
entrinnen, indem er sich Gott anvertraut und seiner Rechtleitung vertraut.

Vor diesem Hintergrund ist der Schipfungsauftrag des Menschen und seine Aufgabe
auf Erden zu verstehen:

LAusgestattet mit guten Eigenschaften, aber auch belastet mit mannigfaltigen Schwa-
chen und den Anfeindungen des Teufels ausgesetzt, wurde der Mensch von Gott zum

787 Khoury 416.

788 Koran18,37;35,11; 22,5; /15,26; 23,12; / 95,4; 40,64; 64,3.
789  Koran 27,60—64; 20,53-55; 67,15.

790 Koran16,79—-83.

791 Khoury 417.

792 Koran 20,115; 4,28; 8,66; [ 30,36; 41,49.

793  Koran 39,8.

794 Koran 70,19f; vgl. 10,11; 21,37.

795 Koran 33,72; [ vgl. 16,4; 36,77.

796 Koran12,106; vgl. 11,17;17,89; / 50,16.

797 Koran12,53.

798 Koran 2,168; 35,6; 20,117; [ vgl. 7,16f; 17,63f.
799 Koran 39,7; 6,164.

14.02.2026, 06:38:27. - -



https://doi.org/10.14361/9783839442890-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

Nachfolger auf Erden eingesetzt (2,30), Generation nach Generation.2® So hat er das
ihm anvertraute Gut (33,72) zu bewahren und sich in seinem Leben und seinem Um-
gang mit der Schépfung Gottes zu bewihren

Gott hat den Menschen nicht ,zum Scherz“ erschaffen, vielmehr muss er zu Ihm ,zu-
riickkehren®.%°? Er wird von Gott der Versuchung ausgesetzt und muss sich bewihren.
Auf diese Bewihrungspflicht weist der Koran immer wieder hin. Gott priift die Menschen,
,wer unter ihnen an Werken der Beste ist, er priift, ob sie dankbar oder undankbar sind,
mit Gutem und Bdsem sucht er sie heim und stellt sie auf die Probe.?** Wer die Bewih-
rungsprobe nicht besteht, wer den Glauben nicht annimmt und sich vom Guten abwen-
det, verliert das Diesseits und das Jenseits, was ihr Verderben bedeutet.®* Diejenigen
aber, ,die da glauben und Gutes tun, denen wird der Erbarmer Liebe erweisen“**. Sie
werden schon hier auf Erden Gutes erhalten, aber ihr Lohn im Jenseits wird noch gréfRer
sein.5’

Werden die Menschen fiir ihr Leben bestraft oder belohnt, scheint das aufihrer Seite
Verantwortung und Freiheit vorauszusetzen. Wie steht es aber mit der Freiheit des Men-
schen im Islam? Die Aussagen des Korans zu dieser Frage sind nicht eindeutig. ,Es gibt
eine Reihe von Versen, die fiir die Vorherbestimmung aller Werke des Menschen durch
Gott sprechen. Andere Verse betonen die Entscheidungsmoglichkeit des Menschen und
daher auch seine Verantwortung.“®® Zum einen sind Verse zu lesen, in denen der unbe-
dingte Wille Gottes fiir die alleinige Ursache jedes Geschehens in der Welt und im Leben
des Menschen gehalten wird, wie zum Beispiel: ,Nimmer trifft uns ein andres, als was
Allah uns verzeichnet*, oder: ,Wen Allah will, den leitet Er irre, und wen Er will, den fiihrt
eraufeinen rechten Pfad“.® Damit wird nachdriicklich die Allmacht Gottes betont. Gott
bestimmt im Voraus, wer unter den Menschen glaubt und wer nicht. ,Wenn man weifs,
dass nach dem Koran der Glaube zum Paradies und der Unglaube zur Holle fithrt, dann
bedeutet diese Bestimmung der einen zum Glauben und der anderen zum Unglauben
eine Pridestination zum Heil oder zur Verdammnis, und zwar in letzter Instanz und
nicht hinterfragbar.“®*® Der Irrefithrung oder Rechtleitung durch Gott und damit seinem
Schicksal hat der Mensch nichts entgegenzusetzen: Wen Allah irrefithrt, der hat keinen

Beschiitzer, Fithrer, Leiter oder Helfer.8" ;Wen aber Allah leitet, der hat keinen, der ihn

irrefithre.«82

800 Koran 27,62;10,14.73; 35,39; 6,165.

801 Khoury 418.

802 Koran 24,115.

803 Koran 29,2f.

804 Koran18,7;vgl.11,7; [ 27,40; [ 21,35; 7,168.
805 Koran 22,11.

806 Koran19,96.

807 Koran16,30.41.97; 3,148; 10,64; 30,44f.
808 Khoury 201.

809 Koran 9,51; [ 6,39.

810 Khoury 202.

811 Koran18,17; 7,186;13,33; 17,97; 39,23.
812  Koran 39,37.

14.02.2026, 06:38:27. - -

175


https://doi.org/10.14361/9783839442890-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

176

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Zum anderen stehen im Koran aber auch Verse, die den Glauben beziehungsweise Un-
glauben in die Verantwortung des Menschen stellen: ,\Wer will, der glaube, und wer will, der
glaube nicht.“*” Auch fiir das Bése ist der Mensch verantwortlich: “Was immer Gutes dir
widerfihrt, ist von Allah, und was immer Boses dir widerfihrt, ist von dir selber.*** So
soll sich jeder bemiihen, ,die Gebote und Verbote Gottes zu beachten, und sich fir das
Gute und gegen das Bose entscheiden®®. Wer aber ein Gebot Gottes nicht gehalten oder
ein Verbot Gottes iibertreten hat, dem steht immer noch die Méglichkeit offen, seine
Handlung zu bereuen, wie bereits die Paradiesgeschichte zeigt. Adam und seine Frau,
die sich im Paradies von Satan irrefiithren lieRen und Gott gegeniiber ungehorsam wa-
ren, indem sie sein Verbot missachteten, wurden aus dem Paradies vertrieben; sie zeig-
ten jedoch Reue und erbaten und erhielten Gottes Vergebung.®*® ,Die Geschichte von
Siinde, Reue und Vergebung* ist nicht einmalig, sie ,wiederholt sich im Leben der Men-
schen“.®” Wer seine Siinde bereut, dem verzeiht Gott und dem hilft Gott wieder auf.!®
Was die Freiheit des Menschen anbelangt, zeichnen sich also zwei unterschiedliche Po-
sitionen im Koran ab.

Der Mensch ist das Geschopf Gottes und sein Geschick liegt in dessen Hand. Gott
stellt ihn auf die Probe, und er wird ihn zur Rechenschaft ziehen. Um ins Paradies zu
gelangen, muss er deshalb die Wahrheit finden und den rechten Weg gehen. Dazu ist
er jedoch von sich aus nicht fihig. Vielmehr ist er auf die Rechtleitung Gottes und seine
Offenbarung durch die Propheten angewiesen, wie die Bewohner des Paradieses beken-
nen: ,Das Lob sei Allah, der uns hierhergeleitet hat! Nicht wiren wir geleitet gewesen,
hitte uns nicht Allah geleitet! Wahrlich es kamen die Gesandten unseres Herrn mit der
Wahrheit.®” Rechte Leitung und Offenbarung findet der Mensch besonders im Koran,
im direkten Wort Gottes, das der Prophet Muhammad verkiindet hat.®>°

Die Haupttugend des gliubigen Muslims besteht darum im Gehorsam gegen Gott und
seine Gebote. Dabei handelt es sich nicht um einen Gesetzesformalismus, ,da ja dieser
Gehorsam der lebendige Ausdruck des Glaubens an Gott und der religiésen Bereitschaft
ist, sich seinem barmherzigen Willen zu unterwerfen“.*** Der Gliubige strebt als Ideal
den Islam in seiner wortlichen Bedeutung an: die Hingabe an Gott, die Unterwerfung
unter seinen Willen. Er will ein Mensch sein, der sich Gott ganz anvertraut und selbstlos
seinen Willen erfiillt.

813  Koran18,29.

814 Koran 4,79.

815  Khoury 202.

816  Koran 20,115-122; 7,19—25; 2,35—37.
817 Khoury 417.

818 Bd.1, Kap. 2.4.1.

819 Koran 7,43.

820 Bd.1, Kap.3.4.1.

821 Khoury 420.

14.02.2026, 06:38:27. - -



https://doi.org/10.14361/9783839442890-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

Literatur

Der Koran, Reclam 1991.

Adel Theodor Khoury: Islam kurzgefasst, 1998.

Adel Theodor Khoury: Art. Mensch in: Adel Theodor Khoury/Ludwig Hagemann/Peter
Heine: Islam-Lexikon. A-Z. Geschichten — Ideen — Gestalten, Uberarbeitete und aktua-
lisierte Neuausgabe [= Islam-Lexikon], 2006, 416—420.

Adel Theodor Khoury: Art. Freiheit in Islam-Lexikon, 201—-204.

1.4.2 Das daoistische Ideal des Gleichgewichts von Yin und Yang

Menschen geht esim Daoismus insbesondere darum, die richtige Harmonie zwischen Yin
und Yang herzustellen.®?* Die Einheit der beiden unterbindet, recht verstanden, Einsei-
tigkeiten aller Art und verbietet die damit oft verbundenen Gewaltsamkeiten. Sie kann in
einer gegliickten Paarbeziehung genauso realisiert sein wie in einer harmonischen Per-
sonlichkeit, die zu sich selbst gefunden hat. Es gilt, die Mitte, die Balance, den Ausgleich
zu finden.

Die Lehre von den beiden Polen des Yin und des Yang lisst sich bezogen auf den ein-
zelnen Menschen so verstehen, dass jeweils der Pol, der bei einem Menschen verhilt-
nismafdig unterentwickelt ist, im Laufe des Lebens entwickelt und entfaltet werden soll-
te. Ein Mensch, bei dem die emotionale Seite stark ausgeprigt ist, die rationale jedoch
schwach, sollte auch die rationale Seite entfalten. Und ein Mensch, der zwar sein Denken
stark entwickelt hat, aber dessen Gefiihle unterentwickelt sind, diirfte und sollte noch im
Gefiihlsbereich wachsen und reifen. Kopf und Herz sollten zu einer ausgewogenen Ein-
heit im Menschen finden.

Goethe ist mit seiner Polarititslehre der dynamischen Yin-Yang-Einheit sehr nahe-
gekommen, obwohl er ihr Symbol noch nichtkannte, wenn er die beiden Pole von Denken
und Handeln zum Beispiel in Wilhelm Meisters Wanderjahren so beschreibt: ,, Denken und
Tun, Tun und Denken, das ist die Summe aller Weisheit, von jeher anerkannt, von je-
her geiibt, nicht eingesehen von einem jeden. Beides muss wie Aus- und Einatmen sich
im Leben ewig fort hin und wider bewegen; wie Frage und Antwort sollte eins ohne das
andere nicht stattfinden.“**

Wie immer man den Ausgleich der beiden Pole Yin und Yang beim Menschen im Ein-
zelnen auffassen mag: nach daoistischer Uberzeugung kann und muss der Mensch das
Ideal der eigenen Mitte oder des inneren Gleichgewichts oder der personlichen Ausge-
wogenheit nicht oder jedenfalls nicht nur aus eigener Kraft erreichen. Das Dao selbst
sorgt fiir den Ausgleich in allem. Im 4. Kapitel des Daodejing ist zu lesen:

,Das Dao fasst alles Bestehende in sich.
Aber durch sein Wirken geht es nicht etwa im Bestehenden auf.

822 Bd.1,Kap.1.4.2.
823 Goethe: Wilhelm Meisters Wanderjahre, 2. Buch, 9. Kap.

14.02.2026, 06:38:27. - -

177


https://doi.org/10.14361/9783839442890-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

178  Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Abgriindig ist es, als wie aller Geschopfe Ahn.
Es mildert ihre Scharfe.

Es [6st ihre Wirrsale.

Es mafigtihren Glanz.

Es vereinigt sich mit ihrem Staub.
Unsichtbar ist es und doch als wie wirklich «424

Das Dao wirkt in allem unsichtbar. Lisst man es nur wirken, so macht es weicher, was
zu wenig weich oder zu hart ist, und hirter, was zu wenig hart oder zu weich ist. Das
Dao selbst bringt iiber die Krifte des Yin und Yang das Gleichgewicht in allem zustande.
Entscheidend fiir das Gelingen menschlichen Lebensist es demnach, das Dao in sich wir-
ken zu lassen und in Ubereinstimmung mit dem Dao zu leben. Nimmt sich der Mensch
letztlich das Dao selbst zum Vorbild, dann gelingt sein Leben. So endet das Kapitel 25 des
Daodejing mit den Zeilen:

,Der Mensch hat die Erde zum Vorbild.
Die Erde hat den Himmel zum Vorbild.
Der Himmel hat das Dao zum Vorbild.
Und das Dao hat sich selber zum Vorbild 4%

Literatur

Laotse: Tao te king. Das Buch des alten Meisters vom Sinn und Leben. Aus dem chinesischen
Ubersetzt und erldutert von Richard Wilhelm, 2010.

1.4.3 Die hinduistische Lehre vom Menschen

Die hinduistische Auffassung vom Menschen wird vor allem durch zwei Lehren be-
stimmt, die hier kurz vorgestellt werden sollen: die Lehre von Purusha (Kap. 1.4.3.1) und
die Lehre von Afman (Kap. 1.4.3.2).

1.4.3.1 Purusha

Purusha bedeutet wortlich ,Mensch* und steht fiir den urspriinglichen ewigen Men-
schen, das hochste Wesen. Im philosophischen System des Sankhya werden zwei
Wirklichkeiten angenommen: Purusha und Prakriti. Mit purusha wird das Selbst, das
Absolute, das reine Bewusstsein bezeichnet. Er ist der ,Zuschauer®, der den Wandlun-
gen in der Prakriti zuschaut. Mit prakriti ist die Urmaterie oder die unentfaltete Natur
gemeint, aus der das Universum besteht.??¢ Durch die Vereinigung von Prakriti und

824 Daodejing 4,1-8 (Wilhelm).
825 Daodejing 25,19—22 (Wilhelm).
826 Wortlich bedeutet prakriti ,Natur, Materie.

14.02.2026, 06:38:27. - -



https://doi.org/10.14361/9783839442890-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

Purusha, also von Urmaterie und Urgeist oder von Materie und Bewusstsein, entsteht
das Universum.

Gemaf der Sankhya-Philosophie besitzt die Prakriti Wirklichkeit und schafft durch
ihre Nihe zum Purusha die Welt des Denkens und der Erscheinungen. Ihre Struktur
wird von drei Grundeigenschaften bestimmt: den drei gunas (Grundeigenschaften). Al-
le Objekte der Erscheinungswelt (Prakriti) bestehen aus den drei Gunas sattva, rajas und
tamas. Als Eigenschaften der gottlichen Kraft (maya; shakti) sind sie von Brahman abhin-
gig, verhiillen aber dessen Wirklichkeit.

Sind die Gunas in vollkommenem Gleichgewicht, so tritt nichts in Erscheinung. Es
gibt weder Manifestation noch Schépfung; nichts tritt in Erscheinung, es gibt keine Welt.
Wird das Gleichgewicht der drei Gunas gestort, tritt die Schopfung in Erscheinung. In
der physikalischen Welt verkorpert sattva das Reine und Feine (z. B. das Sonnenlicht),
rajas Aktivitit (z. B. einen Vulkan) und tamas Schwere und Unbeweglichkeit (z. B. einen
Granitblock).

Im Bewusstsein des Menschen driickt sich sattva als Ruhe, Frieden und Gelassenheit
aus, raja als Aktivitit, Leidenschaft und Ruhelosigkeit, tamas als Trigheit, Interesselo-
sigkeit und Dummbheit. Charakter und Stimmung des Menschen sind von dem jeweils
dominierenden Guna abhingig. Der spirituell Strebende muss Tamas (Trigheit) durch
Rajas (Aktivitit) iiberwinden und Rajas (als Unruhe) durch Sattva (Ruhe).

Auch in der spirituellen Lehre vom Purusha geht es um das innere Gleichgewicht des
Menschen. Zwischen den drei Grundeigenschaften der Ruhe und Gelassenheit, der Ak-
tivitit und Ruhelosigkeit und der Trigheit und Interesselosigkeit soll ein harmonisches
Gleichgewicht hergestellt werden. Dabei ist zu beriicksichtigen, dass bei den meisten
Menschen eine bestimmte Grundeigenschaft vorherrscht, von der aus die anderen Grund-
eigenschaften erreicht werden sollen.

Ist ein Mensch von Natur aus trige, soll er seine Tragheit durch Aktivitit und Leiden-
schaft zu iiberwinden suchen, schliefRlich aber auch die mit Aktivitit und Leidenschaft
verbundene Unruhe durch Ruhe und Gelassenheit zu iiberwinden suchen, so dass er am
Ende seinen Frieden erlangt.

Bei der Lehre von den drei Gunas kommt es nicht so sehr auf die Reihenfolge an, in
der der Mensch die drei Grundeigenschaften entfaltet, und auch nicht so sehr auf den
konkreten Inhalt oder die Dreizahl der Gunas. Vielmehr handelt es sich um das Prinzip,
dass in jedem Menschen verschiedene Grundeigenschaften, Grundkrifte oder Grund-
tendenzen vorhanden sind, die immer wieder in ein ganz personliches Gleichgewicht
zu bringen sind, das genau diesem Individuum entspricht.

In der ignatianischen Spiritualitit ist in dem Zusammenhang die Rede vom agere contra
— davon, bisweilen das Gegenteil von dem zu tun, wohin man tendiert. Wer zu aktivis-
tisch ist, zu viel unternimmt, soll sich zuriickziehen und seine Aktivititen einschrin-
ken. Wer hingegen trige ist, hauptsichlich die eigene Ruhe sucht, sollte aktiv werden
und mehr unternehmen. Das innere Gleichgewicht ist in allen méglichen Bereichen und
Feldern anzustreben: zwischen Alleinsein und Mit-anderen-Zusammensein, zwischen
Arbeiten und Ausruhen, zwischen In-sich-Einkehren und Aus-sich-Herausgehen, zwi-
schen Denken und Fithlen, zwischen Reden und Schweigen und so fort.

14.02.2026, 06:38:27. - -

179


https://doi.org/10.14361/9783839442890-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

180

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Menschliches Leben gelingt gemif der hinduistischen Lehre von Purusha und von
den drei Gunas, wenn der Mensch immer wieder sein individuelles inneres Gleichge-
wicht zwischen den ihm eigenen Grundtendenzen findet.

14.3.2 Atman

Fiur Hindus und Sikks besitzen alle Lebewesen, die wiedergeboren werden, atman. Bei
ihm handelt es sich um das wirkliche, unsterbliche Selbst, das der Erscheinung zugrun-
deliegt, in ihr gegenwirtig ist und sie durchdringt. Atman ist nach hinduistischem Ver-
stindnis das innerste Wesen des Individuums und entspricht in etwa dem, was in der
abendlindischen Tradition als Seele bezeichnet wird.

Den Upanishaden zufolge ist Atman ,nicht dies, nicht dies“, das heifdt er wird fir un-
begreiflich und unerkennbar gehalten. Manche Texte, die ihn als das unsterbliche Selbst
der Lebewesen deuten, identifizieren ihn mit Brahman: dem ewigen, unverginglichen
Absoluten, der hochsten nicht-dualen Wirklichkeit. Als absolutes Bewusstsein ist Atman
identisch mit Brahman. Deshalb hat er auch dieselben Wesensmerkmale wie Brahman:
er ist ewiges, absolutes Sein, absolutes Bewusstsein, absolute Gliickseligkeit.

Im philosophischen System des Vedanta ist Purusha identisch mit Atman. Wie der
Purusha der , Zuschauer“ der sich wandelnden Materie ist, ist der Atman als unverging-
liches Selbst, das jenseits von Wechsel und Wandel steht, der unbeteiligte Zuschauer des
jiva. Beim Jiva handelt es sich um das verkorperte Selbst, das sich wandelt und stirbt,
sich mit Korper und Denken identifiziert und als Ego die Vorstellung von Dualitit und
Kausalitit schafft und somit den Menschen an den Kreislauf von Geburt und Tod fesselt.

Insofern der Atman im Jiva als verkorpertem Selbst oder Korper weilt und ihn als
Instrument benutzt, nennen ihn die Hindus jivatman: Atman, der sich als Kérper oder
als verkorpertes Selbst manifestiert. Wahrend sich Jiva als verkérpertes Selbst mit dem
Korper und dem Denken identifiziert, iibersteigt Atman als absolutes Bewusstsein den
Korper und das Denken. Wie zwei Vogel, die immer beisammen sind und von denen der
eine eine siifle Frucht isst und der andere zusieht, ohne zu fressen, so sieht der ewige un-
wandelbare Atman dem in die Welt verstrickten sich wandelnden Jiva, dem ,lebendigen,
korperlichen Selbst* zu.

Die hinduistische Lehre vom Atman l4sst sich demnach in vier Aussagen zusammen-
fassen:

- Atman ist das unverinderliche, unvergingliche Selbst aller Lebewesen, die wieder-
geboren werden, also auch und insbesondere des Menschen.

«  Wie nach griechisch-abendlindischer Auffassung die unsterbliche Seele im sterbli-
chen Korper des Menschen weilt, so weilt nach hinduistischem Verstindnis der un-
sterbliche Atman im sterblichen Kérper oder verkorperten Selbst, genannt Jiva, und
ist dadurch ein Jivatman: ein Atman, der sich in einem verkdrperten Selbst manifes-
tiert.

« Atman schaut wie ein unbeteiligter, selbst unwandelbarer Zuschauer seinem sich
wandelnden Kérper (Jiva) und der sich wandelnden Kdrperwelt zu.

- Atman ist eins, wenn nicht gar identisch mit Brahman, dem ewigen Absoluten, der
hochsten nicht-dualen Wirklichkeit.

14.02.2026, 06:38:27. - -



https://doi.org/10.14361/9783839442890-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

Nach hinduistischer Uberzeugung besitzt jeder Mensch ein unverinderliches, unsterbliches
Selbst. In der Bhagavad Gita wird die Unsterblichkeit dieses Selbst, hier ,Geist“ genannt,
so ausgedriickt:

,Die fliichtgen Schattenleiber nur, die wir

Des Geistes Tempel nennen, die vom Geist
Bewohnt und tiberschattet werden, sterben. [..]
Wer sagt: ,Ich hab’ getotet’, oder glaubt,

Dass man ihn téten konne, urteilts falsch.

Sein wahres Selbst erkennt er nicht, das nie
Getdtet werden kann und auch nicht tétet.4*’

Sein wahres unsterbliches Selbst soll und kann der Mensch mithilfe von Meditation, Yo-
ga, Studium oder anderen Mitteln, Techniken und Methoden in sich entdecken und rea-
lisieren. Hat er sein wahres Selbst gefunden, so hat er mit ihm auch die hochste Wirk-
lichkeit gefunden und kann in dieser Wirklichkeit ruhen.

Wie die Bhagavad Gita die meditative Versenkung des Yogis in sein wahres Selbst be-
schreibt, soll hier in einem lingeren Abschnitt wiedergegeben werden.

JWie eine Flamme, die am stillen Ort,

Wo sie kein Wind bewegt, nicht flackern kann,
So strebt das Herz, vor Sinnessturm geschiitzt
Und in der Gottesliebe Feuer brennend,

Zum Ewigen empor. Wenn das Gemiit

Durch stete Ubung Ruh’ gefunden hat,

An jenem Ort, wo die Erkenntnis herrscht;

Wo der erhabne Geist sich in sich selbst
Beschaut und alles in sich selber findet;

Wenn das Gemiit die Seligkeit erkennt,

Die kein Verstand erfasst und die sich nur

Der Seele durch die Seele offenbart,

Und wenn es fest darin verharrend nie

Von der erkannten Wahrheit sich entfernt,
Und wenn der Mensch, der dieses Ziel erreicht,
Die Wahrheit héher schatzt als alle Schitze,
Und unerschiitterlich darin verbleibt,

So dass kein grofies Leid ihn mehr bewegt,
Dann weif3 er, dass die Abgeschiedenheit

Von allem Schmerz vollkommnes Yoga ist.
Durch Selbstbeherrschung, Mut, Entschlossenheit,
Standhaftigkeit wird dieses Ziel erreicht.

Auch muss er alles Traumen, alles Schwarmen,
Gewinnsucht, Eitelkeit und Grofenwahn

Aus seinem Herzen reifden, alle Tore,

Durch die die Sinneswelt in sein Gem{it

827 Bhagavad Gita 11,18—19; Grifftiths 107.

14.02.2026, 06:38:27. - -

181


https://doi.org/10.14361/9783839442890-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

182  Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Einziehen kann, verschlieffen und bewachen.
Dann kommt er Schritt fiir Schritt dem Tempel nah
Und lernt die Herrlichkeit des Friedens kennen,
Der in dem selbstbeherrschten Herzen wohnt,
Dort, wo die Weisheit in sich selbst regiert,
Und wo der Seele wahre Freiheit wohnt.

Wenn auch das flatterhafte Herz sich straubt,
Und ungeziigelt in die Weite schweift,

So unterwirf es durch die Kraft der Liebe

Und fiihr's zu Cott zurick.

Es senkt sich nieder

Die héchste Seligkeit in das Gemiit,

Wenn sich im Herzen, das an Gott sich bindet,
Und frei von Siinde ist, kein Wunsch mehr regt.
Wer so mit Gott bestdndig sich vereint

Und sich zum Opfer bringt, der fithlt in sich
Die grenzenlose Seligkeit, mit der

lhn Gottes stete Gegenwart erfillt.

Mit Gott vereinigt, hat er Gottes Leben.

Sein Ceist ist Gottes Geist in allen Dingen,

Und aller Dinge wahres Sein in ihm <628

Der Yogi, der sich in sein wahres Selbst, seinen Atman versenkt, kann mit Brahman eins
werden. Das Ruhen in ihm und in der héchsten Wirklichkeit befihigt ihn, allem Wandel
und allem Treiben der Welt relativ ruhig und gelassen zuzusehen. Er thront dann ge-
wissermafien mit seinem Geist iiber dem Korper und schaut allem zu, ohne sich noch
selbst zu betitigen. In der Bhagavad Gita liest sich das in freier Ubertragung (von Robert
Boxberger) so:

,Der Tat entsagend thront der Ceist
In der neuntor’gen Leibesstadyt,
Er handelt nicht und lasst auch nicht
Vollbringen irgendeine Tat. 4%

Aus hinduistischer Sicht kann der Mensch sein wahres Selbst zwar nicht begrifflich er-
kennen, aber sich seiner bewusst werden und so das absolute Bewusstsein erlangen. Wer

das absolute Bewusstsein realisiert hat, ist befreit.3°

828 Bhagavad Gita V1,19—29; Criffiths 131f.
829 Bhagavadgita 5,13 (in der Ubersetzung von Robert Boxberger).
830 Kap.2.4.3.1.

14.02.2026, 06:38:27. - -



https://doi.org/10.14361/9783839442890-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

Literatur

Ingrid Fischer-Schreiber/Franz-Karl Ehrhard/Kurt Friedrichs: Lexikon der dstlichen Weis-
heitslehren: Buddhismus — Hinduismus — Taoismus — Zen [= LOW], 1986, Art. Atman, 26;
Art. Purusha, 299.

Bede Criffiths: Unteilbarer Ceist. Quelle der Heiligen Schriften. Upanishaden, Bhagavad Gita,
Dhammapada, Mahayana Shraddhotpada Shastra, Tao Te King, Sikh-Gebete, Koran, Al-Gh-
azali, Rumi, Biicher der Weisheit, Evangelien, Epheserbrief, herausgegeben von Roland R.
Ropers, 1996.

Bhagavadgita. Das Lied der Gottheit. Aus dem Sanskrit (ibersetzt von Robert Boxberger.
Neu bearbeitet und herausgegeben von Helmuth von Glasenapp, 1955.

1.4.4 Die buddhistische Lehre von Anatman (Nicht-Selbst)

Im Buddhismus wird im Gegensatz zum Hinduismus die Existenz eines Atman verneint:
Weder innerhalb noch aulerhalb der physischen und psychischen Daseinserscheinun-
gen gibt es etwas, das man als unabhingige, unvergingliche Wesenheit, als Selbst be-
zeichnen kénnte. Der Begrift Anatman lisst sich daher als Nicht-Selbst oder Nicht-We-
senhaftigkeit wiedergeben.

Die Anatman-Doktrin ist eine der zentralen Lehren des Buddhismus und besagt
eben, dass kein Selbst (atman) im Sinne einer unverganglichen, ewigen, einheitlichen
und unabhingigen Substanz innerhalb eines individuell Seienden existiert. Wihrend
nach gingiger hinduistischer Vorstellung der Atman wesenhaft durch Unverginglichkeit
und Leidfreiheit gekennzeichnet ist, ist das Ich im buddhistischen Sinn nichts als eine
aus funf Daseinsgruppen (skandhas) zusammengesetzte, vergingliche und verinderliche,
daher leidhafte empirische Person.

Im Hinayana bleibt diese Auffassung im Groflen und Ganzen auf die menschliche
Person beschrinkt. Im Mahayana wurde sie auch auf alle anderen Dinge (dharmas) bezo-
gen, die durch anderes bedingt entstanden sind. Dieses Freisein von Selbstnatur (svab-
hava) wird im Mahayana mit shunya (leer) bezeichnet. Alle Dinge sind folglich leer, das
heifit alle Dinge sind im Grunde ohne selbstindige, dauerhafte Substanz, sind nichts als
reine Erscheinungen.

Im Buddhismus wird somit die menschliche Person nicht als ein ewiges Ich (Selbst),
sondern blof als ein konventionelles Ich der alltiglichen Erfahrung angesehen. Fiir Bud-
dhisten besteht sie lediglich aus den fiunf Daseinsgruppen, die da sind: 1. Korperlichkeit; 2.
Empfindung oder Gefiihl; 3. Wahrnehmung; 4. Tatabsicht oder Willensregung und 5. Bewusst-
sein. Die menschliche Erscheinung setzt sich aus nichts anderem als aus diesen fiinf sich
stets verindernden, unbestindigen Daseinsgruppen zusammen. Diese Gruppen werden
auch hiufig Gruppen des Anhaftens genannt, da sich die menschliche Gier an sie haftet und
sie so Objekte des Anhaftens bilden und Leiden bewirken.

Da die fiinf Daseinsgruppen leidhaft und verginglich sind, ist fir Buddhisten un-
ser sogenanntes individuelles Dasein in Wirklichkeit nichts weiter als ein blofRer Prozess

14.02.2026, 06:38:27. - -

183


https://doi.org/10.14361/9783839442890-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

184

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

von korperlichen und geistigen Phinomenen, ein Prozess, der seit undenkbaren Zeiten
schon vor unserer Geburt im Gange war und der auch nach unserem Tode sich noch fiir
undenkbar lange Zeitperioden fortsetzen wird. Die fiinf Daseinsgruppen bilden, weder
einzeln noch zusammengenommen, irgendeine in sich abgeschlossene wirkliche Ich-
Einheit oder Person, und auch auferhalb derselben existiert nichts, was man als eine fiir
sich unabhingig bestehende Ichheit bezeichnen konnte, so dass der Glaube an eine im
hochsten Sinne wirkliche Ichheit, Person oder dhnliches eine blofSe Illusion ist.

Buddha selbst hat zur Frage, ob ein Selbst existiere oder nicht, nie eindeutig Stel-
lung bezogen, um keine neuen Vorstellungen, die fiir eine spirituelle Praxis irrelevant
und hinderlich sind, aufkommen zu lassen. Die Lehre vom Nicht-Selbst (anatman) ist
daher mehr als ,heilspidagogisches Mittel und nicht so sehr als philosophische Doktrin
aufzufassen.

Doch im Laufe der Entwicklung des buddhistischen Gedankensystems kam es im-
mer mehr zu einer eindeutigen Leugnung der Existenz eines Selbst. Nur die Schule der
Vatsiputriyas oder Pudgalavadas bejahte die Vorstellung eines Selbst. In ihr wurde die The-
se aufgestellt, es gibe eine Person (pudgala), die weder identisch mit den fiinf Daseins-
gruppen noch verschieden von ihnen sei. Sie ist der Triger der Wiedergeburten, sichert
die Vergeltung der Taten (Karma) und existiert sogar im Nirvana weiter. Diese Schule

831 doch stief8 sie bei den Vertretern anderer Richtungen

war eine der grolten ihrer Zeit
auf heftigen Widerstand und konnte sich nicht durchsetzen.

Im Buddhismus konzentrieren sich die Methoden zur Erlangung der Befreiung
darauf, den Glauben an ein Ich, der das wesentliche Hindernis fir die Verwirklichung
des Nirvana darstellt, auszurdumen. Das Festhalten an der Vorstellung eines Ich, die
die Hauptursache fuir alle Leidenschaften bildet, muss vollstindig iiberwunden werden.
Denn durchschaut man die Unpersénlichkeit des Daseins nicht und erkennt man es
nicht als einen Fluss des Entstehens und Vergehens korperlicher und geistiger Phino-
mene, in dem es kein konstantes Ich gibt, vermag man nicht die Vier Edlen Wahrheiten des
Buddha in ihrer wirklichen Bedeutung zu erfassen und die fiir die Erlésung wesentliche
Einsicht zu erlangen.®*

Versteht man die buddhistische Lehre von Anatman primdr als anthropologische oder
metaphysische Doktrin, so ist sie vom Standpunkt abendlindischer Subjektphilosophie
aus kaum nachzuvollziehen, weil die Fragen nach dem Triger der Wiedergeburten und
des Karmas nicht verstummen wollen und sich die Frage, an wen sich diese Lehre iiber-
haupt richtet, wenn nicht an ein Ich oder ein Subjekt, das mit bleibendem Verstand und
bleibendem freien Willen ausgestattet ist, nicht iibergehen lisst.

Nicht zuletzt aufgrund des Problems des Karmas und der Wiedergeburt unterschied
der Buddhismus von Anfang an zwar nicht dem Begriff (!), aber der Sache nach zwischen
dem empirischen Ich und dem wahren Selbst. Das empirische Ich ist jenes oberflichliche,
unbestindige, sich immerfort dndernde Ich, das nichts anderes als die Anhidufung der
fiinf fliichtigen Daseinsgruppen oder Daseinsfaktoren ist und gerade deshalb kein wirk-
liches Ich oder wahres permanentes Selbst darstellt. Das empirische individuelle Ich des
taglichen Lebens ist der Unbestindigkeit und dem Leiden unterworfen. Daneben, darin

831 3./2.]h.v.Chr.
832 Kap.2.4.4.3.

14.02.2026, 06:38:27. - -



https://doi.org/10.14361/9783839442890-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

oder darunter gibt es jedoch ein sittliches oder religioses Selbst, das Subjekt der Hand-
lungen im praktischen und moralischen Sinne ist. Dieses sittliche oder religiése Selbst
des Menschen ist das wahre Selbst des Menschen. Es weist eine gewisse Kontinuitit und
Permanenz auf, die der menschlichen Person ihre wahre Identitit verleihen. Allerdings
fehlt dem wahren Selbst gemif? der Anatman-Lehre in ihrer grundlegenden Form jegli-
che Substantialitit. Das wahre Selbst wurde im Buddhismus, wie dargelegt, niemals sub-
stanziell (d. h. unabhingig, fir sich und aus sich existierend), verstanden und auch nicht
als Person im westlichen Sinn aufgefasst.

Als Schliisselbegriff fiir das wahre Selbst des Menschen diente auch schon im frithen
Buddhismus der Begriff des Bewusstseins. Das Bewusstsein gehort auf der einen Seite
zu den finf Daseinsgruppen und ist damit Teil des unbestindigen empirischen Ich. Als
solches ist es abhingig von anderen Faktoren, nimlich den Sinnesobjekten, den Sinnes-
organen und den Sinneseindriicken, und dndert sich von Augenblick zu Augenblick. Zu
diesem oberflichlichen unbestindigen Bewusstsein, das man als empirisches Bewusst-
sein bezeichnen konnte, zihlen nach frither buddhistischer Auffassung die fiinf Sinnes-
bewusstseine (Sehbewusstsein, Hérbewusstsein etc.) und das Denkbewusstsein.

Auf der anderen Seite besitzt das Bewusstsein eine tiefere Schicht oder Dimension,
die relativ bestindig ist und aus der die Kontinuitit in allem Wandel kommt. Dieses tie-
fere Bewusstsein stellt ein Bewusstseinskontinuum und damit der Sache nach das wah-
re Selbst des Menschen dar. In es gehen die karmischen Eindriicke ein, die die Hand-
lungsabsichten und die Handlungen nach dem Gesetz des Karmas in der handelnden
Person selbst hinterlassen. Die heilsamen oder unheilsamen karmischen Eindriicke, die
aufgrund der Korperlichkeit und infolge der Willensakte des Menschen entstehen, geben
dem Bewusstseinsstrom Form. Sie gravieren sich in das tiefere Bewusstseinskontinuum
ein, erzeugen relativ dauerhafte Strukturen und machen den Charakter der Person aus.

Das tiefere permanente Bewusstsein ist somit im frithen Buddhismus das wahre Selbst,
das die Kontinuitit des Menschen und aller reinkarnierenden Lebewesen von einem Au-
genblick zum anderen, aber auch von einer Geburt zur anderen erméglicht und garan-
tiert. Keine unwandelbare, ewige, substantielle Seele, sondern dieses Bewusstsein mit
den karmischen Eindriicken wandert als das wahre Selbst von Geburt zu Geburt.

Am stirksten entwickelte die Yogacara-Schule des (spiteren) Mahayana-Buddhismus
die Bewusstseinslehre des frithen Buddhismus weiter. Sie baute die frithe Lehre vom Be-
wusstsein zur Lehre vom Speicherbewusstsein aus. Zentral ist in ihr der Begriff citta, der Be-
wusstsein oder Geist bedeutet. Citta steht in einem allgemeinen Sinn fiir die Gesamtheit
aller Bewusstseinsbewegungen, in einem spezifischeren Sinn fiir die tiefere Bewusst-
seinsebene, die von den Bewusstseinsprozessen wie Empfinden, Wahrnehmen, Denken
und so weiter verschieden ist. Insofern Citta als Grundbewusstsein oder Bewusstseinsgrund
die karmischen Eindriicke oder Samen speichert, wird es auch Speicherbewusstsein ge-
nannt.

In seiner urspriinglichen Natur ist das Bewusstsein oder der Geist ganz rein. Aber
das Denken und die anderen Bewusstseinsprozesse sind es nicht. Durch sie wird Kar-
ma angehiuft und daraus entsteht die dualistische Wahrnehmungsweise. Von Anfang
an wird so auf Grund der duferen Verunreinigungen, die durch die Bewusstseinsaktivi-
titen entstehen, das urspriinglich reine Selbst (des Speicherbewusstseins) verschmutzt.
Das Selbst ist dann wie ein beflecktes Kleidungsstiick, das es zu reinigen gilt.

14.02.2026, 06:38:27. - -

185


https://doi.org/10.14361/9783839442890-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

186

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Das Speicherbewusstsein ist demnach in seiner urspriinglichen Natur ein vollkom-
men reines nicht-dualistisches Bewusstsein: es gibt keinen Unterschied zwischen Sub-
jekt und Objekt, keinen Unterschied zwischen den Erscheinungen; alles ist letztlich eins.
Vergleicht man das Bewusstsein mit dem Ozean, entspricht der Tiefe des Ozeans das
Speicherbewusstsein. Es ist im Grunde vollig unbewegt und formlos. Der Oberfliche des
Ozeans mit seinen Wellen entspricht die Oberfliche des Bewusstseins. Sie ist von den
Bewusstseinsaktivititen bewegt und wird von den Winden des Karmas aufgewithlt.

Damit lisst sich zusammenfassend zur Lehre vom wahren Selbst im Mahayana sa-
gen: Fiir ihn ist wie fiir den frithen Buddhismus das wahre oder grof3e Selbst des Men-
schen das Grundbewusstsein. Wihrend sich jedoch der friihe Buddhismus das Grundbe-
wusstsein individuell vorgestellt hat — einem individuellen, subtilen Kérper vergleichbar
—, denke sich der spdtere Buddhismus das Grundbewusstsein im Wesentlichen universal
und identifiziert es mit dem kosmischen Dharma-Leib, das heif$t mit dem Wahrheitskor-
per, der Natur oder dem Wesen Buddhas. Das Buddha-Wesen ist aber das absolute Wesen,
das allen Erscheinungen zugrunde liegt, die absolute Natur, die das wahre Wesen aller
Einzelerscheinungen ausmacht.

Auch der Zen-Buddhismus, der ja zum Mahayana gehért, unterscheidet das wahre
Selbst des Menschen nicht vom (absoluten) Buddha-Wesen oder der (absoluten) Buddha-
Natur und nennt es das urspriingliche Antlitz vor der Geburt oder einfach den urspriinglichen
Menschen. Dieses Selbst transzendiert das empirische Ich ins Unendliche. Das Mahayana
setzt mithin das Grundbewusstsein oder das wahre Selbst des Menschen nicht nur mit
der universalen kosmischen Realitit gleich, sondern mit der letzten, unbedingten und
unendlichen, transzendenten Realitit.

Literatur

Art. Anatman in LOW, 15.

1.45 Das wahre Selbst als das gemeinsame geistliche Ideal der Weltreligionen

Bei allen metaphysischen, theologischen und anthropologischen Unterschieden zeich-
net sich unter den Weltreligionen, die sich vor allem durch die hohe Anzahl ihrer Anhin-
ger und ihre iiberregionale Verbreitung gegeniiber anderen Religionen auszeichnen, ein
dhnliches geistliches Ideal vom Menschen ab. Dieses Ideal lieRRe sich im Christentum etwa so
umreiflen: Der neue Mensch ist der durch die Gnade Gottes verwandelte und von ihr erfitll-
te Mensch, der Christus dhnlich geworden ist und in und aus dem Geist Gottes lebt, der
von seinem egoistischen Ich erlést worden ist und aus eigenem freien Willen den Willen
Gottes erfiillt, der zu selbstloser Liebe befihigt worden ist und gerade so paradoxerweise
sein wahres Selbst gefunden hat. Wihrend sich der alte Mensch in seinem Selbst zumin-
dest teilweise mit seinem egoistischen Ich identifiziert hat, ist der neue Mensch dank
der Gnade Gottes von seinem egoistischen Selbst zu seinem selbstlosen Selbst befreit
worden.

14.02.2026, 06:38:27. - -



https://doi.org/10.14361/9783839442890-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

Fir Hindus besteht das wahre Selbst des Menschen im Atman. Wahrend Christen
das Selbst fiir individuell halten und nicht einfach mit Gott selber identifizieren, gibt
es im Hinduismus Traditionen, die Atman fiir iiberindividuell halten und vollstindig
mit Brahman gleichsetzen und damit auch die Individualitit des wahren Selbst aufhe-
ben. Sieht man von derartigen metaphysischen Unterschieden ab, geht es in beiden Reli-
gionen praktisch und spirituell darum, den eigenen Egoismus zu iiberwinden und zum
wahren Selbst zu gelangen. Hindus kennen mehrere Erlgsungswege, um von ihrem ego-
istischen Ich befreit zu werden.®* Der Mensch muss sich jedenfalls seines Atmans be-
wusst werden, will er die Einheit mit Brahman ,realisieren“. Es gilt, den géttlichen Grund
in sich zu entdecken, mit ihm in Berithrung zu kommen, aus ihm zu leben und sein Le-
ben mehr und mehr von ihm bestimmen zu lassen.

Versteht man die buddhistische Lehre von Anatman als metaphysische Theorie, sprin-
gen auch hier sofort die Unterschiede zum christlichen Verstindnis des wahren Selbst
ins Auge. Weil fiir Christen der Mensch Person ist, besteht fiir sie die wahre Selbstfin-
dung in einer Angleichung an Jesus Christus. Wessen Selbst nicht mehr von egoistischen
Antrieben, sondern von der Nachfolge Christi und von Christus bestimmt ist, der hat
sein wahres Selbst erlangt. Er existiert dann als Person ,in“ Christus beziehungsweise
Lin“ Gott.

Fir Buddhisten ist das wahre Selbst hingegen das Grundbewusstsein oder der Bewusst-
seinsgrund. Daher besteht fiir sie, wenigstens im Zen-Buddhismus, die wahre Selbstfin-
dung des Menschen in der Entdeckung und Aufdeckung der eigenen Buddha-Natur. Wenn
der Buddhist sich der Buddha-Natur, die seine eigene Natur und die aller Wesen ist, be-
wusst geworden ist und sie in diesem Sinn ,realisiert* hat, hat er sein wahres Selbst ge-
funden und kann aus ihm heraus leben.

Versteht man jedoch die buddhistische Lehre von Anatman nicht als metaphysische
Theorie, sondern als heilspidagogisches Mittel und als spirituelle Hilfe, wird sie auch fiir
Christen gut nachvollziehbar. Dann zielt sie nimlich auf die Befreiung von jeder Art von
Egoismus und auf das Erlangen der wahren Selbstlosigkeit.

Der Buddhismus will mit seiner Anatman-Lehre vor der Illusion warnen, durch Auf-
rechterhalten und Weiterentwickeln eines Egos echte Zufriedenheit erlangen zu kénnen.
Er will vom Leid, das unvermeidlich mit jedem Egoismus einhergeht, erlgsen. Damit ist
immerhin schon geklirt, wovon er befreien will: von einem Egoismus, der niemanden
auf Dauer zufriedenstellen kann und immer wieder leidvoll sein wird. Offen bleibt hier
noch, wozu der Buddhismus befreien will.

Das buddhistische Ideal ist ebenfalls der selbstlose Mensch, der aufgehort hat, stindig
um sich selbst zu kreisen, sich nur um sich zu kiitmmern, vor allem fiir sich selbst zu
sorgen. Solch ein Mensch muss sich nicht stindig behaupten und rechtfertigen, muss
nicht stindig seine Interessen durchsetzen, seine Bediirfnisse zum Maf3stab von allem
machen. Er projiziert nicht mehr in andere und anderes hinein und instrumentalisiert
seine Mitmenschen nicht fiir seine eigenen Zwecke. Er setzt andere nicht unter Druck.
Er bangt nicht mehr um sein eigenes Heil und hat vielleicht die Angst vor dem Tod schon
verloren.

833 Kap. 2.4.3.

14.02.2026, 06:38:27. - -

187


https://doi.org/10.14361/9783839442890-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

188

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Den Unterschied zwischen empirischem Ich und wahrem Selbst erfahren Buddhis-
tenvor allem in der Meditation. In ihr sucht der Ubende durch die oberflichlichen psycho-
somatischen Ich-Schichten zum tieferen wahren Selbst vorzudringen. Der angestreb-
te Durchbruch geschieht dann in der Erleuchtung.®** Besonders im Zen wird sie als eine
Selbsterfahrung verstanden, bei der sich die Illusion des Ich-Komplexes auflst und in
die Schau des All-eins-Seins miindet, verbunden mit iiberwaltigender Freude, tiefstem
Frieden, volliger Sicherheit und restloser Befreiung von aller Furcht und allem Zweifel.

In der spirituellen Praxis sowohl des Christentums als auch des Buddhismus gilt es,
nicht dem empirischen Ich verhaftet zu bleiben, sondern es auf das wahre Selbst hin zu
ibersteigen. Insbesondere gilt es, das egoistisch auf sich selbst bezogene Ich zugunsten
des selbstlosen Selbst zu itberwinden. Dieser Prozess wird in beiden Religionen als eine
Umbkehr und als ein Durchbruch aufgefasst. Weil sich der Mensch nichtin der eigentlichen
Existenzlage befindet, muss sich seine Haltung zur Umwelt und mehr noch sein Ich-
Bewusstsein grundlegend dndern, bedarf er der Umkehr. Der Zen-Buddhismus spricht
diesbeziiglich vom grofien Tod, durch den allein der Mensch ins wahre Leben eingehen
kann. Nur wer den grofRen Tod gestorben ist, kommt zu wahrem Leben und zu wahrer
Freiheit.

Auch das Christentum kennt die Umkehr als ein existentielles Sterben des (egoisti-
schen) Ich. Von Jesus selbst stammt das paradoxe Wort: ,Wer sein Leben retten will, wird
es verlieren; wer aber sein Leben um meinetwillen verliert, wird es gewinnen.“** Fiir
Paulus sind Christen bereits in ihrem Leben mit Christus gestorben, um wahrhaft mit

ihm und in ihm zu leben.%¢

Besonders priagnant driickt er dieses Sterben und Leben in
Christus in Gal 2,19f aus: , Ich bin mit Christus gekreuzigt worden; nicht mehr ich lebe,
sondern Christus lebt in mir.

Weltreligionen sind, so lisst sich zusammenfassen, auf dasselbe geistliche Ideal
oder Ziel ausgerichtet. Versucht man es allgemein zu beschreiben, lief3e sich sagen: Der
Mensch soll seinen Egoismus iiberwinden beziehungsweise von ihm befreit werden und

zu seinem wahren Selbst gelangen.

1.5 Der neue Mensch

Wie der neue Mensch beschaffen ist, zu dem sich der alte laut Neuem Testament entwi-
ckeln soll, lisst sich nach christlicher Uberzeugung an Jesus von Nazaret ablesen, daran,
wie er selbst gelebt hat und was er gepredigt hat. Da er wahrer Gott und wahrer Mensch
war, war er auch der wahre Mensch, der Mensch, wie er von Gott gedacht ist, wie er sein
soll.

Demnach widersteht der neue Mensch, sofern er hier auf Erden lebt, weltlichen Ver-
suchungen zu Ansehen, Macht und Reichtum und treffen auf ihn die Seligpreisungen
zu. Er ist arm vor Gott und trauert iiber das eigene Schicksal oder das Schicksal anderer,
ganz allgemein iiber die Zustinde in der Welt. Er ist sanftmiitig, er hungert und dirstet

834 Das Erlebnis der Erleuchtung heifSt im Zen-Buddhismus auf Japanisch Satori (wortl.: ,Verstehen®).
835 Mt16,25.
836 ROm 6,8; Kol 2,20;3,3; 2 Tim 2,11.

14.02.2026, 06:38:27. - -



https://doi.org/10.14361/9783839442890-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

