
1. Der Mensch 173 

Heiligkeit. Dem Wachstum der Liebe entspricht die vergöttlichende Seite der Gnade, die 
seinsmäßige Heiligkeit und Heiligung, dem Ausreifen der Liebe die vergebende Seite der 
Gnade, die sittliche Heiligkeit und Reinigung. Im konkreten Leben lassen sich freilich die 
übernatürliche Vergöttlichung und Heiligung einerseits und die Vergebung der Schuld 
und Reinigung andererseits nicht eindeutig voneinander scheiden. Der Mensch soll also 
in seinem Leben mithilfe der Gnade Gottes in der Liebe wachsen und reifen, sich der to
talen und universalen Liebe, der Liebe aus allen Kräften annähern. Er kann immer tiefer 
und existentieller vom Leben Gottes erfasst werden, immer mehr in allen Dimensionen 
seines Daseins von Gott in Anspruch genommen werden, mit der Hilfe und Gnade Gottes 
im Rahmen seiner Möglichkeiten immer mehr ein liebender Mensch werden. Am Ende 
seines Lebens zählt die Liebe, allein die Liebe. 

Mit dem Sündersein auf der einen Seite und mit der Veranlagung zur Liebe und dem 
Begnadetsein auf der anderen Seite sollten Elend und Größe des Menschen im Rahmen 
christlicher Theologie nun hinreichend deutlich geworden sein. 

Literatur 

Johannes Herzgsell: Dynamik des Geistes. Ein Beitrag zum anthropologischen Transzendenz
begriff von Karl Rahner, 2000. 

1.4 Die Auffassung vom Menschen in den anderen Weltreligionen 

Während das Menschenbild des Islams in vielen Teilen mit der jüdisch-christlichen Tra
dition übereinstimmt (Kap. 1.4.1), bedienen sich die fernöstlichen Religionen völlig an
derer Konzepte, um die Wirklichkeit des Menschen zu erfassen. So gilt im Daoismus für 
den Menschen etwa das Ideal des Gleichgewichts zwischen Yin und Yang (Kap. 1.4.2). Im 
Hinduismus (Kap. 1.4.3) sind die Lehren von Purusha (Mensch) und vom Atman (Seele) 
zentral. Im Gegensatz zum Vorhandensein eines Atman lehrt der Buddhismus Anatman 
(Nicht-Selbst): das Nichtvorhandensein einer Seele, das Fehlen eines Selbst im Sinne ei
ner Ich-Einheit (Kap. 1.4.4). Bei allen Unterschieden zwischen den hier besprochenen 
Religionen zeichnet sich aber als Gemeinsamkeit das geistliche Ideal eines selbstlos lieben
den Menschen ab (Kap. 1.4.5). 

Literatur 

Johannes Herzgsell SJ: Das Christentum im Konzert der Weltreligionen. Ein Beitrag zum inter
religiösen Vergleich und Dialog, 2011. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-006 - am 14.02.2026, 06:38:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


174 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

1.4.1 Das islamische Ideal der Hingabe an Gott 

Wie im Judentum und Christentum ist im Islam der Mensch wesentlich Geschöpf Got
tes. „Er ist damit ein Wesen, das ganz von Gott abhängt, und zwar nicht nur in seinem 
Dasein, sondern auch in allen Bereichen und Ausdrucksformen seines Lebens.“787 Der 
Schöpfer hat ihn laut Koran aus Staub gemacht beziehungsweise aus Lehm geformt und 
ihm eine schöne Gestalt gegeben.788 Er hat Himmel und Erde, Pflanzen und Tiere er
schaffen und die Erde für ihn zu einem Lager gemacht.789 Er hat ihm Behausungen und 
Kleidung gegeben.790 So versorgt er ihn und sorgt er für ihn. 

Obwohl der Mensch gute Schöpfung Gottes ist, ist er, wie bereits das erste Menschen
paar im Paradies erfahren musste, schwach und sündhaft, ist er „nach den Aussagen des 
Korans ständig mit seinen Schwächen konfrontiert“791. Von Natur aus fehlt ihm die Fes
tigkeit und Standhaftigkeit, ist er unbeständig und verzweifelt sogleich.792 Wenn ihn 
„ein Unheil trifft, ruft er seinen Herrn an, sich reuig zu ihm kehrend; alsdann, wenn Er 
ihm eine Gnade von Sich gewährt hat, vergisst er, was er zuvor angerufen hat“793. Er ist 
„ungeduldig erschaffen; wenn ihm Schlimmes widerfährt, so ist er mutlos, und wenn 
ihm Gutes widerfährt, so ist er knauserig“794. Er ist „ungerecht und unwissend“, unzu
frieden und streitsüchtig.795 Die meisten Menschen glauben nicht an Allah, obwohl er 
ihnen näher ist als die Halsschlagader.796 Die menschliche Seele ist von daher zum Bö
sen geneigt.797 Sie verlangt gebieterisch nach dem Bösen. Dazu kommt auch nach isla
mischer Vorstellung Satan, der gemäß dem Koran der offenkundige Feind der Menschen 
und der Gläubigen ist und Menschen verführen, ins Unglück stürzen und letztendlich 
in die Hölle bringen kann.798 Nur die christliche Lehre von der Erbsünde ist dem Islam 
fremd, da im Koran ausgeschlossen wird, dass eine Seele die Last einer anderen trägt.799 
Die eigene Neigung zum Bösen und die Versuchung durch Satan würden den Menschen 
ohne die zuvorkommende Hilfe Gottes ins Verderben stürzen. Er kann jedoch dem Bösen 
entrinnen, indem er sich Gott anvertraut und seiner Rechtleitung vertraut. 

Vor diesem Hintergrund ist der Schöpfungsauftrag des Menschen und seine Aufgabe 
auf Erden zu verstehen: 

„Ausgestattet mit guten Eigenschaften, aber auch belastet mit mannigfaltigen Schwä
chen und den Anfeindungen des Teufels ausgesetzt, wurde der Mensch von Gott zum 

787 Khoury 416. 
788 Koran 18,37; 35,11; 22,5; / 15,26; 23,12; / 95,4; 40,64; 64,3. 
789 Koran 27,60–64; 20,53–55; 67,15. 
790 Koran 16,79–83. 
791 Khoury 417. 
792 Koran 20,115; 4,28; 8,66; / 30,36; 41,49. 
793 Koran 39,8. 
794 Koran 70,19f; vgl. 10,11; 21,37. 
795 Koran 33,72; / vgl. 16,4; 36,77. 
796 Koran 12,106; vgl. 11,17; 17,89; / 50,16. 
797 Koran 12,53. 
798 Koran 2,168; 35,6; 20,117; / vgl. 7,16f; 17,63f. 
799 Koran 39,7; 6,164. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-006 - am 14.02.2026, 06:38:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 175 

Nachfolger auf Erden eingesetzt (2,30), Generation nach Generation.800 So hat er das 
ihm anvertraute Gut (33,72) zu bewahren und sich in seinem Leben und seinem Um

gang mit der Schöpfung Gottes zu bewähren.“801 

Gott hat den Menschen nicht „zum Scherz“ erschaffen, vielmehr muss er zu Ihm „zu
rückkehren“.802 Er wird von Gott der Versuchung ausgesetzt und muss sich bewähren.803 
Auf diese Bewährungspflicht weist der Koran immer wieder hin. Gott prüft die Menschen, 
„wer unter ihnen an Werken der Beste ist“, er prüft, ob sie dankbar oder undankbar sind, 
mit Gutem und Bösem sucht er sie heim und stellt sie auf die Probe.804 Wer die Bewäh
rungsprobe nicht besteht, wer den Glauben nicht annimmt und sich vom Guten abwen
det, verliert das Diesseits und das Jenseits, was ihr Verderben bedeutet.805 Diejenigen 
aber, „die da glauben und Gutes tun, denen wird der Erbarmer Liebe erweisen“806. Sie 
werden schon hier auf Erden Gutes erhalten, aber ihr Lohn im Jenseits wird noch größer 
sein.807 

Werden die Menschen für ihr Leben bestraft oder belohnt, scheint das auf ihrer Seite 
Verantwortung und Freiheit vorauszusetzen. Wie steht es aber mit der Freiheit des Men
schen im Islam? Die Aussagen des Korans zu dieser Frage sind nicht eindeutig. „Es gibt 
eine Reihe von Versen, die für die Vorherbestimmung aller Werke des Menschen durch 
Gott sprechen. Andere Verse betonen die Entscheidungsmöglichkeit des Menschen und 
daher auch seine Verantwortung.“808 Zum einen sind Verse zu lesen, in denen der unbe
dingte Wille Gottes für die alleinige Ursache jedes Geschehens in der Welt und im Leben 
des Menschen gehalten wird, wie zum Beispiel: „Nimmer trifft uns ein andres, als was 
Allah uns verzeichnet“, oder: „Wen Allah will, den leitet Er irre, und wen Er will, den führt 
er auf einen rechten Pfad“.809 Damit wird nachdrücklich die Allmacht Gottes betont. Gott 
bestimmt im Voraus, wer unter den Menschen glaubt und wer nicht. „Wenn man weiß, 
dass nach dem Koran der Glaube zum Paradies und der Unglaube zur Hölle führt, dann 
bedeutet diese Bestimmung der einen zum Glauben und der anderen zum Unglauben 
eine Prädestination zum Heil oder zur Verdammnis, und zwar in letzter Instanz und 
nicht hinterfragbar.“810 Der Irreführung oder Rechtleitung durch Gott und damit seinem 
Schicksal hat der Mensch nichts entgegenzusetzen: Wen Allah irreführt, der hat keinen 
Beschützer, Führer, Leiter oder Helfer.811 „Wen aber Allah leitet, der hat keinen, der ihn 
irreführt.“812 

800 Koran 27,62; 10,14.73; 35,39; 6,165. 
801 Khoury 418. 
802 Koran 24,115. 
803 Koran 29,2f. 
804 Koran 18,7; vgl. 11,7; / 27,40; / 21,35; 7,168. 
805 Koran 22, 11. 
806 Koran 19,96. 
807 Koran 16, 30.41.97; 3,148; 10,64; 30,44f. 
808 Khoury 201. 
809 Koran 9,51; / 6,39. 
810 Khoury 202. 
811 Koran 18,17; 7,186; 13,33; 17,97; 39,23. 
812 Koran 39,37. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-006 - am 14.02.2026, 06:38:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


176 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Zum anderen stehen im Koran aber auch Verse, die den Glauben beziehungsweise Un
glauben in die Verantwortung des Menschen stellen: „Wer will, der glaube, und wer will, der 
glaube nicht.“813 Auch für das Böse ist der Mensch verantwortlich: “Was immer Gutes dir 
widerfährt, ist von Allah, und was immer Böses dir widerfährt, ist von dir selber.“814 So 
soll sich jeder bemühen, „die Gebote und Verbote Gottes zu beachten, und sich für das 
Gute und gegen das Böse entscheiden“815. Wer aber ein Gebot Gottes nicht gehalten oder 
ein Verbot Gottes übertreten hat, dem steht immer noch die Möglichkeit offen, seine 
Handlung zu bereuen, wie bereits die Paradiesgeschichte zeigt. Adam und seine Frau, 
die sich im Paradies von Satan irreführen ließen und Gott gegenüber ungehorsam wa
ren, indem sie sein Verbot missachteten, wurden aus dem Paradies vertrieben; sie zeig
ten jedoch Reue und erbaten und erhielten Gottes Vergebung.816 „Die Geschichte von 
Sünde, Reue und Vergebung“ ist nicht einmalig, sie „wiederholt sich im Leben der Men
schen“.817 Wer seine Sünde bereut, dem verzeiht Gott und dem hilft Gott wieder auf.818 
Was die Freiheit des Menschen anbelangt, zeichnen sich also zwei unterschiedliche Po
sitionen im Koran ab. 

Der Mensch ist das Geschöpf Gottes und sein Geschick liegt in dessen Hand. Gott 
stellt ihn auf die Probe, und er wird ihn zur Rechenschaft ziehen. Um ins Paradies zu 
gelangen, muss er deshalb die Wahrheit finden und den rechten Weg gehen. Dazu ist 
er jedoch von sich aus nicht fähig. Vielmehr ist er auf die Rechtleitung Gottes und seine 
Offenbarung durch die Propheten angewiesen, wie die Bewohner des Paradieses beken
nen: „Das Lob sei Allah, der uns hierhergeleitet hat! Nicht wären wir geleitet gewesen, 
hätte uns nicht Allah geleitet! Wahrlich es kamen die Gesandten unseres Herrn mit der 
Wahrheit.“819 Rechte Leitung und Offenbarung findet der Mensch besonders im Koran, 
im direkten Wort Gottes, das der Prophet Muhammad verkündet hat.820 

Die Haupttugend des gläubigen Muslims besteht darum im Gehorsam gegen Gott und 
seine Gebote. Dabei handelt es sich nicht um einen Gesetzesformalismus, „da ja dieser 
Gehorsam der lebendige Ausdruck des Glaubens an Gott und der religiösen Bereitschaft 
ist, sich seinem barmherzigen Willen zu unterwerfen“.821 Der Gläubige strebt als Ideal 
den Islam in seiner wörtlichen Bedeutung an: die Hingabe an Gott, die Unterwerfung 
unter seinen Willen. Er will ein Mensch sein, der sich Gott ganz anvertraut und selbstlos 
seinen Willen erfüllt. 

813 Koran 18,29. 
814 Koran 4,79. 
815 Khoury 202. 
816 Koran 20,115-122; 7,19–25; 2,35–37. 
817 Khoury 417. 
818 Bd. 1, Kap. 2.4.1. 
819 Koran 7,43. 
820 Bd. 1, Kap. 3.4.1. 
821 Khoury 420. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-006 - am 14.02.2026, 06:38:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 177 

Literatur 

Der Koran, Reclam 1991. 
Adel Theodor Khoury: Islam kurzgefasst, 1998. 
Adel Theodor Khoury: Art. Mensch in: Adel Theodor Khoury/Ludwig Hagemann/Peter 

Heine: Islam-Lexikon. A–Z. Geschichten – Ideen – Gestalten, Überarbeitete und aktua
lisierte Neuausgabe [= Islam-Lexikon], 2006, 416–420. 

Adel Theodor Khoury: Art. Freiheit in Islam-Lexikon, 201–204. 

1.4.2 Das daoistische Ideal des Gleichgewichts von Yin und Yang 

Menschen geht es im Daoismus insbesondere darum, die richtige Harmonie zwischen Yin 
und Yang herzustellen.822 Die Einheit der beiden unterbindet, recht verstanden, Einsei
tigkeiten aller Art und verbietet die damit oft verbundenen Gewaltsamkeiten. Sie kann in 
einer geglückten Paarbeziehung genauso realisiert sein wie in einer harmonischen Per
sönlichkeit, die zu sich selbst gefunden hat. Es gilt, die Mitte, die Balance, den Ausgleich 
zu finden. 

Die Lehre von den beiden Polen des Yin und des Yang lässt sich bezogen auf den ein
zelnen Menschen so verstehen, dass jeweils der Pol, der bei einem Menschen verhält
nismäßig unterentwickelt ist, im Laufe des Lebens entwickelt und entfaltet werden soll
te. Ein Mensch, bei dem die emotionale Seite stark ausgeprägt ist, die rationale jedoch 
schwach, sollte auch die rationale Seite entfalten. Und ein Mensch, der zwar sein Denken 
stark entwickelt hat, aber dessen Gefühle unterentwickelt sind, dürfte und sollte noch im 
Gefühlsbereich wachsen und reifen. Kopf und Herz sollten zu einer ausgewogenen Ein
heit im Menschen finden. 

Goethe ist mit seiner Polaritätslehre der dynamischen Yin-Yang-Einheit sehr nahe
gekommen, obwohl er ihr Symbol noch nicht kannte, wenn er die beiden Pole von Denken 
und Handeln zum Beispiel in Wilhelm Meisters Wanderjahren so beschreibt: „Denken und 
Tun, Tun und Denken, das ist die Summe aller Weisheit, von jeher anerkannt, von je
her geübt, nicht eingesehen von einem jeden. Beides muss wie Aus- und Einatmen sich 
im Leben ewig fort hin und wider bewegen; wie Frage und Antwort sollte eins ohne das 
andere nicht stattfinden.“823 

Wie immer man den Ausgleich der beiden Pole Yin und Yang beim Menschen im Ein
zelnen auffassen mag: nach daoistischer Überzeugung kann und muss der Mensch das 
Ideal der eigenen Mitte oder des inneren Gleichgewichts oder der persönlichen Ausge
wogenheit nicht oder jedenfalls nicht nur aus eigener Kraft erreichen. Das Dao selbst 
sorgt für den Ausgleich in allem. Im 4. Kapitel des Daodejing ist zu lesen: 

„Das Dao fasst alles Bestehende in sich. 
Aber durch sein Wirken geht es nicht etwa im Bestehenden auf. 

822 Bd. 1, Kap. 1.4.2. 
823 Goethe: Wilhelm Meisters Wanderjahre, 2. Buch, 9. Kap. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-006 - am 14.02.2026, 06:38:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


178 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Abgründig ist es, als wie aller Geschöpfe Ahn. 
Es mildert ihre Schärfe. 
Es löst ihre Wirrsale. 
Es mäßigt ihren Glanz. 
Es vereinigt sich mit ihrem Staub. 
Unsichtbar ist es und doch als wie wirklich.“824 

Das Dao wirkt in allem unsichtbar. Lässt man es nur wirken, so macht es weicher, was 
zu wenig weich oder zu hart ist, und härter, was zu wenig hart oder zu weich ist. Das 
Dao selbst bringt über die Kräfte des Yin und Yang das Gleichgewicht in allem zustande. 
Entscheidend für das Gelingen menschlichen Lebens ist es demnach, das Dao in sich wir
ken zu lassen und in Übereinstimmung mit dem Dao zu leben. Nimmt sich der Mensch 
letztlich das Dao selbst zum Vorbild, dann gelingt sein Leben. So endet das Kapitel 25 des 
Daodejing mit den Zeilen: 

„Der Mensch hat die Erde zum Vorbild. 
Die Erde hat den Himmel zum Vorbild. 
Der Himmel hat das Dao zum Vorbild. 
Und das Dao hat sich selber zum Vorbild.“825 

Literatur 

Laotse: Tao te king. Das Buch des alten Meisters vom Sinn und Leben. Aus dem chinesischen 
übersetzt und erläutert von Richard Wilhelm, 2010. 

1.4.3 Die hinduistische Lehre vom Menschen 

Die hinduistische Auffassung vom Menschen wird vor allem durch zwei Lehren be
stimmt, die hier kurz vorgestellt werden sollen: die Lehre von Purusha (Kap. 1.4.3.1) und 
die Lehre von Atman (Kap. 1.4.3.2). 

1.4.3.1 Purusha 
Purusha bedeutet wörtlich „Mensch“ und steht für den ursprünglichen ewigen Men
schen, das höchste Wesen. Im philosophischen System des Sankhya werden zwei 
Wirklichkeiten angenommen: Purusha und Prakriti. Mit purusha wird das Selbst, das 
Absolute, das reine Bewusstsein bezeichnet. Er ist der „Zuschauer“, der den Wandlun
gen in der Prakriti zuschaut. Mit prakriti ist die Urmaterie oder die unentfaltete Natur 
gemeint, aus der das Universum besteht.826 Durch die Vereinigung von Prakriti und 

824 Daodejing 4,1–8 (Wilhelm). 
825 Daodejing 25,19–22 (Wilhelm). 
826 Wörtlich bedeutet prakriti „Natur, Materie“. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-006 - am 14.02.2026, 06:38:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 179 

Purusha, also von Urmaterie und Urgeist oder von Materie und Bewusstsein, entsteht 
das Universum. 

Gemäß der Sankhya-Philosophie besitzt die Prakriti Wirklichkeit und schafft durch 
ihre Nähe zum Purusha die Welt des Denkens und der Erscheinungen. Ihre Struktur 
wird von drei Grundeigenschaften bestimmt: den drei gunas (Grundeigenschaften). Al
le Objekte der Erscheinungswelt (Prakriti) bestehen aus den drei Gunas sattva, rajas und 
tamas. Als Eigenschaften der göttlichen Kraft (maya; shakti) sind sie von Brahman abhän
gig, verhüllen aber dessen Wirklichkeit. 

Sind die Gunas in vollkommenem Gleichgewicht, so tritt nichts in Erscheinung. Es 
gibt weder Manifestation noch Schöpfung; nichts tritt in Erscheinung, es gibt keine Welt. 
Wird das Gleichgewicht der drei Gunas gestört, tritt die Schöpfung in Erscheinung. In 
der physikalischen Welt verkörpert sattva das Reine und Feine (z. B. das Sonnenlicht), 
rajas Aktivität (z. B. einen Vulkan) und tamas Schwere und Unbeweglichkeit (z. B. einen 
Granitblock). 

Im Bewusstsein des Menschen drückt sich sattva als Ruhe, Frieden und Gelassenheit 
aus, raja als Aktivität, Leidenschaft und Ruhelosigkeit, tamas als Trägheit, Interesselo
sigkeit und Dummheit. Charakter und Stimmung des Menschen sind von dem jeweils 
dominierenden Guna abhängig. Der spirituell Strebende muss Tamas (Trägheit) durch 
Rajas (Aktivität) überwinden und Rajas (als Unruhe) durch Sattva (Ruhe). 

Auch in der spirituellen Lehre vom Purusha geht es um das innere Gleichgewicht des 
Menschen. Zwischen den drei Grundeigenschaften der Ruhe und Gelassenheit, der Ak
tivität und Ruhelosigkeit und der Trägheit und Interesselosigkeit soll ein harmonisches 
Gleichgewicht hergestellt werden. Dabei ist zu berücksichtigen, dass bei den meisten 
Menschen eine bestimmte Grundeigenschaft vorherrscht, von der aus die anderen Grund
eigenschaften erreicht werden sollen. 

Ist ein Mensch von Natur aus träge, soll er seine Trägheit durch Aktivität und Leiden
schaft zu überwinden suchen, schließlich aber auch die mit Aktivität und Leidenschaft 
verbundene Unruhe durch Ruhe und Gelassenheit zu überwinden suchen, so dass er am 
Ende seinen Frieden erlangt. 

Bei der Lehre von den drei Gunas kommt es nicht so sehr auf die Reihenfolge an, in 
der der Mensch die drei Grundeigenschaften entfaltet, und auch nicht so sehr auf den 
konkreten Inhalt oder die Dreizahl der Gunas. Vielmehr handelt es sich um das Prinzip, 
dass in jedem Menschen verschiedene Grundeigenschaften, Grundkräfte oder Grund
tendenzen vorhanden sind, die immer wieder in ein ganz persönliches Gleichgewicht 
zu bringen sind, das genau diesem Individuum entspricht. 

In der ignatianischen Spiritualität ist in dem Zusammenhang die Rede vom agere contra 
– davon, bisweilen das Gegenteil von dem zu tun, wohin man tendiert. Wer zu aktivis
tisch ist, zu viel unternimmt, soll sich zurückziehen und seine Aktivitäten einschrän
ken. Wer hingegen träge ist, hauptsächlich die eigene Ruhe sucht, sollte aktiv werden 
und mehr unternehmen. Das innere Gleichgewicht ist in allen möglichen Bereichen und 
Feldern anzustreben: zwischen Alleinsein und Mit-anderen-Zusammensein, zwischen 
Arbeiten und Ausruhen, zwischen In-sich-Einkehren und Aus-sich-Herausgehen, zwi
schen Denken und Fühlen, zwischen Reden und Schweigen und so fort. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-006 - am 14.02.2026, 06:38:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


180 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Menschliches Leben gelingt gemäß der hinduistischen Lehre von Purusha und von 
den drei Gunas, wenn der Mensch immer wieder sein individuelles inneres Gleichge
wicht zwischen den ihm eigenen Grundtendenzen findet. 

1.4.3.2 Atman 
Für Hindus und Sikks besitzen alle Lebewesen, die wiedergeboren werden, atman. Bei 
ihm handelt es sich um das wirkliche, unsterbliche Selbst, das der Erscheinung zugrun
de liegt, in ihr gegenwärtig ist und sie durchdringt. Atman ist nach hinduistischem Ver
ständnis das innerste Wesen des Individuums und entspricht in etwa dem, was in der 
abendländischen Tradition als Seele bezeichnet wird. 

Den Upanishaden zufolge ist Atman „nicht dies, nicht dies“, das heißt er wird für un
begreiflich und unerkennbar gehalten. Manche Texte, die ihn als das unsterbliche Selbst 
der Lebewesen deuten, identifizieren ihn mit Brahman: dem ewigen, unvergänglichen 
Absoluten, der höchsten nicht-dualen Wirklichkeit. Als absolutes Bewusstsein ist Atman 
identisch mit Brahman. Deshalb hat er auch dieselben Wesensmerkmale wie Brahman: 
er ist ewiges, absolutes Sein, absolutes Bewusstsein, absolute Glückseligkeit. 

Im philosophischen System des Vedanta ist Purusha identisch mit Atman. Wie der 
Purusha der „Zuschauer“ der sich wandelnden Materie ist, ist der Atman als unvergäng
liches Selbst, das jenseits von Wechsel und Wandel steht, der unbeteiligte Zuschauer des 
jiva. Beim Jiva handelt es sich um das verkörperte Selbst, das sich wandelt und stirbt, 
sich mit Körper und Denken identifiziert und als Ego die Vorstellung von Dualität und 
Kausalität schafft und somit den Menschen an den Kreislauf von Geburt und Tod fesselt. 

Insofern der Atman im Jiva als verkörpertem Selbst oder Körper weilt und ihn als 
Instrument benutzt, nennen ihn die Hindus jivatman: Atman, der sich als Körper oder 
als verkörpertes Selbst manifestiert. Während sich Jiva als verkörpertes Selbst mit dem 
Körper und dem Denken identifiziert, übersteigt Atman als absolutes Bewusstsein den 
Körper und das Denken. Wie zwei Vögel, die immer beisammen sind und von denen der 
eine eine süße Frucht isst und der andere zusieht, ohne zu fressen, so sieht der ewige un
wandelbare Atman dem in die Welt verstrickten sich wandelnden Jiva, dem „lebendigen, 
körperlichen Selbst“ zu. 

Die hinduistische Lehre vom Atman lässt sich demnach in vier Aussagen zusammen
fassen: 

• Atman ist das unveränderliche, unvergängliche Selbst aller Lebewesen, die wieder
geboren werden, also auch und insbesondere des Menschen. 

• Wie nach griechisch-abendländischer Auffassung die unsterbliche Seele im sterbli
chen Körper des Menschen weilt, so weilt nach hinduistischem Verständnis der un
sterbliche Atman im sterblichen Körper oder verkörperten Selbst, genannt Jiva, und 
ist dadurch ein Jivatman: ein Atman, der sich in einem verkörperten Selbst manifes
tiert. 

• Atman schaut wie ein unbeteiligter, selbst unwandelbarer Zuschauer seinem sich 
wandelnden Körper (Jiva) und der sich wandelnden Körperwelt zu. 

• Atman ist eins, wenn nicht gar identisch mit Brahman, dem ewigen Absoluten, der 
höchsten nicht-dualen Wirklichkeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-006 - am 14.02.2026, 06:38:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 181 

Nach hinduistischer Überzeugung besitzt jeder Mensch ein unveränderliches, unsterbliches 
Selbst. In der Bhagavad Gita wird die Unsterblichkeit dieses Selbst, hier „Geist“ genannt, 
so ausgedrückt: 

„Die flüchtgen Schattenleiber nur, die wir 
Des Geistes Tempel nennen, die vom Geist 
Bewohnt und überschattet werden, sterben. […] 
Wer sagt: ,Ich hab’ getötet‘, oder glaubt, 
Dass man ihn töten könne, urteilts falsch. 
Sein wahres Selbst erkennt er nicht, das nie 
Getötet werden kann und auch nicht tötet.“827 

Sein wahres unsterbliches Selbst soll und kann der Mensch mithilfe von Meditation, Yo
ga, Studium oder anderen Mitteln, Techniken und Methoden in sich entdecken und rea
lisieren. Hat er sein wahres Selbst gefunden, so hat er mit ihm auch die höchste Wirk
lichkeit gefunden und kann in dieser Wirklichkeit ruhen. 

Wie die Bhagavad Gita die meditative Versenkung des Yogis in sein wahres Selbst be
schreibt, soll hier in einem längeren Abschnitt wiedergegeben werden. 

„Wie eine Flamme, die am stillen Ort, 
Wo sie kein Wind bewegt, nicht flackern kann, 
So strebt das Herz, vor Sinnessturm geschützt 
Und in der Gottesliebe Feuer brennend, 
Zum Ewigen empor. Wenn das Gemüt 
Durch stete Übung Ruh’ gefunden hat, 
An jenem Ort, wo die Erkenntnis herrscht; 
Wo der erhabne Geist sich in sich selbst 
Beschaut und alles in sich selber findet; 
Wenn das Gemüt die Seligkeit erkennt, 
Die kein Verstand erfasst und die sich nur 
Der Seele durch die Seele offenbart, 
Und wenn es fest darin verharrend nie 
Von der erkannten Wahrheit sich entfernt, 
Und wenn der Mensch, der dieses Ziel erreicht, 
Die Wahrheit höher schätzt als alle Schätze, 
Und unerschütterlich darin verbleibt, 
So dass kein großes Leid ihn mehr bewegt, 
Dann weiß er, dass die Abgeschiedenheit 
Von allem Schmerz vollkommnes Yoga ist. 
Durch Selbstbeherrschung, Mut, Entschlossenheit, 
Standhaftigkeit wird dieses Ziel erreicht. 
Auch muss er alles Träumen, alles Schwärmen, 
Gewinnsucht, Eitelkeit und Größenwahn 
Aus seinem Herzen reißen, alle Tore, 
Durch die die Sinneswelt in sein Gemüt 

827 Bhagavad Gita II,18–19; Grifftiths 107. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-006 - am 14.02.2026, 06:38:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


182 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Einziehen kann, verschließen und bewachen. 
Dann kommt er Schritt für Schritt dem Tempel nah 
Und lernt die Herrlichkeit des Friedens kennen, 
Der in dem selbstbeherrschten Herzen wohnt, 
Dort, wo die Weisheit in sich selbst regiert, 
Und wo der Seele wahre Freiheit wohnt. 
Wenn auch das flatterhafte Herz sich sträubt, 
Und ungezügelt in die Weite schweift, 
So unterwirf es durch die Kraft der Liebe 
Und führ’s zu Gott zurück. 
Es senkt sich nieder 
Die höchste Seligkeit in das Gemüt, 
Wenn sich im Herzen, das an Gott sich bindet, 
Und frei von Sünde ist, kein Wunsch mehr regt. 
Wer so mit Gott beständig sich vereint 
Und sich zum Opfer bringt, der fühlt in sich 
Die grenzenlose Seligkeit, mit der 
Ihn Gottes stete Gegenwart erfüllt. 
Mit Gott vereinigt, hat er Gottes Leben. 
Sein Geist ist Gottes Geist in allen Dingen, 
Und aller Dinge wahres Sein in ihm.“828 

Der Yogi, der sich in sein wahres Selbst, seinen Atman versenkt, kann mit Brahman eins 
werden. Das Ruhen in ihm und in der höchsten Wirklichkeit befähigt ihn, allem Wandel 
und allem Treiben der Welt relativ ruhig und gelassen zuzusehen. Er thront dann ge
wissermaßen mit seinem Geist über dem Körper und schaut allem zu, ohne sich noch 
selbst zu betätigen. In der Bhagavad Gita liest sich das in freier Übertragung (von Robert 
Boxberger) so: 

„Der Tat entsagend thront der Geist 
In der neuntor’gen Leibesstadt, 
Er handelt nicht und lässt auch nicht 
Vollbringen irgendeine Tat.“829 

Aus hinduistischer Sicht kann der Mensch sein wahres Selbst zwar nicht begrifflich er
kennen, aber sich seiner bewusst werden und so das absolute Bewusstsein erlangen. Wer 
das absolute Bewusstsein realisiert hat, ist befreit.830 

828 Bhagavad Gita VI,19–29; Griffiths 131f. 
829 Bhagavadgita 5,13 (in der Übersetzung von Robert Boxberger). 
830 Kap. 2.4.3.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-006 - am 14.02.2026, 06:38:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 183 

Literatur 

Ingrid Fischer-Schreiber/Franz-Karl Ehrhard/Kurt Friedrichs: Lexikon der östlichen Weis

heitslehren: Buddhismus – Hinduismus – Taoismus – Zen [= LöW], 1986, Art. Atman, 26; 
Art. Purusha, 299. 

Bede Griffiths: Unteilbarer Geist. Quelle der Heiligen Schriften. Upanishaden, Bhagavad Gita, 
Dhammapada, Mahayana Shraddhotpada Shastra, Tao Te King, Sikh-Gebete, Koran, Al-Gh
azali, Rumi, Bücher der Weisheit, Evangelien, Epheserbrief, herausgegeben von Roland R. 
Ropers, 1996. 

Bhagavadgita. Das Lied der Gottheit. Aus dem Sanskrit übersetzt von Robert Boxberger. 
Neu bearbeitet und herausgegeben von Helmuth von Glasenapp, 1955. 

1.4.4 Die buddhistische Lehre von Anatman (Nicht-Selbst) 

Im Buddhismus wird im Gegensatz zum Hinduismus die Existenz eines Atman verneint: 
Weder innerhalb noch außerhalb der physischen und psychischen Daseinserscheinun
gen gibt es etwas, das man als unabhängige, unvergängliche Wesenheit, als Selbst be
zeichnen könnte. Der Begriff Anatman lässt sich daher als Nicht-Selbst oder Nicht-We
senhaftigkeit wiedergeben. 

Die Anatman-Doktrin ist eine der zentralen Lehren des Buddhismus und besagt 
eben, dass kein Selbst (atman) im Sinne einer unvergänglichen, ewigen, einheitlichen 
und unabhängigen Substanz innerhalb eines individuell Seienden existiert. Während 
nach gängiger hinduistischer Vorstellung der Atman wesenhaft durch Unvergänglichkeit 
und Leidfreiheit gekennzeichnet ist, ist das Ich im buddhistischen Sinn nichts als eine 
aus fünf Daseinsgruppen (skandhas) zusammengesetzte, vergängliche und veränderliche, 
daher leidhafte empirische Person. 

Im Hinayana bleibt diese Auffassung im Großen und Ganzen auf die menschliche 
Person beschränkt. Im Mahayana wurde sie auch auf alle anderen Dinge (dharmas) bezo
gen, die durch anderes bedingt entstanden sind. Dieses Freisein von Selbstnatur (svab
hava) wird im Mahayana mit shunya (leer) bezeichnet. Alle Dinge sind folglich leer, das 
heißt alle Dinge sind im Grunde ohne selbständige, dauerhafte Substanz, sind nichts als 
reine Erscheinungen. 

Im Buddhismus wird somit die menschliche Person nicht als ein ewiges Ich (Selbst), 
sondern bloß als ein konventionelles Ich der alltäglichen Erfahrung angesehen. Für Bud
dhisten besteht sie lediglich aus den fünf Daseinsgruppen, die da sind: 1. Körperlichkeit; 2. 
Empfindung oder Gefühl; 3. Wahrnehmung; 4. Tatabsicht oder Willensregung und 5. Bewusst
sein. Die menschliche Erscheinung setzt sich aus nichts anderem als aus diesen fünf sich 
stets verändernden, unbeständigen Daseinsgruppen zusammen. Diese Gruppen werden 
auch häufig Gruppen des Anhaftens genannt, da sich die menschliche Gier an sie haftet und 
sie so Objekte des Anhaftens bilden und Leiden bewirken. 

Da die fünf Daseinsgruppen leidhaft und vergänglich sind, ist für Buddhisten un
ser sogenanntes individuelles Dasein in Wirklichkeit nichts weiter als ein bloßer Prozess 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-006 - am 14.02.2026, 06:38:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


184 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

von körperlichen und geistigen Phänomenen, ein Prozess, der seit undenkbaren Zeiten 
schon vor unserer Geburt im Gange war und der auch nach unserem Tode sich noch für 
undenkbar lange Zeitperioden fortsetzen wird. Die fünf Daseinsgruppen bilden, weder 
einzeln noch zusammengenommen, irgendeine in sich abgeschlossene wirkliche Ich- 
Einheit oder Person, und auch außerhalb derselben existiert nichts, was man als eine für 
sich unabhängig bestehende Ichheit bezeichnen könnte, so dass der Glaube an eine im 
höchsten Sinne wirkliche Ichheit, Person oder ähnliches eine bloße Illusion ist. 

Buddha selbst hat zur Frage, ob ein Selbst existiere oder nicht, nie eindeutig Stel
lung bezogen, um keine neuen Vorstellungen, die für eine spirituelle Praxis irrelevant 
und hinderlich sind, aufkommen zu lassen. Die Lehre vom Nicht-Selbst (anatman) ist 
daher mehr als „heilspädagogisches“ Mittel und nicht so sehr als philosophische Doktrin 
aufzufassen. 

Doch im Laufe der Entwicklung des buddhistischen Gedankensystems kam es im
mer mehr zu einer eindeutigen Leugnung der Existenz eines Selbst. Nur die Schule der 
Vatsiputriyas oder Pudgalavadas bejahte die Vorstellung eines Selbst. In ihr wurde die The

se aufgestellt, es gäbe eine Person (pudgala), die weder identisch mit den fünf Daseins
gruppen noch verschieden von ihnen sei. Sie ist der Träger der Wiedergeburten, sichert 
die Vergeltung der Taten (Karma) und existiert sogar im Nirvana weiter. Diese Schule 
war eine der größten ihrer Zeit831, doch stieß sie bei den Vertretern anderer Richtungen 
auf heftigen Widerstand und konnte sich nicht durchsetzen. 

Im Buddhismus konzentrieren sich die Methoden zur Erlangung der Befreiung 
darauf, den Glauben an ein Ich, der das wesentliche Hindernis für die Verwirklichung 
des Nirvana darstellt, auszuräumen. Das Festhalten an der Vorstellung eines Ich, die 
die Hauptursache für alle Leidenschaften bildet, muss vollständig überwunden werden. 
Denn durchschaut man die Unpersönlichkeit des Daseins nicht und erkennt man es 
nicht als einen Fluss des Entstehens und Vergehens körperlicher und geistiger Phäno
mene, in dem es kein konstantes Ich gibt, vermag man nicht die Vier Edlen Wahrheiten des 
Buddha in ihrer wirklichen Bedeutung zu erfassen und die für die Erlösung wesentliche 
Einsicht zu erlangen.832 

Versteht man die buddhistische Lehre von Anatman primär als anthropologische oder 
metaphysische Doktrin, so ist sie vom Standpunkt abendländischer Subjektphilosophie 
aus kaum nachzuvollziehen, weil die Fragen nach dem Träger der Wiedergeburten und 
des Karmas nicht verstummen wollen und sich die Frage, an wen sich diese Lehre über
haupt richtet, wenn nicht an ein Ich oder ein Subjekt, das mit bleibendem Verstand und 
bleibendem freien Willen ausgestattet ist, nicht übergehen lässt. 

Nicht zuletzt aufgrund des Problems des Karmas und der Wiedergeburt unterschied 
der Buddhismus von Anfang an zwar nicht dem Begriff (!), aber der Sache nach zwischen 
dem empirischen Ich und dem wahren Selbst. Das empirische Ich ist jenes oberflächliche, 
unbeständige, sich immerfort ändernde Ich, das nichts anderes als die Anhäufung der 
fünf flüchtigen Daseinsgruppen oder Daseinsfaktoren ist und gerade deshalb kein wirk
liches Ich oder wahres permanentes Selbst darstellt. Das empirische individuelle Ich des 
täglichen Lebens ist der Unbeständigkeit und dem Leiden unterworfen. Daneben, darin 

831 3./2. Jh. v. Chr. 
832 Kap. 2.4.4.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-006 - am 14.02.2026, 06:38:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 185 

oder darunter gibt es jedoch ein sittliches oder religiöses Selbst, das Subjekt der Hand
lungen im praktischen und moralischen Sinne ist. Dieses sittliche oder religiöse Selbst 
des Menschen ist das wahre Selbst des Menschen. Es weist eine gewisse Kontinuität und 
Permanenz auf, die der menschlichen Person ihre wahre Identität verleihen. Allerdings 
fehlt dem wahren Selbst gemäß der Anatman-Lehre in ihrer grundlegenden Form jegli
che Substantialität. Das wahre Selbst wurde im Buddhismus, wie dargelegt, niemals sub
stanziell (d. h. unabhängig, für sich und aus sich existierend), verstanden und auch nicht 
als Person im westlichen Sinn aufgefasst. 

Als Schlüsselbegriff für das wahre Selbst des Menschen diente auch schon im frühen 
Buddhismus der Begriff des Bewusstseins. Das Bewusstsein gehört auf der einen Seite 
zu den fünf Daseinsgruppen und ist damit Teil des unbeständigen empirischen Ich. Als 
solches ist es abhängig von anderen Faktoren, nämlich den Sinnesobjekten, den Sinnes
organen und den Sinneseindrücken, und ändert sich von Augenblick zu Augenblick. Zu 
diesem oberflächlichen unbeständigen Bewusstsein, das man als empirisches Bewusst
sein bezeichnen könnte, zählen nach früher buddhistischer Auffassung die fünf Sinnes
bewusstseine (Sehbewusstsein, Hörbewusstsein etc.) und das Denkbewusstsein. 

Auf der anderen Seite besitzt das Bewusstsein eine tiefere Schicht oder Dimension, 
die relativ beständig ist und aus der die Kontinuität in allem Wandel kommt. Dieses tie
fere Bewusstsein stellt ein Bewusstseinskontinuum und damit der Sache nach das wah
re Selbst des Menschen dar. In es gehen die karmischen Eindrücke ein, die die Hand
lungsabsichten und die Handlungen nach dem Gesetz des Karmas in der handelnden 
Person selbst hinterlassen. Die heilsamen oder unheilsamen karmischen Eindrücke, die 
aufgrund der Körperlichkeit und infolge der Willensakte des Menschen entstehen, geben 
dem Bewusstseinsstrom Form. Sie gravieren sich in das tiefere Bewusstseinskontinuum 
ein, erzeugen relativ dauerhafte Strukturen und machen den Charakter der Person aus. 

Das tiefere permanente Bewusstsein ist somit im frühen Buddhismus das wahre Selbst, 
das die Kontinuität des Menschen und aller reinkarnierenden Lebewesen von einem Au
genblick zum anderen, aber auch von einer Geburt zur anderen ermöglicht und garan
tiert. Keine unwandelbare, ewige, substantielle Seele, sondern dieses Bewusstsein mit 
den karmischen Eindrücken wandert als das wahre Selbst von Geburt zu Geburt. 

Am stärksten entwickelte die Yogacara-Schule des (späteren) Mahayana-Buddhismus 
die Bewusstseinslehre des frühen Buddhismus weiter. Sie baute die frühe Lehre vom Be
wusstsein zur Lehre vom Speicherbewusstsein aus. Zentral ist in ihr der Begriff citta, der Be
wusstsein oder Geist bedeutet. Citta steht in einem allgemeinen Sinn für die Gesamtheit 
aller Bewusstseinsbewegungen, in einem spezifischeren Sinn für die tiefere Bewusst
seinsebene, die von den Bewusstseinsprozessen wie Empfinden, Wahrnehmen, Denken 
und so weiter verschieden ist. Insofern Citta als Grundbewusstsein oder Bewusstseinsgrund 
die karmischen Eindrücke oder Samen speichert, wird es auch Speicherbewusstsein ge
nannt. 

In seiner ursprünglichen Natur ist das Bewusstsein oder der Geist ganz rein. Aber 
das Denken und die anderen Bewusstseinsprozesse sind es nicht. Durch sie wird Kar
ma angehäuft und daraus entsteht die dualistische Wahrnehmungsweise. Von Anfang 
an wird so auf Grund der äußeren Verunreinigungen, die durch die Bewusstseinsaktivi
täten entstehen, das ursprünglich reine Selbst (des Speicherbewusstseins) verschmutzt. 
Das Selbst ist dann wie ein beflecktes Kleidungsstück, das es zu reinigen gilt. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-006 - am 14.02.2026, 06:38:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Das Speicherbewusstsein ist demnach in seiner ursprünglichen Natur ein vollkom
men reines nicht-dualistisches Bewusstsein: es gibt keinen Unterschied zwischen Sub
jekt und Objekt, keinen Unterschied zwischen den Erscheinungen; alles ist letztlich eins. 
Vergleicht man das Bewusstsein mit dem Ozean, entspricht der Tiefe des Ozeans das 
Speicherbewusstsein. Es ist im Grunde völlig unbewegt und formlos. Der Oberfläche des 
Ozeans mit seinen Wellen entspricht die Oberfläche des Bewusstseins. Sie ist von den 
Bewusstseinsaktivitäten bewegt und wird von den Winden des Karmas aufgewühlt. 

Damit lässt sich zusammenfassend zur Lehre vom wahren Selbst im Mahayana sa
gen: Für ihn ist wie für den frühen Buddhismus das wahre oder große Selbst des Men
schen das Grundbewusstsein. Während sich jedoch der frühe Buddhismus das Grundbe
wusstsein individuell vorgestellt hat – einem individuellen, subtilen Körper vergleichbar 
–, denkt sich der spätere Buddhismus das Grundbewusstsein im Wesentlichen universal 
und identifiziert es mit dem kosmischen Dharma-Leib, das heißt mit dem Wahrheitskör
per, der Natur oder dem Wesen Buddhas. Das Buddha-Wesen ist aber das absolute Wesen, 
das allen Erscheinungen zugrunde liegt, die absolute Natur, die das wahre Wesen aller 
Einzelerscheinungen ausmacht. 

Auch der Zen-Buddhismus, der ja zum Mahayana gehört, unterscheidet das wahre 
Selbst des Menschen nicht vom (absoluten) Buddha-Wesen oder der (absoluten) Buddha- 
Natur und nennt es das ursprüngliche Antlitz vor der Geburt oder einfach den ursprünglichen 
Menschen. Dieses Selbst transzendiert das empirische Ich ins Unendliche. Das Mahayana 
setzt mithin das Grundbewusstsein oder das wahre Selbst des Menschen nicht nur mit 
der universalen kosmischen Realität gleich, sondern mit der letzten, unbedingten und 
unendlichen, transzendenten Realität. 

Literatur 

Art. Anatman in LöW, 15. 

1.4.5 Das wahre Selbst als das gemeinsame geistliche Ideal der Weltreligionen 

Bei allen metaphysischen, theologischen und anthropologischen Unterschieden zeich
net sich unter den Weltreligionen, die sich vor allem durch die hohe Anzahl ihrer Anhän
ger und ihre überregionale Verbreitung gegenüber anderen Religionen auszeichnen, ein 
ähnliches geistliches Ideal vom Menschen ab. Dieses Ideal ließe sich im Christentum etwa so 
umreißen: Der neue Mensch ist der durch die Gnade Gottes verwandelte und von ihr erfüll
te Mensch, der Christus ähnlich geworden ist und in und aus dem Geist Gottes lebt, der 
von seinem egoistischen Ich erlöst worden ist und aus eigenem freien Willen den Willen 
Gottes erfüllt, der zu selbstloser Liebe befähigt worden ist und gerade so paradoxerweise 
sein wahres Selbst gefunden hat. Während sich der alte Mensch in seinem Selbst zumin
dest teilweise mit seinem egoistischen Ich identifiziert hat, ist der neue Mensch dank 
der Gnade Gottes von seinem egoistischen Selbst zu seinem selbstlosen Selbst befreit 
worden. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-006 - am 14.02.2026, 06:38:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 187 

Für Hindus besteht das wahre Selbst des Menschen im Atman. Während Christen 
das Selbst für individuell halten und nicht einfach mit Gott selber identifizieren, gibt 
es im Hinduismus Traditionen, die Atman für überindividuell halten und vollständig 
mit Brahman gleichsetzen und damit auch die Individualität des wahren Selbst aufhe
ben. Sieht man von derartigen metaphysischen Unterschieden ab, geht es in beiden Reli
gionen praktisch und spirituell darum, den eigenen Egoismus zu überwinden und zum 
wahren Selbst zu gelangen. Hindus kennen mehrere Erlösungswege, um von ihrem ego
istischen Ich befreit zu werden.833 Der Mensch muss sich jedenfalls seines Atmans be
wusst werden, will er die Einheit mit Brahman „realisieren“. Es gilt, den göttlichen Grund 
in sich zu entdecken, mit ihm in Berührung zu kommen, aus ihm zu leben und sein Le
ben mehr und mehr von ihm bestimmen zu lassen. 

Versteht man die buddhistische Lehre von Anatman als metaphysische Theorie, sprin
gen auch hier sofort die Unterschiede zum christlichen Verständnis des wahren Selbst 
ins Auge. Weil für Christen der Mensch Person ist, besteht für sie die wahre Selbstfin
dung in einer Angleichung an Jesus Christus. Wessen Selbst nicht mehr von egoistischen 
Antrieben, sondern von der Nachfolge Christi und von Christus bestimmt ist, der hat 
sein wahres Selbst erlangt. Er existiert dann als Person „in“ Christus beziehungsweise 
„in“ Gott. 

Für Buddhisten ist das wahre Selbst hingegen das Grundbewusstsein oder der Bewusst
seinsgrund. Daher besteht für sie, wenigstens im Zen-Buddhismus, die wahre Selbstfin
dung des Menschen in der Entdeckung und Aufdeckung der eigenen Buddha-Natur. Wenn 
der Buddhist sich der Buddha-Natur, die seine eigene Natur und die aller Wesen ist, be
wusst geworden ist und sie in diesem Sinn „realisiert“ hat, hat er sein wahres Selbst ge
funden und kann aus ihm heraus leben. 

Versteht man jedoch die buddhistische Lehre von Anatman nicht als metaphysische 
Theorie, sondern als heilspädagogisches Mittel und als spirituelle Hilfe, wird sie auch für 
Christen gut nachvollziehbar. Dann zielt sie nämlich auf die Befreiung von jeder Art von 
Egoismus und auf das Erlangen der wahren Selbstlosigkeit. 

Der Buddhismus will mit seiner Anatman-Lehre vor der Illusion warnen, durch Auf
rechterhalten und Weiterentwickeln eines Egos echte Zufriedenheit erlangen zu können. 
Er will vom Leid, das unvermeidlich mit jedem Egoismus einhergeht, erlösen. Damit ist 
immerhin schon geklärt, wovon er befreien will: von einem Egoismus, der niemanden 
auf Dauer zufriedenstellen kann und immer wieder leidvoll sein wird. Offen bleibt hier 
noch, wozu der Buddhismus befreien will. 

Das buddhistische Ideal ist ebenfalls der selbstlose Mensch, der aufgehört hat, ständig 
um sich selbst zu kreisen, sich nur um sich zu kümmern, vor allem für sich selbst zu 
sorgen. Solch ein Mensch muss sich nicht ständig behaupten und rechtfertigen, muss 
nicht ständig seine Interessen durchsetzen, seine Bedürfnisse zum Maßstab von allem 
machen. Er projiziert nicht mehr in andere und anderes hinein und instrumentalisiert 
seine Mitmenschen nicht für seine eigenen Zwecke. Er setzt andere nicht unter Druck. 
Er bangt nicht mehr um sein eigenes Heil und hat vielleicht die Angst vor dem Tod schon 
verloren. 

833 Kap. 2.4.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-006 - am 14.02.2026, 06:38:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


188 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Den Unterschied zwischen empirischem Ich und wahrem Selbst erfahren Buddhis
ten vor allem in der Meditation. In ihr sucht der Übende durch die oberflächlichen psycho
somatischen Ich-Schichten zum tieferen wahren Selbst vorzudringen. Der angestreb
te Durchbruch geschieht dann in der Erleuchtung.834 Besonders im Zen wird sie als eine 
Selbsterfahrung verstanden, bei der sich die Illusion des Ich-Komplexes auflöst und in 
die Schau des All-eins-Seins mündet, verbunden mit überwältigender Freude, tiefstem 
Frieden, völliger Sicherheit und restloser Befreiung von aller Furcht und allem Zweifel. 

In der spirituellen Praxis sowohl des Christentums als auch des Buddhismus gilt es, 
nicht dem empirischen Ich verhaftet zu bleiben, sondern es auf das wahre Selbst hin zu 
übersteigen. Insbesondere gilt es, das egoistisch auf sich selbst bezogene Ich zugunsten 
des selbstlosen Selbst zu überwinden. Dieser Prozess wird in beiden Religionen als eine 
Umkehr und als ein Durchbruch aufgefasst. Weil sich der Mensch nicht in der eigentlichen 
Existenzlage befindet, muss sich seine Haltung zur Umwelt und mehr noch sein Ich- 
Bewusstsein grundlegend ändern, bedarf er der Umkehr. Der Zen-Buddhismus spricht 
diesbezüglich vom großen Tod, durch den allein der Mensch ins wahre Leben eingehen 
kann. Nur wer den großen Tod gestorben ist, kommt zu wahrem Leben und zu wahrer 
Freiheit. 

Auch das Christentum kennt die Umkehr als ein existentielles Sterben des (egoisti
schen) Ich. Von Jesus selbst stammt das paradoxe Wort: „Wer sein Leben retten will, wird 
es verlieren; wer aber sein Leben um meinetwillen verliert, wird es gewinnen.“835 Für 
Paulus sind Christen bereits in ihrem Leben mit Christus gestorben, um wahrhaft mit 
ihm und in ihm zu leben.836 Besonders prägnant drückt er dieses Sterben und Leben in 
Christus in Gal 2,19f aus: „Ich bin mit Christus gekreuzigt worden; nicht mehr ich lebe, 
sondern Christus lebt in mir.“ 

Weltreligionen sind, so lässt sich zusammenfassen, auf dasselbe geistliche Ideal 
oder Ziel ausgerichtet. Versucht man es allgemein zu beschreiben, ließe sich sagen: Der 
Mensch soll seinen Egoismus überwinden beziehungsweise von ihm befreit werden und 
zu seinem wahren Selbst gelangen. 

1.5 Der neue Mensch 

Wie der neue Mensch beschaffen ist, zu dem sich der alte laut Neuem Testament entwi
ckeln soll, lässt sich nach christlicher Überzeugung an Jesus von Nazaret ablesen, daran, 
wie er selbst gelebt hat und was er gepredigt hat. Da er wahrer Gott und wahrer Mensch 
war, war er auch der wahre Mensch, der Mensch, wie er von Gott gedacht ist, wie er sein 
soll. 

Demnach widersteht der neue Mensch, sofern er hier auf Erden lebt, weltlichen Ver
suchungen zu Ansehen, Macht und Reichtum und treffen auf ihn die Seligpreisungen 
zu. Er ist arm vor Gott und trauert über das eigene Schicksal oder das Schicksal anderer, 
ganz allgemein über die Zustände in der Welt. Er ist sanftmütig, er hungert und dürstet 

834 Das Erlebnis der Erleuchtung heißt im Zen-Buddhismus auf Japanisch Satori (wörtl.: „Verstehen“). 
835 Mt 16,25. 
836 Röm 6,8; Kol 2,20; 3,3; 2 Tim 2,11. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-006 - am 14.02.2026, 06:38:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

