
PROLOG

DIE FRÖHLICHE WISSENSGESELLSCHAFT

Die neuen Humanisten und das Ethos  
des globalen Intellektuellen

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


15

Atlantis 1626: Entdeckung

Im Hor izont  des  Unendl ichen . – Wir haben 
das Land verlassen und sind zu Schiff gegangen! Wir 
haben die Brücke hinter uns, – mehr noch, wir ha-
ben das Land hinter uns abgebrochen! Nun, Schiff-
lein! sieh’ dich vor! Neben dir liegt der Ocean, es ist 
wahr, er brüllt nicht immer, und mitunter liegt er da, 
wie Seide und Gold und Träumerei der Güte. Aber es 
kommen Stunden, wo du erkennen wirst, dass er un-
endlich ist und dass es nichts Furchtbares giebt, als 
Unendlichkeit. Oh des armen Vogels, der sich frei ge-
fühlt hat und nun an die Wände dieses Käfigs stösst! 
Wehe, wenn das Land-Heimweh dich befällt, als ob 
dort mehr Freiheit gewesen wäre, – und es giebt kein 
»Land« mehr! 

Nietzsche 2003, KSA III, 480

Die Genealogie der Wissensgesellschaft besitzt keinen Ursprung. Sie ent-
hält jedoch zahlreiche Geschichten ihrer Herkunft: ihre Gründungsnar-
rative. Sie unterliegen einem konstruktiven Prinzip, sind identitätsbil-
dend und verleihen soziale Stabilität. Bei dem Gründungsnarrativ der 
Wissensgesellschaft verhält es sich jedoch anders. Da sich der Diskurs 
über die Wissensgesellschaft bereits in eine mediale Mystifizierung der 
Wissensgesellschaft verkehrt, d.h., ihre Faktizität von Soziologen bereits 
bestritten wird (Kübler 2009, 196f.), endet ihre Geschichte dort, wo 
sie angefangen hat: in der Utopie. Ihre Nichtverortbarkeit auf der ge-
schichtlichen Landkarte rührt daher, dass ihre einzige erzählbare Her-
kunft »beyond the new and old world« (Bacon 1963, 134) liegt: in der 
Kopfgeburt eines christlichen Erkenntnispatriarchen, dessen eigene reli-
giös fundierte Wissenschaftslehre zum Evangelium eines utpoischen In-
selstaates wird. »Bensalem« ist der ominös wirkende Name jenes Ortes, 
an dem der erste König Salomon seine scientific community gründet: Er 
tauft sie auf den Namen »the houses of Salomon«. Im Jahre 1624 – ver-
öffentlicht 1626 – entwirft Francis Bacon das utopische Fragment New 
Atlantis, das an eine Montagearbeit aus vielfältigen religiös-apokryphen 
Details erinnert. Bereits die Entstehungsgeschichte des Staates, schrift-
lich begründet durch das heilige Envangelium nach Bartholomäus, ver-
weist auf die rettende Kraft des göttlichen Lichts, das zum Himmel em-
porsteigt: »a great pillar of light; not sharp, but in form of a column, or 
cylinder, rising from the sea, a great way up toward heaven; and on the 

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Die fröhliche Wissensgesellschaft

16

top of it was seen a large cross of light« (ebd., 137, Bd. 3). Und Gott 
sprach: Es werde Licht, und es wurde Licht. Bacon ergänzt schließlich:

And yet (to speak the whole truth), as the uses of light are infinite, in 
enabling us to walk, to ply our arts, to read, to recognise one another; 
and nevertheless the very beholding of the light is itself a more excellent 
and a fairer thing than all the uses of it; – so assuredly the very contem-
plation of things, as they are, without superstition or imposture, error 
or confusion, is in itself more worthy than all the fruit of inventions. 
(ebd., 115, Bd.4)

Über die rein metaphorische Assoziation von Sehkraft und Erkenntnis 
vermittelt durch die physiologische Funktion des Lichts geht Bacon hi-
naus. Mit anderen Worten: Die bloße Beobachtung der physikalischen 
Grundlagen des Lichts befriedigt bereits des Menschen forschende Neu-
gier, die über den bloßen Nutzen hinausgeht. Die erotisierende Macht 
des Lichts, die sich im Willen zur Erkenntnis widerspiegelt, macht die 
»Fellows« des »House of Salomon« zu »merchants of light«: »For the 
several employments and offices of our fellows, we have twelve that sail 
into foreign countries under the names of other nations (for our own we 
conceal), who bring us the books and abstracts, and patterns of expe-
riments of all other parts. These we call merchants of light« (ebd., 158, 
Bd. 3). Das Gesetz des Staates besagt, dass Länder, die nicht unter der 
Krone Salomons stehen, nicht bereist werden dürfen. Stattdessen jedoch 
sollen alle zwölf Jahre Fellows ausgesandt werden »to give us knowledge 
of the affairs and state of those countries to which they were designed; 
and especially of the sciences, arts, manufactures and inventions of all 
the world« (ebd., 146). 

Während die anderen Nationen durch Handel miteinander kommuni-
zieren und ihre Beziehungen ausbauen (»all nations have interknowledge 
one of another, either by voyage into foreign parts, or by strangers that 
come to them«), bleibt Bensalem unkartographierbar (ebd., 139). Die In-
nenpolitik gewährt Fremden einen sechswöchigen Aufenthalt im »house 
of strangers«, um sie mit den Landeskenntnissen vertraut zu machen 
und sie dann schließlich wieder auf die offene See zu entlassen. Die Au-
ßenpolitik orientiert sich hingegen am Vorbild der Kolonialherren und 
ihrem territorialen und kulturellen Imperialismus, allerdings in umge-
kehrter Richtung. Man könnte sie als parasitären Intellektualismus um-
schreiben: Die Kaufleute des Lichts sind Kaufleute des Wissens. Dies ist 
die Rache der Kolonialisierten: Die neue Welt plündert die intellektuellen 
Reichtümer der alten. Auf diese Weise kristallisiert sich aus den treasu-
res Eurpoas der wissenschaftliche Thesaurus einer neuen scientific com-
munity heraus, die auf dem Prinzip der Arbeitsteilung beruht und damit 
eine hochqualifizierte Expertise ausbildet. Die Grundlagen ihrer wissen-
schaftlich-experimentellen Vorgehensweise beruhen auf einer »imitation 

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Atlantis 1626: Entdeckung

17

of the nature«, die in verschiedenen »houses« praktiziert wird: In »great 
and spacious houses« werden verschiedenste, meterologische Zustände 
künstlich erzeugt, in den »chambers of health« werden Krankheiten ku-
riert, in botanischen Gärten wird mit verschiedensten Pflanzen experi-
mentiert, um pharmazeutische Heilmittel auf synthetischem Wege her-
zustellen (»for the medicinal use«), in zoologischen Häusern werden 
Tierversuche durchgeführt (»We try also all poisons and other medici-
nes upon them, as well of chirurgy as physic«) und neue Arten werden 
gezüchtet (»conmixtures and copulations of divers kinds«), in den »per-
spective houses« werden physikalische Experimente durchgeführt, die 
sich vor allem mit der Manipulation und Beobachtung von Licht und 
Objekten beschäftigen (Sehsinn), in den »sound-houses« werden Töne 
manipuliert, um ihre Wirkung auf das menschliche Ohr zu untersuchen 
(Hörsinn), in den »perfum-houses« und den »confiture-houses« wer-
den unterschiedliche Gerüche und Geschmacksnuancen ausprobiert (Ge-
ruchs- und Geschmackssinn), in den »engine-houses« werden Maschi-
nen gebaut, die die Bewegungen der Tiere nachahmen; schließlich wird 
im »mathematical-house« Geometrie und Astronomie betrieben und in 
den »houses of deceits of senses« werden Versuche zur Sinnestäuschung 
gemacht, um die eigene Wahrnehmung, auf die sich die Erkenntnis grün-
det, zu desillusionieren und sie von den Götzenbildern (»idols«) zu be-
freien (ebd., 156ff).

Diese Labor-Häuser unterteilen ihre Experimente in verschiede-
ne Prozessabläufe: Einige von ihnen, die sogenannten »depredators«, 
sind damit beauftragt, Experimente aus Büchern zu extrahieren, andere 
wiederum sammeln Wissenswertes aus Experimenten zur mechanischen 
Handwerkskunst (»liberal sciences«) oder zu Praktiken, die noch nicht 
zur Kunst ausgereift sind. Diese nennt man »mystery-men«. Weitere Fel-
lows betreiben Experimente nach eigenem Ermessen, daher nennt man 
sie auch »pioneers«. Die »compilers« protokollieren die Ergebnisse aus 
den Experimenten, fertigen graphische Skizzen an, stellen alle Daten in 
einer Tafel zusammen und versuchen die Beobachtungen dadurch zu er-
hellen, dass sie Axiome aus ihnen ableiten. Die »benefactors« verwenden 
diese Aufzeichnungen, um zu ermitteln, ob dieses Wissen einen prakti-
schen Nutzen für das Leben der Menschen hat (»practice for man’s life 
and knowledge«). Wurden diese Prozesse durchlaufen, werden nun neue 
Experimente »of higher light, more penetrating into nature than the for-
mer« durchgeführt. Diese Forscher höherer Stufe nennt man »lamps«. 
Die »inoculators« exekutieren und protokollieren diese zweiten Expe-
rimente, sodass sie von den »interpreters of nature« schließlich zusam-
mengefasst und auf eine höhere Erkenntnisstufe gehoben (»raise«) wer-
den: Erst auf der Ebene der Interpretation der Natur, wo ihre Zeichen 
gelesen und gedeutet werden können, entsteht eine höhere Form des 
Wissens, die sich nicht nur in Axiomen, sondern auch in Aphorismen 

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Die fröhliche Wissensgesellschaft

18

ausdrücken lässt (ebd., 164ff). Um die Grundmauern dieser Erkenntnis-
se zu festigen, wird schließlich ein kulturelles Gedächtnis angelegt: In 
Galerien wird die Geschichte des Wissens, eingeteilt in Erfindungen und 
Erfinder, archiviert, einschließlich europäischer Kulturgeschichte. Wis-
senschaftler werden durch Denkmäler geehrt und es werden Rituale zur 
Danksagung vollzogen. Die Pflege des kulturellen Gedächtnisses preist 
den Schöpfer des Lichts: Es lebe Europa!1

Francis Bacon öffnet dem Leser des 17. Jahrhunderts die Tür in die 
Laboratorien der Zukunft. Er vollführt mit seinem utopischen Fragment 
ein literarisches Gedankenexperiment: Er testet Thesen einer Wissensge-
sellschaft, wie sie sein könnte, und stellt zugleich ein strukturelles Pa-
radoxon der scientific community auf: Bensalem ist offen für neue Er-
kenntnisse aus allen Erdteilen und trotzdem von diesen isoliert. Es ist 
Teil der Welt und ist es auch wieder nicht. Es ist das Paradoxon der of-
fenen Geschlossenheit bzw. der geschlossenen Offenheit, die die Bezie-
hung zwischen Öffentlichkeit und Wissenschaft reguliert. Die Position 
der Fremden, die sich diesem Volk der depredators, compilers und inter-
preters of nature gegenüber sehen, ist jene, die Bruno Latour und Steve 
Woolgar eingenommen haben, um das Leben im Labor zu beobachten. 
Der Standpunkt des Beobachters ist derjenige des Anthropologen, der 
die Praktiken und Rituale fremder Stämme, hier also die scientific ritu-
als der »tribes of scientists«, analysiert:

Since the turn of the century, scores of men and women have penetrated 
deep forests, lived in hostile climates, and weathered hostility, boredom, 
and desease in order to gather the remnants of so called primitive socie-
ties. By contrast to the frequency of these anthropological exercusions, 
relatively few attempts have been made to penetrate the intimacy of life 
among tribes which are much nearer at hand. This is perhaps surprising 
in view of the reception and importance attached to their product in mo-
dern civilised societies: we refer, of course, to tribes of scientists and to 
their production of science. Whereas we now have fairly detailed know-
ledge of the myths and circumcision rituals of exotic tribes, we remain 
relatively ignorant of the details of equivalent activity among tribes of 
scientists, whose work is commonly heralded as having startling or, at 
least, extremely significant effects on our civilisation. (Latour / Woolgar 
1986, 17) [hervorgehoben von P. G.]

Mitten in unserer Kultur gibt es somit viele, kleine Insellaboratorien, die 
noch unergründet sind. Sie sind zwar Teil der Gesellschaft, aber nicht Teil 
der Öffentlichkeit. Um sie auf eine Öffentlichkeit hin zu öffnen, müssen 

1	 Diese überspitzt polemische und damit kritische Formulierung zielt bewusst 
auf die von Wolf Lepenies vorgebrachte These, dass, weil Europa der Geburts-
ort der Naturwissenschaften gewesen sei, dieser nun zum Ursprungsort ihrer 
Kritik werden müsse (Lepenies 1992, 71).

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Atlantis 1626: Entdeckung

19

ihre experimentellen Praktiken durchleuchtet werden: Sie müssen ver-
ständlich gemacht werden. Leider blieb Bacons utopische Allegorie ein 
Fragment. Man kann also nur spekulieren, wie die Axiome der experi-
mentellen Künste ausgesehen hätten. Der Bacon-Kommentator James 
Spedding hatte bereits 1859 in seinem Vorwort zu New Atlantis ange-
merkt:

The New Atlantis is chiefly interesting as a record of his own feelings. 
Perhaps there is no single work of his which has so much of himself in 
it. The description of Solomon’s House is the description of the vision 
in which he lived, – the vision not of an ideal world released from the 
natural conditions to which our is subject, but of our own world as it 
might be made if we did our duty by it; of a state of things which he 
believed would one day be actually seen upon this earth such as it is by 
men such as we are; and the coming of which he believed that his own 
labours were sensibly hastening. (Bacon 1963, 121, Bd. 3)

Die Labor-Häuser sind keine Utopie mehr, sondern ein realisierbarer Ent-
wurf, der zu einem gesamtgesellschaftlichen Projekt wird. Im 19. Jahr-
hundert beginnt das Projekt im Zuge der industriellen Revolution Re-
alität zu werden (Haynes 1994, 33). Doch es musste noch ein weiteres 
Jahrhundert vergehen, bevor Latour und Woolgar den nächsten Schritt 
wagten und die eigentlichen Prozesse dieses experimentellen Eigenlebens 
unter die anthropologische Lupe nahmen. Die Archäologie des experi-
mentellen Blicks »to portray science as a world apart« (Latour/Wool-
gar ebd., 17) hat mit weiteren Autoren wie Hans-Jörg Rheinberger und 
Karin Knorr-Cetina gerade erst begonnen. Ihre Studien liefern die epis-
temologischen Grundlagen für eine Experimentalkultur, die sich wieder 
ihrer transzendentalen Bestimmung bewusst werden muss, weil eine zu-
nehmende Demokratisierung des Wissens Rechenschaft von ihr fordert. 
Depredator, Compiler, Inoculator – diese baconschen Manipulatoren 
und Naturinterpreten haben die Wissenschaften durch das Experimen-
tieren mit der Natur aus dem Nachahmungsverhältnis befreit und sie zu 
einer Kunst erhoben. Wissenschaft ist jedoch nicht irgendeine Kunst. Sie 
ist das a priori einer jeden Praktik, die Kunst werden will: Experimentel-
le Wissenschaft schafft die Bedingungen der Möglichkeiten einer Wissen-
schaft als Kunst, die die Natur übertrifft, denn so Bacon, »we make them 
also by art greater than the nature«. Das ist die Formel für das »Human 
Empire« (ebd., 156) wie es das 19. Jahrhundert hervorgebracht hat und 
das 20. Jahrhundert fortschreibt. And as the conclusion of the whole af-
fair for the further history of this utopian vision: The Human Empire 
needs knowledge, more specified, scientific knowledge.

Die Zeitdiagnose »Wissensgesellschaft« liefert demnach keine neutra-
le Beschreibung von Gegenwartsgesellschaften, sondern eine Legitimati-
onsfolie für symbolische und materielle Herrschaftsstrukturen, die nicht 

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Die fröhliche Wissensgesellschaft

20

mehr thematisiert und gerade dadurch essentialisiert werden (Bittling-
mayer 2005, 17). Das sei zunächst einmal der großen Resonanz in der 
außerwissenschaftlichen Öffentlichkeit und zum anderen der Soziologie 
selbst geschuldet, die sich in verschiedene Teildisziplinen auffächere und 
schließlich als Wissenssoziologie in ein schiefes Verhältnis zu ihrem Un-
tersuchungsgegenstand trete, denn »welche spezifischen Wissensformen 
von welchen sozialen Akteuren sozial in Wert gesetzt werden, bleibt eine 
typisch theoretische Leerstelle«, so die Selbstkritik des Soziologen Uwe 
Bittlingmayer (ebd., 125). Die Wissenssoziologie, wie sie beispielsweise 
von Peter Weingart initiiert worden ist, setze nämlich eine wissensbasier-
te Gesellschaft ohne soziale Akteure voraus. Dies sei ein grundlegender 
Fehler der soziologischen Analyse, da Makro-, Meso- und Mikroebene 
der unterschiedlichen ökonomischen, institutionellen und intersubjekti-
ven Netzwerke nicht mehr ineinandergreifen und aufeinander rückbe-
zogen werden, stattdessen stünden sie isoliert nebeneinander. Bittling-
mayer sieht bereits in der Bildung des Neologismus eine strukturelle 
Analogie zur neoliberal gefärbten, politischen Debatte, in der die Ver-
wissenschaftlichung der Gesellschaft und der ökonomischen Felder pa-
rallel liefen (ebd., 55). Diese Entwicklung hebe nicht nur die Differenz 
zwischen ökonomischer Rhetorik und tatsächlich betriebenem Wandel 
auf, sondern blende die Ungleichstrukturen der Gesellschaft aus (ebd., 
135). Man verschreibe sich damit gänzlich der populären Produktion ei-
nes Labels, das evolutionär, quasi-ontologisch und schicksalsmächtig als 
Schein eines gerichteten Modernisierungsprozesses auftrete (ebd., 55). 
Der Begriff des Wissens werde somit zum substantiellen Träger von Pro-
duktionswissen, das heißt einer Wissensform, die immer und überall in 
ökonomisches Kapital transferiert werden könne (ebd., 63). Diese Ver-
flechtung von Wissensdiskurs und der New Economy anglo-amerika-
nischen Vorbilds ließe bereits in der historischen Zurückverlängerung 
erkennen, dass der Begriff der Wissensgesellschaft eigentlich amerikani-
schen Ursprungs sei: die »knowledgeable society« folge stets dem Mot-
to, »was noch nicht ist, das wird unter Rückgriff auf die neuesten Tech-
nologien schon werden« (ebd., 19).2

Diese Makroevolution sei mit den Entwicklungen auf der institutio-
nellen Mesoebene von Universitäten, Krankenhäusern, Gefängnissen etc. 

2	 Bittlingmayer sieht diesen Prozess in dem Begriff der postindustriellen Gesell-
schaft bei Daniel Bell bereits versinnbildlicht (ebd., 34). Er konstatiert jedoch, 
dass eine deratige Deckungsgleichheit der beiden Begriffe nicht mehr adäquat 
sei, weil sich die Prozesse seit den 1970er Jahren durch die beschleunigenden 
Informations- und Kommunikationstechnologien schlagartig gewandelt hät-
ten: »Lautet eine frühere Quintessenz des Diskurses: Weil sich Gesellschaften 
von fordistisch-tayloristischen zu Wissensgesellschaften entwickelt haben, ist 
die rationale Planung gesellschaftlicher Prozesse möglich und sinnvoll, so geht 
das Argument im aktuellen Diskurs in die Richtung das gerade der Wandel 

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Atlantis 1626: Entdeckung

21

konform, die ökonomische Managementrichtlinien für ihr Handlungs-
feld übernehmen, um effizientere und schnellere Anwendungsfelder für 
das in den Hochschulen erworbene Wissen bereitzustellen. Auf der Mi-
kroebene der sozialen Akteure würde schließlich deutlich werden, dass 
Wissensaneignung unter dem Label »lebenslanges Lernen« nur unter der 
Bedingung eingelöst werden könne, dass bereits genügend Humankapi-
tal über institutionelle Ausbildung generiert worden ist, um schließlich 
einen Weiterbildungseffekt zu erzielen (ebd., 243): »Der aufgewiesene 
Matthäus-Effekt in der Weiterbildung ruht auf einem System von sozia-
len Bildungsungleichheiten, die die soziale Herkunft auch in die enorm 
dynamisch ausgewiesenen ›Wissensgesellschaften‹ nach wie vor als zen-
trale biografische Größe von Bildungs- und Berufschancen verankert« 
(ebd., 251). Bittlingmayer bestätigt mit seiner eigenen empirischen Stu-
die nicht nur strukturelle Ungleichheit im Bildungssystem, sondern kri-
tisiert auch, dass bei Erfolg oder Misserfolg der Bildungsentscheidun-
gen die kontext- und umweltbezogene Individualgeschichte der sozialen 
Herkunft vergessen werde (ebd., 270). In der Sprache des akademischen 
Bildungskapitalismus, wie ihn der Soziologe Richard Münch anpran-
gert, lautet daher die Devise: In einer Zeit, in der die Universität zum 
Unternehmen, der Präsident zum Manager, der Professor zum Agenten 
und der Student zum Kunden wird, um ein Produkt zu erwerben, das 
hohes symbolisches Kapital abwirft und den Wert des erwirtschafteten 
Humankapitals steigert, ist die Aufgabe für das Individuum auf dem Bil-
dungsmarkt klar gestellt. »Als Unternehmer seiner selbst wird das Indi-
viduum auf einem solchen Markt diejenigen Anreize finden, die es zur 
Investition in Bildung und Wissensvermehrung zum eigenen Vorteil und 
zum Nutzen der Gesellschaft verankert« (Münch 2011, 23).

Der Begriff der Wissensgesellschaft evolviere sowohl vor dem Hinter-
grund der Homogenisierung des europäischen Bildungssystems als auch 
vor der gleichzeitigen Internationalisierung des Hochschulwesens.3 Doch 
diese Veränderung lokaler, historisch gewachsener Strukturen durch glo-
bale Homogenisierung führe oft zu institutioneller Dysfunktionalität 
und Lähmung einzelner Disziplinen und / oder Institute (ebd., 9). Durch 
die Ausdifferenzierung transnationaler, institutioneller und kultureller 
Felder entstünden nun »globale Akteurnetzwerke«, die Teil einer Welt-
kultur seien bzw. diese erst entstehen ließen, wobei ihre Existenzberech-
tigung gerade aus einer »Sakralisierung wissenschaftlichen Wissens« 

von fordistisch-tayloristischen Gesellschaften jene rationale Planung aufgrund 
der damit verbundenen ungeheuren Dynamik und Beschleunigung von gesell-
schaftlichen Entwicklungen unmöglich werden lässt« (ebd., 43).

3	 Für Richard Münch ist diese Entwicklung gleichbedeutend mit der Amerika-
nisierung des Hochschulwesens nach Vorbild der Eliteuniversitäten (Münch 
2007, 162).

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Die fröhliche Wissensgesellschaft

22

hervorgehe (ebd., 11). Die Weltkulturelite rekrutiere sich hauptsächlich 
aus amerikanischen Spitzenuniversitäten. Somit würden herrschende 
Organisationen der Wissenschaft zu globalen Konsekrationsinstanzen 
des Wissens, die Münch unter dem Label »instrumentelle Rationalisie-
rung von Governance« subsumiert. Die sowohl von Bittlingmayer als 
auch von Münch konstatierte Verwissenschaftlichung der Gesellschaft 
durch die Inanspruchnahme einer Expertise führe so zu einer »Dialek-
tik von Befreiung und Gefangennahme« (ebd., 12). Zusammengefasst 
konstituiert sich das von Münch beschriebene »global akademische Mo-
nopoly« (ebd., 163) wie folgt: In dem legitimitätsstiftenden Kopieren 
von unterschiedlichen Hochschulsystemen zwischen den USA, Deutsch-
land, England und Frankreich entstehe eine Distinktionslogik um die 
größtmögliche Sichtbarkeit und Definitionsmacht im national akademi-
schen Feld und in den globalen Akteurnetzwerken der Weltkulturelite, 
die zu einer Schließung und Zentralisierung des Zugangs zu distinguier-
ten Positionen führe (ebd., 163). Die Homogenität der Inhaber wer-
de so gesteigert und ihre Identifikation zur Elite erleichtert (ebd., 138). 
Wer konkurrenzfähig bleiben wolle, müsse sich dieser Tendenz zur Ge-
schlossenheit und Zentralisierung angleichen.4 Auf diese Weise entstehe 
ein »geschlossen akademisches Kastensystem«, das durch drei Prinzipi-
en reglementiert werde: (a) dem »Matthäus-Effekt«: wer hat, dem wird 
gegeben, folglich steigern vergangene Erfolge den Ressourcenzufluss, (b) 
dem »Potlatsch-Effekt«: Es gibt einen Geschenke-Austausch ohne Rezi-
prozität und (c) dem »Schließungseffekt«: durch Rekrutierung und die 
Pflege eines luxuriösen akademischen Lebensstils wird eine Schließung 
und Zentralisierung dieses Systems bewirkt. Die Folge dieses Prozes-
ses nennt Münch den »akademischen Kapitalismus«, in dem die Wis-
senschaft nicht mehr als »einen von Forschern gestalteter Prozess um 

4	 Münch führt als Beispiel die Eliteuniversität Harvard an. Sie verfüge über die 
größte Anzahl an Nobelpreisträgern und einem geschätzten Vermögen von 
35,9 Milliarden US-Doller, das den strategischen Einkauf von renommierten 
Experten ermögliche und damit Akkumulation von Reputation begünstige, 
sodass die Universität dadurch in die Lage versetzt werde, noch mehr mone-
täres Forschungskapital einzuwerben (ebd., 143). Die allseits bekannte Spen-
derkultur innerhalb dieser Kreise verstärke dabei das ökonomische Kapital 
der Universität, während sich der Spender gleichzeitig als wertvolles Mitglied 
der Zivilgesellschaft fühlen dürfe, weil sein Geschenk seinen symbolischen 
Wert selbst durch das institutionelle Kapital der Universität erhalte (ebd., 155). 
Dazu gehören natürlich jene liturgischen Festweihen, die in öffentlichen Ver-
sammlungen Harvard als ›Premium-Marke‹ zelebrieren und als absolutes Lu-
xusgut hochstilisieren. Was bedeutet dies jedoch für die Wissensevolution in 
den einzelnen Forschungsprojekten? Münch sieht in dem Kapitalverwertungs-
interesse des Wissens eine Einschränkung der Diversität des Wissens und da-
mit einhergehend eine Schmälerung des Innovationspotentials (ebd., 14).

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Atlantis 1626: Entdeckung

23

seiner selbst willen begreift, sondern als eine Ressource, die sich von un-
ternehmerischen Universitäten nutzen lässt, um monetäres und symbo-
lisches Kapital zu akkumulieren« (ebd., 191). Aus dieser Diagnose folgt 
die Etablierung der Wissenssoziologie als »Meta-Wissenschaft« (und als 
Subdisziplin) zwischen Wissenschaftstheorie und Wissenschaftsgeschich-
te, die es sich zur Aufgabe gemacht hat, eine Gesellschaftsanalyse anhand 
des relationalen Systemgefüges von Politik / Wirtschaft / Medien in Bezug 
auf Wissenschaft zu untersuchen (Weingart 2003, 11). Aus den ersten 
Forschungsansätzen, die in Deutschland seit den 1970er Jahren vor al-
lem durch Peter Weingart vorangetrieben worden sind und nun durch 
Helga Nowotnys kulturkritische Perspektive erweitert werden, wird er-
sichtlich, dass die Universität ihre Monopolstellung als Forschungszent-
rum durch die »Epidemologie industriefinanzierter Forschung« verspielt 
hat (Weingart / Carrier / Krohn 2007, 243f.). Der Fokus auf angewandte 
Forschung vernachlässige die Grundlagenforschung, sodass das Verwer-
tungsinteresse das Erkenntnisstreben unterhöhle, denn »es geht nicht um 
Erkenntnisgewinnung, sondern um die Entwicklung marktfähiger Pro-
dukte« und damit einhergehend um »provisorische Erkenntnisstrategi-
en«, die eine »methodologische Reaktion« auf die »Überstrapazierung 
wissenschaftlicher Erkenntniskraft« darstelle (ebd., 95ff.). Die neuen 
Verhandlungen zwischen Wissenschaft und Gesellschaft betreffen dem-
nach den »epistemischen Kern« der wissenschaftlichen Forschung, das 
heißt, ob die alles entscheidende Frage der »Suche nach Wahrheit, Ob-
jektivität und Rationalität« in Bezug auf die zunehmende Einengung sei-
tens einer Privatisierung und Demokratisierung von Wissen noch Rele-
vanz beanspruchen könne (ebd., 25). Da die Dezentrierung des »harten 
Kerns« durch die heterogenen Anwendungskontexte der Industriefor-
schung dermaßen effektiv vorangetrieben worden sei, stehe ein Auto-
nomieverlust der Wissenschaft nahezu bevor (Nowotny / Scott / Gibbons 
2004, 92).5 Diese Entwicklungen rührten von einer Wissensprodukti-
on im Modus 2 her, die Helga Nowotny von der Wissensproduktion im 
Modus 1 abgrenzt, denn während letztere aus der Suche nach allgemei-
nen Erklärungsprinzipien hervorgegangen sei und einer Wissenschafts-
kultur entsprach, die eher von akademischen Interessen der jeweiligen 

5	 Der hier konstatierte Autonomieverlust jüngeren Datums muss relativiert wer-
den, denn historisch betrachtet waren die naturwissenschaftlichen Disziplinen 
niemals Teil des universitären Bildungssystems, sondern in technische Fach-
hochschulen oder unabhängige Institute ausgelagert. Die Bildungsreformen des 
19. Jahrhunderts führten gerade deshalb einen erbitterten Kampf um die Ins-
titutionalisierung der Naturwissenschaften in den Curricula der Schulen und 
Universitäten. Mittel dieser Reformbewegung war vor allem das Popularisie-
ren naturwissenschaftlicher Methoden und experimentellen Wissens. Im zwei-
ten Teil dieser Arbeit werden diese Entwicklungen vorgestellt. 

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Die fröhliche Wissensgesellschaft

24

Gruppe von Spezialisten geleitet worden sei, sei Modus 2 heterogonener 
und transdisziplinärer organisiert (Nowotny 1999, 67f.).

Dieses Kriterienraster der zwei Wissenschaftsformen wird über meh-
rere Seiten aufgeführt, um deutlich zu machen, dass der Wissenschaftler 
sich in einer Wissensgesellschaft bewegt, die einen Übergang darstellt, 
indem die Logik der Disziplingrenzen außer Kraft gesetzt wird, um neue 
Disziplinen für neue Anwendungskontexte zu schaffen.6 Da sich also 
der institutionelle Anker gelöst hat, treiben nun die baconschen Insel-
laboratorien im offenen Meer des Wissens umher: »Die Dynamik der 
gesellschaftlichen Wissensverteilung liegt in den Bewegungsflüssen des 
Wissens selbst und in den Verschiebungen der Verbindungsmuster zwi-
schen diesen Flüssen. Es ist nicht mehr die disziplinäre Wissensorgani-
sation, auch nicht länger die nationale Wissenschaftspolitik, die diese 
Muster bestimmt. Ihre Bewegung folgt vielmehr den sich ebenso rasch 
verändernden Problemkontexten« (ebd., 70). Nowotny beschreibt dies 
als »double-bind-Situation«: »Wissenschaft hat zunehmend sowohl vor 
einem utilitaristisch-instrumentellen als auch demokratisch legitimierten 
Kalkül zu bestehen« (ebd., 23). Diese ›double-bind-Situation‹ resultiere 
aus dem neuen Selbstbildnis, das die Wissenschaft von sich selbst entwer-
fe: Als »science on the making« werde die positivistische Wissenschaft 
durch unabgeschlossenes Forschen ersetzt, sodass »wissenschaftliches 
Wissen den Status des Vorläufigen hat« (Nowotny 2005, 26).

In diesem Sinne verabschiedet sich die Illusion eines harten, epistemi-
schen Kerns: »Die Hülle, die den epistemischen Kern umgibt, hat sich 
als durchlässiger erwiesen, als es eine Wissenschaft, die den Verlockun-
gen des von ihr selbst konstruierten wissenschaftlichen Weltbildes im-
mer wieder erlegen ist, eingestehen wollte« (Nowotny 1999, 31f.). Der 
»harte Kern« habe sich als »Cluster heterogener und lokaler Praktiken« 
erwiesen, der einer »nuancierteren und soziologisch sensibleren Episte-
mologie« bedürfe (Nowotny / Scott / Gibbons 2004, 245ff.). Wird diese 
Sensibilität nicht aufgebracht wachse die Zone der Ungewissheit (ebd., 
29), die nach Nowotny in folgender These kulminiert: »Die kollekti-
ve Wette, die wir auf die Zukunft abgeschlossen haben, heißt Innovati-
on« (Nowotny 2005, 62). Sobald sich Wege aus dem Labor in das ge-
sellschaftliche Makrosystem gebahnt haben, gerät man in eine »world 
of flows«, in einen globalen Informationsfluss (ebd., 104), in dem der 

6	 Die konstatierte Auflösung klassischer Disziplinen durch inter- und transdis-
ziplinäre temporäre Verbünde ist an dieser Stelle zu relativieren. Siehe hierzu 
Weingart / Carrier / Krohn (2007). Die Autoren betonen, dass in vielen Wissen-
schaften eher eine »Binnendifferenzierung« zu beobachten sei (ebd., 196). Es 
würde zwar eine Veränderung der Disziplinlandschaft wahrgenommen wer-
den, doch Disziplinen lösten sich als Ordnungsprinzip nicht ersatzlos auf: Sie 
veränderten sich, indem sie sich differenzierten, spezialisierten und rekombi-
nierten (ebd., 219).

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Atlantis 1626: Entdeckung

25

Begriff der Innovation stets Emergenz signalisiere, die sowohl für Fle-
xibilität als auch für die Mimikry und die Inszenierung von Risiko und 
Unsicherheit stehe (ebd., 160ff.).

Da sich die innovatio (neu-neu) von der renovatio (alt-neu) dadurch 
unterscheide, dass sie stets Neues aus Neuem produziere (ebd., 128), 
ohne dass ein Equilibrium zwischen Neuerungen und sozialem Wissen 
durch die Diskursivierung des Neuen etabliert werden könne (ebd., 157), 
fordert die Kultursoziologin, dass die Sprache der Künste diesen Pro-
zess reflektieren müsse: »Es braucht eine Sprache, um erkennbar und 
wiedererkennbar zu werden und Bilder, die das, was die Sprache nicht 
oder noch nicht auszudrücken vermag, zu vermitteln. Die Literatur und 
Künste werden eingeladen, Fragen zu stellen, Zweifel zu äußern und 
mit Ironie zu kommentieren« (ebd., 164). Kunst und Literatur stellten 
ein »Gesellschaftsexperiment« dar, das das Wissen über die Welt mit 
dem Wissen über uns selbst vernetze (ebd., 175). Dies hätte eine wech-
selseitige Verschränkung von Wissensordnungen und sozialen Ordnun-
gen (kollektives Wissen) zur Folge, die Entstehung des Neuen zu einem 
erzählbaren Narrativ transformiere: »Es bedarf der sozialen Ordnung, 
um die Wissensordnung in Erscheinung treten zu lassen« (ebd., 111). 
Die Geschichten aus dem Labor müssten daher durch die Geschichten 
der Kulturen ergänzt werden (ebd., 112). Das webende Narrativieren 
von Diskursfragmenten zu Diskurssträngen ermögliche dann ein In-Di-
stanz-Treten zu bereits gemachten. Von einer höheren Ebene aus wer-
de eine Abgeschlossenheit simuliert, um eine Kontemplation über die 
›world of flows‹ zu ermöglichen. Die Populärwissenschaft leistete ihren 
Beitrag, indem sie die großen Metaerzählungen der Naturwissenschaft, 
die noch im 19. Jahrhundert dominierten, durch die zahlreichen kleinen 
»gesellschaftlich-wissenschaftlichen Mikroerzählungen« ersetzten (No-
wotny / Scott / Gibbons 2004, 239):

Die Populärwissenschaft stellt eine vitale Verbindung zwischen der wis-
senschaftlichen Kultur im besonderen und der Kultur der Gesellschaft 
im allgemeinen her. Sie hilft die Kluft zu überbrücken, die zwischen 
Werten und Praktiken der Wissenschaft auf der einen und generellen ge-
sellschaftlichen Normen und Alltagserfahrungen auf der anderen Seite 
bestehen. In diesem Lichte betrachtet sind populäre Vorstellungen und 
Bilder von der Wissenschaft nicht nur unvermeidlich, sondern auch es-
sentiell für die Bewahrung einer gesunden Wissenskultur. (ebd., 236).

In einer hochgradig differenzierten populären Wissenskultur, in der stän-
dig Aushandlungsprozesse um die Bedeutsamkeit des neuen scientific 
knowledge der scientific community für die Gesellschaft ausgefochten 
werden und sich die »Transferwissenschaft«7 um eine effizientere Kom-

7	 Der transdisziplinäre Verbund von Linguisten, Medien- und Kommunika
tionswissenschaftlern, Didaktikern und Soziologen, Ökonomen, Philosophen 

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Die fröhliche Wissensgesellschaft

26

munikationsbasis bemüht, dass diese Diskussionen nicht im Sande ver-
laufen, stellt sich immer wieder aufs Neue die Frage, was denn die Wis-
senschaft dem Leben zu bieten habe (ebd., 301). Denn dass es sich um 
Wissenskulturen handelt, mag wohl trotz der semantischen Unschärfe 
dieses Kompositums keiner abstreiten. Ob es sich jedoch um Lebens-
kulturen handelt, möge dahin gestellt sein, da die Integration der ent-
fremdeten Wissenschaften in die private Lebenswelt aufgegeben bleibt: 
»Den meisten Menschen bleibt die Wissenschaft fremd, sie können sie 
sich zum verstehen und praktischen Beherrschen ihrer Lebenssituation 
nicht aneignen; ihre Erfahrungen und Probleme lassen sich nicht in die 
Sprache der Wissenschaft übertragen« (Böhme / Engelhardt 1979b, 7).8 
Denn das, was in diesem globalen Wissenskanon der ›world of flows‹ zu 
leicht in den Hintergrund gerate, sei die »Stimme des verzweifelnden In-
dividuums« (Nowotny ebd., 176). Diese Stimme trat dann in den Hin-
tergrund als sich die Gelehrten im Streit der Fakultäten nur noch um 
eins sorgten: Wem gebührt die wissenschaftliche Macht, über alle Diszi-
plinen zu herrschen? Und wem gebührt die rhetorische Macht, über das 
Volk zu herrschen?

Der Tempel der Wissenschaften und die 
Archive des Wissens

Der Streit um die geteilte Wissenschaftskultur zwischen den Natur- 
und Geisteswissenschaften wird von einem ›wissenschaftsideologischen 
Fluch‹ getragen, einem unerschütterlichen Glauben »an eine unteilbare 
Rationalität, einer ungeteilten rationalen Kultur« (Mittelstraß 1998, 95).

und anderen Kulturwissenschaftlern – wohlgemerkt die Aufgaben des Litera-
turwissenschaftlers bleiben hier unerwähnt – sieht sich zu Beginn des 21. Jahr-
hunderts mit der Aufgabe konfrontiert, dieser Opazität von Wissen dadurch 
entgegenzuwirken, dass ein Metawissen über den Zugang zum und den Um-
gang mit Sonderwissen etabliert wird. Als Transferwissenschaft unterstellt sie 
ihr Aufgabenspektrum folgendem Imperativ (Antos 2001, 5). Durch eine Ver-
besserung der Zugangsvoraussetzungen zu Wissen soll die individuelle wie glo-
bale Ungleichheit der Wissensverteilung in Grenzen gehalten werden.

8	 Unter dem Begriff Lebenswelt verstehen Gernot Böhme und Michael von En-
gelhardt, die konkreten Bedingungen von Arbeit, privater Existenz und des po-
litischen wie gesellschaftlichen Lebens, die in historische Entwicklungsprozes-
se und sozio-kulturelle Makrostrukturen der jeweiligen Gesellschaft eingebttet 
sind. Innerhalb einer Gesellschaft müsse daher eine Vielfalt von Lebenswelten 
angenommen werden, »die sich auf die Unterschiede in der sozio-ökonomi-
schen Lage der Gesellschaftsmitglieder rückbeziehen lassen« (ebd., 20).

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Der Tempel der Wissenschaften und die Archive des Wissens

27

Jürgen Mittelstraß hat in seiner Zeitdiagnose des akademischen Feldes 
der 1990er Jahre bereits darauf aufmerksam gemacht, dass dieser Glau-
be dafür verantwortlich ist, dass die Geisteswissenschaften in ihrer Rolle 
als Kompensationsmodell mit ihren Sensibilisierungs-, Bewahrungs- und 
Orientierungsgeschichten Gefangener ihrer eigenen Geschichte werde, 
aus der sie sich befreien wollte. Die vermeintliche Rehabilitation wird 
zur Destabilisation innerhalb der Wissenslandschaft und bewirkt eine 
Verkümmerung der konstruktiven Kräfte: »Mit einem derartigen Mo-
dell werden die Geisteswissenschaften gerade daran gehindert, diesen 
Mythos zu überwinden und am Aufbau einer zukunftsweisenden Rati-
onalität teilzunehmen« (ebd., 97). Seine Kritik an der Organisation der 
Geisteswissenschaften an den Universitäten geht soweit, dass er sie als 
eine »geisteswissenschaftliche Hölle« bezeichnet (ebd., 113). Diese un-
heimliche Hölle zeige sich in vielen unterschiedlichen Formen des ins-
titutionellen, disziplinären und diskursiven Lebens. Er formuliert daher 
polemisch-kritisch: »Dem unendlichen Geist ist alles Endliche unendlich 
fern« (ebd., 110). Diese Unendlichkeit zeige sich nicht nur in der Un-
übersichtlichkeit der Theorien, Methoden und Strukturen, sondern vor 
allem in der Menge an Sonderforschungsbereichen, die von der Deut-
schen Forschungsgemeinschaft finanziert werden. Gerade diese Auslage-
rung in unterschiedliche interdisziplinäre Verbünde mit Finanzierungen 
aus Dritten Mitteln zeuge von einer »beunruhigen Kooperationsfähig-
keit« (ebd., 114). Das ›Sein zum institutionellen Tode‹ sei dieser Diszip-
lin eingeschrieben, weil sie sich dazu bereit erklärt habe, die »Zwergen-
rolle einer kompensierenden Begleitung von Modernisierungsprozessen 
zu spielen« (ebd., 118).

Was man beobachten könne, ist eine intradisziplinäre Zerfaserung 
bei gleichzeitigem Wachstum der Institute. Auch dieser Prozess sei nicht 
förderlich, denn gerade hierdurch verliere man den Blick für die eige-
nen methodologischen Ursprünge. Da das Zentrum der Geisteswissen-
schaften immer noch der hermeneutische Zirkel sei, liege auch hier der 
Punkt, an dem man ansetzen müsse, um das Verstehen des Verstehens 
nicht wieder in Unverständlichkeit münden zu lassen (ebd., 123). Somit 
habe auch die Philosophische Fakultät ihre institutionelle Wirklichkeit 
verloren. Diesen Verlust charakterisiert Mittelstraß wie folgt: »Im mil-
den Licht der geisteswissenschaftlichen Sonne sichtlich und klein, auch 
die Philosophie, deren Sonne, das Licht der Wahrheit, einmal über al-
len Wissenschaften strahlen sollte. Das Zeitalter der Glühbirne hat wohl 
alle Sonnenträume, auch in der Philosophie, eingeholt« (ebd., 130). Trotz 
dieser vermeintlichen Kritik aus der Position eines Betroffenen der aka-
demischen Intelligentsia hält er an dem geisteswissenschaftlichen Credo 
des Orientierungswissens für die Entwicklung einer Gesellschaft in ei-
ner modernen Welt fest, gerade weil dieses Wissen stets selbstreflexiv auf 
sich selbst als konstruktives Prinzip dieser Entwicklung verweise. Daher 

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Die fröhliche Wissensgesellschaft

28

lautet sein wissenschaftspolitischer Wahlspruch für die Zukunft: »Laß 
dich leiten von der Lust auf das Neue und den Willen zu erkennen, was 
die Welt im Innersten zusammenhält, aber achte darauf, daß es kein min-
deres Ziel ist, die Welt mit dem, was Du forschend und entwickelnd tust, 
zusammenzuhalten« (ebd., 165).

Der Glaube an die fundamentale Einheit der Wissenschaft, die wissen-
schaftspolitischen Debatten um die Zukunft der Geisteswissenschaften, 
die Zukunft der Philosophischen Fakultät und der Kampf um die Uni-
versität als institutioneller Ort dieser Wissenschaften ist ein immer wie-
derkehrendes, zyklisch sich wiederholendes und damit folglich ein genu-
in historisches Phänomen der Ausdifferenzierung sozialer Systeme. Die 
historische Transformation dieses Kampfes wird durch die Bildungs- und 
Universitätsgeschichte in Europa dokumentiert. Dennoch beginnt gera-
de zum Ende des 18. Jahrhunderts eine neue Welle an Gründungs- und 
Streitmanifesten von Gelehrten, die nicht nur um die Stellung ihrer ei-
genen Wissenschaft kämpfen, sondern vor allem um die Neuhierarchi-
sierung der Fakultäten und Disziplinen überhaupt wie auch um die ge-
sellschaftliche Wirkungskraft auf die Öffentlichkeit, die zwar nicht Teil 
des akademisch-wissenschaftlichen Feldes ist, jedoch von Akteuren eben 
dieser institutionellen Insel regiert wird.

Immanuel Kants Streit der Fakultäten ist zugleich ein Symptom für 
die Wissensordnung um 1800, welche die Universität von ihrer politi-
schen Instrumentalisierung der Regierenden befreien möchte, und ein 
Paradigma für die diskursive Formation nachfolgender Texte von Ge-
lehrten, die immer demselben Schema folgen: Kritik an bestehenden ins-
titutionellen Verhältnissen, Aufbau einer neuen Hierarchie der Denksys-
teme und ihrer Disziplinen und schließlich die Selbstpositionierung der 
eigenen intellektuellen Agenda innerhalb dieser Hierarchie. Kant demon
striert als »Diskursivitätsbegründer« (Michel Foucault), wie man solche 
Streitschriften konstruiert und vor allem dass man ohne ironisch-kriti-
sche Polemik, keinen wirklichen Streit führen kann. In seinem inszenier-
ten Streit werden die drei obersten Fakultäten, die Medizin, die Jurispru-
denz und die Theologie, zu Akteuren auf der einen Seite, während ihnen 
die Philosophische Fakultät als Kontrahent entgegensteht. In der »fab-
rikmäßigen« Arbeitsteilung der universitären Gelehrsamkeit seien un-
terschiedliche Gelehrten beschäftigt: die akademischen, die zunftfreien 
und Liebhaber-Gelehrten, die in einem »Naturzustand der Gelehrsam-
keit« verweilen, und schließlich diejenigen, die als »Werkzeuge der Re-
gierung« agierten, das heißt vor allem die Geistlichen, die Justizbeamten 
und die Ärzte (Kant 1798, 4ff.).

Sie seien nichts anderes als »Geschäftsleute der Gelehrsamkeit«, die 
nicht über die Gewalt ihres eigenen Faches verfügten, sondern sich statt-
dessen unmittelbar an das Volk wendeten, das ausschließlich aus »Idi-
oten« (Laien) bestehe (ebd., 18). Diese Gewalt, die sie ausübten, sei 

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Der Tempel der Wissenschaften und die Archive des Wissens

29

notwendigerweise gesetzgebend und gleichzeitig unfrei, da sie vom Staat 
regiert werden. Kant kritisiert die institutionelle Lebensform der Univer-
sität als Staatsanstalt und bemängelt die fehlende Autonomie des akade-
misch-wissenschaftlichen Feldes. Die Politik walte über der Wissenschaft 
und dies führe schließlich dazu, dass die oberen Fakultäten für politische 
Orthodoxie instrumentalisiert werden, um den Einfluss auf das Volk zu 
erhöhen. Daher plädiert Kant für eine Neuhierarchisierung der inter-
nen Fakultätsstruktur auf Grundlage eines kritischen Vernunftbegriffs.

Die oberen Fakultäten seien in einer Dialektik der Herrschenden und 
Beherrschten gefangen, nur der Philosophie auf Grundlage ihrer freien 
und unabhängigen Wissenschaft der Vernunft sei es vergönnt, diese Di-
alektik zu durchbrechen. Er positioniert die Philosophie als Häretikerin 
der universitären Stände, die sich zwar um das ewige (Theologie), das 
bürgerliche (Jurisprudenz) und das leibliche Wohl sorgten, deren Schrif-
ten jedoch (Bibel, Landrecht, ›Medicinalordnung‹) nicht Produkte der 
freien Vernunft seien, sondern in einer »Autoritätshörigkeit« gründe-
ten. Kant zwingt den bibeltreuen Theologen »gegen alle Gefahren der 
Anarchie« im »offenen, freien Feld der eigenen Beurteilung und Philo-
sophie« zu kämpfen (ebd., 24). Der Gesetzgeber der unteren Fakultäten 
sei ausschließlich die Vernunft, daher übernehme die Philosophische Fa-
kultät in der neuen Hierarchie folgende Aufgabe: »Auf einer Universität 
muß aber auch ein solches Department gestiftet, d.i. es muß eine philo-
sophische Fakultät sein. In Anlehnung der drei obern dient sie dazu, sie 
zu controllieren und ihnen eben dadurch nützlich zu werden, weil auf 
Wahrheit (die wesentliche und erste Bedingung der Gelehrsamkeit über-
haupt) alles ankommt; die Nützlichkeit aber, welche die oberen Fakul-
täten zum Behuf der Regierung versprechen, nur ein Moment vom zwei-
ten Range ist« (ebd., 28).

Doch Kant ist auch dazu bestrebt, eine innere Systematik dieser Fa-
kultät zu verleihen. Ähnlich seiner Architektonik in den späteren Kriti-
schen Schriften teilt er die Fakultät in Wissenschaften der reinen Ver-
nunfterkenntnisse (reine Metaphysik, reine Philosophie und Metaphysik 
der Natur und Sitten) und historische Erkenntnisse (Geologie, Geschich-
te, Sprachkenntnisse, Humanistik). Das reicht ihm jedoch nicht aus. We-
sentlich für die Neubestimmung und Neuverortung der Philosophischen 
Fakultät ist jedoch die Vermittlung dieses Wissens gegenüber dem Volk, 
denn beim ›Streit der Fakultäten‹ gehe es eben vor allem, um den Ein-
fluss aufs Volk: »[U]nd diesen Einfluss können sie nur bekommen, so 
fern jede derselben das Volk glauben machen kann, daß sie das Heil 
desselben am besten zu befördern verstehe, dabei aber doch in der Art, 
wie sie dieses auszurichten gedenken, einander gerade entgegengesetzt 
sind« (ebd., 30). Kant präsentiert sich als Volksredner; er verstehe das 
Volk in seinen Bedürfnissen nach der Seligkeit nach dem Tod, der Siche-
rung des Lebens durch öffentliche Gesetze und dem physischen Genuss 

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


30

Die fröhliche Wissensgesellschaft

des Lebens durch Sicherung der Gesundheit; aufgrund dieser Bedürfnis-
befriedigung sehe das Volk die Gelehrten als »Wundermänner und Zau-
berer« (ebd.). Doch das Volk werde gerade hierin in die Irre geführt. Er 
ruft dem betrogenen Volk entgegen: »Das Volk will geleitet, d.i. (in der 
Sprache der Demagogen) es will betrogen sein« (ebd., 31). Dafür seien 
nicht die Fakultätsgelehrten verantwortlich, wohl aber diejenigen, wel-
che die Masken der Geschäftsmänner des Wissens tragen und unter dem 
Einfluss der Regierenden stehen.

Die Gesetzgebung basiere auf einer »autorisierten Gesetzlosigkeit« 
(ebd., 32), daher müssten die Philosophen als letzte Richter und Berater 
sowie Wächter des Wissens eingestellt werden. Kant folgt hier der Wis-
senschaftspolitik Platons und er weiß genau, dass es bei diesem Streit 
nicht um friedliche Übereinkünfte geht, sondern um einen rechtskräf-
tigen Richterspruch und zwar eines »Richters der Vernunft«. Die Phi-
losophie müsse sich stets gegen Gefahr rüsten, um die Wahrheit zu be-
schützen gegen die Herrschenden und ihre Begierde zu herrschen. Die 
Freiheit von der Willkür der Regierung könne sie nur erlangen, wenn sie 
sich der »Freiheit des öffentlichen Urteils« preisgibt. Was bedeutet das 
jedoch im Umkehrschluss? Es bedeutet, dass die Philosophie keine Wis-
senschaft der Wissenschaft werden darf, sie darf nicht zur Meta-Wis-
senschaft permutieren, sonst gleicht sie denjenigen, die sie kritisiert und 
bleibt in der dialektischen Schleife des Herrschens und Beherrscht-Wer-
dens gefangen. Kant bezeichnet die Philosophie als eine Wissenschaft 
des Menschen, also auch eine Wissenschaft für den Menschen, als eine 
»Anthropologie in pragmatischer Hinsicht« (ebd., 117ff.). Diese Form 
der Anthropologie könne man jedoch nur betreiben, wenn man »Welt-
bürger« sei, der von der »Lokalkenntnis« ausgeht, um das Lokale und 
Regionale mit dem Globalen zu verbinden. So sei das Lesen von Reise-
beschreibungen ein unentbehrliches Hilfsmittel, genauso wie die Welt-
geschichte, Biographien, Schauspiel, Romane und »populäre« Beispiele 
aus dem Alltag, um die philosophischen Schriften so zu gestalten, dass 
sie zum »Vorteil für das lesende Publikum« gereichen (ebd., 121).

Der philosophische Gelehrte ist also ein humanistisch gebildeter Kul-
turmensch, der Literatur und populäre Alltagsbeispiele nutzt, um das 
Wissen, das er mitteilen möchte, im Hinblick auf das »Wachstum einer 
gemeinnützigen Wissenschaft« hin öffnet (ebd., 122). Kant verweist an 
dieser Stelle ausdrücklich auf seine Vorlesungen zur Anthropologie und 
physischen Geographie, die für alle Stände geöffnet waren und er da-
her auf populäre Darstellungsweisen zurückgriff. Vor dem Gerichtshof 
der Öffentlichkeit plädiert Kant für eine Öffnung der universitären In-
sel kraft einer gemeinnützigen Wissenschaft für das Volk, die von kei-
ner anderen Wissenschaft angestrebt werden könne als der Philosophie. 
Die universitäre Herr-Knecht-Dialektik kann nur aufgebrochen werden, 
wenn man sich mit dem Volk verbündet, anstatt es von oben herab zu 

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Der Tempel der Wissenschaften und die Archive des Wissens

31

kontrollieren. In der Geste des verständnisvollen Gelehrten-Philosophen 
setzt er den Menschen ins Zentrum der Wissensordnung um 1800 als 
»ursprüngliche[n] Schöpfer aller seiner Vorstellungen und Begriffe« und 
als »einzige[n] Urheber aller seine Handlungen« (ebd., 70). Das Volk 
wird von der intellektuellen Knechtschaft erlöst, kraft eines Gelehrten, 
der sich durch das Volk hindurch arbeitet, um auf der anderen Seite wie-
der aufzusteigen und den Richterstuhl der akademischen Intelligentsia 
in Besitz zu nehmen.

Wilhelm Dilthey übernimmt in gewisser Weise das Erbe wissenschafts-
politischer Verteidigungsschriften. In seiner Einleitung in die Geisteswis-
senschaften (1883), die er genuin als Lebenswissenschaft versteht, weil 
sie dem Leben entwachsen sind, möchte er einer zunehmenden Speziali-
sierung innerhalb der Philosophischen Fakultät entgegenwirken, indem 
er den Umfang und die Grenze der Geisteswissenschaften im Verhältnis 
zu den Naturwissenschaften ermisst. Die empirische Methode der Geis-
teswissenschaften gründet in der historisch-kritischen Entwicklung ei-
nes Instrumentariums zur Beurteilung des Wertes einzelner Verfahrens-
weisen. Als Wissenschaft ist sie Meta-Wissenschaft, eine Wissenschaft 
der »inneren Erfahrung«, die den Wert wissenschaftlicher Methodolo-
gie nach dem Wert für uns bemisst. Dilthey hadert wissenschaftspoli-
tisch mit einer ganz neuen Disziplin, die der Philosophie Konkurrenz 
macht, obwohl sie gerade aus der Philosophie entstammt: der Psycholo-
gie. Waren die Naturwissenschaften zu Zeiten Kants Teil der empirischen 
Philosophie, sprich Naturphilosophie und Naturgeschichte, so wird der 
Kampf der Zwei Kulturen in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts 
zum Kampf gegen die staatliche Finanzierung großer naturwissenschaft-
licher und technischer Institute, deren Forschungsfundamente außerhalb 
der Universität liegen und gerade darin die innere Gefahr der akademi-
schen Ausbildung liegt, die von der Staatsanstalt zur Lehranstalt permu-
tiert. Dilthey möchte die zwei Hälften des »globus intellectualis« (ebd., 
4) zusammenhalten und orientiert sich vorwiegend an wissenschaftspoli-
tischen Vorbildern aus dem Ausland wie Mill, Littré, Comte und Spencer. 
In ihren Schriften meint er zu erkennen, dass Geisteswissenschaften im-
mer schon Wissenschaften für die Gesellschaft darstellen, um die Grund-
lage der Berufsbildung der leitenden Organe der Gesellschaft zu garan-
tieren. Der »verwegenen wissenschaftlichen Baulust« der französischen 
und englischen Vorbilder fehle jedoch das »intime Gefühl der geschicht-
lichen Wirklichkeit, welches nur aus einer vieljährigen Beschäftigung mit 
derselben in Einzelforschung sich bildet« (ebd., 22).

Aus der systematischen Architektonik sei daher ein »Notbau« gewor-
den, der auf reiner Spekulation beruhe. Dilthey möchte anders verfah-
ren und gründet die geisteswissenschaftliche Forschung auf Psychologie, 
Anthropologie, Philologie. Besonders letztere habe eine »mustergültige 
Technik« entwickelt, um das Material der Geisteswissenschaften, die 

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Die fröhliche Wissensgesellschaft

32

historisch-gewordenen Wirklichkeit, in all ihren Überlieferungen, Ent-
stellungen und Verstellungen, zu analysieren und in Richtung auf die 
Gestaltung der Zukunft zu öffnen. Der konkret, individuelle Mensch 
bildet hierbei das anthropozentrische Gesamtbild und Zentrum dieser 
Wissenschaften.

Die Analysen und Interpretationen beziehen sich daher vor allem auf 
konkrete, partikulare Willensregungen im gesellschaftlichen Körper, des-
sen Differenzierungsprozess zugleich die Bedingungen und Bedürfnisse 
für Theorien geschaffen hat, die die »selbstständig gewordenen Lebens-
kreise« betreffen (ebd., 38). Dilthey führt aus: »Die Natur ist uns fremd. 
Denn sie ist uns nur ein Außen, kein Inneres. Die Gesellschaft ist unse-
re Welt. Das Spiel der Wechselwirkungen in ihr erleben wir mit, in aller 
Kraft unseres ganzen Wesens, da wir in uns selbst von innen, in leben-
diger Unruhe, die Zustände und Kräfte gewahren, aus denen ihr Sys-
tem sich aufbaut. Das Bild ihres Zustandes sind wir genötigt in immer 
regsamen Werturteilen zu meistern, mit nie ruhendem Antrieb des Wil-
lens wenigstens in der Vorstellung umzugestalten« (ebd., 35). Weil aber 
das Singuläre in der Soziologie und Geschichtswissenschaft zum bloßen 
Rohstoff der Abstraktion herabsinke und durch Analyse das »Gewebe 
der Thatsachen« zerreiße, müsse die Geisteswissenschaft ein neues Band 
zwischen dem Allgemeinen und dem Konkreten installieren.

Dieses Band müsse ähnlich wie die Evolutionstheorie in der Biologie 
als Universaltheorie der Lebenszusammenhänge dienen, um dieses Ge-
webe nicht zu zerstören. Eine Spezialisierung der Einzelwissenschaften 
könne nur durch eine Kritik der »historischen Vernunft« verhindert wer-
den, während man gleichzeitig von einer Metaphysik zu einer Meta-Phy-
sik der Person fortschreitet, um die Grenzen der Tatsachen des Bewusst-
seins aus dem Problem der Erkenntnis klar zu konturieren.

Edmund Husserl schließt an diese Gedankengänge nahtlos an, wenn 
er von einer »Krisis der europäischen Wissenschaft« als eine »Krise der 
Philosophie« spricht (Husserl 1976, 10). In dem Kampf der Disziplinen 
zwischen Psychologie und Philosophie versucht auch Husserl das Pro-
blem der erkennenden Subjektivität zu erläutern und für wissenschafts-
politische Debatten fruchtbar zu machen. So beteuert er, dass es die 
»alltägliche Lebensumwelt« ist, die zur entscheidenden Frage nach der 
Immanenz wissenschaftlichen Denkens wird, denn »wir sind in ihr Ob-
jekte unter Objekten«. Weil aber die »Wahrnehmung der Urmodus der 
Anschauung« ist und der Leib das »Wahrnehmungsfeld« durch Organe 
der Affektion und Aktion bestimmt wird, müssen Psychologie und Phi-
losophie sich zu einer neuen Wissenschaft verbinden: der »transzenden-
talen Phänomenologie« (ebd., 109). Diese neue Perspektivierung will das 
»subjektiv-relative« nicht überwinden, sondern zum integralen Bestand-
teil der Analyse ausbauen, dergestalt, dass es nicht bloß zum »irrelevan-
ten Durchgang« wird, sondern »als das für alle objektive Bewährung 

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Der Tempel der Wissenschaften und die Archive des Wissens

33

die theoretisch-logische Seinsgeltung letztlich Begründende, als Evidenz-
quelle, Bewährungsquelle« (ebd., 129). Selbst das Labor sei in dieser 
Hinsicht nichts anderes als eine »Lebensumwelt«, die eine vorwissen-
schaftliche Erkenntnis begründet (ebd., 124), obwohl gerade die experi-
mentellen Naturwissenschaften das Objektive als Transzendentales ver-
ehrten (»metaphysisch Transzendentes«) (ebd., 131). Ihren Befürwortern 
hält er entgegen: »Das einzig wirkliche Erklären ist transzendental ver-
ständlich machen. Alles Objektive steht unter der Forderung der Ver-
ständlichkeit« (ebd., 193).

Husserl fordert von der jungen Philosophengeneration ein »Berufen-
sein zu einem Leben in der Apodiktizität« (ebd., 275), denn im Lau-
fe der Erfahrung können sich alle Gewissheiten als purer Schein erwei-
sen (ebd., 270). Das Denken selbst leiste nur relative Wahrheiten. Das 
hänge nicht zuletzt damit zusammen, dass der Mensch in der Geistes-
wissenschaft nicht als »identische Realität« gedacht werden kann, »de-
ren An-Sich-Sein objektiv zu bestimmen sei«, sondern als »historischer 
Mensch« (ebd., 302). Die Geisteswissenschaft – hier folgt er Dilthey – ist 
eine Wissenschaft des Personalen im Sinne eines lokalisierbaren Leibes in 
der Lebensumwelt, also auch hier – anthropologisch mit Kant gewendet 
– eine transzendentale Phänomenologie als pragmatisch-anthropologi-
sche Philosophie, die sich ihre Form der Wissenschaftlichkeit allerdings 
nicht von der Psychologie vordiktieren lässt. Dies führe nämlich dann 
zu einer »seichten Philosophie« und diese sei ausdrücklich zu meiden.

Ein wenig später erörtert ein weiterer deutscher Philosoph die wis-
senschaftspolitische Sachlage erneut, interpretiert sie jedoch etwas an-
ders als seine Vorreiter. Ernst Cassirer steht zwar sowohl akademisch als 
auch intellektuell in der Genealogie von Diltheys Konzeption der Geis-
teswissenschaften, dennoch schlägt er einen anderen diskursiven Weg 
ein, um sich und seine Theorie im angloamerikanischen Exil zu positio-
nieren. Auch Cassirer strebte in seiner wissenschaftstheoretischen Schrift 
Zur Logik der Kulturwissenschaften (1942) an, die Geistes- und Natur-
wissenschaften unter dem Banner einer kulturellen Objektivierung sym-
bolischer Bedeutungstheorie und einer »Philosophie der symbolischen 
Formen« zu vereinen (Cassirer 2011). Dieses Projekt sollte auf einer kri-
tischen Theorie der Erfahrung beruhen, sodass schließlich die Kritik der 
reinen und praktischen wie der historischen Vernunft durch die Kritik 
der Kultur ergänzt wird. Dieser Kritik sollte die unendliche Semiose als 
Grammatik der symbolischen Formen zugrunde gelegt werden. Der Fo-
kus lag auf den Potentialen der Sinnerzeugung. Damit sollte jedoch kei-
ne Verabsolutierung der Sprachanalyse erfolgen, also kein linguistic turn 
avant la lettre, sondern eine »Kulturphilosophie«, die sich auf Wissen-
schaft, Kunst, Technik und Religion gleichermaßen bezog. In der engli-
schen Ausgabe, die unter dem Titel Logic of Humanities erschien, wen-
det er sich daher auch explizit an ein breites Publikum. Er nutzte vor 

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Die fröhliche Wissensgesellschaft

34

allem seine englischen Schriften, um auf die gestörte Einheit der Diszip-
linen innerhalb der Humanities aufmerksam zu machen.

Die Übersetzerin macht in ihren Vorbemerkungen für die angloame-
rikanische Leserschaft darauf aufmerksam, dass die Translation von 
Geist und Wissenschaft letztendlich nicht zu bewerkstelligen sei. Nicht 
nur sei das Wissenschaftsverständnis in Deutschland einem viel weite-
ren Konzept verpflichtet als in den USA oder England, der Begriff der 
»Kulturwissenschaft« sei darüber hinaus mit demjenigen der Humani-
ties eigentlich nicht gleichbedeutend. Man müsse stattdessen von einer 
»meta-science of the science of culture« sprechen oder aber eben von 
»cultural sciences« (Cassirer 1961, ix). Doch bis heute hat sich dieser 
Begriff im angloamerikanischen Raum nicht durchgesetzt. Dort domi-
niert der Begriff der Humanities und dieser ist mit dem deutschen Be-
griff der Humanwissenschaften weder identisch noch aus diesem ab-
leitbar. Ebenso ist der Begriff der Geisteswissenschaften nicht mit dem 
Begriff der »moral sciences« oder gar »social sciences« gleichzusetzen, 
obwohl Dilthey nicht umhin kommt auf Mill als Inspirationsquelle für 
die Etablierung der Geisteswissenschaften in Deutschland zu verweisen 
und sie immer weiter in die Nähe der Gesellschaftswissenschaften rückt. 
Cassirer war einer der letzten deutschen Philosophen, der vielleicht gera-
de aufgrund des akademischen Exils und der damit verbundenen Erfah-
rung eines anderen wissenschaftlichen Feldes den Streit der Fakultäten, 
der zum Streit der zwei Wissens- und Wissenschaftskulturen hinauslief, 
erneut entfachte, um den Dialog zwischen den beiden Wissenskulturen 
zu reanimieren (ebd., 86ff.).

Blickt man nun auf die anthropologische Wende Kants zurück und 
auf die historischen Transformationen der Neuhierarchisierung der Dis-
ziplinen oder vielmehr der Denksysteme, dann wird schnell ersichtlich, 
dass eine Verschiebung der Fragestellungen und des Zentrums stattge-
funden hat: Das wissenschaftliche Interesse zielt nicht mehr darauf ab, 
das Analysierte auf den Ursprung der eigentlichen Analyse zurückzufüh-
ren, der selbst Urheber der Analyse ist, nämlich den Menschen, sondern 
das Analysierte als Analysiertes in seiner Nicht-Rückführbarkeit auf ei-
nen menschlichen Urheber zu vermehren, um durch die bloße Anhäu-
fung von Wissen, das Archiv als solches zu konstituieren. Man will nicht 
mehr über den Menschen, den Geist, das Subjekt oder die Kultur an sich 
sprechen, sondern über ein System von Zeichen, Symbolen, Produkten 
und Werten, mit denen der Mensch seine Umwelt strukturiert hat. Die 
Rückführbarkeit auf einen Urheber dieser Dinge und damit der Wunsch 
nach der Erklärbarkeit dessen, was der Mensch ist, muss daher aufgege-
ben werden. Denn innerhalb dieser Zeichensysteme ist der Mensch selbst 
zum Zeichen geworden. An diesem Punkt begannen die Wörter (mots) 

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Der Tempel der Wissenschaften und die Archive des Wissens

35

und die Dinge (choses) selbst zu sprechen und sich in diesem Sprechen 
unaufhaltsam von ihrem Ursprung zu entfernen.

Begibt man sich vom Tempel der Wissenschaften in die Archive des 
Wissens gelangt man in die Nähe des unreinen Wissens, in die Nähe der 
Human-/Geisteswissenschaften, die eine gewisse Gefahr der methodolo-
gischen und sprachlichen Verunreinigung besitzen, die auf andere Dis-
ziplinen abfärben könnte. Das Verbot der Verunreinigung der reinen 
Wissenschaften durch die Humanwissenschaften wurde vom diskurs-
analytischen Vater der Wissenschaftsgeschichte und Denksysteme selbst 
verhängt: Die Rede ist von Michel Foucault.

Die Rolle, die die Humanwissenschaften in den 1960er Jahren spiel-
ten und in Zukunft beibehalten sollten, wurde von Foucault am Ende 
seines mittlerweile kanonischen Standardwerks Les mots et les choses 
(1966) dargelegt. Bleibt auch hier Foucaults Einfluss auf die Literatur-
wissenschaften trotz des Vorwurfs des Anti-Humanismus ungebrochen, 
so nur deshalb, weil bewusst verdrängt worden ist, worüber eigentlich 
gesprochen wurde: über die Zerstörung des »anthropologischen Vier-
ecks«, wie es seit Kant das anthropologische Feld determiniert, reguliert 
und ihm seine Existenzbedinungen zuspricht (Foucault 2006, 411). Fou-
cault spricht von der großen Gefahr der Anthropologisierung der Wis-
senschaften: »Die ›Anthropologisierung‹ ist heutzutage die große innere 
Gefahr der Wissenschaften« (ebd., 417). Solange die empirischen Wis-
senschaften und das philosophische Denken innerhalb ihrer Grenzen 
verblieben, verhinderten sie den Übergang zu den Humanwissenschaf-
ten und vermieden dadurch die Übernahme ihrer »Unreinheit«. Folglich 
müssten die Humanwissenschaften aus dem »erkenntnistheoretischen 
Trieder« des Wissens ausgeschlossen werden. Foucault schlägt eine »vo-
luminöse«, in drei Dimensionen unterteilte Wissensordnung der moder-
nen episteme vor: (i) die Dimension der mathematischen und nichtma-
thematischen Naturwissenschaften, (ii) Linguistik, Biologie, Ökonomie 
und schließlich die (iii) die Philosophie (ebd., 416f.). Die letzteren Wis-
sensvolumina gehörten zwar nicht zum empirischen Anwendungsfeld 
der Mathematik, aber sie seien ›mathematisierbar‹ und daher als reine 
Wissenschaften aufzufassen.

Schließlich fungiere das philosophische Denken als dritte Dimension, 
die mit den mathematischen Disziplinen die »Formalisierung des Den-
kens« formiere, aber auch an den linguistischen, biologischen und öko-
nomischen Wissensdimensionen teilhabe, insofern sie eine gemeinsame 
Ebene umreißen, »auf der die verschiedenen Lebensphilosophien, Phi-
losophien des entfremdeten Menschen und der symbolischen Formen 
(wenn man die Begriffe und Probleme auf die Philosophie überträgt, die 
in verschiedenen empirischen Gebieten entstanden sind) erscheinen kön-
nen und in der Tat erschienen sind« (ebd.). Die Konturen zwischen den 
Wissensräumen seien eindeutig gezogen und definierten unvermeidlich 

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Die fröhliche Wissensgesellschaft

36

die Grenzen zwischen den Disziplinen, wobei das philosophische Den-
ken sowohl als dritte abgegrenzte Dimension als auch als gemeinsame 
Schnittfläche aller anderen Dimensionen auftrete. Wo bleibt jedoch der 
Denk- und Wissensraum der Humanwissenschaften in diesen wohldefi-
nierten und stabilen Wissensvolumina?

Foucault beschreibt sie als »gefährliche Mittelglieder im Raum des 
Wissens«, die durch ihre »Instabilität« und ihren »sekundären und abge-
leiteten Charakter« die anderen Wissenschaften verunsicherten, weil ih-
nen »die Komplexität der erkenntnistheoretischen Konfiguration« inhä-
rent sei (ebd., 418). Wurden die Humanwissenschaften zunächst durch 
die Erkenntnis begründet, dass der Mensch als eine »empirisch-transzen-
dentale Dublette« gedacht werden muss und man auf diese Weise Kennt-
nis von dem nimmt, »was jede Erkenntnis möglich macht« (ebd., 384), 
spiegele sich in dieser Dublette Mensch jene Gefahr wieder, die heute von 
den Humanwissenschaften ausgehe. Weil der Mensch weder im Zentrum 
der Schöpfung, noch in der Mitte des Raumes, noch auf dem Gipfel oder 
am Ende des Lebens stehe, eröffneten sich durch humanwissenschaftli-
ches Denken jene gefährlichen »Zwischenbereiche« (ebd., 417), die zu 
einer Verschiebung der wohldefinierten Grenzen zwischen den drei Di-
mensionen führten.9 Welche kulturelle Funktion kann trotzdessen den 
Humanwissenschaften zugesprochen werden? Das anthropozentrische 
Denken leite zu einer »Analytik der Endlichkeit« über, die nicht auf ei-
nen bestimmten Inhalt (den Menschen) fokussiert sei, sondern auf die 
Formalisierung des Bewusstwerdens der empirisch-transzendentalen Du-
blizität des Menschen als Objekt des Wissens und gleichzeitig als Sub-
jekt der Erkenntnis. Humanwissenschaftliche Disziplinen bewegten sich 
daher stets in einer Position der Reduplizierung und diese habe a forti-
ori für sie selbst Geltung (ebd., 424f.). Alle Wissenschaften im »Stil von 
Humanwissenschaften« wie Psychologie, Soziologie, Kulturgeschichte, 
Ideengeschichte und Wissenschaftsgeschichte seien aus diesem Grund 
»metaepistemologische« Wissenschaften (ebd., 425). Foucault instal-
liert die Humanwissenschaften demnach in ›instabilen Zwischenräumen 
des Wissbaren‹, in denen die Bedingungen der Möglichkeit von Wissen 

9	 Obwohl Foucault an dieser Stelle mit keinem Wort Charles Darwins Evolu-
tionstheorie und seine Auswirkungen auf das anthropozentrische Denken er-
wähnt, kann mit Sicherheit behauptet werden, das die Evolutionstheorie die 
Dezentrierung des Menschen innerhalb einer Geschichte des Lebendigen be-
wirkt hat. Olaf Breidbach weist auf diese historische Zäsur hin: Unter dem 
Terminus »Wissensevolutionen« wird diagnostiziert als auch typologisiert, 
dass die anthropozentrische Wissensordnung ab 1850 nur noch als eine »mo-
mentane Konfiguration« eines »ziellosen Sich-vor-sich-hin-Entwickelns« von 
Natur und Kultur denkbar war (Breidbach 2008, 45).

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Der Tempel der Wissenschaften und die Archive des Wissens

37

offenbar werden, weil sie in ihrer »ana- oder hypoepistemologischen Po-
sition« folgendes bewirken könnten:

Hier zielen die Humanwissenschaften, wenn sie die Wissenschaften der 
Sprache, der Arbeit und des Lebens reduplizieren, wenn sie sich in ihrer 
feinsten Spitze selbst reduplizieren, nicht auf die Errichtung eines for-
malisierten Diskurses ab. Sie durchdringen dagegen den Menschen, den 
sie sich bezüglich der Endlichkeit, der Relativität, der Perspektive zum 
Gegenstand wählen, – bezüglich der Erosion der Zeit. (ebd.)

Metaepistemologisch bedeutet in diesem Sinne, dass ihnen eine »tran-
szendentale Überhöhung« inhärent sei, die dazu führe, dass das noch 
Nichtbewußte entschleiert und entmystifiziert werde: »Am Horizont je-
der Humanwissenschaft gibt es den Plan, das Bewußtsein des Menschen 
auf seine realen Bedingungen zurückzuführen, es auf die Inhalte und For-
men zurückzubringen, die es haben entstehen lassen und die sich in ihm 
verbergen« (ebd., 436). Obwohl sie nun zu der modernen episteme ge-
hörten und eindeutig keine »pseudowissenschaftlichen Schimären« sei-
en, seien sie dennoch keine Wissenschaften (ebd., 437).10 Ihre Existenz 
wird allein dadurch begründet, dass sie in Nachbarschaft zu den drei 
Wissenschaftsdimensionen stehen und sie durch diese Nachbarschaft 
eine Übertragung von Wissensmodellen zwischen den Wissenschaften 
hervorrufen.

Pierre Bourdieu hat in seinem Homo academicus versucht, diese von 
Foucault konstatierte Einteilung der Disziplinen in reine und unreine Fä-
cher in einem Schaubild zusammenzustellen, indem er die beiden reinen, 
autonomen Pole der Naturwissenschaftlichen Fakultät und der Philoso-
phischen und Humanwissenschaftlichen Fakultät übereinander gelegt 

10	Wolfgang Müller-Funk betont daher zu recht, dass Foucaults Einwände ge-
gen eine narrative Kulturgeschichtsschreibung im Bereich der Humanwissen-
schaften zugleich »rationalitätskritisch und hyperrationalistisch« seien, da sie 
»auf einen epistemologischen Perfektionismus und Positivismus« hinauslaufe, 
»in dem keine Lücken und Leerstellen bleiben, weil alles von der ordnenden 
Hand des Strukturalisten ergriffen wird und in Serien und Tableaus seinen 
Platz findet« (Müller-Funk 2002, 38f.). Foucaults Versuche, sich ein stabiles 
Begriffsrepertoire zu erarbeiten, das die Komplexität der Humanwissenschaf-
ten bannen sollte, verweist auf einen derartigen Positivismus. Daher versucht 
er weitestgehend epistemologisch neutrale Begrifflichkeiten einzuführen. Da-
bei war es gerade Jacques Derrida, der auf die Unmöglichkeit verwiesen hat, 
eine Sprache zu erfinden, die anti-metaphysisch ist: »Es ist sinnlos, auf die Be-
griffe der Metaphysik zu verzichten, wenn man die Metaphysik erschüttern 
will. Wir verfügen über keine Sprache – über keine Syntax und keine Lexik 
– , die nicht an dieser Geschichte beteiligt wäre. Wir können keinen einzigen 
destruktiven Satz bilden, der nicht schon der Form, der Logik, den impliziten 
Erfordernissen dessen sich gefügt hätte, was er gerade in Frage stellen woll-
te« (Derrida 1976, 425).

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Die fröhliche Wissensgesellschaft

38

hat, sodass sich in ihren Schnittpunkten der heteronome, unreine Pol der 
Disziplinen wie der Wirtschaftswissenschaft, der Soziologie und Psycho-
logie, der Linguistik wie der Geographie und Geologie herauskristalli-
siert, der praktisch, angewandt, empirisch und daher notgedrungen the-
oretisch unrein sei (Bourdieu 1992a, 204). Foucault jedoch macht eine 
argumentativ-unschlüssige Kehrtwende von dieser konstatierten Unrein-
heit. Strukturalistische Psychoanalyse und Ethnologie werden aus den 
Zwischenräumen der Humanwissenschaften verbannt und als »Gegen-
wissenschaften« innerhalb des Trieders platziert (Foucault ebd., 454).

Als ›Gegenwissenschaft‹ durchliefen sie zwar das Feld der Human-
wissenschaften, doch bildeten sie gleichzeitig die Grenzformen der Hu-
manwissenschaften ab, indem sie die Linguistik als Methode ihrer Ana-
lyse hinzuzögen. Als Wissenschaften hätten die Humanwissenschaften 
nur dann Geltung, wenn sie sich dem linguistic turn anschließen wür-
den (ebd., 456ff.). Dieser argumentative Kurzschluss zeugt von einer 
zaghaften Vorsicht gegenüber der eigenen Forschungshaltung, die sich 
ihre Selbstlegitimation erkauft, indem sie sich einem bereits bestehenden 
philosophischen Diskurs einschreibt. Damit geht jeglicher humanwissen-
schaftlicher Praxis eine sprachwissenschaftliche Analyse voraus. Sie wird 
zur Grundlage aller anderen Wissenschaften erhoben.

Diesen strategischen Schachzug hat Bourdieu in diesem Zusammen-
hang als »Wissenschaftseffekt« beschrieben (Bourdieu ebd., 203). Aus 
dem »Begriffsarsenal der diversen Wissenschaften vom Menschen«, die 
durch eine doppelte Negation (weder Geistes- noch Naturwissenschaf-
ten) gekennzeichnet seien, werden die Vorzeichen der Wissenschaftlich-
keit selbst umgekehrt, indem man das »Prestige wie die Vorteile des li-
terarischen und des wissenschaftlichen Avantgardismus, die sich lange 
gegenseitig ausgeschlossen hatten«, in sich vereinigt und den Schein wis-
senschaftlicher Strenge mit dem der literarischen Eleganz zusammenzu-
bringt. Für Bourdieu stellen diese »zweifach beherrschten Disziplinen« 
ein kritisches Moment innerhalb eines historischen Prozesses dar, »der 
die Festungen der literarisch-geisteswissenschaftlichen Kultur mehr und 
mehr der bisher untergeordneten naturwissenschaftlichen Kultur unter-
wirft« (ebd.). Intellektuelle Konflikte seien daher immer schon von be-
wussten Interessen geleitet, die mit einer bestimmten Position innerhalb 
des sozialen Raumes korrespondierten.

Neue Disziplinen mit wissenschaftlichem Anspruch betreffe dies in 
besonderem Maße, da in ihre theoretischen, methodischen, technischen 
und stilistischen Fragen immer auch schon soziale Stragien einfließen 
würden, die an »vielfältige Formen der Macht« geknüpft seien. Viel-
leicht mag man deswegen kaum verwundert sein, wenn Foucault noch 
im Übereifer des Gefechts einen rigorosen Schnitt zwischen Literatur und 
anderen diskursiven Formationen einführt. Die Literatur des 20. Jahr-
hunderts in den Repräsentationsfiguren Nietzsche, Mallarmé, Roussel, 

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Der Tempel der Wissenschaften und die Archive des Wissens

39

Artaud, Bataille, Blanchot, Kafka sei dem »Sein der Sprache« verpflich-
tet, wobei diese »neue Seinsweise der Literatur« lediglich »von Männern 
wie ihnen« zu entschlüsseln ist (Foucault ebd., 458).

Wo also bleiben die Literaturwissenschaftler in diesen Wissensräumen? 
Gehören sie nun vollständig der Linguistik an, die an der Wissenschafts-
geschichte der Philologie, der Wissenschaft von der Sprache, partizipiert, 
oder bewegen sie sich in der Transzendentalität der Humanwissenschaf-
ten, die als Spiegel der anderen Wissenschaften fungieren, indem sie ih-
nen ihre Endlichkeit, Relativität und Perspektivität vorhalten? Foucault 
hat mit der Archäologie des Wissens, die er Diskursanalyse nannte, zu-
mindest versucht, jene Transzendentalität zu etablieren, die die Konti-
nuität zwischen Wissenschaft und Erfahrung, die durch Erkenntnis ge-
rade gestiftet werde, außer Kraft setzt: »Die Erkenntnis überträgt der 
Erfahrung die Aufgabe, von der tatsächlichen Existenz der Wissenschaft 
Rechenschaft abzulegen; sie überträgt der Wissenschaftlichkeit die Auf-
gabe, vom historischen Auftreten der Formen des Systems, denen sie ge-
horcht, Rechenschaft abzulegen. Das Thema des Erkennens läuft auf eine 
Verneinung des Wissens hinaus« (Foucault 2001, 109).

Wissen und Erkenntnis bauen also nicht aufeinander auf, sie schließen 
sich gegenseitig aus. Wissen (savoir) ist der Kommentar, der einen zwei-
ten Diskurs über den Diskurs errichtet. In ihm wird Sprache auf Spra-
che bezogen: »Dem Wissen ist eigen, weder zu sehen, noch zu zeigen, 
sondern zu interpretieren« (ebd., 72). Doch diese Sichtweise gehört in 
die klassische episteme. In der modernen episteme könne ein derartiger 
Wissensbegriff keine Geltung mehr beanspruchen. Ihm stehe lediglich zu, 
den Raum der Interpretation zu öffnen, in dem sich Wissenschaft und Er-
fahrung begegneten und trennten. Diesen Raum kennzeichnet Foucault 
in seinen frühen Schriften der 1950er Jahre im Rahmen der Geschich-
te der Psychologie in Bezug auf die Psychoanalyse als »Raum des For-
schens«, den er für sein eigenes Paradigma verwendet: »Der Forschung 
muss man Rechenschaft für die Wissenschaft abverlangen; sie ist nicht 
als eine Forschung im Raum einer Wissenschaft, sondern als die Bewe-
gung zu begreifen, in der sich eine Wissenschaft sucht« (Foucault ebd., 
198f.).

In dieser selbstreflexiven Schleife werde sich die Wissenschaft über-
haupt erst ihrer Wissenschaftlichkeit bewusst: »Die Wissenschaft ist nicht 
länger ein Weg des Zugangs zum Rätsel der Welt, sondern das Werden ei-
ner Welt […]; sie ist nicht länger ein Denken, sondern eine Praxis, nicht 
länger ein geschlossener Kreis von Erkenntnissen, sondern, für die Er-
kenntnis, ein Weg, der selbst da sich öffnet, wo er innehält« (ebd., 218). 
Foucaults Forschungsprogramm entstammt einer wissenschaftspoliti-
schen Intention, die kaum wegzuleugnen ist, denn er selbst installier-
te sich als wissenschaftliche Instanz, die alle Wissenschaftlichkeit ver-
bürgt. Der Bruch ereignet sich durch das intentional-interpretierende, 

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Die fröhliche Wissensgesellschaft

40

wiedererkennende Subjekt, das mit seiner Intentionalität in den ›kon-
tinuierlichen Prozess des Werdens einer Welt‹ eingreift und diese trans-
formiert, indem sie ihn mittels Ausschließungsprinzipien ordnet. Das 
Denken ist jene diskontinuierliche Praxis, die mittels des Formalen eine 
sukzessive Ordnung erstellt, verwirft und neu entwirft.

Galt es ihm zunächst jene Ebene zu enthüllen, die gerade dem Bewusst-
sein des Wissenschaftlers entgleitet und dennoch Teil des wissenschaftli-
chen Diskurses ist (Foucault 2006, 11), so muss mit Nachdruck gefordert 
werden, dass diese Ebene nicht nur enthüllt, sondern in Verteidigung des 
gesellschaftlichen Bewusstseins der Literaturwissenschaftler auf dieser 
Ebene Position bezieht. Der französische Historiker sah sich selbst nicht 
nur als Homo academicus an, der sein institutionelles, außeruniversitä-
res Kapital am Collège de France, das seine Professoren mit einem be-
stimmten intellektuellen Prestige ausstattet, nutzte, um es in moralisches 
Kapital in andere Felder zu transferieren, sondern erkannte in der intel-
lektuellen Macht außerhalb des akademischen Feldes in der literarischen 
Wissensproduktion ein wesentliches Konstituens dieser interruptiven Be-
wegung des Denkens, obwohl er sich selbst den essayistisch-experimen-
tellen Schreibstil nie so zu eigen machte, wie einige andere seiner intel-
lektuellen Mitstreiter des französischen Poststrukturalismus.

Hält man also ausgehend von Foucault fest, dass Philologie als die 
Wissenschaft von der Sprache und der Literatur, die eine besondere Form 
des Sprechens ist, eine metaepistemologische Position in den Zwischen-
räumen der durch den Historiker wohldefinierten Wissensvolumina ein-
nimmt, dann referiert ihr Kommentar, den sie über ihren Gegenstand 
hält, auch auf sich selbst. Philologisches Sprechen ist trotz seiner über- 
oder nebengeordneten Stellung ein Diskurs, der sich im Sprechen im-
mer schon von seinem Untersuchungsgegenstand entfernt, und das nicht, 
weil er ihn redupliziert, sondern durch seine Rechtfertigungsinstanzen, 
die sich in den Trendwenden der Theoriebildung widerspiegeln, sich vor 
dem Gerichtshof der ökonomisch orientierten Wissensgesellschaft ge-
gen sich selbst wendet.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


41

Die Gelehrten – Wächter des Tempelbergs

Los auténticos outsiders, los verdaderos iluminados 
no tienen cabida en nuestra sociedad: a la larga se 
convierten en enemigos públicos, en caudillos, en 
dictadores, en guerrilleros o, en el peor de los casos, 
en simples criminales. 

Volpi 2003, 448

Von den Archiven des Wissens begeben wir uns zurück auf den Tempel-
berg der Wissenschaften. Dort traf man noch vor einiger Zeit vor den 
Toren der Spezialdiskurse die Gelehrten an, Wächter des Tempelbergs. 
Neben diesen ›Geschäftsleuten der Gelehrsamkeit‹ begegnete man je-
doch noch anderen Wächtern, die dem interessierten Volk näher zu ste-
hen schienen als die Wächter oben auf dem Tempelberg. Sie waren es 
gewohnt auf den Pfaden und Wegen zu arbeiten, die zum Tempelberg hi-
naufführten. Man nannte sie: die Intellektuellen. Diese Geschichte wird 
in der Vergangenheit erzählt, weil sich der Typus des Intellektuellen be-
reits gewandelt hat. Aus dem Urbild des kritischen Intellektuellen ist ein 
mediales Trugbild geworden.

»Die Figur des kritischen Intellektuellen ist in der Krise«, stattdessen 
wurde die traditionelle Figur des Intellektuellen aus dem 19. Jahrhun-
dert durch den Medienintellektuellen ersetzt: »Als Rädchen im Getrie-
be des Medienapparats ist er völlig von der ›Ökonomie der Aufmerk-
samkeit‹ absorbiert. Sein Ansehen steigt und fällt mit dem Erfolg seiner 
medialen Performance« (Möbius 2010, 39). Medienintellektuelle in der 
Wissenschaftsgesellschaft treten generell als »getarnte Anti-Camus« auf. 
Was aber definiert einen Intellektuellen, seitdem er während der Drey-
fus-Affäre in Frankreich zum ersten Mal im Rampenlicht der öffentli-
chen Debatten stand? Möbius fasst die wesentlichen Merkmale wie folgt 
zusammen:

Die ›Geburt des Intellektuellen‹ ist eng mit dem Kampf um universa-
listische Werte der Menschenrechte verbunden. […] Als ›Intellektuelle‹ 
sind Menschen zu bezeichnen, die wissenschaftlich, künstlerisch, religi-
ös, literarisch oder journalistisch tätig sind, dort Kompetenzen erwor-
ben haben und qualitativ ausgewiesen sind und die in die öffentlichen 
Auseinandersetzungen und Diskurse kritisch oder affirmativ intervenie-
ren und Position beziehen; sie sind dabei nicht notwendig an einen be-
stimmten politischen, ideologischen oder moralischen Standort gebun-
den; folglich kann es sie in unterschiedlichen politischen Lagern oder 

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Die fröhliche Wissensgesellschaft

42

Strömungen sowie innerhalb und außerhalb institutioneller Bindungen 
geben. (ebd., 42)

Diese heterogene Zersplitterung des Intellektuellen in ein Bündel von un-
terschiedlichen Herkunfts- und Tätigkeitsbereichen ohne festen Wohn-
sitz, die ihn gleichsam als Nomaden innerhalb von in Bewegung ge-
ratenen globalisierten und massenmedialvernetzten Gesellschaften als 
Überwachungsinstanz installiert, rührt von seiner historischen Herkunft 
her. Wie Michel Winock in seiner äußerst ausführlich geschilderten Do-
kumentation über den Intellektuellen-Kosmos seit der Dreyfus-Affäre 
zeigen konnte, ist bereits der Ursprung dieses sozialen Zwitterwesens 
verschüttet durch zahlreiche Kämpfe um die symbolische Benennungs-
macht im intellektuellen Feld.11

Der Kampf gegen den französischen Militär- und Justizapparat, wie 
er von Émile Zola mit seinem J’accuse in der Hand geführt worden ist, 
spiegelt wie kein anderer in der Geschichte des intellektuellen Geistes in 
Europa einen semantischen Kampf wieder, der den Begriff des Intellek-
tuellen selbst instrumentalisiert, um die größtmögliche Distinktion zwi-
schen zwei oder mehreren unterschiedlichen Feldern zu erreichen. So 
bezeichneten die einen Zola und seine Anhänger als »meinungsbilden-
de Bewegung, die über allen unterschiedlichen Interessen steht«, als eine 
Art von »friedlicher Revolte des französischen Geistes«, andere wieder-
um bezeichneten diese revolutionäre Kampfeslust und seine Wortführer 
als unmoralisch, eingebildet, anmaßend noch dazu als »groteske Oligar-
chie von Graduierten«. Sie galten als »Halbkultur, die den Instinkt zer-
störe, ohne ihn durch ein Gewissen zu ersetzen« (Winock 2003, 37). Die 
historischen Erben in der Nachfolge Zolas, wie sie in den 1960er Jahren 
von Jean Paul Sartre als ›universelle[m] Intellektuellen‹ und von Michel 
Foucault als ›spezifische[m] Intellektuellen‹ repräsentiert worden wa-
ren, blieben von diesen semantischen Unschärfen nicht ganz unberührt. 
Machte es sich Sartre zur Aufgabe, ein neues Schriftsteller-Ideal auf den 
Plan zu rufen, um die engagierte Literatur zum politischen Akt schlecht-
hin zu machen und mit geladenen Wörter zu zielen (ebd., 516), so ver-
suchte Foucault mit der Idee des spezifischen Intellektuellen seinen Tätig-
keitsbereich dort zu fixieren, wo seine Arbeits- und Lebensbedingungen 
situiert waren: das Labor, die Wohnung, die Anstalt, das Krankenhaus 
oder die Universität (ebd., 740). Doch bereits zu Anfang der 1980er Jah-
re, als die großen alliierten, intellektuellen Streitkräfte von der Lebens-
bühne abtraten, schrieb Pierre Nora, Cheflektor bei Gallimard, in seiner 
neu gegründeten Zeitschrift Le Débat:

Der orakelnde Intellektuelle ist überholt. Niemand wird auf die Idee 
kommen, Michel Foucault – wie früher Sartre – zu fragen, ob er in die 

11	Siehe hierzu die historische Studie zum deutsch-französischen Vergleich von 
Bering (1978). 

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Die Gelehrten – Wächter des Tempelbergs

43

Fremdenlegion eintreten oder seine Freundin zur Abtreibung überreden 
soll. Wie groß auch sein Prestige sein mag, er ist kein Priester mehr. Der 
Intellektuelle hat sich durch und durch laizisiert, sein Prophetentum hat 
den Stil verändert. Die Verwissenschaftlichung des Lebens hat ihn in ein 
breites Netz von Arbeitsgruppen und Kreditgebern eingespannt (Pierre 
Nora, zit. n. Winock, ebd. 784).

Michel Winock sieht in diesem Dokument der 1980er Jahre einen Ein-
schnitt in der Geschichte der Intellektuellen, die endgültig bei ihrer De-
mystifizierung angelangt sei, weil ein neues Medium als Schauplatz in-
tellektueller Auseinandersetzungen zu einer neuen wissenschaftlichen 
Mystifizierung des Intellektuellen beigetragen hätte: das Fernsehen. Wi-
nock bezieht sich hier explizit auf die damals veröffentlichte Studie von 
Pierre Bourdieu in der soziologischen Fachzeitschrift Actes de la Recher-
che sciences sociales, die durch die »Schule des Verdachts« die Aktivitä-
ten der Schriftsteller und der Intellektuellen feldspezifisch in Bezug auf 
individuelle Strategien und die Verteidigung eigener Interessen analysiert 
hat. Ebenso habe Bourdieu richtig erkannt, dass die zunächst verachtete 
Medienpräsenz schließlich zum Initialzünder einer neuen Form der In-
tellektualität wurde, die durch das Medium selbst determiniert worden 
ist, nämlich sich nicht mehr für die Inhalte der Reden zu interessieren, 
sondern für die Personen, die sie hielten (ebd., 785). Dementsprechend 
kommentiert Winock: »Der kleine Bildschirm ist zu einem Instrument 
des persönlichen Aufstiegs geworden, der medienwirksame Intellektuel-
le zur letzten Verpuppung der Zunft« (ebd.).

In seinem berühmten Essay Le trahison des clercs aus dem Jahre 1927, 
der schließlich 1946 und 1975 in einer zweiten und dritten Auflage er-
schienen ist, zeichnet Julien Benda das zutiefst ambivalente Bild des In-
tellektuellen, wie es sich in der europäischen Intellektuellengeschichte 
vor dem Hintergrund unterschiedlicher soziokultureller und politischer 
Umbrüche konturiert hat. Die humanistische Form des Intellektuellen 
definiert er wie folgt:

Gemeint ist eine Klasse von Menschen, die ich die clercs nennen will 
– das heißt, all jene, deren Aktivitäten schon vom Wesen her nicht auf 
praktische Ziele ausgerichtet sind; Menschen, die ihre Befriedigung von 
Kunst, Wissenschaft oder metaphysischer Spekulation –, kurz, im Besitz 
immaterieller Güter suchen und damit zu sagen scheinen: »Mein Reich 
ist nicht von dieser Welt«. (Benda 1988, 111f.)

Das Wesen und die Aufgabe des modernen Intellektuellen entpuppe sich 
hingegen als absolute Mobilisierung leidenschaftlich-politischer Kräfte, 
denn es gehe ihm um nichts anderes als um die »die Einbeziehung aller 
Menschen ohne Ausnahme in das Geflecht politischer Interessen« (ebd., 
204). Lassen sich jedoch auch alle anderen nicht-französischen Intellek-
tuellen diesem Grundmuster zuordnen?

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Die fröhliche Wissensgesellschaft

44

In der diachronen Wissenschaftsentwicklung zwischen Frankreich, 
England, Deutschland und den USA lässt sich nach Richard Münch eine 
Verschiebung des intellektuellen Selbstverständnisses diagnostizieren. In 
seinem historischen Vergleich der Wissenskulturen der Moderne zwi-
schen den westlichen Industrienationen hat er aufgezeigt, wie sich das 
Zentrum der Wissensentwicklung im 20. Jahrhundert in die USA verla-
gert hat (Münch 1990, 82). Dort unterliegt sie selbstverständlich eigenen 
Denk- und Schreibstilen, die aber aus der englischen Wissenschaftskultur 
importiert und modifiziert worden sind. Der Pragmatismus des anglo-
amerikanischen Denkens gründet seine Vernunft (reason) immer schon 
auf ein Erfahrungswissen, das in einer allgemeinverständlichen Unter-
suchung (enquiry) der Öffentlichkeit (dem Durchschnittbürger) vorzu-
tragen sei, damit es als common sense in das Alltagswissen des Bürgers 
eingehen könne (Hume, Locke). Es sei eben keine Vernunft, die einen ab-
strakten Universalismus oder eine unumstrittene Wahrheit von der Kan-
zel lehre: »Es ist eine Vernunft, die sich in der offenen Diskussion entfal-
tet. Die Wahrheit wird nicht dadurch ermittelt, daß man alles Partikulare 
abstreift und die Ebene der Universalität erreicht, sondern durch den 
Wettstreit partikularen Meinungen« (Münch 1986, 199).

Auf diesem Denkstil gründet demnach auch die empirische Wissen-
schaft in England, die das Experiment zunächst »als ein empirisches Pro-
bieren von praktischen Problemlösungen betrachtet« und nicht als ein 
systematisches Testen von Hypothesen, denen Theorien zugrunde liegen 
(ebd., 200). Methoden seien dort weit eher Erfahrungsregeln als aus-
gearbeitete, systematische Denkgebäude. Was jedoch von viel größerer 
Bedeutung sei, ist die Tatsache, dass die Allgemeinverständlichkeit des 
englischen Wissenschaftlers und Gentlemen in den Gründungsakten der 
Royal Society seit dem 17. Jahrhundert verbürgt gewesen sei (ebd., 201).

Es zählt der faire Wettbewerb der Ideen, der nach den Regeln des Fair 
Play zwischen den intellektuellen Gentlemen ausgetragen werde, wo-
bei der Konsens und der faire Kompromiss als Ziel aus diesem Spiel der 
Meinungen und Argumente hervorgingen und zwar ohne die »gewalt-
same Durchsetzung der eigenen Vorstellung«, denn die Bereitschaft zur 
Kompromissbildung sei dem Engländer heiliger als irgendeine besonde-
re Idee (ebd., 203). Der englische Intellektuelle ist daher nicht aus einer 
geschlossenen Gemeinschaft von Akademikern aus angesehenen Insti-
tutionen hervorgegangen. Auch pflegten sie keinen privilegierten Insze-
nierungsort ihres Auftretens in Cafés oder Salons, wie in Frankreich 
oder Deutschland (ebd., 202). Diese historische Interpretation stimmt 
mit Christophe Charles vergleichender Sozialgeschichte des Intellek-
tuellen überein. Diese Entwicklungen führt er darauf zurück, dass es 
zu dieser Zeit noch kein einheitliches Universitätsmodell in England 
gab und damit auch kein einheitliches Idealbild des Intellekuellen in 
die Öffentlichkeit transportiert werden konnte, wie es die in Oxbridge 

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Die Gelehrten – Wächter des Tempelbergs

45

ausgebildeten Intellektuellen der vorangegangen Generation behaupten 
konnten (Charle 2011, 192).

Damit fehlte es diesen Intellektuellen an einer Fetischisierung der an-
gesehensten akademischen Positionen wie in Frankreich oder Deutsch-
land. Sie standen entweder außerhalb des Universitätssystems oder ent-
stammten dessen neueren Segmenten, denen es noch an gesellschaftlicher 
Legitimation fehlte, um wirklich anerkannt zu werden. Allerdings er-
möglichte gerade das Fehlen eines Korpsgeistes und einheitlichen Uni-
versitätsstruktur einen besseren Austausch zwischen einer akademischen 
und nicht-akademischen Welt (ebd., 193). Mit anderen Worten: Die Po-
pulärwissenschaft als Form der öffentlichen Teilnahme am wissenschaft-
lichen Produktionsprozess, die sich in England vor allem in Form von 
Amateurwissenschaften etablierte, war kein abgegrenztes Feld von der 
Wissenschaft, sondern immer schon Teil ihrer Wissensproduktion. Sie 
wurde zu ihrer Legitimationsinstanz. Folglich gibt es im angloamerika-
nischen Kulturraum keinen ›reinen Intellektuellen‹, sondern nur »prak-
tischen Problemen zugewandte professionelle Experten« (Münch ebd., 
212).

Der Typus des angloamerikanischen Intellektuellen gründe daher zwar 
auf einer allgemeinen Autorität, die ihm durch die führenden Eliteuni
versitäten zugeschrieben werde, seine Legitimation erhalte er jedoch 
nicht dadurch, dass er Zugang zu einer universellen Wahrheit habe, die 
er zu vermitteln gedenke. Seine Teilhabe legitimiere sich allein durch ei-
nen kultivierten Lebensstil, den er als Gentlemen in der »vornehmen 
Zivilisation einer kulturellen Elite« exemplifiziere. Für Radikalität und 
Esoterik gebe es dort keinen Platz (ebd., 213). Wie sieht es jedoch mit 
dem nordamerikanischen Intellektuellen aus, der sich seiner kolonialen 
Bevormundung entledigen möchte? Auch in Amerika gebe es keine rei-
nen Intellektuellen und der amerikanische Professor besäße auch we-
niger Autoritätsgewalt (ebd., 355), weil das wissenschaftliche Wissen 
entsakralisiert und stärker dem Wettbewerb der Informationen und Mei-
nungen unterworfen sei. Daher existiere keine »doktrinäre Ausformulie-
rung ideologischer Positionen« (ebd., 335). Sie blickten daher mit Neid 
auf die Intellektuellen Europas (ebd., 334f.).

Zeitgenössische Dokumente über das intellektuelle Klima der 1950er 
Jahre am Massachusetts Institute of Technology gibt es beispielswei-
se von Norbert Wiener, der einen Mangel an humanistischer Bildung 
an den naturwissenschaftlichen Instituten der USA beanstandet. In ei-
nem Essay mit dem Titel Der Intellektuelle und der Naturwissenschaft-
ler kritisierte er sowohl die Stellung des Geistes- als auch des Naturwis-
senschaftlers als »zwei Orden der Priester der Kommunikation«. Weil 
jedoch gerade die Kommunikation der »Mörtel der Gesellschaft« sei, sei-
en diese »Priester« für den Verfall bzw. das Fortbestehen der Kultur ver-
antwortlich (Wiener 1952, 132). Wiener selbst fungiert als Kultur- und 

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Die fröhliche Wissensgesellschaft

46

Kunstkritiker der amerikanischen Gesellschaft. Seine persönliche Abnei-
gung richtet sich gegen die Massifizierung und Kommerzialisierung der 
Kulturindustrie und endet mit der Kritik am höheren Bildungswesen. Zu 
beanstanden sei auch die sprachliche Ausbildung amerikanischer Natur-
wissenschaftler, denen sowohl Französisch als auch Deutsch als »Kultur-
sprachen« unzugänglich seien (ebd., 140).

Der humanistische Grundanspruch eines jeden Studiums sei zusam-
mengeschrumpft auf einen »Überblickslehrgang«, der, anstatt eine all-
gemeine intellektuelle Orientierung im eigenen Spezialfach zu stärken, 
auf eine plumpe Sophisterei hinausliefe. Eine derartige oberflächliche 
Lektüre philosophischer Klassiker wirke sich auch auf die naturwissen-
schaftlichen Fächer negativ aus (ebd., 144). Diejenigen unter ihnen, die 
ihr eigentliches erworbenes Können nicht zu einem ganzen Handwerk 
ausbilden könnten, würden Kritiker werden, und das bedeutet in den 
Worten Norbert Wieners, »unbefriedigte Menschen«, weil sie nicht in 
der Lage seien, aus ihrem persönlichen Interessengebiet eine »schöpferi-
sche Arbeit«, will heißen, eine Berufung, auszugestalten (ebd., 144). Hier 
blickt ein Zögling des deutschen Universitätssystem auf Harvards Elite 
und vergießt Tränen über den »echten Bildungsdrang«, den er doch in 
seinen Studenten zu sehen glaubt. Ihm ginge es nun darum diesen »Bil-
dungsdrang« nach deutschem Modell zu entfesseln, damit der »überfei-
nerte Mensch der Elfenbein-Kultur« Wissen und Kultur nicht als »pri-
vate Schätze« einer snobistischen Elitekultur wahrnehme, sondern als 
Kulturgut aller (ebd., 148f.). Es seien jene naturwissenschaftlichen In-
tellektuelle, die Berufe ausübten, »die intellektuelle Ausdauer verlangen 
und intellektuellen Wissenstrieb ermutigen« (ebd., 148), also vor allem 
Ingenieure und Mediziner, die einen besseren Zugang zu den Sozialwis-
senschaften und der Literatur bräuchten, um ihre geistigen und hand-
werklichen Fähigkeiten der Gesellschaft besser zur Verfügung stellen zu 
können. Wiener plädiert für eine humanistische Ausbildung der Natur-
wissenschaftler, weil er für eine stärkere Akzeptanz des »Maschinenzeit-
alters« in der amerikanischen Kultur werben möchte. Aus diesem Grund 
sollten Geisteswissenschaftler lieber zu Schullehrern der Technologie-Eli-
te werden, anstatt ihre Zeit als ›unbefriedigte Menschen‹ und Kritiker 
Zeit zu vergeuden.

Eine kulturhistorische Rekontruktion des nordamerikanischen Intel-
lektuellen nahm der Historiker Richard Hofstadter in der 1960er Jah-
ren vor. Unter dem Titel Anti-Intellectualism in American Life rechnete 
er nicht nur mit der geistigen Kulturgeschichte einer jungen Nation ab, 
sondern versuchte vor dem Hintergrund der damaligen politischen Lage, 
eine allgemeine Einschätzung der Eigenarten des nordamerikanischen 
Intellekts aus seiner Kolonialzeit heraus zu deuten. Einleitend versucht 
Hofstadter einen Eindruck von dem zu vermitteln, worüber er eigentlich 
sprechen will, indem er den Gegenentwurf der politischen Wortführer 

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Die Gelehrten – Wächter des Tempelbergs

47

der USA zitiert. Aus dem politischen Tagesgeschehen erschloss sich ihm 
ein buntes Bukett unterschiedlicher Eigenschaften. Um 1958 erschien in 
einer Kolumne der Begriff des »egg-head«, der sich bald als gleichbedeu-
tend mit »highbrow« durchsetzen sollte (obwohl er zunächst ursprüng-
lich für die Bezeichnung eines Republikaners verwendet wurde). Unter 
Egghead verstehe man,

a person of spurious intellectual pretensions, often a professor or the 
protégé of a professor. Fundamentally superficial. Over-emotional and 
feminine in reactions to any problem. Supercilious and surfeited with 
conceit and contempt for the experience of more sound and able men. 
Essentially confused on thought and immersed in mixture of sentimen-
tality and violent evangelism. A doctrinaire supporter of Middle-Euro-
pean socialism as opposed to Greco-French-American ideas of democra-
cy and liberalism. Subject to the old-fashioned philosophical morality 
of Nietzsche which frequently leads him into jail or disgrace. A self-
conscious prig, so given to examining all sides of a question that he be-
comes thoroughly addled while remaining always in the same spot. An 
anemic bleeding heart. (Hofstadter 1963, 9f.)

Einem Pressedokument von President Eisenhower zu Folge, sei ein In-
tellektueller »a man who takes more words than are necessary to tell 
more than he knows« (ebd., 10). Dieser sentimentale, weibliche, mittel-
europäisch sozialistische Einschlag seiner Natur werde ergänzt durch 
eine zutiefst linke Gesinnung, jene kommunistisch-sozialistische Ader, 
deren Puls am stärksten in den Ivy-League-Universitäten, wie beispiels-
weise Harvard, schlage. Dieses Bild wiederum sei selbst ein Konstrukt 
des rechten Einschlags des amerikanischen »businessman« gewesen, für 
den jegliche Art von »experts« ein Dorn im Auge seien, solange sie in 
geschlossenen Wissensräumen wie Laboratorien, Universitäten oder di-
plomatischen Regierungshäusern hausten (ebd., 12). Es ergibt sich kein 
genuin einheitliches Bild des amerikanischen Intellektuellen, denn die 
Konstruktionen und Destruktionen seines Habitus bleiben auf andere 
Akteure anderer sozialer Felder verwiesen: akademische, politische, wirt-
schaftliche und religiöse. Der »anti-intellectualism« stehe daher auch 
nicht im Gegensatz zu diesem konstruierten Egghead: »Just as the most 
effective enemy of the educated man may be the half-educated man, so 
the leading anti-intellectuals are usually men deeply engaged with ideas, 
often obsessively engaged with this or that outworn or rejected idea. 
Few intellectuals are without moments of anti-intellectualism; few an-
ti-intellectuals without singleminded intellectual passions« (ebd., 21). 
Die Biogeographie eines amerikanischen, anti-intellektuellen Habitus 
gründe gerade auf der marginalen Position eines »would-be intellectu-
als«, »full of seriousness and high purpose about the causes that bring 
them to the attention of the world«. Grundlegend für diesen Denk- und 

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Die fröhliche Wissensgesellschaft

48

Handlungstypus der amerikanischen Elite sei die Unterscheidung zwi-
schen »intellect« and »intelligence«:

Intellect, […], is the critical, creative, and contemplative side of mind. 
Whereas intelligence seeks to grasp, manipulate, re-order, adjust, intel-
lect examines, ponders, wonders, theorizes, critizes, imagines. Intelli-
gence will seize the immediate meaning in a situation and evaluate it. 
Intellect evaluates evaluations, and looks for the meanings of situations 
as a whole. Intelligence can be praised as a quality in animals; intellect, 
being a unique manifestation of human diginity, is both praised and as-
sailed as a quality in men. (ebd., 25)

Der akademische Grad oder »professional skills« machten jedoch noch 
keinen Intellektuellen aus, denn er könne seinen aristokratischen Status 
nicht allein auf der intelligence gründen. Sie stelle bloß eine hinreichen-
de Bedingung dar. Die notwendige Bedingung gründe vielmehr in seiner 
persönlichen Einstellung gegenüber den Ideen, die er verkörpert: »The 
difference is not in the character of the ideas with which he works but in 
his attitude towards them« (ebd., 27). Seine einzige Lebensform, die er 
kennt und anerkennt, widme er seinen Ideen, »which means that he has a 
sense of dedication to the life of the mind which is very much like a reli-
gious commitment«. Dieses religiöse Bekenntnis ziehe sich durch alle so-
zialen Räume und Berufssparten vom Büroangestellten zum Kleriker, bis 
sie schließlich in eine Obsession münde: »The intellectual function can 
be overwhelmed by an axcess of piety expended within too contracted a 
frame of reference« (ebd., 29). Dies beobachtet Hofstadter sowohl in der 
Politik als auch in der Theologie, also überall dort, wo sich die Orthodo-
xie, das heißt hegemoniale Monopolstellungen, am schnellsten und deut-
lichsten bemerkbar machten. Dieser Pietät gegenüber dem Intellekt und 
der Funktion des Intellektuellen, die gleichsam als groteskes Nachspiel 
in Selbstvernarrtheit münde, stellt Hofstadter, mit Verweis auf Schiller, 
den Sinn für »playfulness« gegenüber, eine anthropologische Konstan-
te allgemein-menschlicher Handlungen. Das Gleichgewicht dieser bei-
den intellektuellen Kräfte sei es, das die Obsession unterbinde (ebd., 32).

Eine bloße selbstreferentielle Begfriedigung des Spieltriebs mache den 
Intellektuellen selbst zum Spielball seiner Gedanken, während er in der 
frommen, anbetenden Haltung dem Göttlichen der Ideen entsage, um 
sich selbst als Gott von Ideen zu setzen. Der Anbetende permutiere auf 
diese Weise zum Angebeteten. Das könne sowohl auf den Intellektuel-
le in der Rolle des Experten als auch in der Rolle des Ideologen zutref-
fen (ebd., 35). Experten und Ideologen könnten sowohl als sakrale als 
auch profane Figuren auftreten. Als Gelehrte, Künstler oder Propheten 
träten sie immer an einem geweihten Ort auf, der ihnen ihre Anonymi-
tät, ihre Privatheit und Zurückgezogenheit gewähre. Das beste Beispiel 
sei die Alma Mater, die Universität, falls er eine akademische Laufbahn 

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Die Gelehrten – Wächter des Tempelbergs

49

genossen hätte und dieser immer noch zugehöre; sobald er diesen sak-
ralen Raum verlasse und in die »public culture« aus- bzw. einzöge und 
sich an den »public affairs« beteilige, werde er zu einer »public figure«, 
gebunden an den Sprechstil und die ethischen Maximen politischer Kon-
troversen der »populistic culture« (ebd., 37).

Wolle er ein Mitspieler dieses intellektuellen Feldes werden, müsse er 
die Regeln ihres Spiels anerkennen, damit die anderen ihn als Gegen-
Spieler wahrnehmen. Mit der Anerkennung gehe dann das Zugeständnis 
einher, seiner Rolle nun eine andere Funktion gegeben zu haben. Die Fra-
ge bleibe offen, ob sich intellektueller Spieltrieb und pietätvolle Berufung 
die Waage halten. Richard Hofstadter sieht in den frühen Geburtswe-
hen des nation building der Vereinigten Staaten nach dem Civil War die 
Bemühungen, sich nun endgültig auch von der intellektuellen Vormund-
schaft Europas und seiner Ismen zubefreien. Die Ironie des Unterfan-
gens bestehe nun darin, dass die Absolution wiederum selbst Ideologen 
erteilten, deren größtes Meta-Narrativ die Akzeptanz der Veränderung 
sei: »In earlies days, after all, it had been our fate as a nation not to have 
ideologies but to be one« (ebd., 43). Diejenige Figur, die Veränderungen 
am besten symbolisiere, stehe im krassen Gegensatz zum Intellektuellen: 
der »businessman« (ebd., 233ff.). Die Erfolgsgeschichte dieses anti-intel-
lektuellen Typus liegt in seinem Triumph als Mann der Tat in den Zeiten 
von Henry Ford, den technischen und wirtschaftlichen Fortschritt des 
Landes zu repräsentieren.

Hofstadter konstruiert folgendes Bild: »The businessman is everywhe-
re; he fills the coffers of the political parties; he owns or controls the 
influential press and the agencies of mass culture; he sits on university 
boards of trustees and on local school boards; he mobilizes and finances 
cultural vigilants; his voice dominates the rooms in which the real decis-
ions are made« (ebd., 235). Die soziale Gestalt des ›businessman‹ beruhe 
auf dem nationalen Konstrukt einer amerikanischen Gesellschaft, deren 
Hauptaugenmerk auf jenen Männern liege, die sich aufs Geschäftema-
chen verstünden, denn »business is the most powerful and pervasive in-
terest in American life« (ebd., 237).

Diese Macht und Überzeugungskraft gründe sich aber nicht nur auf 
die kritische und kreative Kraft des Intellekts, sondern auf der Beto-
nung der Tatkraft dieser anti-intellektuellen Schicht. Sich allein auf die 
Kraft des Intellekts zu berufen, stehe immer unter dem Verdacht im bloß 
Geistigen zu verharren, während der businessman sich immer auf die 
»practicality« seiner Ideen konzentriere (ebd., 236). Hofstadters histo-
rische Repräsentationsfigur dieses Typus ist der Herausgeber und Ver-
leger Freeman Hunt, denn keiner verstand es so gut wie er, die kreative 
Kraft des Intellekts mit der kaufmännischen Kraft der praktischen Er-
fahrung des »self-made man« zu verknüpfen (ebd., 246). Mit der Her-
ausgabe von Hunt’s Merchant Magazine und seinem Werk Wealth and 

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Die fröhliche Wissensgesellschaft

50

Worth verhalf er der Figur des businessman zu einer Ikone eines neu-
en Zeitalters aufzusteigen: »What is essential here is that the role of the 
merchant was justified not solely on the ground that he is materially use-
ful, nor even on the honor and probity with which he pursues his voca-
tion, but also because he is an agent of a more general culture that lies 
outside business itself« (ebd., 247).

Für die 1960er Jahre diagnostiziert Hofstadter jedoch eine morpholo-
gische Transformation der ›Eggheads‹ in das, was man heute allgemein 
unter dem Begriff der Expertise versteht. Das Spezialisierungsbestreben 
der Gesellschaft hätte zur Folge, dass sich die Beziehung zwischen »po-
wer« und »knowledge« anders formierten und daher die Ausbildung ei-
ner »expertise« natürliche Begleiterscheinung dieses Prozesses sei: »To-
day knowledge and power are differentiated functions. When power 
resorts to knowledge, as it increasingly must, it looks not for intellect, 
considered as a freely speculative and critical function, but for experti-
se, for something that will serve its needs« (ebd., 428).12 Eine Instrumen-
talisierung dieser Expertise sei natürlich nicht ausgeschlossen, sondern 
stelle gerade jene Gefahr dar, die besonders in politischen Interventio-
nen an der Tagesordnung stehe. Daher endet Hofstadter mit einer ex-
pliziten Kritik an dem amerikanischen Bildungssystem, das zu viele je-
ner Experten ausbilde, die nicht dem Ruf der »intellectuals« oder der 
»men of culture« folgten (ebd., 428). Hofstadter ist sich des zwielichti-
gen Standpunktes des amerikanischen Intellektuellen stets bewusst, da 
selbst die Kritik der Macht immer noch den kritischen Intellekt in eine 
Illumination des Kritisierten verkehren könne (ebd., 429). Die kritische 
Kraft des Intellektuellen wird von den zentrifugalen Kräften der Macht 
absorbiert und ihr Gegenteil verkehrt. Es sind vor allem jene Kräfte, die 
den Egozentrismus seiner Wortführer entlarven, indem sie ihn durch sei-
ne Möglichkeit, Kritik zu leisten, aus dem Schneckenhaus des verhalte-
nen Schweigens herauslocken und in das Scheinwerferlicht einer politi-
schen Szene stellen, um sich selbst zu widersprechen: Der Widerspruch 
oder besser gesagt, die Versuchung besteht darin, nicht selbst an die Stelle 
das Machtträgers zutreten. Denn der Wille zur Macht will nichts anderes 

12	Zum Begriff der Expertise siehe Fuller (2009, 6ff.). Fuller konstatiert einen 
Entfremdungsprozess zwischen den Inhalten des Wissens und dem Träger die-
ses Wissens, dessen autoritäre Sprechwirksamkeit nur dann anerkannt werde, 
wenn sein Wissen die akademisch zertifizierte Lizenz erhalten habe (ebd., 7). 
Peter Weingart gibt jedoch zu bedenken, dass der autoritäre Expertenstatus 
durch die veränderte Lage des Laien relativiert werden müsse, da die Grenze 
zwischen Wissenden und Laien in die Wissenschaft hinein verlegt worden sei, 
in der alle Experten und Laien zugleich seien (Weingart 2006, 51). Zur histo-
rischen Genese des Begriffspaares Laie / Experte vgl. hierzu Hesse (1998).

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Die Gelehrten – Wächter des Tempelbergs

51

außer sich selbst: den Willen zur Macht, um die Werte aufs Neue um-
zuwerten.

Auch aus der Perspektive der Science and Technology Studies Fürspre-
cher kann festgehalten werden, dass sich die Rolle der Intellektuellen ge-
nau auf diese Wertedestruktion beschränkt: »Intellectuals are, at best, a 
nuisance and, at worst, the source of value-destruction. For the latter, in-
tellectuals are necessary correctives, even moral heroes, in a world whe-
re people accept their plight all to willingly« (Fuller 2009, 95). Aus Ste-
ve Fullers Sicht sei gerade der »public intellectual«, wie er gerade durch 
die wissenschaftlich-akademischen Akteure der Sociobiology repräsen-
tiert werde, gefährdeter denn je. Gerade weil er als ein »agent of distri-
butive justice« und »professional crisis-monger« (ebd., 107) agiere, sei 
er die gefährlichste Alternative, die die kritischen Intellektuellen mime: 
»The public intellectual becomes a recognizable role once society – ope-
rationalized in terms of the nation-state – is envisaged as an organism, a 
›body politic‹, that possess a collective mind in which a variety of ideas, 
some long repressed, vie for the forefront of consciousness (ebd., 108).

Ihre »negative responsibility« sei daher nichts anderes als eine heuris-
tische Abschätzung einer bestimmten Handlung in der Öffentlichkeit in 
Hinblick auf ihren Erfolg. Der kritische Intellektuelle besitze daher stets 
ein Janus-Gesicht: »If ideas can be vehicles for lunching us into glorious 
future, they can equally serve to propel us towards disastrous fate« (ebd., 
115). Auch an Hofstadters historischer Rekonstruktion kann man beob-
achten, wie sich die anti-intellektuelle Einstellung intellektueller Typen 
im Laufe der Zeit transformiert und zu einem eigenen kulturellen Nar-
rativ eines nationalen Selbstverständnisses geführt hat. Immer jedoch 
waren diese Typen an einen spezifischen sozialen Ort und abgegrenzte 
Zeiträume gebunden. Nie wurde die Vorstellung des Intellektuellen als 
einer »sozial freischwebenden Intelligenz«, wie sie Karl Mannheim for-
mulierte, geäußert. Allein der Begriff der Intelligenz impliziert bereits 
ganz andere Konnotationsspielräume als derjenige der intelligence. Nach 
Mannheim ist die ›freischwebende Intelligenz‹ eine experimentierende, 
soziale Sensibilität, eine sich entwickelnde auf die Dynamik und Ganz-
heit ausgerichtete Haltung, die aus einer relativ klassenlosen Schicht ent-
springe, damit die Vielstimmigkeit der Determinanten in ihrer Polypho-
nie bewahrt bleibe:

Sie bildet eine Mitte, aber keine klassenmäßige Mitte. Nicht als ob sie 
gleichsam im luftleeren Raume über diesen Klassen schweben würde, 
ganz im Gegenteil vereinigt sie in sich alle jene Impulse, die den sozialen 
Raum durchdringen. Aus je mehr Klassen und Schichten sich die ein-
zelnen Gruppen der Intelligenzschicht rekrutieren, umso vielgestaltiger 
und polarer wird in ihren Tendenzen die Bildungsebene, die sie verbin-
det. Der Einzelne nimmt dann mehr oder minder an der Gesamtheit der 
sich bekämpfenden Tendenzen teil. (Mannheim 1995, 137)

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Die fröhliche Wissensgesellschaft

52

Dieser heterogene Verbund von Intellektuellen könne nun zwei Wege 
einschlagen: Entweder man entscheide sich freiwillig, sich einer der be-
kämpfenden Klassen anzuschließen, oder man besinne sich auf die Her-
kunft seiner eigenen sozialen Wurzeln und Positionen und der daraus 
entstehenden Mission. Steffen Vogel vertritt in seinem Essay zur Aufga-
be der Intellektuellen in einer globalisierten Gesellschaft die Annahme, 
dass es gerade Pierre Bourdieus Verdienst sei, dieser Vorstellung des In-
tellektuellen Einhalt zu gebieten. Im Postskriptum der Regeln der Kunst 
entwirft Bourdieu mit wenigen Linienführungen seine Vorstellung eines 
kritischen Intellektuellen, die nicht als sozial freischwebende Intelligenz 
gedacht wird:

Wenn wir uns als Intellektuelle äußern, das heißt mit dem Ehrgeiz, uni-
versell Gültiges auszusprechen, spricht in jedem Augenblick auch das in 
der Erfahrung eines besonderen intellektuellen Feldes gelagerte histori-
sche Unbewusste aus uns. Ich glaube, wir haben nur dann eine gewis-
se Chance, zu einer echten Kommunikation zu gelangen, wenn wir die 
uns trennenden Spielarten des historischen Unbewußten, daß heißt die 
jeweils spezifische Geschichte der intellektuellen Universen, deren Pro-
dukt unsere Wahrnehmungs- und Denkkategorien sind, objektivieren 
und meistern. (Bourdieu 2001, Ebd. 529f.)

Wie Steffen Vogel bereits formuliert hat, erscheint der Intellektuelle in 
Bourdieus Sozialtopologie als ein »Beherrschter unter Herrschenden« in 
verschiedenen sozialen Feldern innerhalb des Feldes der Macht (Vogel 
2012, 65). Aus der Perspektive Bourdieus erschließe sich ein ganz an-
deres Bild auf jene französischen Intellektuellen, die als Häretiker des 
akademischen Feldes der Sorbonne in Paris agierten. Die zunehmende 
Politisierung des eigenen wissenschaftlichen Diskurses sei daher immer 
auch ein Indikator für das Versagen auf dem akademischen Markt.13 Vie-
le kommunistische Intellektuelle in diesem Zeitraum nutzten die Gunst 
der Stunde, um dieses Versagen strategisch in anderen Feldern zu kom-
pensieren, wobei unter Strategie nicht unbedingt ein bewusster Schach-
zug gemeint sein muss, sondern auch eine instinktgeleitete Reaktion auf 

13	Louis Pinto rekonstruiert die verlagspolitischen und sozialen Dynamiken, die 
das französische Intellektuellennetzwerk so unterschiedlicher Persönlichkei-
ten wie Michel Foucault, Jacques Derrida, Maurice Blanchot und Roland 
Barthes und weiterer Akteure zusammenband. Die Wende der französischen 
Philosophen zur Literatur entpuppe sich als häretischer Gegenangriff zu einer 
universitären Philosophie- und Literaturgeschichtsschreibung, die erst dann 
richtigen Einfluss gewann, als sie sich einem ausländischen Publikum präsen-
tierte (Pinto 2005, 294). Allen Akteuren schien ein gewisser »Kult der Lektü-
re« gemeinsam zu sein, dem die Signatur des Esoterischen eingezeichnet war. 
Sie konnte zwar keine Erkenntnisinteressen befriedigen, aber die »Teilhabe 
an einer intellektuellen Religiösität« sicherstellen (ebd., 306).

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Die Gelehrten – Wächter des Tempelbergs

53

eine andere Aktion eines Akteurs gemeint sein kann (ebd., 64). Den Kon-
zeptionen Sartres und Foucaults, also den Ideen des allgemeinen und 
des spezifischen Intellektuellen, setzt Vogel Bourdieus Verständnis eines 
»Korporativismus des Universellen«14 entgegen, der darin gründet, grö-
ßere Allianzen von Akteur-Netzwerken aufzubauen, um den Kult des 
einzelnen Intellektuellen zu unterbinden (ebd., 77). Mit Bourdieu lie-
ße sich also sagen: Man besinnt sich auf die Struktur und Genese seines 
Habitus, um seinen Spielsinn und seinen Einsatz in einem Feld zu ermit-
teln, von da aus seine intellektuelle Aufgabe als ›kollektiver Intellektuel-
ler‹ neu zu formulieren und seine kritische Kraft zu mobilisieren, sodass 
eine freie Rede möglich wird. Natürlich nur unter der Bedingung, dass 
die Grenzen als Zwänge und Kontrollen anerkannt werden, »denen je-
der Schriftsteller und jeder Wissenschaftler, gestützt auf die Errungen-
schaften seiner Vorgänger, sich selbst und die anderen unterwirft« (Bour-
dieu 2001, 524).

Lässt sich aus den bisher skizzierten intellektuellen Typen ein gemein-
samer Typus des Intellektuellen erfassen? Der Kommunikationswissen-
schaftler Vilém Flusser hat in einem Aufsatz einen transnationalen und 
transhistorischen Typus des Intellektuellen entworfen, der sich sehr gut 
als Projektionsfläche einer vergleichbaren Studie eignet. In seinem Auf-
satz zur Urbanität und Intellektualität, in dem Flusser die Genese des 
modernen Intellektuellen in der Metropole von der griechischen Antike 
bis zur Gegenwart nachzeichnet, stellt er unter anderem die morpholo-
gische Wandlungsfähigkeit des intellektuellen Aufgabenspektrums dar, 
die sich vom Philosophen, Magister, Minister, Mönch, Bischof, Wissen-
schaftler, Künstler, Techniker, Werkzeugmacher und Software-Hersteller 
unter den neuen technischen und medialen Gegebenheiten transformiert 
hat (Flusser 1989, 100).

Doch der Kern seiner Handlungen scheint transhistorisch die unter-
schiedlichen Transformationen zu überdauern: Der Intellektuelle ist ein 
Manipuliere von Codes, »und man kann die Intellektuellen aufgrund der 
von ihnen manipulierten Codes klassifizieren« (ebd., 101). In der phy-
logenetischen Perspektive des Intellektuellen als Symbolanalytiker und 
-manipulierer bleibt der Prozess der hermetischen Abschließung zu ei-
nem Baumdiskurs transhistorisch.

Flusser versucht dies auf das klassische platonische Stadtbild zu-
rückzuprojizieren, um die gegenwärtige Lage des Intellektuellen neu zu 

14	Bourdieus eigene kollektiven Verbünde blieben nach seinem Tod ohne ge-
sellschaftliche Wirkungskraft, wie Vogel anmerkt. Obwohl seine Konzepti-
on scheinbar uneingelöst blieb, lässt sich jedoch beobachten, wie Nachfolger 
Bourdieus, so zum Beispiel Remi Lenoir, der als Leiter des Centre de sociolo-
gie européen Bourdieus Fußstapfen folgte und weitere Initiativen vornahm, 
um den kollektiven Intellektuellen in der akademischen Welt in Form eines 
Forschungszentrums zu etablieren (ebd., 77).

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Die fröhliche Wissensgesellschaft

54

überdenken. Ausgehend vom platonisch-antiken Stadtbild, das in drei 
Räume, den ökonomischen, politischen und sakralen, eingeteilt gewesen 
sei, weist Flusser jedem der drei Räume verschiedene Akteure zu: »Der 
ökononische Raum wird von Robotern besetzt, der politische Raum von 
künstlichen Intelligenzen, und die menschlichen Stadtbewohner ziehen 
auf den Tempelberg (ins dialogische Netz), um von dort aus die Stadt zu 
beherrschen« (ebd., 104). Tatsächlich seien jedoch die Tempelbergintel-
lektuellen von den Intellektuellen der alten Stadt, die sich nun im Ghetto 
befinden und bloß mit überholten Codes arbeiten können, abgeschottet. 
Sie kontrollierten die Ghetto-Intellektuellen als »seien sie Roboter und 
künstliche Intelligenzen«. Daher der Vorwurf, die Tempelbergintellek-
tuellen seien Verräter. Flusser sieht jedoch gerade in diesem transhisto-
rischen Abschließungsmechanismus auch eine Möglichkeit des Dialogs 
auf der Grundlage einer neuen existentiellen Anthropologie, die zualler-
erst in der »Selbstaufgabe des Intellektuellen« bestehe:

Das dialogische Netz, das dort gewoben wird, kann auch ganz anders 
geschaltet werden. Nämlich so, daß die Fäden nicht vom Tempelberg 
hinunter in die Stadt weisen, um die dort Verbliebenen zu Empfängern 
von Informationen (zu Robotern und künstlichen Intelligenzen) zu de-
gradieren, sondern im Gegenteil so, daß die Fäden die Menschen aus der 
Stadt auf den Tempelberg hinaufziehen. Das dialogische Netz kann so 
geschaltet werden, daß die menschlichen Stadtbewohner von Ökonomie 
und Politik emanzipiert werden (diese Räume verlassen und sie Maschi-
nen überlassen), um am allgemeinen theoretischen Dialog teilzunehmen. 
Für so einen Umbau des Tempelbergs (und nicht mehr den Umbau der 
darunter liegenden Stadt) sollte sich der gegenwärtige Intellektuelle en-
gagieren, und als ein derartiger Umbauer sollte er sich selbst verstehen. 
[…] Wir haben, als Intellektuelle, aus der Stadt auf den Tempelberg aus-
zuwandern, um andere nachzuziehen. Und dies nicht aus eleganten und 
noblen Motiven, sondern ganz einfach darum, weil wir überhaupt nicht 
da sind, wenn wir die anderen nicht nachziehen. (ebd., 105)

Flusser hat in seiner Kommunikologie ein zirkuläres Informationsnetz 
entworfen, das die kommunikative Verschaltung zwischen elitären Kreis-
dialogen auf dem Tempelberg (Baumdiskurse der Spezialisten) und den 
Netzdialogen der menschlichen Stadtbewohner verdeutlicht. Die Tota-
lität des amphitheatralischen Diskurses (Massenmedien) werde gerade 
nicht mehr durch Kreisdialoge, sondern durch Netzdialoge (open cir-
cuits) gewährleistet. Post-, Telefonsysteme, und erweiternd müsste man 
natürlich auch das Internet hinzunehmen, seien derartig strukturierte Di-
aloge, die ›authentisch demokratisch‹ seien (Flusser 1998, 32). Als eine 
Art »kollektives Gedächtnis« bildeten sie das Reservoir, wo alle Informa-
tion münde (ebd., 33). Die Synchronisierung von amphitheatralischem 
Diskurs und Netzdialog erzeuge eine »öffentliche Meinung«. Universal- 
und Massenebene seien auf diese Weise über zahlreiche Relaisstationen 

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


Die Gelehrten – Wächter des Tempelbergs

55

wie Dialoge, Informationssendungen, Verwaltungen und Medienpro-
grammen miteinander verbunden und durch einen »viziösen Zirkel« 
rückgekoppelt. Die öffentliche Meinung wiederum sei ein durch Baum-
diskurse der Wissenschaft und Technik (Marktforschung, soziologische 
Laboratorien, Meinungsforschungsinstitute usw.) erzeugte Strategie, um 
einen Konsens zu bilden (ebd., 70). Durch die Umcodierungsstrategien 
der Netzdialoge auf der Massenebene, die die Bild-, Ton- und Buchsta-
bencodes der empfangenen Informationen aufsaugen und in Codes der 
gesprochenen Sprache, der Gesten usw. umwandeln, werde eine öffent-
liche Meinung erzeugt.

Diese öffentliche Meinung verfestige sich schließlich zu einem kol-
lektiven Wissen, in dem Welt und Ding verschnürt seien und das still-
schweigend in den Netzdialogen immer mitkommuniziert werde, ohne 
durchdacht worden zu sein. In der Medien- und Kommunikationstheorie 
Flussers ist die Demokratie, in der die unterschiedlichen Akteure leben 
gleichbedeutend mit einem medialen Totalitarismus, weil wir von den 
Quellen der Information vollkommen abgeschottet seien. Die kulturwis-
senschaftliche Bildungsaufgabe liege »in der Anstrengung, das wissen-
schaftliche Bewusstseinsniveau auf das gesamte tägliche Leben mit sei-
nen politischen und ästhetischen Parametern auszudehnen« (ebd., 168). 
Um jedoch diese Anstrengung zu bewältigen, müsse zunächst die Spal-
tung zwischen »elitärer Senderkultur« und »massifizierter Empfänger-
kultur« verstanden und überwunden werden, indem der Tempelberg der 
Intellektuellen umstrukturiert wird. Seien wir also keine Sender von In-
formation, sondern Architekten eines neuen Tempelbergs!

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13


https://doi.org/10.5771/9783845277530-13 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:09:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845277530-13

	Atlantis 1626: Entdeckung
	Der Tempel der Wissenschaften und die Archive des Wissens
	Die Gelehrten – Wächter des Tempelbergs

