
IV. Intertextualität, Funktion und Rezeption der  
Heroischen Biographien 

Die Analysen ausgewählter Biographien haben gezeigt, wie intertextuell verfloch-
ten die Schriften sowohl mit den Heldentheorien des Kreises als auch unterein-
ander waren und wie explizit sie sich von zeitgleichen biographischen Studien 
außerhalb des Kreises absetzten. Die Untersuchung der textimmanenten Präsenz 
Georges und des Kreises hat zudem die Abhängigkeit der Autoren von der au-
ßertextuellen sozialen Figuration ihrer Gemeinschaft zutage gefördert. Es ist da-
her anzunehmen, dass mit den Biographien konkrete Ziele für die Lebensgestal-
tung und die Verehrungspraktiken des Kreises verbunden waren. Die spezifische 
Intertextualität der Biographien und ihre Funktionen für den Kreis werden in 
diesem Kapitel zusammengefasst. Zuletzt soll gefragt werden, ob und inwiefern 
von einem Gelingen des Heldenkonzepts ‚innenpolitisch‘ wie ‚außenpolitisch‘ 
gesprochen werden kann. Dazu werden Rezeptionszeugnisse der kreisinternen 
Resonanz und der kreisexternen Kritik ausgewertet. 

1. Heroisierung und Intertextualität 

1.1. Publikationschronologie der Schriften zum Heroischen  

Die Biographen des Kreises bezogen sich auf theoretische Grundlagentexte über 
Helden und Heldenverehrung aus dem 19. Jahrhundert: Thomas Carlyle veröf-
fentlichte seine Schrift On Heroes im Jahr 1841; Nietzsche publizierte seine ge-
schichtstheoretischen Betrachtungen Vom Nutzen und Nachteil der Historie im Jahr 
1874; Gustave Le Bons massenpsychologische Schriften erschienen in den 
1890er Jahren.1 Allein Max Webers Charisma-Theorie wurde posthum erst 
1921/22 der Öffentlichkeit zugänglich. An diese Traditionslinie knüpften die 
Autoren des Kreises an. Ein wichtiges Scharnier zu den Theoretikern des 19. 
Jahrhunderts war Stefan George, dessen ‚heldenrelevante‘ Texte vorgängige The-
orien aufgriffen und sie für die Biographien aus dem Kreis fruchtbar machten. 
Die Maximin-Vorrede von 1907 kann als Prätext für das Heldenmodell im Kreis 
gelten. In den Zeitgedichten der Jahre zwischen 1897 und 1904 sowie in der Ma-
xime Heldenverehrung von 1904 wurden erste Verehrungsmodelle durchgespielt. 
Zeitlich schlossen sich die theoretischen Essays zum Heroischen aus dem Kreis 
unmittelbar an Georges Schriften an. Das Korpus dieser Texte speist sich mehr-
heitlich aus den Jahrbüchern für die geistige Bewegung, die in den Jahren von 1910 
bis 1912 erschienen. Ergänzt um weitere Aufsätze, etwa Gundolfs Gefolgschaft und 

                                                                                          
1  Lois psychologiques de l'evolution des peuples im Jahr 1894, Psychologie des foules im Jahr 1895. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273 - am 28.01.2026, 01:21:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 274 

Jüngertum (1908), Wolters Herrschaft und Dienst (1909) sowie Gundolfs Tat und 
Wort im Krieg (1914), datieren die zentralen theoretischen Ausführungen zum 
Heroischen im Kreis auf die Jahre zwischen 1908 und 1914. Ausnahmen bilde-
ten die Erweiterung von Gundolfs Essay Vorbilder (1912) zur Schrift Dichter und 
Helden im Jahr 1921, seine Studie über Bismarcks Gedanken und Erinnerungen von 
1931 als Beispiel für die Verehrung von zeitgenössischen Figuren und Die Hel-
densagen der germanischen Frühzeit von Wolters und Petersen (1921). Das Erschei-
nen der ‚Gestalt‘-Monographien des Kreises setzte mit der Reihe Werke der Wis-
senschaft im Jahr 1911 ein und wurde bis 1933 fortgeführt.2  

Aus dieser Chronologie resultieren erkenntnisleitende Fragen für die abschlie-
ßende zusammenfassende Darstellung der intertextuellen Bezugnahmen: Welche 
Gedanken übernahmen die ‚Gestalt‘-Monographien von Theoretikern wie Car- 
lyle, Nietzsche und Le Bon einerseits und von Stefan George andererseits? Inwie-
fern griffen die Autoren aus dem Kreis auf ihre eigenen theoretischen Essays 
über das Heroische zurück? Lassen sich die Biographien tatsächlich als ‚prakti-
sche Einlösung‘ eines theoretischen Programms bezeichnen? Welche intertex-
tuellen Markierungen weisen die biographischen Schriften untereinander auf? 

Die vorliegende Studie unterscheidet dafür zwei intertextuelle Referenzsyste-
me, die als ‚externe‘ und ‚interne‘ Kommunikation bezeichnet werden sollen. 
‚Extern‘ sind alle intertextuellen Bezüge auf Schriften, die nicht zum Korpus der 
Biographik selbst gehören, also auf die Texte von Carlyle, Nietzsche, Le Bon 
und Weber ebenso wie auf die Beiträge von Stefan George und die theoretischen 
Aufsätze von Kreis-Mitgliedern. ‚Intern‘ sind alle intertextuellen Bezüge auf die 
anderen biographischen Schriften aus dem Kreis. Die ‚interne‘ Kommunikation 
bezeichnet somit das Verweissystem der ‚Gestalt‘-Monographien untereinander. 

1.2. ‚Externe‘ Kommunikation: Indienstnahme von Heroismustheorien  

Die Biographen des George-Kreises rezipierten vorgängige Theorien des Heroi-
schen. Sie suchten gezielt nach antimodernen, auch für das frühe 20. Jahrhun-
dert bereits problematischen Vorstellungen von heroischer Größe im Anschluss 
an den ‚grand homme‘ des 19. Jahrhunderts. Von Carlyle übernahmen sie die 
heterogene Auswahl an Heldenfiguren ebenso wie die Idee der Teilhabe am He-
roischen, die es Einzelnen erlaubte, ihre Rolle im Kontext der Heldenverehrung 
aufzuwerten.3 Nietzsches ‚monumentalische‘ Historie wurde im Kreis insofern 
aufgegriffen, als sich die Biographik an einer Geschichtsschreibung orientierte, 
die den ‚großen Männern‘ der Geschichte eine zentrale Rolle zuwies.4 Nietzsche 
                                                                                          
2  Vgl. Kolk: Wissenschaft, in: Handbuch 2, S. 597. 
3  Carlyle: Past and Present, hg. v. Vanden Bossche, 2005, darin Kap. Hero-Worship, S. 36–40. 
4  Nietzsches Metapher vom „Höhenzug der Menschheit“ (Nietzsche: Vom Nutzen und 

Nachtheil, in: KSA 1, S. 259) wird auch in Gundolfs Briefen als Zitat aufgegriffen, wenn er 
in Bezug auf Cäsar von einem „Himalaya aus lauter Gipfeln“ spricht. Vgl. Brief von Gun-

 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273 - am 28.01.2026, 01:21:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 275 

lieferte mit seiner Unzeitgemäßen Betrachtung eine anschlussfähige Gegenwartskri-
tik, die sich vor allem gegen Historismus und Positivismus, gegen ein „verzeh-
rendes historisches Fieber“ wandte.5 Die ‚heldenlose‘ Gegenwart wurde in der 
Biographik als Defizit wahrgenommen und abgelehnt. Le Bon und Weber berei-
teten die Vorstellung der besonderen Aura einer heroischen Figur vor, ihre rezip-
roke Wirkung auf die Verehrergemeinde und das sakrale Moment der Vereh-
rung. Weber stärkte zugleich die eigenverantwortliche Rolle des Verehrers, des-
sen willentliche Unterwerfung erst das Charisma des Gegenübers bestätige. 

Vorbildhaft für das Heldenkonzept der Biographik war darüber hinaus Stefan 
Georges Wertschätzung einer ‚richtigen‘ Heldenverehrung, wie er sie in der Ma-
xime Heldenverehrung und in den Zeitgedichten über Goethe und Nietzsche als Ge-
genmodell zu Verehrungspraktiken der Gegenwart konkretisierte. Auch mit dem 
Konzept der Ehrfurcht gab George sowohl in der Maxime („wenn dem meister 
die jünger sich in ehrfurcht neigen“6) als auch in den Zeitgedichten („Wir kamen 
vor sein stilles haus · wir sandten / Der ehrfurcht blick hinauf und schieden.“7) 
eine Haltung vor, die Gundolf im Aufsatz Dichter und Helden als zentrales Ele-
ment der Heldenverehrung aufgriff.8 Das in der Maximin-Vorrede entwickelte 
Modell der ‚heroischen Trias‘, in der den jeweiligen Parteien die Rollen von Held, 
Mittler oder Verehrer zugesprochen wurden, prägte auch das Verhältnis des Bio-
graphen zu seinem Protagonisten: Wie George sich als Vermittler des bis dahin 
unbekannten, in der Vorrede überhöhten Maximin profilierte, so erhoben auch 
die Autoren des Kreises den Anspruch, die Bedeutung ihrer jeweiligen bi-
ographierten Persönlichkeit als erste ‚richtig‘ verstanden zu haben. So wie George 
die Erwartung auf heroische Vorbilder lenkte und damit eine für den Kreis ver-
bindliche Haltung etablierte, so waren auch die Biographien auf den ‚kommen-
den Helden‘ ausgerichtet, der sich wiederum in George erfüllte.9 Die exklusive 
Verehrergemeinde vergewisserte sich im kollektiven ‚wir‘ ihrer selbst und suchte 
gemeinsam nach exemplarischen Helden. Die Verehrung von Helden verschaffte 
den Adoranten selbst eine heroische Aura, wie bei George im Maximin-
Gedenkbuch. Das spezifische Objekt der Heroisierung (die jeweilige historische Fi-
gur) war weniger wichtig als die gemeinsame Verehrungshaltung, erkennbar etwa 
an der relativen Bedeutungslosigkeit des Jugendlichen Maximilian Kronberger. 

                                                                                                                                                                                                                          

dolf an Salomon, Heidelberg, 28.7.1924, in: Gundolf – Salomon. Briefwechsel, hg. v. 
Eschenbach/Mojem, 2015, S. 492f., hier S. 493. Indem sie sich lediglich auf diese Form 
der Geschichtsbetrachtung konzentrierten, ignorierten die Kreis-Autoren allerdings, dass 
Nietzsche neben der ‚monumentalischen‘ auch die ‚antiquarische‘ und die ‚kritische‘ Art 
der Historie als gleichwertig betrachtete. 

5  Nietzsche: Vom Nutzen und Nachtheil, in: KSA 1, S. 246. 
6  George/Klein: Einleitung zur Siebenten Folge, in: BfdK 7 (1904), S. 5. 
7  George: Goethe-Tag, in: Der Siebente Ring, Stuttgart 1986 (SW, 6/7), S. 10f. 
8  Vgl. Kap. II.3.4. 
9  Vgl. Kap. IV.2.2. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273 - am 28.01.2026, 01:21:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 276 

Als ‚Heldentheoretiker‘ des Kreises entwarfen insbesondere Gundolf und Wol-
ters in ihren Aufsätzen in den Jahrbüchern und an anderen Publikationsorten eine 
mehrdimensionale Theorie des Heroischen, die sich an dem einheitlichen Figu-
rationsmodell Georges orientierte: Die Trias aus Held, Mittler und Verehrer 
spiegelte sich in den Begrifflichkeiten von ‚Meister‘, ‚Jünger‘ und ‚Gefolgschaft‘, 
von ‚Herrschaft‘ und ‚Dienst‘, mit denen Gundolf und Wolters verschiedene Fa-
cetten von Abhängigkeitsbeziehungen variierten. Die Biographik des Kreises griff 
nicht nur das historische Personal dieser theoretischen Texte auf (so etwa die 
Dichter und Helden Gundolfs: Dante, Shakespeare, Goethe, Alexander, Cäsar, Na-
poleon), sondern auch deren weitgehend gleichwertige Behandlung: Heldentum 
konnte sich sowohl im Wort als auch in der Tat manifestieren. Gundolf themati-
sierte mehrfach das Verhältnis von Geistes- und Tatheldentum und zeigte immer 
wieder, inwiefern auch dem Geisteshelden ein agonales und dem Tathelden ein 
geistiges Moment eignete. So stilisierte er George selbst zum ‚Kämpfer‘ gegen die 
geistige Verflachung der Gegenwart.10 Auch weitere personalfigurative Beschrei-
bungen aus den theoretischen Schriften fanden sich in der Biographik wieder: 
Etwa wurde die Idee der ‚Gestalt‘ in Gundolfs Aufsatz Wesen und Beziehung in 
dem Wunsch nach einer Synthese von Leib und Seele vorbereitet. Die Überwin-
dung dieser Dichotomie war nur bei „göttern und heroen“ möglich.11 Auch 
Wolters entwickelte den Gedanken der ‚Gestalt‘, in der sich der Einzelne von der 
Masse abhebt. Mit einem kollektiven ‚wir‘ umriss er die Gruppe, welche die ‚Ge-
stalt‘ als Herrscher verehrte.12 In der Gegenüberstellung von Einzelperson und 
Masse deutete sich auch Le Bons Differenzierung an. Mit der Einführung des 
‚Gestalt‘-Begriffs ging eine semantische Vagheit einher, die sich schon durch die 
theoretischen Texte zog und in den Monographien beibehalten wurde: Was ge-
nau den Helden ausmachte, wurde in Metaphern wie der ‚Kräftekugel‘ (Gundolf) 
zum Ausdruck gebracht, aber kaum konkretisiert. Zugleich betonte Wolters, der 
Held könne durchaus widersprüchlich sein („In scheinbar völligen Gegensätzen 
bewegen sich diese Eigenschaften des Helden […].“13) und sich somit einer ein-
deutigen Charakterisierung entziehen. Dass widersprüchliche Eigenschaften 
nicht dazu führen mussten, den Heldenstatus abzuerkennen, kam den Biogra-
phien zugute: Weil sie den Anspruch formulierten, den ‚ganzen‘ Menschen zu 
zeigen, mussten sie auch unheroische Eigenschaften integrieren. Diese schmäler-
ten für die Autoren daher nicht die Wirkung und das Ansehen des Helden: So 
konnte etwa Vallentin auch die profanen Seiten Napoleons zeigen („Er schlief 
viel“, Na, 13), ohne dessen heroische ‚Gesamtgestalt‘ abzuwerten. 

Relevant für die Biographik des Kreises war die Ausgestaltung der Rollen von 
Mittler und Verehrer in den theoretischen Essays. Ihnen kam neben der Figur des 

                                                                                          
10  Vgl. Gundolf: Das Bild Georges, 1910, S. 21 sowie Kap. II.3.1. 
11  Gundolf: Wesen und Beziehung, in: Jahrbuch für die geistige Bewegung 2 (1911), S. 27. 
12  Wolters: Gestalt, in: Jahrbuch für die geistige Bewegung 2 (1911), S. 137–158. 
13  Die Heldensagen der germanischen Frühzeit, hg. v. Wolters/Petersen, 1921, S. 13. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273 - am 28.01.2026, 01:21:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 277 

Helden eine zentrale Rolle in der ‚heroischen Trias‘ zu: Bereits in den Heldenkon-
zeptionen des 19. Jahrhunderts wurde das Gegenüber des Helden mitreflektiert 
und aufgewertet. In dieser Linie standen auch die programmatischen Aufsätze und 
die biographischen Schriften. Die Erzähler präsentierten sich als Verehrergemein-
schaft und übernahmen zugleich als Autoren die Rolle von Mittlern. Gundolf 
verwies in Wesen und Beziehung auf die Exklusivität dieser Mittlerrolle: „unter milli-
onen […] einer“.14 Wolters wiederum rückte den Mittler in einen Rang mit heroi-
schen Figuren, indem er ihn einer der drei „betätigungsarten“ der „Schaffenden 
Kraft“ zuordnete.15 Die Biographen beanspruchten, an der Bedeutung der von ih-
nen portraitierten Figuren teilzuhaben und stilisierten die exklusive Beziehung 
zum elitären Merkmal. Auch die vehemente Ablehnung von vorgängigen wissen-
schaftlichen Biographien, die Differenz zu den zeitgleichen entwicklungsgeschicht-
lichen und chronologischen Ansätzen sowie die strikte Zurückweisung wissen-
schaftlicher Methoden offenbarten die elitäre Haltung der Biographen. Mit der 
neuen Methode einer Annäherung durch Ehrfurcht und der Statuierung einer geis-
tigen Ebenbürtigkeit mit dem Helden („geist [wird] nur dem geist begreiflich“16) 
wiesen sie auf ihre neue Kompetenz. Indem sie die Heldenverehrung zusätzlich 
sakralisierten, zur „Anbetung der göttlichen Kräfte im Menschen“ machten,17 prä-
sentierten sie sich als Gläubige, denen der Zugang zu einer ‚höheren Wahrheit‘ 
nicht durch wissenschaftliche Methodik abgesprochen werden konnte. Mit dieser 
neuen ‚heroischen Haltung‘ gaben sich die Mitglieder des Kreises ein eigenes, auf-
gewertetes Profil. Die ‚Gestalt‘-Monographien erwiesen sich als literarische Aus-
formulierung eines zuvor entworfenen eklektischen ‚Theoriegerüsts‘, indem sie die 
Überlegungen verschiedener Autoren zum Heroischen aufgriffen, neu zusammen-
fügten und auf ausgewählte historische Figuren selbststilisierend anwandten. 

1.3. ‚Interne‘ Kommunikation: Verweissystem der ‚Gestalt‘-Monographien 

Die ‚heroischen Biographien‘ sind durch ein enges intertextuelles Geflecht mit-
einander verknüpft. Die ‚interne‘ Kommunikation der Monographien geht über 
inhaltliche und begriffliche Bezugnahmen hinaus und zeigt sich auch in metho-
dischen Fragen, im Umgang mit Quellen, in den Paratexten, in der sprachlichen 
Ausgestaltung und zudem in einem ‚interpersonalen‘ Geflecht. Die Markierungen 
von Intertextualität im ‚internen‘ Kommunikationssystem lassen sich anhand der 
Parameter Referentialität, Kommunikativität, Strukturalität, Selektivität und Dia-
logizität skalieren.18 Der Grad der Referenz späterer Biographien auf frühere, vor 

                                                                                          
14  Gundolf: Wesen und Beziehung, in: Jahrbuch für die geistige Bewegung 2 (1911), S. 34. 
15  Wolters: Richtlinien, in: Jahrbuch für die geistige Bewegung 1 (1910), S. 128. 
16  Gundolf: Gefolgschaft und Jüngertum, in: BfdK 8 (1908/09), S. 110. 
17  Gundolf: Dichter und Helden, 1921, S. 44. 
18  Manfred Pfister: Skalierung der Intertextualität, in: Intertextualität. Formen, Funktionen, 

anglistische Fallstudien, hg. v. Broich/Dems., 1985, S. 25–30. Das Kriterium der Auto- 
 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273 - am 28.01.2026, 01:21:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 278 

allem auf Gundolfs Goethe als Prätext, ist vergleichsweise hoch. Die Referenz ist 
durch Reihengestaltung, Titelgebung und Lexik deutlich markiert. Auch die 
kommunikative Verzahnung der Texte führt zu einem hohen Grad an Intertextu-
alität. Die Autoren sind sich der intertextuellen Bezugnahmen bewusst und set-
zen sie gezielt ein. Markierungen im Text ermöglichen es dem Leser, die Bezug-
nahmen zu entschlüsseln. Auch in ihrem strukturellen Zuschnitt nehmen nach-
folgende Biographien auf vorgängige Bezug. Zwar lassen sich durch individuelle 
inhaltliche Schwerpunkte und variierende Gliederungen durchaus Differenzen 
ausmachen, allerdings sind vorhergehende Texte insofern syntagmatisch integ-
riert, als das darstellerische Konzept (anhand von einer personalen Figuration die 
heroische Größe einer historischen Person zu plausibilisieren) den Texten als ge-
meinsame Bezugsfolie dient. Abweichungen von der Regel, etwa Gundolfs Cae-
sar, stabilisieren die ‚interne‘ Kommunikation zusätzlich, indem sie bewusst Ge-
genmodelle anbieten. Weniger ausgeprägt ist die Intertextualität der Biographien 
untereinander nach dem Grad der Pointiertheit einer Markierung, etwa durch 
wörtliche Zitate. Die Verweise sind mehrheitlich durch das Aufgreifen von Ideen, 
den strukturellen Zuschnitt und die gemeinsame Aufmachung markiert, während 
wörtliche Zitate selten bleiben. Auch ein kritisches dialogisches Moment unter-
einander ist kaum erkennbar: Anstatt in Spannung zueinander zu stehen, fügen 
die Autoren vielmehr neue Variationen zu einem vorgegebenen Muster hinzu. Sie 
machen zwar zum Teil widersprüchliche Aussagen, verfolgen jedoch gleichzeitig 
ein gemeinsames Konzept: die Etablierung einer heroischen Genealogie und einer 
heroischen Haltung als Form der Teilhabe. Die hohe Intertextualität der Biogra-
phien bleibt innerhalb eines engen methodischen und inhaltlichen Rahmens. 

Intertextuelle Markierungen finden sich besonders augenfällig in den Paratex-
ten. Mit Ausnahme von Wolfram von den Steinens biographischen Schriften 
weisen die in der vorliegenden Studie analysierten Monographien von Gundolf, 
Bertram und Vallentin dieselbe Titelblattgestaltung auf, die sie der Reihe Werke 
der Wissenschaft zuordnet: Das Swastika-Signet des Kreises verbildlicht die Zuge-
hörigkeit der Texte zum Kreis einerseits und zu einem vorrangig dichterischen 
Periodikum, den Blättern für die Kunst, andererseits. Die maßgeblich von Stefan 
George gemeinsam mit Melchior Lechter verantwortete äußere Aufmachung be-
tont die Nähe zur Dichtung, auch wenn es sich wie bei Bertrams Nietzsche um 
wissenschaftliche Qualifikationsschriften handelte. Der Eigenname der jeweils 
portraitierten Figur dominiert in Majuskeln das Titelblatt: Alle Autoren ent-
scheiden sich, ausschließlich den Familiennamen ihres Protagonisten zu verwen-
den. Bei Gundolfs Goethe und Vallentins Napoleon wird auf einen Untertitel ver-
zichtet. Gemeinschaftlich wird die Prominenz des Namens herausgehoben, der 
Name auf diese Weise als pars pro toto eingeführt. Auch der Name der Autoren 

                                                                                                                                                                                                                          

reflexivität spielt für die biographischen Texte keine ausgeprägte Rolle und wird daher hier 
ausgespart. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273 - am 28.01.2026, 01:21:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 279 

selbst nimmt auf den Titelblättern eine zentrale Position ein. Die Autoren prä-
sentieren sich dadurch visuell als Gruppe von Mittlern, deren Deutungen der je-
weiligen Figur im Kontext des George-Kreises exklusive Inanspruchnahmen sind. 
Auch eine identische serife Schrifttype verbindet die Biographien des Kreises, an 
der sich auch Wolfram von den Steinens Studien orientieren. 

Den Monographien sind schematische Einleitungen vorangestellt, die zahlrei-
che Gemeinsamkeiten aufweisen: Auf eine kritische Zeitdiagnose, die sich entwe-
der gegen die Gegenwart ‚an sich‘ und ihre gesellschaftlichen und politischen Ent-
wicklungen oder gezielt gegen wissenschaftliche Standards der universitären For-
schung richtet (vor allem den Positivismus der historischen Wissenschaften), folgt 
das Aufrufen einer Erlösergestalt. Diese Gestalt wird jedoch meist nur ex negativo 
definiert: Welcher Art die visionäre Zukunft ist, die diese Figur durch ihre reine 
Präsenz verspricht, bleibt offen. Stattdessen folgen Aufzählungen negativer Ge-
genwartserscheinungen, die überwunden werden sollen. Auf diese Weise wird zwar 
deutlich, gegen welche gesellschaftlichen Tendenzen und gegen welches Personal 
sich die biographischen Schriften richten, aber kaum, für welches positive Pro-
gramm sie stehen. Vielmehr wird mit dem portraitierten Helden die Hoffnung auf 
eine bessere Zukunft ausgesprochen, die jedoch von vornherein für die große Öf-
fentlichkeit unzugänglich bleibt. In Begriffen wie „Gestalt“, „Held“, „Gesamter-
scheinung“ oder „großer Mann“ wird eine Figur beschworen, deren menschliche 
Größe außerordentlich scheint. Ihre wahre Bedeutung bleibt allerdings einem ex-
klusiven Kreis vorbehalten. Diese begriffliche Verschleierung suggeriert, dass für 
das Erkennen der heroischen Figur eine besondere Haltung und ein ‚höheres‘ Ver-
ständnis notwendig sind. Die personalfigurative Bestimmung der portraitierten Fi-
gur bleibt in den Einleitungen offen und wird erst in der Lebensbeschreibung 
konkretisiert. Die ‚heroische Biographie‘ deutet die Lebensstationen und Lebenser-
eignisse der portraitierten Personen so um, dass sie das Bild des Helden stützen: 
Indiskretionen werden vermieden, ‚unheroische‘ Details und Widersprüche so in-
terpretiert, dass sie das nativistische Bild eines heroischen Menschen bestätigen. 

In den Einleitungen geben die Autoren auch Einblicke in ihre methodische 
Ausrichtung. Der Positivismus wird mit einer ‚neuen‘ Wissenschaft konfrontiert, 
die Intuition und Ehrfurcht als Zugang zum behandelten Objekt propagiert und 
dem Autor als Subjekt der Heroisierung eine zentrale Rolle zuweist. Erst sein 
‚richtiges‘ Verständnis der jeweiligen Heldenfigur ermöglicht eine adäquate, dem 
Gegenstand gerecht werdende Darstellung. Anstelle eines objektiven Wahrheits-
anspruchs proklamieren die Autoren eine subjektive ‚innere Wahrscheinlichkeit‘. 
Diese erlaubt auch fiktionale Ausgestaltungen, vermeintlich ohne den Wahr-
heitsgehalt zu beeinträchtigen. Damit etablieren die Autoren eine Poetik der ‚he-
roischen Biographie‘, die sich nicht an historischen Fakten orientiert, sondern 
eine neue Wahrheit verkündet. Ohne wissenschaftlichen Anspruch aufzugeben, 
wird das Spiel mit der zwischen Wissenschaft und Kunst changierenden Gattung 
bewusst aufgenommen.  

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273 - am 28.01.2026, 01:21:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 280 

Inhaltliche Bezugnahmen zwischen den Kreis-Biographien lassen sich neben der 
Übernahme der ‚Gestalt‘-Idee, der Gleichwertung von Tat- und Geistesheldentum 
und den Ähnlichkeiten der personalen Figurationen insbesondere an einem ‚inter-
personalen‘ Geflecht ausmachen: Es treten immer wieder dieselben Figuren auf. 
Da ein Verweis auf eine historische Figur nach Pfister „gleichzeitig und oft sogar 
dominant ein intertextueller Bezug auf eine oder mehrere literarische Gestaltungen 
dieser Figur“ sein kann, lassen sich auch die interpersonellen Bezugnahmen der 
‚Gestalt‘-Monographien aufeinander als intertextuelle Markierungen deuten.19 Sie 
zeigen sich immer dann, wenn die portraitierten heroischen Figuren in den Texten 
einander ‚begegnen‘. Abgesehen von den Schriften Wolfram von den Steinens ist 
dies bei allen in dieser Studie analysierten Biographien der Fall: In Gundolfs Goethe 
werden dessen Lektüreereignis Shakespeare und das leibhaftige Zusammentreffen 
mit Napoleon zu lebensverändernden Momenten stilisiert. Tritt für die Shakes-
peare-Erfahrung noch Herder als Vermittler auf, wird die Begegnung mit Napole-
on als unmittelbare Konfrontation von heroischem Wort und heroischer Tat ge-
zeigt. Bertrams Nietzsche feiert Napoleon als ein Helden, der Nietzsches Idee des 
‚Übermenschen‘ als Vorstufe geprägt hat. Zugleich werden Napoleon und Nietz-
sche einander angeglichen, indem Charaktereigenschaften Napoleons wie Fatalis-
mus und Hybris auf den ‚Propheten‘ Nietzsche übertragen werden. Bertram zitiert 
außerdem die Darstellung der Goethe-Napoleon-Begegnung bei Gundolf, wenn er 
Nietzsches Deutung dieses Treffens als eine „Begegnung von Brüdern“ (N, 212) 
beschreibt, in der beide wiederum den antiken Heros verkörpern. Im Napoleon von 
Vallentin tritt neben anderen Heldenfiguren wie Alexander, Augustus und Karl der 
Große insbesondere Cäsar auf. Wie die anderen verkörpert er ein Vorbild für Na-
poleon in einer spezifischen Lebensphase. Gundolf greift dies im Caesar auf, wenn 
er Napoleon sowie Shakespeare, Goethe und Nietzsche als Verehrer des antiken 
Staatsmannes beschreibt. Die Bezugnahmen untereinander formieren ein Tableau 
von Figuren, die sich in – zum Teil wechselseitiger – Verehrung gegenseitig über-
höhen. Dieses komplexe Beziehungsnetz, in das sich der Kreis selbst als Verehrer 
einfügt, etabliert eine Genealogie von Helden. 

In ihrer Zusammengehörigkeit als Textkorpus lesen sich die ‚Gestalt‘-
Monographien des Kreises auch als Form- und Gattungszitat. Indem sie eine Po-
etik der ‚heroischen Biographie‘ entwickeln, die sich dezidiert von vorgängigen 
und zeitgenössischen Biographien absetzt, kommentieren sie auch die Gattung 
als solche. Gerade in der expliziten Kritik an anderen wissenschaftlichen Darstel-
lungen über denselben Gegenstand, verdeutlichen sie ihre eigene Andersartig-
keit.20 Indem sie darauf verweisen, etwas Neues anbieten zu wollen, treten sie 
aber zugleich mit Vorgängern in einen dialogischen Austausch. Die von Ulrich 

                                                                                          
19  Manfred Pfister: Zur Systemreferenz, in: Intertextualität. Formen, Funktionen, anglistische 

Fallstudien, hg. v. Broich/dems., 1985, S. 52–58, hier S. 53. 
20  Bei Vallentin etwa „Noch immer fehlt die Geschichte Napoleons“ (Na, 1). 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273 - am 28.01.2026, 01:21:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 281 

Suerbaum geprägten Begriffe „lineare Intertextualität“, gemeint ist die Anbin-
dung an eine existierende Reihe, und „perspektivierende Intertextualität“ (zur 
„Profilierung einer Reihe“)21 lassen sich auf die Kreis-Biographien anwenden: 
Zum einen steigern die Autoren durch eine lineare Intertextualität als Gattungs-
zitat den Zusammenhang der Reihe, zum anderen perspektivieren sie ihre Diffe-
renz und schärfen das eigene Profil durch explizite Abgrenzung von früheren 
und zeitgleichen Werken derselben Gattung. 

2. Außertextuelle Referenzen und Funktion für den Kreis 

2.1. Gelenkte Heroisierung: Zur Wirkungsästhetik der ‚heroischen Biographie‘ 

Das Personal der Biographien existiert zum einen realiter: die Kreis-Mitglieder als 
Autoren und die als Helden portraitierten historischen Figuren. Zum anderen wer-
den sie als Helden, Mittler und Verehrer aber auch zu literarischen Figuren ge-
macht. Das Verhältnis des faktischen Personals zum fiktiven Personal ist insofern 
von Bedeutung, als die Autoren des Kreises versuchen, mithilfe literarischer Projek-
tionen auf die Wirklichkeit zurückzuwirken. Indem sie auf der Ebene des Textes 
sich und anderen bestimmte Rollen in einem Modell von Verehrung zuweisen, 
steuern sie auch die außertextuelle soziale Figuration des Kreises. Vor allem die 
Bezüge auf die Person Stefan George und die als ‚wir‘ auftretenden Autoren ver-
knüpfen den biographischen Text mit der Gegenwart des Kreises. Auch das ‚inter-
personale‘ Verweissystem der Biographien nimmt auf ein außertextuelles Referenz-
system Bezug, etwa auf tatsächliche historische Begegnungen (Goethe trifft Napo-
leon) oder auf von Quellen verbürgte Bewunderung (Goethe als Leser der Werke 
Shakespeares). Die Darstellung zielt jedoch mehr auf eine wechselseitige Heroisie-
rung als auf eine realitätsgetreue Beschreibung historischer Ereignisse. Je mehr die 
eigentliche historische Figur in den Hintergrund rückt, etwa in Gundolfs Caesar, 
desto stärker treten diejenigen in den Vordergrund, die sich als Verehrer oder Mitt-
ler sehen und damit auch diejenigen, an welche die Texte gerichtet sind. 

Welche Absichten verfolgte die von George gesteuerte Heroisierung des Krei-
ses? Rezeptionsästhetisch handelt es sich bei den empirisch nachweisbaren Le-
sern vorrangig um die Kreis-Mitglieder selbst, aber auch um Personen aus einer 
breiteren, vorrangig wissenschaftlichen Öffentlichkeit.22 Wirkungstheoretisch 
wird in den Texten ein ‚impliziter Leser‘ angesprochen, der von der Heroisierung 
überzeugt werden soll.23 Ein „autosuggestiver Erwartungshorizont“ steuere die 
Wirkung der Kreis-Schriften, so Rossi:  

                                                                                          
21  Ulrich Suerbaum: Intertextualität und Gattung, in: Intertextualität. Formen, Funktionen, 

anglistische Fallstudien, hg. v. Broich/Pfister, 1985, S. 58–77, hier S. 68. 
22  Vgl. Kap. IV.3.2. 
23  Vgl. Wolfgang Iser: Akt des Lesens. Theorie ästhetischer Wirkung, 4. Aufl., München 

1994 (UTB, 636); Wolfgang Iser: Der implizite Leser. Kommunikationsformen des Ro-
 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273 - am 28.01.2026, 01:21:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 282 

Die für die moderne literarische Kommunikation durchaus typische Konstruktion eines 
Erwartungsspielraums für den Leser wird im George-Kreis mit besonderem Nachdruck 
unterstützt, mit dem Resultat, daß in diesem Kontext die Erwartung einen unleugbar 
suggestiven Charakter trägt, der den ganzen Rezeptionsprozeß vorprägt.24  

Der implizite Leser ist nicht nur eine im Text adressierte kreisinterne Lesergrup-
pe, die sich etwa durch die Erzählhaltung des kollektiven ‚wir‘ und die Präsenz 
Georges in den Texten zeigt. Er offenbart sich auch im erkennbaren Willen der 
Autoren, den Leser von einer vorgeschriebenen Haltung der Ehrfurcht gegen-
über dem heroisierten Objekt zu überzeugen. Osterkamp hat die in dieser Studie 
behandelten ‚heroischen Biographien‘ als ‚Außenpolitik‘ des Kreises klassifi-
ziert.25 Sie lassen sich aber zugleich auch als ‚innenpolitische‘ Texte lesen, die 
das Gefüge des Kreises und dadurch auch die Herrschaftsposition Georges ge-
genüber seinen Jüngern stabilisieren sollten. Nach Raulff leitete der Kreis aus 
seinen wissenschaftlichen Schriften eine „Handlungsverpflichtung“ ab. Die Texte 
zielten nicht auf Wissensvermittlung, sondern auf Wirkung.26 Präziser als von 
wirkungsästhetisch provozierten ‚Handlungen‘ ließe sich aber von einer zu er-
zeugenden ‚Haltung‘ sprechen: Die Schriften rufen zu einer Haltung gegenüber 
ihrem Gegenstand auf, die sich erst in einem zweiten Schritt in aktiven Hand-
lungen, etwa dem Verfassen weiterer Biographien oder Essays, niederschlagen 
konnte. Auch George sei, so Rossi, eine „Konstruktion“ seiner Anhänger mit be-
stimmten Wirkungsabsichten: „Die charismatische Ausstrahlung der Imago des 
Meisters ist […] als Ursprung und zugleich Resultat einer literarischen Stilisie-
rung anzusehen […].“ Somit stünden „nicht nur die Schüler unter dem Einfluß 
ihres Lehrers“, sondern auch der Lehrer selbst sei als ein „Produkt seiner Schüler 
zu betrachten“.27 Übertragen auf die biographischen Texte lassen sich die Prota-
gonisten der Heroisierung, die überzeitlichen Heldenfiguren, nicht nur als ver-
ehrte Vorbilder verstehen.28 Mehr noch, sie sind zugleich Produkte, mit denen 
Ziele verknüpft werden. Auf Grundlage der realen historischen Personen entwer-
fen die Autoren aus dem Kreis ihr eigenes, stilisiertes Heldenpersonal. Der 
‚Wahrheitspakt‘ einer Biographie wird umgangen, indem eine neue ‚heroische 
Sicht‘ auf diese Personen propagiert wird. 

                                                                                                                                                                                                                          

mans von Bunyan bis Beckett, 3. Aufl., München 1994 (UTB Literaturwissenschaft, 163); 
Wolfgang Iser: Die Appellstruktur der Texte. Unbestimmtheit als Wirkungsbedingung lite-
rarischer Prosa, 4. Aufl., Konstanz 1974 (Konstanzer Universitätsreden, 28). 

24  Rossi: Die ‚Gestalt‘ des Erkennens, in: Scientia Poetica 15 (2011), S. 161. 
25  Osterkamp: Georges Maximin-Erlebnis, in: Begegnung mit dem ‚Fremden‘, hg.v. Iwasaki, 

1992, S. 394–400. 
26  Raulff: Der Bildungshistoriker, in: Friedrich Gundolf. Anfänge deutscher Geschichts-

schreibung, hg. v. dems., 1993, S. 127. 
27  Rossi: Die ‚Gestalt‘ des Erkennens, in: Scientia Poetica 15 (2011), S. 162f. 
28  „Heldengeschichten sind weniger deskriptiv als präskriptiv; Heldenbilder zeichnen keine 

Abbilder, sondern entwerfen Vorbilder“, so Ulrich Bröckling: Negationen des Heroischen 
– ein typologischer Versuch, in: Faszinosum Antiheld. helden.heroes.héros. E-Journal zu 
Kulturen des Heroischen 3.1 (2015), S. 9–13, hier S. 9. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273 - am 28.01.2026, 01:21:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 283 

2.2. Heroische Genealogie: George als ‚Postfigurat‘ 

Am Ende seiner Monographie Caesar im neunzehnten Jahrhundert (1926) beschrieb 
Gundolf George als „Weisen mit herrscherlichem Willen“, der in der Gegenwart 
das heroische Erbe Cäsars antrete.29 Damit erneuerte Gundolf die These seiner 
bereits 1920 bei Bondi publizierten Monographie George,30 die den zeitgenössi-
schen Dichter in der Nachfolge der ‚großen Gestalten‘ positioniert.31 Gundolf 
habe in dieser Monographie, so Stottmeister, mit „superlativischer Verherrli-
chung“ insbesondere Georges vermeintliche Überzeitlichkeit dargestellt, indem 
er auf biographische Details verzichtete und ihm ausschließlich ein Werk und 
eine Sendung zuschrieb.32 Sein Ziel war es, eine „Ahnenfolge von ‚Eingeweih-
ten‘“ zu etablieren sowie Wort- und Tathelden zu beschreiben, die „mit einer 
dem Normalsterblichen nicht verfügbaren, in ihrem Wesen unergründlichen Ur-
kraft die Menschheit voranbewegen“.33 Schon die unverkennbare Zugehörigkeit 
der Schrift zu der Reihe von ‚Gestalt‘-Monographien über Cäsar, Goethe, Napo-
leon und Nietzsche rückt George in ihre heroische Nachbarschaft (Abb. 22).34 
Die inhaltliche Gliederung der Studie zeigt: Es ging Gundolf im Wesentlichen 
um eine Deutung von Georges Werk. Der dreiteilige Aufbau legt das größte Ge-
wicht auf das dritte Kapitel Die Gestalt im Werk, das Georges Gedichtzyklen von 
den Hymnen bis zum Stern des Bundes analysiert. Vorangestellt ist das kontextuali-
sierende Kapitel Zeitalter und Aufgabe, in dem Gundolf mit der zeitgenössischen 
Literatur um 1890 abrechnet und die Sonderstellung Georges hervorhebt: Mit 
George sei eine „Wiedergeburt der deutschen Sprache und des Dichtertums“ er-
folgt.35 Zugleich betont er die Exklusivität des ‚großen Menschen‘ in seiner Zeit: 
„Jeder geschichtlichen Gestalt entspricht nur eine Zeit, und jede Zeit hat nur ein 

                                                                                          
29  Gundolf: Caesar im neunzehnten Jahrhundert, 1926, S. 88. 
30  Friedrich Gundolf: George, Berlin 1920. 
31  Vgl. Braungart: Gundolfs George, in: Germanisch-Romanische Monatsschrift, N.F. 43 

(1993), S. 417–442. 
32  Stottmeister: Der George-Kreis und die Theosophie, 2014, S. 287f. 
33  Ebd., S. 294 u. 296.  
34  Zugleich spricht Gundolf seinem Werk besondere Bedeutung zu: „Meine gegenwärtige 

Arbeit ist das Gewichtigste was ich bisher gewagt … wenn es nur glückt, wenn es nur 
glückt!“ Zit. n. Brief von Gundolf an Salomon, Darmstadt, 31.5.1920, in: Gundolf – Sa-
lomon. Briefwechsel, hg. v. Eschenbach/Mojem, 2015, S. 228f., hier S. 229. Und später: 
„Nun muss nur noch mein Buch über George kommen, dann – o Musel, dann hab ich auf 
der Erde fast alles geleistet wozu ich da bin“. Zit. n. Brief von Gundolf an Salomon, Hei-
delberg, 15.7.1920, in: ebd., S. 234. Allerdings verschweigt er nicht seine Schwierigkeiten 
mit dem Werk: „Es ist unter Schmerzen geboren“. Zit. n. Brief von Gundolf an Salomon, 
Darmstadt, 17.8.1920, in: ebd., S. 243. 

35  Gundolf: George, 1920, S. 1. Gundolf schreibt der Sprache und dem Wort eine große 
Wirkmächtigkeit zu: Mit ihnen könne „die Welt aus den Angeln“ gehoben werden. Dem 
Sprachschöpfer verleiht er göttliche Qualitäten: „Jeder neue Gott schafft neue Sprache, 
daran erkennt man fast ob er ein Gott ist.“ (ebd., S. 9). 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273 - am 28.01.2026, 01:21:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 284 

erlösendes oder erfüllendes Wort, nur eine ganze wahre Tat.“36 Gundolf spielt 
auch auf die esoterische Kreis-Struktur an: „Dies wahre Wort weiß zuerst nur der 
es zu sprechen hat, dann seine nächsten Hörer […].“37 Seine Kritik an den litera-
rischen Strömungen der Zeit, allen voran Epigonentum, Naturalismus und Ex-
pressionismus, und an dem fehlenden Sinn der Menschen für das Heroische 
(„Von allen Existenzen ist nur eine ihnen durchaus zuwider: der heroische 
Mensch“38) mündet in eine Verherrlichung des Bildes von der ‚Kräftekugel‘, das 
er bereits im Goethe zur Anschauung seiner Thesen entwickelt hat. Goethe wird 
auf diese Weise zu einem Präfigurat, zu einem Typos, den George als Antitypos, 
als ‚Postfigurat‘, in der Gegenwart erfüllt.39 Als „wachsende Kugel, die alles be-
wahrt und immer neues einbegreift mit der verborgenen strahlenden, nie ertast-
baren Mitte“ wird George zu einem „Gesamtmenschen“ überhöht, der das „ewi-
ge Menschtum“ verkörpert.40 Die Parallelen zur Goethe-Darstellung gehen je-
doch über das Bild der ‚Kräftekugel‘ hinaus, indem Gundolf George sowohl eine 
„antike Natur“ und „antike Einheit“ bescheinigt als auch drei „Grundeigenschaf-
ten“ zuschreibt.41 Was bei Goethe noch „Selbstgefühl, Schönheitssinn und dich-
terische Phantasie“ war,42 wird bei George zu „Schicksalsgefühl, Würdegefühl, 
Liebe“.43 Aber nicht nur Goethe wird als Vorgänger aufgerufen, sondern auch 
weitere „Gesamtmenschen“, die mit den portraitierten historischen Persönlich-
keiten weitgehend übereinstimmen: „Seit der Fortschritt Herr der Erde ist, hat 
der Gesamtmensch, der kosmisch beseelte, der tragisch oder heroisch gehobene 
Mensch, fünf sinnbildliche Bewahrer gehabt […]: Goethe, Hölderlin, Napoleon, 
Nietzsche, George.“44 Die neue Leistung Georges habe in der „Neubildung“ ei-
nes „Eigen- und Gegenreichs“ bestanden, zu dem er einen exklusiven Kreis lud: 
„Er weiß daß jede echte Kraft unmittelbar nur das Verwandte verwandelt, und 
nur wenig Verwandtes findet heut der Ewige Mensch, darum sucht sein Dichter 

                                                                                          
36  Ebd., S. 2. Sperrung vom Verfasser. 
37  Ebd. 
38  Ebd., S. 17 u. 25. 
39  Vgl. Stuart George Hall: Art. „Typologie“, in: Theologische Realenzyklopädie, hg. v. Ger-

hard Müller, Bd. 34, Berlin/New York 2002, S. 208–224. Vgl. zum Begriff der ‚Präfigurati-
on‘ Blumenberg: Präfiguration. Arbeit am politischen Mythos, hg. v. Ni-
cholls/Heidenreich, 2014. Gundolf bekräftigt dies auch in einem Brief an Salomon: „er ist 
wirklich fast wie der alte Goethe“. Zit. n. Brief von Gundolf an Salomon, Darmstadt, 
5.10.1920, in: Gundolf – Salomon. Briefwechsel, hg. v. Eschenbach/Mojem, 2015, S. 
253f., hier S. 253. 

40  Gundolf: George, 1920, S. 26f. 
41  Ebd., S. 23. 
42  Vgl. Kap. III.1.3. 
43  Gundolf: George, 1920, S. 26. 
44  Ebd., S. 28. Die Bezeichnung „Gesamtmensch“ wurde auch privat aufgegriffen, so schrieb 

etwa Elisabeth Salomon an Gundolf: „Ach Gundel, ich bin ein armer Tropf u. werde nie ein 
Gesamtmensch sein […].“ Zit. n. Brief von Salomon an Gundolf, Wien, 3.11.1920, in: Gun-
dolf – Salomon. Briefwechsel, hg. v. Eschenbach/Mojem, 2015, S. 266–268, hier S. 267. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273 - am 28.01.2026, 01:21:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 285 

die Wenigen und nicht gleich die Masse.“45 Gundolf begründet und verteidigt 
hier zugleich den Kreis als eine elitäre Gemeinschaft geistig Verwandter. 

Im zweiten Kapitel Ursprünge propagiert Gundolf, Georges Einzigartigkeit for-
dere eine „einmalige Darstellungsart“, die dem ontologischen Charakter Georges 
gerecht werde: „Georges Leben ist seit einem Jahrhundert des Werdens das erste 
das im Sein sich er-füllt und das seine Entwicklung als gegenwärtige Gestalt, 
nicht als Ablauf darstellt.“46 George ist auch selbst Adorant: Er habe „einen an-
geborenen Trieb der Verehrung“, so Gundolf.47 Mithilfe der Darstellung seines 
„Pantheons“ wird George folgerichtig als Verehrer von Goethe, Hölderlin und 
Jean Paul ebenso präsentiert wie von Platon, Shakespeare und Dante. Die drei 
letzteren erlebe er als „ewige Gestalt“ (Platon) und als „Inbegriff des Dichter-
tums: der tragische, heldische, adlige Gesamtmensch“ (Shakespeare und Dan-
te).48 Die Parallele zu den anderen Biographien aus dem Kreis ist unverkennbar: 
Indem der Protagonist der Darstellung selbst als Verehrer auftritt, steigert er zu-
gleich seinen eigenen wie auch den Bedeutungsgehalt der verehrten Figur. 

Ebenso abhängig von der ‚Gestalt‘-Biographik des Kreises ist auch Friedrich 
Wolters’ Monographie über George, die 1930 bei Bondi ebenfalls in der Reihe 
Werke der Wissenschaft erschien.49 Die Monographie nimmt nicht nur äußerlich 
durch das entsprechende Signet (Abb. 23), sondern auch inhaltlich Bezug auf die 
Themen der Biographik.50 Wolters rechtfertigt seine Monographie in einer Vor-
rede: Er wolle späteren „Geschichtsschreibern mit minderer Sachkenntnis und ge-
ringerem Einblick“ zuvorkommen.51 Die Evidenz des gegenwärtigen Menschen 
George dient ihm als Begründung für seine Darstellung, „wie wir es mit unseren 
Augen gesehen und an uns selbst erfahren haben“.52 Dem möglichen Vorwurf 
der „Einseitigkeit“ begegnet er mit einem Verweis darauf, dass es seine Aufgabe 
gewesen sei, „im ungeheueren Wirrwarr der Zeit ein einheitliches Bild aufzurich-
ten“, womit er sich dem holistischen Ansatz der Kreis-Biographik anschließt.53 

                                                                                          
45  Ebd., S. 30f. 
46  Ebd., S. 32. 
47  Ebd., S. 46. 
48  Ebd., S. 52. 
49  Friedrich Wolters: Stefan George und die Blätter für die Kunst. Deutsche Geistesgeschich-

te seit 1890, Berlin 1930. 
50  Vallentins Kritik der Blättergeschichte hebt die neue Anschauungsweise hervor, die Wol-

ters liefert: „Wie dies die Wesenheit Georges erfordert, durchdringt sich in dieser Darstel-
lung das werkhafte und das lebensmäßige Element, das Dichter- und das Führertum 
Georges zu einer zwingenden Einheit […].“ Wolters habe mit der Studie die „große Ges-
talt“ Georges und den Beginn einer „neuen Epoche der deutschen Geistesgeschichte“ ge-
zeigt. Vgl. Berthold Vallentin: Deutsche Geistesgeschichte seit 1880, in: Deutsche Allge-
meine Zeitung (5.1.1930), vgl. Zeitungsausschnittssammlung der Mediendokumentation, 
DLA Marbach, Z: Vallentin, Berthold. Die Jahreszahl im Titel der Rezension ist falsch. 
Woltersʼ Studie untersucht die Deutsche Geistesgeschichte seit 1890. 

51  Ebd., S. 5. 
52  Ebd. 
53  Ebd., S. 6. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273 - am 28.01.2026, 01:21:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 286 

Das Inhaltsverzeichnis zeigt Wolters’ Bemühungen, ein als Klimax strukturiertes 
Narrativ zu entwickeln. Es erinnert augenfällig an Goethes Wilhelm Meister:54 Die 
Kapitelfolge suggeriert eine Bildungsbiographie von Die Wanderschaft, Die Kunst 
und Die Meisterschaft über Die Sendung und Die Herrschaft bis zu Schicksal und Ges-
taltung sowie Reich und Bild. Während die ersten drei Kapitel eine persönliche 
Biographie der inneren Entfaltung entwerfen, verhandelt das zentrale Kapitel Die 
Sendung die Begegnung mit Maximin als Wendepunkt in Georges Leben. Die 
drei folgenden Kapitel thematisieren die Auswirkungen der prophetischen Vision 
Georges nach außen und zeigen seine Wirkungsgeschichte. Am Ende der Dar-
stellung bilanziert Wolters die Bedeutung Georges, indem er ihn zugleich als 
„Dichter“, „Herrscher“ und „Meister“ charakterisiert. Er verbindet damit die zen-
tralen Wirkungsfelder des Helden (Wort und Tat) mit seiner Rolle als Vorbild 
und Lehrer.55 Außer George und Maximin ist im Inhaltsverzeichnis keine weitere 
Person namentlich genannt. Dies und auch seine zentrale Platzierung in der Mit-
te der Monographie berstärken die Rolle Maximins als Schlüsselfigur.  

Sowohl Wolters als auch Gundolf weisen der Maximin-Verehrung die größte 
Bedeutung im Leben des Dichters zu. Wolters stilisiert die Begegnung mit Ma-
ximin analog zu Georges Vorrede als Erfüllung einer vorgeprägten Vision: 

Durch die Straßen dieser Stadt [München – A.B.] gehend hörte George um die Jahr-
hundertwende einen Ton in seinem Innern, der ihn tief betraf. Es war nicht wie sonst 
ein melodisches Maß, die Vorstufe einer Dichtung andeutend, sondern ein anderes als 
bisher: ein heldischer Ruf, herrisch tönend, unter dem die Plätze und Menschen ihm 
verwandelt und andre zu sein schienen als er sie kannte. Als der bewußte Mensch noch 
in unlöslichen Zwängen stand und schweren Kämpfen um Werk und Leben entgegen-
ging, hatte sich seinem inneren Suchen schon ein neues offenbart und die dunkle Seele 
bereitete sich auf den Empfang eines Großen Ungeahnten Rettenden vor.56 

Die Erwartung eines zukünftigen Helden lässt das tatsächliche Erscheinen Ma-
ximins als eine selbsterfüllende Prophezeiung erscheinen. Indem George in sei-
nen Träumen57 den jugendlichen Erlöser antizipiert und einen „heldischen Ruf“ 
vernimmt, wird Maximin zu einer Projektionsfigur, auf die sich alle Hoffnung 
der „kleinen Schar“ um George richtet.58 Die Bezeichnung Maximins als „Gro-
ßen Ungeahnten Rettenden“ ist allerdings widersprüchlich, zeichnet doch gerade 
die Ahnung von einem kommenden Erlöser Georges prophetische Qualitäten 

                                                                                          
54  Goethes Meister-Trilogie umfasst den ‚Urmeister‘ Wilhelm Meisters theatralische Sendung 

(entstanden ab 1776, zu Lebzeiten unpubliziert), Wilhelm Meisters Lehrjahre (1795/96) und 
Wilhelm Meisters Wanderjahre (entstanden ab 1807). 

55  Vgl. Wolters: Stefan George und die Blätter für die Kunst, 1930, S. 536–571. 
56  Ebd., S. 310. 
57  „In dieser Zeit beschäftigte ihn öfter die Traumvorstellung: es gäbe in Deutschland auf ir-

gendeinem Schloß einen Knaben, der nur von den Seinen gehegt ganz rein von allen An-
würfen der Zeit aufgewachsen wäre – ihn müsse man finden.“ Zit. n. ebd., S. 310. 

58  Ebd., S. 319. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273 - am 28.01.2026, 01:21:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 287 

aus. Auch Gundolf betont die Maximin-Begegnung als Erfüllung eines lang ge-
hegten Wunsches:  

Um die Mitte des Lebens hat George den Menschen gefunden dessen Schönheit, Kraft, 
Glut, Reinheit, Fülle, Einfachheit, Adel, Anmut und Hoheit alles vergegenwärtigte was 
ihm je Geschichte bot, Zukunft verhieß. Sein eigenes Gebet, das göttliche Urbild und 
die menschliche Erscheinung waren eins geworden in Maximin.59 

Die Maximin-Verehrung Georges korrespondiert mit der von ‚großen Männern‘ der 
Geschichte ausgelösten Erwartung auf einen kommenden Helden. Als Beiträger des 
Maximin-Gedenkbuchs bekannte sich Gundolf öffentlich zu Maximin, was gleichzei-
tig ein Bekenntnis zu George war. Mit dem Maximin-Kult entwickelte George ein 
Regelsystem, auf das die Jünger eingeschworen werden sollten und das auf den 
‚Meister‘ selbst zuführte. Die genealogische Einordnung Georges in die Reihe der 
Helden und die Selbstinszenierung der Kreis-Mitglieder als exklusive Adoranten ba-
sieren auf dem Maximin-Kult. George verschaffte sich selbst eine heroische Aura, 
etablierte eine exklusive Verehrergemeinde und legte somit die Grundlage für einen 
kollektiven Heroismus, in dem die Kreis-Mitglieder sich als elitäre Heldenvermittler 
im Sinne eines ‚Geheimen Deutschland‘ verstanden, welches George als Helden der 
Gegenwart einschloss. Das Verhältnis von historischem Personal und George lässt 
sich in den biographischen Schriften als eines der wechselwirkenden Heroisierung 
beschreiben: Alle Gestalten werden nach einem heroischen Wunschbild geformt, 
das sich aus den Eigenschaften aller Portraitierten generiert.60 

In dieser Tradition steht auch Max Kommerells Monographie Der Dichter als 
Führer (1928), in der zwar nicht George behandelt wird, aber seine ‚Vorgänger‘ 
Klopstock, Herder, Goethe, Schiller, Jean Paul und Hölderlin.61 Kommerell 
schreibt diesen Dichtern eine Wirkungsmacht aus einem „ungeheuren deutschen 
Kräftestrom“ zu.62 Im Kapitel über Hölderlin, der „tatverwandt, doch nicht zur 
Tat bestimmt“ sei,63 spricht er von einer „heroischen Ebene“, auf der „immer 
wieder ein anderer […] den Heros dar[stelle] in wechselnder Gestalt“.64 Analog 
zu dieser „heroischen Ebene“ lässt sich die heroische Genealogie des Kreises deu-
ten, die einem ‚Urbild‘ folgend mit wechselndem Personal besetzt wird. Noch bei  
 

                                                                                          
59  Gundolf: George, 1920, S. 207. 
60  Mettler argumentierte noch anders: „Im Grunde ist nicht die Gestalt des Dichters George 

Gestalten vergangener Zeiten ähnlich, sondern umgekehrt, alle historischen Personen tra-
gen die Züge der Dichterperson George, nach deren Bild sie gearbeitet wurden.“ Zit. n. 
Mettler: Stefan Georges Publikationspolitik, 1979, S. 84. 

61  Kommerell: Der Dichter als Führer, 1928. Vgl. hierzu auch Haas: Heiland oder Führer? 
Der Dichter als Kulturheros, in: Der Kulturheros, hg. v. Andronikashvili/Schwartz/Thun-
Hohenstein, 2017, S. 550–566. 

62  Ebd., S. 7 (Vorbemerkung). Vgl. hierzu auch die tendenziöse Besprechung von Hans Rößner: 
Held und Volk im Georgekreis, in: Zeitschrift für Deutsche Bildung 14 (1938), S. 49–58. 

63  Kommerell: Der Dichter als Führer, 1928, S. 429. 
64  Ebd., S. 427. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273 - am 28.01.2026, 01:21:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 288 

Salin wird George als „grosser Enkel“ Goethes und als „Dantes Bruder in Geist 
und Leib“ beschrieben.65 Auch Robert Boehringer präsentiert 1970 eine Helden-
galerie mit dem Titel Der Genius des Abendlandes, die wie ein später Nachtrag zur 
Heldenverehrung im Kreis erscheint: George wird gleichberechtigt neben Homer, 
Sophokles, Platon, Alexander, Cäsar, Vergil, Dante, Michelangelo, Shakespeare, 
Napoleon und Goethe gestellt.66 Von Goethe zu George lautet auch der Titel einer 
Essaysammlung, die sich im Vorwort „zum geistigen Erbe Stefan Georges“ be-
kennt und noch 1986 die vom Kreis selbst proklamierte Genealogie zieht.67 

2.3. Stilisierung des Lebens: Heldenkonstruktionen und Heldentypen 

Welche Personalfigurationen wurden den in dieser Arbeit verhandelten Heldenfi-
guren zugeschrieben? Welche Art von Held resultierte aus diesen Konstruktionen? 
Goethe wurde in der gleichnamigen Monographie Gundolfs als modellhafte ‚Ge-
samtgestalt‘ präsentiert, deren Heldentum sich im Leben wie im Werk zeigte. Mit 
dem Bild der ‚Kräftekugel‘ entwickelte Gundolf ein holistisches Konzept, das es 
möglich machte, alle Aspekte des Helden, darunter auch unheroische Lebensmo-
mente, einzubinden. Goethes Heldentum wurde nativistisch begründet: Mithilfe 
von Anekdoten, deren ‚höhere Wahrheit‘ er beschwor, entwickelte Gundolf das 
Bild eines organologisch aus eigenen Kräften sich formierenden Geisteshelden.  

Bertrams Werkbiographie verweigerte von der ersten Seite an eine faktisch-
wissenschaftliche Darstellung Nietzsches und präsentierte sich in Anlehnung an 
Gundolfs Goethe als ‚Legende‘ mit höherem Wahrheitsgehalt. Dadurch enthob 
sich der Autor der Verpflichtung zur Quellentreue und konnte nach eigenen In-
teressen Themen auswählen, unter deren Blickwinkel er Nietzsche betrachtete. 
Die in ihrer Entstehung massiv von George gesteuerte Schrift betonte Nietzsches 
dichterische Arbeiten ebenso wie seinen facettenreichen Charakter: Nietzsche 
wurde auf diese Weise zugleich als Abenteurer, als geistiger Herrscher, als kämp-
ferischer Verfechter neuer Werte und als Mann der Tat in der Nachfolge von 
Alexander und Kolumbus präsentiert.  

                                                                                          
65  Salin: Um Stefan George, 1954, S. 268. 
66  Robert Boehringer: Der Genius des Abendlandes, Düsseldorf/München 1970 (Drucke der 

Stefan-George-Stiftung). Im Vorwort schreibt Boehringer: „Seit 1930 besinne ich mich 
über diese grossen Geister. […] Für mich ragt der Dichter über alle anderen hinaus […]. 
[…] Manchmal schwankte ich ob die drei Täter in die reihe hineingehören · aber Alexan-
der Caesar und Napoleon waren musisch.“ (ebd., S. 5). Vgl. Kap. V. 

67  Peter Putz Lehmann: Von Goethe zu George. Heidelberger Essays, Heidelberg 1986 (Bei-
träge zur neueren Literaturgeschichte, 3. Folge, 68). Auch das Interesse an George-
Biographien ist ungebrochen, zuletzt erschien nach den durchaus umstrittenen Biogra-
phien von Robert E. Norton (Secret Germany. Stefan George and his circle, Ithaca 2002) 
und Thomas Karlauf (Stefan George. Die Entdeckung des Charisma, München 2007) eine 
biographische Studie von Kai Kauffmann, die Georges Leben aus seinem Werk heraus zu 
deuten versucht: Kauffmann: Stefan George. Eine Biographie, 2014. Vgl. das dortige ein-
führende Kapitel Zur George-Biographie, S. 7–12. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273 - am 28.01.2026, 01:21:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 289 

Der Tatmensch Napoleon hingegen erfuhr bei Vallentin eine Neudeutung als 
„heroischer Schöpfermensch“, der in seiner Person die Grenze von Tat- und Gei-
stesheldentum überschritt. Napoleon wurde in die Nachfolge historischer Tat-
menschen gestellt und zugleich als Geistesheld mit einer Vorliebe für die Dich-
tung präsentiert. Vermeintliche ‚Geschmacksverirrungen‘ Napoleons, etwa seine 
Vorliebe für den französischen Roman, zwangen den Autor Vallentin zu Um-
deutungen, um das heroische Bild der Figur nicht zu gefährden. Als Gewähr 
wurde analog zur Maximin-Vorrede die Wirkung Napoleons auf die Zeitgenossen 
herangezogen, die auch auffallende Parallelen zum Charisma George aufwies.  

Gundolf schließlich entwarf in Caesar. Geschichte seines Ruhms das Konzept ei-
nes überzeitlichen heroischen Urbildes, das seine Gestalt in verschiedenen histo-
rischen Figuren fand. Cäsar war diejenige historische Figur, die dieses Urbild am 
vollkommensten verkörperte. Er fungierte dadurch als Folie für nachfolgende 
Heldenfiguren. Da Heroisierung im George-Kreis ein Zuschreibungsakt war, der 
sich in einer Trias von heroischem Urbild (verkörpert in einer bestimmten Per-
son), Gruppe der Heroisierenden und Gruppe der Rezipienten vollzog, wurde 
auch die Rezeption des Helden aufgewertet. Gundolfs Schrift legte nahe, die Re-
zipienten könnten als Mediatoren am Ruhm des Helden teilhaben.  

Mit Franziskus, Dominikus und Bernhard von Clairvaux stellte der Kreis-
Sympathisant Wolfram von den Steinen drei Heiligenfiguren neben die Helden 
des Kreises. Schon die Reihe Heilige und Helden des Mittelalters wies auf die beson-
dere Stellung der Heiligenfiguren hin: Von den Steinen heroisierte sie insofern 
als er ihnen Qualitäten eines Tathelden zuschrieb, etwa eine kämpferische Natur, 
oder sie als Herrscher bezeichnete. Sie überwänden die Dekadenz der Gegenwart 
mit ihrem ‚Werk‘, so von den Steinen, und erhielten daher eine überzeitliche 
Wirkung, die sie mit den anderen Helden des Kreises verband. 

Die stilisierten Lebensbeschreibungen konstruierten Heldengestalten, die als his-
torische Persönlichkeiten zwar allgemein anerkannt waren, gleichzeitig aber eine 
Um- und Neudeutung erfuhren. In diesem Prozess der Re-Heroisierung wurden 
historische, ausschließlich männliche Personen als charismatische Verkörperungen 
eines zeitlosen heroischen ‚Urbildes‘ verstanden. Dies sollte sie vor einer vermeint-
lichen Konventionalisierung und Popularisierung bewahren und ins Elitäre zurück-
führen. Das Urbild und seine Verkörperungen in ausgewählten historischen Figu-
ren bedingten sich wechselseitig: Das Modell gab die Auswahl der Figuren vor; die 
Figuren wirkten auf das Modell zurück. Die semantische Vagheit dieses Urbildes, 
hervorgerufen durch begriffliche Unschärfe, trug zur Auratisierung des Objektes 
bei. Die heroischen Qualitäten blieben bis auf wenige Ausnahmen unbestimmt. 
Die weitgehend synonyme Verwendung der Begriffe „Vorbilder“, „Helden“, „He-
roen“, „große Gestalten“, „die Großen“, „große Menschen“, „schöpferische Men-
schen“, „seltenste Menschen“, „Ahnen“, „große Ahnen“, „kosmische Menschen“, 
„große Personen“ und „Gesamtmenschtum“ verschleierte die Personalfiguration 
der Dargestellten. In den biographischen Schriften wurden die Figuren und ihre 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273 - am 28.01.2026, 01:21:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 290 

Lebensläufe nicht in ihrem Alltag erfahrbar gemacht, sondern wie ein Standbild 
monumentalisiert: Sie mutierten zu Artefakten im Text. Zu dieser Stilisierung trug 
auch die Verwendung des Hyperlativs bei. Ausdrücke wie „höchstmenschlich“ und 
„richtigste Menschen“ zeigten: Die Heldenkonstruktionen des Kreises waren mit 
herkömmlichen lexikalischen Mitteln nicht umfassend beschrieben. Als rhetori-
sches Mittel, eigentlich Unmögliches zu propagieren, stellte der Hyperlativ die 
Helden auf eine nicht mehr zu überbietende Hierarchiestufe und suchte die Nähe 
zu Nietzsches ‚Übermensch‘. Unschärfe und Offenheit des Konzeptes dienten den 
Autoren auch zur Selbstvergewisserung. Ihr Kreis erhielt den Charakter eines Ge-
heimbundes, dessen Mitglieder allein eine vermeintlich ‚höhere‘ Wahrheit kann-
ten. Gestärkt wurde der Bund durch die Ansprache der Leser als Gläubige: George, 
Gundolf und Wolters griffen in ihren theoretischen Schriften immer wieder auf 
Parallelen zu sakralen Figuren zurück, um die Verehrung von Heldenfiguren mit 
religiösen oder kultischen Praktiken gleichzusetzen. Wolfram von den Steinen 
schloss mit der Heroisierung von Heiligenfiguren an diese Tendenz an. 

Durchgängig präsent war in den biographischen Schriften die Idee der Überzeit-
lichkeit von Heldenfiguren: Zwar wurden sie jeweils in eine bestimmte Zeit hinein 
geboren, entfalteten ihre Wirkung jedoch weit über diese Zeit hinaus. Diese über-
zeitliche Wirkung wurde als Beglaubigung ihres heroischen Gehalts herangezogen. 
In der synchronen Perspektive dienten die biographischen Schriften des Kreises ei-
ner expliziten Abgrenzung vom Kult um zeitgenössische, wilhelminische Helden-
figuren wie etwa Bismarck und Hindenburg. Die deutliche Kritik an der Gegen-
wart, die in den Texten formuliert wurde, war Ausdruck einer umfassenden Ab-
wehrhaltung gegenüber den Zeitgenossen. Betont wurde hingegen die diachrone 
Perspektive: George und die Kreis-Biographen verehrten überzeitliche historische 
Heldenfiguren ebenso wie sie ‚ahistorische‘ Heldenmodelle tradierten. Der Rück-
bezug auf historische Figuren und ihre Stilisierung zu überzeitlichen Heldenfigu-
ren standen im Dienste einer Zukunftsvision: Erst die Verehrung historischer Figu-
ren könne die Gegenwart retten und Hoffnung für die Zukunft bringen.  

Die Dichotomie von heroischem Wort und heroischer Tat war wiederholt 
Thema. Zwar stabilisierte das ihre Unterscheidung; diese wurde aber zugleich an 
konkreten Beispielen aufgehoben. Diese Aufhebung der strikten Trennung zwi-
schen Wort und Tat markierte den besonderen heroischen Gehalt der historischen 
Gestalten: „Indem bei den politischen Gestalten die ‚Taten‘, wie es in antiker Stili-
sierung heißt, zu ihren Werken werden wie umgekehrt die Werke eines Künstlers 
seine ‚Taten‘, werden sie alle heroisch.“68 Die Tendenz zur Ent-Individualisierung 
prägte die Heroisierung im Kreis insgesamt. Die Ästhetisierung der Figuren durch 
Metaphern wie die der ‚Kräftekugel‘ und die Eingliederung von Lebensverläufen in 
ein programmatisch-ästhetisches Konzept entmenschlichte die historischen Per-
sönlichkeiten, enthob sie ihrer historischen Kontexte und konstruierte ein über-

                                                                                          
68  Mettler: Stefan Georges Publikationspolitik, 1979, S. 80f. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273 - am 28.01.2026, 01:21:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 291 

formtes Ideal überzeitlichen Heldentums. Einen wichtigen Beitrag dazu leisteten 
eine „Rhetorik der Heroisierung“ und eine Sprache, die nach Rossi zwischen 
„Dogmatik und Pathos“ angesiedelt war.69 Weil die Autoren sich als Verkünder ei-
ner ‚höheren Wahrheit‘ verstanden, war ihre Sprache von einem assertorischen, 
belehrenden und suggestiven Stil geprägt, der den Leser ehrfürchtig machen soll-
te.70 Die Wirkung der Texte wurde durch den Verzicht auf Orthographie und die 
Entscheidung für eine komplexe Syntax zum einen und durch rhetorische Mittel 
und Metaphern zum anderen bewusst gesteuert: Der Leser war zugleich dogma-
tisch angesprochen und semantisch überfordert, was bei kreisfernen Lesern durch-
aus Unverständnis und Ablehnung hervorrief.71 Stärker als in anderen Biographien 
waren zudem schreibendes Subjekt und portraitiertes Objekt verknüpft: Die Auto-
ren kamen dem Objekt ihrer Darstellung insofern nahe, als sie mit dem Anspruch 
auftraten, ihre ‚wahre‘ Bedeutung exklusiv verstanden zu haben und sie kongenial 
zu präsentieren. Zugleich entrückten sie durch ihr elitäres Konzept die Figuren in 
eine heroische Sphäre, die nur ihnen als Autoren zugänglich war. 

2.4. Selbstheroisierung: Teilhabe am Heroischen und heroische Haltung 

Die Verfasser begründeten ausgewählte Figuren als Helden und vermittelten zwi-
schen ihnen und der Leserschaft. Um die Heroisierung zu plausibilisieren, wählten 
sie bekannte historische Persönlichkeiten, anerkannte Geistes- und Tathelden aus 
Antike, Mittelalter und Neuzeit aus. An diesen kaum oder gar nicht umstrittenen 
Vorbildern konnten die Leser eine heroische Haltung exemplarisch einüben und 
sich zugleich auf zukünftige Helden einstellen. Das elitäre Konzept der Helden-
verehrung im Kreis stabilisierte die Gemeinschaft jedoch vor allem nach innen. 
Die Verfasser übten Kritik an einer dem Helden ignorant gegenüberstehenden 
Massengesellschaft und hoben die eigene ‚Fähigkeit zur Heldenverehrung‘ hervor. 
Sie repetierten ihr Heldenmodell in immer neuen Variationen an immer anderen 
Gestalten und vertieften auf diese Weise die gegenseitigen Abhängigkeiten. Die 
Gemeinschaft verpflichtete jedoch auch gegen den eigenen Willen, wie etwa der 
Fall Bertrams zeigte. Er sträubte sich aber nur im Privaten gegen die Einflussnahme 
Georges und gehörte in der Außenwirkung fest zum Kreis.  

Die Kreis-Mitglieder konturierten für sich und nach außen, so Rossi, „eine be-
stimmte soziale Persönlichkeitsstruktur, einen ‚Habitus‘, der ihren Aussagen und 
ihrem auktorialen ‚Ich‘ ein ganz unverkennbares Profil“ verlieh.72 Die Biographik 
des Kreises war in diesem Sinne ein Appell zu einer gemeinsamen ‚heroischen Hal-

                                                                                          
69  Rossi: Die ‚Gestalt‘ des Erkennens, in: Scientia Poetica 15 (2011), S. 169. 
70  Vgl. auch Jolles: Zur Frage des Stils in den wissenschaftlichen Schriften des George-Kreises, 

in: German Life and Letters 19 (1965/66), S. 287–291 sowie allgemein Gert Mattenklott: 
Metaphern in der Wissenschaftssprache, in: Studi Germanici, N.F. 38/2 (2000), S. 321–337. 

71  Vgl. Kap. IV.3.2. 
72  Rossi: Die ‚Gestalt‘ des Erkennens, in: Scientia Poetica 15 (2011), S. 163. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273 - am 28.01.2026, 01:21:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 292 

tung‘, zu einem „ästhetisch-heroischen Lebensstil“,73 der als Ersatz für die fehlende 
Tat fungierte. Die in den programmatischen Texten und den Biographien verlang-
te Kongenialität mit dem Helden wertete den Verfasser auf: Er rechnete sich das 
Schreiben der Biographie als heroisches Werk an. Der „innere Dialog von Gleich 
zu Gleich mit den Heroen“74 verlieh dem Verehrer heroische Größe und stilisierte 
ihn zum ‚Haltungshelden‘.75 Eine zentrale Strategie der Heroisierung war die Be-
hauptung einer besonderen Nähe zum Objekt der Verehrung. Die Kreis-Mitglieder 
beanspruchten einen exklusiven Zugang zu den ansonsten tendenziell unnahbaren 
Heldenfiguren, die schon aufgrund ihrer historischen Distanz in eine unerreichba-
re Ferne entrückt schienen. Paradoxerweise begründete sich diese exklusive Nähe 
aber über eine Haltung der distanzierten Ehrfurcht: „Die Ehrfurcht ist ebensoweit 
von der Anbetung wie vom blossen Genuss entfernt. Sie hält aufs strengste be-
wusst, dass das Betrachtete das Andere ist, sie hält Distanz.“76 Erst diese Ehrfurcht 
gegenüber dem Objekt der Verehrung ermöglichte in der Logik des Kreises eine 
geistige, auf Ebenbürtigkeit zielende Nähe. Auf die Gemeinschaft der Biographen 
sollte die Heldenverehrung selbstheroisierend zurückwirken. Die Heroisierungen 
dienten darüber hinaus dem Zweck der ‚Staatsbildung‘ Georges. Wie ein National-
staat benötigte das ‚Geheime Deutschland‘ Helden, um sich seiner selbst zu ver-
gewissern.77 Nicht zufällig sprach Vallentin in einem Brief von einem „heroischen 
Reich“ Georges, für das die in den Biographien portraitierten Heldenfiguren als 
Ahnen bürgten.78 Kreisexterne Rezensenten beschrieben die Adorationspraxis des 
Kreises gegenüber dem ‚Staatsgründer‘ George analog zur Heldenverehrung als sa-
krale Haltung.79 Der Kreis habe in der höchsten Form des menschlichen Lebens 
den „Schlüssel zu einer heroischen Geistes- und Lebenshaltung“ gesucht.80 Die hi-

                                                                                          
73  Kolk: Von Gundolf zu Kantorowicz, in: Literaturwissenschaft und Wissenschaftsfor-

schung, hg. v. Schönert, 2000, S. 199. 
74  Schlüter: Explodierende Altertümlichkeit, 2011, S. 289. 
75  Den Begriff ‚Haltungsheld‘ übernehme ich von Achim Aurnhammer. 
76  Vgl. Dolf Sternberger: Friedrich Gundolf. Zu seinem 50. Geburtstag, Rundfunkvortrag, 

3.7.1930, masch. Typoskript, DLA Marbach, A: Sternberger, 89.10.547, S. 5f. 
77  Vgl. zur Rolle von Helden in der Nationalstaatsbildung etwa Linas Eriksonas: National 

Heroes and National Identities. Scotland, Norway and Lithuania, Brüssel 2004 oder Ru-
dolf Speth: Die Funktion von Mythen und Heldenfiguren für die Entstehung von Natio-
nalbewusstsein, in: Was ist deutsch? Fragen zum Selbstverständnis einer grübelnden Nati-
on, hg. v. Georg Ulrich Großmann, Nürnberg 2006, S. 32–36. 

78  Brief von Vallentin an George, Berlin, 8.2.1927, StGA Stuttgart, Briefe an George III, 
13226. 

79  „Er wird […] verehrt als […] ein ganz exzeptioneller Mensch, wie ein Priester, Prophet, 
Heiliger, fast wie ein Religionsstifter. […] [T]atsächlich erinnert die Verehrung, die man-
che für ihn hegen, fast an das Gebaren der Apostel und Jünger.“ Zit n. Emil Reicke: Stefan 
George, der „Lyriker unserer Zeit“, in: Fränkischer Kurier Nürnberg vom 17.3.1914. Vgl. 
das Konvolut von Rezensionen zu Gundolfs Aufsatz Stefan George in unserer Zeit (1913) im 
Gundolf-Nachlass, GSA, Z4. 

80  Walter Willi: Der Ausdruckswillen der modernen Biographie, in: Wissen & Leben. Neue 
Schweizer Rundschau 5 (1925), S. 325–331, hier S. 327. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273 - am 28.01.2026, 01:21:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 293 

storische Figur blieb am Ende dieser Aneigungsprozesse und Indienstnahmen – Fe-
lix Heinzer spricht von einem heroisierenden „rhetorischen Sog“ – nicht unbe-
schadet zurück.81 Sie wurde ihrer menschlichen Charakteristika beraubt, aus ihrem 
historischen Kontext gelöst und von einem Kreis in den Dienst genommen, der 
ein breiteres Publikum aristokratisch ausschloss. Es blieb daher unvermeidlich, 
dass der Kreis sich heftiger Kritik ausgesetzt sah.82 Die Irritationen der Zeitgenos-
sen über das Heldenmodell des Kreises wurden jedoch abgewehrt, indem der Öf-
fentlichkeit kurzerhand die Kompetenz zur Heldenverehrung abgesprochen wur-
de. Salin spitzte dies rückblickend in seinen Erinnerungen zu: 

Man hat diese Art der Betrachtung als ‚Heroisierung‘ zu entwerten gesucht. […][E]ine 
‚Heroisierung‘ halten auch wir für verwerflich, wenn sie – wie es der Pöbel aller Stände 
und Völker nur zu gerne tat und tut – einen Popanz zum Heros umfälscht. Aber dem 
wahren Heros gegenüber ist ‚Heroisierung‘, das heisst: ihn als Heros und also in seinem 
hohen Wesen sehen, die einzig gemässe Form der menschlichen und wissenschaftlichen 
Näherung und die einzig fruchtbare Form des Erkennens. Wem Goethe nichts Andres 
ist als ein gewöhnlicher Mensch unter Millionen oder ein Geheimrat unter Tausenden 
oder ein Versemacher unter Hunderten, mit dem ist freilich nicht zu rechten, weil ihm 
das Auge für Goethes überragende Grösse, ja für jede Grösse fehlt.83 

3. Innen- und Außenpolitik: Rezeption der Biographik und  
des Heldenmodells 

3.1. Reaktionen aus dem Kreis 

Stefan George und Mitglieder seines Kreises begleiteten und kommentierten die 
Biographien kritisch. Anhand von Briefen und Erinnerungsschriften lässt sich 
ermitteln, wie erfolgreich die Monographien ‚innenpolitisch‘ waren. Sie wurden 
überwiegend positiv aufgenommen. Als ‚Protagonist‘ der Kreis-Biographik erhielt 
insbesondere Gundolf viel Aufmerksamkeit. Er wiederum zeigte sich als kriti- 
 

                                                                                          
81  So Felix Heinzer in seiner Abschiedsvorlesung am 17. Juli 2015 an der Albert-Ludwigs-

Universität Freiburg mit dem Titel Ist der Dichter ein Held? Vormoderne Stilisierungen von Au-
torschaft am Beispiel Notkers I. von St. Gallen. 

82  Dies zeigt auch eine Bemerkung Gundolfs, die in ihrer Deutlichkeit das angegriffene 
Selbstbewusstsein eines Kreises zeigt, der sich ständig neu beweisen musste: „Der Kreis ist 
weder ein Geheimbund mit Statuten und Zusammenkünften, noch eine Sekte mit phan-
tastischen Riten und Glaubensartikeln, noch ein Litteratenklüngel (die Mitarbeiterschaft 
an den „Blättern für die Kunst“ ist an sich noch kein Zeichen der Zugehörigkeit), sondern 
es ist eine kleine Anzahl einzelner Menschen mit bestimmter Haltung und Gesinnung, 
vereinigt durch die unwillkürliche Verehrung eines grossen Menschen, und bestrebt der 
Idee die er ihnen verkörpert (nicht diktiert) schlicht sachlich und ernsthaft durch ihr All-
tagsleben oder durch ihre öffentliche Leistung zu dienen. Alles was darüber draußen ge-
munkelt wird ist Klatsch von Dummköpfen, Witzbolden, Schwindlern oder Verleum-
dern.“ Zit. n. Gundolf: George, 1912, S. 31. 

83  Salin: Um Stefan George, 1954, S. 82f. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273 - am 28.01.2026, 01:21:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 294 

scher, aber wohlwollender Leser der anderen Biographien. Die gegenseitigen Lo-
beshymnen können jedoch nicht darüber hinwegtäuschen, dass es ‚intern‘ auch 
distanzierte Töne zum ‚Gestalt‘-Konzept gab. Wie fielen die Reaktionen aus dem 
Kreis im Einzelnen aus? 

Im November 1916 berichtete Gundolf an Elisabeth Salomon, täglich träfen 
„aus allen Richtungen Huldigungsschreiben wegen des Goethe“ ein.84 Diese 
‚Huldigungen‘ lobten Gundolfs Stil ebenso wie sein inhaltliches Konzept. Seine 
Sprache sei „wunderbar deutlich“ und „sehr farbig und lebendig“, so Erich von 
Kahler.85 Der euphorisierte Wolters äußerte umfassende Zustimmung: „Was ich 
immer an Ihnen bewunderte: die Klarheit der begrifflichen Scheidung und die 
Gefülltheit dieser Begriffe mit aller Wärme, die der lebendige Stoff in sich trägt 
und ausstrahlt, ist hier zur Meisterschaft gediehen.“86 Den programmatischen 
Ansatz des Goethe würdigten ebenfalls einige Freunde. Das „Monumentum ho-
noris“ zeige „den Menschen als Ideeverleiblichung als Heros seiner selbst an die-
sem ewigen Beispiel mit den reinsten Mitteln der reichlichsten Wahrheit und der 
gehaltensten Leidenschaft“, so Karl Wolfskehl im Modus des Superlativs.87 Auch 
Ernst R. Curtius war erfreut: 

Ich habe heute das Balladenkapitel gelesen. Dies ist – bis jezt – für mich der Höhepunkt 
des ganzen Werkes. Hier verschlingen sich alle Fäden, hier vermählen sich alle Gegen-
sätze, hier ist die grösste Tiefe erbohrt und der weiteste Umfang ergriffen. Hier haben 
Sie etwas verwirklicht, was vielleicht noch wertvoller, jedenfalls seltener ist als Tiefsinn, 
Scharfsinn, Hellsinn: Totalität. Totalität als willige und fromme Schau eines Gesamt. 
Goethes Gestalt gegenüber haben Sie die Haltung erreicht, die Goethe zur Welt hatte. 
So empfinde ich dieses Kapitel wie eine überwältigende und unvorhergesehene musika-
lische Steigerung, wie das feierlich lösende, weihende Adagio einer Symphonie. Sie sind 
hier über alles hinausgegangen, was Ihre früheren Schriften an Genialität des Schauens 
und das Ballens aufwiesen.88 

Die Kreis-Mitglieder lehnten sich – wie das Beispiel Curtius eindrücklich zeigt – 
in ihrer superlativischen Zustimmung an Gundolfs Metaphorik und Lexik an. Die 
Monographie wurde nicht nur von Curtius als eine Steigerung früherer Arbeiten 
angesehen. Auch von Kahler schrieb an den Freund, der Goethe sei früheren Bü-
chern deutlich überlegen „durch die viel reichere und complexere Anwendung 
einer Grundidee durch die völlig gelungene Durchdringung und mannigfaltige 

                                                                                          
84  Brief von Gundolf an Salomon, St. Avold, 22.11.1916, in: Gundolf – Salomon. Briefwech-

sel, hg. v. Eschenbach/Mojem, 2015, S. 52f., hier S. 52. 
85  Brief von Erich von Kahler an Gundolf, Wolfratshausen 7.4.1916, in: Friedrich Gun-

dolf/Erich von Kahler: Briefwechsel, hg. v. Pott, Bd. 1, 2012, S. 140. 
86  Brief von Wolters an Gundolf, Valandovo, 26.5.1916, in: Friedrich Gundolf – Friedrich 

Wolters. Ein Briefwechsel, hg. v. Fricker, 2009, S. 140f. 
87  Brief von Wolfskehl an Gundolf, München, 27.11.1916, in: Karl und Hanna Wolfskehl: 

Briefwechsel mit Friedrich Gundolf, hg. v. Kluncker, Bd. 2, 1977, S. 133f. Kursivierung 
vom Verfasser. 

88  Brief von Curtius an Gundolf, Heidelberg, 2.10.1916, in: Friedrich Gundolf: Briefwechsel 
mit Herbert Steiner und Ernst Robert Curtius, hg. v. Helbing/Bock, 1963, S. 261f. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273 - am 28.01.2026, 01:21:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 295 

Belebtheit, mit der ein Seelisches durch alle Stufen der Formalität bis ins Techni-
sche hinunterverfolgt wird“.89 Mit seiner Cäsar-Studie wiederum bediente Gun-
dolf eine durch frühere Schriften genährte Erwartungshaltung des Kreises, so etwa 
diejenige von Kurt Hildebrandt nach der Lektüre der Dichter und Helden:  

Ich wüßte kaum, was ich mir mehr hätte von Ihnen wünschen sollen, als ein Bild dieser 
drei großen Täter. Wenn nun der Napoleon von Vallentin herauskommt so möchte 
man auch von Ihnen noch eine ausführliche Darstellung von Alexander und Caesar 
wünschen.90 

Hildebrandts Worte zeigen, wie wichtig die Helden-Darstellungen aus dem Kreis 
für die Selbstvergewisserung der Mitglieder waren. Über den Caesar urteilte er 
später mit ehrfurchtsvoller Distanz: „Wie Sie mit Ihrem unheimlichen Gedächt-
nis für Namen, Werke, Gestalten durch die Jahrtausende fliegen können, das hat 
allerdings für uns gewöhnliche Sterbliche, die sich da mühsam durchwinden, et-
was fast beängstigendes.“91 Auch Wolfskehl äußerte sich erneut enthusiatisch. 
Caesar sei „vielleicht das lieblichste, gelenkigste, olympischste“ von Gundolfs 
Büchern, in dem „tiefgelehrtes Wissen und ein aufs schärfste urteilender und 
sichtender Verstand in platonischer Anmut einhergehen, ja zärtlich werden“.92 
Die Ruhmesgeschichte rufe, so formulierte wiederum Wolters seine Zustimmung 
brieflich, „eine ganze Welt, unsere ganze Welt auf den Plan“.93 Nach der Lektüre 
empfand er „tiefe Freude“, äußerte aber auch Kritik: „Meine Bedenken gegen die 
Betrachtung des Mittelalters […] bleiben wohl bestehen und hie und da hat 
auch Ihr Feuer die weniger beachtlichen Geister nicht durchglühen können 
[…].“94 Edith Landmann kritisierte Gundolfs Caesar hingegen vehement: 
„[Z]weifellos ist, […] dass zur geschichte der helden auch ihr nachleben gehört; 
aber losgelöst von ihrem leben behält dies doch wohl immer etwas teilhaftes, et-
was unbehaglich unvollständiges.“95 Befremden drückte sie über die Entschei-
dung für eine Ruhmesgeschichte aus, denn die Rühmenden könnten „geister je-
den ranges sein“ und auf diese Weise ungewollt „auf eine ebene“ rücken.96 Ihre 

                                                                                          
89  Brief von Erich von Kahler an Gundolf, Wolfratshausen 7.4.1916, in: Friedrich Gun-

dolf/Erich von Kahler: Briefwechsel, hg. v. Pott, Bd. 1, 2012, S. 140. 
90  Brief von Hildebrandt an Gundolf, Berlin-Tegel, 5.11.1921, Gundolf-Nachlass, GSA, 

Gundolf V, 17e. 
91  Brief von Hildebrandt an Gundolf, Wittenau, 12.12.1924, Gundolf-Nachlass, GSA, Gun-

dolf V, 17e. 
92  Karl Wolfskehl: Künder der Grösse. Friedrich Gundolf zu seinem heutigen 50. Geburtstag, 

in: Münchner Neueste Nachrichten 165 (20.6.1930). Wieder abgedruckt: Karl Wolfskehl: 
Künder der Grösse. Friedrich Gundolf, in: Gesammelte Werke. Zweiter Band. Übertragun-
gen, Prosa, hg. v. Margot Ruben/Claus Victor Bock, Hamburg 1960, S. 292–298, hier S. 296. 

93  Brief von Wolters an Gundolf, Kiel, 22.6.1924, in: Friedrich Gundolf – Friedrich Wolters. 
Ein Briefwechsel, hg. v. Fricker, 2009, S. 250f. 

94  Brief von Wolters an Gundolf, Kiel, 18.2.1925, in: ebd., S. 251f. 
95  Brief von Edith Landmann an Gundolf, Basel, 16.10.1924, in: Stefan George. Dokumente 

seiner Wirkung, hg. v. Helbig/Bock, 1974, S. 168. 
96  Ebd., S. 169. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273 - am 28.01.2026, 01:21:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 296 

missbilligende Haltung lässt sich vermutlich auf Georges Tadel zurückführen, 
der Caesar enthalte „nichts Interessantes“ und ihm fehle die „Befruchtung durch 
ein Höheres“.97 

Auch die weiteren ‚Gestalt‘-Monographien zogen das Augenmerk des Kreises 
auf sich, wenngleich weniger als Gundolfs Schriften. Ernst Glöckner verglich 
Bertrams Nietzsche mit dem Goethe: „Ein gemeinsamer Zug zog sie beide hervor 
[…]: die demütig dienende Ehrfurcht vor dem grossen Menschen, dass man 
wieder in ihnen ein Göttliches sieht und dieses wieder in ihnen verehren 
kann.“98 Gundolf selbst fand in seinen Briefen an George lobende Worte: „Ich 
lese fleissig Bertrams Nietzsche mit stets wacher Freude über diese Leistung 
[…].“99 Aber die Deutung von Nietzsches Verhältnis zur Dichtung kritisierte er: 
Bertram begreife „den Geist und die Musik darin, aber nicht die einmalige Seele 
und das Bildnerische“.100 Bertram persönlich beglückwünschte er für die „aufre-
gende, anziehende und scheidende Gewalt“ des Buches.101 Über Vallentins Na-
poleon fand Gundolf anerkennende Worte: „von stilistischen Umschweifen abge-
sehn, gut“.102 Elisabeth Salomon lobte in ihren Briefen enthusiastischer: „Eben 
les ich mit dauernd steigender Bewunderung Valentins [!] Napoleon.“103 Wolf-
ram von den Steinens Schriften nahm Gundolf mit Neugier wahr. Über Franzis-
kus habe der Mediävist „sehr gut geschrieben“.104 Während George christliche 
Themen in der Biographik ablehnte,105 enthielt der Band Franziskus und Domini-
kus nach Gundolfs Meinung eine „gute Auswahl“ und eine „vortreffliche Einlei-
tung“.106 Salomon hingegen, aus der Distanz auf den Kreis blickend, missfiel der 
Ton: „Wolframs Franziskus-Einleitung finde ich doch nicht so glücklich: er 
hängt zu sehr an Woltersscher Ausdrucksweise.“107 Als expliziter Kritiker der 
‚Gestalt‘-Monographien des Kreises tat sich Michael Landmann hervor.108 Er 
monierte nicht wie seine Mutter Edith die fehlende ‚Gestalt‘-Darstellung, son-
dern den geschichtstheoretischen Ansatz insgesamt: „Es fehlte der Blick auf Ge-
schichte im überpersonellen Sinn, auf die sich akkumulierenden Leistungen der 

                                                                                          
97  Zit. n. Vallentin, Gespräche mit Stefan George, 1967, S. 74. 
98  Brief von Glöckner an Bertram, 24.2.1918, in: Raschel: Das Nietzsche-Bild im George-

Kreis, 1984, S. 191. 
99  Brief von Gundolf an George, Berlin, 22.11.1918, in: Stefan George/Friedrich Gundolf: 

Briefwechsel, hg. v. Boehringer/Landmann, 1962, S. 315f., hier S. 315. 
100  Ebd., S. 316. 
101  Brief von Gundolf an Bertram, Berlin, 10.09.1918, in: ebd., S. 321f., hier S. 321. 
102  Brief von Gundolf an Salomon, Wolfratshausen, 17.9.1920, in: Gundolf – Salomon. 

Briefwechsel, hg. v. Eschenbach/Mojem, 2015, S. 245–248, hier S. 246. 
103  Brief von Salomon an Gundolf, Wien, 13.3.1923, in: ebd., S. 418–420, hier S. 418. 
104  Brief von Gundolf an Salomon, Heidelberg, 15.6.1924, in: ebd., S. 483f., hier S. 483. 
105  Vgl. Schlüter: Explodierende Altertümlichkeit, 2011, S. 288. 
106  Brief von Gundolf an Salomon, Heidelberg, 8.1.1926, in: Gundolf – Salomon. Briefwech-

sel, hg. v. Eschenbach/Mojem, 2015, S. 586f., hier S. 586. 
107  Brief von Salomon an Gundolf, Rom, 25.1.1926, in: ebd., S. 590f., hier S. 590. 
108  Für Hinweise geht ein Dank an Markus Pahmeier. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273 - am 28.01.2026, 01:21:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 297 

Namenlosen, auf die unterschiedliche Physiognomie der Epochen.109 Der heroi-
sierenden Darstellung des Kreises widersprach er daher mit Nachdruck: „Das 
Stehenbleiben bei den Gestalten hat etwas Ästhetisierendes und wird dem Ge-
samt der Geschichte, die immer auch Geschichte der sozialstaatlichen Groß-
Subjekte und der objektiv-geistigen Bereiche ist, nicht gerecht.“110  

Die ausgewählten Reaktionen zeigen schlaglichtartig die Anerkennung, welche 
die Autoren aus dem kreisnahen Umfeld für ihre Monographien erhielten. Be-
wundernde, mitunter enthusiastisch übersteigerte Lobesworte galten sowohl der 
sprachlichen Gestaltung als auch der inhaltlichen Ausrichtung der Biographien. 
Die Rezeptionszeugnisse hoben hervor, wie wichtig die Schriften ‚innenpolitisch‘ 
waren. Sie wurden weitgehend akzeptiert und affirmativ gelesen. Indem Wolters 
die cäsarische Ruhmesgeschichte als „unsere ganze Welt“ betrachtete, hob er die 
Bedeutung der Schriften für das Selbstverständnis des Kreises hervor. Dennoch 
war das ‚Gestalt‘-Konzept nicht unumstritten. Sowohl Detailfragen als auch die 
‚Gestalt‘-Betrachtung als solche wurden infrage gestellt. Michael Landmann, zur 
Entstehungszeit der Biographien noch im jugendlichen Alter, verurteilte den ge-
schichtstheoretischen Ansatz der Schriften jedoch erst aus der Retrospektive. 

3.2. Kreisexterne Rezeption und Kritik 

Die „georgische Lehre vom Heros“ sei den okkulten Disziplinen zuzurechnen, so 
Walter Benjamin. Er prangerte sowohl die postulierte Gewissheit der Behauptun-
gen an als auch den eigensinnigen Umgang mit der historischen Wahrheit.111 Ab-
wegig erschien ihm die Engführung von Heros und Dichter.112 Gundolfs dogmati-
scher Text erstarre das Leben Goethes zu einem Werk, von dem sich „mit dem 
Schein des Tiefsinns alles behaupten“ ließe.113 Benjamin traf durchaus den Kern 
der zeitgenössischen Kritik.114 Zu den schärfsten Kritikern Georges zählte Rudolf 

                                                                                          
109  Michael Landmann: Erinnerungen an Stefan George. Seine Freundschaft mit Julius und 

Edith Landmann, Amsterdam 1980 (Castrum Peregrini, 141–142), S. 37. 
110  Michael Landmann: Das Zeitalter als Schicksal. Die geistesgeschichtliche Kategorie der 

Epoche, Basel 1956 (Philosophische Forschungen, N.F., 7), bes. Kap. II.1. Die Ideologie der 
großen Gestalten, S. 6–9. 

111  Walter Benjamin (1930): Wider ein Meisterwerk. Zu Max Kommerell, „Der Dichter als 
Führer in der deutschen Klassik“, in: Kritiken und Rezensionen, hg. v. Heinrich Kaulen, 
Berlin 2011 (Werke und Nachlaß. Kritische Gesamtausgabe, 13.1), S. 271–279, hier S. 272f. 

112  Walter Benjamin: Goethes Wahlverwandtschaften, in: Johann Wolfgang Goethe: Die 
Wahlverwandtschaften. Ein Roman. Erläuterungen von Hans-J. Weitz, Frankfurt a.M. 
1995, S. 253–333, hier S. 290. 

113  Ebd., S. 291. 
114  Vgl. auch die Rezensionen, die 1933 und 1934 unter dem Pseudonym K.A. Stempflinger 

in der Frankfurter Zeitung erschienen: Walter Benjamin: Rückblick auf Stefan George. Zu 
einer neuen Studie über den Dichter. Von K.A. Stempflinger, in: Kritiken und Rezensio-
nen, hg. v. Kaulen, 2011, S. 413–420 sowie Walter Benjamin: Der eingetunkte Zauberstab. 
Zu Max Kommerells „Jean Paul“. Von K.A. Stempflinger, in: Kritiken und Rezensionen, 
hg. v. Kaulen, 2011, S. 438–446. Vgl. zum Thema auch Michael Rumpf: Faszination und 

 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273 - am 28.01.2026, 01:21:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 298 

Borchardt.115 Er betrachtete die Geschichtsschreibung des Kreises als „Umfäl-
schung der Weltgeschichte auf Georges Posen“.116 Die kreisexternen Reaktionen 
fielen aber auch positiv aus. Zeitgenössische Stimmen betonten die Dynamik, wel-
che die Gattung durch den Kreis in den 1920er Jahren erhielt.117 Theodor Heuss 
etwa berichtete in seinen Erinnerungen von dem positiven Eindruck, den die ‚Ges-
talt‘-Monographien des Kreises auf ihn gemacht hatten.118 Emphatisch begrüßt 
wurde der Wille zu einem ‚neuen Mythos‘: „Es ist eine der größten Taten Georges, 
daß er dem bürgerlichen Individuum wieder den heroischen Menschen gegen-
übergestellt hat: Der heroische Mensch, der nicht mehr ein Opfer der Schicksals-
gewalten ist, sondern der ihnen als Kämpfer entgegentritt […].“119  

Gerade Gundolfs Goethe rief eine Fülle publizistischer Reaktionen, auch aus 
dem Ausland, hervor.120 Darunter waren positive Besprechungen, die in enthu-

                                                                                                                                                                                                                          

Distanz. Zu Benjamins George-Rezeption, in: Walter Benjamin – Zeitgenosse der Moder-
ne, hg. v. Peter Gebhardt u.a., Kronberg/Ts. 1976 (Monographien Literaturwissenschaft, 
30), S. 51–70 sowie Geret Luhr: Ästhetische Kritik der Moderne. Über das Verhältnis Wal-
ter Benjamins und der jüdischen Intelligenz zu Stefan George, Marburg 2002. 

115  Vgl. etwa die berühmte Rezension von Rudolf Borchardt: Stefan Georges „Siebenter 
Ring“, in: Ders.: Gesammelte Werke in Einzelbänden, Prosa I, hg. v. Marie Luise Bor-
chardt, Stuttgart 1957, S. 258–294 sowie die polemische, ursprünglich nicht für den Druck 
bestimmte Schrift von Rudolf Borchardt: Aufzeichnungen Stefan George betreffend. Aus 
dem Nachlaß hg. u. erläutert v. Ernst Osterkamp, München 1998 (Schriften der Rudolf-
Borchardt-Gesellschaft, 6/7). Vgl. dazu auch Ernst Osterkamp: Poesie des Interregnums. 
Rudolf Borchardt über Stefan George, in: Rudolf Borchardt und seine Zeitgenossen, hg. v. 
dems., Berlin/New York 1997 (Quellen und Forschungen zur Literatur- und Kulturge-
schichte, 10), S. 1–26 sowie Dieter Burdorf: Kopf statt Ohr. Rudolf Borchardt als Kritiker 
Stefan Georges, in: Stefan George. Werk und Wirkung seit dem ‚Siebenten Ring‘, hg. v. 
Braungart/Oelmann/Böschenstein, 2001, S. 353–377.  

116  Rudolf Borchardt: Pseudognostische Geschichtsschreibung (1930), in: Ders.: Gesammelte 
Werke in Einzelbänden, Prosa IV, hg. v. Marie Luise Borchardt, Stuttgart 1973, S. 292–
298, hier S. 294. 

117  Willi: Der Ausdruckswillen der modernen Biographie, in: Neue Schweizer Rundschau 5 
(1925), S. 328 oder h.m.: Heroische Geschichtsbetrachtung, in: Tagespost Graz 
(19.7.1926), o.S. Vgl. Gundolf-Nachlass, GSA, Z10. 

118  „Sehr wichtig wurden mir damals die großen geschichtlichen Prosawerke, die aus dem 
Kreis von Stefan George ans Licht traten. Zu ihm selber gewann ich kein inneres Verhält-
nis; es störte mich wohl immer das esoterische Drum und Dran und das artistisch-bewußte 
Wortgefüge seiner Lyrik. Doch dann erfuhr ich aus den Leistungen seiner Schüler etwas 
von der Kraft und Zucht, die von ihm ausging, in der sprachlichen Gestaltung wie in der 
großen Anlage: Es würde mir undankbar erscheinen, wollte ich nicht ein Wort davon sa-
gen, was mir alle Arbeiten von Friedrich Gundolf, seit seinem herrlichen Shakespeare-
Werk, von Wolters, Kommerell und anderen bedeutet haben. Nicht das, was man bei ihm 
lernen konnte – und dies war nicht wenig –, entschied bei solcher Bewertung, sondern das 
Maß des Anspruchs, das sie stellten.“ Zit. n. Theodor Heuss: Erinnerungen. 1905–1933, 5. 
Aufl., Tübingen 1964, S. 354. 

119  Bruno E. Werner: Das Erlebnis Stefan George, in: Deutsche Allgemeine Zeitung 
(8.6.1928), zit. n. Stefan George. 1868 · 1968. Der Dichter und sein Kreis, hg. v. Zeller, 
1968, hier S. 354. 

120  Etliche ausländischen Rezensionen, vor allem italienische, französische und niederländi-
sche, sind im Gundolf-Nachlass gesammelt. Vgl. GSA, Z5 und Z5a. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273 - am 28.01.2026, 01:21:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 299 

siastischen Hymnen gipfelten. Das Werk sei „reich, überreich […] an tiefen, tref-
fenden, vielfach neuen und stets bedeutsamen Wahrheiten über Goethe“.121 
Ernst Cassirer brachte seine Bewunderung zum Ausdruck. Er prophezeite – trotz 
der Differenzen zu seiner eigenen Anschauung122 – Gundolfs geistesgeschichtli-
che Betrachtung als philologische Methode der Zukunft.123 Ähnlich attestierte 
Georg Lukàcs dem Literaturwissenschaftler Gundolf, eine „vollkommen neue Art 
Literaturgeschichte zu schreiben“, und betonte die geistige Größe des Verfassers: 
„Nur Goethe congeniale Menschen wären zu einer solchen Darstellung imstan-
de.“124 Von einem „höchst erfreulichen Höhepunkt“ der Goethe-Biographik 
sprach Harry Maync.125  

Im September 1930 verkündeten anderthalb Dutzend Tageszeitungen gleich-
zeitig die 13. Auflage des Buches. Gundolfs Goethe erfreute sich knapp 15 Jahre 
nach Erscheinen noch einer großen Leserschaft. Ein Rezensent der Königsberger 
Allgemeinen Zeitung ließ sich sogar zu der Frage hinreißen: „Kann über Gundolf 
hinaus noch etwas über Goethe zu sagen übrig bleiben?“126 Wenngleich Erich 
von Kahler der zeitgenössischen Philologie eine Meinung vorzuschreiben ver-
suchte („Auch den Fachhirnen muss, denk ich, deutlich werden, dass es die vor-
bildliche Monographie, dass es zum erstenmal wirklich Geistesgeschichte ist, die 
darin gegeben wird.“127), konnte er ihre Bedenken und eine brüske Ablehnung 
nicht verhindern. Um das Buch setzte eine Debatte ein, die über eine fachinter-
ne Diskussion weit hinausging.128 Im Zentrum der Kritik stand die Frage nach 

                                                                                          
121  Richard Meßleny: Rez. Friedrich Gundolfs Goethe, in: Archiv für Geschichte der Philoso-

phie 31 (1918), S. 231–237, hier S. 231. 
122  „Ich habe bei der Lektüre ihres Werkes oft den Eindruck gehabt, daß wir, von ganz ver-

schiedenen Ausgangspunkten herkommend und vielleicht auf ganz verschiedene Ziele 
hingehend, uns in der Mitte des Weges begegnen.“ Zit. n. Brief von Ernst Cassirer an 
Gundolf, Berlin, 6.10.1916, Gundolf-Nachlass, GSA, Briefe 3aC1. Cassirer nimmt an die-
ser Stelle Bezug auf seine Schrift Freiheit und Form. Studien zur deutschen Geistesgeschichte, Ber-
lin 1916, die auch ein Kapitel zu Goethe enthält. 

123  Brief von Ernst Cassirer an Gundolf, Berlin, 18.10.1916, Gundolf-Nachlass, GSA, Briefe 
3aC1. 

124  Die Aussagen sind überliefert in einem Brief von Salomon an Gundolf, Heidelberg, 
29.11.1916, in: Gundolf – Salomon. Briefwechsel, hg. v. Eschenbach/Mojem, 2015, S. 56–
58, hier S. 57f. 

125  Harry Maync: Die Goethe-Literatur während des Weltkrieges, in: Jahrbuch der Goethe-
Gesellschaft 4 (1917), S. 263–303, hier S. 268. Vgl. auch Harry Maync: Geschichte der 
deutschen Goethe-Biographie. Ein kritischer Abriß, Zweiter Abdruck, Leipzig 1904 sowie 
Harry Maync: Die Entwicklung der deutschen Literaturwissenschaft. Rektoratsrede gehal-
ten am 13. November 1926, dem 92. Stiftungsfeste der Universität Bern, Bern 1927. 

126  Er räumte aber ein, Gundolfs „ausgeprägte Eigenart“ und seine „scharf gezogenen Gren-
zen“ könne man nicht leugnen. Zit. n. Walther Harich: Witkops ‚Goethe‘, in: Königsber-
ger Allgemeine Zeitung (23.9.1931), o.S. Vgl. Gundolf-Nachlass, GSA, Z5. 

127  Brief von Erich von Kahler an Gundolf, Wolfratshausen 7.4.1916, in: Friedrich Gun-
dolf/Erich von Kahler: Briefwechsel, hg. v. Pott, Bd. 1, 2012, S. 140. 

128  Vgl. die detaillierte Nachzeichnung der Debatte bei Höppner: Zur Kontroverse um Fried-
rich Gundolfs „Goethe“, in: Kontroversen in der Literaturtheorie – Literaturtheorie in der 

 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273 - am 28.01.2026, 01:21:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 300 

der Wissenschaftlichkeit des Textes.129 Der Streit gipfelte mit der Herausgabe ei-
nes Euphorion-Sonderheftes,130 in dem die Herausgeber und Beiträger sich be-
mühten, Widersprüchlichkeiten des Goethe festzustellen.131 Man warf Gundolf 
vor, das Buch sei als wissenschaftliches Werk nicht zu akzeptieren: „In Gundolfs 
Goethe dominiert das Uebergewicht des Künstlertums. Deshalb gehört das Werk 
mehr der schönen Literatur als der Wissenschaft an.“132 

Gundolfs Caesar. Geschichte seines Ruhms wurde ebenso intensiv diskutiert.133 
Das Mannheimer Tageblatt titelte seine Rezension mit „Der neue Gundolf“.134 
Seine Sprache stieß auf Zustimmung135 wie auch auf Kritik: „Die gewandte Dar-
stellung leidet hie und da durch den Gebrauch befremdender, gesuchter Worte, 
und die Lektüre wird erschwert durch überaus mangelhafte Interpunktion.“136 Et-
liche Rezensenten verfielen selbst in Gundolfs Sprachduktus.137 Seine Schrift 
wurde selbst dann gewürdigt, wenn die Rezensenten nicht übereinstimmten („ei-
ne stolze Bereicherung, auch wo man widersprechen muß“).138 In der Neuen Zür-
cher Zeitung fiel das gewichtige Urteil: „eine gewaltige Trilogie der europäischen 
Geistesgeschichte“.139 Die Vossische Zeitung resümierte: „Was bedeutet der neue 
Cäsar-Kult bei Gundolf […]? Heldenverehrung, Heldensehnsucht.“140 Vossler 
verwarf vor allem die Theorie des Ruhms. Er vermutete in der Cäsar-

                                                                                                                                                                                                                          

Kontroverse, hg. v. Klausnitzer/Spoerhase, 2007, S. 183–205. Vgl. auch Wolfgang Höpp-
ner: Eine Institution wehrt sich. Das Berliner Germanische Seminar und die deutsche Gei-
stesgeschichte, in: Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte, hg. v. König/Lämmert, 
1993, S. 362–380. 

129  Kruckis: „Ein potenziertes Abbild der Menschheit“, 1995, S. 320. 
130  Euphorion (1921), Vierzehntes Ergänzungsheft (Gundolf-Heft), hg. v. Josef Nadler/August 

Sauer. 
131  August Sauer: Vorbemerkung, in: Euphorion (1921), S. III-IV. 
132  Julius Petersen: Rez. zu Gundolf, Goethe, in: Literaturblatt für germanische und romani-

sche Philologie 39 (1918), Sp. 218–229, hier Sp. 229. 
133  Vgl. Gundolf-Nachlass, GSA, Z9. Hier sind knapp 100 Rezensionen gesammelt, darunter 

auch Rezensionen aus Italien, Frankreich, England, USA und Israel. 
134  Richard Wolf: Der neue Gundolf. Cäsar und die Jahrtausende, in: Mannheimer Tageblatt 

(10.12.1924), o.S. Vgl. Gundolf-Nachlass, GSA, Z9. 
135  J. Kreutzer: Rez. Friedrich Gundolf: Cäsar. Geschichte seines Ruhms, in: Kölnische Zeitung 

(11.12.1924), o.S. Vgl. Gundolf-Nachlass, GSA, Z9. An anderer Stelle: „[W]ieder bewundern 
wir die Fähigkeit, in Antithesen von größter sprachlicher Feinheit und Knappheit plötzliches 
Licht über sehr verschlungene Sachverhalte zu gießen.“ Zit. n. Paul Wegwitz: Rez. Friedrich 
Gundolf: Cäsar, Geschichte seines Ruhms, in: Die Tat 18/1 (1926/27), S. 148–150. 

136  Franz Kampers: Rez: Gundolf, Friedrich: Caesar, in: Literarischer Handweiser 3 (1925), 
o.S. Vgl. Gundolf-Nachlass, GSA, Z9. 

137  Vgl. etwa Paul Wegwitz: Rez. Friedrich Gundolf: Cäsar, Geschichte seines Ruhms, in: Die 
Tat 18/1 (1926/27), S. 148–150. 

138  Kurt Uram: Gestaltwandel Cäsars, in: Die Zeit (28.12.1924), o.S. Vgl. Gundolf-Nachlass, 
GSA, Z9. 

139  Ernst Howald: Cäsar, in: Neue Zürcher Zeitung (4.1.1925), o.S. Vgl. Gundolf-Nachlass, 
GSA, Z9. 

140  Moritz Goldstein: Julius Cäsar und sein Ruhm. Brandes und Gundolf, in: Vossische Zei-
tung (5.4.1925), o.S. Vgl. Gundolf-Nachlass, GSA, Z9. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273 - am 28.01.2026, 01:21:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 301 

Monographie nur die Reste eines „Kinder- oder Jünglingsglaubens“, die Erfül-
lung eines „posthumen Knabenwunsches“.141 Arthur Schnitzler, der sich in sei-
nem Aufsatz Der Geist im Wort und der Geist in der Tat (1927) mit Gundolfs The-
sen beschäftigte,142 richtete sich dezidiert gegen die Symbiose gegensätzlicher 
Qualitäten in einer Person.143 Dolf Sternberger hingegen zollte Gundolf Aner-
kennung: Er sei „weit über die Grenzen der Heldenverehrungsdoktrin hinausge-
gangen, die ihm von Stefan George mitgegeben war“.144 

Bei der Lektüre von Bertrams Nietzsche empfand Thomas Mann „ernsteste 
Rührung und Dankbarkeit, die Empfindung wahrhaft tröstlichen, freundschaft-
lich wissenden Zuspruchs, eine Rückblick-Ergriffenheit beim Betrachten dieser 
geistigen Landschaft […].“145 Hermann Hesse äußerte sich wohlwollend: Das 
Buch sei „gewiß eines der wertvollsten Bücher des heutigen Deutschland“.146 
Andere Stimmen waren zwiespältiger: Bertrams Theorie der Legende sei eine 
„arge Übertreibung“ und ein „Widerspruch mit seinem eigenen Verfahren“.147 
Bertram liefere nicht – wie angekündigt – eine Mythologie, sondern offenbare 
lediglich eine „Sehnsucht nach der Verzauberung“.148 Auch Wolfram von den 
Steinen wurde kritisch rezensiert. Seine Reihe Heilige und Helden des Mittelalters 
zeige zwar einen „gesunden Sinn für Lebendigkeit und Bedeutung“,149 aber „die 
Absicht des Ganzen [sei] kaum ausschließlich wissenschaftlicher Art“.150 Wer 
dem Kreis wohlgesonnener war, registrierte erfreut die Prägung durch George. 
Von ihm habe von den Steinen „den Einfluss überragender Persönlichkeiten auf 
die Geschichte zu sehen gelernt“.151 Auch andere Rezensenten nahmen diese 

                                                                                          
141  Vossler: Vom sprachlichen und sonstigen Wert des Ruhmes, in: Deutsche Vierteljahrs-

schrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 4/1 (1926), S. 226–239, hier S. 238. 
Dirk Werle hat die Kritik Vosslers ausführlich nachgezeichnet und die Briefe an Gundolf 
ediert. Vgl. Werle: Vossler gegen Gundolf, in: George-Jahrbuch 8 (2010/11), S. 103–127. 

142  Schnitzler: Der Geist im Wort und der Geist in der Tat, 1927. 
143  Brief von Arthur Schnitzler an Gundolf, Wien, 12.2.1927, Gundolf-Nachlass, GSA, Briefe 

32d. 
144  Dolf Sternberger: Rede zum Gedächtnis Friedrich Gundolfs anläßlich seines hundertsten 

Geburtstages, Hessischer Rundfunk, 7.6.1980, masch. Typoskript, DLA Marbach, A: 
Sternberger, 89.10.616.  

145  Brief von Thomas Mann an Bertram, München, 21.09.1918, in: Thomas Mann an Ernst 
Bertram. Briefe, hg. v. Jens, 1960, S. 74–78, hier S. 76. Vgl. Kap. IV.2.1. 

146  Hermann Hesse: Nietzsche. Von Ernst Bertram, in: Vivos voco 1 (1919/1920), S. 78. 
147  Alois Riehl: Bertrams Nietzschebuch, in: Deutsche Literaturzeitung 27/28 (1919), Sp. 

515–518, hier Sp. 516 (mit Fortsetzungen in den Folgeheften 29, Sp. 547–550, und 30, Sp. 
571–574). 

148  Friedrich Würzbach: Die Wandlung der Deutung Nietzsches, in: Blätter für Deutsche Phi-
losophie. Zeitschrift der Deutschen Philosophischen Gesellschaft 4/2 (1930), S. 202–211. 

149  Friedrich Baethgen: Rezension zu Wolfram von den Steinens Heilige und Helden des 
Mittelalter, in: Deutsche Literaturzeitung (8) 1927, Sp. 367–371, hier Sp. 369. Sie wird in 
von den Steinens Nachlass in der UB Basel verwahrt, Signatur: NL 85, I 2. 

150  Ebd., Sp. 370. 
151  Paul König: Der Kulturhistoriker Wolfram von den Steinen 1892–1967. Zum Gedächtnis 

seines achtzigsten Geburtstages am 23. November, in: Die Tat 277 (25.11.1972), S. 26. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273 - am 28.01.2026, 01:21:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 302 

Ausrichtung wahr: „Sein Ausgangspunkt war Stefan George, und von diesem 
Punkt läuft eine gerade Linie durch alle seine Arbeiten zur Kultur und Geschich-
te des Mittelalters.“152 1931 erschien unter dem Titel Helden und Heldenverehrung 
eine polemische Kritik der beiden George-Monographien von Gundolf und 
Wolters. „Dieser Wolters ist von einer schriftstellerischen Hilfslosigkeit, die nur 
durch den Mangel an Talent menschlich sympathisch wirkt“, zielte der Rezen-
sent auf den Autor, ließ aber auch Gundolf nicht unbeschadet: Dieser sei „ein 
unerträglicher Schriftsteller, der sich lieber den Arm ausreißt, als eine Katze Kat-
ze zu nennen und nicht ein biegsames kaiserliches Geschöpf mit glühenden Au-
gen und sanfter Spur […].“ Negativ falle diese Art der Biographik auf George zu-
rück: Seine Schüler machten aus ihm ein „gipsenes Monument“, mehr noch: 
„[D]er Held des Woltersschen Buches könnte bequem aus Pfefferkuchen geba-
cken sein“, so urteilte der ebenso erboste wie amüsierte Rezensent.153  

Die Rezeptionszeugnisse zeigen die ‚außenpolitischen‘ Grenzen der elitären 
Haltung des Kreises. Wenngleich es sehr viele positive Reaktionen gab, mangelte 
es doch häufig an Glaubwürdigkeit – insbesondere bei kreisfernen Intellektuel-
len. Zwischen unbedingtem Wahrheitsanspruch des Kreises und Überzeugungs-
kraft in der Öffentlichkeit klaffte eine große Lücke. Zu durchschaubar erschien 
die Absicht, die Geschichte ‚großer Männer‘ auf George zuzuschneiden. Die 
Kreis-Autoren reizten ihre Orientierung auf George und die damit einhergehen-
den methodischen Ansätze zu sehr aus, als dass ihre Schriften für eine breitere 
fachwissenschaftliche oder bildungsnahe Öffentlichkeit akzeptabel gewesen wä-
ren. Hans Blumenberg brachte in seiner Studie zur Präfiguration diese Form der 
Ausreizung auf den Punkt und wies zugleich auf ihr natürliches Ende hin: „Ritu-
ale müssen bis zur Erschöpfung ausgeschöpft werden.“154 

                                                                                          
152  Curt Hohoff: Dem Mittelalter auf der Spur, in: Süddeutsche Zeitung 90/91 (Ostern 

13./14./15.4.1968), S. 89. 
153  Richard: Helden und Heldenverehrung, in: Gegner. Zeitschrift für neue Einheit 5 (1931), 

S. 27. 
154  Blumenberg: Präfiguration. Arbeit am politischen Mythos, hg. v. Nicholls/Heidenreich, 

2014, S. 15. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273 - am 28.01.2026, 01:21:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	1.  Heroisierung und Intertextualität
	1.2. ‚Externe‘ Kommunikation: Indienstnahme von Heroismustheorien
	1.3. ‚Interne‘ Kommunikation: Verweissystem der ‚Gestalt‘-Monographien

	1.1. Publikationschronologie der Schriften zum Heroischen
	2. Außertextuelle Referenzen und Funktion für den Kreis
	2.1. Gelenkte Heroisierung: Zur Wirkungsästhetik der ‚heroischen Biographie‘
	2.2. Heroische Genealogie: George als ‚Postfigurat‘
	2.3. Stilisierung des Lebens: Heldenkonstruktionen und Heldentypen
	2.4. Selbstheroisierung: Teilhabe am Heroischen und heroische Haltung

	3. Innen- und Außenpolitik: Rezeption der Biographik und des Heldenmodells
	3.1. Reaktionen aus dem Kreis
	3.2. Kreisexterne Rezeption und Kritik


