Ein demokratisches Puppentheater?
Die Problematik der Metaphorik des Theatrum mundi

Michael Hartmann

Philosophie ist eine Titigkeit. Diese besteht zuallererst im kritischen Hinterfragen
von allgemein anerkannten Selbstverstindlichkeiten. Dazu gehort unter anderem,
samtliche verbale Auerungen — auch die von Philosophen - unter »die Lupe« zu le-
gen, um deren Sinn- und Bedeutungshaftigkeit genauer zu analysieren. Geht man
also davon aus, wie dies etwa auch Ludwig Wittgenstein tut, dass die Aufgabe der
Philosophie zuvorderst nicht darin besteht, philosophische Sitze zu produzieren,
sondern Sitze oder Auflerungen klar werden zu lassen, so ist in Bezug auf Sarah
Rebecca Stromels Beitrag in diesem Band Folgendes deutlich zu machen: Sowohl
Alexis de Tocqueville als auch Stromel scheinen es fiir selbstverstindlich zu halten,
dass der Mensch ein manipulierbares Wesen sei. Dieser Kommentar versucht eine
solche, nicht erst heute zum Gemeinplatz gewordene, Ansicht in groben Ziigen zu
entselbstverstindlichen. Denn: Ein jeder der die Meinung vertritt, dass mensch-
liche Individuen grundsitzlich durch verdufierlichte Krifte >steuer- oder lenkbar<
seien, lisst sich in dieser Annahme nicht etwa von einer Tatsache leiten, sondern
von einer metaphorischen Leitvorstellung, deren Wurzeln bei Platon liegen: Die
Rede ist von der Metaphorik des Theatrum mundi.!

Bereits in der Antike meint Platon im Menschen die »Marionette der Gétter«”
ausmachen zu konnen: Die Welt gleiche einer Theaterbithne, auf der menschliche
Wesen als »Spielzeug«® der hinter den Kulissen sitzenden Gétter dienen. In der
Welttheater-Metaphorik lasst sich fortan eine deterministisch angelegte Denkfigur
auffinden. In aller Kiirze wird in dieser das Subjekt als Spielball fremder Krifte
begriffen.

Auch wenn wir uns in aufgeklirten Gesellschaften inzwischen von der Idee ver-
abschiedet haben, dass es Gotter seien, die unser Schicksal hinter der Weltkulisse

1 Eine gelungene Darstellung des historischen Verlaufs der Metaphorik des Theatrum mundiin
der Philosophiegeschichte findet sich im Artikel Theater von Claus Langbehn im Warterbuch
der philosophischen Metaphern.

2 Platon : Nomoi, 644d8.

3 Ebd. 803c4-—5.

~am 09:43:42.


https://doi.org/10.14361/9783839452783-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

46

Michael Hartmann

zu steuern vermogen, sind gottliche Drahtzieher im Laufe der Zeit durch ande-
re — heute als plausibler geltende — Michte ersetzt worden: Naturkrifte, Neuro-
nen, unbewusste Triebe oder eben auch ganze Gesellschafts- und Staatsformen:
Wihrend es bei Platon also noch die im Verborgenen operierenden Gétter waren,
die Menschen wie Marionetten bewegten, sind es gegenwirtig zumeist abstrak-
tere GroReren, welche menschliche Subjekte wie an Drihte angespannte Puppen
lenken. Kurzum: Obwohl sich die Metaphorik des Welttheaters »zu Zeiten von Me-
taphysik und Religion formierte und hier besondere Bedeutung gewinnen konnte,
bleibt festzuhalten, dass das Theatrum-mundi-Motiv attraktiv genug gewesen ist,
um wirkungsmichtig in die neuzeitliche Philosophie auszustrahlen.«* In zuge-
spitzter, wenn nicht gar iiberspitzter, Form duflert sich Boris Groys diesbeziiglich:
»In der europiischen Tradition hat man immer geglaubt, dass es hinter der sicht-
baren Natur eine andere Wahrheit gibt — Gott. Heute glaubt man, dass hinter den
Naturerscheinungen etwa Elementarteilchen, Atome, die Modelle der Stringtheo-
rie stecken, also lauter Phinomene, die wir nicht sehen oder erfahren und oft nicht
einmal begreifen kénnen. Hinter dem, was wir sehen, vermuten wir undurchsich-
tige Krifte. Das ist die automatische Reaktion auf alles, was wir wahrnehmen.«®

Insofern man sich nun darauf einlisst, die Texte von Tocqueville und Stromel
metatheoretisch zu betrachten, fillt dabei prinzipiell Folgendes auf: Es wird dar-
in mit einem bestimmbaren Bild vom Menschen gearbeitet: dem der Marionette.
Wenn Stromel etwa unter Bezugnahme auf Tocqueville in ihrem Beitrag die Fra-
ge aufwirft, wie eigenstindig der von Tocqueville sogenannte homme démocratique
noch denken und fithlen kénne, dann kommt hierbei der implizite Riickgriff auf die
Metaphorik des Theatrum mundi zum Vorschein, in der das Individuum als lenkba-
res Wesen opaker Krifte begriffen wird: Nicht nur Tocqueville, sondern auch Stro-
mel behaupten allen Ernstes, dass eine verduf3erlichte und abstrakte Grofle — die
spezifische Struktur einer demokratisch organisierten Gesellschaft — in der Lage
sei, Gefithle »in uns< hervorzurufen, die wir nicht spiiren wiirden, wenn wir nicht
auch in einer Demokratie lebten: Explizit spricht Stromel in ihrem Beitrag von
der Ilusion frei entstehender Gefiihle. Eine Tauschung sei dies deshalb, weil Emp-
findungen in Wahrheit »von politischen Strukturen beeinflusst« werden, die den
»demokratischen Menschen an sich« zumeist »lenken und leiten [Hervorhebungen
von M. H.]«.

Doch dabei bleibt es nicht: Im Sinne der Metaphorik des Theatrum mundi sei den
in einer Demokratie lebenden Menschen im Grunde nicht bewusst, dass sie auf ei-
ner >Bithne«stehen, weshalb sie sich ungliicklicherweise mit der in demokratischen

4 Claus Langbehn: »Theater«, in: Warterbuch der philosophischen Metaphern, Darmstadt: WBG
2011, S. 460.
5 Boris Groys: »Siri, das war frither die Fee aus dem Marchenc, in: brandeins, Wahrnehmung 2019.

~am 09:43:42.


https://doi.org/10.14361/9783839452783-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ein demokratisches Puppentheater?

Gesellschaften zu spielenden Rolle so stark identifizieren, dass sie dabei nicht be-
merken, wie sie ihr authentisches Wesen verlieren: Angeblich bifie der homme dé-
mocratique »jede authentische Bindung zu sich selbst ein«. Auf diese Weise vermeh-
ren sich »emotionale Missstindex, die bar jeder Spontaneitit sind. Die angemes-
sene Frage darauf kann nur sein, was die Autorin tiberhaupt unter Authentizitit
versteht und wer oder was den Maf3stab dafiir vorgibt, wann ein Mensch authen-
tisch auftritt. Tocqueville und Stromel jedenfalls scheinen eine mehr oder weniger
einleuchtende Antwort gefunden zu haben: Ein authentisches Subjekt mache aus,
dass dessen Gefithlshaushalt noch nicht durch die ungiinstige Einflussnahme po-
litischer Strukturen »deformiert« und »pervertiert« sei. Der durch demokratische
Phinomene weniger »vergiftete« Mensch ist durch »echte verbindende Gefiihle«
gekennzeichnet, die von »Spontaneitit« zeugen. Anhand eines solchen, von Toc-
queville herkommenden, Mafstabes kann der aufrichtige Demokrat vom perver-
tierten oder deformierten getrennt werden. Unter Zuhilfenahme der Worte Harry
G. Frankfurts lisst sich Folgendes erwidern: »Es ist jedoch eine groteske Vorstel-
lung, wir selbst seien fest umrissene und klar bestimmte Wesen [...] Die Tatsachen
und Aussagen iiber uns selbst sind keineswegs besonders solide und resistent ge-
gen eine Auflgsung durch skeptisches Denken. In Wirklichkeit sind wir Menschen
schwer zu packende Wesen. Unsere Natur ist notorisch instabiler und weniger ein-
gewurzelt als die Natur anderer Dinge. Und angesichts dieser Tatsache ist Aufrich-
tigkeit [Authentizitit, M. H.] selbst Bullshit.«®

Schlussendlich ist das von Tocqueville entworfene und von Strémel unhinter-
fragt aufgegriffene Menschenbild also deshalb problematisch, weil es der Annahme
unterliegt, dass es das gesellschaftliche Sein sei, das den Menschen zur Marionette
mache. Was aber, wenn es sich gerade umgekehrt verhalte? Wenn es also nicht das
gesellschaftliche Sein ist, sondern das Bewusstsein — oder besser gesagt — dessen
formale Strukturen, die das Verhiltnis des Subjektes zu seiner (Um-)Welt formen.
Gerade weil wir alle unverwechselbare Individuen sind, wird unsere Auffassung
von der Welt — unser In-der-Welt-Sein — vom Stil unseres Ichs konstituiert.

Nicht also die fiir Demokratien spezifischen gesellschaftlichen Verhiltnisse
vermdgen unseren >Gefithlshaushalt« in einer Weise zu manipulieren, dass die-
ser in eine >pervertierte Form« gelangt, sondern die individuell divergierenden
Strukturen des Bewusstseins miissen dafiir in Frage kommen: Die kategoriale
Verfasstheit des Subjektes bedingt, wie der Mensch auf Welt und Gesellschaft
>blickt«. Das in den Gesellschaften der Welt Beobachtete sagt deswegen mehr iiber
das stilistische Weltverhiltnis” des Beobachters aus als iiber das Beobachtete:
Nicht die sich in einer Gesellschaft formierenden Krifteverhiltnisse sind es, die

6 Harry G. Frankfurt: Bullshit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006, S. 72f.
7 Zum Begriff des Stils in der Philosophie des Bewusstseins sind folgende Schriften zu emp-
fehlen: Hans Blumenberg, Paradigmen zu einer Metaphorologie, Frankfurta.M.: Suhrkamp 2013,

~am 09:43:42.

47


https://doi.org/10.14361/9783839452783-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

48

Michael Hartmann

mit dem Menschen wie mit einer an feine Drihte gespannten Figur umgehen,
sondern allein das Individuum ist es, welches Puppenspieler und Puppe in einem
darstellt: Die in der Welt agierenden Subjekte sind in ein Spiel mit sich selbst
verwickelt, bei dem sie nicht zu bemerken scheinen, dass es eine Metapher ist,
die ihr Denken in >Gefangenschaft< nimmt. Folglich ist mehr zu gewinnen, wenn
wir die Antwort auf die Frage nach der Schuld fir unsere »pervertierten« und
»vergifteten« Gefithle nicht in der Demokratie suchen, sondern bei uns selbst:
»Revolutionir wird der sein, der sich selbst revolutionieren kann.«®

Lambert Wiesing: Ich fiir mich, Berlin: Suhrkamp 2020 und Michael Hartmann: Die Metaphorik
des Immateriellen bei George Berkeley, Paderborn: Mentis 2020.
8 Ludwig Wittgenstein: Tagebiicher 1914-1916, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1984, S. 145.

~am 09:43:42.


https://doi.org/10.14361/9783839452783-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

