
Ein demokratisches Puppentheater?

Die Problematik der Metaphorik des Theatrum mundi

Michael Hartmann

Philosophie ist eine Tätigkeit. Diese besteht zuallererst im kritischen Hinterfragen

von allgemein anerkannten Selbstverständlichkeiten. Dazu gehört unter anderem,

sämtliche verbale Äußerungen – auch die von Philosophen – unter ›die Lupe‹ zu le-

gen, um deren Sinn- und Bedeutungshaftigkeit genauer zu analysieren. Geht man

also davon aus, wie dies etwa auch Ludwig Wittgenstein tut, dass die Aufgabe der

Philosophie zuvorderst nicht darin besteht, philosophische Sätze zu produzieren,

sondern Sätze oder Äußerungen klar werden zu lassen, so ist in Bezug auf Sarah

Rebecca Strömels Beitrag in diesem Band Folgendes deutlich zu machen: Sowohl

Alexis de Tocqueville als auch Strömel scheinen es für selbstverständlich zu halten,

dass der Mensch ein manipulierbares Wesen sei. Dieser Kommentar versucht eine

solche, nicht erst heute zum Gemeinplatz gewordene, Ansicht in groben Zügen zu

entselbstverständlichen. Denn: Ein jeder der die Meinung vertritt, dass mensch-

liche Individuen grundsätzlich durch veräußerlichte Kräfte ›steuer- oder lenkbar‹

seien, lässt sich in dieser Annahme nicht etwa von einer Tatsache leiten, sondern

von einer metaphorischen Leitvorstellung, deren Wurzeln bei Platon liegen: Die

Rede ist von der Metaphorik desTheatrum mundi.1

Bereits in der Antike meint Platon im Menschen die »Marionette der Götter«2

ausmachen zu können: Die Welt gleiche einer Theaterbühne, auf der menschliche

Wesen als »Spielzeug«3 der hinter den Kulissen sitzenden Götter dienen. In der

Welttheater-Metaphorik lässt sich fortan eine deterministisch angelegte Denkfigur

auffinden. In aller Kürze wird in dieser das Subjekt als Spielball fremder Kräfte

begriffen.

Auch wenn wir uns in aufgeklärten Gesellschaften inzwischen von der Idee ver-

abschiedet haben, dass es Götter seien, die unser Schicksal hinter der Weltkulisse

1 Eine gelungene Darstellung des historischen Verlaufs der Metaphorik des Theatrummundi in

der Philosophiegeschichte findet sich im Artikel Theater von Claus Langbehn imWörterbuch

der philosophischen Metaphern.

2 Platon : Nomoi, 644d8.

3 Ebd. 803c4-–5.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-003 - am 14.02.2026, 09:43:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


46 Michael Hartmann

zu steuern vermögen, sind göttliche Drahtzieher im Laufe der Zeit durch ande-

re – heute als plausibler geltende – Mächte ersetzt worden: Naturkräfte, Neuro-

nen, unbewusste Triebe oder eben auch ganze Gesellschafts- und Staatsformen:

Während es bei Platon also noch die im Verborgenen operierenden Götter waren,

die Menschen wie Marionetten bewegten, sind es gegenwärtig zumeist abstrak-

tere Größeren, welche menschliche Subjekte wie an Drähte angespannte Puppen

lenken. Kurzum: Obwohl sich die Metaphorik des Welttheaters »zu Zeiten von Me-

taphysik und Religion formierte und hier besondere Bedeutung gewinnen konnte,

bleibt festzuhalten, dass das Theatrum-mundi-Motiv attraktiv genug gewesen ist,

um wirkungsmächtig in die neuzeitliche Philosophie auszustrahlen.«4 In zuge-

spitzter, wenn nicht gar überspitzter, Form äußert sich Boris Groys diesbezüglich:

»In der europäischen Tradition hat man immer geglaubt, dass es hinter der sicht-

baren Natur eine andere Wahrheit gibt – Gott. Heute glaubt man, dass hinter den

Naturerscheinungen etwa Elementarteilchen, Atome, die Modelle der Stringtheo-

rie stecken, also lauter Phänomene, die wir nicht sehen oder erfahren und oft nicht

einmal begreifen können. Hinter dem, was wir sehen, vermuten wir undurchsich-

tige Kräfte. Das ist die automatische Reaktion auf alles, was wir wahrnehmen.«5

Insofern man sich nun darauf einlässt, die Texte von Tocqueville und Strömel

metatheoretisch zu betrachten, fällt dabei prinzipiell Folgendes auf: Es wird dar-

in mit einem bestimmbaren Bild vom Menschen gearbeitet: dem der Marionette.

Wenn Strömel etwa unter Bezugnahme auf Tocqueville in ihrem Beitrag die Fra-

ge aufwirft, wie eigenständig der von Tocqueville sogenannte homme démocratique

noch denken und fühlen könne, dann kommt hierbei der implizite Rückgriff auf die

Metaphorik desTheatrummundi zum Vorschein, in der das Individuum als lenkba-

res Wesen opaker Kräfte begriffen wird: Nicht nur Tocqueville, sondern auch Strö-

mel behaupten allen Ernstes, dass eine veräußerlichte und abstrakte Größe – die

spezifische Struktur einer demokratisch organisierten Gesellschaft – in der Lage

sei, Gefühle ›in uns‹ hervorzurufen, die wir nicht spüren würden, wenn wir nicht

auch in einer Demokratie lebten: Explizit spricht Strömel in ihrem Beitrag von

der Illusion frei entstehender Gefühle. Eine Täuschung sei dies deshalb, weil Emp-

findungen in Wahrheit »von politischen Strukturen beeinflusst« werden, die den

»demokratischen Menschen an sich« zumeist »lenken und leiten [Hervorhebungen

von M. H.]«.

Doch dabei bleibt es nicht: Im Sinne derMetaphorik desTheatrummundi sei den

in einer Demokratie lebenden Menschen im Grunde nicht bewusst, dass sie auf ei-

ner ›Bühne‹ stehen,weshalb sie sich unglücklicherweisemit der in demokratischen

4 Claus Langbehn: »Theater«, in: Wörterbuch der philosophischen Metaphern, Darmstadt: WBG

2011, S. 460.

5 Boris Groys: »Siri, daswar früher die Fee aus demMärchen«, in: brandeins,Wahrnehmung 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-003 - am 14.02.2026, 09:43:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ein demokratisches Puppentheater? 47

Gesellschaften zu spielenden Rolle so stark identifizieren, dass sie dabei nicht be-

merken, wie sie ihr authentisches Wesen verlieren: Angeblich büße der homme dé-

mocratique »jede authentische Bindung zu sich selbst ein«. Auf dieseWeise vermeh-

ren sich »emotionale Missstände«, die bar jeder Spontaneität sind. Die angemes-

sene Frage darauf kann nur sein, was die Autorin überhaupt unter Authentizität

versteht und wer oder was den Maßstab dafür vorgibt, wann ein Mensch authen-

tisch auftritt. Tocqueville und Strömel jedenfalls scheinen eine mehr oder weniger

einleuchtende Antwort gefunden zu haben: Ein authentisches Subjekt mache aus,

dass dessen Gefühlshaushalt noch nicht durch die ungünstige Einflussnahme po-

litischer Strukturen »deformiert« und »pervertiert« sei. Der durch demokratische

Phänomene weniger »vergiftete« Mensch ist durch »echte verbindende Gefühle«

gekennzeichnet, die von »Spontaneität« zeugen. Anhand eines solchen, von Toc-

queville herkommenden, Maßstabes kann der aufrichtige Demokrat vom perver-

tierten oder deformierten getrennt werden. Unter Zuhilfenahme der Worte Harry

G. Frankfurts lässt sich Folgendes erwidern: »Es ist jedoch eine groteske Vorstel-

lung, wir selbst seien fest umrissene und klar bestimmte Wesen […] Die Tatsachen

und Aussagen über uns selbst sind keineswegs besonders solide und resistent ge-

gen eine Auflösung durch skeptisches Denken. In Wirklichkeit sind wir Menschen

schwer zu packendeWesen. Unsere Natur ist notorisch instabiler und weniger ein-

gewurzelt als die Natur anderer Dinge. Und angesichts dieser Tatsache ist Aufrich-

tigkeit [Authentizität, M. H.] selbst Bullshit.«6

Schlussendlich ist das von Tocqueville entworfene und von Strömel unhinter-

fragt aufgegriffeneMenschenbild also deshalb problematisch,weil es der Annahme

unterliegt, dass es das gesellschaftliche Sein sei, das den Menschen zur Marionette

mache. Was aber, wenn es sich gerade umgekehrt verhalte? Wenn es also nicht das

gesellschaftliche Sein ist, sondern das Bewusstsein – oder besser gesagt – dessen

formale Strukturen, die das Verhältnis des Subjektes zu seiner (Um-)Welt formen.

Gerade weil wir alle unverwechselbare Individuen sind, wird unsere Auffassung

von der Welt – unser In-der-Welt-Sein – vom Stil unseres Ichs konstituiert.

Nicht also die für Demokratien spezifischen gesellschaftlichen Verhältnisse

vermögen unseren ›Gefühlshaushalt‹ in einer Weise zu manipulieren, dass die-

ser in eine ›pervertierte Form‹ gelangt, sondern die individuell divergierenden

Strukturen des Bewusstseins müssen dafür in Frage kommen: Die kategoriale

Verfasstheit des Subjektes bedingt, wie der Mensch auf Welt und Gesellschaft

›blickt‹. Das in den Gesellschaften der Welt Beobachtete sagt deswegen mehr über

das stilistische Weltverhältnis7 des Beobachters aus als über das Beobachtete:

Nicht die sich in einer Gesellschaft formierenden Kräfteverhältnisse sind es, die

6 Harry G. Frankfurt: Bullshit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006, S. 72f.

7 Zum Begriff des Stils in der Philosophie des Bewusstseins sind folgende Schriften zu emp-

fehlen:HansBlumenberg,Paradigmenzu einerMetaphorologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp2013,

https://doi.org/10.14361/9783839452783-003 - am 14.02.2026, 09:43:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


48 Michael Hartmann

mit dem Menschen wie mit einer an feine Drähte gespannten Figur umgehen,

sondern allein das Individuum ist es, welches Puppenspieler und Puppe in einem

darstellt: Die in der Welt agierenden Subjekte sind in ein Spiel mit sich selbst

verwickelt, bei dem sie nicht zu bemerken scheinen, dass es eine Metapher ist,

die ihr Denken in ›Gefangenschaft‹ nimmt. Folglich ist mehr zu gewinnen, wenn

wir die Antwort auf die Frage nach der Schuld für unsere »pervertierten« und

»vergifteten« Gefühle nicht in der Demokratie suchen, sondern bei uns selbst:

»Revolutionär wird der sein, der sich selbst revolutionieren kann.«8

LambertWiesing: Ich fürmich, Berlin: Suhrkamp 2020 undMichael Hartmann:DieMetaphorik

des Immateriellen bei George Berkeley, Paderborn: Mentis 2020.

8 Ludwig Wittgenstein: Tagebücher 1914-1916, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1984, S. 145.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-003 - am 14.02.2026, 09:43:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

