2. Die Genesis des Bewusstseins der Krise:

Friedrich Nietzsche

2.1 Die tragische Weltauffassung

Friedrich Wilhelm Nietzsche erblickt am 15.10.1844 als erstes von drei Kindern
des Pfarrers Karl Ludwig Nietzsche und seiner Ehefrau, der Pfarrerstochter Fran-
ziska Oehler, das Licht der Welt.' Zum Zeitpunkt des Beginns der intensiven
theoretischen und politischen Zusammenarbeit zwischen Marx und Engels ist
Nietzsche also noch ein Kleinkind. Der Altersunterschied an sich war es aber
nicht, der fiir das spitere gegenseitige Ignorieren” verantwortlich war: Wihrend
Marx und Engels als Aktive am Revolutionsgeschehen von 1848 partizipierten,
wuchs der junge Nietzsche in einer ,,Umgebung auf, die gekennzeichnet war vom
Geist alter, dem Konigtum fest verbundener protestantischer Tradition. Die his-

1

2

Nietzsches Leben ist bis ins Details ,durchleuchtet’. Einen biographischen Fundus
bildet: Friedrich Nietzsche. Chronik in Bildern und Texten, Miinchen 2000.

Eine Zur-Kenntnisnahme Nietzsches durch Marx und Engels ist m.W. nach nicht
bekannt. In der Regel wird der gleiche Sachverhalt auch fiir Nietzsche konstatiert,
wobei jingst Thomas H. Brobjer anhand intensiver Quellenforschung in Nietzsches
Bibliothek, begriindeten Einspruch einlegte: ,,Nietzsche never mentions Karl Marx
or Friedrich Engels in his writings and it is generall assumed that he had no know-
ledge of them and their kind of socialism. In this article I will show that this is not
correct and that, in fact, he had a reasonably detailed knowledge of Marx and Marx-
ism. Marx is reffered to in at least thirteen books, by ten different authors, which
Nietzsche read or possessed; in six of them he is discussed and quoted extensively,
and in one of them Nietzsche has underlined Karl Marx’s name.* Thomas H. Brob-
jer: Nietzsche’s knowledge of Marx and Marxism, in: Nietzsche-Studien 32 (2002),
S. 298-313, hier S. 298. Brobjer schieit m.E. eindeutig iiber das Ziel hinaus. Auch
wenn Nietzsche Marx zumindest dem Namen nach kannte, kann von einer Kenntnis
des marxschen Denkens, von dem Nietzsche nicht ein Erzeugnis im Original stu-
dierte, keine Rede sein.

Riidiger Schmidt: Ein Text ohne Ende fiir den Denkenden. Studien zu Nietzsche, 2.
erw. Aufl. Frankfurt/Main 1989, S. 17. Schmidts Studie kommt das Verdienst zu,
wovon die vorliegende Arbeit profitierte, die Entstehung des ,tragischen Gedan-

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

torischen Grundkoordinaten in Nietzsches Leben differierten mithin betréchtlich
von den Erfahrungen der Revolutionére. Auch wenn es letzten Endes Spekulation
bleibt, ist doch die Annahme berechtigt, Nietzsches Wahrnehmung des Politi-
schen im Allgemeinen und des Sozialismus im Besonderen als den tieferen
Grund, bei allen moglichen (biographischen) Zufillen, fiir die bis in die gegen-
wirtige Rezeption der Denker hineinreichende gegenseitige Nicht-zur-
Kenntnisnahme auszumachen. Es sind die nicht zu leugnenden schroffen politi-
schen Antinomien, die bis heute den Blick verstellen und es so schwer machen,
Marx und Nietzsche anders als aus der Perspektive sich ausschlieBender Antithe-
tik zu fokussieren. Wie dem auch sei, Nietzsche selbst umschreibt in seiner friih-
reifen Autobiographie von 1858 das Lebensgefiihl seiner Kindheit wie folgt:
,,Wihrend wir in Rocken ruhig und still lebten, bewegten heftige Erschiitterun-
gen fast alle Nationen Europas. Schon lange Jahre vorher war der Ziindstoff
iiberall vorbereitet; es bedurfte nur eines Funkens um alles in Brand zu setzen®
(BAW 1, 3f.). Da die politischen Ereignisse der Zeit im Hause Nietzsche als Be-
drohung fiir das Private wahrgenommen wurden, wuchs der junge Nietzsche so
in einer Sphire des konigstreuen Apolitismus auf.

Neben der Erfahrung der gescheiterten, im Hause Nietzsche dennoch als be-
drohlich empfundenen Revolution, ist es der frithe Tod (1849) des Vaters, wie
Nietzsche in einem weiteren autobiographischen Riickblick (1864) bekundet,
welcher zu den ,,Wendepunkten® (BAW III, 66) seines Lebens zidhlt. Auch wenn
er ,,nicht gern“ (66) Zeugnis iiber die Erinnerungen an seine frithe Kindheit ab-
legt, so hilt Nietzsche dennoch fest: ,,Sicherlich hatte ich vortreffliche Eltern,
und ich bin tiberzeugt, daf} gerade der Tod eines so ausgezeichneten Vaters, wie
er mir einerseits viterliche Hiilfe und Leitung fiir ein spiters Leben entzog, and-
rerseits die Keime des Ernsten, Betrachtenden in meine Seele legte® (66f.).

Im ersten Abschnitt des Kapitels wird die Saat der ,Keime des Ernsten ver-
folgt und ihr Ndhrboden analysiert: Thema ist die Genesis des tragischen Gedan-
kens als ,,Knotenpunkt“ von Nietzsches Philosophie, die in diesem ,,am tiefsten
verwurzelt* ist. Es wird hierbei auf die biographischen und literarischen Quellen
der tragischen Welterfahrung Nietzsches zuriickgegriffen, wobei der Schwer-
punkt auf Nietzsches Erstlingswerk, in dem der tragische Gedanke in extensio
zur Exposition kommt, gelegt wird. Im Zentrum der Darstellung der von Nietz-
sche inaugurierten ,,Pathosophie“5 , die von den ,,Miittern des Seins, deren Na-
men lauten: Wahn, Wille, Wehe* (KSA 1, 132) handelt, stehen die Phdnomene
des Dionysischen und Apollinischen als theoretische Fundamente einer ,,Artis-

kens® bis in Nietzsches Kindheit zuriickzuverfolgen und im Kontext der politischen
und sozialen Wirklichkeit zu interpretieren, ohne ihn auf diese zu reduzieren oder
aus ihr abzuleiten.

4 Mihailo Djuric: Nietzsches tragischer Gedanke, in: Giinter Abel/Jorg Salaquarda
(Hg.), Krisis der Metaphysik, Berlin/New York 1989, S. 173-204, hier S. 174.

5 Wiebrecht Ries: Nietzsche fiir Anfianger. Die Geburt der Tragddie. Eine Leseein-
fiihrung, Miinchen 1999, S. 37.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 141

ten-Metaphysik* (KSA 1, 13). Nietzsches philosophische Grunderfahrung und
der Ausgangspunkt seines Denkens sind der Schmerz und das Leid des Daseins
im Allgemeinen und der menschlichen Existenz im Besonderen, oder mit ande-
ren Worten: ,,Die Dissonanz im Herzen der Welt, von Nietzsche erlebt, erlauscht
als eine Erschiitterung, ein durchgreifender Schauer, ein erregter Rausch: das ist
seine Erfahrung.“® Sein Versuch einer isthetischen Rechtfertigung des Daseins —
dessen Zentrum die Feier der attischen Tragodie und der Musik ist — angesichts
der Schrecken des Lebens und der Zerrissenheit der (modernen) Welt wird folge-
richtig den zweiten Schwerpunkt der Erorterung des tragischen Gedankens dar-
stellen. Nietzsche selbst nannte seine Erstlingsschrift spiter ein ,,unmdogliches
Buch* (13), das bloB , fiir Eingeweihte* (14) verstdndlich sei. In der Tat spricht
hier nicht primér der Altphilologe, sondern ein Mystagoge an seine Epopten.
Dennoch ist Licht ins Dunkle’ der Tragodienschrift zu bringen, zumal in der Ex-
position der nietzscheschen Grunderfahrung Prifigurationen fiir sein gesamtes
spéteres Denken auszumachen sind: Das spannungsreiche Verhéltnis von Kunst,
Philosophie und Wissenschaft, Ansétze einer kritischen Analyse der okzidentalen
Kultur und nicht zuletzt brisante politische Positionierungen: ,,Das Durchdenken
der principiellen Probleme [...], bringt mich immer wieder, trotz der verwegens-
ten Angriffe von Seiten meines innewendigen ,Skeptikers‘ auf dieselben Ent-
scheidungen: sie stehen schon, so verhiillt und verdunkelt als moglich in meiner
,Geburt der Tragddie‘, und alles was ich inzwischen hinzugelernt habe, ist hi-
neingewachsen und ein Theil davon geworden* (KSB 7, 67; 13.7.1885 an Franz
Overbeck).

2.1.1 Die Entstehung der tragischen Weltauffassung

Der vierzehnjihrige Nietzsche schrieb, dass sich wesentliche Ziige seines Cha-
rakters schon in seiner Kindheit anbahnten: ,,Ich hatte in meinen jungen Leben
schon sehr viel Trauer und Betriibnis gesehen und war def3halb nicht ganz so lus-
tig und wild wie Kinder zu sein pflegen.” (BAW 1, 8). Nietzsche suchte friih ,,die
Einsamkeit* und fand sein Refugium im ,,freien Tempel der Natur* (8). Die Na-
tur verkorpert in ihrem Selbstwiderspruch von Entstehen, Werden und Vergehen
fiir Nietzsche die Tiefe des Lebens selbst. Immer wieder thematisiert der junge

6  So Giorgio Collio im Nachwort zu KSA 1, 904.

7 Dies leistet insbesondere der mustergiiltige und fiir jede Beschéftigung mit Nietz-
sches ,Geburt der Tragodie® unverzichtbare Kommentar von Barbara von Reibnitz:
Ein Kommentar zu Friedrich Nietzsche. ,Die Geburt der Tragodie aus dem Geiste
der Musik*®, Kap. 1-12, Metzlar 1992. Nietzsche hielt sich nicht an die ,,Mafstibe,
Standards und Konventionen wissenschaftlicher Abhandlungen. Nicht zuletzt
unterschldgt er seine Quellen und ,,mystifiziert so seine eigene Darstellung. B.
Reibnitz: Kommentar, S. 2 u. 4. Vgl. zu den durchaus reichlich vorhandenen Inspi-
rationsquellen der Tragodienschrift auch Thomas H. Brobjer: Sources of and influ-
ences on Nietzsche’s The Birth of Tragedy, in: Nietzsche-Studien 34 (2005), S. 278-
99.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

Nietzsche die Thematik der ewigen Kreisldufe der Natur, ihr ununterbrochenes
Werden, welches er spiter unschuldig sprechen und gegen die Vorstellung eines
metaphysisch verbiirgten Seins wenden wird.® Das Bittere allen Daseins, sein
kurzweiliges Gliick und sein unabwendbares Schicksal, der sichere Tod, lastet
auf dem jungen Nietzsche: ,,Ach, in meiner Seele erwacht das bittere Gefiihl des
Herbstes. [...] und mich durchdrang es so schmerzlich: der blilhende Lenz der
glithende Sommer, sie sind dahin! Auf immer dahin! Bald wird der weifle Schnee
die sterbende Natur begraben!* (121). Riidiger Schmidt weist zu Recht darauf
hin, dass Nietzsches Naturerfahrung und ihre literarische Verarbeitung nicht nur
biographisch durch den Tod des Vaters und eine der Pubertit nicht uneigentiimli-
che Schwermut, sondern auch gesellschaftlich durch den ,biirgerlichen Auszug
aus der Sphire des Politischen”® vermittelt ist. Nichtsdestotrotz spricht bereits
der jugendliche Nietzsche Themen an, die konstitutiv fiir seine spétere Philoso-
phie sein werden: Das ewige Werden, die unaufhebbaren Schrecken des Daseins,
die unversohnlichen, sich in keiner hoheren Identitidt auflosenden Widerspriiche
der Welt. Es wird Nietzsches lebenslanger in ihm tobender Kampf sein, die Welt
in ihrer irreduziblen Tragik nicht nur zu rechtfertigen, sondern ihr — auf dem Ho-
hepunkt seines Schaffens — ,,nahe, treu, zutrauend, wartend, mit den leisesten Fa-
den ihr angebunden* (KSA 4, 343) zu sein. Wie hart Nietzsche kdmpfte, um sich
zur Heiligsprechung der Welt wider alle ,Hinterweltler‘ und ,,Verichter des Le-
bens* (15) durchzuringen, wird deutlich aus einem Gedicht des jungen Nietz-
sche, welches ausspricht, was Nietzsche in seiner ,Geburt der Tragodie‘ als den
Kern des tragischen Gedankens darstellen wird:

,,Dal ich dein auf ewigbliebe/Tiefes felsumschlossens Thal/Traurig schon, wie unsrer
Liebe/Tannen schauern an den Winden/In der Schlucht der Bergstrom tost/Winkt als
wie mit weichen Hianden/Komm o komm und trinke Trost/[...]/Nie geboren wdre bes-
ser/All mein Sehnen ist der Tod*“ (BAW 1, 274; kvV.lO)

Es verwundert nicht, dass der metaphysische Pessimismus Schopenhauers''
Nietzsches erste philosophische Heimat wurde, wobei deutlich ist, dass Nietz-
sches Gedanke der tragischen Verfasstheit von Welt und Mensch in Schopenhau-
er Bestidtigung fand, nicht aber den Ausloser. Der Boden war reif fiir Schopen-
hauer und er sollte reichlich von ihm gesite Friichte tragen. Dennoch war es
Nietzsches eigene Disposition, die die Bekanntschaft mit Schopenhauer fruchtbar

8 Vgl R. Schmidt: Ein Text ohne Ende, S. 21-24.

9 Ebd., S. 23.

10 Das Gedicht ist angelehnt an die Dichtungen von Nikolaus Lenau, der wie Nietz-
sche dem Wahnsinn verfiel. Vgl. ebd., S. 199-201.

11 Zu Schopenhauer als Vorarbeiter von Nietzsches Philosophie vgl. Jorg Salaquarda:
Nietzsches Metaphysikkritik und ihre Vorbereitung durch Schopenhauer, in:
Abel/ders., Krisis der Metaphysik, S. 258-82.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 143

1'2, der die Widersprii-

machte und einen dialektischen Optimismus wie bei Hege
che in einer hoheren Einheit aufzuheben weif, von Anfang an verunmdoglichte.
Dies zeigt sich auch an Nietzsches Hochachtung der Musik als derjenigen Macht,
die es allein — nicht die Philosophie und das begriffliche Denken — vermag, das
Wesen der Dinge selbst zum Ausdruck zu bringen. Noch vor seiner Schopenhau-
erlektiire, die ihm seine Ansichten zum Wesen der Musik bestitigen wird, fragt
Nietzsche in einem Brief Rudolf Buddensieg in Bezug auf die Empfindung von
Musik: ,,Ist Thnen nicht, als ob sich etwas Weites, Ungeahntes erschldsse, spiiren
Sie nicht, da} Sie in ein anderes Reich hiniibersehen, das dem Menschen fiir ge-
wohnlich verhiillt ist?* (KSB 1, 293; 12.7. 1864). Im Herbst 1865 liest Nietzsche
dann erstmals Schopenhauers Hauptwerk ,Die Welt als Wille und Vorstellung®,
welches ein ,,Ddmon‘ (BAW III, 298) ihn zu kaufen riet. Zu Hause in der ,,So-
phaecke®, bekundet Nietzsche, habe er ,,jenen energischen diisteren Genius auf
mich wirken lassen. Hier war jede Zeile, die Entsagung, die Verneinung, Resi-
gnation schrie, hier sah ich einen Spiegel, in dem ich Welt Leben und eigen Ge-
miith in entsetzlicher GroBartigkeit erblickte. [...] hier sah ich Krankheit und Hei-
lung, Verbannung und Zufluchtsort, Holle und Himmel* (298). Noch die Briefe
aus jener Zeit lassen die Bewunderung fiir Schopenhauer, die, wie sich zeigen
wird, deutliche Spuren in Nietzsches Tragddienschrift hinterlie, klar hervortre-
ten: Nietzsche kennt ,keinen Philosophen, der mehr erbaut als unser Schopen-
hauer* (KSB 2, 160), in ihm haben seine ,,Fiie einen Grund gefunden®, in sei-
nem ,,Dunstkreis haben seine Gedanken eine ,,Heimat“ und eine ,,Zufluchtstitte
fiir triitbe Stunden gefunden® (229) und seine ,,grofite Freude in der letzten Zeit™
sei es ,,gewesen, hier und da begeisterte Anhinger fiir diesen Namen geworben
zu haben® (285).

Schopenhauer hat fiir Nietzsche eine vergleichbare Bedeutung wie Hegel fiir
Marx. Wenn auch in der ,Geburt der Tragodie® zweifellos Schopenhauers Wil-
lensmetaphysik prisent ist, so ist sie es doch nicht ungebrochen. Auf einen frii-
hen kritischen Umgang mit Schopenhauer verweisen bereits Notizen ,,Zu Scho-
penhauer” (BAW III, 352-61; 1867/68), die Nietzsche nicht als Epigonen des
grofen Pessimisten ausweisen: Schopenhauers metaphysischer ,,Versuch ist mi3-

12 Hegel verehrte wie Marx und Nietzsche nicht nur Heraklit als den Denker des Wer-
dens, sondern benannte ohne Umschweife das Wesen der endlichen Dinge: Das
,.»Sein der endlichen Dinge als solches ist, den Keim des Vergehens als ihr Insich-
sein zu haben; die Stunde ihrer Geburt ist die Stunde ihres Todes.”“ G.W.F. Hegel:
Logik I, S. 140. Auch fiir Hegel ist der Tod das ,,Furchtbarste®, aber nur das Leben,
welches ihn ,ertrigt”, ist das ,,.Leben des Geistes. Er gewinnt seine Wahrheit nur,
indem er in der absoluten Zerrissenheit sich selbst findet.” Ders.: Phinomenologie
des Geistes, S. 26. Die Uberwindung der Zerrissenheit ist fiir Hegel in der absoluten
Idee als das an und fiir sich Wahre fundiert; sie verbiirgt Sinn, Zweck und Ziel des
Daseins, die als solche von der Wahrheit dieser onto-theologischen Annahme iiber
die gottliche Idee, gegen die Nietzsche Sturm lduft, abhéngen.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

lungen* (352). Allerdings, was auch Marx” Zustimmung'® gefunden hitte: ,,Die
Irrthiimer groBer Minner sind verehrungswiirdig weil sie fruchtbarer sind als die
Wahrheiten der kleinen* (353).

Doch Nietzsche, dies kann sowohl angesichts der Tendenz, ihn zu einem wis-
senschaftsfeindlichen und irrationalen Astheten fehlzuinterpretieren als auch be-
treffend seiner eigenen Taktik, in veroffentlichten Schriften seine durchaus reich-
lich vorhandenen Quellen zu verbergen, nicht genug betont werden, partizipierte
iiber den Inspirator Schopenhauer hinaus nicht nur am Wissensstand seiner aka-
demischen Profession der Philologie, wie anhand der genauen Analyse der ,Ge-
burt der Trigodie* iiberdeutlich wird, sondern bekundete dariiber hinaus reges In-
teresse am naturwissenschaftlichen Wissen seiner Zeit. Eine Sonderstellung
nimmt in diesem Kontext das Werk ,Geschichte des Materialismus‘ von Fried-
rich Albert Lange'* ein, das Nietzsche sofort nach Erscheinen im Sommer 1866
gelesen hat: ,,Das bedeutendste philosophische Werk, was in den letzten Jahr-
zehnten erschienen ist, ist unzweifelhaft Lange, Geschichte des Materialismus,
iiber das ich bogenlange Loberede schreiben konnte. Kant, Schopenhauer und
dies Buch von Lange — mehr brauche ich nicht* (KSB 2, 184). Die Begeisterung
Nietzsches fiir dieses Buch riihrt daher, dass Nietzsche durch dieses seine meta-
physischen Spekulationen als kongruent mit den Erkenntnissen des damaligen

13 Man denke nur an Marx’ berithmte Verteidigung Hegels im Nachwort zur zweiten
Auflage des ,Kapital‘: ,,Die mystifizierende Seite der Hegelschen Dialektik habe
ich vor beinah 30 Jahren, zu einer Zeit kritisiert, wo sie noch Tagesmode war. Aber
gerade als ich den ersten Band des ,Kapital* ausarbeitete, gefiel sich das verdrieBli-
che, anmaBliche und mittelmidBige Epigonentum, welches jetzt im gebildeten
Deutschland das Wort fiihrt, darin, Hegel zu behandeln [...] als ,toten Hund". [...].
Die Mystifikation, welche die Dialektik in Hegels Hénden erleidet, verhindert in
keiner Weise, daf er die allgemeinen Bewegungsformen zuerst in umfassender und
bewuBter Weise dargestellt hat“ (MEW 23, 27).

14 Man kann den ,.Einflul Langes auf Nietzsche leichter unter- als {iberschitzen®,
urteilt Jorg Salaquarda: ,,Nietzsche blieb bei allen Veridnderungen und Neuansitzen
seines Denkens und iiberhaupt seines Verstindnisses des Philosophierens an Lange
orientiert. Dariiber hinaus hat er aus der Geschichte des Materialismus eine Fiille
von einzelnen Gedanken, Motiven und Anregungen aufgenommen, durch die seine
Beurteilung zeitgenossischer Tendenzen im Positiven wie im Negativen gefirbt
oder sogar bestimmt wurden.* Ders.: Nietzsche und Lange, in: Nietzsche-Studien 7
(1978), S. 236-53, hier S. 253. Dies heifit nicht, aus Nietzsche einen Plagiator zu
machen, aber auch nicht, sich davon tduschen zu lassen, dass Nietzsche Lange in
seinen Schriften gar nicht erwihnt und im Nachlass der achtziger Jahre sich nur 3
Notizen finden lassen, die von Lange handeln. Eine Entmystifizierung Nietzsches
belegt, in welchem Malle auch der ,UnzeitgeméBe* letztlich seine Zeit in Gedanken
zu erfassen suchte und an ihrem Wissen orientiert dachte. Vgl. zur Bedeutung Lan-
ges fir Nietzsches frithe Philosophie auch Britta Glatzeder: Perspektiven der
Wiinschbarkeit. Nietzsches frithe Metaphysikkritik, Berlin 2000, S. 113-117. Dort
weitere Literatur. Auch A. Schmidt betont die Doppelbedeutung von Schopenhauer
und Lange fiir den jungen Nietzsche. Ders.: Uber Wahrheit, Schein und Mythos im
frithen und mittleren Werk Nietzsches, in: Bauschinger, Sigrid u.a. (Hg.), Nietzsche
heute. Die Rezeption seines Werks nach 1968, Bern/Stuttgart 1988, S. 11-22.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 145

Wissensstandes der Naturwissenschaft bestitigt findet, die ihm keineswegs von
akzidentieller Bedeutung fiir seine Philosophie waren'’: , Nietzsches philosophi-
scher Ausgangspunkt ist erstens orientiert an den empirischen Wissenschaften,
und er geht zweitens von einem wissenschaftlichen fundierten Erkenntnisskepti-
zismus aus.“'® In welchem MaBe Nietzsche seinen ontologischen Pessimismus
und epistemologischen Skeptizismus als in der Naturwissenschaft empirisch fun-
diert ansieht, belegt ein Brief an Carl von Gersdorff:

,.SchlieBlich soll auch Schopenhauer noch erwéhnt werden, an dem ich noch mit volls-
ter Sympathie hinge. Was wir an ihm haben, hat mir kiirzlich erst eine andere Schrift
recht deutlich gemacht, die in ihrer Art vortrefflich und sehr belehrend ist: Geschichte
des Materialismus von Fr. A. Lange. 1866. Wir haben hier einen hochst aufgeklirten
Kantianer und Naturforscher vor uns. Sein Resultat ist in folgenden drei Sdtzen zusam-
mengefasst: 1) die Sinnenwelt ist das Produkt unsrer Organisation. 2) unsere sichtbaren
(korperlichen) Organe sind gleich allen andern Theilen der Erscheinungswelt nur Bilder
eines unbekannten Gegenstandes. 3) Unsere wirkliche Organisation bleibt uns daher
ebenso unbekannt, wie die wirklichen Auflendinge. Wir haben stets nur das Produkt von
beiden vor uns. [...]. Folglich, meint Lange, lasse man den Philosophen frei [...]. Die
Kunst ist frei, auch auf dem Gebiet der Begriffe, wer will einen Satz von Beethoven wi-
derlegen [...]. Du siehst, selbst bei diesem strengsten kritischen Standpunkte bleibt uns
unser Schopenhauer, ja er wird fast noch mehr* (159f.; August 1866).

Es lieBen sich unzéhlige Belegstellen aus Nietzsches Gesamtwerk anfiihren, die
deutlich machen, in welchem Mafle Nietzsche sein Philosophenleben lang immer
wieder Variationen, fraglos auch durch das Studium anderer Autoren forciert,
dieser Annahmen zu Papier brachte. Welche immense Bedeutung Nietzsche den
,.einschldgigen Untersuchungen, vornehmlich der physiologischen seit Kant* in
Bezug auf die Grenzen menschlicher Erkenntnis zumaf}, wird an Hand eines wei-
teren Briefes vom Friihjahr 1868 an Paul Deussen evident: ,,Das Reich der Meta-
physik, somit die Provinz der ,absoluten® Wahrheit ist unweigerlich in eine Reihe
mit Poesie und Religion geriickt worden. Wer etwas wissen will, begniigt sich
jetzt mit einer bewufliten Relativitit des Wissens — wie z.B. alle namhaften Natur-
forscher. Metaphysik* bleibt als ,,Kunst, ndmlich die der Begriffsdichtung*
(269), erhalten. Es ist die ,,Verzweifelung am Verlust der ,Wahrheit*!", die das

15 So schreibt Nietzsche an Carl von Gersdorff am 16.2.1868: ,,Wenn du Lust hast die
vollstindig iiber die materialistische Bewegung unserer Tage, iiber die Naturwis-
senschaften mit ihren Darwinschen Theorien, ihren kosmischen Systemen, ihrer be-
lebten camera obscura etc. zu unterrichten, zugleich auch iiber den ethischen Mate-
rialismus, tiber die Manchester-Theorie etc. so weill ich Dir immer nichts Ausge-
zeichneteres zu empfehlen als ,die Geschichte des Materialismus‘ von Friedr. Alb.
Lange (Iserlohn 1866), ein Buch, das unendlich mehr gibt als der Titel verspricht
und das man als wahren Schatz wieder und wieder anschauen und durchlesen mag*
(KSB 2, 257).

16 B. Glatzeder: Nietzsches frithe Metaphysikkritik, S. 123.

17 Ebd., S. 127.

- am 14.02.2026, 11:54:54,



https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

Bewusstsein der Krise beim jungen Nietzsche treffend charakterisiert. Der Tod
Gottes'® wirft seine Schatten voraus ...

Diese Hintergriinde der Anfinge von Nietzsches Philosophie verschwinden
in seinem Erstlingswerk, welches seinem Ruf als begabten Nachwuchsphilologen
nachtriglich Schaden zufiigen wird. Nietzsches Schulzeit war dominiert vom in-
tensiven Erlernen der alten Sprachen." Bereits als Schiiler widmete sich Nietz-
sche philologischen Themen®’, deren Bearbeitung durchaus als allererste Vor-
arbeiten der ,Geburt der Tragodie aus dem Geist der Musik‘ interpretierbar sind.
Bereits im April/Mai 1864 kommentiert Nietzsche das erste Chorlied von So-
phokles* Odipus Rex (BAW II, 364-99). Die ,,virtuose Arbeit“ZI, in drei Spra-
chen — Latein, Griechisch und Deutsch — verfasst, geht u.a. erstmals den Urspriin-
gen der Tragddie nach und entwickelt bereits wichtige , Elemente*” seiner spiite-
ren Auffassungen zu Entwicklung und Wesen der antiken Tragddie: So hat ,,das
griechische Drama seinen Ursprung aus der Lyrik, vereint mit musikalischen
Elementen* (374), wobei schon zu jener Zeit Nietzsche das ,,Ideal des ,Kunst-
werks der Zukunft*“ — die ,,genialen Reformplidne und Thaten R. Wagners* (376)
— als eine mogliche Wiedergeburt antiker GroBe anvisiert.”

Der begabte Nietzsche beginnt so im Wintersemester 1864/65 sein Studium®*
der Philologie und Theologie in Bonn, Letzteres bereits nach dem ersten Semes-
ter ad acta legend. Nietzsche studierte insbesondere bei Otto Jahn, der neben der
Philologie auch Musikwissenschaft und Archiologie betrieb, und Friedrich Wil-
helm Ritschl, dem er zum Wintersemester 1865/66 an die Universitit Leipzig
folgte und an dessen Arbeiten er anzukniipfen wusste. Nietzsche hat die ,,histo-
risch-kritische Methode voll beherrscht. Er hatte eine vorziigliche Kenntnis der
gesamten griechischen Literatur, mit einem Schwerpunkt in der philosophischen
und vorklassischen [...]. In der Graecistik ist er in einigen Punkten der Forschung

18 Nietzsches Credo lautet schon damals: ,,Ich glaube an das urgermanische Wort: alle
Gotter miissen sterben® (KSA 7, 125; vgl. 107).

19 Vgl. zu Nietzsches Bildungsgang Hubert Cancik: Nietzsches Antike. Vorlesung,
Stuttgart 1995, S. 6-16.

20 Uber dies hinaus griindete Nietzsche im Juli 1860 mit seinen Freunden Krug und
Pindar den , kleinen wissenschaftlichen Verein“ ,Germania‘, um das ,,planlose Irren
in allen Gebieten des Wissens® systematisch zu organisieren und eine ,,Vertiefung
des Wissens® zu erlangen. In dieser Zeit (1860ff.) ,.,erwuchs zunehmend* Nietz-
sches ,,Neigung fiir klassische Studien” (BAW III, 67f.) Zu den bearbeiteten The-
men vgl. auch die ,Chronik der Germania‘ in BAW II, 90-99.

21 H. Cancik: Nietzsches Antike, S. 8.

22 B. Reibnitz: Kommentar, S. 11. Auch Brobjer sieht in dieser Schularbeit ,,[t]he ori-
gin of Nietzsche’s ideas on tragedy®. T. H. Brobjer: Sources and influences, S. 279.
Von Bedeutung ist dies auch, da Brobjer unbekannte Quellen von Nietzsches ,Ge-
burt der Tragddie® zu erschlieBen weill, die primir erst durch die Analyse des
Schulaufsatzes zu Tage treten. Vgl. ebd., S. 284-86.

23 Wagner wurde ihm erstmals in der ,Germania‘ durch seinen Freund Gustav Krug
nahe gebracht. Vgl. T. H. Brobjer: Sources and influences, S. 295-98.

24 Vgl. zu den folgenden Ausfithrungen H. Cancik: Nietzsches Antike, S. 12-21, u. B.
Reibnitz: Kommentar, S. 13-24.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 147

seiner Zeit voraus“>, urteilt Hubert Cancik. Ritschls Empfehlungen fiir den jun-

gen Nachwuchswissenschaftler waren legitim, seine Berufung zum Professor an
die Universitit Basel”® am 10.2.1869 mithin keine Uberschiitzung seines Wissens
und seiner Fahigkeiten.

Dennoch muss festgehalten werden, dass Nietzsche sich gegeniiber seiner
akademischen Profession ldngst in einem Zustand zunehmender Entfremdung be-
fand. Bereits vor dem Antritt der Baseler Professur meinte Nietzsche, dass es
Zufdlligkeiten* waren, die ihn daran hinderten, ,,Musiker zu werden“ (BAW V,
252). Seine ,,unruhigen bisherigen Neigungen‘ verlangten aber auch von sich aus
,.nach einer Wissenschaft, die mit kiihler Besonnenheit, mit logischer Kilte, mit
gleichformiger Arbeit” (253) Halt zu geben vermochte. Nietzsche fand sie zwar
in der Philologie, die aber ,,etwas Todtes* (BAW III, 321) an sich habe: ,,Die
meisten Philologen sind Fabrikarbeiter im Dienste der Wissenschaft. Die Nei-
gung erstirbt, irgend ein groferes Ganze zu umfassen oder weitere Gesichtspunk-
te in die Welt zu setzen® (329). Auch wenn Nietzsche bereits Preise fiir seine
Forschungen gewann und mit der Idee zu habilitieren liebiugelte?’, wird er
gegeniiber seinem Freund Paul Deussen iiberdeutlich: ,,Soll ich mythologisch re-
den, so betrachte ich Philologie als Mifigeburt der Gottin Philosophie, erzeugt
mit einem Idioten oder Cretin“ (KSB 2, 329; Oktober 1868). Nietzsche hat den
engen Horizont der Fachwissenschaft langst gesprengt und seinen weiteren intel-
lektuellen Entwicklungsgang treffend antizipiert: ,,Wissenschaft Kunst und Phi-
losophie wachsen jetzt so sehr in mir zusammen, dass ich jedenfalls einmal Cent-
auren gebidren werde® (KSB 3, 95; Januar/Februar 1870 an Erwin Rohde).

2.1.2 Die Exposition der tragischen Weltauffassung

Nietzsches Interesse fiir den Tragddienstoff nimmt, wie aus nachgelassenen No-
tizen hervorgeht, seit 1868 wieder zu.”® Im Sommersemester 1869 hiilt Nietzsche
in Basel eine Vorlesung iiber ,Die griechischen Lyriker und im Sommersemes-
ter 1870 zu ,Sophokles, ,Oedipus Rex‘ — mit Einleitung zur Geschichte der grie-
chischen Tragddie‘.” Von herausragender Bedeutung fiir Nietzsches ,Geburt der
Tragodie® waren aber seine offentlichen Vortrdage ,Das griechische Musikdrama*
(KSA 1, 515-32; 18.1.1870), ,Sokrates und die Tragodie‘ (KSA 1, 533-49;
1.2.1870) und seine Arbeiten ,Die dionysische Weltanschauung‘ (KSA 1, 553-
99; August 1870) und, als Privatdruck im Juni 1871 veroffentlicht, ,Sokrates und
die griechische Tragodie* (KSA 1, 603-40).” In diesen kiirzeren Abhandlungen

25 H. Cancik: Nietzsches griechische Antike, S. 17.

26 Zu Basel und Nietzsches dortiger intellektueller Umwelt vgl. ebd., S. 22-30. Uber
seine Lehrtitigkeit gibt B. Reibnitz: Kommentar, S. 25-35, detaillierte Auskunft.

27 Vgl. KSB 2, 272-77; Brief an Erwin Rohde vom 3./4.5.1868.

28 Vgl. B. Reibnitz: Kommentar, S. 18f.

29 Vgl.ebd,, S. 27-35.

30 Zur genauen Textgenese der ,Geburt der Tragodie® vgl. ebd., S. 36-53.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

sind wesentliche Grundgedanken entwickelt, die in der Tragddienschrift zur Aus-
fithrung kommen und bereits, was sich als zukunftweisend herausstellen sollte,
nach Nietzsches eigenem Bekunden, wie er in Bezug auf seine Vortridge formu-
lierte, ,,Schrecken und Missverstiandnisse erregt® (KSB 3, 95) haben.

Nietzsche fiihrt bereits auf der ersten Seite der Tragodienschrift die ,,Duplici-
tit des Apollinischen und Dionysischen® (KSA 1, 25) als sich entgegengesetzte
,.Grundtriebe* (KSA 7, 179) ein, die als solche, im ,,offenen Zwiespalt mit ei-
nander und sich gegenseitig zu immer neuen kriftigeren Geburten reizend*, die
Krifte darstellen, die auch die ,,Fortentwicklung der Kunst* (KSA 1, 25) betrei-
ben. Die Mythologeme des Apollinischen und Dionysischen® weisen auf den
Status der ,Geburt der Tragodie® als solcher: Thr liegt von Anfang an die Erfah-
rung der Grenzen des begrifflichen Denkens zu Grunde, die im Kontext einer &s-
thetischen Theorie reflektiert wird, da sie jenen Bereich menschlichen Seins zum
Gegenstand hat — die Kunst — der Zufluchtsstitte und genuiner Existenzort des-
sen ist, was mit dem Begriff nicht identisch ist und in ihm nicht addquat zum
Ausdruck kommt. Nietzsches Schrift steht so vor der Aporie, mit der philosophi-
schen Reflexion bzw. dem begrifflichen Denken auf das zu zielen, was gerade
sich dem begrifflichen Denken als inaddquat erweist und doch zur Sprache ge-
bracht werden will. Nietzsche wollte nicht nur keine traditionelle philologische
Abhandlung iiber die Entstehung der griechischen Tragodie liefern, sondern
durch die Form der Darstellung selbst eine Kritik der &dsthetischen Wissenschaft
als Wissenschaft leisten: es ist von der bloB ,,logischen Einsicht* fortzuschreiten
,,zur unmittelbaren Sicherheit der Anschauung* (25). Mit Schopenhauer konform

31 Nietzsche verbirgt die von ihm benutzten Quellen, was die Figur des Dionysos be-
trifft und behauptet noch in ,Ecce Homo* ,,das wundervolle Phinomen des Dionysi-
schen als der Erste begriffen zu haben* (KSA 6, 311). Die ,Entdeckung* des Diony-
sos hat eine lange Tradition, die sich iiber Winkelmann, J. G. Hamann, J. G. Herder,
Goethe, Holderlin, Heine, Schlegel, Schelling, G. F. Creuzer, F. C. Bauer, K. O.
Miiller u. w. verfolgen lidsst. Nietzsche war mit einem grofteil, insbesondere der
romantischen Literatur vertraut. Vgl. Max L. Baeumer: Das moderne Phinomen des
Dionysischen und seine Entdeckung durch Nietzsche, in: Nietzsche-Studien 6
(1977), S. 123-53. Vgl. insgesamt auch T. H. Brobjer: Sources und influences.
Brobjer urteilt: ,,In comparison to these classical scholars, especially several of the
romantically inclined ones, Nietzsche’s originality was less dramatic than common-
aly assumed.” Ebd., S. 283. Zu weiteren Einfliissen — R. Wagner, J. Burckhard und
J.J. Bachhofen — vgl. W. Ries: Geburt der Tragodie, S. 17-29. Vgl. auch die kom-
primierte Darstellung bei B. Reibnitz: Kommentar, S. 61-64, die wohl treffend
urteilt, dass Nietzsches Leistung in der ,,Systematisierung und Ausweitung dieses
Gegensatzes auf Religion, Kunst und Kulturgeschichte* besteht, welche die ,,Vor-
gaben der Tradition“ (S. 64) tiberschreitet. Zu einer Einschitzung der philologi-
schen Haltbarkeit des Gegensatzpaares Apollon-Dionysos vgl. H. Ottmann: Philo-
sophie und Politik bei Nietzsche, S. 63-65; dort auch weitere einschldgige Literatur-
angaben zu dieser Streitfrage. Ottmann nennt Nietzsches Konstruktion ,.eine in
mancher Hinsicht gewaltsame Reduktion (S. 64), der man eine ,relative[n] Seriosi-
tit™ (S. 65) aber dennoch nicht absprechen konne.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 149

gehend*” insistiert Nietzsche auf die urspriingliche Wortbedeutung von aisthesis:
Wahrnehmung, die als solche der Anschauung verwandter ist als der begriffli-
chen Abstraktion. Ein gut Teil der mystischen Bilderwelt der ,Tragddienschrift’,
die so an vielen Stellen im Gewande des Esoterischen auftritt, ist, ohne Nietz-
sches Verhiillung seiner verarbeiteten Literatur zu unterschlagen, folglich der Re-
flexion auf den Gegenstand der Abhandlung selbst geschuldet: ,,.Die deutlich mit
dem Affekt operierende sprachliche Form des Textes erscheint im Hinblick auf
jenen immanenten Widerspruch in der Theorie vom Asthetischen — das nicht sa-
gen zu konnen, was gesagt werden miiite — als ein Versuch, den durch Reflexion
diagnostizierten Mangel des Begriffs durch eine akzentuierte Teilhabe an seinem
Anderen — den Trieben — aufzuheben.“*> Man wird in diesem Punkt Nietzsches
Erstlingsschrift als in weiten Teilen zwar als gescheitert betrachten miissen,
bleibt doch zuviel verborgen, ,,peinlich, bilderwiithig* und des ,,Beweisens sich
iiberhebend* (14), wie Nietzsche in seinem , Versuch einer Selbstkritik® formu-
liert, doch der Bedeutung der Exposition der Thematik, an die Adorno mit seiner
,,Utopie der Erkenntnis*** in der ,Negativen Dialektik‘ und ,Asthetischen Theo-
rie* ankniipfte, tut dies keinen Abbruch. Nietzsche selbst urteilte spiter, die Apo-
rie der Darstellung treffend reflektierend: ,,Sie hitte singen sollen, diese ,neue
Seele — und nicht reden!* (15).

Nietzsches Bestimmung der Duplizitdt des Dionysischen und Apollinischen
stellt eine Reminizens an seinen Lehrer Schopenhauer dar, der in seinem Haupt-
werk, welches seinerseits Impulse der Kopernikanischen Wende der Transzen-
dentalphilosophie verarbeitet, die Duplizitit der Welt als Wille, dem Ding an
sich, und Vorstellung, dem Reich der Erscheinungen, begreift.35 Die Verwandt-
schaft zur schopenhauerschen Metaphysik wird deutlich, wenn die psychologi-
schen Dimensionen, die Nietzsche dem Apollinischen und dem Dionysischen zu-
schreibt, betrachtet werden. Wiéhrend sich der apollinische Trieb im Traum &u-
Bert, kommt der dionysische im Rausch zur Erscheinung. In einer Aufzeichnung
aus dem spiteren Nachlass verdeutlicht Nietzsche diese Dichotomie: ,,Psycholo-
gische Grunderfahrung: mit dem Namen ,apollinisch® wird bezeichnet das ent-
ziickte Verharren vor einer erdichteten und ertriumten Welt, vor der Welt des
schonen Scheins als einer Erlosung vom Werden: auf den Namen Dionysos ist
getauft, andererseits, das Werden aktiv gefalt, subjektiv nachgefiihlt, als wiit-
hende Wollust des Schaffenden, der zugleich den Ingrimm des Zerstdrenden
kennt” (KSA 12, 115).

Der Traum ist fiir Nietzsche das Reich des ,,schénen Schein[s]®, der ,,inneren
Phantasie-Welt“ (KSA 1, 27), der als solcher Schein auch wahrgenommen wird.

32 Vgl. B. Reibnitz: Kommentar, S. 57.

33 H. Zitko: Logik der Ambivalenz, S. 24.

34 Th. W. Adorno: Negative Dialektik, S. 21

35 Folgende Ausfithrungen beziehen sich wesentlich auf den informativen Aufsatz von
Friedhelm Decher: Nietzsches Metaphysik in der ,Geburt der Tragddie® im Verhilt-
nis zur Philosophie Schopenhauers, in: Nietzsche-Studien 14 (1985), S. 110-125.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

Thr Gebieter ist der Lichtgott Apollon — als Gott der bildenden Kunst, Symbol
einer ,,Okonomie des Aufschubs“*® — der fiir die ,,massvolle Begrenzung* (28)
und das principium individuationis steht, welches bei Schopenhauer durch die
Kategorien von Raum und Zeit fundiert, die Welt der Vorstellung bildet. Sie ist
die Welt der Absonderung und Individuation, der Vielheit und der Vereinzelung,
als solche aber Schein des sich entduBernden Willens zum Leben als ,,auflerzeit-
lichen und auBerrdumlichen**’” Urgrund. Nietzsche bleibt diesem Duplizititsge-
danken treu. Das Dionysische fasst Nietzsche in Analogie zum Rauscherlebnis.
Es ist die Erfahrung ,,volliger Selbstvergessenheit” (29), die Auflésung der Indi-
viduation, wofiir das Dionysische steht:

,wUnter dem Zauber des Dionysischen schliefit sich nicht nur der Bund zwischen
Mensch und Mensch wieder zusammen: auch die entfremdete, feindliche oder unter-
jochte Natur feiert wieder ihr Versohungsfest mit ihrem verlorenen Sohne, dem Men-
schen. [...]. Jetzt ist der Sclave freier Mann, jetzt zerbrechen alle die starren, feindseli-
gen Abgrenzungen, die Noth, Willkiir oder ,freche Mode‘ zwischen den Menschen fest-
gesetzt haben. Jetzt, bei dem Evangelium der Weltenharmonie, fiihlt sich Jeder mit sei-
nem Nichsten nicht nur vereinigt, versohnt, verschmolzen, sondern eins, als ob der
Schleier der Maja zerrissen und nur noch in Fetzen vor dem geheimnisvollen Ur-Einen
herumflattere® (29f.).

Der Mensch erfihrt im Rausch ,,die Wirkung des Dionysischen als Depersonali-
sierung [...], verbunden mit gesteigerter Vitalitdt und der Erfahrung einer trans-
personalen Einheit zwischen Mensch und Natur*®. Er ist nicht mehr, wie noch
im Traum, Kiinstler, sondern selbst ,,Kunstwerk® (30) des Ur-Einen. Das Ur-
Eine® ist eine neue Kategorie, die den prekiren Status von Nietzsches ,,mysti-
sche[r] Trieblehre“** vor Augen fiihrt. Die Duplizitit des Dionysischen und
Apollinischen ist nicht allein ein dsthetisches Schemata und eine psychologische
Trieblehre, sondern eine ,ontologische’ Auslegung des Daseins, die als solche
den Stellenwert der Kunst fiir die menschliche Leben letztlich metaphysisch zu
begriinden sucht: ,,Die Ontologie wird zur Asthetik und die Asthetik wird zur
Ontologie.“41 Die entzweiten Urtriebe brechen aus der ,,Natur selbst” hervor

36 H. Zitko: Logik der Ambivalenz, S. 12.

37 F. Decher: Nietzsches Metaphysik in der ,Geburt der Tragodie®, S. 112.

38 B. Reibnitz: Kommentar, S. 56.

39 Nietzsche hat fiir das Ur-Eine eine Vielzahl weiterer Bezeichnungen gewihlt: ,,in-
nerster Grund der Welt“ (31), ,,Wesen der Natur* (33), ,,geheimnisvoller Grund
unseres Wesens* (38), ,,das ewig Leidende und Widerspruchsvolle* (38), der ,,in-
nerste Kern der Natur (39), ,,Urschmerz® (39), ,,Widerspruch, die aus Schmerzen
geborene Wonne* (41), ,,Herzen der Welt“ (44), ,,Abgrunde des Seins* (44), ,.ewige
Kern der Dinge* (59), ,,Ding an sich* (59), ,,Ur-Sein* (62), ,,Urmutter* (108), ,,Ur-
wesen (109). Vgl. zum Wesen des Ur-Einen auch KSA 1, 47 u. KSA 7, 145, 152,
166, 198, 202, 207, 215f. u. 313.

40 W. Ries: Geburt der Tragodie, S. 34.

41 Ebd., S. 175.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 151

(30); Traum und Rausch sind ,,unmittelbare[n] Kunstzustidnde[n] der Natur* (30).
Als solche charakterisieren sie das Wesen der Welt selbst. Fiir Nietzsche ist das
Ur-Eine das ,,Leidende, Kdmpfende, sich Zerreiende* (KSA 7, 166). Der ,,Ur-
grund des Daseins® ist der ,,vollkommene Widerspruch®* (166), das ,,Ewig-
Leidende* (KSA 1, 36). In Differenz zu Schopenhauer42 ist selbst der Wille nur
die ,,allgemeinste Erscheinungsform eines uns iibrigens ginzlich Unentzifferba-
ren” (KSA 7, 361) und das Leiden nicht erst Konsequenz des sich individuieren-
den Willens, sondern als ewiges Leiden an ewiger Qual und ewiger Lust die un-
mittelbare Selbstzerrissenheit des Ur-Einen selbst43, die ,,Individuation ist also
Resultat des Leidens, nicht Ursache* (166). Das Ur-Eine ist der Urschmerz des
ewigen Kreislaufs von Zeugen und Vernichten, Entstehen und Vergehen: ,,ewi-
ges Sichwidersprechen in der Form der Zeit, also als Werden. Jeder Augenblick
frift den vorhergehenden, jede Geburt ist der Tod unzéhliger Wesen, Zeugen Le-
ben und Morden ist eins“ (KSA 1, 768).44 Nietzsche entwickelt in diesem Kon-
text eine Ontologie des Grauens® mit dialektischen Entwicklungsziigen*. Das

42 Vgl. F. Decher: Nietzsches Metaphysik in der ,Geburt der Tragodie®, S. 116-19,
und B. Reibnitz: Kommentar, S. 142f.

43 Evident ist, dass Nietzsche eine ganze Menge Bestimmungen liefert iiber das Sein
als solches, von dem wir nach seinem eigenen Bekunden doch nichts zu wissen
vermogen. Es ist die Musik, die, als dionysische Kunst schlechthin, ,.allein auf di-
rektem Wege reden kann* (KSA 1, 136) — auch dies eine Feststellung, die auf Re-
flexion griindet. Volker Gerhardt urteilt treffend: ,Nietzsche ist stindig genotigt,
sein eigenes Programm zu unterlaufen, indem er es begriindet. (...). Diese Konse-
quenz lieBe sich nur vermeiden, wenn das Argument sich selbst dsthetisch, d.h.
aber: nicht als Argument und damit im Wesentlichen schweigend, prasentierte. Wer
sich in Begriindungen fiir eine dsthetische Rechtfertigung der Welt versucht, fillt in
spekulative Haltung, die doch gerade iiberwunden werden soll, zuriick. Wer Recht-
fertigung fordert, duflert ein noch ungestilltes Bediirfnis nach Begriindung. Die &s-
thetische Metaphysik ist daher ein holzernes Eisen.” Ders.: Pathos und Distanz.
Studien zur Philosophie Friedrich Nietzsches, Stuttgart 1988, S. 65.

44 Dies Zitat stammt zwar nicht aus der Tragddienschrift, spricht aber deutlicher aus,
was Nietzsche vor Augen hat: eine Welr des Werdens, d.h. der ewigen Vergdnglich-
keit ohne Telos.

45 Vgl. die Interpretation von Margot Fleischer: Dionysos als Ding an sich. Der An-
fang von Nietzsches Philosophie in der &sthetischen Metaphysik der ,Geburt der
Tragodie*, in: Nietzsche-Studien 17 (1988), S. 74-90.

46 Nietzsche selbst spricht davon, dass seine Tragodienschrift ,,anstoBig Hegelisch®
(KSA 6, 310) riecht. Siegfried Blasche ist den: Hegelianismen im Umfeld von
Nietzsches ,Geburt der Tragodie®, in: Nietzsche-Studien 15 (1986), S. 59-71, nach-
gegangen. Doch hier ist Vorsicht geboten, wie Hans Zitko ausfiihrlich und m. E.
treffend darlegt: ,Ist fiir Hegel die Entzweiung [...] nur ein verschwindendes Mo-
ment einer vermittelnden Bewegung, die die Entzweiten durch das Werden ihrer
Einheit versohnt, so tritt bei Nietzsche das Motiv der Entzweiung deutlich in den
Vordergrund. Der Kampf [...] ist in der Darstellung Nietzsches nicht dialektisch be-
griffener Durchgang zur Versohnung der streitenden Momente, sondern in seiner
antagonistischen Natur irreduzibel“. H. Zitko: Logik der Ambivalenz, S. 31. Wollte
man eine Klassifikation wagen, so wire weniger von Hegelianismen, als von einer
frithen Figur negativer Dialektik, als ,,BewuBtsein der Nichtidentitit“, zu sprechen.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

Ur-Eine, fiir das Dionysos symbolisch steht, bedarf als ,,Urwiderspruch und Ur-
schmerz®“ (51) des ,,lustvollen Schein[s] zu seiner ,,Erlosung* (38). Gefangen in
ewiger Selbsterzeugung und -vernichtung generiert der Urgrund als ,,Urkiinstler
der Welt* (48) die empirische Realitit — die ,,Welt als ein sich selbst gebédrendes
Kunstwerk® (KSA 12, 119) — als erlosenden Schein: Dionysos bedarf auf Grund
seiner ,,Unfdhigkeit [...] sich selbst zu deuten* (KSA 7, 202) der Hilfe des Apol-
lon, um sich schmerz- wie lustvoll zu individuieren. Wie der Mensch im Traum,
so ist das Ur-Eine in der Schau seiner eigenen Vision, der Welt, begliickt. Die
Schau der Vision und die Schaffung derselben ist die Urlust, die in ihrer ,,unbén-
dige[n] Daseinsgier* die allerlebendigste, zugleich aber vernichtende ,,Zeugungs-
lust“ (KSA 1, 109) darstellt, des Ur-Einen. Das Ur-Eine ist schopferischer
Schmerz, der aus sich die Lust — Schmerz in anderer Potenz — ,,den furchtbaren
Trieb zum Dasein‘ (562) gebiert. Dies ist die ,,erste Stufe der Erlésung“47.

Es ist bereits deutlich geworden: Nietzsches Feier des Dionysischen — das
,,Uebermaass® (41) — ist zutiefst ambivalent. Die Erfahrung ,,wonnevoller Verzii-
ckung® (28) und universaler Versshnung — die unio mystica® — wird konterka-
riert durch den ,,Schrei des Schreckens* (33), den die Auflosung des Individu-
ums, die Vernichtung des Einzelnen, hervorruft. Der in sich maflose dionysische
Rausch bedarf der Begrenzung. Soll die Entgrenzung nicht zur Vernichtung in
Form einer ,,abscheulichen Mischung von Wollust und Grausamkeit* (32) fort-
schreiten, muss ein Korrektiv Einhalt gebieten. Dies ist das apollinische Mal3 und
seine Welt des Scheins. Fiir Nietzsche waren es die vorsokratischen Griechen des
tragischen Zeitalters®, welche die Versohnung der Urtriebe des Seins vollbrach-
ten. Die vorklassischen Helenen waren die Kulturheroen der tragischen Weisheit,
die es vermochten, auf ganz spezifische Weise das ,,Uebermass der Natur in
Lust, Leid und Erkenntnis®“ (40f.) in die ,,Fesseln der Schonheit* (558) zu schla-
gen. Den Griechen gelang die ,,Versohnung zweier Gegner* (32) zum ,,schons-
te[n] Bruderbund* (556) durch die Sublimierung der dionysischen Orgie orienta-
lischer Provenienzso, deren Kern die vollstandige Entfesselung der ,,geschlechtli-

Th. W. Adorno: Negative Dialektik, S. 17. Auch R. Schmidt sieht die ambivalente
Verwandtschaft zu der dialektischen Denkfigur des ,,subsumierten Entgegengesetz-
ten“: Aber die ,,Realitdt* des Ur-Einen besteht ,,gerade nicht in der Einheit, sondern
im ontologisch als Urgrund festgeschriebenen Widerspruch.* Ders.: Text ohne En-
de, S. 83.

47 M. Fleicher: Dionysos als Ding an sich, S. §3.

48 Der Begriff scheint angemessen angesichts Nietzsches zahlreicher Umschreibungen
der dionysischen Einheitserfahrungen: ,,mystische Einheitsempfindung® (30), ,,Ein-
heit mit dem innersten Grunde der Natur®, ,,Einheitsmysterium® (42), ,,Einheit mit
dem Herzen der Welt* (44), ,,mystischer Selbstentdusserungs- und Einheitszustand*
(44), ,,Grunderkenntnis von der Einheit alles Vorhandenen* (73) usw.

49 Vgl. zur Kritik dieser Konstruktion H. Cancik: Nietzsches Antike, S. 48f. u. 55.

50 Nietzsches Beschreibung der asiatischen Dionysosfeste, die ein ,,panhetirisches
Thierleben* (556) entfesselten, ist, ein anti-orientalischer Affekt, der in der ,,Tradi-
tion des klassizistischen Griechenbildes® steht. B. Reibnitz: Kommentar, S. 97. Die
Konstruktion eines modernen Mythos qua ,,spekulativer Quelleninterpretation® (S.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 153

chen Zuchtlosigkeit” und der ,,Bestien der Natur* (32) darstellte, zum tragischen
Kunstwerk als ,,Idealisierung der Orgie* (556).

Es war der ,,Kampf zwischen Wahrheit und Schonheit* (562)°', den die vor-
sokratischen Griechen in vorbildhafter Weise fiihrten und der Gestalt annahm in
der olympischen Gotterwelt. Nietzsches Ausgangspunkt seiner gesamten Kons-
truktion einer dsthetischen Rechtfertigung des Daseins ist die Annahme, dass die
,.griechische Volksweisheit* (35) die dionysische Wahrheit des Seins auszuspre-
chen vermochte: ,,.Das Allerbeste ist fiir dich génzlich unerreichbar: nicht gebo-
ren zu sein, nicht zu sein, nichts zu sein. Das Zweitbeste aber fiir dich — bald zu
sterben (35). Der tragische Gedanke, der Kern der dionysischen Weltanschau-
ung ist die chthonische Weisheit von der Einheit des Lebens und des Todes: ,,Die
iippige Natur feiert ihre Saturnalien und ihre Todtenfeier zugleich® (558). Aus
diesem urspriinglichen Wissen um die ,,Schrecklichkeiten und Entsetzlichkeiten
des Daseins* (35) generierten die Griechen die Verkldrung des Lebens durch ,,die
leuchtende Gesellschaft olympischer Wesen®, aus denen nicht christliches Siin-
denbewusstsein, sondern ,,iippiges, ja triumphirendes Dasein* selbst spricht und
Lalles Vorhandene vergbttlicht ist, gleichviel ob es gut oder bose st (35).” Da

99f.) mag unzeitgemill gewesen sein, der Inhalt der graecophilen Konstruktion ist
dies gewiss nicht. Die ,,Projektion von Sexualitét in den Orient* ist aufgeladen mit
,,phobischen Assoziationen zu weiblicher Sexualitit. Projektiv ist im Hinblick auf
den Dionysoskult bereits die Verkniipfung von Weiblichkeit und Sexualitét* (105).
Zu Nietzsches Quellen iiber den Dionysoskult und was er daraus macht, vgl. ebd.,
S. 96-105. Nietzsche wire diesbeziiglich vielleicht vorsichtiger gewesen, wenn ihm
bewusst gewesen wire, dass er mit diesen andro- wie eurozentristischen Projektio-
nen voll und ganz in der Tradition der modernen Aufkldrung stand, die qua Stereo-
typisierung des Anderen die eigene moderne westliche Identitdt diskursiv konstru-
ierte: ,,,Der Andere‘ war die ,dunkle‘, unterdriickte und verleugnete Seite, das
Gegenbild der Aufkldrung und der Modernitit.” So Stuart Hall in seinem exzellen-
ten Essay: Der Westen und der Rest: Diskurs und Macht, in: ders., Rassismus und
kulturelle Identitit. Ausgewdhlte Schriften 2, Hamburg 1994 S. 137-179, hier S.
174. Zur Bedeutung der Sexualitidt und des Orientalismus im Prozess der diskursi-
ven Konstruktion westlicher Identitit, vgl. ebd., S. 155f. u. 160f.

51 Zum Verhiltnis Wahrheit-Schonheit vgl. KSA 7, 59, 73, 76, 120, 159, 198 u. 202.

52 Nietzsche behauptet in seiner Selbstkritik, im ,,ganzen Buche das Christenthum*®
mit ,.behutsamen und feindseligen Schweigen“ (KSA 1, 18) behandelt zu haben.
Dies stimmt nur partiell. Zum einen geht aus den Vorarbeiten — das ,,Christenthum
konnte nur in einer verkommenen Welt zum Siege kommen* (KSA 7, 85; vgl. 244)
— der antichristliche Impetus deutlich hervor, zum anderen ist Nietzsches Interpreta-
tion des ,,Schreckensloos des weisen Oedipus* und des ,,grossen Menschenfreundes
Prometheus® (KSA 1, 35f.), ihrer Tragik, heroischen Grofle und ihres Leids, explizit
gegen die moralische ,,interpretatio christiana“ gerichtet. B. Reibnitz: Kommentar,
S. 229ff. Vgl. W. Ries: Geburt der Tragodie, S. 82f. Nietzsches Beschreibung des
Charakters der griechischen Gotter, die nicht vom ,,Leben [...] entfremden® (KSA 7,
77), spricht in ihrer Intention fiir sich: Die griechischen Gétter sind ,,Gewifl nicht
als Ausgeburten der Noth und des Bediirfnisses zu begreifen, solche Wesen ersann
gewil} nicht das angsterschiitterte Gemiith: nicht um sich vom Leben abzuwenden
[...]. Aus ihnen spricht eine Religion des Lebens, nicht der Pflicht oder der Askese

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

die Griechen vom ,,unmdglich[en]* (KSA 7, 69) Pessimismus der dionysischen
Weisheit so tief durchdrungen waren, schufen sie sich die olympischen Gotterge-
stalten, um ihre eigene Existenz zu glorifizieren: ,,Um Leben zu konnen, mussten
die Griechen diese Gotter, aus tiefster Nothigung, schaffen: welchen Hergang wir
uns wohl so vorzustellen haben, dass aus der urspriinglichen titanischen Gotter-
ordnung des Schreckens durch jenen apollinischen Schonheitstrieb in langsamen
Uebergingen die olympische Gotterordnung der Freude entwickelt wurde: wie
Rosen aus dornigem Gebiisch hervorbrechen® (KSA 1, 36). Der dionysische
Grund des Seins, seine grauenhafte Wahrheit, verlangt nach Erlésung im apolli-
nischen Schein der Schonheit. So ist es derselbe Trieb, der die olympischen Got-
ter schuf und das Movens der Kunst abgibt. Sie ist das Element, das die ,,Schre-
cken und Absurdititen des Daseins* (568) durch die ,,Umschleierung der Wahr-
heit” (567) ertraglich macht. Die Kunst als ,,Schein des Scheins* (39) stellt fiir
Nietzsche somit die zweite Stufe der Erlosung des Ur-Einen dar. Die Kunst ist
Erlosung des Ur-Einen durch den Schein in zweiter Potenz: ,,So wie das Ur-Eine
das Leiden der Individuation erleidet in den Individuen, so erfihrt es auch die Er-
16sung davon in den Individuen. Und soweit diese Erlosung durch die Kunst ge-
schieht, kommen nur menschliche Individuen in Betracht: die Kiinstler und die
Kunst aufnehmenden. Der Mensch ist — in diesen Funktionen — Medium und

Werkzeug der zweiten Erlosung des Ur-Einen*’:

,.Hier zeigt sich das Dionysische, an dem Apollinischen gemessen, als die ewige und ur-
spriingliche Kunstwelt, die tiberhaupt die ganze Welt der Erscheinung in’s Dasein ruft:
in deren Mitte ein neuer Verkldrungsschein néthig wird, um die belebte Welt der Indi-
viduation im Leben festzuhalten. Koénnten wir uns eine Menschwerdung der Dissonanz
denken — und was ist sonst der Mensch? — so wiirde diese Dissonanz, um leben zu kon-
nen, eine herrliche Illusion brauchen, die ihr einen Schonheitsschleier iiber ihr eigenes
Wesen decke. Dies ist die wahre Kunstabsicht des Apollo: in dessen Namen wir alle je-
ne zahllosen Illusionen des schonen Scheins zusammenfassen, die in jedem Augenblick
das Dasein iiberhaupt lebenswerth machen und zum Erleben des néchsten Augenblicks
dringen. Dabei darf von jenem Fundamente aller Existenz, von dem dionysischen
Untergrunde der Welt, genau nur soviel dem menschlichen Individuum in’s Bewusst-
sein treten, als von jener apollinischen Verkldrungskraft wieder iiberwunden werden
kann* (154f.).

Nietzsches Entwurf einer ,,,antiklassische[n] Klassik‘“54, die sich dem Grauen als
Konstitutum aller Kunst zuwendet, beruht, wie sich zusammenfassen lisst, auf

oder Geistigkeit. Alle diese Gestalten athmen den Triumph des Daseins* (KSA 1,
559; vgl. 371.).

53 M. Fleischer: Dionysos als Ding an sich, S. 85.

54 H. Ottmann: Philosophie und Politik bei Nietzsche, S. 66. Nietzsches Interpretation
der griechischen Kultur und Kunst lduft Sturm gegen das klassizistische Griechen-
bild — ,edle Einfalt, stille Grofie‘. Nietzsches Ambition ging dahin, den Schrecken
und das Grauen als Grund aller Kultur und Kunst darzustellen: ,,Uns hat die griechi-

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 155

folgender ontologischer Spekulation: Das Ur-Eine, die ewige Einheit von Leben
und Tod, bedarf zu seiner Erlosung vom Schmerz die Welt als Schein; das ist
unsere empirische Welt der Individuation qua Raum und Zeit. Dem Urschmerz
inhériert somit bereits eine doppelte Urlust, die sich sowohl in der Erschaffung
der Welt des Scheins als auch in ihrer Schau auslebt. Der erste Schein, verkorpert
im Apollon, ist die ambivalente Individuation, sowohl das Leben erm&glichend
als auch schmerzhaft zerreiend, die gegeniiber dem priméren, dionysischen We-
sen des Seins das Abgeleitete ist. Die Erfahrung des Schreckens der dionysischen
Verfasstheit des Seins verlangt nun von den schmerzvoll Individuierten einer
zweiten Erlosung in der Kunst als Schein des Scheines, der die Wahrheit mit
Schonheit zu umhiillen vermag. Wahrheit ohne ihre &dsthetische Verzauberung ist
fiir Nietzsche nicht lebbar: ,,die Geburt der Tragodie glaubt an die Kunst auf dem
Hintergrund eines anderen Glaubens: da8 es nicht moglich ist mit der Wahrheit
zu leben (KSA 13, 500). Nun stellt es sich so dar, dass die Menschen sowohl am
apollinischen Schein der Individuation leiden, von der die dionysische Orgie und
Kunst (Musik) zu befreien vermogen, als auch am dionysischen Wesen selbst,
welches sie verkldren miissen und sich dennoch zu ihm hingezogen fiihlen, um
den Schmerz der Individuation zu lindern, wobei aber bei zu groBer Nihe die

sche Kunst gelehrt, dal es keine wahrhaft schone Flidche ohne eine schreckliche
Tiefe giebt* (KSA 7, 352). Die Groe der Griechen war nicht ihre gleichsam natiir-
liche, edle und einfache Harmonie, sondern die gelungene, d.h. aber die nicht ver-
dringende oder verleugnende, sondern anerkennende Sublimierung der wilden,
chaotischen, grausamen wie liisternen, mit einem Wort: dionysischen Natur in
Kunst als Schein tiber dem Schrecken des Daseins. Hierbei ist zweierlei im Auge zu
behalten: 1. Nietzsches Angriff auf das harmonisierende Schonheitsideal des Klas-
sizismus ist keine blofe Antithetik. Von den Romantikern zwar inspiriert, arbeitete
Nietzsche an einer Aufhebung des Gegensatzes von Klassik und Romantik: ,,Die
Klassiker hatten sich ein Bild der Griechen zurechtgemacht, ihre Natur idyllisiert
und zur olympischen Ruhe verkldrt. Gegen solche Glittung der Antike wollte
Nietzsche an die Humanitit der Alten nicht ohne ihre Wildheit, an ihre Kultur nicht
ohne ihre kraftvolle Natur und an die Schonheit ihrer Welt nicht ohne ihre Furcht-
barkeit und HéiBlichkeit glauben.” H. Ottmann: Philosophie und Politik bei
Nietszche, S. 44; vgl. S. 50f. u. 65-68. Dies impliziert, dass Nietzsche mit der Beto-
nung des dionysischen Charakters des Daseins nicht die Regression von Kultur in
unmittelbare Natur anvisierte, sondern das Ideal einer Kultur, die, anders als das
Christentum, nicht auf der lebensfeindlichen Verdringung und Unterjochung der an
sich jenseits von Gut und Bose situierten Natur basiert. 2. Nietzsches Ausfithrungen
sind nicht nur allgemein an einer Kritik und Uberwindung der modernen Kultur in-
teressiert, sondern durchaus auch konkret politisch motiviert. Da dies noch explizi-
tes Thema sein wird, hier nur soviel: Aus dem ,Fragment einer erweiterten Form
der ,Geburt der Tragodie* (KSA 7, 333-49), geschrieben, unter dem Eindruck der
Pariser Commune, in den ersten Wochen des Jahres 1871, geht deutlich hervor, dass
Nietzsche das Sklaventum als notwendige Bedingung jeder Kultur auch fiir seine
Zeit festgeschrieben wissen wollte. Vgl. die mildere Fassung der Apologie der
Sklaverei wider die ,,drohende und entsetzliche Forderung [...] der socialistischen
Bewegungen (KSA 1, 123f.) nach gleicher Freiheit in der ,Geburt der Trago-
die‘ (117).

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

Wonne der Sprengung der Ketten der Individuation umschlédgt in das Grauen vor
der Vernichtung des Ichs. Die apollinische ,,Vergottlichung der Individuation®
(40) ist letztlich unwahres, aber notwendiges Korrektiv gegen die tddliche Ent-
fesselung des Dionysischen: Auf epistemologischer Ebene, begriffliches Denken
und Kunst, im Bereich des Asthetischem selbst, bildende Kunst und Musikss, im
pyschologischen Sinne, Traum und Rausch, und als Naturkrifte des Ureinen,
sind Apollon und Dionysos aufeinander verwiesen, wenn auch letzterer das onto-
logisch Erste und Wahre, das ewig chaotische, grausam wie lustvolle, ziellose
und unschuldige Werden, verkorpert.”® Der ontologische Status des Dionysischen
ist dabei explizit dem Logos traditioneller Metaphysik entgegengesetzt, und zwar
mit der Konsequenz, dass das begriffliche Denken sich dem Urgrund allen Seins
gegeniiber als inkongruent erweist und seine privilegierte Stellung als Medium
der Erkenntnis des Seins an die Kunst, als der ,,eigentlich metaphysischen Tha-
tigkeit (24) und hier primir an die Musik®’ verliert, die allein vom innersten
Wesen des Seins Kunde geben kann. Der Philosophie bleibt die Aufgabe der
Verkiindung dieser Wahrheit; ihre begriffliche Explikation ist ihr aber auf Grund
des Gehalts dieser Wahrheit selbst nicht moglich. Sie hat sich zu bescheiden,
ihren angestammten Platz des Metaphysischen der Kunst zu iiberlassen und mit
dem Begriff auf dessen nicht Identisches zu reflektieren: ,,Philosophie, die iiber
das reine Denken nicht hinauskommt, bleibt unwahr — ein iiber sich selbst nicht
aufgekldrter Mythos. Die Philosophie Nietzsches betritt den Boden des Anderen
der Vernunft: dem Telos der Wahrheit noch iiber den Begriff hinaus folgend, gibt
er der Philosophie, jenseits der Destruktion ihrer klassischen Form, eine anders
geartete Gestalt, gleichsam einen verinderten Korper.*®

55 Apollinische Kunst ist ,,Schein des Scheins“, wihrend die Musik ,,Schein des
Seins* (KSA 7, 184) ist.

56 Nietzsches frithe Artistenmetaphysik ist inspiriert durch den so verehrten Heraklit:
der ,Hergang des Werdens und Vergehens* ist unter der ,,Form der Polaritit* zu
begreifen ,,als das Auseinandertreten einer Kraft in zwei qualitativ verschiedene,
entgegengesetzte und zur Wiedervereinigung strebende Thitigkeiten. Fortwihrend
entzweit sich eine Qualitdt mit sich selbst und scheidet sich in ihre Gegensitze:
fortwéhrend streben diese Gegensitze wieder zu einander hin.“ Dies klingt zwei-
felsohne nach ,Hegelianismen®. Es ist aber signifikant, dass es fiir Nietzsche keine
Aufhebung der Gegensitze in eine hohere Einheit gibt: ,,Aus dem Krieg des Ent-
gegengesetzten entsteht alles Werden: die bestimmten, als andauernd und erschei-
nenden Qualititen driicken nur das momentane Ubergewicht des einen Kimpfers
aus, aber der Krieg ist damit nicht zu Ende, das Ringen dauert in Ewigkeit fort.“ So
Nietzsche iiber Heraklit, KSA 1, 825.

57 Zur eminenten Bedeutung der Musik, die ,,aus der Nacht* (KSA 7, 70) kommt und
allein die ,,innersten Gedanken der Natur* (KSA 1, 575) ,auszusprechen® fihig ist,
vgl. KSA 1, 51, 104, 107, 126, 134-138, 152f., 154f., 529, 557, 571 u. 574f.; KSA
7,23, 47f. 70f., 307 u. 364f.

58 H. Zitko: Logik der Ambivalenz, S. 28. Zweifelsohne ist dies ein anderer Sprung
aus der Philosophie als ihn Marx und Engels in der ,Deutschen Ideologie® titigten.
Aber Nietzsche springt nicht, wie Habermas behauptet ,,aus der Dialektik der Auf-
kldarung*, sondern stellt sich dieser in ihren Extremen. J. Habermas: Der philosophi-

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 157

2.1.3 Die attische Tragédie

Die grausame Wahrheit in Schonheit dargestellt, ohne Beschonigung zu sein, und
die richtige Proportion zwischen dem Dionysischen und Apollinischen gefunden
zu haben, war aber die unsterbliche Leistung der attischen Tragodie. Nietzsche
gibt als ,.eigentliche[s] Ziel[e]* seiner Studie die Erkenntnis des ,,Einheitsmyste-
riums* des ,,dionysisch-apollinischen* (42) Kunstwerkes an, welches paradigma-
tische Form in den groBen Tragodien des Aischylos und Sophokles angenommen
hat. Der ,,Ursprung der griechischen Tragoddie* ist fiir ihn ein ,,Problem®, das ,,bis
jetzt nicht einmal ernsthaft aufgestellt, denn gelost ist. (52).° Nietzsches apo-
diktisch vorgetragene These ist, ,,dass die Tragodie aus dem tragischen Chor ent-
sprungen‘ und ,rein religiose[r]* (52) Herkunft ist. Es ist der Chor der Sartyrn,
welcher zuriick verweist auf die Musik, die ,,sich auf den Urwiderspruch und Ur-
schmerz im Herzen des Ureinen symbolisch bezieht” (51). Sie, die Verehrer und
Begleiter des Dionysos, sind es, die als ,,fingierte Naturwesen* die ,,dionysische
Weisheit der Tragodie® (55) zum Ausdruck bringen. Der Sartyr ,,war das Urbild
des Menschen® und als solcher Antipode des ,,Culturmenschen (58), die sich
zueinander verhalten wie ,,Ding an sich und Erscheinung* (59).60 Der Chor ist

sche Diskurs der Moderne, S. 108. Habermas reduziert Nietzsches Denkbewegung
auf eine angebliche Beschworung der Kunst als ,,Gegeninstanz zur Vernunft™ (117).
Dies ist, wie sich im Weiteren zeigen wird, mehr noch als in Bezug auf die ,Geburt
der Tragodie‘ im Kontext von Nietzsches Gesamtwerk eine naheliegende, aber den-
noch vereinseitigende Simplifizierung.

59 Uber die durch die sehr geringe Quellenbasis verursachten engen Restriktionen die-
ser klassischen Forschungsfrage der Grizistik informiert Joachim Latacz: Fruchtba-
res Argernis: Nietzsches ,Geburt der Tragodie® und die grizistische Tragodienfor-
schung, Basel 1998, S. 6-17. Latacz verteidigt Nietzsches Schrift vom heutigen
Wissen aus gegen Nietzsches zeitgendssische, am positivistischen Ideal orientierte
Fachkollegen. Vgl. bes., S. 26-31. Auch Latacz hebt indes Nietzsches in weiten Tei-
len nicht-revolutiondren Ansatz zur Kliarung der Ursprungsfrage hervor: ,,Nietzsche
hat diese Einzelerkenntnise [der Philologie; d. Verf.] weder bestritten noch gar be-
kiampft, sondern er hat sie iibernommen und als selbstverstindlich vorausgesetzt.
Insoweit bedeutete seine eigene Schrift weder eine Revolution noch iiberhaupt eine
Neuerung® (S. 19) und fiigt in der Fuinote erlduternd hinzu: ,,Gerade daraus erklart
sich ja die langdauernde Ignorierung der Nietzscheschen Tragddienentstehungs-
theorie in der Fachwissenschaft: der eigentlich fachwissenschaftliche Teil seines
Buches bot nichts Neues, der mit Neuerungen aufwartende Teil konnte nicht als
fachwissenschaftlich gelten* (S. 38). Dies sei den folgenden Uberlegungen voraus-
geschickt, die darauf verzichten, philologische Originalitit und Haltbarkeit eigens
zu erldutern. Zu diesen Fragen vgl. im Ubrigen den uniibertrefflich akribischen
Kommentar von B. v. Reibnitz.

60 In diesem Kontext scheint eine Utopie in Nietzsches Denken durch, die auf die
Uberwindung der durch den Klassenantagonismus konstituierten Kultur zielt. Der
Satyr, ,,das fingierte Naturwesen (KSA 1, 55), ist als Diener des Dionysos von sei-
ner ,,biirgerliche[n] Vergangenheit” und seiner ,,sociale[n] Stellung* (61) befreit. Er
verwandelt sich zum ,,Gattungswesen* als ,,Naturmensch unter Naturmenschen*
(KSA 7, 66) und feiert ,,Freiheits- und Gleichheitsfeste” zur ,,Wiedervereinigung
mit der Natur* (77). Diese Kryptogramme des Utopischen, daran besteht kein Zwei-

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

nach Nietzsche die ,,Selbstbespiegelung des dionysischen Menschen* (60) und
als solche die in der Tragodie dsthetisch vermittelte Erfahrung des urspriingli-
chen Kultus. In der Tragodie wird die religios-mystische Erfahrung zum &stheti-
schen Phidnomen: Erst bei den Griechen ,,erreicht die Natur ihren kiinstlerischen
Jubel, erst bei ihnen wird die Zerreissung des principii individuationis ein kiinst-
lerisches Phinomen* (33). Worauf Nietzsches gesamte Interpretation der atti-
schen Tragodie letztlich abzielt, ist eben dieses Phinomen einer #sthetischen
Béndigung der schrecklichen Wahrheit — verkorpert in den unschuldig schuldi-
gen tragischen Helden®' — die als gelungene, eine ,verklidrende Verdeutlichung'
der dionysischen Wahrheit als dem ontologischen Ausgangspunkt Nietzsches
Denkens darstellt: ,,Schonheit und Wahrheit halten sich die Waage* (KSA 7, 73).
Es sind die Brutalititen der dionysischen Weisheit und der dionysischen Erfah-
rung von ,,Ecstase* (KSA 1, 521) und die Depersonalisierung — die ,,Wiege des
Dramas* (521) und des Schauspielers — die das Leben eingedenk der ,,Schrecken
und Absurdititen des Daseins* (568) zu verunmoglichen drohen: ,,Apollo der
rechte Heil- und Siihnegott rettete den Griechen vor der hellsehenden Ekstase
und dem Ekel am Dasein — durch das Kunstwerk des tragisch-komischen Gedan-
kens* (568). Die wilden, chaotischen und vernichtenden Energien des Dionysi-
schen mussten, um das Leben als Ganzes bejahen zu konnen, und allein hierum
geht es Nietzsche in letzter Instanz, in Bahnen gelenkt werden, durch die die tra-
gische Verfasstheit des Daseins anerkannt werden konnte, ohne aber an ihr zu
Grunde zu gehen. Dies ist das Werk der attischen Tragodie, die Apollon und
Dionysos in dem Sinne zur Einheit brachte, dass sie die dionysische Urerfahrung
asthetisch zu sublimieren wusste. Ihr Medium ist die apollinisch-bildhafte ,,Ver-
deutlichung des Dionysischen* (KSA 7, 192); sie gibt den triebhaften Urerfah-
rungen ,,Deutlichkeit und Festigkeit“ (KSA 1, 64): Dionysos, der ,,einzig vor-
handene Biihnenheld (71), seine schreckliche Wahrheit und sein Ausdrucksme-
dium, die ,,heraklesmifBige Kraft der Musik® (73), entlddt sich ,,in einer apollini-
schen Bilderwelt* (62).%

Die Tragddie ist folglich die prekédre und briichige Einheit oder exakter der
befristete, ,,nur* fiir ,.kurze Zeit“ (KSA 7, 154) existente Ausgleich der Urtriebe,
die beiden ihr Existenzrecht zuteil werden ldsst und den Menschen eine Kultur
des Lebens ermoglicht in der Wahrheit und Schonheit, Ernst und Heiterkeit in
einer Symbiose koexistieren, die der dionysischen Verfasstheit des Daseins ge-
recht wird. Nietzsches Ausfithrungen zum religiosen Ursprung der Tragodie aus

fel, sind allerdings nur, was ihre immanente Grenze markiert, dsthetisch, nicht so-
zio-politisch zu entschliisseln.

61 Die Tragodie handelt nicht von der christlichen ,Schuld und Siihne‘, sondern von
der ,,Unverdientheit eines entsetzlichen Schicksals®, von dem ,,unlosbaren Rithsel
des Menschseins* (KSA 1, 569) und dem ,siegreiche[n] Unterliegen* (KSA 7,
192). Vgl. KSA 7, 219.

62 Vgl. zum Vorgang der apollinischen Objektivation des Dionysischen (in der Trago-
die) KSA 1, 62, 108f., 139f., 141, 155 u. 564; KSA 7, 69 u. 277.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 159

der Musik/dem Chor sind aber schlussendlich nur verstindlich vor dem Hinter-
grund seiner ,metaphysischen‘ Annahmen und seinem elementaren Krisenbe-
wusstsein.

Nietzsches Artisten-Metaphysik kulminiert in dem provokativ-program-
matischen Diktum, dass ,,nur als dsthetisches Phdnomen [...] das Dasein und die
Welt ewig gerechtfertigt™ (KSA 1, 47) ist. Diese bewusst ,,sich selbst widerspre-
chende[n] Formel“®® — bedarf die Rechtfertigung doch der begrifflich vermittel-
ten Griinde und nicht der dsthetischen Erfahrung, die als solche wiederum nicht
der begrifflichen Rechtfertigung bedarf — ist allein im Kontext des (metaphysi-
schen) Entwicklungsganges der doppelten Erlosung des Ur-Einen verstidndlich.
Das Scheitern aller theologischer und moralischer Rechtfertigungen des Daseins
ist der apodiktische Ausgangspunkt von Nietzsches Metaphysik der Kunst. Aus
diesem Bewusstsein einer tief durchlittenen Krise wird fiir Nietzsche die Frage
nach dem Sinn des (menschlichen) Lebens, der nicht mehr platonisch-
metaphysisch, christlich-theologisch und auch nicht durch eine Ethik der Auto-
nomie verbiirgt ist, zum Ausgangspunkt seiner Reflexionen zur Kunst. Wie leben
in einer Welt, die nur das ,.,ewige und alleinige Werden, die génzliche Unbestin-
digkeit alles Wirklichen® kennt, ,,das fortwéhrend nur wirkt und wird und nicht
st (824)? Wie ist ,,ein unerhortes Leiden® (KSA 7, 216), wie es das Leben als
Ganzes darstellt, auch nur zu ertragen, wie ist der praktische, letztlich suizidale
Pessimismus®* zu vermeiden: der ,Pessimismus ist die Folge der Erkenntnifl vom
absolut-Unlogischen der Weltordnung* (74), die einzig iibrig bleibende ,,Exis-
tenzform* (76) daher die Kunst. Die tragischen Griechen verkorperten den tiefen
,Pessimismus aus Stirke* (KSA 1, 12), der nicht oberfldchlich aus uneingestan-
dener Angst die Schrecken des Seins ,,verhehlt” (KSA 7, 77), sondern produktiv
und lebensfordernd in dsthetischer Bearbeitung die dunklen, alles erzeugenden
und vernichtenden Krifte des Seins anzueignen wusste und aus ,,iiberstromender
Gesundheit” (KSA 1, 16) in einer beispiellosen Kraftanstrengung eine Kultur
schuf, die auch fiir Marx ein ,,unerreichbare[s] Muster” (MEW 42, 45) war. Es ist
die Kunstform der Tragddie, die als hochster dsthetischer Ausdruck der tragi-
schen Kultur, in ihrer apollinischen Einhegung der dionysischen Gewalt — der
Vermittlung von Musik und dialogischer Handlung — das ,,Entsetzliche oder Ab-
surde des Daseins* (KSA 1, 57) zu einem dsthetischen Genuss sublimiert, der zu
einem schopferischen und geistig tiefen Leben verfiihrt: ,Hier, in dieser Gefahr
des Willens, naht sich, als rettende, heilkundige Zauberin, die Kunst; sie allein
vermag jene Ekelgedanken iiber das Entsetzliche oder das Absurde des Daseins
in Vorstellungen umzubiegen, mit denen sich leben ldsst: diese sind das Erhabe-
ne als die kiinstlerische Béndigung des Entsetzlichen und das Komische als die
kiinstlerische Entladung vom Ekel des Absurden® (57):

63 V. Gerhardt: Pathos der Distanz, S. 46.
64 Nietzsches Sorge gilt der Gefahr eines ,,praktische[n] Pessimismus, der selbst eine
grausenhaft Ethik des Volkermordes aus Mitleid erzeugen konnte™ (KSA 1, 100).

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

Telos der tragischen Kunst ist die ,,Wirkung der dionysischen Tragddie, dass der Staat
und die Gesellschaft, iiberhaupt die Kliifte zwischen Mensch und Mensch einem tiber-
michtigen Einheitsgefithle weichen, welches an das Herz der Natur zuriickfiihrt. Der
metaphysische Trost, [...] dass das Leben im Grunde der Dinge, trotz allem Wechsel der
Erscheinungen unzerstorbar méchtig und lustvoll sei, dieser Trost erscheint in leibhafter
Deutlichkeit als Satyrchor, als Chor von Naturwesen, die gleichsam hinter aller Civilisa-
tion unvertilgbar leben* (56).

Der ésthetischen Rechtfertigung des Daseins geht es folglich nicht um eine
,schone‘ Dekoration allgemeinen Elends, sondern um den Sinn und die Moglich-
keit, die Nietzsche zu seiner Zeit als in zunehmender Gefahr betrachtet, von
menschlicher Existenz tiberhaupt. Die Kunst — ,,die stirkste Verfiihrerin zum Le-
ben® (KSA 7, 59) — lenkt weder vom Schrecken des Daseins ab, sie ist kein opia-
tischer Trost, noch vermag sie diesen aufzuheben. Sie verfiihrt vielmehr in ihrer
gelungenen hochsten Gestalt zu einem Leben in ,,ewiger Lebendigkeit™ (KSA 2,
534), welches Nietzsche abhebt vom bloen ,Leben‘ und der weltverneinenden
Vorstellung des ewigen Lebens nach dem Tod entgegenhilt. Die ,,Sinngebung
des Lebens®, dieses als ,,individuell erfahrenes menschliches Dasein“ verstan-
den, ist fiir Nietzsche in der Tat ,,Leistung der Kunst“%. Nietzsches Anspruch ist
es, Ernst zu machen mit den Konsequenzen einer Destruktion aller onto-
theologischen Spekulation iiber Sinn und Ziel der Welt und des Menschen. Was
nach dem Ende aller Gewissheiten als Moglichkeit bleibt, ist allein die ,,Rechtfer-
tigung des Menschen vor sich selbst“eﬁ, die auf eine unmittelbare Erfahrung zielt,
die allein die Kunst zu vermitteln vermag: Die Artistenmetaphysik stellt nicht
moralische Postulate auf, sondern sondiert die menschlichen Weltbeziige auf ihre
sinngebende Wirksamkeit. Es ist allein die dsthetische Erfahrung, die unmittelbar
den Sinn der Welt zutage bringt, der eben nicht aufler ihr als Gott, Logos oder
(menschlicher) Geschichte subsistiert, sondern dem Kunstwerk gleich ,Zweck-
miBigkeit ohne Zweck* (Kant) ist.

Nietzsches Erstlingswerk ist im wortlichsten Sinne iiberwiltigend und von einer
Suggestivkraft der sich schwer zu entziehen ist. In der Reflexion auf die Grenzen
des begrifflichen Denkens und der Kunst als eine genuine Erfahrungsebene
menschlichen Seins inauguriert die ,Geburt der Tragodie* Adornos Spitphiloso-
phie, die nicht weniger Nietzsche als Marx zum Kronzeugen hat. Der Gedanke
der tragischen Verfasstheit des (menschlichen) Daseins bleibt ebenso konstitutiv
fiir Nietzsches weiteres Denken wie die Versuche des ,,Jasagen[s] ohne Vorbe-
halt“ (KSA 6, 311): Dionysos wird seinen ,,Jiinger* (KSA 1, 14) nie mehr ziehen
lassen.

Nietzsches Metaphysik der Kunst ist aber inkonsistent, seine Selbstkritik ent-
sprechend hart. Es sollen an dieser Stelle zwei Punkte abschlieend hervorgeho-

65 V. Gerhardt: Pathos der Distanz, S. 53.
66 Ebd., S. 60.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 161

ben werden: 1. Der unklare Status der Metaphysik. Nietzsche macht an keiner
Stelle deutlich, inwiefern seine Aussagen iiber das Ur-Eine bzw. das dionysische
Wesen der Welt wirklich Seinsaussagen mit ontologischem Anspruch sind oder
bereits selbst dsthetische Metaphorik ist, die nicht Erkenntnis sein will, sondern
»Ausdruck einer gelingenden Teilnahme am Leben selbst.“%" Letzteres ist, insbe-
sondere in Erinnerung an Nietzsches ,wissenschaftlichen Anspruch® und der
Ubernahme der Deutung der Metaphysik als Kunst in Form der ,Begriffsdich-
tung‘, wie er sie von Lange kannte, wahrscheinlich, an keiner Stelle aber von
Nietzsche selbst expliziert. Die ,,Schopenhauerischen und Kantischen Formeln*
(19), verdeckten zumindest, wie Nietzsche selbstkritisch bekundete, die eigentli-
che Intention der Schrift: ,,die Wissenschaft unter der Optik des Kiinstlers zu
sehn, die Kunst aber unter der des Lebens ... (14).

Wie dem auch sei, so oder so, sind Nietzsches Reflexionen zur Kunst explizit
modern und zeitgemdfs. Nietzsche projiziert eigene Erfahrungen und Bediirfnisse
in das antike Griechenland der archaischen Epoche und tut nicht selten, dies zeigt
der Kommentar zur ,Geburt der Tragddie‘ von B. v. Reibnitz, dem historischen
Stoff, wenn auch auf duBerst gelehrte und poetische Art und Weise, Gewalt an,
um seinem eigentlichen Erkenntnisinteresse, Kritik und Uberwindung der mo-
dernen Kultur, nachkommen zu kénnen. Der militante Asthetizismus samt der an
ihn gehefteten Erlosungshoffnungen® ist zweifellos ein modernes Programm, das
aus der Romantik datiert, welcher bereits die griechische Antike zur Projektions-
fliche der modernen Zerrissenheit wurde. Nietzsches dsthetische Rechtfertigung
der Welt, die letztlich in einer Apotheose der Kunst miindet, macht selbst nur
Sinn als dsthetisches Phénomen, das der sinnlichen Erfahrung unmittelbar ein-
leuchtet und sich als lebensdienliches Ereignis selbst zu legitimieren vermag. Als
Diktum mit Anspruch auf eine wie auch immer geartete Form von Erkenntnis ist
das Postulat aporetisch: Nicht nur, dass Nietzsche so von einer dogmatischen
Metaphysik dionysischer Weisheit — ,,umgedrehter Platonismus* (KSA 7, 199),
Wabhrheit nicht mehr in der ,,Sonne*, sondern in ,,grausiger Nacht* (KSA 1, 65)
schauend — die allein seine Konstruktion der Kunst als Medium der Erlosung des
Ur-Einen einsichtig zu machen vermag, auszugehen hitte, die als solche weit
hinter die Erkenntniskritik Kants zuriickfiele, ist von Belang, sondern dariiber hi-
naus auch, dass seine Asthetik auf die Reflexion verwiesen bleibt: Das heiBt aber

67 Ebd., S. 57.

68 Diese kommen am eklatantesten in Nietzsches Begeisterung fiir Wagners ,Bay-
reuth’, von dem er sich eine Radikalkur der gesamten Kultur versprach, zum Vor-
schein, die auf den heutigen Leser nur noch skurril, ja absurd wirkt. Dennoch stellt
Nietzsche klar: ,,Man konnte uns nicht mehr Unrecht thun, als wenn man annidhme,
es sie uns um die Kunst allein zu thun: als ob sie wie ein Heil- und Betidubungsmit-
tel zu gelten hitte, mit dem man alle iibrigen elenden Zustinde von sich abthun
konnte* (KSA 1, 451). Es macht die GroBe Nietzsches aus, dass er auch dort, wo er
am meisten (ab)irrte, sein kritisches Bewusstsein nicht aufzugeben bereit war:
,Vielleicht iibertreibt unsere Empfindung etwas [!]: wir sind genéthigt zuviel Nothe
durch Eins wieder gut zu machen, durch Bayreuth” (KSA 8, 248).

- am 14.02.2026, 11:54:54,



https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

auf Argumentation, die selbst nicht wieder Kunst ist, sondern auf eine ,,darin
eingelassene theoretische und praktische Einsicht“® zuriickgeht.

2. Politische Implikationen. Nach den politischen Implikationen einer ,,Mys-
terienlehre der Tragodie™ (73), die auf die ,,Wiedergeburt* eines ,,dritten Diony-
SOs“ (72)70 hofft, zu fragen, scheint, da offensichtlich der ,metaphysischen‘ Di-
mension der Thematik nicht angemessen, unangebracht zu sein. Das nur schwer
zu bestimmende Verhiltnis von Politik und Philosophie im Denken Nietzsches
ist hier nicht Thema; abgesehen werden soll auch von Nietzsches damaliger
Hoffnung auf die ,,deutsche Wiedergeburt der hellenischen Welt” (KSA 7, 353);
den Tiefpunkt erreichte die Tragodienschrift, als sie ,,vom ,deutschen Wesen zu
fabeln begann® (KSA 1, 20), wie Nietzsche selbstkritisch moniert. Sicherlich,
Nietzsche kdmpfte hellsichtig gegen den ,,Eudaimonismus und Optimismus, den
Fortschrittsglauben und den Okonomismus“’', gegen die biirgerliche Gesell-
schaft, die ihren Zweck, die hohe Kultur, zu vernichten drohte, nicht weniger als
gegen den Sozialismus als Potenzierung biirgerlichen Verfalls. Nietzsches Ver-
such, mit dem Heilmittel der Kunst die Wunden zu heilen, die der menschlichen
Existenz durch die gottlose Moderne zugefiigt werden, basiert allerdings auf of-
fener, ein Zeichen von Nietzsches Redlichkeit, politischer Voten fiir Gewaltherr-
schaft, Sklaverei und Opferung ganzer Volker zu Gunsten des ,,grolen ,Einzel-
nen‘““ (KSA 7, 354). Im Nachlass bezeichnet Nietzsche, nicht zufillig, die ,,ernste
Weltbetrachtung als einzige Rettung vor dem Sozialismus® (259). Auch wenn
hiermit nichts tiber Griinde und Begriindungen von Nietzsches Sozialismuskritik
ausgemacht ist, wird die StoBrichtung seiner Argumentation deutlich: Seine Aus-
fille gegen die ,.internationalen heimatlosen Geldeinsiedler*, gegen die ,,unger-
manischen Lehren der ,,franzosischen Aufklarung und Revolution® (346), gegen
die ,,Wiirde des Menschen, die Wiirde der Arbeit* (337) und seine ,Abhilfen’,
.Sklavendienst der grolen Massen* (336) und ,,Krieg*™ (346), sind nur dann nicht
als proto-faschistisch zu klassifizieren, wenn man sie nicht als das nimmt, was
sie sind: nicht Metaphoriken, sondern ernst zu nehmende, genuin politische Stel-
lungnahmen.

Hiermit ist kein Urteil iiber Nietzsches politisches Denken, welches nicht
weniger facettenreich als seine Philosophie ist, in toto getroffen, wohl aber ein
Punkt angesprochen, den es festzuhalten gilt: Nietzsche verschweigt keineswegs
die ,,Grausamkeit, die wir im Wesen jeder Kultur* (340) finden, er iiberhoht sie
aber metaphysisch. Die Apotheose der Kunst fundiert in einer Vorstellung mit
politischen Implikationen, die gekennzeichnet ist durch eine fehlende Differen-
zierung zwischen ,metaphysischem‘, zum menschlichen Dasein an sich gehori-
gem, d.h. unabschaffbarem und dem gesellschaftlich historisch bestimmten

69 V. Gerhardt: Pathos und Distanz, S. 65.

70 Zu der ,johannesisch inspirierten Konzeption“ eines kommenden Gottes und der
interpretatio dionysica des Johannesevangeliums* vgl. B. Reibnitz: Kommentar, S.
268-71.

71 H. Ottmann: Philosophie und Politik bei Nietzsche, S. 71.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 163

Leid”, welches Nietzsche im Namen der Kunst gar noch ,.gesteigert (339) wis-
sen will. Das regressive Potential in Nietzsches Denken liegt sowohl in seinem
Absehen von der gesellschaftlichen Formbestimmtheit”> der Kunstproduktion
und des Leids verborgen als auch in einem wirklich unzeitgeméBen, weil zutiefst
antiquierten und ideologischen Geniekult: ,,Das Fehlen einer Skonomisch-
gesellschaftlichen Utopie bei gleichzeitigem Festhalten an einer kulturellen
macht so auch die Ambivalenz seines Denkens aus.“’* Dass die wSurplusarbeit
der Masse* je authort, ,,Bedingung fiir die Entwicklung des allgemeinen Reich-
tums® und die ,,Nichtarbeit der wenigen* Bedingung ,fiir die Entwicklung der
allgemeinen Michte des menschlichen Kopfes*“ (MEW 42, 601) zu sein, liegt auf
Grund einer fragwiirdigen Ontologie des Elitdren auBerhalb der nietzscheschen
Konzeption.

Diese vorgreifenden Anmerkungen zum unklaren metaphysischen Status und
den politischen Implikationen von Nietzsches Philosophie werden die gesamte
weitere Darstellung durchziehen und sich konkretisieren. Uberleitend bleibt hier
indes die typische ,Dialektik® Nietzsches zu konstatieren, welcher gerade aus
mangelnder (gesellschaftstheoretischer) Differenziertheit tiefe Erkenntnis er-

72 Ottmann weist zu Recht darauf hin, dass Nietzsche nicht Apologet, sondern Kritiker
der biirgerlichen Gesellschaft ist, da diese ihren eigentlichen Zweck, die Schaffung
von Kultur, verfehlt und die Leiden des modernen ,,sich vor sich selbst verbergen-
den Sklaventhums* (KSA 7, 337) somit vollig sinnlos sind. Dennoch ist es ein Eu-
phemismus, in Bezug auf Nietzsches Ausfithrungen, die dem Nicht-Genie seine
,.Existenz nur ,.entschuldigen* ldsst ,,als vollig determiniertes, unbewuflten Zwe-
cken dienendes Wesen®, das ,,weder Wiirde, noch Rechte, noch Pflichten besitzt*
(348), von einer ,,universellen Pathodizee* (Ottmann: Philosophie und Politik bei
Nietzsche, S. 74) zu sprechen. Der ,,blinde Maulwurf der Kultur* (342), der Sklave,
dem kein Wert an sich zukommt, hitte in Nietzsches reaktiondrer Utopie allein das
historisch nach Maflgabe des Standes der Produktivkrifte ldngst abschaffbare Leid
der unmittelbaren ,,Lebensnoth* und der ,,Mehrarbeit” (339) zu tragen, um dem
,metaphysischen‘ Leid einer imaginierten Kiinstlerelite Abhilfe zu schaffen. Nietz-
sche spricht die Wahrheit iiber die bisherige Kultur, dass ihr Kern die Klassenherr-
schaft — die ,Barbarei‘ (Benjamin) — ist, aus, und affirmiert diese zugleich als unab-
schaffbar.

73 Diesbeziiglich gilt das Wort Adornos, welches er an Heidegger richtet, auch fiir
Nietzsche und zumeist noch mehr fiir seine Epigonen: ,,Vieles von dem, was die
Existentialontologie dem Dasein [...] als ewige Grundkategorie zuschrieb [...], ist
nichts anderes als die Narbe einer sehr spezifischen, widerspruchsvollen Verfassung
der Gesellschaft. Th. W. Adorno: Individuum und Organisation, S. 449. Ist erst
einmal das ,,Leid* als ,,Urquell aller Dinge* (KSA 7, 202) ontologisch sondiert, sind
offensichtliche Differenzen eingeebnet. Gravierender als dass auch in Nietzsches
Nacht des Leidens alle Katzen grau sind, ist aber, dass seine Apologie des Kiinst-
lergenies nichts Anderes darstellt als einen Aufguss auf die platonische Glorifizie-
rung der rigiden Arbeitsteilung von Kopf- und Handarbeiten, die nicht immer von
der Peinlichkeit frei ist, dann doch insbesondere das eigene Leid — das Leid der
,Grossen® — als das eigentliche Leid auszugeben.

74 R. Schmidt: Text ohne Ende, S. 65.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

wichst, die, wie das nédchste Kapitel zeigt, nicht durch fragwiirdige politische
Optionen zu triiben sind.

2.2 Nietzsches friithe Kritik okzidentaler Kultur
und Rationalitat

Nietzsche bekennt in seiner 1886er Selbstkritik der Tragodienschrift, dass es das
,Problem der Wissenschaft selbst war®, welches den mal mehr, mal weniger
deutlich vernehmbaren basso continuo seiner Ausfiihrungen zur Genealogie des
tragischen Kunstwerks bildet: ,,Wissenschaft zum ersten Male als problematisch,
als fragwiirdig gefasst“ (KSA 1, 13). Der erste Abschnitt des folgenden Kapitels
behandelt daher Nietzsches vehemente Kritik am Sokratismus, dem Prototyp
einer spezifisch okzidentalen Rationalitdt und Kultur, ihre Leistungen zum einen
und ihrer Schwiichen, Einseitigkeiten und Defizite zum anderen. Es geht hierbei
nicht um eine Bewertung, inwieweit Nietzsches Sokratesbild realistisch und his-
torisch legitim ist75, sondern um die Darstellung des ,,Typus“ (KSA 1, 98)
Mensch und seiner Weltbetrachtung die Nietzsche man darf wohl sagen, idealty-
pisch in der Figur des Sokrates ausgebildet sieht. Nietzsche war sich des Status
seiner Sokrateskritik bewusst: ,,Der Sokratismus ist dlter als Sokrates* (545).76
Seine Kritik am Sokratismus ist stets mehr als eine kritische Charakterologie des
wissenschaftlichen Menschen: Indem sie den sokratischen Typus Mensch als ein
Phidnomen und Produkt einer spezifischen Kultur des Okzidents begreift, geht sie
auf’s Ganze. Der Sokratismus ist Ausdruck einer spezifischen Form der Daseins-
bewiltigung und Weltperzeption, in der sich Leistungen und Grenzen der Seins-
und Sinnstruktur einer ganzen Kultur komprimieren. Nietzsches ,,Arbeit der Tie-
fe* (KSA 2, 11) gribt so mit der ,,Methode einer kritischen Archiologie und hin-
terfragenden Symptomatologie’” in den grauen Urspriingen der Zivilisation, de-
ren Resultat eine ,,zivilisationstheoretische Kulturkritik™® ist, in dessen Zentrum

75 Ottmann bezeichnet Nietzsches Sokratesbild als ,,geschichtsklitterischen Versuch,
Sokrates riickwirkend verantwortlich zu machen fiir die Gebrechen der eigenen
Zeit“. Ders.: Philosophie und Politik bei Nietzsche, S. 40.

76 So auch im Nachlass: Sokrates war ,,das Element* der Auflosung, schon ,,bevor So-
crates lebte™ (KSA 7, 14).

77 So Wiebrecht Ries in seinem sehr dichten, die Essenz von Nietzsches Subversion
des Wissens auf den Punkt bringenden Essay: Arbeit der Tiefe und unterirdischer
Ernst. Anmerkungen zum Begriff des Subversiven im Denken Friedrich Nietzsches,
in: Walter Gebhard (Hg.), Friedrich Nietzsche. Perspektivitiat und Tiefe, Frank-
furt/Bern 1982, S. 149-61, hier. S. 149.

78 Karsten Fischer: ,Verwilderte Selbsterhaltung‘. Zivilisationstheoretische Kultur-
kritik bei Nietzsche, Freud, Weber und Adorno, Berlin 1999, S. 28. Der Kern von
Nietzsches zivilisationstheoretischer Kulturkritik ldsst sich in der genealogisch ge-
wonnenen Diagnose einer Persistenz der ,,Urgeschichte in der fortgeschrittenen
Kultur der Moderne* (S. 43) lokalisieren. Fischer beschreibt treffend die Dialektik

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 165

eine ,,Atiologie der okzidentalen Zivilisation

“ steht. Dies ist der Hintergrund,

vor welchem Nietzsches Kritik am Sokratismus addquat zu erfassen ist. Der das

79

des Zivilisationsprozesses, wie sie sich Nietzsche darstellt: ,,Die Universalitit dieser
dialektisch umschlagenden menschlichen Erfolgsgeschichte verstellt jede Alternati-
ve zum Fortschreiten auf der Bahn des Zivilisationsprozesses. Die Irreversibilitéit
der anthropogenen Entwicklungsgeschichte ldsst zu ihrer Korrektur allenfalls par-
tiell retardierende Momente zu [...]. Paradoxerweise gibt es gerade aufgrund der
Problematik des Fortschrittsmodells keine Alternative zum Fortschritt. Der Zivilisa-
tionsprozef 146t sich nur durch eine Steigerung seines Erfolgsprinzips positiv beein-
fluBen — durch die Steigerung aufklirerischen Denkens. So sieht Nietzsche einzig in
der rationalen Kraft der Selbstreflexion eine Chance zur Bewahrung der menschli-
chen Kultur vor ihren Gefihrdungen® (S. 48f.). Auch wenn insbesondere die letzte
Behauptung eine, zumindest wenn man die Kunst nicht umstandslos unter die ,ra-
tionale Kraft der Selbstreflexion‘ subsumieren mag, nicht haltbare Uberpointierung
darstellt, zielt die Argumentation in die richtige Richtung und belegt indirekt noch
einmal die Verwandtschaft zu Adornos Kkritischer Theorie, deren Vernunftkritik
nicht ein zuviel, sondern ein zuwenig an Vernunft einklagt: ,,Die Irrationalitit der
partikular verwirklichten ratio innerhalb des gesellschaftlich Totalen ist der ratio
nicht duBerlich [...]. Gemessen an einer vollen Vernunft, enthiillt die geltende sich
bereits an sich, ihrem Prinzip nach als [...] irrational.“ Th. W. Adorno: Negative
Dialektik, S. 311f. Daher fordert Adorno die ,,Kritik der Vernunft durch diese, nicht
deren Verbannung oder Abschaffung® (S. 92).

Joachim Miiller-Warden: Nietzsches Frage nach der ,Herkunft der Werthe‘. Zur
Atiologie der okzidentalen Zivilisation, in: Asthetik und Kommunikation Heft 120
(2003), S. 103-10. Die dort skizzierte historisch-soziologische und gesellschafts-
theoretische Interpretation der Philosophie Nietzsches geht weit iiber eine geistes-
wissenschaftlich-hermeneutische Rekonstruktion hinaus. Ein solcher Ansatz, der
vom Verf. durchaus mit Sympathie wahrgenommen wird, muss sich aber sowohl a.)
eine formelle Frage als auch b.) inhaltliche Einwinde gefallen lassen. Ad a.) For-
mell ist das Bedenken anzumelden, dass mehr in Nietzsches Philosophie hineinge-
lesen wird als die Texte, bei einer gewissen Treue zum Buchstaben, hergeben. D. h.
dass ich nicht denke, dass Nietzsches Kulturkritik die Reflexion der ,,Zisur einer
ersten ,Umwerthung aller Werte* von naturzyklischen Reproduktionsformen hin
zur ,,dynamisch-lineare[n] Okonomie des Fortschritts“ (ebd., S. 104) darstellt.
Nicht, dass man sich nicht mit Nietzsche an die empirische Erforschung der Ur-
spriilnge der okzidentalen Zivilisation begeben kann, steht zur Disposition, wohl
aber dass Nietzsches Philosophie gleichsam verschliisselt diese Erforschung selbst
ist. Dies fiihrt zu b.) Die Behauptung, dass das abstrakt-begriffliche Denken resp.
die Philosophie und der Monotheismus ,,Beschworung und ,,Reflexionsform ein
und derselben ihnen materiell zugrundeliegenden ,wahren Welt‘, eben jener vermit-
teltenden abstrakten Okonomie® (ebd., S. 108) sind, kann sich berechtigterweise
nicht nur auf Alfred Sohn-Rethel, sondern auch auf Nietzsche beziehen: ,,Werthe
abmessen, Aquivalente ausdenken, tauschen — das hat in einem solchen Maasse das
allererste Denken des Menschen pridoccupiert, dass es in einem gewissen Sinne das
Denken ist (KSA 5, 306). Dies ist aber nicht mehr als eine Ahnung und noch der
elaborierteste Versuch zu ergriinden, ,,inwiefern bestimmte, uns selbstverstandliche
Grundformen der rationalen Erkenntnis, ja dieses Erkennen iiberhaupt als ,theoreti-
sches® Erkennen, in der Zirkulation von Waren bzw. Geld begriindet sind*, wie R.
W. Miiller das Anliegen seines grolen Werkes: Geld und Geist: zur Entstehungsge-
schichte von Identitits-Bewusstsein und Rationalitit seit der Antike, Frankfurt/
New York 1977, S. 16, zusammenfasst, ist prinzipiellen Einwinden ausgesetzt: 1.)

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

Kapitel abschlieBende Abschnitt fokussiert hierauf aufbauend Nietzsches, mit
seiner Kritik des Sokratismus im Kontext stehende, frithe Attacke gegen tradierte
philosophische Auffassungen von Wahrheit und Subjekt. Zu diesem Zwecke
wird die Textgrundlage erweitert, iiber Nietzsches Tragodienbuch und seine Vor-
arbeiten hinausgegangen und der Horizont einer fragwiirdigen Metaphysik zu-
nehmend transzendiert.

2.2.1 Der Sokratismus und der Tod der Tragddie

Der in der Form der attischen Tragodie existierende Bruderbund des Apollini-
schen und Dionysischen erlebt seine Dissoziation durch die Heraufkunft eines
neuen Typus Mensch, den als Dichter Euripides verkorpert: ,,unter seinen ,,ge-
waltsamen Hinden™ (KSA 1, 74) starb die Tragddie. Euripides ist es, der das
dionysische Element aus der Tragddie vertreibt und eine neue untragische Asthe-
tik inthronisiert. Der ,Mensch des alltiglichen Lebens“(76), die ,biirgerliche
Mittelmissigkeit* (77), ja, ,,der fiinfte Stand, der des Sclaven, kommt, wenigs-
tens der Gesinnung nach jetzt zur Herrschaft* (78). Mit diesen historisch unhalt-
baren und offensichtlich durch und gegen den eigenen Zeitgeist motivierten In-
vektiven leitet Nietzsche seine Kritik der neuen undionysischen ,,vollig andere[n]
Weltbetrachtung® (78) ein, deren genuiner Urheber, wie Nietzsche in stilistischer

Man will erklédren, was jeder Erkldrung immer schon zu Grunde liegt: Rationalitit.
2.) Uber die Anfiange menschlicher Geschichte lédsst sich, frei nach Kant, nur mut-
maBen. 3.) Genesis und Geltung von Rationalitét sind nicht in eins zu setzen. Das
abstrakte ,Denken‘ hat letztlich kontingente historisch-soziale Urspriinge, ist aber in
seiner ,Geltung* nicht auf diese relativistisch zu reduzieren. 4.) Wo nicht die prinzi-
pielle Fahigkeit zur Abstraktion besteht, kann diese auch nicht durch eine Geldwirt-
schaft ex nihilo generiert werden. Vgl. zu diesen Einwédnden Karl W. Schmidt: Ru-
dolf Wolfgang Miillers Geld und Geist: Eine neue Perspektive marxistischer Er-
kenntniskritik, in: Leviathan. Zeitschrift fiir Sozialwissenschaft 1980/4, S. 498-517.
Die implizit unterstellte starre Dichotomie, als locus classicus von Vernunftkritik
und -apologie, von Logos und Mythos ist zu hinterfragen. Erinnert sei nur an Levi-
Strauss, der eine ganze Anzahl von Belegen — iiber die man sich sicherlich streiten
kann, die aber gewiss eine rigide Trennung von abstraktem und primitivem Denken
massiv torpedieren — darzubieten weif}, die die Abstraktionsleistungen des ,Wilden
Denkens® dokumentieren. Festzuhalten bleibt: Fraglos steht die Entwicklung der
philosophischen Reflexion und der wissenschaftlichen Rationalitit im Kontext, was
sich auch fiir die Entwicklung der (nominalistischen) Philosophie seit dem Mittelal-
ter belegen ldsst, gesellschaftlicher Evolutionsprozesse. Nicht aber ldsst sich aus
diesem Sachverhalt darauf schliefen, dass der ,Geist‘ aus dem ,Geld‘ zu deduzieren
bzw. dieser auf jenes zu reduzieren ist. Rationalisierungsprozesse der Gesellschaft
und des Geistes stehen in einem nicht-reduzierbaren Wechselverhiltnis; zur Erkli-
rung taugen mehr Webers , Verkettung von Umstinden® als kausale Determinatio-
nen. Vgl. jetzt auch, u.a. mit kritischem Seitenblick auf Sohn-Rethel, Helmut Heit:
Der Ursprungsmythos der Vernunft. Zur philosophiehistorischen Rekonstruktion
des griechischen Wunders, Wiirzburg 2007. Zur Philosophie des Mittelalters vgl. G.
Mensching: Das Allgemeine und das Besondere, S. 272f, und H. Frey: Die Entde-
ckung Amerikas und die Entstehung der Moderne, S. 114-18.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 167

Brillanz formuliert, der ,,andere[n] Zuschauer* war, ,,der die Tragddie nicht be-
griff und deBhalb nicht achtete” (81): ein ,,ganz neugeborener Dimon, genannt
Sokrates* (83). Das ,,Sokratische* (83) zerstort die tragische Weisheit durch
neue, der Kunst und dem Leben vollig unangemessene Doktrinen der Erkenntnis
und der Astethik: ,,,Alles muB bewuBt sein, um schon zu sein‘ ist der euripidei-
sche Parallelsatz zu dem sokratischen ,alles mufl bewuft sein, um gut zu sein.*
Euripides ist der Dichter des sokratischen Rationalismus* (540). Kurzum: der
Tragizismus wird iiberwiltigt durch den Optimismus, der das bewusste Wissen
verabsolutiert und einem Fanatismus der Logik front, ohne jemals von einem
»Zweifel” (541) am eigenen Unternehmen beriihrt zu werden:

Die sokratische Dialektik ,,ist von Grund ihres Wesens aus optimistisch; sie glaubt an
Ursache und Folge und damit an ein nothwendiges Verhéltnil von Schuld und Strafe,
Tugend und Gliick: ihre Rechenexempel miissen ohne Rest aufgehen: sie leugnet alles,
was sie nicht begrifflich zerlegen kann. Die Dialektik erreicht fortwéhrend ihr Ziel: je-
der SchluB ist ihr Jubelfest, Helligkeit und Bewuftheit die Luft, in der sie allein athmen
kann. Wenn dies Element in die Tragodie eindringt, so entsteht ein Dualismus wie zwi-
schen Nacht und Tag, Musik und Mathematik* (546f.)

Mit seiner ,,verwegenen Verstindigkeit” und ,rationalistischen Methode* (85)
vernichtet der Sokratismus das Wesen der Tragddie und inauguriert einen neuen
Antagonismus: Kunst versus Wissenschaft.** Der Despotismus der Logik, mit der
der ,,philosophische Gedanke die Kunst* (95) bezwingt, zerstort mit seinen ,,Syl-
logismen die Musik* (94) und treibt so das Dionysische zur ,,Selbstvernichtung®
(94): die ,,Superfstation des Logischen® (546) zersetzt die Tragodie.® Die De-
gradierung des Instinktes und des Unbewussten zum einen, und die Apotheose
begrifflich-logischen Denkens zum anderen bilden folglich ,,Herz und Mittel-
punkt der sokratischen Tendenz* (89). Als ,,Fanatiker der Logik* (541) ist Sokra-
tes der ,,Ahnherr der welthistorischen Kehre zur wissenschaftlichen Kultur“gz,
wobei Nietzsche, was nochmals seine ,,reprisentativ-symptomatologische**® In-
tention seiner Sokrateskritik unterstreicht und der bereits erwéhnten historisch-

80 Der Gegensatz Kunst und Wissenschaft ist Ausdruck der ontologischen Konzeption
der tragischen Wahrheit, die von der Kunst kompensiert, von der Wissenschaft aber
verdunkelt wird. Schon in der Tragddienschrift hilt Nietzsche diese Konzeption
einer dsthetischen Metaphysik, die auf die Aktualisierung dionysischer Weisheit
zielt, nicht durch. So geht Giinter Abel mit der Behauptung recht, dass fiir Nietzsche
,,Wissenschaft und Kunst letztlich auf dem gleichen Boden stehen®, da sie beide
differierende ,,Versionen der Welt- und Selbstinterpretation* darstellen. Ders.: Wis-
senschaft und Kunst, in: Mihailo Djuric/Josef Simon (Hg.), Kunst und Wissenschaft
bei Nietzsche, Wiirzburg 1986, S. 9-25, hier S. 9.

81 Vgl. KSA7,12-14,17,21,41, 60, 83 u. 141

82 Volker Gerhardt: Die Moderne beginnt mit Sokrates, in: Frank Grunert/Friedrich
Vollhardt (Hg.), Aufkldrung und praktische Philosophie, Tiibingen 1998, S. 3-20,
hier S. 5.

83 B. Reibnitz: Kommentar, S. 322.

- am 14.02.2026, 11:54:54,



https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

soziologische Erforschung der antiken Genesis okzidentaler Rationalitdt anhand
von Nietzsches Werk Plausibilitidt verleiht, ,,das ungeheure Triebrad des logi-
schen Sokratismus gleichsam hinter Sokrates in Bewegung® (91; kvV.) sieht.
Dass heifit aber, dass die Kritik des Sokratismus nicht blo einem bestimmten
Denktypus, sondern vielmehr einer gesamten Kultur gilt. Zur Disposition stehen
die Daseins- und die sie repriasentierenden Sinnstrukturen der westlichen Moder-
ne, die fiir Nietzsche in der Tat auf die ,,Antike“84
fluss des Sokrates gleicht ,,einem in der Abendsonne immer grofler werdenden
Schatten* (97), der sich iiber die abendléndische Kultur ausbreitet.

Nietzsches Kritik am Sokratismus geht es aber ,,nicht um eine Vernichtung
der Wissenschaft, sondern um eine Beherrschung® (KSA 7, 424; kvV.) dersel-
ben. Weder zweifelt Nietzsche die Erkenntnisse der Wissenschaft als solche an,

zuriick verweisen: Der ,,Ein-

noch plidiert er fiir die Abschaffung von wissenschaftlicher Forschung und ra-
tional-logischem Denken. Nietzsches Kritik wissenschaftlicher Rationalitit steht
vielmehr in kantischer Tradition® der Bestimmung der Moglichkeit wie Grenze
menschlicher Erkenntnis und ihrer uneingestandenen Primissen, die, wenn sie
unreflektiert bleiben, zu einer Weltauffassung fiihren, die Nietzsche in der Tat als
defizitir betrachtet. ,,Nietzsche macht es sich zur Aufgabe, nicht die Wissen-
schaft, sondern die wissensmoralische Metaphysik einer Kritik zu unterziehen*®’,
ein Unternehmen, das sich in einer rhetorischen Frage kristallisiert: ,,Vielleicht
giebt es ein Reich der Weisheit, aus dem der Logiker verbannt ist? Vielleicht ist
die Kunst sogar nothwendigs Correlativum und Supplement der Wissenschaft?*
(KSA 1, 96). So geht es Nietzsche in seinen Darlegungen folglich einerseits da-
rum, die verborgenen metaphysischen Voraussetzungen wissenschaftlichen Den-
kens zu eruieren und andererseits, der Wissenschaft eine fiir das menschliche Le-
ben dienende Stellung zuzuweisen, was nicht eine Abschaffung derselben, wohl
aber eine Begrenzung ihres Macht- und Wissensanspruchs qua kritischer Aufkla-
rung intendiert.

Nietzsche leitet seine kulturkritische Charakterologie des ,,Typus des theore-
tischen Menschen® damit ein, dass dieser wie der Kiinstler ein ,,unendliches Ver-
gniigen am Vorhandenen (98) habe, das ihm, in Differenz zum Kiinstler, durch
die Wissensmoral der unbedingten ,,Suche[n] der Wahrheit* (99) vermittelt wird.
Nietzsches Kritik am Sokratismus ist dabei schematisch betrachtet durch folgen-
de Argumentation fundiert: 1. Die Wissensmoral der Wissenschaft beruht auf un-
reflektierten Voraussetzungen. Diese erweisen sich als Ausdruck eines metaphy-

84 V. Gerhardt: Die Moderne beginnt mit Sokrates, S. 3.

85 Hier kann nur darauf hingewiesen werden, dass das Verhiltnis Nietzsches zur kant-
schen Kritik der Vernunft auch in den neuesten Publikationen zu dieser Thematik
sehr unterschiedlich eingeschitzt wird. Vgl. Beatrix Himmelmann (Hg.), Kant und
Nietzsche im Widerstreit. Berlin/New York 2005, sowie die Diskussions- und Lite-
raturberichte in den Nietzsche-Studien 35 (2006).

86 So Friedrich Kaulbach in seinem maBgeblichen Beitrag: Das Drama in der Ausei-
nandersetzung zwischen Kunst und Wissensmoral in Nietzsches Geburt der Trago-
die, in Djuric u.a., Kunst und Wissenschaft bei Nietzsche, S. 112-29, hier S. 114.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 169

sischen Optimismus, der selbst nicht logisch begriindbar ist, sondern dem Ent-
wurf einer ,,weltauslegenden, perspektivenbildenden Phantasie“®’ entspringt. 2.
Die Verabsolutierung wissenschaftlicher Weltbeziige zeitigt Konsequenzen. Sie
zerstort die Kunst, betriigt sich und den Menschen und geriit in einen Prozess der

“88 an dessen Ende der Logos seines eigenen

,.konsequenten Selbstaufhebung
Mythos‘ gewahr wird, und so, Nietzsches Hoffnung, sich selbst zu transzendieren
vermag.

Kulturpsychologisch ist elementar, dass der Sokratismus nicht allein die
Menschen zu leben befihigt, sondern diese selbst mit dem Tod zu versohnen
weil}: ,,deshalb ist das Bild des sterbenden Sokrates als des durch Wissen und
Griinde der Todesfurcht enthobenen Menschen das Wappenschild, das iiber dem
Eingangsthor der Wissenschaft einen Jeden an deren Bestimmung erinnert, ndm-
lich das Dasein als begreiflich und damit als gerechtfertigt erscheinen zu ma-
chen® (99). Die lebensdienliche, kulturzeugende und -férdernde Bedeutung des
Sokratismus bzw. der optimistischen Wissensmoral hebt Nietzsche explizit her-
vor. Sie wusste die destruktiven, auf Menschen- und Kulturvernichtung zielenden
Energien zu binden und so den ,,Pesthauch* (100) des suizidalen Pessimismus zu
heilen. Nietzsche sieht somit nicht in der Wissenschaft selbst das an sich Lebens-
feindliche: sie ,,steht auch unter der Herrschaft des Triebes zum Leben* (KSA 7,
59). Vielmehr gilt seine Kritik einer der sokratischen Kultur immanenten Auto-
destruktivitit, die als ihr dialektisches Prinzip den Tod bringenden Nihilismus
generiert, wenn sie sich als unbeschrinkte Totalitit ,,ohne Mall und Grenze*
(161) konstituiert.

Das Fundament der sokratischen Wissensmoral bildet der apriorisch gesetzte,
nicht selbst wieder logisch bzw. wissenschaftlich begriindbare ,,Glaube, dass das
Denken am Leitfaden der Causalitit, bis in die tiefsten Abgriinde des Seins rei-
che, und dass das Denken das Sein nicht nur zu erkennen, sondern sogar zu kor-
rigieren im Stande sei®, was fiir Nietzsche nichts als ein ,,erhabene[r] metaphysi-
scher Wahn* (KSA 1, 99) ist. Sokrates bildet mit seinem theoretischen Optimis-
mus, der seinem Wesen nach der Glaube ist, durch das begriffliche Denken und
die Gesetze der Logik die ,,Natur der Dinge* ergriinden zu konnen, den ,,Wende-
punkt und Wirbel der sogenannten Weltgeschichte* (100). Die tragische Welt-
auffassung, die Unergriindlichkeit und Alogizitit des Seins, wird ,bezwungen®
durch den Glauben an die Allmacht des begriindeten Wissens, welches sich ein-
bildet, nicht nur fahig zu sein, das wahre Sein der Dinge zu erkennen, sondern
auch durch die Wahrheit, den Irrtum als ,,Uebel an sich® (100) aus der Welt zu
schaffen, was im Endeffekt nichts als die triigerische Hoffnung darstellt, mittels
Wissenschaft die tragische Verfassung des Seins zu korrigieren. Auch hiermit ist
keine Negation des wissenschaftlichen Wissens und ihrer akkumulativen An-
wendung indiziert, sondern zugleich weniger und mehr. Zur Disposition steht

87 Ebd., S. 116.
88 H. Zitko: Logik der Ambivalenz, S. 21.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

nicht die Wissenschaft, sondern ihr optimistischer Glaube, durch Wissen den
dionysischen Weltgrund iiberwinden zu konnen, ,,dass sie die dionysische Weis-
heit [...] bekdampft [...], dass sie an die Stelle eines metaphysischen Trostes eine
irdische Consonanz, ja eigentlich einen deus ex machina setzt, namlich den Gott
der Maschinen und Schmelztiegel” (115). Dies ist die heroische Illusion, die das
eigentliche psychologische Movens® des wissenschaftlichen Menschen darstellt
und ihn zum Weiterleben verfiihrt. Dieser Lebenshalt durch Wissen und Lust der
Erkenntnis, forciert durch die Bannung des Einzelnen ,,in einen allerengsten
Kreis von 16sbaren Aufgaben® (115), ist médchtig: Wer ihn einmal ,,an sich erfah-
ren hat [...], der wird von da an keinen Stachel, der zum Dasein dringen konnte,
heftiger empfinden (101).

Nun unterliegt die optimistische Wissensmoral einem dialektischen Prozess
der Selbsterkenntnis. Thr Ausgangspunkt und der ,,Untergrund unserer Kultur®,
dass Denken und Sein kongruieren und dass die Welt logisch strukturiert und
somit der begrifflichen Erkenntnis zugénglich ist, wird durch ihr eigenes Streben
nach Wissen konterkariert, das aus sich selbst heraus seiner Grenzen innewird
und ,,universelle Bedeutung* einbiifit, indem sie die ,,Bedingtheit des Erkennens*
(118) reflektiert: ,,.Denken und Sein sind keineswegs dasselbe (KSA 7, 117). Die
bedingungslose Suche nach Wahrheit, die ,,maBlose Erkenntnissucht* (134),
fiihrt diese zu ihrer eigenen, ihren Optimismus konstituierenden Unwabhrheit:

,.Nun aber eilt die Wissenschaft, von ihrem kréftigen Wahne angespornt, unaufhaltsam
bis zu ihren Grenzen, an denen ihr im Wesen der Logik verborgener Optimismus schei-
tert. Denn die Peripherie des Kreises der Wissenschaft hat unendlich viele Punkte, und
wihrend noch gar nicht abzusehen ist, wie jemals der Kreis vollig ausgemessen werden
konnte, so trifft doch der edle und begabte Mensch, noch vor der Mitte seines s

und unvermeidlich, auf solche Grenzpunkte der Peripherie, wo er in das Unaufhellbare
starrt [... und; d. Verf.] sieht, wie die Logik sich an diesen Grenzen um sich selbst rin-
gelt und endlich sich in den Schwanz beisst™ (KSA 1, 101).

Der Logos wird durch Reflexion seines eigenen Mythos — der ,,mythologische
Trieb schwindet nicht* (KSA 7, 77)90 — gewahr: der Glaube an die totale Ver-

89 Die politische Dimension seiner Kritik am theoretischen Optimismus soll keines-
wegs verschwiegen werden. Sie ist gerichtet gegen das ,,Erdengliick Aller (117),
d.h. die Emanzipation der Arbeiterklasse.

90 Fiir Nietzsche hat der Mythos die Funktion, eine ganze ,,Culturbewegung zur Ein-
heit (KSA 1, 145) zu bringen, d.h. Seinsstrukturen in Sinnstrukturen darzustellen
und kulturelle Daseinsbewéltigung zu ermoglichen. Ratio und Mythos sind in die-
sem Konzept keine Antinomien, sondern Stufen menschlicher Weltaneignung und
Deutung, die beide Momente des Anderen einschliefen: Mythos ist bereits (rudi-
mentidre) Aufkldrung, und Wissenschaft hat mythologische Wurzeln, sofern sie an
die Allmacht des Wissens glaubt: ,In der Verdeckung und Verstellung der Natur
depotenziert der Mythos das Grauen [...]. Weit davon entfernt, das nur phantastische
Erzeugnis einer primitiven Menschheit zu sein, liegt im Mythos so ein Stiick Da-
seinsbewiltigung, mithin Aufkldarung.* Und weiter: ,,Nicht der transzendentale Sinn

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 171

niinftigkeit des Seins. Rationalismus beruht letztlich auf einer moralischen Dezi-
sion und nicht auf Erkenntnis, die erst in einem Selbstaufhebungsprozess den
metaphysischen, nicht mehr rational begriindbaren Glauben an die Allmacht des
Begriffs aufdeckt und die Grenzen der Wissenschaft reflektiert. An den Grenzen
des Wissens schreitet dieses zur tragischen Erkenntnis fort, wo ,,sie in Kunst um-
schlagen muss®“ (KSA 1, 99) um ,,ertragen zu werden (101).

Hier ist innezuhalten. Nietzsches Argumentation weist eine Inkohdrenz auf,
deren tieferer Grund der nicht geklédrte Status der Artistenmetaphysik — &stheti-
sches Sprachspiel vs. Ontologie — ist. Zum einen wird die Wissenschaft der Un-
wahrheit bezichtigt, da ihrem Glaube an die Logik nichts in der Welt entspréche:
Gegeniiber der dionysischen Weisheit ist die wissenschaftliche Erkenntnis das
ontologisch Unwahre. Letztlich ist die Wissenschaft gegeniiber der Weisheit de-
fizitdr, weil oberfldchlich und nicht das Wesen der Dinge erfassend. Dies ldsst
sich als (nicht haltbare) vorkritische Kritik der Wissenschaft bezeichnen. Zum
anderen begreift Nietzsche die Wissenschaft selbst als eine besondere Form der
kiinstlerischen Weltinterpretation und auch die Kunst nicht als das ontologisch
Wabhre, sondern als eine Stufe der notwendigen ,,Illusion (115) menschlichen
Daseins: ,,Diesen fesselt die sokratische Lust des Erkennens und der Wahn, durch
dasselbe die ewige Wunde des Daseins heilen zu konnen, jenen umstrickt der vor
seinen Augen wehende verfiihrerische Schonheitsschleier der Kunst, jenen wie-
derum der metaphysische Trost, dass unter dem Wirbel der Erscheinungen das

der Mythen, sondern deren Anwendbarkeit und rhetorische Effizienz in einer histo-
rischen Konstellation interessierten Nietzsche.” Wolfgang Lange: Tod ist bei Got-
tern immer nur ein Vorurteil. Zum Komplex des Mythos bei Nietzsche, in: Karl
Heinz Bohrer (Hg.), Mythos und Moderne. Begriff und Bild einer Rekonstruktion,
Frankfurt/Main 1983, S. 111-37, hier S. 117 u. 119. Wenn Nietzsche von einer
,,Wiedergeburt des deutschen Mythus* (147) traumt, woriiber er selbst spéter urteil-
te, dass diese ,,Einmischung der modernsten Dinge* in die ,Geburt der Tragodie®
viele ihrer Einsichten ,,verdarb* (20), so war dies eine triigerische Hoffnung, die
sich allerdings aus der korrekten Einsicht in die Mythologie der Aufkldrung und des
modernen Verlustes des Sinnhorizonts ergab, der zur Lebensvernichtung tendiert.
Nietzsche ist Zerstorer aller Mythen oder, wie er spiter zu sagen pflegt, Gotzen. Als
iiber die Aufklirung Aufgeklirter wendet er ihren Wahrheitsanspruch radikalisie-
rend auf, aber nicht gegen sie selbst, was nicht zuletzt zu der Einsicht in die nicht
hintergehbare Lebensnotwendigkeit mythologischer Weltbeziige, zu der auch die
optimistische Wissensmoral z#hlt, fiithrt. Jorg Salaquarda fasst diesen Sachverhalt
treffend zusammen: ,,1. Nietzsche versteht ,Mythos* in einem weiten Sinn, demzu-
folge jede Aussage tiber Sinn und Bedeutung des menschlichen Lebens mythisch-
ideologisch sein muf3, weil es die Wahrheit tiber den Menschen nicht gibt [...]. 2.
Nietzsche akzeptiert den Mythos in diesem Sinn insoweit, als der Mensch ohne ein
bestimmtes Verstindnis vom Sinn des Lebens [...] nicht existieren kann. 3. Nietz-
sche bekdmpft jeden Mythos, der einen uneinlosbaren wissenschaftlichen Wahr-
heitsanspruch erhebt [...]. 4. Nietzsche produziert keine neuen Mythen [...]. Seine
Lehren sind Deutungen, die er selbst als Produkt des kiinstlerischen Spiels dar-
stellt. Jorg Salaquarda: Mythos bei Nietzsche, in: Hans Poser (Hg.), Philosophie
und Mythos. Ein Kolloquium, Berlin/New York 1979, S. 174-98, hier S. 198.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

ewige Leben weiterfliesst [...]. Aus diesen Reizmitteln besteht alles, was wir Cul-
tur nennen® (115f.).

Diese kultursoziologische Theorie der ,Illusionsstufen* (116) konterkariert
die vorkritische Wissenschaftskritik, indem sie alle menschlichen Weltbeziige als
perspektivische Weltauslegung begreift, der keine ontologische Wahrheit inhi-
riert, sei diese nun dionysisch oder logozentrisch konnotiert: Es ,,ist zu beweisen,
daf3 alle Weltconstruktionen Anthropomorphismen sind*“ (KSA 7, 459). Der Irra-
tionalitdt kommt somit kein ontologischer Status mehr zu, sondern nur eine Prio-
ritét, insofern als es das Wissen selbst ist, welches seiner Relativitit innewird und
so eine letzte Sicherheit zunichte macht. Von diesem Gesichtspunkt ist nicht
mehr die Frage nach der Wahrheit im Konflikt von Kunst und Wissenschaft von
Belang, die beide als Ausdriicke weltinterpretierender Phantasie und daher nicht
als sich Ausschliefendes zu begreifen sind, sondern ihre Bedeutung fiir das Da-
sein: Wissenschaft ,,unter der Optik des Lebens gesehn* (KSA 1, 17). Diese
zweite anti-ontologische Perspektive ldsst sich durch folgende Uberlegung re-
konstruieren, in der die dargelegten Widerspriiche partiell zur Auflosung kom-
men:

Die optimistische Wissenschaft und ihr Zwang zur Wahrheit — von ,,I1lusio-
nen sich nicht beherrschen lassen* (KSA 7, 102) — fiihrt nicht zur Aufhebung der
alogischen wie amoralischen Ubel der Welt, wie ihre sokratische Wissensmoral
vorgibt, die im Dreiklang von Wissen, Tugend und Gliick ertdnt, sondern in
einen autodestrukiven, ihren Wissensimperativen immanenten Zersetzungspro-
zess, an dessen Ende sich das Wissen gegen sich selbst kehrt. Das Wissen er-
kennt — Nietzsche treibt die neuzeitliche subjektivistische Epistemologie auf den
Hohepunkt — nicht blof seine ewige Relativitit, sondern seine nicht zu transzen-
dierende fundamentale Anthropomorphitit: Die wissenschaftliche Zerstérung al-
ler Illusion, die doch selbst unbegriffen eine Illusionsstufe kiinstlerischer Welt-
interpretation — der ,,Begriff [...] ein kiinstlerisches Phianomen* (KSA 7, 238) —
ist, endet in einem lebensverneinenden Nihilismus. Die optimistische Verkldarung
des Daseins, der ,,Glauben an die Ergriindlichkeit der Natur und an die Univer-
salheilkraft des Wissens* (111), ist zum Scheitern verurteilt und verlangt nach
Kompensation in Form der im engen Sinne verstandenen Kunst, die in ihrer tra-
gischen Gestalt durch Intuition bzw. ,,instinktive Erkenntni* (KSA 7, 120),
nicht aber qua ihres ontologischen Status® tiefer zu sehen vermag als das bewuss-
te Wissen. Thre genuine Leistung, die sie als weiser als die optimistische Wis-
sensmoral qualifiziert, ist die gelungene Verkldrung des Lebens, die verfiihrt,
nicht aber betriigt oder vernichtet. Die Tragik der Wissensmoral ist folglich darin
begriindet, dass sie in einem ersten Schritt die anderen Illusionsstufen menschli-
chen Weltbezugs destruiert, ohne dabei zu sehen, dass sie selbst Weltauslegung —
Kunst im weiten Sinne — ist, um in einem zweiten Schritt ihr eigenes Scheitern zu
konstatieren, das unkompensiert dazu fiihrt, ,,an sich selbst die Auflosung der
Natur zu erfahren® (KSA 1, 67). Die Wissensmoral ist diejenige Illusionsstufe
menschlicher Welterfahrung, die als ,,Zerstorerin der Illusion® an der ,,Vernich-

- am 14.02.2026, 11:54:54,



https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 173

tung der Illusion* (KSA 7, 76) arbeitet. Am Ende aller Illusion steht aber die le-
bensvernichtende Einsicht in die Unergriindlichkeit des Seins, wobei Nietzsche
diesbeziiglich zwei nicht vermittelbare Erkldrungen anbietet: Zum einen die be-
reits benannte vorkritische Ontologie des Dionysischen, die charakterisiert ist
durch die Alogizitit allen Seins, welches immer nur ein ewiges Werden, ein
chaotischer sich selbst schaffender und vernichtender Urgrund ist, der a priori
dem logisch-begrifflichen Denken der Wissenschaft, welche in einer ,,Metaphy-
sik der Logik* (453) fundiert, verschlossen bleibt, nur der musikalischen Intui-
tion zuginglich ist und im tragischen Schicksal des Menschen erscheint. Zum
anderen die epistemologische Annahme, dass das iiber sich selbst aufgeklérte
Wissen seine eigene Perspektivitit, Relativitit und unhintergehbare Anthropo-
morphitit erfahrt: der ,,Geist der Wissenschaft“ fiihrt bis ,,an seine Grenze* und
,.vernichtet durch den ,,Nachweis jener Grenzen* seinen ,,Anspruch auf univer-
sale Giiltigkeit” (KSA 1, 111). Das Wissen entdeckt seine eigenen Tauschungen,
Wahnvorstellungen und rationalistisch-logizistischen Illusionen — ,,dal der Be-
griff das Wesen des Dings trifft” (KSA 7, 134) — die als nicht aufhebbare, hierin
den Antinomien der (kantschen) reinen Vernunft verwandt, den Optimismus der
Wissensmoral konterkarieren. Am Schluss bleibt fiir den, der es wagt, das Er-
kennen zu Ende zu denken, sich dem ,,Pathos der Wahrheit* (KSA 7, 453) kom-
promisslos zu verschreiben und sich nicht von der optimistischen Illusion der
Wissensmoral betriigen ldsst, nur das Wissen vom Nichtwissen, mit dem der
Mensch nach Nietzsche nicht zu leben vermag: Erkenntnis tendiert zur ,,Welt-
vernichtung® (62) und hinterlésst einen ,,qualvollen Zustand* (98).

Auch wenn die Aporien zwischen dem Entwurf einer dsthetischen Metaphy-
sik und der in der radikal-aufkldrerischen Tradition stehenden Entlarvung aller
menschlicher Illusion nicht zu 16sen sind, so spricht doch einiges dafiir, dass der
radikal-moderne epistemologische Subjektivismus fiir Nietzsche auch schon zur
Zeit der Tragodienschrift nicht mehr zu hintergehen war. So sei hier nicht blof3
nochmals auf die Bedeutung verwiesen, die Nietzsche den (physiologischen)
Wissenschaften zumaB, die ihm seine anti-realistische Epistemologie zu bestiti-
gen schienen, sondern insbesondere auf die Nachlassnotizen jener Zeit, die deut-
licher als die Tragodienschrift davon Zeugnis ablegen, dass fiir das gesamte
Werk des jungen Nietzsche die moderne Aufklidrung, bei aller Kritik derselben,
Fundament seiner Reflexionen ist; Nietzsches Aufkldrung setzt nicht erst mit
,Menschliches, Allzumenschliches‘ ein, sondern hat eine zumeist verborgen — die
,,Citate fehlen* (437) — Vorgeschichte.

Fiir Nietzsches epistemologischen Antirealismus ist Wissenschaft stets Wis-
sen vom ,,Schein® (158), und zwar in dem doppelten Sinne, dass zum einen dem
Menschen auf Grund der Konstitution seines Erkenntnisapparates a priori eine
objektive Erkenntnis, in dem metaphysischen Sinne einer nicht perspektivischen
Stellung zum Sein, notwendig versperrt ist und zum anderen, dass die Logik als
,reine[r] Wissenschaft” (131) nicht mit der Widerspriichlichkeit der Dinge, die
aus ihrem unaufhorlichen Werden resultiert, zu kongruieren vermag. Am Ende

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

sieht die Wissenschaft selbst ein, dass sich ihr logisch-begriffliches Denken in
letzter Konsequenz auf eine fingierte Welt bezieht. In der Situation der Erkennt-
nis der Insuffizienz der Erkenntnis, der Selbstaufhebung des Wissens, bedarf der
Mensch — wobei Nietzsche ersichtlich die Anspriiche des Wissens an der alten
metaphysischen Hoffnung, das Wesen der Dinge selbst erkennen zu konnen,
misst, mithin nicht die Relativitit von Wissensanspriichen, sondern ein emphati-
scher Begriff von Wissen als Wahrheit zur Verhandlung steht — eines ,,Heilmit-
tel[s]*, welches fraglos nur die ,,Kunst“ (198) zu sein vermag: die ,Logik als
kiinstlerische Anlage, sie beift sich in den Schwanz [...]. Mechanismus, wie Wis-
senschaft in Kunst umschlidgt — 1. an den Grenzen der Erkenntnif3, 2. aus der Lo-
gik heraus“ (224). Dieses kryptische Fragment wird verstindlich vor dem Hin-
tergrund einer weiteren, lingeren Nachlassnotiz, welche Nietzsches gesamte Ar-
gumentation in einer Deutlichkeit zur Sprache bringt, die an anderen Stellen zu
vermissen ist:

,.Der Philosoph der tragischen Erkenntnil. Er béndigt den entfesselten Wissenstrieb,
nicht durch eine neue Metaphysik. Er stellt keinen neuen Glauben auf. Er empfindet den
weggezogenen Boden der Metaphysik tragisch und kann sich doch an dem bunten Wir-
belspiel der Wissenschaften nie befriedigen. Er baut an einem neuen Leben: der Kunst
giebt er ihre Rechte wieder zuriick. Der Philosoph der desperaten Erkenntnif3 wird in
blinder Wissenschaft aufgehen: Wissen um jeden Preis. Fiir den tragischen Philosophen
vollendet es das Bild des Daseins, dafl das Metaphysische nur anthropomorphisch er-
scheint. Er ist nicht Skeptiker. Hier ist ein Begriff zu schaffen: denn Skepsis ist nicht
das Ziel. Der ErkenntniBitrieb an seine Grenzen gelangt, wendet sich gegen sich selbst,
um nun zur Kritik des Wissens zu schreiten. Die Erkenntnifl im Dienste des besten Le-
bens. Man muf selbst die Illusion wollen — darin liegt das Tragische* (427f.).

Nietzsche komprimiert in diesen Sidtzen seinen genuinen Gedankengang, der
unter dem Vokabular der Artistenmetaphysik der Tragddienschrift zu verschwin-
den droht, wie ihm selbst einsichtig wurde: ,,Es ist alles so bestimmt wie moglich
zu sagen und jeder Terminus, auch ,Wille®, bei Seite zu lassen* (434). Wie auch
der folgende Abschnitt zu unterstreichen vermag, ist es folglich angezeigt Nietz-
sches Artistenmetaphysik als sich selbst rechtfertigendes dsthetisches Phinomen
zu perzipieren, welches als philosophische, d.h. nach wie vor am begrifflichen
Denken orientierte Weltinterpretation, nicht aber als Ontologie zu verstehen ist.
Es ist bereits mehrfach betont worden, dass Nietzsche seine Interpreten diesbe-
ziiglich im Dunkeln stehen ldsst, in welches aber zumindest durch die Nachlass-
notizen partiell Licht gebracht werden kann: ,,.Die Schonheit und die GroBartig-
keit einer Weltconstruktion (alias Philosophie) entscheidet jetzt iiber ihren Werth
— d.h. die wird als Kunst beurtheilt* (434). Weiter heifit es: ,,Gro3e Verlegenheit,
ob die Philosophie eine Kunst oder eine Wissenschaft ist. Es ist eine Kunst in
ihren Zwecken und ihrer Produktion. Aber das Mittel, die Darstellung in Begrif-
fen, hat sie mit der Wissenschaft gemein. Es ist eine Form der Dichtkunst* (439).

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 175

Bezieht man diese Aussagen zuriick auf das angefiihrte lingere Zitat, so ist ab-
schlieRend doch ein Bild zu skizzieren®!, welches Nietzsches Tragodientheorie
und seine Sokratismuskritik als durch einen kohérenten Gedankengang gekenn-
zeichnet, rekonstruieren lasst:

Nietzsche stellt keine neue Metaphysik mit einem Anspruch auf ontologische
Erkenntnis der Welt und des menschlichen Daseins auf, sondern bemiiht eine
neue Form zu Philosophieren, deren Kern eine &sthetische Biandigung des sokra-
tischen Wissenstriebes darstellt. Notwendig erscheint ihm diese Béandigung auf
Grund der Tatsache, dass dem Wissenstrieb eine ihm immanente Autodestrukti-
vitit zukommt, die sich durch die Zerstérung aller Illusion auszeichnet, welche
im Nihilismus endet. Die optimistische Wissensmoral scheitert, indem das Wis-
sen seine eigene, nicht behebbare Insuffizienz erfihrt und so nicht mehr fihig ist
— hierum ist es Nietzsche aber in letzter Instanz zu tun — eine lebensbejahende
Kultur zu konstituieren. Nietzsches eigene geistige Biographie legt Zeugnis von
einer solchen Bewegung ab: Seine ,,irreversible[n] Subversion der Geltung tradi-
tioneller Philosopheme*“? wendet sich am Ende ,,gegen sich selbst“*?, um sich zu
erfiillen. Sein Negativismus endet in einer Positivierung des Todes, die zu ver-
stehen ist als der (im Scheitern!?) gelingende Versuch der totalen Lebensbeja-
hung, welche letztlich das Einverstindnis mit dem individuellen Tod ohne Aus-
sicht auf ein metaphysisch-christliches, weltabwertendes Jenseits darstellt. Am
Ende der negativistischen Subversion aller menschlichen Illusionen, leuchtet das
endgiiltige Zurruhekommen, das Vergessen, die Erlosung und die Verdichtigung
noch des eigenen subversiven Verdachts auf. So formuliert Nietzsche in seiner
letzten Dichtung, die er dem Gott seiner Erstlingsschrift widmet: ,,Rings nur
Welle und Spiel./ Was je schwer war,/ sank in blaue Vergessenheit,/ miissig steht
nun mein Kahn./ Sturm und Fahrt — wie verlernt er das!/ Wunsch und Hoffen er-
trank,/ glatt liegt Seele und Meer* (KSA 6, 396). In der Tat ist hier die ,,Grenze
einer rationalen, wissenschaftlich diskussionsfihigen Nietzsche-Rezeption“®
markiert, an die sich aber zu wagen ist, wenn begriffen oder besser erahnt werden
soll, welches der tiefere Grund von Nietzsches Lebenskampf war.

Wie dem auch sei, Nietzsche, was konstitutiv fiir sein gesamtes Werk ist,
empfindet den Verlust metaphysischer Wahrheit als tragisch und lebensbedro-
hend. Es ist sein Bewusstsein der Krise, dass eine Kultur ohne sinnstiftende Illu-
sion, deren einer, sie zugleich vernichtender Ausdruck die Wissenschaft ist, dem
Untergang geweiht ist: ,,In der Tragodienschrift [...] beschreibt Nietzsche nicht

91 Die dargelegten Widerspriiche sind hiermit nicht aufgehoben; sie bleiben, dass wird
die weitere Darstellung zeigen, vielmehr fiir Nietzsches Denken konstitutiv. Meine
Interpretation zielt hier selektiv auf den Strang von Nietzsches Gedankengang der
m. E. am konsistentesten argumentiert und die Perspektive des kritischen Weiter-
denkens eroffnet.

92 W. Ries: Arbeit der Tiefe, S. 150.

93 Ebd., S. 160.

94 Ebd., S. 150.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

nur retrospektiv die Briiche und Uberginge zwischen Wissenschaft, Mythos und
Kunst, welche die Diskussion der Moderne wesentlich bestimmen, er chiffriert
auch sein eigenes Lebensschicksal als ein geistiges Experiment, das aus dem
Gegensatz zwischen wissenschaftlich geschulter Intellektualitét und einer fiir die
grundsitzliche Irrationalitit aller wesentlichen Lebensbeziige intuitiv geschérften
Sensibilitit die ihm eigene Gespanntheit erhilt.“” Nietzsches explizit zeitgemi-
Bes Heilmittel — er bleibt hiermit ,,Abkommling der Moderne*”® — gegen diese
Gefahr ist die Kunst, welche die allein wahrhaftige Illusionsspenderin ist, die,
dies bleibt als dem modernen Bewusstsein geschuldetes Dilemma in der Schwe-
be, doch etwas von der Wahrheit des Daseins und der Welt zum erscheinen
bringt, deren Tiefenschicht der Wissenschaft verschlossen bleibt.

,»Nietzsches Antisokratismus®, urteilt H. Ottmann, ,,war eine Chiffre seiner
Zeitkritik, ihre politischen Gegnerschaften eingeschlossen. Der Verlust tragi-
schen Lebensgefiihls, das Herrschen von Optimismus und Eudaimonismus, das
Dominieren des Intellekts iiber den Instinkt, die Hypertrophie des historischen
BewuBtseins und die Vergreisung der Kultur — das waren Zeichen der Zeit.*"” Si-
cherlich, seine Sokratismuskritik ist auch eine, nicht frei von reaktiondrem Ein-
schlag vorgetragene Kulturkritik seiner Zeit. Wesentlicher aber ist, was festzu-
halten bleibt, dass Nietzsches Philosophie im Allgemeinen und seine Sokratis-
muskritik im Besonderen als ,,Ausdruck einer grundsitzlichen, also radikalen
Kritik an der westlich-abendldndischen Kultur oder gar nicht zu verstehen“*® ist,
wobei Nietzsche in der Tat auf dem ,,schmalen Grat zwischen Aufkldrung und Ir-
rationalismus*®® wandert. Unabhingig von Nietzsches Fehlurteil iiber Sokrates,
weil er in dieser Person als Typus eine Tendenz der okzidentalen Gesellschafts-
evolution zu erfassen, deren verzaubernde Entzauberung der Welt in ihrem Er-
folg — das ist die ,Lehre‘ des ,Zeitalters der Extreme*'® — auch ihre Destruktivitit
offenbart:

95 W. Ries: Tragische Welterfahrung contra wissenschaftliche Weltbetrachtung, S.
143.

96 V. Gerhardt: Die Moderne beginnt mit Sokrates, S. 19.

97 H. Ottmann: Philosophie und Politik bei Nietzsche, S. 40f.

98 Helmut Heit: Wozu Wissenschaft? Nietzsches Wissenschaftskritik als Radikalisie-

rung Kants, in: Himmelmann (Hg.), Kant und Nietzsche, S. 46-56, hier S. 47.

99 Ebd., S. 54.

100 Auf die alte Einsicht, dass der ,,Keim* (Horkheimer/Adorno) zur Selbstzerstorung
und Regression in unmittelbare Herrschafts- und Gewaltverhiltnisse der okziden-
talen Zivilisation selbst inhériert, hat mit Nachdruck E. Traverso reflektiert, des-
sen Uberlegungen hochstens anzulasten wire, plakativ formuliert, zuviel europi-
sche Moderne, zuwenig deutschen Staat und Kapital zu thematisieren: er richtet
zu Recht seine ,,Aufmerksamkeit auf die tiefe Verankerung des Nationalsozialis-
mus, seiner Gewalt und Massenmorde, in der Geschichte des Okzidents, im Euro-
pa des industriellen Kapitalismus, des Kolonialismus, des Imperialismus, des Auf-
schwungs der modernen Wissenschaften und der Technik, im Europa der Euge-
nik, des Sozialdarwinismus®. Ders.: Moderne und Gewalt, S. 21. Es sind dies die
Stichworte, die die Moglichkeit von ,Auschwitz® skizzieren, welches am ,,Ende

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 177

Es sind ,,grundlegende, zivilisationstheoretische Umstinde, in denen Nietzsche seine
Kulturkritik verankert. Die Probleme, die der Menschheit aus ihrer Herrschaft iiber ihre
natiirliche Umwelt erwachsen, lassen sich nicht trennen von ihren soziokulturellen Pro-
blemen. Beide sind Folge der menschlichen Hybris, als selbsternannter Herr der Erde
einen duflerlich erfolgreichen, technischen Fortschrittsproze3 ohne Reflexion seiner
Mechanismen und Kosten blindlings voranzutreiben [...]. Solange der fortschreitende
Zivilisierungsprozell selber dazu beitrdgt, dal der Mensch [...] zwischen archaischer
Wildheit und zivilisierter Selbstbeherrschung [...] changiert, kann die Zivilisation ohne-
hin nicht darauf hoffen, dal ihr Traum von einem [...] Sieg iiber ihren triebhaften
Untergrund in Erfiillung geht. [...]. Der Kern von Nietzsches zivilisationstheoretischer
Kulturkritik bildet sein [...] Verdacht, daf der nicht einmal auf das eigene Seelenheil
Riicksicht nehmende menschliche Erkenntnis- und Aufklidrungsdrang zum Todestrieb
wird“'",

einer langen Wegstrecke* liegt, ,.die durch die europdische Geschichte und ihre
gesellschaftliche Entwicklung fiihrt.“ D. Claussen: Grenzen der Aufkldrung, S.
50.

101 M Fischer: Verwilderte Selbsterhaltung, S. 46. Sowohl die Vor- als auch die
Nachteile transepochaler Zivilisationstheorie liegen auf der Hand: Phylo- und On-
togenese des Menschen bis ins Vorzivilisatorische zuriickzuverfolgen — ,alles
Wesentliche der menschlichen Entwickelung* ist in ,,Urzeiten vor sich gegangen®
(KSA 2, 25) — hat den Vorteil, sowohl das Fortleben des Archaischen in und
durch die Zivilisation als auch Urkonstitutionen des Sozialen, die elementare Ge-
walt menschlicher Vergesellschaftung, erhellen zu konnen. Der Nachteil ist aller-
dings, dies trifft nicht weniger Horkheimers und Adornos ,Dialektik der Aufkli-
rung‘ als ihren Ahnherren Nietzsche, dass die Spezifik der modernen kapitalisti-
schen Gesellschaft und die Dialektik ihrer destruktiven Entwicklungsdynamik
verkannt werden: ,,Die Unausweichlichkeit mit der die Fortschritte im BewuBtsein
der Freiheit in Repression umschlagen [...], datiert aber nicht auf jene Vorge-
schichte zuriick, die der genauen Analyse sich entzieht, sondern auf die formative
Periode der biirgerlichen Gesellschaft in Europa [...]. Erst nachdem die Naturbe-
herrschung derart vergesellschaftet war, da die Kapitalverwertung als ihr princi-
pium movens gesetzt war, schlug der nun systematisch werdende technische Fort-
schritt [...] immer konsequenter in das Gegenteil [...] um.” Glinther Mensching:
Zu den historischen Voraussetzungen der ,Dialektik der Aufkldrung®, in: Michael
Lobig/Gerhard Schweppenhduser (Hg.), Hamburger Adorno-Symposion, Liine-
burg 1984, S. 25-45, hier S. 33. Das Fehlen eines Begriffs biirgerlich-
kapitalistischer Vergesellschaftung durchzieht das gesamte Werk Nietzsches und
macht paradoxerweise seine fundamentale Schwiche wie Stirke aus: Den gesell-
schaftlichen Grund der von ihm erfahrenen Krise, die historisch einmalige Objek-
tivation gesellschaftlicher Beziehungen im Wert — (ver)dinglich(t)er Ausdruck
abstrakter ,,nicht unmittelbar gesellschaftliche[r] Verhiltnisse* (MEW 23, 87) —
dessen Eigenlogizitit in der Verselbststindigung der maf- wie rastlosen Selbst-
verwertung miindet und das bewuft- und ziellose, dynamisch-vernichtende ,Sub-
jekt‘ der Moderne ist, kann er zwar nicht verorten, was ihn aber — tiefer als Marx
sehend — zu den fundamentalen Noten menschlicher Existenz, Daseinsbewilti-
gung und Sozialisation fiihrt, deren Genesis sich im Grauen der Vorgeschichte
verliert, deren Geltung aber, trotz aller bisherigen Aufkldrung, was ihre Dialektik
ausmacht, nicht vergehen will.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

2.2.2 Nietzsches frithe Kritik am Wahrheits- und Subjektbegriff

Die These, dass Nietzsches Kritik der Wissenschaft primér nicht Resultat einer
vorkritischen Ontologie, in deren Gewande sie zweifelsohne aufzutreten beliebt,
sondern Ausdruck spezifischer moderner Erkenntniskritik ist, erhirtet sich, wenn
sich der Blick auf das ,,geheim gehaltene[s] Schriftstiick* ,Uber Wahrheit und
Liige im auBermoralischen Sinne‘ wendet, dessen Verfasser riickblickend nach
eigenem Bekunden ,,bereits ,an gar nichts mehr*‘ (KSA 2, 370) glaubte. In zwei
Schritten wird Nietzsches auermoralische Betrachtung von Wahrheit und Liige
im Folgenden zu diskutieren sein: Den Anfang bildet eine Rekonstruktion ihrer
wesentlichen Thesen unter der Einbeziehung weiterer Nachlassfragmente. Ziel ist
es, die Reichweite von Nietzsches Angriff auf das Heiligtum — die Wahrheit —
der abendldndischen Philosophie und ihrer Wissenschaften zu sondieren und ihn
gegen naheliegende, dennoch aber unzutreffende Interpretationen zu verteidigen.
Nach der Beseitigung moglicher Missverstindnisse geht es in einem zweiten
Schritt auf’s Ganze: Nietzsches Attacke auf die philosophische Tradition stellt
eine Vermessung der Dialektik der Aufkldrung in ihren Extremen dar. Seine Ar-
gumentation ist situiert in einer schwer zu durchdringenden Konstellation mo-
derner, hyper-moderner und nach-moderner Gedanken, die als solche eine ,,Aus-
einandersetzung mit der Moderne'”” darstellen. Das Bewusstsein der Krise
leuchtet in einer Ambiguitét auf, die eine der Moderne selbst ist, deren Extremata
sich Nietzsche stellt. Nietzsches Antworten auf die Erfahrung der Krise sind in
ihrer eindeutigen Uneindeutigkeit Ausdruck eines in der Tat kaum zu durch-
schauenden Experimentierens mit Perspektiven auf eine Welt und aus einer Welt
die nur scheinbar alle Moglichkeiten erdffnet, ihrer Substanz nach aber eine his-
torisch nie gewesene Destruktivitit darstellt, deren Telos die Herrschaft univer-
seller Sinnlosigkeit und die drohende Selbstvernichtung ist. Dies ist Nietzsches
radikale Diagnose, die als solche ernst zu nehmen ist, wenn man seinem Denken
gerecht werden will. Es geht folglich darum, Nietzsches Perspektiven, wie sie
keimhaft in seinen frithen Schriften existieren, auf die in diesen verarbeitete Kri-
se zu eruieren, um sie in ihren Moglichkeitshorizonten darzustellen. Es ist dies
gleichsam bereits ein Vorgriff auf den zweiten, systematischen Hauptteil der vor-
liegenden Arbeit, dessen Sinn und Anliegen darin zu erblicken ist, Interpreta-
tionsmoglichkeiten von Nietzsches Philosophie darzulegen, die die gesamte wei-
tere Arbeit begleiten. Zu zeigen, dass es einen Nietzsche nicht gibt, dass die Am-
bivalenz seines Denkens eine der Moderne selbst ist und herauszustellen, wel-
chem seiner vielen Wege ich zu folgen vermag, diesem Zweck dient dieses Pra-
und Interludium.

102 H. Ottmann: Philosophie und Politik bei Nietzsche, S. VIIL.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 179

2.2.2.1 Wahrheit und Lige im auBermoralischen Sinne

Nietzsches Ausgangspunkt ist die Frage nach der Moglichkeit und der Aufgabe
der Philosophie angesichts der erwiesenen ,,Unmoglichkeit der Metaphysik™
(KSA 7, 540). Fiir Nietzsche ist allein noch der ,kritische Weg‘ (Kant) radikaler
Aufklarung offen. Der ,,Werth der Philosophie* besteht im Reinigen von ,,ver-
worrenen und abergldubischen Vorstellungen®; sie zielt sowohl gegen den
,Dogmatismus der Wissenschaften als auch auf die ,,Beseitigung der Seelenleh-
re und der rationalen Theologie*; ist gerichtet gegen den ,,Hall des Leibes* und
findet ihr Telos im ,,Beweis des absolut Anthropomorphischen* (542) aller
menschlichen Perspektiven bzw. Weltbeziige, wobei ,,das Relative aller Erkennt-
nis* (429) den Ausgangs- wie Endpunkt der Argumentation bildet. Nietzsches
radikale Subversion des Wissens hebt an mit der Frage — die er ,,behandeln will
wie ein kalter Engel, der die ganze Lumperei durchschaut®, ohne ,,bése zu sein*
(493) — nach der Genesis des ,,Glaubens an die Wahrheit® (624): woher ,,in aller
Welt der Wahrheitspathos? (496). Nietzsche beginnt seine Erdrterung'® dieser
Frage mit einer Fabel iiber die Erfindung des Erkennens durch ,kluge Thiere*
(KSA 1, 875), die als solche nicht stilistische Dekoration der Abhandlung ist,
sondern angemessen als Ausdruck dafiir zu begreifen ist, dass Nietzsches Kritik
an der philosophischen Tradition iiber die begriffliche Form derselben hinaus-
geht, indem sie in der Form ihrer Ausfithrung selbst daran arbeitet, das von der
Ratio Verdringte in die Ratio, als somit iiber sich selbst Aufgeklirte und Geldu-
terte, zu reintegrieren; ein Verfahren, das im ,Zarathustra® seine Vollendung er-
langte.

Die Entstehung des Intellekts ist die ,,hochmiithigtse und verlogenste Minute
in der ,Weltgeschichte*, die den Menschen {iiber sich und sein Denken zutiefst
tduscht. Wihrend der Mensch, insbesondere der ,stolzeste”, der Philosoph,
glaubt, dass sich um sein vermeintliches Wissen die ,,Angeln der Welt“ drehen,
ist dieses in Wirklichkeit vollig ,,schattenhaft und fliichtig® und ,.innerhalb der
Natur® (875) nur eine ihrer unzéhligen Episoden. Das Wesen des Intellekts ist

103 Uber die Entstehung von Nietzsches Schrift und ihres werkgeschichtlichen Zu-
sammenhangs informiert Hans Gerald Hodl: Nietzsches frithe Sprachkritik. Lek-
tiren zu ,Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne‘, Wien 1997.
Auf die Darstellung dieser Zusammenhinge, wie auch auf Verweise auf Nietz-
sches nicht dargelegte Quellen, wird im Folgenden verzichtet. Von besonderer
Bedeutung war Gustav Gerbers Studie ,Die Sprache als Kunst‘. Anthonie Meijers
kommt in ihrer vergleichenden Textanalyse zu folgendem Ergebnis: ,,Die Sprache
als Kunst muf3 neben der Geschichte des Materialismus als einer der Texte ver-
standen werden, die fiir den jungen Nietzsche von grofiter Wichtigkeit waren.*
Dies.: Gustav Gerber und Friedrich Nietzsche. Zum historischen Hintergrund der
sprachphilosophischen Auffassungen des frithen Nietzsche, in: Nietzsche-Studien
17 (1988), S. 369-90, hier S. 389. Vieles in Nietzsches Schrift ist folglich weniger
originell, als es prima facie erscheint. Wenn dies auch im Folgenden nicht zu ver-
gessen ist, so ist doch Nietzsches ,Wahrheit und Liige* nicht zuletzt in dem Sinne
von Bedeutung, als sich hier Motive seines spiteren Denkens bahnbrechen, die in
der Tragodienschrift blofl kryptisch angelegt sind.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

das Oppositum zu seiner traditionell verbiirgten Dignitdt. Nicht Medium der
Wabhrheit, sondern Instrument der Tduschung zu sein, kennzeichnet ihn: ,Jener
mit dem Erkennen und Empfinden verbundene Hochmuth, verblendende Nebel
iiber die Augen und Sinne der Menschen legend, tduscht sie also iiber den Werth
des Daseins, dadurch, dass er iiber das Erkennen selbst schmeichelhafteste
Werthschitzung in sich trigt. Seine allgemeinste Wirkung ist Tauschung* (876).
Der Intellekt ist folglich ,,Hiilfsmittel* zur Lebenserhaltung der Gattung Mensch,
indem er sie durch seine Fihigkeiten zum Leben qua Tduschung iiber den Wert
desselben verfiihrt und, wie Nietzsche weiter ausfiihrt, letztlich ein Instrument im
Daseinskampf, welches Schwiche durch List und Trug — ,,Verstellung® (876) —
zu kompensieren vermag. Nietzsches Frage nach der Genesis des Pathos der
Wahrheit ist so in einer Hinsicht geklért, in einer anderen spitzt sie sich zu. Zum
einen ist es die Selbsttduschung des Denkens, die als ,,Deckmantel ganz anderer
Regungen und Triebe* in Wirklichkeit eine lebenserhaltende ,,Lust“ (KSA 7,
633) in Form des Glaubens an die Wahrheit generiert, der zum Denken und der
an das Leben schweiflenden Wahrheitssuche verfiithrt. Zum anderen ist ange-
sichts der lebensnotwendigen Illusionen und Verstellungen des Menschen ,,fast
nichts unbegreiflicher, als wie unter den Menschen ein ehrlicher und reiner Trieb
zur Wahrheit aufkommen konnte* (KSA 1, 876).

Es ist sich klarzumachen, um Missverstindnissen vorzubeugen, dass Nietz-
sche, nicht explizit, wohl aber implizit, mit einem dquivoken Begriff von Wahr-
heit jongliert. Soll die Aussage, dass die ,,Wahrheit unerkennbar” (KSA 7, 633)
ist, sich nicht selbst widerlegen, da doch auch sie nur Resultat eines Erkenntnis-
prozesses sein kann, der Wahrheit fiir sich beansprucht, so sind folgende Ebenen
zu differenzieren: unwiederbringlich widerlegt ist allein jede Ontologie, die et-
was iiber das Sein der Dinge an sich zu wissen vorgibt. Im Sinne metaphysischer
Erkenntnis ist der Begriff Wahrheit obsolet, nicht aber im kritischen Sinne der
radikalen Selbstaufkldrung, der es um relative, d.h. der menschlichen Perspektive
addquateste Erkenntnis geht, die sich vor dem Richterstuhl der menschlichen
Vernunft zu legitimieren hat. Erkenntnis ist allein negativ, ihre eigenen Grenzen
reflektierend, zu haben: ,,gerade die Vernunft sollte [...] sagen, wie wenig durch
die Vernunft tiber das Ansich der Dinge auszumachen ist“ (KSA 1, 191). Nietz-
sche begibt sich in eine paradoxe Situation, indem er die Wahrheit iiber die
Wabhrheit zu bestimmen sucht: ,,Wahrheit todtet — ja todtet sich selbst (insofern
sie erkennt, dal ihr Fundament der Irrthum ist)* (KSA 7, 623). Am Grunde der
Erkenntnis lauert der Abgrund des Nicht-Wissens, welche Wahrheit nur negativ,
als den Menschen nicht zugénglich, erkennt, wobei dieses Wissen, wie darge-
stellt, von Nietzsche als ,,weltvernichtend* (623) wahrgenommen wird, was ihn
zu einer Umwertung des Wertes der Wahrheit, des Irrtums, der Realitit, des
Scheins und der Tduschung (an)treibt: ,,Wahrheit“ wiirde den Menschen ,,zur
Verzweifelung und zur Vernichtung treiben, die Wahrheit ewig zur Unwahrheit
verdammt zu sein. Dem Menschen geziemt aber allein der Glaube an die erreich-
bare Wahrheit, an die zutrauensvoll sich nahende Illusion® (KSA 1, 760); eine

- am 14.02.2026, 11:54:54.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 181

Maxime, an die sich der radikale (Ver)Zweifler Nietzsche selbst nicht zuhalten
vermochte.

Nietzsche geht davon aus, dass der Mensch in einem emphatischen Sinne
nichts von sich und der Welt weil3. Er lebt , tief eingetaucht in Illusionen* (876)
und wurde von der ,,Natur in sein ,,Bewusstseinszimmer* eingesperrt, welches
ihm seinen eigentlichen ,Wesensgrund‘ verschweigt und hochstens ahnen ldsst,
,,dass auf dem Erbarmungslosen, dem Gierigen und unersittlichen, dem Morderi-
schen der Mensch ruht, in der Gleichgiiltigkeit seines Nichtwissens, und gleich-
sam auf dem Riicken eines Tigers in Trdumen hingend* (877). Nietzsche ent-
wirft eine triebtheoretische Erkldrung des Glaubens an die Wahrheit und die Lo-
gik, welche die tradierte Geschichte menschlicher Aufkldrung invertiert: Die be-
griffliche Erfassung der Welt schreitet nicht der Wahrheit entgegen, sondern
einer immer tiefer gehenden Illusionsbildung, die als solche nicht mehr erkannt
wird, so dass der Mensch im begrifflich (vermeintlich) erwachten Bewusstsein,
als der Welt potenzierten Scheins, in einen immer ,tieferen magischen Schlum-
mer* (760) versinkt.

Der Intellekt als Instrument der Lebensbewéltigung fundiert im Triebgesche-
hen als dessen Organ, das Wahrheitsstreben selbst aber ist sozialer Natur. Der
gesellschaftliche Friedensschluss ist der ,.erste Schritt zur Erlangung jenes rist-
helhaften Wabhrheitstriebes* (877). Die Gesellschaft generiert die Konvention
durch die ,,Gesetzgebung der Sprache®, die die Wahrheit und mit ihr die Liige
von nun an — moralisch — , fixiert” (8§77). Was die Menschen verlangen, ist nicht
die Erkenntnis um jeden Preis, sondern Sicherheit. Die Genesis des Pathos der
Wahrheit ist nicht dem ,,Trieb nach Erkenntnis und Wahrheit, sondern nur einem
Trieb nach Glauben an die Wahrheit* (KSA 7, 631) geschuldet, der eine Antwort
auf die lebensbedrohliche ,,Noth* (473) irdischer Existenz darstellt:

,,.Die Menschen fliehen dabei das Betrogenwerden nicht so sehr, als das Beschédigtwer-
den durch Betrug. Sie hassen auch auf dieser Stufe im Grund nicht die Tduschung, son-
dern die schlimmen, feindseligen Folgen gewisser Gattungen von Téduschungen. In
einem dhnlich beschrinkten Sinne will der Mensch auch nur die Wahrheit. Er begehrt
die angenehmen, Leben erhaltenden Folgen der Wahrheit: gegen die reine folgenlose ist
er gleichgiiltig, gegen die [...] schidlichen und zerstorerischen Wahrheiten sogar feind-
lich gestimmt™ (KSA 1, 878).

Nietzsche sieht hinter dem Glauben an die Wahrheit ein ,,Streben nach einheitli-
chen Beherrschen (KSA 7, 473) walten, dass aus den menschlichen Trieben und
ihrer Vergesellschaftung erwichst. Da wir alle, insbesondre aber der ,,Philosoph
in den Netzen der Sprache gefangen ist” (463), wendet sich Nietzsche explizit
dem Medium, in dem Wahrheit und Liige zum Ausdruck kommen, zu, um es
selbst auf ihre diesbeziigliche Fihigkeit kritisch zu sezieren. Nietzsche stellt die
nicht anders als rhetorisch zu verstehende Frage: ,,wie steht es mit jenen Conven-
tionen der Sprache? Sind sie vielleicht Erzeugnisse der Erkenntnis, des Wahr-

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

heitssinnes: decken sich die Bezeichnungen und die Dinge? Ist die Sprache der
addquate Ausdruck aller Realititen? (878). Selbstverstidndlich verneint Nietz-
sche die Fragen, indem er diesen eine physiologisch-psychologisch fundierte und
mit gesellschaftstheoretischen Implikationen versehene Antwort auf die Genesis
des begrifflichen Denkens folgen lésst.

Der Mensch vergisst bzw. muss vergessen, dass Worte letztlich nichts sind
als ,,eine Abbildung eines Nervenreizes in Lauten* (878), von dem aus eine ex-
tramentale Realitdt nicht erschlossen werden kann, die ihm an sich verborgen
bleibt, da sie ihm stets nur durch die menschliche Perspektive zugénglich ist. Der
Mensch als Sprachbildner bezeichnet mit seinen Worten ,,nur die Relationen der
Dinge zu den Menschen® (879), nicht deren Wesen. Er ,,vergisst also die origina-
len Anschauungsmetaphern als Metaphern und nimmt sie als die Dinge selbst*
(883). Der Mensch erweist sich als Metaphern bildendes Wesen, das seine kiinst-
lerische Leistung zuerst vergisst, um sich dann in der Reichweite seiner (begriff-
lichen) Erkenntnis zu tduschen: ,,Ein Nervenreiz zuerst iibertragen in ein Bild!
erste Metapher. Das Bild wieder nachgeformt in einen Laut! zweite Metapher.
Und jedesmal vollstindiges Uberspringen der Sphire und mitten hinein in eine
ganz andere und neue“ (879). Das begrifflich-logische Denken ist somit selbst
unlogischer Herkunft, da es auf Fehlschliissen basiert:

,Denken wir [...] an die Bildung der Begriffe: jedes Wort wird sofort dadurch Begritf,
dass es eben nicht fiir das einmalige ganz und gar individualisierte Urerlebnis, dem es
sein Entstehen verdankt, etwa als Erinnerung dienen soll, sondern zugleich fiir zahllose,
mehr oder weniger dhnliche, d.h. streng genommen niemals gleiche, also auf lauter un-
gleiche Fille passen muss. Jeder Begriff entsteht durch Gleichsetzen des Nicht-
Gleichen* (880).

Wie den Grundsitzen der Logik nichts in der Welt entspricht und das ,logisch
unzulissige Verfahren® folglich ,.die Logik selbst'®* ist, so ist gerade das be-
griffliche Denken durch die Nihilierung des ,,Individuellen* (880) gefangen in
einer Traumwelt, die sich als Realitdt missversteht. Das begriffliche Denken ist
qua Abstraktion durch einen Abgrund von den Dingen getrennt, ohne dies auch
nur zu erahnen. Das begrifflich-logische Denken erkennt nicht Wahrheit, sondern
stellt eine ganz und gar kiinstliche Welt von Abstraktionen dar: ,Was ist also
Wabhrheit? Ein bewegliches Heer von Metaphern, Metonymien, Anthropomor-
phismen kurz eine Summe von menschlichen Relationen, die, poetisch und rheto-
risch gesteigert, iibertragen, geschmiickt wurden [...]: die Wahrheiten sind Illu-
sionen, von denen man vergessen hat, das sie welche sind“ (880). Wahrheit ist
die ihr zu Grunde liegende, durch Gewohnheit vergessene Liige, der der Mensch
zum (Uber)Leben bedarf. Der verniinftige Mensch begibt sich unter die ,,Herr-
schaft der Abstractionen, denen nicht die Erkenntnis der Wahrheit zukommt,

104 C. Tiircke: Der Wahnsinn der Vernunft, S. 43.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 183

sondern deren Ziel es vielmehr ist, durch eine ,,pyramidale Ordnung nach Kasten
und Graden [...], eine neue Welt von Gesetzen, Privilegien, Unterordnungen,
Grinzbestimmungen® (881), Sicherheit und Konstanz in eine Welt des ewigen
Werdens zu bringen. Der Sprache und ihrer Bestimmung von Wahrheit und Liige
inhériert der Trieb, das Nichtidentische zu negieren, indem sie die chaotische
Mannigfaltigkeit unter die begriffliche Abstraktion subsumiert. Aus Nietzsches
frither unvollendeter nachgelassener Schrift ,Die Philosophie im tragischen Zeit-
alter der Griechen® wird deutlich, dass Nietzsches Sprachkritik in einer Kritik der
(parmenidischen) Ontologie fundiert, deren proton pseudos in der Annahme liegt,
,»daB wir ein Organ der Erkenntnis haben, das ins’ Wesen der Dinge reicht*
(845). Wihrend Nietzsche die ,,Unbegreiflichkeit des Lebens* in ,,dessen Unbe-
grifflichkeit*'®® lokalisiert, wie A. Schmidt so treffend wie prignant formuliert,
glauben die Ontologen an die ,,Wahrheit und Allgiiltigkeit der Begriffe” und
verwerfen die ,,anschauliche Welt als das Gegenstiick der wahren und allgiiltigen
Begriffe, als eine Objektivation des Unlogischen* (849):

»Sie gehen bei all ihren Beweisen von der gidnzlich unbeweisbaren, ja unwahrscheinli-
chen Voraussetzung aus, daf} wir, in jenem Begriffsvermogen das entscheidende hochs-
te Kriterium iiber Sein und Nichtsein, das heifit tiber die objektive Realitidt und ihr Ge-
gentheil, besitzen: jene Begriffe sollen sich nicht an der Wirklichkeit bewihren und cor-
rigieren, wie sie doch tatséchlich abgeleitet sind, sondern sollen im Gegentheil die
Wirklichkeit messen und richten und, im Falle eines Widerspruchs mit dem logischen
sogar verdammen. Um ihnen diese richterlichen Befugnisse einrdumen zu konnen, muf3-
te Parmenides ihnen dasselbe Sein zuschreiben, das er iiberhaupt als Sein gelten lie§3:
Denken [...]. So war der iiberwegene Einfall nothwendig geworden, Denken und Sein
fiir identisch zu erkldren® (850).

Die panlogizistische Ontologie ist fiir Nietzsche ein weltvernichtender Reduktio-
nismus, dessen Urtrieb, der sich in modernen Wissenschaften fortpflanzte, der
nach Beherrschung der Welt des ewigen Werdens ist und der die Vernichtung
des mit dem logischen Denken nicht Identischen intendiert: die ,,metonymisch-
metaphorisch operierende Sprache substituiert den polymorphen Fluff der Er-
scheinungswelt in einen Verschiebungs- und Verdichtungsproze3, der die Hete-
rogenitit der duleren Natur aufschiebt und abblendet“m; das Erkannte indessen
,.bleibt in seiner sperrigen Unmittelbarkeit bestehen.«'"’

Man tdusche sich aber nicht. Fiir Nietzsche ist der Mensch als ,,Baugenie*
eines ,,unendlich complicierten Begriffsdomes* fraglos ,,sehr zu bewundern®
(882), wobei sich nur iiber dessen Wert nicht getiduscht werden darf, der nicht in
der Erkenntnis der Wahrheit der Dinge, sondern in der Beherrschung der unbe-
kannten weil unbegrifflichen, chaotischen und bedrohlichen Wirklichkeit besteht.

105 A. Schmidt: Uber Nietzsches Erkenntnistheorie, S. 134.
106 H. Zitko: Logik der Ambivalenz, S. 51.
107 A. Schmidt: Nietzsches Erkenntnistheorie, S. 128.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

Die Selbsttduschung des Intellekts erreicht ihren Hohepunkt in dem Nicht-mehr-
Wahrnehmen seines kiinstlerisch-konstruktiven Charakters, der ihn dazu
(ver)fiihrt durch das ,,Vergessen jener primitiven Metapherwelt” (88), sein ,,un-
geheure[s] Gebilk und Bretterwerk der Begriffe, an das sich klammernd der be-
diirftige Mensch sich durch das Leben rettet* (888), mit der unerkennbaren Rea-
litdt an sich zu verwechseln, so dass gerade das vermeintlich niichternste, ratio-
nalste Bewusstsein der grofiten traumerischen Schwirmerei erliegt.

Nietzsches dialektisches Verwirrspiel ohne aufhebende Synthesis des Anti-
thetischen, in dem ,Naivitit und Durchtriebenheit, Selbstvergessenheit und
Selbstreflexion, Intuition und Vernunft, Leben und Kunst derart ineinander ver-
wickelt sind, dal jedes das andere, von dem es sich unterscheidet, auch in sich
selber hat, da} jedes seinen Gegensatz, den es ausschlieft, auch einschlieBt!%,
findet hierin seine letzte Wendung, dass, Nietzsche ldsst auch dies offen, der In-
tellekt der wahre Kiinstler ist. Was Nietzsche prima facie dem Intellekt zum
Vorwurf macht, sein kiinstlerisches Wesen zu vergessen, wird zu seiner eigentli-
chen Leistung; eine tduschende Téduschung bzw. ,,verstellte Verstellung“109 als
potenzierte unnaiv-naive Kunst:

»Wihrend der von Begriffen und Abstractionen geleitete Mensch durch diese das Un-
gliick nur abwehrt, ohne selbst aus den Abstractionen sich Gliick zu erzwingen, wih-
rend er nach moglichster Freiheit von Schmerzen trachtet, erntet der intuitive Mensch
[...] bereits von seinen Intuitionen, aufler Abwehr des Uebels [...] Aufheiterung, Erlo-
sung. Freilich leidet er heftiger wenn er leidet; ja er leidet auch ofter, weil er aus der Er-
fahrung nicht zu lernen versteht [...]. Im Leide ist er dann ebenso unverniinftig wie im
Gliick, er schreit laut und hat keinen Trost. Wie anders [...] der [...] an der Erfahrung be-
lehrte, durch Begriffe sich beherrschende Mensch! Er [...] legt jetzt im Ungliick, das
Meisterstiick der Verstellung ab [...]; er trigt kein zuckendes und bewegliches Men-
schengesicht, sondern gleichsam eine Maske [...], er schreit nicht [...]. Wenn eine rechte
Wetterwolke sich iiber ihn ausgiesst, so hiillt er sich in seinen Mantel und geht langsa-
men Schrittes unter ihr davon* (890).

Wir fassen zusammen: Nietzsches Ausgangspunkt ist ein radikaler Nominalis-
mus, dem Wahrheit eine rein sprachliche selbstreferentielle Konvention ist, die
nicht das Wesen der Dinge trifft, sondern nur logische Kohérenz zwischen Aus-
sagen darstellt. Begriffe sind nichts als signa rerum, deren Genesis und Geltung
nicht auf Wahrheit, sondern in letzter Instanz auf Herrschaft fundiert, deren Telos
die Sicherung des Lebenserhaltes ist. Der Intellekt erkennt nicht, sondern kons-
truiert und sein Ziel ist nicht Wahrheit, sondern Macht. Nietzsche radikalisiert
die moderne epistemologische Wendung zum Subjekt als Konstituens der Er-
kenntnis in einem solchen MaBe, dass die Wahrheit als eigentliche Liige dechif-

108 C. Tiircke: Der Wahnsinn der Vernunft, S. 57.
109 Ebd, S. 57.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 185

friert wird. Hierbei ist nochmals Nietzsches dquivoker Wahrheitsbegriff zu be-
achten: Wahrheit in einem ontologischen Sinne iiber das Wesen der Dinge ist
durch die Reflexion auf das die Erkenntnis konstituierende Subjekt unhintergeh-
bar negiert. Dariiber hinaus bleibt nur die Erforschung der relativen Wahrheit die
sich darstellt als Erkenntnis iiber das Subjekt der Erkenntnis; radikale Selbstauf-
klarung als Programm, an derem Ende nur das zerstorerische Wissen vom (onto-
logischen) Nicht-Wissen wartet. Fiir Nietzsche stellt die gesamte menschliche
Konstitution seines Erkenntnisapparates sich als aus der Not geboren dar, der
dementsprechend nichts ist als ein Instrument zur Tduschung und Verstellung zur
Lebenserhaltung, deren Resultat er zugleich ist.''’ Das logisch-begriffliche Den-
ken konstruiert eine Welt der starren Abstraktionen, die der Intellekt als (erkenn-
bare) objektive Realitit nimmt und sich so iiber ihr ,Wesen* tduscht: die Sprache
als eine vergessene Verdinglichung die, dem Warenfetisch analog, den Produzen-
ten unter das Produzierte repressiv subsumiert. Es sind dies die Punkte, an denen
Nietzsche den klassischen Nominalismus transzendiert. Seine subversive Psycho-
logie interessiert sich insbesondere fiir das verdeckte Triebgeschehen, das hinter
den sprachlichen Konventionen waltet, welches sich ihm darstellt als ein durch
und durch unbewusstes Geschehen, dessen Kern die dionysische Daseinsgier
ausmacht. Das konstante Erkenntnissubjekt erweist sich selbst als Illusion, des-
sen Bewusstsein weder Entitdt noch Funktion, sondern ein sehr partieller und be-
grenzter Zustand menschlicher Existenz ist, welches sich zudem sowohl iiber die
Reichweite seiner Fihigkeit, ndmlich die Wirklichkeit erkennen zu konnen, als
auch iiber seinen Existenzgrund tduscht. Das Denken subsistiert nicht in sich
selbst, sondern ist Ausdruck eines gewaltigen und chaotischen Triebgeschehens,
von dem es selbst blof} etwas zu ahnen vermag; das ,Ich® ist dissoziiert, die Welt
kein Sein, sondern ein Werden, und zwischen dem Denken und den Dingen be-
steht eine elementare und unhintergehbare Inkongruenz und Nichtidentitit.
Nietzsche wertet die Werte um: Wahrheit, Liige, [llusion und Tduschung sind
nicht mehr einfach zu scheiden und keineswegs eindimensional — im moralischen
Sinne — gut oder bose, sondern lebensdienlich oder ,,weltvernichtend” (KSA 7,
623). Auf der Ebene des menschlichen Alltags ist die Liige die Regel und das
Lebensdienliche, Wahrheit hingegen nur als schmeichelnde ein gern gesehener
Gast. Auf der Ebene philosophischer Reflexion erweist sich das auf Erkenntnis
zielende begriffliche Denken als Tduschung, die die eigenen Konstruktionen als

110 Vergleichbare Uberlegungen finden sich auch beim alten Marx: Durch das primér
praktische Verhalten der Menschen zur Welt und der praktisch gesammelten Er-
fahrungen wird in ,,gewissem Grad der Fortentwicklung* dieses praktischen Ver-
haltens die ,Klasse* der ,.erfahrungsmédBig von der iibrigen Auflenwelt unter-
schiednen Dinge sprachlich fixiert. ,,Dies tritt notwendig ein, da sie im Produk-
tionsprozel — i.e. Aneignungsprozef3 dieser Dinge — fortdauernd in einem werkti-
tigen Umgang unter sich und mit diesen Dingen stehn und auch bald im Kampf
mit andern um diese Dinge zu ringen haben. Aber diese sprachliche Bezeichnung
driickt durchaus nur aus als Vorstellung, was wiederholte Bestitigung zur Erfah-
rung gemacht hat“ (MEW 19, 363).

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

erkennbare Realitdt an sich missversteht; die Sphire des Wissens ist die des
Scheins, elementares Unwissen iiber die Wirklichkeit an sich. Der sich iiber sich
selbst tduschende Intellekt ist gerade aber als solcher Lebensbedingung: ,,Der
Glaube an die Wahrheit ist dem Menschen nothig (KSA 7, 473). Die bedin-
gungslose Suche nach der Wahrheit, von der Nietzsche nicht lassen kann und
nach der indes die Wissenschaft , kein Bediirfnis“ (627) hat, aber ist tddlich und
endet im Abgrund des Nichtwissens, was Nietzsche am eigenen Leib erfuhr:
,Den analytischen Gehalt dieser Situation kennzeichnet als Ursprungsmetapher
das Labyrinth. In seiner grundlosen Tiefe scheitert Nietzsche, wenn sein kriti-
sches Unterfangen seinen ,freien Geist* schlieBlich vor das Schreckbild des ,Mi-
«!1 Bei alledem ist zu beachten: ., Vernunft und
Wissenschaft werden nicht irrationalistisch verachtet, wie Nietzsches falsche

notaurus‘ bringt; der ihn zerreif3t.

Freunde noch heute meinen, sondern an ihren eigenen MaBstidben gemessen. Er-
kenntnistheorie ist nur noch als der permanente Nachweis ihrer Unmdoglichkeit
moglich, als Einsicht in das notwendige Zuriickbleiben jeder tatsdchlichen Er-
kenntnis hinter ihren idealistischen Begriff“”z, den Nietzsche bis zu dem Punkt
treibt, an dem Wahnsinn und Vernunft korrelieren, was den ,.,totalen Welt- und
Ich-Verlust“'"? zeitigt.

Nietzsches Uberlegungen, die in seiner auBermoralischen Erdrterung der
Wahrheit fraglos nur angerissen werden, sind zu keinem geringeren Preis zu ha-
ben. Welche Horizonte hier aufgetan werden, wie der Status seines Unterneh-
mens einzuschitzen ist und inwiefern Nietzsche dem Anspruch seines radikalen
Kritizismus gerecht wird, soll abschliefend — unter der Beriicksichtung des kant-
schen Kritikprogramms — diskutiert werden: radikalisiert er dieses, unterlduft er
es oder fillt er hinter dieses zuriick?

2.2.2.2 Ausblickende Einblicke
Ausgangspunkt zur Beantwortung dieser Fragen, die in nuce eine Einschitzung
der gesamten Philosophie Nietzsches darstellen, ist abermals der Status der Aus-
sagen selbst. Ist Nietzsches heraklitische Kritik der Ontologie des statischen
Seins als Fundament seiner radikalen Erkenntniskritik selbst eine ,,dogmatisch-
metaphysische These“''* oder ist sie eine sich selbstbewusste Interpretation, de-
ren iiberlegene Perspektivitit allein in ihrem Wissen um dieselbe und nicht in der
Annahme eines tieferen, richtigeren oder exakteren Wissen der Dinge besteht,
die sich damit ausweist als ,,radikalisierte[r] Kritizismus“!'">, Letzteres scheint der

Intention Nietzsches nach zutreffender zu sein. Nicht nur, dass fiir Nietzsche alle

111 W. Ries: Nietzschers Tiefe, S. 154.

112 A. Schmidt: Nietzsches Erkenntnistheorie, S. 128f.

113 W. Ries: Nietzsches Tiefe, S. 155.

114 A. Schmidt: Nietzsches Erkenntniskritik, S. 134.

115 Jorg Salaquarda: Nietzsches Kritik der Transzendentalphilosophie, in: Matthias
Lutz-Bachmann (Hg.), Uber Friedrich Nietzsche. Ein Einfiihrung in seine Philo-
sophie, Frankfurt/Main 1985, S. 27-61, hier S. 45.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 187

Erkenntnis anthropomorphe Interpretation ist, spricht fiir die These, dass er
_nicht in eine vorkritische Position zuriickfzllt''®, sondern auch seine Kritik der
parmenidischen Ontologie, die er nicht als dogmatisch als falsch verwirft, son-
dern als bloB auf ,unbeweilbaren, ja unwahrscheinlichen Voraussetzungen®
(KSA 1, 849) fundierte, kritisiert. J. Salaquarda fasst m. E. treffend zusammen:
Nietzsche ,,ist kein Materialist, aber bedient sich oft einer weitgehend materialis-
tischen Methode. Umgekehrt bedeutet seine Berufung auf ,Interpretationen® als
Letztgegebenheiten keine Option fiir einen subjektiven Idealismus. Nach Nietz-
sches Theorie erzeugt nicht das Vorstellen oder Interpretieren des menschlichen
Subjekts bzw. einer Gruppe von Subjekten aus sich die Welt. Vielmehr vollzieht
sich ,die Welt‘, besser: das Weltspiel immer schon als Interpretieren.“117 Und
dennoch lassen sich Punkte benennen, was auch Salaquarda nicht Verschweigtlls,
die dazu tendieren hinter die Einsichten Kants zuriickfallen: Nietzsche lduft Ge-
fahr die Transzendentalphilosophie physiologisch-empiristisch misszuinterpretie-
ren und bleibt dem eigenen Kritizismus nicht immer treu, d.h. er macht Aussagen
die seine eigenen Reflexionen konterkarieren.

Wenn Nietzsche ,,alles* Erkennen auf eine ,,Nerventhitigkeit (KSA 7, 448)
reduziert und als ,,Gehirnerzeugni3* (460) tituliert, so verwechselt er die not-
wendigen, materiellen Bedingungen des Denkens mit diesem selbst. Die natura-
listische Reduktion des Denkens kann mit Kant zwar, wie alle vorkritischen Be-
hauptungen nicht als falsch, wohl aber als nicht begriindbar widerlegt werden.' 1
Die Transzendentalphilosophie formuliert die Bedingungen der Moglichkeit von
Erkenntnis iiberhaupt bzw. die menschliche ,,Erkenntnisart von Gegenstinden,

116 Ebd, S. 42.

117 Ebd, S. 42.

118 Vgl. ebd,, S. 30-37.

119 Man erinnere sich an Kants Unterscheidung des kritischen vom dogmatischen und
skeptischen Denken. Wihrend das dogmatische wie das skeptische Denken auf je
entgegengesetzte Weise implizit oder explizit ,,beide so viel Einsicht ihres Gegen-
standes vorgeben, als notig ist, etwas von ihm bejahend oder verneinend zu be-
haupten, bedarf der ,.kritische Entwurf* letztlich ,.gar nicht den Gegenstand bes-
ser zu kennen, oder sich einer besseren Kenntnis desselben anzumaflen; er zeigt
nur, daf3 die Behauptung grundlos, nicht, daf3 sie unrichtig sei.* Ders.: Kritik der
reinen Vernunft A 388. Die folgenden Ausfiithrungen zu Kant kénnen nur Stich-
worte liefern. Dass die Transzendentalphilosophie innere Unstimmigkeiten auf-
weist, die zum Ausgangspunkt des deutschen Idealismus wurden, steht auler Fra-
ge. Vgl. hierzu die Studie von Frank Kuhne: Selbstbewusstsein und Erfahrung bei
Kant und Fichte. Uber Maoglichkeiten und Grenzen der Transzendentalphiloso-
phie, Hamburg 2007. Hervorzuheben ist allein, dass sowohl der absolute Idealis-
mus (Hegel und Epigonen) als auch der metaphysische Irrationalismus (Schopen-
hauer und Epigonen) an wesentlichen, m.E. von Marx und der kritischen Theorie
geteilten Ein- und Absichten von Kants Unternehmen vorbeizielen und ihre
Uberwindungsversuche gescheitert sind. Vgl. auch die diesbeziiglichen, einfiih-
renden Ausfithrungen von Herbert Schnidelbach: Vernunft, Stuttgart 2007, S.
96ff.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

so fern diese a priori méglich sein soll“'*°, d.h. sie legt die vor-empirischen Be-
dingungen jeder empirischen Erkenntnis dar, die somit nicht durch empirische
Forschung, etwa den Hirn- und Neurowissenschaften, widerlegt werden konnen,
sondern, als diese iiberhaupt erst ermoglichenden, diesen zu Grunde liegen. Das
transzendentale Selbstbewusstsein bzw. ,Ich‘ ist kein empirisch-psychologisches
Faktum oder ontologische Entitit, sondern ein Funktionsbegriff, der die Mog-
lichkeit und Einheit von Erkenntnis stiftet, die aus keiner Empirie hergeleitet
werden kann, da sie a priori diese iiberhaupt erst konstituiert, und zwar nicht in
einem psychologischen, sondern in einem erkenntnistheoretischen Sinn, der kei-
ne temporire Prioritét indiziert, sondern eine sachlich vorgédngige — transzenden-
tal konstitutive — Ebene bezeichnet: ,,Die Formen der reinen Vernunft lassen sich
unter Kantischen Priamissen deswegen nicht auf empirische GesetzmaBigkeiten
der Denkpsychologie a postiori reduzieren, weil man sie logisch immer schon (a
priori) in Anspruch nehmen muf, um iiberhaupt irgendwelche GesetzméBigkei-
ten der empirischen Psychologie erfassen und darstellen zu konnen.“'?' Nietz-
sches physio-psychologische Subversion des Erkenntnissubjekts stofit an Gren-
zen, von denen nicht einwandfrei anzugeben ist, inwiefern Nietzsche diese res-
pektiert. Bisweilen scheint es, dass Nietzsche in einer paradoxen Reflexionsbe-
wegung die Moglichkeit menschlicher Erkenntnis iiberspannt bzw. iiberschreitet,
um letztlich ihr substantielles Unvermdgen beweisen zu konnen. So mutet er dem
menschlichen Erkenntnisvermogen zugleich zuviel und zuwenig zu. Nietzsches
Kritik basiert entgegen eigener Intention auf einem ,,iiberhohten Wahrheitsbe-
griff”, welcher nicht allein einem ,,naiven Realismus® front, sondern auch ,,Er-
scheinung als Schein bzw. Irrtum“'** missinterpretiert. Wenn er beispielsweise
zur Behauptung fortschreitet, dass wir ,,nichts als Metaphern der Dinge* besit-
zen, die den ,,urspriinglichen Wesenheiten ganz und gar nicht entsprechen® (KSA
1, 879), begibt er sich evidenterweise in einen offenen Widerspruch, da auch ein
Wissen um die Inkongruenz von Denken und Sein in dieser Bestimmtheit ein
Wissen um das Wesen beider notwendig voraussetzt. In einer Nachlassnotiz jener
Tage bekundet er hierzu entgegengesetzt, dass trotz aller Erkenntniskritik, mit
der ,,niemand leben* kann, ,,doch noch die volle Moglichkeit bestehen bleibt, daf3
die Welt so ist, wie sie erscheint (KSA 7, 459); ein Gedanke, den Nietzsche
nicht explizit wieder dialektisch mit seinen radikalen Skeptizismus in Beziehung
und Bewegung brachte. Wie dem auch sei: An die Stelle der allgemeinen, wenn
auch menschlich bedingten Wahrheit tritt die willkiirliche Interpretation, deren
paradoxer, sich selbst negierender Absolutheitsanspruch darin besteht, die wahre
Wabhrheit als Unwahrheit erkannt zu haben. Diese zutiefst widerspriichliche Kon-
tamination von radikalem Perspektivismus und naivem Realismus féllt nicht nur

120 1. Kant: Kritik der reinen Vernunft, B 25.

121 J. Ritsert: Lehrbuch der Dialektik, S. 53.

122 So der meine Interpretation bestitigende Aufsatz von Gerd-Giinther Grau: Wille
zur Macht oder Wille zur Wahrheit? Nietzsche und Kant, in: Abel/Salaquarda
(Hg.), Krisis der Metaphysik, S. 215-257, hier S. 229.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 189

hinter das kantsche Reflexionsniveau zuriick, sondern bezeichnet auch das Ein-
fallstor der Gewalt im Universum des nietzscheschen Denkens.

Aber auch unabhingig dieser Widerspriiche ist zu fragen, ob der radikal-
nominalistischen Perspektive Nietzsches grolere Plausibilitidt zukommt als ande-
ren ,Interpretationen‘ menschlicher Erkenntnisfihigkeit. Nietzsches radikaler
epistemologischer Subjektivismus ist nicht nur zeitgemifl und hyper-modern,
sondern auch unschliissig:

,Die Metaphysik des Bleibenden zog ihren Erkenntnisgrund aus der Konstanz des Din-
ges gegeniiber den Erscheinungen, und die aufgekldrte Kritik, welche Nietzsche resii-
miert, im Grunde die Humesche, hat die damit vollzogene Hypostasis des Dinges aufge-
16st. Aber auch das will nicht bruchlos gelingen. Das Feste dem Chaotischen entgegen-
zusetzen und Natur zu beherrschen, wire nie gelungen ohne ein Moment des Festen am
Beherrschten, das sonst ohne Unterlal das Subjekt Liigen strafte. Jenes Moment skep-
tisch ganz abzustreiten und es einzig im Subjekt zu lokalisieren ist nicht minder dessen

Hybris, als wenn es die Schemata begrifflicher Ordnung hypostasierte.*'*

123 Th.W. Adorno: Metakritik der Erkenntnistheorie S. 27. Diese Kritik am radikalen
epistemologischen Subjektivismus steht im Kontext von Adornos Husserl-Studie.
Edmund Husserl hat in seiner ,Prolegomena zur reinen Logik‘ prignant die (logi-
schen) Ungereimtheiten des Relativismus, Skeptizismus und Subjektivismus dar-
gelegt und die Zirkelschliisse psychologischer Herleitungen der Logik demons-
triert: ,.eine Behauptung, deren Inhalt gegen Prinzipien streitet, die im Sinne der
Wahrheit als solcher griinden, ,hebt sich selbst auf*. Edmund Husserl: Logische
Untersuchungen. Erster Band Prolegomena zur reinen Logik, 5. Aufl. Tiibingen
1968, S. 122f. In Bezug auf die empirische Begriindung der Logik aus Tatsachen
bedeutet dies, dass sie ,,logisch widersinnig (S. 123) ist: Die Begriindung des zu
Begriindenden setzt das zu Begriindende als die Begriindung der Begriindung be-
reits voraus; vulgo: ohne bereits geltende Logik keine Erkldrung bzw. Begriin-
dung. Wie Adorno Nietzsche der Einseitigkeit tiberfiihrt, so nicht weniger den lo-
gischen Absolutismus Husserls, den man durchaus implizit als erkenntnistheoreti-
schen Anti-Nietzsche lesen kann: ,.er glaubt, die Skepsis aus den Angeln heben zu
konnen, weil sie Gesetze leugnet, ,welche den Begriff der theoretischen Einsicht
wesentlich konstituieren® [...]. Sie hebe sich damit logisch selbst auf, insofern sie
ihrem Inhalt nach Gesetze bestreitet, ,ohne welche Theorie iiberhaupt keinen ver-
niinftigen (konsistenten) Sinn hitte‘. Aber es ist iiberhaupt nicht ausgemacht,
da3, was doch keineswegs vorweg als mathematische Mannigfaltigkeit definiert
ist, in sich konsistent sei und der Form der reinen Widerspruchslosigkeit Geniige
tue.” Letztlich haben beide ,,unablissig gegeneinander [...] Recht: er, indem er den
Gegnern demonstriert, dal ihre Wahrheitskriterien Wahrheit selbst auflosen; jene,
indem sie ihn daran mahnen, dal Wahrheit, die jenen Kriterien sich entzieht, ein
Hirngespinst sei.” Th. W. Adorno: Metakritik der Erkenntnistheorie, S. 91 u. 95.
Dialektisches Denken steht gegen die Opferung der ,Welt* zugunsten eines logi-
schen Absolutismus und die Relativierung der Wahrheit, die selbst aus der ,,0b-
jektivitat” (Negative Dialektik, S. 46) der biirgerlichen Gesellschaft entspringt
und mittels der ,,Selbstverachtung (ebd., S. 47) der autonomen Vernunft dieser
zu ihrem Fortbestehen dient.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

Worauf Adorno reflektiert, ist nicht blo die Gefahr eines ,,machtssoziologi-
sche[n] Fehlschluss[es]“'**, der den zwanglosen Zwang begrifflicher Argumenta-
tion mit repressiver Gewalt in eins setzt, sondern primir die Inauguration einer
zweiten Reflexion der Vernunft, die die Hybris des modernen (Erkenntnis-)Sub-
jekts zu torpedieren trachtet, ohne der Restitution eines im Zuge epistemologi-
scher Selbstaufklarung irreparabel destruierten metaphysischen Realismus anzu-
visieren: ,,Durch die Einsicht in den Vorrang des Objekts wird nicht die alte in-
tentio recta restauriert [...]. Die Wendung zum Subjekt, die freilich von Anbeginn
auf dessen Primat hinauswill, verschwindet nicht einfach mit ihrer Revision; die-
se erfolgt nicht zuletzt im subjektiven Interesse von Freiheit.“'> Adornos Theo-
rie der ,,Priponderanz des Objekts“126 reflektiert auf das Konstituens des Konsti-
tuens, als welches sich das Konstitutum — ,,Bedingtheit des Bedingenden“127 —of-
fenbart: ,,Zwar 148t sich kein Ding jenseits des Denkens als Ding an sich erfas-
sen: ob es iiberhaupt unabhingig vom Denken Dinge gibt, kann vom Denken
selbst nie ausgemacht werden. Aber ebensowenig begreift man seine Wahrheit,
wenn man den Begriff der Erscheinung so auslegt, als sei das Wesen der Er-
scheinung ausschlieBlich vom Subjekt bestimmt und nicht ebenso wesentlich da-
durch, daB sie die Einheit von Momenten ist, die ihrerseits nicht selbst wieder in
Denken aufgelost werden konnen.“'?® Damit ,,wird die reductio ad hominem zum
Sturz des Anthropozentrismus. Dal noch der Mensch als Konstituens ein von
Menschen gemachtes ist, entzaubert das Schopfertum des Geistes.“'*

Nietzsche auf seinen in der Tat vorhandenen hypermodernen Subjektivismus
festzunageln, wire indessen unzutreffende Vereinseitigung. Im Zentrum von
Nietzsches Denken ist die Welt ,,vollkommen* (KSA 4, 342): Zarathustra ruht
,.der Erde nahe, treu, zutrauend, wartend, mit den leisesten Faden ihr angebun-
den* (343). Nietzsches radikal-moderner Subjektivismus ist nur der halbe Nietz-
sche. Ottmann kommt am Ende seiner groen Nietzsche-Studie zu dem begriin-
deten Schluss, dass Nietzsche keineswegs der ,,irrationalistische Erbe der ratio
und ihres Verfiigungswillens®, sondern ,,in letzter Hinsicht Mitspieler der Natur*
war, der, durch Uberwindung der ,,Anthropozentrik des modernen Subjektivis-
mus®, auf die ,,Anerkennung der Natur“'*® — als auch den Menschen umfassende
— zielte: ,,wir haben ein BewuBtsein, als ob wir Alles sein wollten und sollten,
eine Phantasterei von ,Ich‘ und allem ,Nicht-ich‘. Aufhoren sich als solches

124 J. Ritsert: Ideologie, S. 134.

125 Theodor W. Adorno: Zu Subjekt und Objekt, in ders.: Gesammelte Schriften 10.2,
S. 741-58, hier S. 746.

126 Th. W. Adorno: Negative Dialektik, S. 184. Vgl. auch den Schlussteil meiner
Arbeit.

127 Th. W. Adorno: Zu Subjekt und Objekt, S. 748.

128 Karl Heinz Haag: Philosophischer Idealismus. Untersuchungen zur Hegelschen
Dialektik mit Beispielen aus der Wissenschaft der Logik, Frankfurt/Main 1967, S.
12f.

129 Th. W. Adorno: Zu Subjekt und Objekt, S. 749.

130 H. Ottmann: Philosophie und Politik bei Nietzsche, S. 394.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 191

phantastisches ego zu fiihlen! [...]. Uber ,mich‘ und ,dich‘ hinaus! Kosmisch
empfinden!“ (KSA 9, 443.) Es sind dies die tiefen Momente, die Nietzsche iiber
den naturvergewaltigenden Produktivismus — ,.die fixe Idee des 20. Jahrhun-
derts” (146) — der Moderne weit hinausfiihren und die Respektierung des Nicht-
identischen durch den von Adorno geforderten ,,Jange[n] und gewaltlose[n] Blick
auf den Gegenstand“'*' ermdglichen.

Nietzsches Fragestellung ist, dies bleibt ferner zu bedenken, eine andere als
die kantische. Nicht, wie ist Metaphysik als Wissenschaft moglich, sondern wie-
so haben wir sie tiberhaupt notig: ,.es ist endlich an der Zeit, die Kantische Frage
,wie sind synthetische Urtheile a priori moglich?‘ durch eine andere Frage zu er-
setzen ,warum ist der Glaube an solche Urtheile nothig? — namlich zu begreifen,
dass zum Zweck der Erhaltung von Wesen unserer Art solche Urtheile als wahr
geglaubt werden miissen; weshalb sie natiirlich noch falsche Urtheile sein konn-
ten* (KSA 5, 25)."* Unabhiingig von Nietzsches gegeniiber Kant differierenden
Erkenntnisinteresse ist seine Priamisse, dass die ,,Konsequenzen der Kantischen
Lehre* das ,,Ende der Metaphysik™ (KSA 7, 436) sind, allerdings falsch. Kant
destruiert die Moglichkeit eines ontologischen Realismus, nicht aber die Mog-
lichkeit einer intelligiblen Welt, die aus der Unterscheidung zwischen noumena-
ler und phinomenaler Welt resultiert, welche es ermdoglicht, dass ,,Gott, Freiheit
und Unsterblichkeit“'*® sich ,wenigstens denken“'* lassen. Sein Anliegen war
folglich das Gegenteil dessen, was Nietzsche ihm unterstellt.

Nietzsches Wissenschaftskritik ist allein verstéindlich vor dem Hintergrund
seiner ,,multiple[n] Hermeneutik des Todes“m, fiir die die Frage nach dem Wert
der Wissenschaft sich danach bemisst, inwiefern diese Leben fordert. Nietzsche
ist, wie dargestellt, diesbeziiglich m. E. zu Recht wenigstens skeptisch, ja pessi-
mistisch: Wissenschaft vermag blof darzulegen, was wir tun sollen, ,,wenn wir

131 Theodor W. Adorno: Anmerkungen zum philosophischen Denken, in ders.: Ge-
sammelte Schriften 10.2, S. 599-607, hier S. 602.

132 Nietzsches vielfiltige, perspektivische, tief blickende und z. T. bereits dargestellte
Antworten sind hier nicht weiter zu erortern. Ein eigener Hinweis, der auf die
Ambivalenz der radikalen Vernunftkritik Nietzsches verweist, sei allerdings ge-
stattet: Die Minimalbedingung der Moglichkeit realer Humanitét, dies lehrt die
Gewaltgeschichte des 20. Jahrhunderts, ist an die verniinftige und somit universell
giiltige Begriindbarkeit elementarster, rechtlich verbriefter Normen menschlichen
Zusammenlebens gekniipft. Keine radikale Vernunftkritik kann, will sie denn
nicht offen reaktionir sein, diesen Sachverhalt im 21. Jahrhundert als akzidentell
betrachten: Sie hat ,ihre theoretische Unschuld verloren®. Andreas Arndt: Ver-
nunft — Widerspruch. Anmerkungen zum Rationalitdtsverstandnis nach Hegel,
Braunschweig 1993, S. 28. Arndt hat eine ausfiihrliche Rekonstruktion des Ver-
nunftbegriffs vorgelegt: Dialektik und Reflexion. Zur Rekonstruktion des Ver-
nunftbegriffs, Hamburg 1994. Mir bleibt hier nur — trotz Differenz in der Adorno-
interpretation — der Verweis auf diese brillante Arbeit, die mir leider erst nach Ab-
fertigung meiner Schrift bekannt wurde

133 1. Kant: Kritik der reinen Vernunft, B XXX.

134 Ebd., B XXIX.

135 W. Ries: Nietzsches Tiefe, S. 159.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

das Leben technisch beherrschen wr)llen“136, die Frage nach dem ,,Wozu? Wo-
hin? Woher? (KSA 1, 202) menschlichen Daseins kann sie hingegen nicht nur
nicht beantworten, sondern verschirft diese noch als Kraft des Nihilismus; der
Verlust metaphysischer Gewissheit ist nicht zuletzt ihr Resultat, dessen Konse-
quenz sie aber nicht zu tragen imstande ist. Nietzsche empfindet diese Krise nicht
nur als produktive Gefahr. Tendenziell verarbeitet er diese nach dem Modus
einer sich iiberschlagenden Radikalitit, die darauf verweist, in welchem Malle
Nietzsche der Verlust metaphysischer Wahrheiten im Innersten getroffen hat. Er-
schiittert vom Tod Gottes, d.h. aber auch vom Ende absoluter sinnverbiirgender
Wabhrheit, tendiert Nietzsche dazu menschenmégliche Erkenntnis ad absurdum zu
fithren. Nietzsches Kritik an Wissenschaft und Erkenntnis fundiert auf einer
Metaphysikkritik, die Metaphysik nur als — tatsdchlich unwiderruflich gescheiter-
te — affirmative, nach platonischem Muster konzipierte begreift. Fiir Nietzsche ist
,-€s immer noch ein metaphysischer Glaube [...], auf dem unser Glaube an die
Wissenschaft ruht (KSA 3, 577). Dies ist insofern richtig als Wissenschaft im-
plizit, wie hartnéckig sie immer es auch zu leugnen versucht(e), auf der metaphy-
sischen Annahme ,,einer von sich aus erkennbaren Welt“'*” beruht. Nun ist es so,
dass die wissenschaftlichen Erkenntnisse — was immer man von ihrem Gebrauch,
ihrer Entstehung und ihrem Nutzen fiir das Leben halten mag — und deren techni-
sche Nutzung die Welt dermallen radikal verdndert haben, dass ihr Erfolg eine
iiberaus sinnliche Evidenz hat: wissenschaftliche Erkenntnisse sind ,,nicht belie-
big“'**, sie sind einem menschenmdglichen Sinne nach objektiv wahr und lassen
sich, in Differenz zu anderen, deswegen allerdings nicht notwendig defizienten
Formen der WelterschlieBung, nach rationalen intersubjektiven Kriterien begriin-
den."” Nietzsches Kritik trifft daher nicht eine an der kantschen Erkenntniskritik

136 M. Weber: Soziologie. Universalgeschichtliche Analysen. Politik, S. 324.

137 K. H. Haag: Fortschritt der Philosophie, S. 14.

138 Jiirgen Habermas: Logik der Sozialwissenschaften, Frankfurt/Main 1985, S. 524.
Habermas’ Ausfithrungen zu Nietzsches Erkenntnistheorie sind treffend, auch
wenn ich seinem evolutionistischen ,transzendental-logischen Pragmatismus®
(525) nicht folge. Erinnert sei an den anderen grofen Friedrich des 19. Jhs.: ihm
war ,,Systematik nach Hegel ebenso ,,unmoglich” (MEW 20, 574) wie das Finden
Lewiger Wahrheiten* (MEW 21, 293). Aber: da der Mensch und sein Gehirn ,,Na-
turprodukte* sind, versteht es sich ,,von selbst®, dass dessen ,,Erzeugnisse* dem
,.Naturzusammenhang nicht widersprechen, sondern entsprechen® (MEW 20, 33).
Zum Unterschied von ,,.Denken und Sein merkt Engels an, dass dieser der Unter-
schied ist, ,,der es macht, daf} der Begriff nicht ohne weiteres, unmittelbar, schon
die Realitdt, und die Realitit nicht unmittelbar ihr eigner Begriff ist. Deswegen,
daf3 ein Begriff die wesentliche Natur des Begriffs hat, daf er also nicht ohne wei-
teres prima facie sich mit der Realitit deckt, aus der er abstrahiert werden mufte,
deswegen ist er immer noch mehr als eine Fiktion, es sei denn, Sie erkldren alle
Denkresultate fiir Fiktionen, weil die Wirklichkeit ihnen nur auf einem grofen
Umweg, und auch dann nur asymptotisch annihernd, entspricht (MEW 39, 431).
Argumente von geringerer Plausibilitit als Nietzsches Tduschungstheorem?

139 F. Kuhne fasst in seiner gesellschaftstheoretischen ,Aufthebung‘ des transzen-
dentalen Subjekts, welche Wahrheit jenseits des Gegensatzes von Ontologie und

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 193

geschulte negative Metaphysik, die wohl auf die positive Bestimmung des An-
sich-seins der Dinge verzichtet, nicht aber auf die Reflexion der Bedingungen der
Moglichkeit von Erkenntnis: ,,Kants negative Bestimmung der essentiae rerum
verbietet einerseits, die reale Welt reinem Sein als ihrer causa prima zu unterwer-
fen [...]. Andererseits widerspricht sie nicht weniger radikal der nominalistischen
Verfliichtigung metaphysischer Wesenheiten: ihrer Zuriicknahme ins Subjekt, die
Mensch und Natur herabsetzt zu bloen Mitteln der 6konomischen Bewegung

von Produktion und Konsumtion.

<140

140

Relativismus zu bewahren sucht, den Zusammenhang von Geltung der Wissen-
schaft/Erkenntnis/Wahrheit und ihrer sozialen und zeitlichen Genesis treffend zu-
sammen: ,,Sind die Resultate der Naturwissenschaften einerseits Voraussetzung
des weiteren Fortschreitens der Wissenschaften selbst, sind sie zum anderen aber
auch notwendige Bedingungen des arbeitsteilig organisierten materiellen Repro-
duktionsprozesses der Gesellschaft, dann bewédhren sich die Resultate wissen-
schaftlicher Arbeit pragmatisch [...]. Die Notwendigkeit und Allgemeinheit der
Erkenntnisse, ihre Wahrheit, ist dann pragmatisch begriindet. Der mit der Ent-
wicklung der groBen Industrie entstehende Zusammenhang von Wissenschaft,
Technik und materieller Produktion tritt in der pragmatischen Begriindung der
Wahrheit der Erkenntnisse objektiv in die Funktion ein, welche die philosophi-
sche Tradition [...] dem Absoluten zugesprochen hat. Die Ubereinstimmung von
Intellekt und Sache ist nicht ontologisch garantiert, sondern funktional begriindet.
Dieser funktionale Zusammenhang ist historisch geworden. Aus seiner Wirklich-
keit kann auf die notwendigen Bedingungen seiner Moglichkeit nur dann ge-
schlossen werden, wenn an dem objektiven Begriff der Wahrheit festgehalten
wird.* Dass aber heif3t: ,, Erkenntnistheoretische Reflexion muf3 mit der Wirklich-
keit und Geltung von Erkenntnis die Rationalitdt des Gegenstandes unterstellen®.
F. Kuhne: SelbstbewuBtsein und Erfahrung, S. 331f. u. 334.

K.H. Haag: Fortschritt der Philosophie, S. 199f. Die Natur verdankt weder ihr Da-
sein noch ihre Erkennbarkeit dem Menschen. Diese verweisen ex negativo viel-
mehr auf das dem Menschen nicht zugéingliche ,.intelligible[n] Ansichsein der Na-
tur® (S. 159), deren Erkennbarkeit wie Manifestation in diesem fundiert. Vgl.
hierzu die Ausfithrungen iiber eine ,kritische, nichtidealistische Theorie des
Grundes und des Begriindeten* von Giinther Mensching: Von der Tautologie zum
realen Grund. Reflexionen zu Hegels Metaphysik der absoluten Produktivitit, in
Andreas Knahl v.a. (Hg.), Mit und gegen Hegel. Von der Gegenstandslosigkeit
der absoluten Reflexion zur Begriffslosigkeit der Gegenwart, Liineburg 2000, S.
142-63, hier S. 149. In Abarbeitung an Hegels ,,metaphysische[m] Nihilismus* (S.
154) werden dort die ,metaphysischen Anfangsgriinde‘ einer jeden Wissenschaft
und die ,,uniiberbriickbare Distanz des menschlichen Denkens zur Natur* (S. 162)
dargelegt. Solche Annahmen haben m. E. allerdings nicht die Konsequenz, zu
einer negativen Theologie fortzuschreiten, wie Haag es in seinem Werk ,Meta-
physik als Forderung rationaler Weltauffassung® (vgl. S. 113-17) tut, in dem fol-
gerichtig Kant eine untergeordnete und Adorno und Marx gar keine Rolle mehr
spielen. Dass hinter negativer Metaphysik doch wieder der Monotheismus, dessen
haagscher Gott so wenig zu iiberzeugen vermag wie seine anderen Erscheinungen,
spriche fiir Nietzsches tiefen Verdacht gegen die Vernunft als solche, die vom to-
ten Gott nicht loszukommen scheint. Im Ubrigen ist unverstindlich, dass Haag,
wo er doch den ,,modernen Nihilismus* (S. 117) thematisiert, sich der produkti-
ven Herausforderung der nietzscheschen Provokation nicht stellt. Wie dem auch
sei, wichtig ist, die Ambivalenz der philosophischen via moderna, deren Extrema-

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

Nietzsches radikaler Perspektivismus ist fiir sein gesamtes Denken substan-
tiell und macht dessen produktive wie irritierende, befreiende wie zerstérende
Ambiguitit aus, deren uneindeutigen Eindeutigkeiten ein Maskenspiel zwischen
vordergriindig antikisierender, radikal-moderner und nach-moderner Argumenta-
tion auffiihren, deren multiple Konstellationen interpretativ stets neu austariert
gehoren. Nietzsches Kritik der Vernunft kommt in ihren Extremata immer wieder
an den Punkt des Umschlagens: Wie sie einerseits nicht frei bleibt von Denunzia-
tion und Gewaltapologie, eroffnet sie andererseits an ihren gelungensten Stellen
tiefster Poetik eine mit-fiihlende und mit-leidende, an den Grenzen des Begriffs
und des durch diesen zurichtenden wie zugerichteten Subjekts sich formierende
einzigartige Erkenntnis der Welt, die den historischen Horizont ihrer perennie-
renden theoretischen und praktischen Vergewaltigung zu transzendieren vermag.
Als solche nicht mehr zu vermittelnde Ambivalenz ist Nietzsches Philosophie
Ausdruck der Dialektik der Moderne und ihres destruktiven Fortschritts selbst,
die in ihrer Infernalitdt der Aufhebung harren.

ta Nietzsche durchschreitet, festzuhalten: ,,Die Liquidierung der den Dingen im-
manenten intelligiblen Struktur durch den fortschreitenden Nominalismus war die
Auflosung einer Natur, iiber welche sich die realistische Metaphysik inhaltlich
falsche Vorstellungen gemacht hatte. Aber indem der Nominalismus die formae
substantialis tiberhaupt bestritt, beforderte er die Vorstellung, alle Dinge seien
machbar. Dadurch wurde die Freiheit des einzelnen {iberhaupt erst eine politische
und gesellschaftliche Perspektive. Aber der Aspekt der universalen Fungibilitt
von Dingen und Menschen ist in der nominalistischen Orientierung genauso ange-
legt.“ G. Mensching: Zu den historischen Voraussetzungen der Dialektik der Auf-
kldrung, S. 44. Diese Erkenntnisse haben Konsequenzen fiir die politische Philo-
sophie und die Gesellschaftstheorie, wie sich an Beispielen kurz erldutern ldsst: G.
Schweppenhidusers Kritik an der Moral- und Menschenrechtsphilosophie von R.
Rorty, der eine Nietzsche verwandte (unzulingliche) Metaphysikkritik zu Grunde
liegt, zeigt detailliert die unvermeidbaren Aporien eines noch so liberal gemein-
ten, blof vermeintlichen Antiessentialismus auf und verteidigt den notwendigen
Schritt in eine negative Metaphysik, die ,,zwischen Wesen und Erscheinung,
Substanz und Akzidenz unterscheiden* kann, ,,ohne diese Bestimmungen des
Denkens fiir Eigenschaften der Gegenstinde des Denkens zu halten®. Gerhard
Schweppenhduser: Die Antinomie des Universalismus. Zum moralphilosophi-
schen Diskurs der Moderne, Wiirzburg 2005, S. 170. In der Gesellschaftstheorie
entpuppen sich insbesondere ,dekonstruktivistische‘, sich selbst als postmodern
verstehende Positionen, recht eigentlich als hypermoderne, die Dialektik der no-
minalistischen Aufkldarung unterschlagende Hybris, die Natur in Kultur auflost.
Vgl. in Bezug auf die gesellschaftlichen Naturverhiltnisse etwa die gehaltvollen
Ausfiihrungen von C. Gorg: Regulation der Naturverhiltnisse. Vgl. zur feministi-
schen Debatte um die ,Natur® der Geschlechter auch Carmen Gransee: Grenzbe-
stimmungen. Zum Problem identitétslogischer Konstruktionen von ,Natur‘ und
,Geschlecht’, Tiibingen 1999.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 195

2.3 Wider den Gotzen Fortschritt

Nietzsche wendet sich nach der Erfahrung des fundamentalen Misserfolgs seiner
Tragodienschrift, die dort explizierte Thematik links liegend lassend, der Kritik
an den Erscheinungen der zeitgenodssischen deutschen Kultur zu, deren Movens
die erkannte Gefahr ist, dass das junge Deutsche Reich den militdrischen mit
einem kulturellen Sieg verwechselt. Was droht, ist die ,,Extirpation des deutschen
Geistes zu Gunsten des ,deutschen Reiches* (KSA 1, 160). Um der ,,grésslichs-
ten Tyrannei” (KSA 7, 780), die sich im kriegerisch erworbenen ,,politische[n]
Ubergewicht verbirgt, zu entgehen, anempfiehlt Nietzsche den Deutschen sich
ihrer ,,Macht* zu ,,schamen® (779) und den unberechtigtem Siegesrausch ein En-
de zu machen. Was allein ein Gefiihl der GroBe zu legitimieren vermochte, die
Kultur, ist nicht nur nicht existent, sondern in ihren Keimen in Gefahr, durch
politischen und pseudokulturellen bzw. philistrosen Bildungspomp vernichtet zu
werden. Gegen die Tendenz, Macht mit Kultur zu verwechseln, schreibt Nietz-
sche 1873-76 in seinen ,UnzeitgemédBen Betrachtungen® an. Im Riickblick be-
zeichnet er diese als ,,Angriff* (KSA 6, 316) auf den politischen und kulturellen
Zeitgeist. Diese retrospektive Einschitzung des eigenen Unternehmens korreliert
mit Aussagen aus Briefen jener Zeit, die die kritisch-negativistische Intention
Nietzsches damaliger Arbeiten unterstreichen: ,,Dass ich es mit meinen Ergiissen
ziemlich dilettantisch unreif treibe, weiss ich wohl, aber es liegt mir durchaus da-
ran, ersteinmal den ganzen polemisch-negativen Stoff in mir auszustoBen; ich
will unverdrossen erst die ganze Tonleiter meiner Feindseligkeiten absingen, auf
und nieder, recht greulich [...]. Spiter, fiinf Jahre spiter, schmeisse ich alle Pole-
mik hinter mich und sinne auf ein ,gutes Werk‘“ (KSB 4, 210; 19.3.1874 an E.
Rohde).

Nietzsche empfand es als ,,etwas Befreiendes®, den ,,Leuten grob zu sagen®,
wie er sich ,,unter ihnen empfindet” (233). Das Ziel seines damaligen Schaffens
war die (Selbst)Aufkldrung iiber das ,,ganze hochst verwickelte System von An-
tagonismen, aus denen die ,moderne Welt* besteht” (269), wie er schriftlich
gegeniiber seiner miitterlichen Freundin Malwida von Meysenburg bekannte.
Von der geplanten dreizehnbindigen (vgl. KSA 7, 699f.) ,Attacke‘ gegen das
Universum der philistrésen Unkultur des Deutschen Reiches, die sich in ,,flau-
senhafte Begriffe wie ,Fortschritt, ,allgemeine Bildung‘, ,National‘, ,moderner
Staat®, ,Culturkampf*‘ (KSA 1, 407) vermummte, brachte Nietzsche vier Schrif-
ten zur Vollendung und eine weitere in ein Entwurfsstadium (vgl. ,Wir Philolo-
gen‘, KSA 8, 11-130). In folgender Erorterung sind diese Schriften nicht jeweils
fiir sich von Interesse, sondern werden unter dem gemeinsamen Nenner der in
ihnen explizierten Kritik am modernen Fortschritt und den diesen begriinden-
den geschichtsphilosophischen Annahmen interpretiert. Im Mittelpunkt steht da-
her die fraglos gelungenste und wirkmichtigste Betrachtung ,Vom Nutzen und

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

Nachtheil der Historie fiir das Leben‘.""! Die in dieser Schrift verhandelte The-
matik gibt den Mafistab ab, unter dem auch die weiteren kultur- und zeitkriti-
schen Abhandlungen sowie die entsprechenden Nachlassnotizen in die Darstel-
lung mit einbezogen werden.

Wihrend Nietzsches erste ,UnzeitgemidBe‘ gegen David Strauss als Repri-
sentanten des grassierenden Philistertums nicht Ansto an dessen Schriften
nimmt, die als solche unter dem Niveau moglicher Kritik stehen, sondern deren
,.Erfolg®, als Symptom der sich ausbreitenden ,,Barbarei* (KSA 7, 606), Anlass
zur Polemik ist, stellen seine Betrachtungen zu ,Schopenhauer als Erzieher® und
,Wagner in Bayreuth‘ Bekenntnisschriften der besonderen Art dar: Es sind
Zeugnisse, die ,,im Grunde bloss von mir reden.” (KSA 6, 320). Wihrend Nietz-
sche Strauss ,.fiir zu gering* empfand — ,,bekdmpfen mochte ich ihn nicht* (KSA
8, 66) — attestiert er im Nachlass, anders als in der veroffentlichten Hagiographie,
Wagner ,,gefdhrliche Neigungen* (191), die deutlich eine wachsende Distanz
zum verehrten kiinstlerischen Genie zum Ausdruck bringen. ,Schopenhauer als
Erzieher® ist zudem ,,nur noch sehr entfernt mit der Metaphysik Schopenhauers
Verbunden“m, dessen idealisierter Lebenslauf das eigene Idealbild eines wahren
Philosophen darstellt, der, in Hinblick auf die personliche Entwicklung durchaus
prophetisch ,,das freiwillige Leiden der Wahrhaftigkeit“ (KSA 1, 371) auf sich
nimmt, ,,verkannt“ wird und ,,lange als Bundesgenosse von Michten* gilt, ,,die er
verabscheut (372). Es sind dies fraglos die ,,verginglichsten“'*’ der von Nietz-
sche veroffentlichten Schriften, die insofern auch nur unter der die Untersuchung
leitenden Frage nach Motiven der Fortschrittskritik von Belang sind; ihre jewei-
lige genuine Argumentation und Thematik ist hier nicht von Interesse.

Das vorliegende Kapitel ist in zwei Abschnitte geteilt. Der erste Abschnitt
wendet sich in einem Nietzsches ,,philosophische[r] (um nicht zu sagen: existen-
ziale[r]) Analyse menschlicher Zeitlichkeit“'** zu. Auf diesem Fundament wird
im zweiten Abschnitt Nietzsches Diagnose und Kritik der Stellung des modernen
Menschen zur Geschichte und ihrer (wissenschaftlichen) Aneignung dargestellt.
Im Fokus steht primér Nietzsches Kritik am blinden Progressivismus, optimisti-
scher Geschichtsphilosophie und der Defizienz modernen Lebens.

141 Uber den biographischen Hintergrund dieser Schrift und die genaue Textgenese
informiert die philologische Untersuchung von Jorg Salaquarda: Studien zur
Zweiten Unzeitgemissen Betrachtung, in: Nietzsche-Studien 13 (1984), S. 1-45.

142 H. Ottmann: Philosophie und Politik bei Nietzsche, S. 84.

143 W. Ries: Nietzsche, S. 40.

144 So Margot Fleischer in ihrem luziden Essay: Die Zeitlichkeit des Menschen.
Nietzsches Analyse in seiner zweiten UnzeitgemédBen Betrachtung, in: Werner
Beierwaltes/Wiebcke Schrader (Hg.), Weltaspekte der Philosophie, Amsterdam
1972, S. 67-81, hier S. 67.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 197

2.3.1 Daseinsanalyse menschlicher Zeitlichkeit

Nietzsches Frage nach dem Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Leben, die
in Form einer ,,,modernen Modernititskritik *“ unzeitgeméB-zeitgeméaBe ,,Krisen-
erfahrungen und Sinnerwartungen im Umgang mit dem historischen Bewusstsein
in verdichteter Form zum Ausdruck“'* bringt, fundiert in einer Analyse mensch-
licher Zeitlichkeit bzw. der sich bedingenden und aufeinander verwiesenen
Schichten des Zeitbewusstseins des Menschen. Nietzsches tieferes Motiv zur
Analyse der menschlichen Zeitlichkeit griindet in der tragischen Erfahrung des
ewigen Werdens und der unverginglichen Vergénglichkeit. Das Bewusstsein der
individuellen Sterblichkeit'*® angesichts des ,Tod Gottes‘ stellt die Basis von
Nietzsches Erorterung der conditio humana dar, die man treffend als den Versuch
charakterisieren kann, eine ,,Metaphysik des endlichen Lebens“'*” zu konzipie-
ren. Der Kontext der Zweiten UnzeitgeméBen Betrachtung mit den anderen Friih-
schriften stellt sich iiber die tragische Weltauffassung her, die sich auch fiir die
Historienkritik als zentral erweist: die ,,L.ehren vom souverainen Werden, von der
Fliissigkeit aller Begriffe, Typen und Arten, von dem Mangel aller cardinalen
Verschiedenheit zwischen Mensch und Thier® sind ,,Lehren, die ich fiir wahr,
aber fiir todtlich halte” (319). Die fundamentale ,.Antithese von Werden und
Sein“'*® ist Nietzsches »urspriingliche Einsicht und sein Trauma“149, vor dessen
Hintergrund allein ein adidquates Verstindnis seiner Kritik an der Hybris histori-
schen Wissens zu formulieren ist: Nietzsches Kritik zielt nicht primér auf die
eine oder andere, mehr oder weniger bedeutende Erscheinung des zeitgendssi-
schen Kulturlebens, sondern sie ist die philosophische Frage nach den Bedingun-
gen eines gliickenden Lebens als solchem, Bedingungen, die in der Moderne
mehr als blof} in der Gefahr stehen, beschidigt zu werden. Ziel ist die Aufkldrung
iiber die Gebrechen der modernen Existenz als solcher, nicht aber die Kritik ein-
zelner Kulturerscheinungen. Die nihilistische Erfahrung, dass ,,mein Leben kei-
nen Zweck® (KSA 7, 661) im Sinne eines transzendent verbiirgten Telos hat,
filhrt Nietzsche zur Frage nach der Selbstrechtfertigung menschlichen Daseins
angesichts der ,,Abkehr von iibernatiirlichen, gottlich-verniinftigen Zwecksetzun-
gen“lso, die er existenzial-philosophisch15I stellt und beantwortet: ,,Wozu die

145 Katrin Meyer: Asthetik der Historie. Friedrich Nietzsches ,Vom Nutzen und
Nachteil der Historie fiir das Leben‘, Wiirzburg 1998, S. 1.

146 Im Nachlass heifit es, ,,grausam und todt ist das Gesicht der Natur am Abend, der
immer so frith kommt und nicht weichen will.“ KSA 7, 715. ,,Es lebt sich so
schwer angesichts der ,,Erinnerung an Sommertage®, die das ,,Gliick” als ,,s0
fliichtiges* (714) ausweisen.

147 V. Gerhardt: Pathos und Distanz, S. 140.

148 Wolfgang Miiller-Lauter: Nietzsche. Seine Philosophie der Gegensitze und die
Gegensitze seiner Philosophie, Berlin/ New York 1971, S. 42.

149 Ginter Figal: Nietzsche. Eine philosophische Einfithrung, Stuttgart 1999, S. 48.

150 V. Gerhardt: Pathos und Distanz, S. 137.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

,Welt® da ist, wozu die ,Menschheit‘ da ist, soll uns einstweilen nicht kiimmern
[...]; aber wozu du einzelner da bist, das frage dich, und wenn es dir Keiner sagen
kann, so versuche es nur einmal, den Sinn deines Daseins gleichsam a postiori zu
rechtfertigen, dadurch dass du dir selber einen Zweck, ein Ziel, ein ,Dazu‘ vor-
setzest, ein hohes und edles ,Dazu‘““ (KSA 1, 319). Wie und was das historische
Wissen und das Wissen um die Historie vor dem Hintergrund der tragischen
Weltauffassung zu diesem Zweck zu leisten vermag, auf welche Art und Weise
die Geschichte folglich dem prinzipiell sinnlosen Leben des modernen Menschen
forderlich oder schidlich ist, ist somit Nietzsches Ausgangspunkt seiner kriti-
schen Betrachtung.

In alter abendlandischer Tradition fiihrt Nietzsche die Spezifik humaner Exis-
tenz qua einer Differenzbestimmung gegeniiber ,.dem Thiere* (248) ein'’, des-
sen Sein im jeweiligen Augenblick der Gegenwart aufgeht und weder die Erinne-
rung an das Vergangene, noch die Hoffnung auf das Zukiinftige kennt: ,,So lebt
das Thier unhistorisch® (249). Der Mensch hingegen ist ,,das Tier, das nicht ver-
gessen kann“'>* und so beladen mit der ,Last des Vergangenen® (249) miihsam
durch das Leben schreitet: ,,mag er noch so weit, noch so schnell laufen, die Ket-
te” des Vergangenen ,,lauft mit* (248). Die Vergangenheit ist folglich nicht ver-
gangen, sondern hat ein wirkendes Dasein in der Gegenwart durch die teilweise
bewusst, zumeist aber sich unbewusst ,,als Gespenst* die ,,Ruhe eines spiteren
Augenblicks® (248) storend, aufdringende Erinnerung an das Gewesene:

Dann lernt der die Kindheit hinter sich lassende Mensch ,,das Wort ,es war‘ zu verste-
hen, jenes Losunsgswort, mit dem Kampf, Leiden und Ueberdruss an den Menschen he-
rankommen, ihn zu erinnern, was sein Dasein im Grunde ist — ein nie zu vollendendes
Imperfektum. Bringt endlich der Tod das ersehnte Vergessen, so unterschldgt er doch
zugleich dabei die Gegenwart und das Dasein und driickt damit das Siegel auf jene Er-
kenntnis, dass Dasein nur ein unterbrochenes Gewesensein ist, ein Ding, das davon lebt,
sich selbst zu verneinen und zu verzehren, sich selbst zu widersprechen® (249).

151 Vgl. zum spannungsreichen Verhiltnis von Lebens- und Existenzphilosophie in
der Historienschrift, K. Meyer: Asthetik der Historie, S. 110-115.

152 ,.Die Idee des Menschen in der europiischen Geschichte driickt sich in der Unter-
scheidung vom Tier aus. Mit seiner Unvernunft beweisen sie die Menschenwiirde.
Mit solcher Beharrlichkeit und Einstimmigkeit ist der Gegensatz von allen Vor-
vorderen des biirgerlichen Denkens, den alten Juden, Stoikern und Kirchenvitern,
dann durchs Mittelalter und die Neuzeit hergebetet worden, dal es wie wenige
Ideen zum Grundbestandteil der westlichen Anthropologie gehort. Horkhei-
mer/Adorno: Dialektik der Aufkldrung. Philosophische Fragmente, Frank-
furt/Main 1988, S. 262. Dass Nietzsche sich nicht weniger als die Vertreter der
Kritischen Theorie von dieser unsiglichen morderischen Tradition 16ste, wird
noch dargelegt.

153 V. Gerhardt: Pathos der Distanz, S. 137.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 199

Die ,,Melancholie der Erinnerung“'>* fundiert im Bewusstsein des sich selbst ver-
zehrenden Lebens, das eine stets wachsende Vergangenheit zuriicklisst, die als
solche aber nicht zur Vollendung kommt, imperfekt bleibt, und doch in die
Gegenwart hineinregiert. Der Mensch wird ,,mit seiner Vergangenheit niemals
fertig. Er ist seine Vergangenheit in der Weise, dal er niemals mit ihr fertig
ist.“!*> Allein das Werden ist ewig und das Sein ein Trug. Eine Wahrheit, die am
Ende der Tod als Ausdruck des sich selbstwidersprechenden Lebens besiegelt:
Das ,,ewige und alleinige Werden, die ginzliche Unbesténdigkeit alles Wirkli-
chen, das fortwdhrend nur wirkt und wird und nicht ist [...], ist eine furchtbare
und betidubende Vorstellung* (824). Das Sein des Menschen hat nur im jeweili-
gen ,,Augenblick, im Husch da, im Husch voriiber, vorher ein Nichts, nachher ein
Nichts*“ (248) eine Wirklichkeit, die sich gegeniiber dem bestdndig wachsenden
Vergangenen als das zugleich Allerrealste und Irrealste erweist. Das stindige
Werden bedarf des blitzartigen Moments des Erscheinens im Bewusstsein, des
Augenblicks der sich selbst verzehrenden Gegenwart.'>°

Nun ist bereits deutlich geworden, dass es konstitutiv fiir die menschliche
Existenz ist nicht im Jetzt aufzugehen, sondern qua schmerzvoller Erinnerung an
der Last des Vergangenen zu leiden, die dem Menschen die Irrevokabilitit und
das unabgeschlossene stetige Anwachsen des Gewesenen zumutet, das zudem
zugleich seine stets vergehende Gegenwart als das dieser gegeniiber Bestindige
leidvoll und schwermiitig zu beherrschen droht. Angesichts einer solchen Be-
driangung des Lebens durch den ,,Fluch“]57 des Erinnerns stellt sich fiir Nietzsche
die Frage nach den menschlichen Kriften, die der ,Melancholie der Erinnerung*
kontrédr gehen und das Leben im ewigen Werden lebbar machen. Als Krifte wi-
der die lebensvernichtende Erinnerung, der sich in letzter Konsequenz das eigene
»dein® in auseinanderflieBende ,,bewegte Punkte* auflost und so sich schlieSlich

154 K. Meyer: Asthetik der Historie, S. 46.

155 M. Fleischer: Die Zeitlichkeit des Menschen, S. 70.

156 Nietzsches Analyse der Zeitlichkeit weist — ohne Bezugnahme — Analogien zu der
des Augustinus auf. Nietzsches christlich-geschichtsphilosophischer Widerpart
konstatiert: ,,Wenn also die Gegenwart nur dadurch Zeit ist, daf} sie in die Ver-
gangenheit tibergeht, wie konnen wir von ihr sagen, sie sei, wo doch der Grund
ihres Seins der ist, daBl sie nicht sein wird? So konnen wir in Wahrheit von der
Zeit nur sagen, sie sei, weil sie zum Nichtsein iibergeht. Und weiter heifit es:
,.Entdecken wir etwas an der Zeit, was in keine, aber auch nicht in die geringsten
Augenblicksteile geteilt werden kann, dann ist dies das einzige, was gegenwirtig
heifen sollte. Aber dies fliegt so rasch aus der Zukunft in die Vergangenheit hinii-
ber, daf} es sich zu keiner Dauer dehnt. Dehnt es sich, zerfillt es in Vergangenes
und Kiinftiges: das Gegenwirtige aber hat keine Ausdehnung.” Den drei Zeitdi-
mensionen entsprechend ,,erwartet, ,.erfahrt” und ,,erinnert” der Mensch, dessen
geistige Aktivitit den Tempi daseiende Ausdehnung verleiht. Augustinus: Be-
kenntnisse, Stuttgart 1989, S. 314, 316 u. 329. Die Néhe zu Nietzsches Zeitanaly-
se ist durchaus verbliiffend, wenn auch Augustinus’ Erkenntnisziel — die ,,Erha-
benheit” der ,,immer gegenwirtigen Ewigkeit™ (313) Gottes darzulegen und zu
preisen — ein dieser entgegengesetztes war.

157 V. Gerhardt: Pathos und Distanz, S. 141.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

im ,,Strome des Werdens* (250) verliert, gibt Nietzsche a.) das ,,Vergessen-
konnen“ (250), b.) die ,,plastische Kraft“ (251) und c.) die Leidenschaft der
,,That* (245) als ,,Ausweis der Persénlichkeit '™ an.

Das Vergessen-konnen ist kein passives Geschehen, sondern eine aktive, le-
bensfordernde Kraft, ja ein Vermogen, ohne das das Leben, im Gegensatz zur Er-
innerung ,,unmdoglich® (250) zu existieren vermag. Fiir eine ,,Dauer unhistorisch
zu empfinden® (250) ist die Bedingung fiir menschliches Handeln, in dem Le-
bensenergien zum Ausdruck kommen: ,,Wie der Handelnde [...] immer gewis-
senslos ist, so ist er auch wissenslos, er vergisst das Meiste, um Eins zu thun, er
ist ungerecht gegen das, was hinter ihm liegt und kennt nur Ein Recht, das Recht
dessen, was jetzt werden soll“ (254). Die Kraft zu vergessen ermoglicht eine Be-
jahung der Gegenwart, die auf Zukiinftiges gerichtet ist. Die Zukunft wird als in
der Handlung antizipierter Teil einer sich vom blitzartigen Augenblick zur offe-
nen ,,Weile“'59 geweiteten Gegenwart. Die Kraft des Vergessens erweitert, indem
sie verengt: Die Offnung des menschlichen Handlungsspielraums, die die Lei-
denschaft der Tat begiehrt, setzt eine partielle Vernichtung der lihmenden Macht
des Vergangenen voraus. Die partielle Vernichtung der Vergangenheit im Ver-
gessen findet ihre Grenze aber stets in der zeitlichen Verfasstheit des menschli-
chen Seins selbst. Der Mensch ist Geschichte. Die Zeitdimension der Vergan-
genheit konstituiert sein Dasein unabhingig von der menschlichen Stellung zu
diesem. Die Kraft des Vergessens ist daher nicht eine absolute, die als solche die
conditio humana aufheben wiirde, sondern eine relative, die sich als notwendige
Bedingung fiir eine angemessene, d.h. lebensférdernde Aneignung des Vergan-
genen erweist. Dies aber ist die Fihigkeit und Aufgabe der plastischen Kraft, die
die Kraft eines ,,Menschen, eines Volkes, einer Cultur® darstellt, die ,,aus sich he-
raus eigenartig zu wachsen, Vergangenes und Fremdes umzubilden und einzu-
verleiben, Wunden auszuheilen, Verlorenes zu ersetzen, zerbrochene Formen aus
sich heraus nachzuformen® (251) imstande ist. Die plastische Kraft ist die Kraft,
die mannigfaltigen Bedringnisse des Lebens lebensforderlich in einem konstruk-
tiv-kreativen Prozess sich anzueignen und zu einem kohirenten Sinnzusammen-
hang, den Nietzsche als ,,Horizont* (251) bezeichnet, zu formen, der das ewige
Werden in ein relatives, lebens-, d.h. handlungsfihiges ,Sein‘ zu transformieren
vermag. Hiermit ist ein Vermogen indiziert, das auf der Bedingung des Verges-
sen-konnens einen Horizont menschlichen Daseins zu erschaffen vermag, der
sich als groBtmogliche Ausdehnung der Gegenwart umschreiben lédsst, die das
Vergangene stets nur so weit zur Erinnerung bringt, dass es lebensdienlich ist
und nicht die Zukunft verbaut. Der Horizont ist eine aus dem Vermogen der je-
weiligen plastischen Kraft resultierende ,,begrenzte Weite“'®. Der Horizont ist
Gegenwart, die Vergangenes umschlieft und Zukiinftiges als Moglichkeitsraum

158 Ebd., S. 180.
159 G. Figal: Nietzsche, 51.
160 Ebd., S. 59.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 201

von Handlungen umfasst: ,,Gegenwart ist jetzt das vom Horizont umschlossene
Wirkungsfeld der plastischen Kraft.“'®" Es ist fiir Nietzsche nicht weniger als ein
»allgemeines Gesetz*, dass Lebendiges ,,nur innerhalb eines Horizonts gesund,
stark und fruchtbar* (251) gedeihen kann:

,.Die Heiterkeit, das gute Gewissen, die frohe Tat, das Vertrauen auf das Kommende —
alles das hingt, bei dem Einzelnen wie bei dem Volke, davon ab, dass es eine Linie
giebt, die das Uebersehbar, Helle von dem Unauthellbaren und Dunkeln scheidet, davon
dass man eben so gut zur rechten Zeit zu vergessen weiss, als man sich zur rechten Zeit
erinnert, davon dass man mit kréftigem Instincte herausfiihlt, wann es nothig ist, histo-
risch, wann unhistorisch zu empfinden. Dies gerade ist der Satz, zu dessen Betrachtung
der Leser eingeladen ist: das Unhistorische und das Historische ist gleichermaassen fiir
die Gesundheit eines Einzelnen, eines Volkes und einer Cultur nothig* (252).

Es bleibt festzuhalten, dass die Zeitlichkeit in Form der Vergangenheit die condi-
tio sine qua non menschlichen Daseins darstellt, sie ,,gehort zur inneren Verfas-
sung des (menschlichen) Lebens.“'* Sie ist faktische Daseinsbedingung, die aber
selbst das Leben zu verunmdoglichen droht, wenn ihr nicht andere menschliche
Krifte zur Seite gestellt werden, die der Erinnerung an das wachsende Vergan-
gene Einhalt gebieten, die als unbegrenzte dazu tendiert, der Gegenwart zur un-
ertriglichen, jede Handlung lihmenden Last zu werden. Die Bedingung des
menschlichen Lebens ist daher die Fahigkeit sich einen moglichst geschlossenen
Horizont zu erschlieBen, der die Punktualitidt der je augenblicklichen, im Sein
schon vergehenden Gegenwart zu einer geweiteten Gegenwart aufhebt, die die
Dimension von Vergangenheit und Zukunft lebensdienlich zu integrieren weif3.
Eine solche Gegenwart hat die Kraft zu vergessen zur Voraussetzung, die der
plastischen Kraft, welche als die formierende Kraft des jeweiligen Lebenshori-
zontes fungiert, ihre sicheren Grenzen absteckt, die sie zu ihrer Entfaltung bend-
tigt; sie hilt die Macht des nicht integrierbaren Vergangenen und Fremden zu-
riick, wobei es die plastische Kraft selbst ist, die eingedenk ihrer Grenzen, die
Kunst-zu-vergessen, mobilisiert. Auch die horizontale ErschlieBung der Zukunft
fundiert in der Kraft-zu-vergessen. Von der menschlichen Leidenschaft zur Tat
selbst angeregt, verengt sie das Gewesene in einem solchen Mafe, dass es hand-
lungsfordernd, nicht aber -lihmend wirkt: ,,zum Ausgleich des Nicht-Vergessen-
Konnens ist dem Menschen die Hoffnung gegeben. In der Hoffnung 16st er sich
von dem Vergangenen, um mit den aus der Erinnerung stammenden Eindriicken
das Kommende zu bebildern.«'®?

161 M. Fleischer: Die Zeitlichkeit des Menschen, S. 53.

162 V. Gerhardt: Pathos und Distanz, S. 141.

163 Ebd., S. 156. Der Begriff der Hoffnung, was Gerhardt nicht deutlich macht, ist al-
lerdings nicht misszuverstehen: ,,Es gibt keine Hoffnung auf Erdengliick. [...]. Der
Sinn des Lebens fiir das Individuum ist immer derselbe [...]. Er soll hoffnungslos
sein, in Beziehung auf Gliick: aber hoffen, dass er selber noch den Sinn des Le-
bens besser begreife” (KSA 7, 794). ,,Der Trieb nach Gliick ist es, der die Men-

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

Nietzsches Kriterium fiir die Qualitit eines Horizonts ist indes nicht dessen
GroBe bzw. Enge und Weite, sondern die ,,Geschlossenheit desselben]64, die als
solche die ,,Ganzheit des Menschen“'® zu reprisentieren vermag, wie das Bei-
spiel des ,,Alpenthalbewohners* zeigt, dessen horizontale Enge fraglos voll ,,Un-
gerechtigkeit” und ,,Irrthum® ist, die ihm aber nichtsdestotrotz ,,uniiberwindli-
che[r] Gesundheit und Riistigkeit* beschert. Ein solcher Horizont ist der Moder-
ne nicht gegeben. Thr hypertropher historischer Sinn verhindert die Konstitution
des Leben ermoglichenden Horizonts. Nietzsches Argumentation ist allerdings
frei von abstrakten Negationen und durchweg vom klassischen Ideal des Aus-
gleichs der Krifte geleitet. Das Unbhistorische, die Kraft, qua vergessen die
Gegenwart auf die Zukunft hin titigend und handelnd zu gestalten, ist zwar die
»Atmosphire [...], in der sich Leben allein erzeugt®, dennoch wird erst der
,Mensch zum Menschen®, wenn er ,,denkend, tiberdenkend, vergleichend, tren-
nend, zusammenschliessend jenes unhistorische Moment einschrinkt®, das ,,Ver-
gangene zum Leben‘ gebraucht und so aus dem ,,Geschehenen wieder Geschich-
te* (252f.) macht. V. Gerhardt fasst diesen fiir die Schrift konstitutiven Sachver-
halt prignant zusammen, der zugleich das Missverstdndnis aus dem Weg rdumt,
diese als anti-historische, voluntaristische Invektive zu interpretieren:

,,.Die Handlung braucht zwar die unhistorische Atmosphire, sie braucht die im Prozess
des Lebens immer neu erzeugende Spannung; deren spezifisch menschliche Entladung
wird aber erst durch den Funken des BewuBtseins geziindet. Folglich gehort nicht nur
das Denken, sondern auch das Erinnern, jene genuine menschliche Quelle des Un-
gliicks, zu den Bedingungen der Tat. Die ihr somit immanente Zeitlichkeit wird in der
AuBerung zur Geschichtlichkeit, denn das, was geschieht, geschieht in mitbewuBter
Verbindung zu etwas anderem, was bereits geschehen ist. Das Verhiltnis zu vorauslie-
genden Ereignissen ist trotz der umhiillenden unhistorischen Atmosphire konstitutiv fiir

schen abhilt, die Lehre ihres Tages, Resignation, zu finden; da das Gliick nicht da
ist, muss es offenbar kommen, schliessen sie, oder dagewesen sein. [...] sie benut-
zen die Geschichte zum Gliicklicherwerden in der Zukunft” (667). Die Hoffnung
,ist in Wahrheit das iibelste der Uebel, weil sie die Qual der Menschen verlédn-
gert” (KSA 2, 82).

164 Nietzsches Begriff des Horizonts geht folglich dem Verstindnishorizont Gada-
mers Hermeneutik kontrdr. Nietzsches plastische Kraft schliet den Horizont qua
Einverleibung, und ist gerade nicht auf die im gelungenen Verstehen sich ereig-
nende ,Verschmelzung® (Gadamer) der Horizonte gerichtet. Vgl. K. Meyer: As-
thetik der Historie, S. 127f. Im Ubrigen ist ein Zusammenhang von Nietzsches
Begriff des Horizonts zu dem des Mythos in der ,Geburt der Tragddie‘ zu konsta-
tieren: ,.erst ein mit Mythen umstellter Horizont schliesst eine ganze Culturbewe-
gung zur Einheit ab* (KSA 1, 145). Und die Thematik der Zweiten Unzeitgemi-
Ben antizipierend, heifit es weiter: ,,Worauf weist das ungeheure historische Be-
diirfnis der unbefriedigten modernen Cultur, das Umsichsammeln zahlloser ande-
rer Culturen, das verzehrende Erkennenwollen, wenn nicht auf den Verlust des
Mythus, auf den Verlust der mythischen Heimat, des mythischen Mutterschoos-
ses? (146).

165 K.Meyer: Asthetik der Historie, S. 97.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 203

die aus dem unmittelbaren Lebensimpuls initiierte Handlung. Folglich gehort der Bezug

zur Vergangenheit zur inneren Voraussetzung der menschlichen Tat.“'

Erst in einem ,,Uebermaass an Historie hort der Mensch [...] auf* (253) zu leben.
,.Durch die Wissenschaft®, die in sich kein Maf hat, ,,durch die Forderung, dass
die Historie Wissenschaft sein soll*, werden ,,alle* den menschlichen Daseinsho-
rizont ermoglichenden ,,Grenzpfihle* schlieBlich ,,niedergerissen®, so dass ,,alles

167
“" auf den Menschen

was einmal war* (271f.) als Vergangenes ,,objektiviert
einstiirzt, das als unter Hianden wissenschaftlicher Sezierung Gestorbenes jenen
zu beherrschen droht. Hier zeigt sich die Verbindung von Nietzsches Historien-
zu seiner Wissenschafts- und Erkenntniskritik. Nicht wird an der ,Wahrheit‘ der
wissenschaftlichen Erkenntnis gezweifelt, wohl aber ihr in der Moderne unhin-
terfragt zugesprochener Status als Wert an sich in subversiver Absicht hinter-
fragt: ,,Ja man triumphiert dariiber, dass jetzt ,die Wissenschaft anfange tiber das
Leben zu herrschen‘: moglich das man es erreicht; aber gewiss ist ein derartig
beherrschtes Leben nicht viel werth, weil es weniger Leben ist” (298). Das ,,Be-
griffsbeben (330) der Wissenschaft ,,verstirkt™ auch in Form der ,.historische[n]
Aufklirung® die in der ,Moderne fiihlbar gewordenen Entzweiungen“'®® und
wirft den ,,Menschen in ein unendlich-unbegrenztes Lichtwellen-Meer des er-
kannten Werdens* (330), welches ihn, der ,,anschwellenden Fluth des Dionysi-

schen® (70) gleich, zu verschlingen droht:

,.»S0ll nun das Leben iiber das Erkennen, iiber die Wissenschaft, soll das Erkennen iiber
das Leben herrschen? Welche von beiden Gewalten ist die hohere und entscheidende?
Niemand wird zweifeln: das Leben ist die hohere, die herrschende Gewalt, denn ein Er-
kennen, welches das Leben vernichtete, wiirde sich selbst vernichtet haben. Das Erken-
nen setzt das Leben voraus [...]. So bedarf die Wissenschaft einer hoheren Aufsicht und
Ueberwachung; eine Gesundheitslehre des Lebens stellt sich dicht neben die Wissen-
schaft; und ein Satz dieser Gesundheitslehre wiirde eben lauten: das Unhistorische und
Ueberhistorische sind die natiirlichen Gegenmittel gegen die Ueberwucherung des Le-
bens durch das Historische, gegen die historische Krankheit* (330f.).'*

166 V. Gerhardt: Pathos und Distanz, S. 153.

167 W. Miiller-Lauter: Nietzsche, S. 38.

168 J. Habermas: Der philosophische Diskurs der Moderne, S. 107.

169 Die Kategorie des Uberhistorischen, hiermit dem hegelschen absoluten Geist ver-
wandt, bezeichnet die ,,Méchte” der Kunst und Religion, ,,die den Blick von dem
Werden ablenken, hin zu dem, was dem Dasein den Charakter des Ewigen* (330)
verleiht. Wihrend dieses Gegengift im ,,Fortgange* seiner ,,Metaphysikkritik* als
nicht mehr legitimierbare Illusion ,.fillt“ (W. Miiller-Lauter: Nietzsche, S. 48),
bleibt fiir Nietzsches weiteres Philosophieren die Kraft-zu-vergessen konstitutive
Bedingung menschlichen Daseins. Nicht Kind zu bleiben, sondern ,,zum Kinde
werden® ist Telos des Ubermenschen: ,,Unschuld ist das Kind und Vergessen, ein
Neubeginnen, ein Spiel, ein aus sich rollendes Rad, eine erste Bewegung, ein hei-
liges Ja-sagen.” KSA 4, 31.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

Die Moderne hat diesen Lebensinstinkt — den ,Instinct der Natur® (326) —
verloren und sich qua Wissenschaft in den vernichtenden Strudel ewigen, ziello-
sen und chaotischen Werdens gestoen, der in Form wahl- und maBloser Ge-
schichtsaneignung die Vergangenheit, ,,wie ein Alp auf dem Gehirne der Leben-
den* (MEW 8, 115) lasten lédsst. Nietzsches Lebensbegriff ist an den ,,Kriterien
der Instinktsicherheit, Gesundheit und Reife“”o orientiert, wobei fraglos das ,,na-
tiirliche Leben* eine ,,Ganzheit* darstellt, die ,,der Passivitit und Gebrochenheit
— Symptome des historischen Wissens um jeden Preis — des ,,modernen Daseins
entgegengesetzt ist.“'’' Wenn Nietzsche auch keine hinreichende Begriindung fiir
den modernen Verlust des Lebensinstinkts, den er als solchen blof3 als bekla-
genswertes Faktum Konstatiert, anzugeben vermag und in der historischen
Krankheit diesen als Phdinomen, welches ihn forciert, in letzter Instanz nicht aber
begriindet, sondern bereits Ausdruck desselben ist, zu beschreiben, nicht selbst
aber in seiner (historischen) Bedingtheit zu situieren weif, so ist, gegeniiber bio-
logistischen Fehlschliissen, festzuhalten, dass die Krisis kultureller Natur ist, da
,,sich die Begriffe ,Natur‘ und ,Kultur‘ bei Nietzsche wechselseitig bedingen und
erklidren [...]. Die Unentschiedenheit des Begriindungsverhiltnisses ist Chiffre
der hochsten Lebensform. In ihr duBert sich eine Freiheit und urspriingliche
Kraft, die nicht gesetzmaissig aus der Natur ableitbar ist, wiewohl sie das Natiirli-
che als Gesetz verkorpert.«!'”?

Die historische Krankheit des modernen Menschen stellt sich Nietzsche letzt-
lich in , fiinffacher Hinsicht* dar: a.) die ,,Personlichkeit* der Individuen ist ,,ge-
schwicht™ (279), da es unter der ,,Wust des Erlernten* den ,,Instinct (280) zur
Tat verloren hat. b.) Durch das Objektivititsideal des historischen Wissens wird
die Moderne, Schwiche in Uberlegenheit uminterpretierend, zu der Einbildung
verfiihrt, die ,,Gerechtigkeit in hoherem Grade [...] als jede andere Zeit™ zu besit-
zen, was c.) die Fortentwicklung, das ,,Reifwerden* der Gegenwart ,,verhindert®,
wobei die Masse des Gewesenen zugleich doch d.) den ,,jederzeit schidliche[n]
Glaube[n] an das Alter der Menschheit”, den Glauben, ,,Spétling und Epigone*
zu sein, ,,gepflanzt* (279) hat. Anstelle der Schaffung einer hohen, produktiven
Kultur, die durch die ,,Einhelligkeit zwischen Leben, Denken, Scheinen und
Wollen* (334) gekennzeichnet ist und fiir Nietzsche das genuine, in einem frei-
lich nicht-metaphysischen Sinne verstandene, Telos menschlichen Daseins ab-
gibt, verharrt der moderne Mensch in einem e.) unproduktiven ,,Cynismus‘ (279)
ohne eigenes Schopfertum und blof passiver, nichtsdestotrotz egoistischer An-
eignung des Fremden, die dem besten ,,Lebenszweck®, am ,,Grossen und Un-
moglichen® zu ,,Grunde zu gehen* (319), diametral entgegengesetzt ist.

170 V. Gerhardt: Pathos und Distanz, S. 145.
171 K. Meyer: Asthetik der Historie, 93.
172 Ebd, S. 95.

- am 14.02.2026, 11:54:54,



https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 205

2.3.2 Formen der Geschichtsbetrachtung

Im Idealfall ist fiir Nietzsche der Mensch fihig, ,,sich der Vergangenheit wie
einer kriftigen Nahrung zu bedienen“ (329). Und so lautet auch Nietzsches
Grundsatz, den er der maB- wie wahllosen modernen Geschichtsaneignung, die
die ,,Barbarei* (163) des ,,Chaos* (333), nicht aber die ,,Einheit” einer ,,Kultur*
(163) zu produzieren vermag, entgegenhilt, dass nur ,,aus der hochsten Kraft der
Gegenwart das ,,Vergangene“ (293f.) zu deuten ist; dies allein verspricht dem
Leben zum Nutzen zu gereichen.'” Nietzsche stellt in diesem Kontext dem un-
historischen und iiberhistorischen Vermogen drei Arten der Geschichtsbetrach-
tung bzw. Moglichkeiten, das Vergangene zu deuten, zur Seite, die er in ihrem
jeweiligen Nutzen und Nachteil fiir die menschliche Existenz abwigt: ,,In dreier-
lei Hinsicht gehort die Historie dem Lebendigen: Sie gehort ihm als dem Thiti-
gen und Strebenden, ihm als den Bewahrenden und Verehrenden, ihm als den
Leidenden und der Befreiung Bediirftigen. Dieser Dreiheit von Beziehungen ent-
spricht eine Dreiheit von Arten der Historie, sofern es erlaubt ist eine monumen-
talische, eine antiquarische und eine kritische Art der Historie zu unterscheiden®
(258).

Die monumentalische Geschichtsbetrachtung fokussiert das iiberhistorische
Vorbild, das als Anreiz zum Handeln und als ,,Mittel gegen die Resignation*
(259) an der Gegenwart fungiert. Im Mittelpunkt steht das unverginglich Grofe
—,der Glaube an die Zusammengehorigkeit und Continuitdt der Grossen aller
Zeiten* (260) — das dem gegenwirtigen Bewusstsein die Moglichkeit erdffnet,
mit Zuversicht, den ,,Zweifel” aus dem ,,Felde” (260) schlagend, auf die Grofle
und somit Ewigkeit der eigenen Taten zu hoffen: was ,.einmal moglich war®,
wird auch ,wieder einmal moglich sein® (260). Die monumentalische Ge-
schichtsbetrachtung vergewissert sich der Vergangenheit in einer Form, die qua
Erkenntnis gewesener, das Tor zu zukiinftiger Grofe aufstoft. ,,Glaube an die
Zukunft und Ungeniigen an der Gegenwart“'”* sind ihr inneres Movens. Dies ist
der Nutzen der monumentalischen Historie, deren Nachteile fiir Nietzsche aber

173 Durchaus parallel hierzu steht Walter Benjamins Kritik des Historismus, die sich
gegen die sich gegen das ,,Verfahren* des additiven Sammelns der ,,Masse von
Fakten“ richtet, die dann eine ,,homogene und leere Zeit auszufiillen haben: ,,.Der
Historismus stellt das ,ewige‘ Bild der Vergangenheit, der historische Materialist
eine Erfahrung mit ihr, die einzig dasteht. Er tiberldt es anderen, bei der Hure ,Es
war einmal‘ im Bordell des Historismus sich auszugeben. Er bleibt seiner Kriifte
Herr: Manns genug, das Kontinuum der Geschichte aufzusprengen.” W. Benja-
min: Geschichtsphilosophische Thesen, S. 92 u. 91. Benjamins Kritik der Ge-
schichtsbetrachtung und bestimmter Fortschrittsmodelle ist das Dokument einer
Interpretation des genuinen marxschen Denkens, welche die Erkenntnisse Nietz-
sches weder fiirchtet noch ablehnt, sondern gegen die Macht des Zeitgeistes zu in-
tegrieren weill. Als ein fiir die Kritische Theorie iiberaus bedeutsames Schrift-
stiick legen die Thesen Zeugnis davon ab, dass Nietzsche integrales Moment die-
ser ist.

174 K. Meyer: Asthetik der Historie, S. 166.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

nicht weniger evident sind. Die ,,Beschiftigung mit dem Classischen* (260) evo-
ziert eine ldhmende, auf unschopferische Imitation zielende Hypostasierung ver-
gangener Groe. Die ,,Fixierung und Festschreibung des Klassischen*'” tendiert
dazu, die Moglichkeiten der Gegenwart einer konstruierten Vergangenheit zu
subsumieren, die statt als Vorbild fiir Gegenwart und Zukunft zu dienen, zu
einem lebenshemmenden Goétzen wird, ,,als ob ihr Wahlspruch wire: lasst die
Todten die Lebendigen begraben (264). Mit dem Hinweis auf den konstruieren-
den Charakter ist der zweite Nachteil der monumentalischen Historie benannt.
Um das Zeitlos-Klassische in der Geschichte zu pointieren, ,,muss die Individua-
litdat des Vergangenen in eine allgemeine Form* iiberaus ,,gewaltsam®, wie Nietz-
sche sagt, ,,hineingezwingt* (261) werden. Bei einer Dominanz der monumen-
talischen iiber die anderen Geschichtsbetrachtungen ,leidet die Vergangenheit
selbst Schaden®, indem sie alles (vermeintlich) nicht Bedeutende dem Vergessen
iiberantwortet und die Mannigfaltigkeit der Geschichte auf den allein als bedeut-
sam erachteten ,,Effect” (262) reduziert. SchlieBlich generiert die monumentali-
sche Historie ferner zwar Vorbilder, die zum Handeln bewegen, die aber auf
Grund vorgetduschter ,,Analogien zwischen dem geschichtlich Heterogenen, In-
kommensurablen und Geschiedenen den ,,Muthigen zur Verwegenheit, den Be-
geisterten zum Fanatismus* (262) verfithren und sich somit als inadédquate, die
(historische) Urteilskraft suspendierende Handlungsanweisungen erweisen. Als
dominante gefihrdet die monumentalische Geschichtsbetrachtung nicht weniger
die Mannigfaltigkeit der Vergangenheit als die Groe der Zukunft.

Wihrend folglich die monumentalische Historie nicht die ,,volle Wahrhaftig-
keit* (261) erstrebt, sondern der ,,mythischen Fiction* (262) verwandt ist, ist es
die antiquarische Geschichtsbetrachtung, die pietétvoll das Erbe der Geschichte
in Treue und Dankbarkeit verehrt und bewahrt. Der Nutzen des Antiquarischen
besteht darin, dem modernen Menschen durch die Vermittlung seiner histori-
schen Herkunft Geborgenheit und Identitdt zu verleihen. Der Bewahrer bereitet
dem Menschen ein ,heimisches Nest* (265) zur Kompensation der ,,Heimatlo-
sigkeit und Bodenlosigkeit in der Moderne®, welche Ausdruck des Verlustes des
,,Mythos“176 sind: ,,das Wohlgefiihl des Baumes an seinen Wurzeln, das Glick
sich nicht ganz willkiirlich und zuféllig zu wissen, sondern aus einer Vergangen-
heit als Erbe, Bliithe und Frucht herauszuwachsen und dadurch in seiner Existenz
entschuldigt, ja gerechtfertigt zu werden (266f.), ist der tiefer liegende Antrieb
antiquarischer Historie. Der Nutzen des Antiquarischen, als eine Form der plasti-
schen Kraft, ist folglich darin begriindet, dass sie das Vergangene in den Lebens-
horizont integriert, indem sie es als Bedingung des eigenen Lebens auszuweisen
und somit als verehrungswiirdig zu prinzipieren vermag. Die Nachteile antiquari-
scher Geschichtsbetrachtung liegen indes auf der Hand. Sie generiert nicht nur
ein ,,hochst beschrinktes Gesichtsfeld®, das alles auferhalb der eigenen Identitit

175 Ebd,, S. 165.
176 Ebd., S. 170.

- am 14.02.2026, 11:54:54.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 207

Liegende gar nicht wahrzunehmen imstande ist, sondern tendiert dariiber hinaus,
vernarrt in das Detail, zu einer nicht mehr gewichtenden ,,blinden Sammelwuth*
(268) zu depravieren, der alles ,,als gleich wichtig” gilt: ,,endlich wird einmal al-
les Alte und Vergangene [...], einfach als gleichehrwiirdig hingenommen, alles
was aber diesem Alten nicht mit Ehrfurcht entgegen kommt, also das Neue und
Werdende abgelehnt und angefeindet* (267). Das Ubergewicht des Antiquari-
schen ,,mumisiert* das ,.frische Leben der Gegenwart“, indem es allein ,,zu be-
wahren®, nicht aber ,,zu zeugen“ (268) vermag. Am Ende verstellt die antiquari-
sche Historie, die Kontingenz des ,,Alterswerts“'77 des Gewesenen missachtend,
die Dimension des Zukiinftigen vollends: ,,Die Thatsache, dass etwas alt gewor-
den ist, gebiert jetzt die Forderung, dass es unsterblich sein miisse (268).

Die zukunftsvernichtende Tendenz des Antiquarischen, alles Vergangene zu
verehren und es allein auf Grund des Alters heilig zu sprechen, konterkariert die
kritische Historie, die das Gewesene ,,vor Gericht zieht (269). Der kritischen
Geschichtsbetrachtung zeigt sich die Vergangenheit nicht als bewahrens- und
verehrenswerter Nidhrboden der Gegenwart, sondern als verachtenswertes ,,Kon-

. 178
tinuum von Gewalt und Versagung ™:

,jede Vergangenheit aber ist werth verurteilt zu werden — denn so steht es nun einmal
mit den menschlichen Dingen: immer ist in ihnen menschliche Gewalt und Schwiche
michtig gewesen. Es ist nicht die Gerechtigkeit, die hier zu Gericht sitzt; es ist noch
weniger die Gnade die hier das Urtheil verkiindet: sondern das Leben allein, jene dunk-
le, treibende, unersittlich selbst verzehrende Macht. [...]. Es gehort sehr viel Kraft dazu,
leben zu konnen und zu vergessen, in wie fern leben und ungerecht sein Eins ist. [...].
Mitunter verlangt aber dasselbe Leben, das die Vergessenheit braucht, die zeitweilige
Vernichtung dieser Vergessenheit; dann soll es eben klar werden, wie ungerecht die
Existenz irgend eines Dinges, eines Privilegiums, einer Kaste, einer Dynastie zum Bei-
spiel ist, wie sehr diese Dinge den Untergang verdienen* (269 f.).

Die kritische Historie befreit den am Vergangenen Leidenden; sie ist ,,destruktive

. . @179
Historie*

im Dienste der Emanzipation vom Tradierten, die die ,,Kraft* vo-
raussetzt, eine ,,Vergangenheit zu zerbrechen und aufzulosen (269). Die kriti-
sche Geschichtsbetrachtung ist folglich Korrektiv der antiquarischen und dient
der Zeitdimension der Gegenwart, indem sie diese von der Vergangenheit zu be-
freien trachtet. Hier liegt allerdings auch die Gefahr der Kritik verborgen, die
sich als ,,Tendenz zur Maﬁlosigkeit“180 bezeichnen ldsst. So verurteilens-, ja ver-
abscheuungswiirdig sich die historischen Untaten des Menschen der urteilenden
Vernunft auch zeigen, ,,s0 ist die Thatsache nicht beseitigt, dass wir aus ihnen

herstammen® (270). Die ikonoklastische Totalzerstdorung des Vergangenen im

177 Ebd., S. 173.

178 W. Ries: Nietzsche, S. 37.

179 K. Meyer: Asthetik der Historie, 179.

180 M. Fleischer: Zeitlichkeit des Menschen, S. 78.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

blitzartigen revolutioniren Akt, scheitert an der historischen Situierung des Men-
schen, die sich als Resultat von ,,Verirrungen, Leidenschaften und Irrthiimer[n],
ja Verbrechen fritherer Generationen darstellt: ,.,es ist nicht moglich sich ganz
von dieser Kette zu 16sen.* (270). Eingedenk des Menschen als konstitutiv histo-
rischem Wesen kann die revolutionar-kritische Tat keine tabula rasa schaffen,
sondern vielmehr langfristig-evolutionédr wirken, d.h. aber selbst wieder, wenn
auch dem Begehren nach, eine fundamental andere Geschichte zeitigen. Gegen
die kritische Geschichtsbetrachtung, soll sie nicht die Geschichte selbst zerstéren
und folgedessen ihre fiir das menschliche Dasein unhintergehbare Faktizitit
wahnhaft ignorieren, ist bei aller legitimer Kritik darauf zu insistieren, dass die
Genesis des je Gegenwirtigen trivialerweise in ihrer eigenen Vergangenheit
liegt, die als solche in diesem fortwirkt und somit nicht abstrakt negiert werden
kann.

Nietzsches Modell moglicher Geschichtsbetrachtungen lduft folglich darauf
hinaus, dass zum einen jede ihrer Formen an bestimmte Voraussetzungen — ,,der
Mensch und jedes Volk braucht je nach seinen Zielen, Kriften und Nothen eine
gewisse Kenntnis der Vergangenheit” (271) — gebunden ist, die gegeben sein
miissen, damit diese produktiv wirken und kein ,,Unheil* (264) anrichten, und
zum anderen, dass sie in einem sich ergiinzenden und ausgleichenden Relations-
verhiltnis stehen miissen, um dem menschlichen Bediirfnis nach Geschichte ge-
recht werden zu konnen. Der Maf3stab hierfiir aber das Leben selbst: Die ,,Kennt-
nis der Vergangenheit* ist kein Selbstzweck, sondern hat im ,,Dienste der Zu-
kunft und Gegenwart“ (271) zu stehen. Gerade hierzu ist aber die moderne Histo-
rie nicht fahig, da sie es auf Grund vermeintlicher Objektivitit, die als Wert an
sich ausgegeben wird, nur Unmengen an historischem Wissen anhiuft, das nicht
allein in keiner Beziehung zur Gegenwart steht, sondern diese in ihrer Aktivitit
zu hemmen und ersticken droht. Hinter dem positivistischen Objektivititsideal
der Geschichtswissenschaft verbirgt sich der Drang, ,,die Vergangenheit der zeit-
gemissen Trivialitit anzupassen® (289). Gegen das positivistische Registrieren
des Vergangenen stellt Nietzsche die kiinstlerische ,,Kraft* als wahrhafte ,,Objek-
tivitdt” (293), die den Stoff der Geschichte zu organisieren vermag: ., Dazu gehort
aber vor Allem eine grosse kiinstlerische Potenz, ein schaffendes Dariiberschwe-
ben, ein liebendes Versenktsein in die empirischen Daten, ein Weiterdichten an
gegebenen Typen — dazu gehort allerdings Objektivitit, aber als positive Eigen-
schaft. So oft aber ist Objektivitit nur eine Phrase. An Stelle jener innerlich blit-
zenden, dusserlich unbewegten und dunklen Ruhe des Kiinstlerauges tritt die Af-
fection der Ruhe; wie sich der Mangel an Pathos und moralischer Kraft als
schneidende Kilte der Betrachtung zu verkleiden pflegt* (292).

Nietzsches Kritik am positivistischen Historismus'®' ist nicht davor gefeit in
Relativismus umzuschlagen, der ideologischer Bemichtigung der Geschichte Tiir

181 Folgende Kritikpunkte Nietzsches am Historismus lassen sich mit K. Meyer be-
stimmen: a.) Der ,Historismus radikalisiert den systematischen Zusammenhang

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 209

und Tor 6ffnet, wenn die Grenze zwischen Wissenschaft und Dichtung offensiv
angefeindet wird: als ,,Postulat eine Zumutung.“'®* Ohne die Darlegung eines
MaBstabs der Aneignung und Kritik der Geschichte tendiert Nietzsches Astheti-
zismus dazu, dem ,,Primat der kreativen Existenz* die ,,Dignitit des Objekts“183
zu opfern, wie K. Meyer konstatiert. Nietzsches Historienschrift schwankt so
zwischen kritischer Aufkldrung iiber die wissenschaftliche Weltbetrachtung und
der Parteinahme fiir Gegenaufklirung, die sich im maBstabslosen Asthetizismus
bzw. im alles und nichts begriindenden MafBstab des Lebens verbirgt. Eingedenk
dieser Widerspriiche, die sich nicht, wie es typisch fiir das Gesamtwerk Nietz-
sches ist, auflosen oder reduzieren lassen, kann seine, bevor abschlieBend auf die
Kritik optimistischer Geschichtsphilosophien eingegangen wird, Idealvorstellung
menschlichen Umgangs mit Geschichte zusammenfassend wie folgt skizziert
werden:

zwischen Epistemologie und Nihilismus [...], dadurch, dass er dem nihilistischen
Effekt von Erinnerung und Gedichtnis in den historischen Wissenschaften unge-
bremsten Lauf ldsst. b.) Der Historismus zeitigt eine ,,Musealisierung* der histo-
rischen Gegenstinde, die geschichtliche Ereignisse aus ihrem moglichen Bezug
zur Gegenwart — interesselos — herauslost und dem ,,Wertrelativismus den Boden*
bereitet. ¢.) Des Weiteren ist die ,historisch-kritische Wissenschaft [...] nicht nur
eine Verdoppelung nihilistischer Wirklichkeit im Modus des sammelnden Ge-
déchtnisses und ,,nicht nur die museale Speicherung der Geschichte*, sondern sie
prasentiert” dariiber hinaus auch eine ,,spezifische Form von Tétigkeit, die aktiv
zerstort™: die den historischen Gegenstand sezierende ,.analytische Methode*. K.
Meyer: Asthetik der Historie, S. 68, 69 u. 77. Fiir letzteres Argument steht bei
Nietzsche die Geschichte der christlichen Theologie: die ,,schreckliche Tugend*
(KSA 1, 295) einer ,,vollkommen historische[n], das heisst gerechte[n] Behand-
lung* des Christentums, hat dieses ,,in reines Wissen [...] aufgelost und dadurch
vernichtet” (297). Dieser Sachverhalt ist von Nietzsche treffend erfasst worden
und lédsst sich m. a. W. wie folgt pointieren: ,,Sobald diskursives Denken daran-
geht, die Theologie vor dem Riickfall in den Mythos zu bewahren, sobald es die
sacra doctrina als Wissenschaft zu begriinden sucht, ist ihre Objektivitit auf das
begriindende Denken relativiert. Die Geschichte der rationalen Durchdringung der
christlichen Lehre ist der Prozef ihrer inneren Auflosung. G. Mensching: Das
Allgemeine und das Besondere, S. 39. Meyer verweist hieriiber hinaus auch noch
auf einen weiteren Aspekt von Nietzsches Kritik an der historisch-kritischen Wis-
senschaft, der keineswegs verschwiegen werden soll, da er doch Beispiel fiir
Nietzsches nicht wegzuinterpretierende elitdre Obsession fiir Hierarchien ist: Die
»~quantitativ schrankenlose Forschungstitigkeit lédsst sich iiber das tertium compar-
tionis der Forschungsfreiheit mit demokratischen Gesellschaftsformen analogisie-
ren. So ist aus elitdr-konservativer Sicht die akademische Freiheit fiir den Nieder-
gang der Universititen verantwortlich, weil sie der Masse erlaubt, ihrem ,gemei-
nen Erkenntnistrieb® nachzugehen. [...]. Nietzsches Kritik der wissenschaftlichen
Historie gehort somit auch in die Tradition konservativer Kulturkritik, die sich
gegen die Demokratisierung des Wissens und die damit verbundene diskursive
Offentlichkeit richtet.* K. Meyer: Asthetik der Historie, S. 75f.
182 J. Habermas: Logik der Sozialwissenschaften, S. 514.
183 K. Meyer: Asthetik der Historie, S. 192.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

Ausgehend von der Daseinsanalyse des Menschen, die ergab, dass die Zeit-
lichkeit, Ausdruck des sich rastlos selbst verzehrenden Lebens, fundamentale Be-
stimmung menschlicher Existenz ist, ist eine zutiefst ambivalente Beziehung des
Menschen zur Geschichte zu konstatieren. Der Mensch ist Geschichte und er
kann nicht vergessen. Die Last des Gewesenen droht ihn dabei sowohl zu erdrii-
cken als auch seine ihm wesenhafte Verginglichkeit schonungslos vor Augen zu
fithren. Der Melancholie des Erinnerns muss daher die Kraft des Vergessens
gegeniiber gestellt werden. Diese Kraft ist das lebensermoglichende unhistori-
sche Bewusstsein als notwendige Bedingung menschlicher Aktivitit und der
plastischen Kraft als die Fihigkeit, das menschliche Dasein in einen Horizont
,einzuschlieBen‘. Das Unhistorische ist wie das Uberhistorische die iiberlebens-
notwendige menschliche Fihigkeit, das als fundamental bestimmte, gnadenlose
Werden, das immer nur ewige Vergénglichkeit zeitigt, aus dem Horizont einer
ausgedehnten, auf die Zukunft ausgreifenden Gegenwart in seiner Destruktivitit
zu suspendieren. Beide Michte sieht Nietzsche in der Moderne durch die wissen-
schaftliche Historie massiv bedroht. An die Stelle kraftvollen Vergessens tritt die
maf- und wahllose Erinnerung, die das Vergangene ins Unendliche und Gleich-
giiltige anschwellen, was den modernen Menschen zur Auflésung in das Werden
treibt und ihn zur Passivitit verdammt. Historische Aufkldrung zeigt sich als
Kraft des Nihilismus, der die Werte des je Gewesenen nivelliert, so dass die sinn-
stiftende Illusion des Glaubens an das Uberhistorische vernichtet wird, eine Illu-
sion die Nietzsche spiter selber nicht mehr als Opiat anzuempfehlen vermag.
Historie, die dem Menschen als Tier, das nicht vergessen kann, konstitutive Be-
dingung des Daseins ist, wird als wissenschaftliche, die nur dem mafBlosen Mal3
vermeintlicher Objektivitit verpflichtet ist, eine Kraft der Vernichtung menschli-
cher Existenz. Die moderne wissenschaftliche Geschichtsbetrachtung wider-
spricht dem Ideal des Ausgleichs der Krifte, die sich in Bezug auf die Aneignung
des Gewesenen als Ergidnzungsverhiltnis von monumentalischer, antiquarischer
und kritischer Historie darstellt, deren Mischungsverhiltnis sich aus den konkre-
ten Zielen, Noten und Bediirfnissen der jeweiligen Situation stets neu ergibt und
sich nicht abstrakt bzw. schematisch festlegen lédsst: das Maf} der fiir den Men-
schen existenziell-notwendigen Geschichtsbetrachtung ist ihr Wert fiir die Forde-
rung des Lebens der Gegenwart und der Zukunft. Es ist dies der Punkt an dem
Nietzsches Kritik an der modernen Geschichtsbetrachtung Gefahr lduft, in
Gegenaufkldrung umzuschlagen, da deren WertmaBstibe letztlich nicht begriin-
det sind und die somit, Wissenschaft in kiinstlerische Dichtung auflosend, nicht
davor gefeit sind, das Vergangene der subjektivistischen Instrumentalisierung
und Asthetisierung auszuliefern. Kritik tendiert zur Autodestruktion.'™ Am Ende

184 Im Nachlass ergreift Nietzsche offen Partei gegen die Aufklidrung: ,,Widerspruch
gegen die Zeit durch [...] Wahrhaftigkeit gegen die gute Natur [,] gegen die Auf-
kldrung [,] gegen das entartete Christenthum [,] gegen den Gedanken der Revolu-
tion [,] gegen die Uberschitzung des Staates [,] gegen das Historische [,] gegen
die Hast. Herstellung des Metaphysischen Sinnes* (KSA 7, 782).

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 211

bleibt es offen, ob die Uberwindung des Daseins in der Moderne auch die ,,In-
dienstnahme der Historie*'®® in toto obsolet werden lisst. Inwieweit die mogli-
chen Formen der Geschichtsbetrachtung noch fiir eine ,gesunde‘ Menschheit von
Bedeutung wiren, wenn die ,,konstitutive Relation zur historischen Krankheit der
«186 wegfiele, wird von Nietzsche nicht abschlieend bestimmit.

Nietzsches Kritik der historisch-kritischen Wissenschaft ist aber nur eine Sei-
te der Medaille. Nicht weniger vehement als diese ist die Kritik optimistischer
Geschichtsphilosophien, deren Ahnherr Hegel ist.'"®” Hegels ,.Lehre von dem
Wirken Gottes oder des Verniinftigen* ist nichts als ,,verkappte Theologie* (KSA
7, 645). Im Mittelpunkt der Kritik steht der Begriff des ,,Weltprozesses®, der das
Epigonentum begriindet, welches sich selbst ,,als den wahren Sinn und Zweck al-
les frither Geschehenen vergottert” und die ,,eigne Zeit als das nothwendige Re-
sultat dieses Weltprozesses*“ (KSA 1, 308) rechtfertigt.188 Dem Prozessdenken
inhériert die Vergotzung der Geschichte als ,.einzig souveridn gesetzt[e]” (308)
Macht, vor deren Fakten in positivistischer Manier zu Kreuze gekrochen wird.
Die ,,nackte Bewunderung des Erfolgs* und die Deifikation des ,,Thatsdchlichen*
(309) ist notwendiges Resultat einer Geschichtsphilosophie, die die Historie zum
Ort der Epiphanie stilisiert:

Moderne

»Wer aber erst gelernt hat, vor der ,Macht der Geschichte‘ den Riicken zu kriimmen und
den Kopf zu beugen, der nickt zuletzt chinesenhaft-mechanisch sein ,Ja‘ zu jeder Macht
[...], und bewegt seine Glieder genau in dem Takte, in welchem irgend eine ,Macht® am
Faden zieht. Einhilt jeder Erfolg in sich eine verniinftige Nothwendigkeit, ist jedes Er-
eignis der Sieg des Logischen oder der ,Idee‘ — dann nur hurtig nieder auf die Kniee und
nun die ganze Stufenleiter der ,Erfolge* abgekniet” (309).

185 K. Meyer Asthetik der Historie, S. 189.

186 Ebd., S. 189.

187 Es ist hier nicht von Interesse, inwieweit Nietzsches Kritik Hegel wirklich triftt.
Eine Antwort fiele sicherlich negativ aus. So spielt Nietzsche bspw. immer wieder
auf Hegels beriihmt-beriichtigte Formulierung von der Verniinftigkeit des Wirkli-
chen und der Wirklichkeit der Vernunft aus der Vorrede der Rechtsphilosophie
an. Er missversteht diese, die Differenz zwischen Realitdt und Wirklichkeit nicht
beachtend, als ein positivistisches Credo: ,,Vergotterung der Alltdglichkeit (KSA
1, 170) und ,,Vergotterung des Erfolges* (197). Im Endeffekt ldsst sich Nietzsche
primér auch nicht tiber Hegel, von dem er weniger als bescheidene Kenntnisse be-
saB}, sondern iiber das Prozessdenkens des Philosophen Eduard von Hartmann aus,
welches er mit einer gnadenlosen und unfairen Polemik iiberzieht. Vgl. zur Rolle
Hartmanns in Nietzsches Historienschrift, J. Salaquarda: Studien zur Zweiten Un-
zeitgeméBen Betrachtung, S. 30-45, der errechnet hat, dass sich Nietzsche auf
nicht einmal 6% des Inhalts des Werks ,Die Philosophie des Unbewussten® be-
zieht.

188 Zu Nietzsches Kritik an Hegel, dem Prozessdenken und optimistischer Ge-
schichtsphilosophien vgl. KSA 1, 506; KSA 7, 637, 642-45, 649f. u. 661; KSA 8,
19, 36, 57, 76f., 95 u. 179.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

Der Geschichtsoptimismus des 19. Jahrhunderts ist nichts Geringeres als die un-
aufgekliart-mythologische ,,Religion der historischen Macht* (309), deren Hohe-
priester dennoch ,,Advocaten des Teufels* sind, da sie ,,den Erfolg, das Factum®
zum ,,G6tzen* machen, welches ,,immer dumm® (310), nie aber gottlich ist.'®
Das Selbstverstindnis des ,,modernen Menschen®, ,,hoch und stolz auf der Pyra-
mide des Weltprozesses* (313) zu stehen und ,,Sinn und Losung aller Werde-
Rithsel” (312) zu sein, ist nichts als Groenwahn: ,,Ueberstolzer Europder des
neunzehnten Jahrhunderts, du rasest!” (313). Wenn kein einheitlicher Weltpro-
zess, in dem Gott bzw. die Vernunft — das ,,einzige Verniinftige, was wir kennen,
ist das Bischen Vernunft des Menschen* (KSA 8, 36) — in Form von Sinn, Plan
oder Vorsehung regiert und auch keine universale ,,Menschheits-Geschichte
(KSA 1, 317) existiert, dann liegt es in der Aktivitit der Menschen selbst, ,,Ge-
schichte zu machen* (KSA 7, 611), deren hochster Wert, in antiker Tradition von
Nietzsche bestimmt, in der Hervorbringung unsterblich grofler Individuen be-
steht:

,Aber die Welt muss vorwirts, nicht ertriumt werden kann jener ideale Zustand, er
muss erkdmpft werden, und nur durch Heiterkeit geht der Weg zur Erlosung, zur Erlo-
sung von jenem missverstidndlichen Eulenernste. Es wird die Zeit sein, in welcher man
sich aller Constructionen des Weltprozesses oder auch der Menschheits-Geschichte
weislich enthélt, eine Zeit in welcher man tiberhaupt nicht mehr die Massen betrachtet,
sondern vielmehr die Einzelnen, die eine Art Briicke tiber den wiisten Strom des Wer-
dens bilden. Diese setzen nicht etwa einen Prozess fort, sondern leben =zeitlos-
gleichzeitig” (KSA 1, 317).

Bereits in der Nihe der Vorstellung einer Wiederkehr des Gleichen vorgetragen,
ist Nietzsches Antwort auf die vermeintlichen Gesetze des historischen Weltpro-
zesses ein tragischer Individualismus — ,,heroisch und hart* (KSA 7, 780) — mit
offenkundig elitdrem — ,,meine Hoffnung: Ziichtung der bedeutenden Menschen*
(KSA 8, 43), ,,Erzeugung des Genius*“ (46) — Einschlag: der ,,Kdmpfer gegen die
Geschichte* ist ,,dadurch tugendhaft, dass er sich gegen jene blinde Macht der
Facta, gegen die Tyrannei des Wirklichen emport und sich Gesetzen unterwirft,
die nicht die Gesetze jener Geschichtsfluctuationen sind*“ (KSA 1, 311); der
,.Sinn des Lebens® liegt nicht im ,,Fortschritt, sondern in den Individuen* (KSA
7, 777). Bereits Ende der 1860er notiert Nietzsche den Gedanken, den er in sei-
ner zweiten UnzeitgeméBen zur Ausfiihrung bringt: ,,Der ,Fortschritt® ist iiber-
haupt kein historisches Gesetz, weder der intellektuelle noch der moralische noch
der 6konomische* (BAW III, 322).

Nietzsches Kritik an der Geschichtsphilosophie, das mag im Eifer ihrer
postmodernen Aneignung leicht tibersehen werden, ist aber, so treffend sie den
Zeitgeist des 19. Jahrhunderts attackiert, keine an jeder Form geschichtsphiloso-

189 Vgl. KSA 1, 170 u. 197; KSA 7, 611 u. 650.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 213

phischen Denkens, sondern primir eine an ihrer optimistischen Variante.'”® Nicht
nur basiert die Kritik des Optimismus auf einer Denkfigur, die, an Adorno erin-
nernd, dem ,,Guten die Treue hilt, indem sie auf seine fundamentale Nichtexis-
tenz insistiert und es als ,,Blasphemie* bezeichnet, ,,in der Geschichte die Ver-
wirklichung des Guten und Rechten* (KSA 7, 644) zu sehen, da dies ein ,,bitterer
Hohn iiber die namenlosen Leiden der Menschheit (KSA 1, 192) ist. Sondern
Nietzsche selbst ldsst nicht ab von geschichtsphilosophischen Konstruktionen:
Das ,Kriftige schldgt sich durch, das ist das allgemeine Gesetz: wenn es nur
nicht so oft gerade das Dumme und das Bose wire* (KSA 7, 644). Dem ,,Aber-
glaube[n] an die Verniinftigkeit der Geschichte®, stellt Nietzsche die ,,grosste his-
torische Macht® — die ,,Dummheit* und den ,,Teufel* (637) — entgegen. Letztlich
liegt, wie Nietzsche weiﬁwl, seiner Kritik ein sowenig wie die Konstruktionen
seines optimistischen Widerparts zu begriindender weltanschaulicher Pessimis-
mus zu Grunde, der, in kantischer Terminologie, zwischen ,, Terrorismus® und
,,Abderitismus“192 changiert: ,,Christlich ausgedriickt: so ist der Teufel der Re-
gent der Welt und der Meister der Erfolge und des Fortschrittes; er ist in allen
historischen Michten die eigentliche Macht und dabei wird es im Wesentlichen
bleiben.” Unchristlich ist zu konstatieren, ,,dass der Egoismus des Einzelnen, der
Gruppen oder der Massen zu allen Zeiten der Hebel der geschichtlichen Bewe-
gung war” (KSA 1, 321); ein Faktum, welches Nietzsche im aufermoralischen
Sinne behandelt, d.h. weder tadelt noch lobt, sondern als schlichte Wahrheit an-
sieht.

Nietzsches geschichtsphilosophischer Pessimismus markiert die Grenze sei-
ner luziden Kritik am (blinden) Progressivismus, der in der Arbeiterbewegung
wirkmichtig wurde, als das Biirgertum bereits vom Angebot unzihliger Deka-
denztheorien in vollem Mafe, sein historisches Totalversagen antizipativ legiti-
mierend, Gebrauch machte: Die historische Differenz der biirgerlichen-
kapitalistischen Gesellschaft zu allen Formen vorbiirgerlicher Vergesellschaftung

190 Vgl. die prignanten Ausfiihrungen von Meyer: Asthetik der Historie, S. 37-45.

191 Was Schopenhauers Pessimismus fiir Nietzsche bedeutete, wird aus einem Brief
vom Herbst 1867 an seinen Freund Paul Deussen deutlich: Dieser ist ,,nichts als
eine ganz individuelle Apologie. [...]. Wer mir den Schopenhauer durch Griinde
widerlegen will, dem raune ich ins Ohr: ,Aber, lieber Mann, Weltanschauungen
werden weder durch Logik geschaffen, noch vernichtet. Ich fithle mich heimisch
in jenem Dunstkreis, Du in jenem. [...]. Das Beste, was wir haben, sich eins zu
fiihlen mit einem groBen Geiste [...], eine Heimat des Gedankens, eine Zufluchts-
stitte fiir triibbe Stunden [...] — wir werden sie andern nicht rauben wollen, wir
werden es uns selbst nicht rauben lassen. Sei es ein Irrtum, sei es eine Liige*
(KSB 2, 229). Unabhingig vom fiir Nietzsche nicht haltbaren epistemologischen
Status des metaphysischen Pessimismus ist dieser fiir ihn eine iiberzeugende Geis-
teshaltung, womit sich der theoretische Status seiner Kritik am Fortschrittsopti-
mismus allerdings als wenig konsistent erweist.

192 Immanuel Kant: Ob das menschliche Geschlecht im bestindigen Fortschreiten
zum Besseren sei ? in ders.: Politische Schriften, S. 151-74, hier S. 153.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

193

geht im Nebel eines nivellierenden Pessimismus verloren. Nietzsche iibersieht ™,
dass der kapitalistischen Gesellschaft tatséchlich ein, von Marx in kritischer, kei-

194

neswegs affirmativer Perspektive entdecktes ,Entwicklungsgesetz‘ innewohnt ",
das einen Fortschritt zeitigt, dem die Regression immanent ist. ,,Aonenlang hatte
die Frage nach dem Fortschritt keinen Sinn“195, da der ,,Stand der technischen
Produktivkrifte'*® die Abschaffung des physischen Elends Aller verhinderte.

193

194

195

196

Nietzsches Kritik an vermeintlichen Geschichtsgesetzen ist untrennbar mit seinem
aristokratischen Hass auf die ,Massen‘ legiert: ,,Man fahre nur fort [...] die Ge-
schichte vom Standpunkte der Massen zu schreiben und nach jenen Gesetzen in
ihr zu suchen, die aus den Bediirfnissen dieser Massen abzuleiten sind, also nach
den Bewegungsgesetzen der niederen Lehm- und Thonschichten der Gesellschaft.
[...]. Wie, die Statistik bewiese, dass es Gesetze in der Geschichte gibe? Gesetze?
Ja, sie beweist, wie gemein und ekelhaft uniform die Masse ist: soll man die Wir-
kung der Schwerkrifte Dummbheit, Nachéfferei, Liebe und Hunger Gesetze nen-
nen? Nun, wir wollen es zugeben, aber damit steht dann auch der Satz fest: so
weit es Gesetze in der Geschichte giebt, sind die Gesetze nichts werth und ist die
Geschichte nichts werth* (KSA 1, 319f). Vgl. KSA 7, 642f u. bereits BAW III,
319-23. Es ist dies ein Glanzstiick ideologischer Hime: Aus der Wahrheit, dass
die bisherige, insbesondere die moderne Geschichte die Menschen endindividuali-
sierend zu Massen ,geformt‘, sie auf ihre elementarsten materiellen Bediirfnisse
reduziert und somit uniformiert hat, wird die Liige, dass die Ursache hierfiir eine
vermeintliche Entitit namens Masse selbst sei; die Gebrechen der Zeit werden
treffend geschildert, ihre Ursachen aber verschwiegen, verdunkelt oder verkannt.
Dass Nietzsches paradigmatische Massenschelte den Modus vivendi konservati-
ver Kritik darstellt, zeigt die Diplomarbeit von Karina Miiller: Der Begriff der
Masse bei Sigmund Freud und Hannah Arendt, Universitidt Hannover 2006, bes.
S. 9-39 zur Ideengeschichte des Massenbegriffs und der Schluss S. 137f.

M. E. hat Moishe Postone diesen Sachverhalt treffend beschrieben: Die marxsche
,historisch spezifische gesellschaftliche Erklidrung der Existenz einer historischen
Logik weist jede Vorstellung zuriick, die menschliche Geschichte folge einer im-
manenten Logik. Sie erkldrt diese Auffassung als eine weitere Projektion der Be-
dingungen der kapitalistischen Gesellschaft auf die Geschichte im allgemeinen.
[...]. Die Idee, der Kapitalismus, nicht aber die gesamte Geschichte der Mensch-
heit sei durch eine immanente historische Logik charakterisiert, steht jeder Kon-
zeption einer Einheitlichkeit historischer Entwicklung entgegen. Doch bedeutet
dies keine abstrakte Form von Relativismus. Obwohl die Entstehung des Kapita-
lismus in Westeuropa eine kontingente Entwicklung gewesen sein mag, ist die
Durchsetzung der Warenform ein globaler Prozef [...]. Dieser Prozel3 beinhaltet
die Konstitution einer Weltgeschichte.” M. Postone: Zeit, Arbeit und gesellschaft-
liche Herrschaft, S. 389f. Die der geschichtsphilosophischen Reflexion zu Grunde
liegende real-historische Erfahrung wird von Nietzsche in seiner Kritik der Teleo-
logie abstrakt negiert: Marx hingegen ist der ,.einzige Denker des 19. Jahrhun-
derts, der dem Hegelschen Weltgeist nicht nur sein ,Telos* entzieht, um ihn damit
schon als vernichtet zu erkldren. Marx 16st den Weltgeist in den Weltmarkt auf™.
Nietzsche entgeht dieser rationale Kern der Geschichtsphilosophie. Heinz Dieter
Kittseiner: Listen der Vernunft. Motive geschichtsphilosophischen Denkens,
Frankfurt/Main 1998, S. 147.

Theodor W. Adorno: Fortschritt, in: Gesammelte Schriften 10.2, S. 617-38, hier S.
625.

Ebd., S. 618.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 215

Dieser Zustand ist auf Grund der (kapitalistischen) Entwicklung der Produktiv-
krifte allein technisch betrachtet obsolet: realer Fortschritt scheitert an der fal-
schen Einrichtung der ,.gesellschaftlichen Gesamtverfassung®, die als, theolo-
gisch gesprochen, das realexistierende Bose, die ,,verniinftige Einrichtung der
Gesamtgesellschaft als Menschheit* als ein ,,seiner selbst bewufites Gesamtsub-
jekt* verhindert, und somit nicht nur ldangst abschaffbares sozial bedingtes Leid
verewigt, sondern als Fundament des mdoglichen ,totalen Unheils*'”” fortwest.
Der ,,Fortschritt ist so wenig zu ontologisieren wie der ,,Verfall“'®®, der Schein
des immer Gleichen. Nietzsches Teufel bzw. Egoismus ist dem Unwesen bishe-
riger Vergesellschaftung geschuldet:

,»Das Argument, es sei kein Fortschritt, weil keiner im Inwendigen sich ereigne, ist
falsch, weil es die Gesellschaft, in ihrem geschichtlichen Prozef, als unmittelbar
menschliche fingiert, die ihr Gesetz habe an dem, was die Menschen selber sind. Aber
es ist das Wesen historischer Objektivitit, da3 das von Menschen Gemachte, die Institu-
tionen im weitesten Sinne, ihnen gegeniiber sich verselbstindigen und zu zweiter Natur
werden. Jener Fehlschluf3 erlaubt dann die These von der sei’s verklirten, sei’s bejam-
merten Konstanz der Menschennatur.“'

Angesichts der objektiv-realen Moglichkeit eines menschlichen Fortschritts, der
,nicht mehr jenem scheuBllichen Gotzen gleicht, der ,,den Nektar nur aus den
Schédeln Erschlagener trinken wollte* (MEW 9, 226), ist der ideologische Cha-
rakter eines ontologischen Pessimismus evident. Dieser weil3 viel von der ver-
meintlichen Natur des Menschen und gar nichts von historisch-spezifischen ge-
sellschaftlichen Verhiltnissen zu berichten. Er erweist sich somit, wie bereits
dargelegt, zum einen als unfihig, zwischen gleichsam, je nach Gusto, naturbe-
dingten oder metaphysischen und dem historisch-sozial generierten und daher
abschaffbaren und letztlich kontingenten Leid zu differenzieren, und schlief3t
zum anderen illegitimerweise aus der tragischen Verfasstheit menschlichen Da-
seins — seiner physischen wie metaphysischen Defizite — auf die Unmoglichkeit
einer ,verniinftigen‘, an der Abschaffung unnotigen Leids und der Schaffung
menschenmdglicher Autonomie orientierten Einrichtung der Gesellschaft. Doch
Nietzsches Sicht der Dinge auf diese eine Perspektive zu reduzieren, ist auch in
diesem Fall zum Scheitern verurteilt:

,.Wiire die Historie nicht immer noch eine verkappte christliche Theodicee, wire sie mit
mehr Gerechtigkeit und Inbrunst des Mitgefiihls geschrieben, so wiirde sie wahrhaftig
am wenigsten gerade als Das Dienste leisten konnen, als was sie jetzt dient: als Opiat
gegen alles Umwilzende und Erneuernde. Aehnlich steht es mit der Philosophie [...].
Mir scheint es dagegen die wichtigste Frage aller Philosophie zu sein, wie weit die Din-

197 Ebd., S. 618.
198 Ebd,, S. 622.
199 Ebd, S. 631.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

ge eine unabinderliche Artung und Gestalt haben: um dann, wenn diese Frage beant-
wortet ist mit der riicksichtslosesten Tapferkeit auf die Verbesserung der als verdnder-
lich erkannten Seite der Welt loszugehen (445; vgl. KSA 8, 45).

Wie die Antworten des jungen Nietzsche auf diese Frage im Kontext des Politi-
schen lauten — nachdem das Leiden der tragischen Welterfahrung sich auch als
die Substanz seiner Zeitanalyse und Historienkritik erwiesen hat — ist Gegenstand
des nichsten Kapitels.

2.4. Uneindeutige Eindeutigkeiten oder das Politische

Spitestens seit Lukdcs’ Generalabrechnung, die einen geradlinigen Weg von
Nietzsche zu Hitler konstruiert, wird Nietzsches politisches Denken kontrovers,
emotional und polemisch diskutiert. In der Regel wird dieser Diskurs so gefiihrt,
dass auf der einen Seite der Verweis auf die politische Dimension Nietzsches zur
Diskreditierung seines gesamten Denkens instrumentalisiert wird, wihrend auf
der anderen Seite Nietzsches luzide Kritik an der philosophischen Tradition und
die Diagnose des Nihilismus der Moderne dazu genutzt werden, sich nicht mehr
den Aspekten des Politischen in seinem Denken zuwenden zu miissen bzw. sie
als unerheblich erkldren zu konnen. Beide Verfahren werden Nietzsche nicht ge-
recht. Weder ist es legitim, in einem reduktionistischen Verfahren Nietzsches
Philosophie von seinen politischen Aussagen her zu interpretieren oder gar beide
in eins zu setzen noch wird man dieser gerecht, wenn die Dimension des Politi-
schen pietitvoll ausgeklammert wird. Nietzsches Denken ist polyperspektivisch,
niemals aber harmlos; es ,,darstellen, ohne anzustoﬁen“zoo, bedeutet, es zu ent-
substanzialisieren. Nietzsche selbst bezeichnete seine Wahrheiten als ,,furchtbar*
(KSA 6, 365). Wer Nietzsches bedingungsloser Redlichkeit die Treue halten will,
hat sich auch seinen politischen Provokationen auszusetzen, die nicht zu bagatel-
lisieren, sondern ernst zunehmen sind. Nietzsche schreibt beziiglich seines ,Zara-
thustra‘, dass er ,,Niemanden als dessen Kenner gelten* ldsst, ,,den nicht jedes
seiner Worte irgendwann einmal tief verwundet und irgendwann einmal tief ent-
ziickt hat* (KSA 5, 255). Dies gilt fiir alle Schriften Nietzsches. Interpretationen,
die sich von der gnadenlosen Kraft der nietzscheschen Worte blenden lassen, de-
ren Ironie nicht zu nehmen wissen und die Abgriinde hinter den Griinden scheu-
en, gehen fehl. Wer Nietzsche schétzt, wird ihn kritisch lesen: das Letzte, was er
wollte, waren ,,,Gldaubige**“ (KSA 6, 365).

Was heifit dies in Bezug auf das Politische im Denken Nietzsches? Nietzsche
war zweifelsohne kein Denker des Politischen, was aber keinesfalls damit gleich-
zusetzen ist, dass er ein unpolitischer Denker gewesen ist. Sein Interesse galt we-

200 Max Horkheimer: Bemerkungen zu Jaspers’ Nietzsche, in ders.: Gesammelte
Schriften 4, S. 226-235, hier S. 227.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 217

der dem politischen Tagesgeschift noch dem Politischen als solchem. Wie sind
Nietzsches genuin politische Aussagen dann zu interpretieren und der politische
Gehalt seiner zentralen, prima facie unpolitischen philosophischen Annahmen zu
gewichten? Henning Ottmann geht davon aus, dass von ,,Nietzsches Politik [...]
reden heisst, von seiner Philosophie als ganzer sprechen zu miissen. Erst die gro-
Ben Begriffe o6ffnen die letzten Tiiren.“?®! Dem ist zuzustimmen, soweit hiermit
ein reduktionistisches Verfahren konterkariert wird, welches Nietzsches politi-
sche Stellungnahmen und Urteile zum Ausgangspunkt einer Interpretation seiner
Philosophie macht. Uberdies hinaus verweist diese Annahme darauf, dass den
,groen Begriffen‘ ein politischer Gehalt innewohnt, der u. U. kontrér steht zu
Nietzsches explizit politischen AuBerungen. Wie auch aus der Diskussion um die
marxsche Theorie bekannt, wire in Bezug auf das Politische zwischen einem
exoterischen und einem esoterischen Nietzsche zu unterscheiden. Die politischen
— esoterischen — Implikate der fundamentalen Philosopheme sind aus diesen
selbst und nicht aus explizit — exoterischen — politischen Stellungnahmen zu ge-
winnen. So richtig diese Annahme auch ist, die ich im zweiten Hauptteil der
Arbeit begriindeter und detaillierter darzulegen erhoffe, so besteht hierbei aber,
auch bei Ottmann, die Gefahr, eindeutig politische Aussagen nicht mehr als sol-
che zu nehmen. Urs Marti hilt in seiner kritisch-philologischen Studie zu ,Nietz-
sches Auseinandersetzung mit Revolution und Demokratie®, einer Interpretation,
die nur auf die ,groen Begriffe zielt, entgegen, dass allein aus dieser Perspekti-
ve der Sinn politischer AuBerungen sich nicht erschlieBt. Meiner Ansicht nach
fordert er zu Recht die historische Situierung Nietzsches politischen Denkens als
,Beitrag zur politischen Diskussion in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhun-
derts**%%. Marti legt die politischen Quellen von Nietzsches politischem Denken
frei und zeigt so auf, in welchem Male dieses sowohl unzeitgemif3 als auch
,,oft“203 zeitgemil ist. Berechtigterweise warnt er davor, von Nietzsches ,,Meta-
physikkritik auf die politischen Ideen zu schliessen.“*** So wenig Nietzsches Phi-
losophie auf seine ,Politik‘ zu reduzieren ist, so wenig sind seine politischen An-
nahmen allein aus seinen groflen Begriffen zu verstehen. Explizit politische Stel-
lungnahmen sind in den zeitgendssischen politischen Kontext und Diskurs zu si-
tuieren und als solche in und aus diesen zu interpretieren.

Fiir die folgenden Uberlegungen bedeutet dies einerseits, dass nicht die gro-
Ben Begriffe des frithen philosophischen Tragizismus im Vordergrund der Be-
trachtung stehen, andererseits, dass Nietzsches genuin politische AuBerungen als
politischer Ausdruck der gesellschaftlichen und politischen Realitdt begriffen
werden. Zu diesem Zwecke werden Nietzsches Schriften bis einschlieBlich der
,Unzeitgemidfen Betrachtungen® inklusive des Nachlasses systematisch beziig-

201 H. Ottmann: Philosophie und Politik bei Nietzsche, S. 346.

202 Urs Marti: Der groe Pobel- und Sklavenaufstand. Nietzsches Auseinanderset-
zung mit Revolution und Demokratie, Stuttgart 1993, S. 7.

203 Ebd, S. 4.

204 Ebd, S. 2.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

lich ihrer politischen Stellungnahmen dargestellt.*” Im Zentrum der Interpreta-
tion stehen Nietzsches vielfiltige Kritik an zeitgendssischen politischen und so-
zialen Erscheinungen und die Konsequenzen, die er aus dieser zieht. Die Diskus-
sion miindet in der nach wie vor brisanten Frage, ob und inwiefern Nietzsches
(frithes) politisches Denken in die geistige Vorgeschichte des Faschismus gehort.
Nietzsches politisches Denken ist durchgingig durch einen radikalen Elitis-
mus, massiven Antisozialismus und virulenter Massenverachtung gekennzeich-
net. Seine Kritik an den politischen Emanzipationsbestrebungen der Moderne ist
aber, was ihre Ambiguitit ausmacht, nicht zu verwechseln mit einer Apologie der
biirgerlich-kapitalistischen Gesellschaft im Allgemeinen und dem deutschen Kai-
serreich im Besonderen. Auch sie verfallen der Kritik. Diese wird im Folgenden
zuerst unter dem Aspekt der Revolutions-, Demokratie- und Sozialismuskritik
dargestellt. Daran anschlieBend wird Nietzsches Kritik des imperialen Deutsch-
land dargelegt, bevor zum Schluss seine eigene ,positive‘ Politik skizziert wird.

Nietzsches Kritik der modernen politischen Emanzipation fundiert in einer gene-
rellen Kritik eines aufklirerisch-optimistischen Menschenbildes und der mit die-
sem verbundenen triigerischen Hoffnung, durch politische Reformen und Revo-
lutionen den tragischen Charakter der menschlichen Existenz zu lindern oder gar
iiberwinden zu konnen: ,,Jede Philosophie, welche durch ein politisches Ereigniss
das Problem des Daseins verriickt oder gar gelost glaubt, ist eine Spaass- und Af-
terphilosophie” (KSA 1, 365). Der aufkldrerisch-optimistische ,,Glaube an das
Erdengliick aller (117) und die naive rousseauistische>%® ,»Verherrlichung des
Menschen an sich, der von ,,Natur* (122) aus gut sei, bergen in der Entfachung
revolutiondrer Illusionen nichts weniger als die Gefahr einer ,,grauenvollen Ver-
nichtung* der Kultur: ,,Es giebt nichts Furchtbareres als einen barbarischen Scla-
venstand, der seine Existenz als ein Unrecht zu betrachten gelernt und sich an-
schickt, nicht nur fiir sich, sondern fiir alle Generationen Rache zu nehmen*
(117). Nietzsche nimmt sein Zeitalter als eines des ,,atomistischen Chaos‘ wabhr,
in welchem ,,ungeheure Krifte* wie im ,,Braukessel einer Hexenkiiche* ,,funda-

205 Nicht weiter beriicksichtigt werden die wenig originellen politischen Stellung-
nahmen des Schiilers und Studenten Nietzsche. Bis Mitte der 1860er hat Nietz-
sche wohl biirgerlich-liberal mit republikanischem Einschlag Stellung bezogen.
Unverbunden stehen sich ,.Erinnerung an den Vormérz* und ,,Aristokratismus®
gegeniiber. In den Jahren 1865-68 bezieht Nietzsche positiv Stellung zu Preufien,
dessen politische Ambitionen aber alsbald in Konflikt mit Nietzsches eigentli-
chem Interesse — der Errichtung der Kultur — geraten. Vgl. H. Ottmann: Philoso-
phie und Politik bei Nietzsche, S. 11-18, und R. Schmidt: Text ohne Ende, S. 24-
30 u. 202-207.

206 ,.Der Widerspruch gegen* Rousseaus ,,Zivilisationskritik ist ein Grundmotiv von
Nietzsches Denken®, wobei insbesondere dessen ,,christlich-moralische Fehlinter-
pretation der Natur®, die dieser eine urspriingliche ,,Giite, Freiheit und Gerechtig-
keit* andichtet, zur Disposition steht. U. Marti: Der gro3e Pobel- und Sklavenauf-
stand, S. 26 u. 30. Vgl. zur Haltbarkeit und den Quellen von Nietzsches Rousse-
aukritik ebd., S. 26-44 u. 53-57.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 219

mentale Erschiitterungen® (367) generieren. Die Sorge gilt der Eindimmung der
,Fluth der iiberall unvermeidlich scheinenden Revolution®, wobei nicht daran
gezweifelt wird, dass nicht nur vieles dem ,,Untergange geweiht ist*, sondern
diesen auch ,,verdient” (504). Was Nietzsche im Wesentlichen fiirchtet, sind
nicht fundamentale Transformationsprozesse der menschlichen Gesellschaft,
sondern die Gefahr, dass im Zuge dieser auch die ,.edelsten Besitzthiimer der
Menschheit (504) vernichtet werden. Es ist der ,,Schrei nach Freiheit” der
,unterdriickten Masse* (768), der ,,aufgereizt* durch die ,,Verfithrer” (765) der
,.Kommunisten und Sozialisten* (767) die ,,Mauern* der ,,bluttriefenden* (768)
Kultur zum Einsturz zu bringen droht; Gefahren einer ,,Weltbetrachtung®, die
ihre ,,Wurzeln in den Lehren der franzosischen Aufklarung und Revolution d.h.
in einer génzlich ungermanischen, 4cht romisch flachen und unmetaphysischen
Philosophie hat* (773). In einem vielzitierten Brief an seinen Freund Carl von
Gersdorff vom 21.6.1871 gibt Nietzsche emotional Auskunft iiber seine Angst
vor der in der Pariser Commune erstmals Gestalt angenommenen proletarischen
Revolution:

,Uber den Kampf der Nationen hinaus hat uns jener internationale Hydrakopf er-
schreckt, der plotzlich so furchtbar zum Vorschein kam, als Anzeiger ganz anderer Zu-
kunftskdmpfe. Wenn wir uns einmal personlich aussprechen konnten, so wiirden wir
ibereinkommen, wie gerade in jener Erscheinung unser modernes Leben [...] den unge-
heuren Schaden verrith, der unserer Welt anhaftet: wie wir Alle, mit unserer Vergan-
genheit, schuld sind an solchen zu Tage tretenden Schrecken, so dafl wir ferne davon
sein miissen, mit hohem Selbstgefiihl das Verbrechen eines Kampfes gegen die Cultur
nur jenen Ungliicklichen zu imputieren. [...]. Als ich vom Pariser Brande horte, so war
ich fiir einige Tage vollig vernichtet und aufgelost in Thranen und Zweifeln. [...]. Aber
auch bei meinem hochsten Schmerz war ich nicht im Stande, einen Stein auf jene Frev-
ler zu werfen, die mir nur Tréiger einer allgemeinen Schuld waren, iiber die viel zu den-
ken ist!“ (KSB 3, 203f.).>”

Dass der radikale Antisozialist Nietzsche gegentiber den Hasstiraden seines Be-
kannten’® darauf insistiert, dass die kulturzerstorerische Tendenz der proletari-
schen Revolte nicht den Insurgenten, sondern einer allgemeineren, tiefergehen-

207 Nietzsches Sozialismuskritik reicht bis in seine Schulzeit zuriick. So schreibt er
im April 1862, dass ,.alle socialen und communistischen Ideen* an dem ,,Irrtum*
leiden, der ,,ganzen Menschheit irgend eine spezielle Form des Staates oder der
Gesellschaft gleichsam mit Stereotypen aufdrucken zu wollen® (BAW II, 58). In
seiner Pfortenser Abschlussarbeit ,De Theognide Megarensi‘ befasst sich der jun-
ge Nietzsche mit dem Untergang des alten dorischen Adels: ,,Der Communismus
dringt ein“ (BAW III, 16). Nietzsche entwickelt hier ,,sehr frith eine Art tragi-
schen Aristokratismus.* H. Ottmann: Philosophie und Politik bei Nietzsche, S. 13.
Vgl. zur Bedeutung der Commune fiir den militanten Antisozialismus im Allge-
meinen, E. Traverso: Moderne und Gewalt, S. 109-20.

208 Vgl. zu den militant-reaktiondren Ausfillen Gersdorffs die Ausfithrungen von U.
Marti: Der groe Pobel- und Sklavenaufstand, S. 143f.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

den Krise der Moderne selbst anzulasten ist, belegt, dass es primér ,,nicht der
Aufstand gegen eine politische Ordnung und 6konomische Ordnung®, sondern
die mit dieser vermeintlich verbundenen ,,Infragestellung der Kultur**®” ist, die er
firchtet. Kultur als der eigentlich legitime Daseinsgrund des Menschen, deren
,.Ziel“ keineswegs das ,,groStmogliche Gliick eines Volkes®, sondern die ,,Erzeu-
gung groBer Werke* (KSA 7, 432) durch den ,,Genius* ist, hat aber, so die apo-
diktisch vorgetragene These Nietzsches, das ,,Sklaventhum® (KSA 1, 767) zur
Voraussetzung. Allein die Schaffung des Genius ist das ,,Ziel des Staates* (KSA
1, 776), der wie das ,,Volk“ und die ,,Menschheit” nicht um seiner ,,selbst we-
gen* (KSA 7, 354), sondern ,,nur ein Mittel zu diesem Zweck* (355) ist. Gegen
den von Nietzsche als spezifisch modern (v)erachteten Euphemismus einer
,.Wiirde der Arbeit” als Ausdruck eines ,,sich vor sich versteckenden Sklaven-
thums® insistiert er auf das aristokratische Ideal, dass ,,Arbeit eine Schmach sei*
(KSA 1, 765). Nietzsche nimmt kein Blatt vor den Mund: Wer Kultur will, muss
auch die Stéarke haben, brutalste Sklaverei, die ,,um der geringen Anzahl olympi-
scher Menschen wegen noch ,,gesteigert™ (767) werden muss, als ihre notwen-
dige Bedingung zu akzeptieren: ,,Deshalb diirfen wir auch die herrliche Kultur
mit einem bluttriefenden Sieger vergleichen, der bei seinem Triumphzuge die an
seinen Wagen gefesselten Besiegten als Sklaven mitschleppt® (768).

Dass die Apologie der ,,Mehrarbeit (767) der Vielen zu Gunsten einer ins
Abstruse imaginierten Genien-Elite nach MaBlgabe des erreichten Niveaus der
Entwicklung der gesellschaftlichen Produktivkrifte 1dngst ein irrationaler Ana-
chronismus ist, kommt Nietzsche nicht zu Bewusstsein. Versunken in antikisie-
render Graecophilie nivelliert Nietzsche die fundamentalen Differenzen zwischen
den Produktionsbedingungen und den diesen inhérierenden Freiheitspotentialen
der griechischen Antike und der kapitalistischen Moderne: ,,In contrast to the ap-
positeness of Marx’s critique, Nietzsche’s grasp of the economic and social reali-
ties of modern society seems very superficial, no more trechant or adequate than
that of typical ,romantic anticapitalist*“*'’, konstatiert Keith Ansell-Pearson in

209 Ebd., S. 147.

210 Keith Ansell-Pearson: An introduction to Nietzsche as political thinker: the per-
fect nihilist, Cambridge 1994, S. 78. Interessant ist in diesem Kontext die Inter-
pretation der fiinften Vorrede ,Homer’s Wettkampf* (KSA 1, 783-92) — die im
Ubrigen eine kritischere Bewertung der vorhomerischen Zeit gegeniiber der Kon-
zeption der Tragddienschrift andeutet — von R. Schmidt: ,,Nietzsche geht, gegen
den keinerlei Gesetzen als denen anarchischen Kampfes folgenden Adel, der die-
sen selbst vernichtet wie der ungeziigelte Umlauf der Waren den biirgerlich-freien
Markt, den ersten Schritt mit Hesiod, um in einem zweiten Schritt mit den Spielen
des ,kampflustigen ritterlichen Adel(s)* Homers ewige Gesetze zu geben. Diese
sollten den Adel gegen die ihm innewohnenden zerstorerischen Tendenzen und
zugleich gegen seine Spiele erst ermdglichenden Sklaven schiitzen. Uber diesen
Horizont reichte Nietzsches Blick auch in den folgenden Jahren nicht, sein home-
risch-hesiodisches Konzept bleibt das Paradigma seines utopischen Denkens, des-
sen Zentrum bannen wollte, was nicht zu bannen war: die entfesselte Welt zir-
kulierender Waren, deren Strudel nicht voluntaristisch zu entgehen war.” R.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 221

diesem Kontext zu Recht. In bereits kritisierter Manier legt Nietzsche seinen un-
haltbaren Ausfiihrungen schlussendlich eine ,metaphysische‘ Apologie zu Grun-
de, die diese ,.entsetzliche[n] Constellation der Dinge* als ,,Abbild des Ur-
schmerzes und Urwiderspruchs® (768) der Welt ideologisch verkliart und somit
der rationalen Kritik entzieht.?"!

Nietzsches Kritik fundiert in der Annahme, dass der Zweck menschlichen
Daseins die Kultur ist, der sich alles andere, insbesondere auch die Politik als
Mittel zu subordinieren hat. Ziel der Kultur aber ist es, das Genie zu erzeugen,
das allein in seinen groBen Werken das Dasein zu rechtfertigen imstande ist. Eine
solche Kultur gibt es in der Moderne nicht, da in ihr bloBe Mittel zum Selbst-
zweck sich verkehren. Der junge Nietzsche macht hierfiir in paranoid antisemiti-
scher Manier die ,internationalen heimatlosen Geldeinsiedler verantwortlich,
die ,,Politik zum Mittel der Borse und Staat und Gesellschaft als Bereicherungs-
apparate [...] mi3brauchen® (774). Fir Nietzsche wurzeln ,,alle Ubel der socialen

Schmidt: Text ohne Ende, S. 93. M. E. ist dies ein gelungenes Beispiel fiir histo-
risch-gesellschaftliche Situierung Nietzsches (politischen) Denkens, die in der Li-
teratur nach wie vor selten anzutreffen ist. Vgl. zu Nietzsches Apologie der Skla-
verei und der ,Mythisierung der kapitalistischen Konkurrenz* auch Georg Lu-
kécs: Zerstorung der Vernunft, Neuwied 1962, S. 286f.

211 Georg Lukdcs hat diesen Modus ideologischer Legitimation herrschenden Elends
treffend als ,,indirekte Apologetik* charakterisiert: ,,Wahrend die direkte Apolo-
getik bemiiht ist, den Kapitalismus als die beste aller Ordnungen darzustellen, als
ragenden endgiiltigen Gipfelpunkt der Menschheitsentwicklung, arbeitet die indi-
rekte die schlechten Seiten des Kapitalismus, dessen Scheufllichkeiten grob he-
raus, erkldrt sie aber zu Eigenschaften nicht des Kapitalismus, sondern des
menschlichen Daseins schlechthin, der Existenz iiberhaupt.” G. Lukacs: Die Zer-
storung der Vernunft, S. 182f. Lukdcs’ Grundthese, dass der ,,Einheitspunkt des
Zusammenhangs von Nietzsches Gedanken die Abwehr des Sozialismus, der
Kampf um die Entstehung eines imperialistischen Deutschland war® (283), ist
falsch. M.E. ist damit aber nicht die Frage nach Nietzsches eigener politischer
Positionierung ad acta zu legen, die Lukécs so falsch nicht anzugeben weif3. H.
Ottmann hat eine ausfiihrliche Lukdcs-Kritik vorgelegt, die zwar deutlich zu ma-
chen vermag, wie wenig gehaltvoll und undialektisch Lukacs’ Begriff der Irratio-
nalitdt ist und was von der Konstruktion eines geradlinigen Weges von Nietzsches
Asthetizismus zur faschistischen Asthetik zu halten ist. Vgl. Henning Ottmann:
Anti-Lukécs. Eine Kritik der Nietzsche-Kritik von Georg Lukécs, in: Nietzsche-
Studien 13 (1984), S. 570-86. Ottmanns ,Anti-Lukdcs’ gipfelt allerdings in der
unhaltbaren These, dass Lukacs’ Figur von ,.Nietzsche als Antisozialist* der Ho-
hepunkt seiner ,,Nietzscheverhunzung® (584) sei. Sicherlich war Nietzsches Anti-
sozialismus weniger ,,zentrale[s] Motiv* seines Denkens als vielmehr ,,Abfallpro-
dukt ganz anderer Zielsetzungen (586), d.h. nicht ein Erstes, sondern ein Abge-
leitetes. Ottmann versucht wie in seinem groflen Nietzschewerk, von dem diese
Arbeit sehr viel gelernt hat, Nietzsche politisch zu entdramatisieren, indem er sei-
nem Antisozialismus die fehlende Apologie des Kapitalismus zur Seite stellt, um
so eine ,,Aquidistanz® (584) Nietzsches zu Sozialismus und Kapitalismus als
feindliche Briider* (585) zu konstatieren. Kurzum: Gerade dies, worauf Ottmann
an keiner Stelle eingeht, gilt, wie ideologisch auch immer, im Groflen und Ganzen
auch fiir den Faschismus und den Nationalsozialismus.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

Zustiande, samt dem nothwendigen Verfall der Kiinste* in der Herrschaft einer
eigensiichtigen staatlosen Geldaristokratie®, der auch die Propagierung des ,,Re-
volutionsgedankens® (774) anzulasten ist. Es mag dahingestellt sein, inwieweit
diese Friihform einer ,juidisch-bolschewistischen Weltverschworung® eine Kon-
zession an die Gedankenwelt der Wagners, den Adressaten von Nietzsches Ela-
borat*'?, darstellt. Unzweifelhaft hingegen ist, dass seine Argumentation das
,,Produkt einer reaktioniren, antijiidischen, antifranzosischen und antikosmopoli-
tischen Weltanschauung**'® ist, die als einziges ,,Gegenmittel gegen die ,,Geld-
tendenz* in einem ganz unmetaphorischen Sinne nur den ,,Krieg™ (774) zu verab-
reichen weil}: ,,So sei es denn ausgesprochen, daf} der Krieg fiir den Staat eine
ebensolche Nothwendigkeit ist, wie der Sklave fiir die Kultur* (774). Nicht nur
das ,.erste Recht* ist ,,AnmaBSung Ursupation Gewaltthat* (770). Fiir das Ziel der
Schaffung einer Kultur bleibt die rohe Gewalt ein ebenso legitimes wie addquates
Mittel.

Der Kritik der Kommodifizierung und Kommerzialisierung der Kultur kor-
respondiert die Kritik an der zeitgenossischen Bildung, die zu einer ,,nutzbaren
Magd* (715) im ,,Kampf um’s Dasein® (713) degradiert wurde. Wahre Bildung
schwebt fiir Nietzsche allerdings ,.hoch iiber jener Welt der Noth* (714) und ist
gekennzeichnet durch ihre weltliche ,,Nutzlosigkeit“ (KSA 7, 413), so dass es
wenig verwunderlich ist, dass er in der ,,allgemeine[n] Bildung® ein ,,Vorstadium
des Communismus* erblickt: die ,,allgemeinste Bildung®, die ,,gar kein Privile-
gium mehr verleihen kann®, ist Ausdruck der ,,Barbarei®, die die Bildung ,,unter
den Erwerb* (243) subsumiert. Nietzsches exzessiver Elitismus und virulenter
Antisozialismus zeigen sich in seiner Kritik der zeitgenossischen Bildung als
zwei Seiten derselben Medaille. Gegen die ,,Gegner der wahren Bildung® insis-
tiert er auf der unhintergehbaren ,,aristokratischen Natur des Geistes®, die es
gegen die unlegitimen Forderungen der Masse zu verteidigen gilt: ,,im Grunde
meinen sie, als ihr Ziel, die Emancipation der Massen von der Herrschaft der
grofen Einzelnen, im Grunde streben sie darnach, die heiligste Ordnung im Rei-
che des Intellekts umzustiirzen, die Dienstbarkeit der Masse [...] unter dem Scep-

212 Nietzsches ,Fiinf Vorreden zu fiinf ungeschriebenen Biichern® sind alle fiir Cosi-
ma Wagner verfasst worden. Die hier ausfiihrlich zitierte Vorrede zu ,Der griechi-
sche Staat‘ geht im Wesentlichen auf einen Entwurf einer erweiterten Form der
,Geburt der Tragodie® zuriick, den Nietzsche Anfang 1871 verfasste. Vgl. KSA 7,
333-49. Dieser nicht publizierte Part der Tragddienschrift wie auch das ebenfalls
nicht veroffentlichte ldngere Vorwort an Richard Wagner (vgl. 351-57) belegen
die politische StoBrichtung von Nietzsches Erstlingswerk, die auch ohne die deut-
licheren Worte aus dem Nachlass unverkennbar ist: Es ist zu beharren auf die
,rein religiosen Urspriinge[n]* der Tragddie, so dass ,,jegliche politisch-sociale
Sphire* aus dieser ,,ausgeschlossen ist*, und daher es nichts als ,,Blasphemie* sei,
im tragischen Chor die ,,Ahnung einer ,constitutionellen Volksvertretung‘“ (KSA
1, 52) zu sehen.

213 U. Marti: Der grofie Pobel- und Sklavenaufstand, S. 24.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 223

ter des Genius“ (KSA 1, 698).214 Letztlich sind der ,,Glaube an die Masse* (KSA
7, 244) und ihre soziale Befreiung der Erzfeind von Nietzsches politischem Den-
ken: Das, wovon die ,,Socialisten trdumen, zerstort das Fundament der grof3en In-
telligenzen® und somit, wie hinzuzufiigen ist, den ,,Werth des Daseins* (KSA 8,
93) als solchem. Die Massen sind folglich nur aus der Perspektive der herrschen-
den Elite und ihrer moglichen Gefidhrdung durch dieselben von Interesse: Die
,,Massen sind nur zu betrachten einmal 1) als verschwimmende Copien der gros-
sen Minner, auf schlechten Papier und abgenutzten Platten 2) als Widerstand
gegen die Grossen 3) als Werkzeuge der Grossen. Im Ubrigen hole sie der Teu-
fel“ (KSA 7, 642).2"°

Doch hier ist Einhalt zu gebieten. Nietzsches politische Eindeutigkeiten gilt
es als solche zweifelsfrei in ihrer so typischen brutalen Offenheit darzustellen,
ohne sie in liberaler Geste, mit dem Ziel, sie zu verharmlosen, in den akzeptier-
ten Kanon des politischen Denkens zu integrieren. Bernhard Taureck bringt in
seiner Studie ,Nietzsche und der Faschismus‘ Nietzsches politische Eindeutigkeit
auf den Punkt: ,Nietzsches politische eindeutige Stellungnahme liegt in einem
Votum fiir die Herrschaft weniger iiber viele.“*'® Nietzsche spricht politisch eine
unmissverstiandliche Sprache. Die Ergebnisse des eben Ausgefiihrten sind nicht

214 Vgl. KSA 7, S.378-80 u. 412f.

215 Es gibt nur ganz wenige Stellen im Werk Nietzsches, in denen das ,Volk* als ein
positiver Begriff Verwendung findet. Diese finden sich zumeist in der Wagner-
schrift bzw. in deren Kontext und stellen wie die plumpen antisemitischen Stereo-
typen m. E. Konzessionen an den verehrten Meister dar: ,,Man kann nicht gliick-
lich sein, so lange um uns herum Alles leidet und sich leiden schafft; man kann
nicht sittlich sein, so lange der Gang der menschlichen Dinge durch Gewalt, Trug
und Ungerechtigkeit bestimmt wird“ (KSA 1, 452). Fiir die ,,Zukunft“ gilt es, dass
s keine hochsten Giiter Begliickungen mehr giebt, die nicht den Herzen Aller
gemein sind. Der Schimpf, welcher bisher dem Worte ,gemein‘ anklebte, wird
dann von ihm hinweggenommen sein® (503f.). Schlussendlich: ,,Nieder mit der
Kunst, welche nicht sich zur Revolution der Gesellschaft, zur Erneuerung und Ei-
nigung des Volkes dringt (KSA 8, 220). Diese Aussagen stehen im diametralen
Gegensatz zu Nietzsches durchgingiger Massenverachtung und sind nicht Aus-
druck einer seiner vielen, sich auch widersprechenden Perspektiven auf das Politi-
sche, sondern Anbiederungen an den ehemaligen Revolutionér. Als wahrhaftiger
gewichtet diirften Nietzsches Aussagen wider den ,,Bund mit den Gebildeten*
(KSA 7, 719) resp. Philister einzustufen sein: ,,Jetzt allein zu hoffen auf die Klas-
sen der niedern ungelehrten Menschen. Die gelehrten und gebildeten Stéinde sind
preiszugeben® (717). Nietzsches Aristokratismus ist zum einen stets einer der
(kiinstlerischen) Bildung, nicht des Blutes und (politischer) Macht, zum anderen
ein Utopicum. Er bezieht sich nicht auf tatséchlich herrschende Kreise: ,,Ich habe
gegen alles, was heute noblesse heisst, ein souveraines Gefiihl von Distinktion, —
ich wiirde dem jungen deutschen Kaiser nicht die Ehre zugestehn, mein Kutscher
zu sein. [...]. Alle herrschenden Begriffe iiber Verwandtschaftsgrade sind ein phy-
siologischer Widersinn, der nicht tiberboten werden kann* (KSA 6, 268).

216 Bernhard H. F. Taureck: Nietzsche und der Faschismus. Eine Studie iiber Nietz-
sches politische Philosophie und die Folgen, Hamburg 1989, S. 48. Dieser Arbeit
ist im Ubrigen meine Kapiteliiberschrift entlehnt.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

zu relativieren und dennoch horcht man auf, wenn man im Nachlass die bil-
dungspolitische Forderung der ,,Gleichheit des Unterrichts fiir alle bis zum 15ten
Jahre* findet, die sich mit der Geiflelung der ,,Pridestination zum Gymnasium
durch Eltern* als ein ,,Unrecht” (299) verbindet. Es ist dies ein Beispiel dafiir,
dass eine oberfldchliche Lektiire Nietzsches unter dem Aspekt seiner politischen
Urteile, Ansichten und Meinungen die Uneindeutigkeit des Eindeutigen zu iiber-
lesen Gefahr lduft und ihn so ,,als Bundesgenosse von Méchten® darstellt, die er
,,verabscheut” (KSA 1, 372): Der eindeutigen Parteinahme des jungen Nietzsche
gegen die politische Moderne im Allgemeinen und ihrer jiingsten Frucht, dem
Sozialismus, im Besonderen korreliert keineswegs eine Parteinahme fiir den Sta-
tus quo des nationalistisch-imperialen deutschen Kaiserreichs.

Hofft Nietzsche in seiner Tragodienschrift noch auf die ,,Wiedergeburt des
deutschen Mythus* (147), die vom ,;reinen und kriftigen Kerne des deutschen
Wesens* auszugehen habe, welches nach der ,,Ausscheidung gewaltsam einge-
pflanzter fremder Elemente* sich ,,nach einem Fiihrer umblicken sollte®, der es
,in die ldngst verlorne Heimat zuriickbringe* (149), so riickt er, wie im vorheri-
gen Kapitel bereits angedeutet, alsbald von der Konzeption eines antiromanisch-
germanophilen ,,Fundamentalismus im nationalreligiosen Sinne“m, der ,Erlo-
sung‘ qua mystischer Regression intendiert, ab. Nietzsche stellt sich entschieden
gegen den nationalistischen Diinkel und Taumel, gegen die ,,abscheuliche deut-
sche Kultur, die jetzt gar noch die Trompetenstofe des Kriegsruhms um sich her
erschallen 14Bt* (KSA 7, 480). Gegen die ,,Selbstglorifikation® (581) des Deut-
schen Reiches insistiert Nietzsche, von seinem Basler Kollegen Jakob Burckhart
inspiriert, darauf, dass jede ,,grosse Macht“ eine ,,grosse Schuld“ (784) enthilt
und eine ,,ungeheure Verpflichtung® (779) darstellt. Nietzsche wiinscht sich nicht
nur ,,Freiheit vom Nationalen“ (794), sondern ist sich trotz seiner frithen mytho-
logischen Germanophilie langst dariiber im Klaren, dass Nationen ,vorgestellte
politische Gemeinschaften (B. Anderson), d.h. soziale Konstruktionen, nicht
aber gleichsam natiirliche Entititen darstellen. ,,Zuletzt handelt es sich gar nicht
um Volker, sondern um Menschen, die Nationalitit ist zumeist nur die Conse-
quenz starrer Regierungsmassregeln, d.h. einer Art Ziichtung durch umschlie-
ende Gewalt und Béndigung® (646). Fernab jedes volkisch-rassistischen Ge-
dankengutes — ,,Wo hiitte es je autochtone Volker gegeben!* (KSA 8, 12) — und
kontra jeder ,,Vergotterung der abgezogenen Allgemeinbegriffe, Staat, Volk,
Menschheit, Weltprozess* (KSA 7, 662) lautet Nietzsches zunehmend transna-
tional-europédisch ,,Zukunftsmensch: der europdische Mensch® (KSA 8§, 44) —
orientierte Losung: ,,Nicht deutsche Bildung, sondern Bildung des Deutschen ist
unser erstes Ziel“ (KSA 7, 508). Die anvisierte Kultur ist folglich nicht national
fundiert, sondern ,,iiberdeutsch*; sie ,,redet nicht zu Volkern, sondern zu Men-
schen* (KSA 1, 505). Wer dariiber hinaus nach Nietzsches ,,Pdan auf den Krieg*

217 Stefan Breuer: Moderner Fundamentalismus, Berlin/Wien 2002, S. 207. Vgl. KSA
1, 127-29, 153f. u. 541, u. KSA 7, 241f., 275, 284f. u. 353.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 225

(774) — dem ,,Winterschlaf der Cultur* (KSA 7, 775) — eine Préferenz imperialer
GroBe erwartet, sieht sich nicht weniger getduscht als derjenige, der Nietzsches
Hoffnung auf den ,deutschen Mythos* zu ernst nimmt. Das ,,politische Uberge-
wicht ist nicht nur kein Wert an sich, sondern selbst die ,,grosste Schadigung®
(779) — der ,,Sieger wird meistens dumm* (775) — da sie das eigentliche Ziel je-
der Politik, die Schaffung der Kultur, zu verunmoglichen droht: ,,Der Staat, der
sein letztes Ziel nicht erreichen kann, pflegt unnatiirlich-grol anzuschwellen. Das
Weltreich der Romer ist im Vergleich mit Athen nichts Erhabenes® (149).218
Nietzsches politischer Feind ist nicht zuletzt der ,,schreckliche Noth- und Raub-
staat: wo die stirksten Individuen sich an die Stelle der besten setzen* (773). Der
Staat, die ,,fressende Fackel des Menschengeschlechts® (KSA 1, 771), war mithin
fiir Nietzsche auch keineswegs ,,die gottliche Idee, wie sie auf Erden vorhanden
ist“m, sondern weit mehr eine List der Vernunft bzw. der Natur, die ihm auf
.grausamste Weise durch Unterwerfung® (KSA 7, 142) der Menschen zur Geburt
verhilft: Das ,,einzelne hochst selbstsiichtige Wesen wiirde nie dazu kommen, die
Kultur zu fordern. Darum giebt es den politischen Trieb, bei dem zunéchst der
Egoismus beruhigt ist. In Sorge fiir seine eigne Sicherheit wird er zum Frohndie-
ner hohrer Zwecke gemacht, von denen er nichts merkt* (142).

Nietzsches politisches Denken ist fernab des Glaubens an ,,endgiiltige ideale
Ordnungen® und an ein ,,goldenes Zeitalter, in dem ,,iibermenschliche Giite und
Gerechtigkeit” (KSA 1, 506) herrschen. Ob die Zukunft sich zum Besseren wen-
det, zeigt sich daran, dass diese ,,im Schlimmen wie im Guten, offener* sein
wird, wobei Nietzsche amoralisch davon ausgeht, ,,dass der freie Mensch sowohl
gut, als bose sein kann, dass aber der unfreie Mensch eine Schande der Natur ist*
(506). Wie der junge Marx traumt der junge Nietzsche von einer jenseits ihrer
christlichen und kapitalistischen Verkriippelung ,,im Menschlichen wiederherge-
stellten Natur* (507) und, inspiriert von der ,,antiken Frische* (MEW 40, 71),
von einer Gesellschaft, die ,.keine pfiffischen Gesichter, keine eingefleischten
Wiisteneinsiedler, keine fanatischen Schonfirber der gegenwirtigen Dinge, keine
theologisierende Falschmiinzer, keine gedriickten und blassen Gelehrten (KSA
8, 117) kennt. Der Weg dorthin aber ist die ,,Organisation des Geniestaates — das
ist die wahre platonische Republik®” (KSA 7, 379). Nietzsche war, wie Ottmann
festhilt, ,,in politicis gar nicht so weit von Platon®, den er bekanntlich Zeit seines
Lebens als Aristokraten und durch Sokrates verhinderten Kiinstler bei aller philo-
sophischen Gegnerschaft verehrte, ,.entfernt. Der Staat ist Erziehungsstaat wie

218 Vgl. zur politischen Deutung des Apollinischen und Dionysischen auch KSA 1,
133, wo Nietzsche unterstreicht, dass auch hier die Griechen zwischen den Ex-
tremen indischer Weltablehnung und romischer Verweltlichung in ,.classischer
Reinheit eine dritte Form* erzeugten, die zum Vorbild gereicht.

219 G. W. F. Hegel: Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte, S. 57.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

bei Platon, seine Spitze bilden die ,Genies“‘m, die, so ist hinzuzufiigen, den
Wert des Daseins an sich darstellen und fiir die die Masse der rechtlos Versklav-
ten bloB ein Mittel dazu ist, ihnen eine arbeitsfreie Existenz zu gewihrleisten.

Nietzsches eindeutige Parteinahme fiir Elitenherrschaft, Sklaverei und offene
Gewalt und gegen Sozialismus, Demokratie und Gleichheit ist offensichtlich mit
der Uneindeutigkeit behaftet, nichtsdestotrotz dem imperialen deutschnationalen
Kaiserreich nicht weniger feindlich gesinnt zu sein als der modernen politischen
Emanzipation. Nietzsche politisches Denken ist jenseits klassischer zeitgenossi-
scher Stromungen anzusiedeln, was sich aus dem Sachverhalt erklédren lésst, dass
seine Politik in letzter Instanz ,,Sache einer iiberpolitischen Metaphysik* ist, die
sich als ,,[a]ntikisierende platonische Utopie, Uberpolitik und schlieBlich Apoli-
tie“”?! zu erkennen gibt. Nietzsche komponierte eine Gemengelage aus antimo-
derner ,,riickwérts-gewandte|[r] Utopie“222 und modern-antimodernem bedin-
gungslosem Asthetizismus, der sich in seinen regressiven Erlosungshoffnungen
als fundamentalistisch klassifizieren lidsst und als solcher, im Versuch die ,funk-
tionale Differenzierung‘ moderner Gesellschaften samt ihrer Gebrechen qua des
sikularen Absolutum der Kunst aufzuheben, ,,in die Dialektik des deutschen
Geistes, der die Schonheit hoher Kultur erstrebte und allzuoft die HéBlichkeit
unpolitischer Politik erreichte“223, verstrickt ist.

Nietzsches ,,dsthetischer Fundamentalismus ist wie seine gesamte Front-
stellung zur (politischen) Moderne zugleich Ausdruck derselben. Nietzsche ist
weder konservativ noch reaktiondr, sondern zollt der modernen Dekadenz als
notwendigem Durchgangsstadium im Prozess der Umwertung der Werte ,,An-
erkennung**>, Es ist die Paradoxie der Legierung von Progression und Regres-
sion, die Nietzsches Denken auszeichnet, sich schwer auf einen Punkt bringen
lisst und sich als adaptionsfihig fiir alle und keinen bis heute erweist.”® Die
Spezifik von Nietzsches politischem Denken liegt in der ,Idee einer Uberwin-
dung der Moderne durch deren Beschleunigung“*?’. Dem isthetischen Funda-

«224

mentalismus inhériert wie allen radikal anti-modernen Reflexen die gewaltsame

220 H. Ottmann: Philosophie und Politik bei Nietzsche, S. 45. Vgl. zu Nietzsches
paradoxem Platonismus auch B. Taureck: Nietzsche und der Faschismus, S. 62 u.
64-66.

221 H. Ottmann: Philosophie und Politik bei Nietzsche, S. 48.

222 Ebd., S. 47.

223 Ebd, S. 78.

224 S. Breuer: Moderner Fundamentalismus, S. 73. Der &dsthetische Fundamentalismus
setzt, was seine spezifische Modernitdt ausmacht, die ,,Herausbildung einer ge-
sellschaftlichen Sondersphére voraus, in der es um Kunst und nichts als die Kunst
geht“ (S. 73). Ziel des &sthetischen Fundamentalismus ist es die Bedingung seiner
eigenen Moglichkeit mittels des sdkularen Absoluten — der Kunst — aufzuheben
und so (verlorene) ,,Einheit, Ganzheit, Sinn* (14) zu stiften.

225 G. Lukdcs: Zerstorung der Vernunft, S. 276

226 ,Sage mir, was du brauchst, und ich will dir dafiir ein Nietzsche-Zitat besorgen.*
Kurt Tucholsky.

227 S. Breuer: Moderner Fundamentalismus, S. 203.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 227

Negation sozialer Differenzierungsprozesse zu Gunsten eines im Falle Nietz-
sches sidkularen Absoluten, das als fundamentales Konstitutum einer Totalitét
fungiert, das die Sinnlosigkeit der Moderne aufzuheben vorgibt, indem es als
Medium konzipiert wird, welches verdinglichte Lebens- und Sozialstrukturen
sowie die Herrschaft formaler bzw. instrumenteller Rationalitdt zu {iberwinden
vermag. Dass eine solche Konzeption der Komplexitidt moderner Gesellschaften
nicht zu entsprechen vermag, liegt nicht weniger auf der Hand als die Tatsache,
dass diese einer Deifikation der Kunst gleichkommt, die bei Nietzsche am viru-
lentesten im Kontext seiner Apotheose des schaffenden Genies in Erscheinung
tritt. Die Verbindung von Asthetizismus und Barbarei wird hier greifbar, wird der
Kunst doch unterstellt was sie nicht ist, Erlosung zu sein, die alle Gebrechen der
Zeit aufzuheben vermag. Durch die vollige Uberfrachtung der Kunst ist diese
zum Scheitern verurteilt und wird so zum Bruderkuss mit ihrem wahren Anti-
poden, der Gewalt, verfiihrt. Der dsthetische Fundamentalismus, der alles der
Kunst als vermeintlich Absoluten unterordnet und die Politik — ein ,,starkes lang-
sames Bohren von harten Brettern mit Leidenschaft und Augenma8“**® — inad-
dquaten, soteriologischen Imperativen und Mafstiben subsumiert, ebnet den kei-
neswegs geradlinigen, nichtsdestotrotz verhingnisvollen Weg zur ,Asthetisie-
rung des politischen Lebens®, die ein Kennzeichen des ,,F aschismus** ist.
Neben dem militanten, sich bis ins Totalitéire steigernden Asthetizismus ist es
sein wohl kaum zu iiberbietender Elitismus und radikaler Antiegalitarismus, der
Nietzsche in die geistige Vorgeschichte des Faschismus katapultiert. S. Breuer
hat Nietzsches politische Optionen in seiner Idealtypisierung der Grundpositio-
nen der deutschen Rechten treffend als Neoaristokratismus klassifiziert, was
Nietzsches Obsession fiir Hierarchien als Konstituens seines gesamten, in diesem
Falle nicht bloB explizit politischen Denkens gerecht wird.*” Breuer insistiert da-
rauf, dass man Nietzsches ,,Originalitit im ,,Rahmen der politischen Rechten
nicht geniigend betonen kann“*"', ohne aber zu verschweigen, dass er dieser eine
»Sprache” gab, ,,an die Nationalsozialisten gut anschlieen konnten.“**? Sicher-
lich, von dem SA-Mob und der NS-Volksgemeinschaft hitte sich Nietzsche mit
Grauen abgewendet, ist es doch, wie Franz Neumann in seinem ,Behemoth* her-
vorhebt, Nietzsches ,,Individualismus®, der den ,,Rahmen jeder autoritdren Ord-

nung“*** sprengt. Doch dieser Individualismus ist der einer Elite, deren Existenz

228 M Weber: Soziologie. Universalgeschichtliche Analysen. Politik, S. 185.

229 Walter Benjamin: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzier-
barkeit. Drei Studien zur Kunstsoziologie, Frankfurt/Main 1963, S. 42. Vgl. B.
Taureck: Nietzsche und der Faschismus, S. 64 f. u. 69f.

230 Vgl. Stefan Breuer: Grundpositionen der deutschen Rechten (1871-1945), Tiibin-
gen 1999, S. 30 u. 52-57.

231 Ebd, S.55.

232 Ebd, S.57.

233 Franz Neumann: Behemoth. Struktur und Praxis des Nationalsozialismus 1933-
1944, herausgegeben und mit einem Nachwort von Gert Schifer, Frankfurt/Main
1984, S. 167.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

auf der Versklavung einer entrechteten Masse von Arbeitern basiert. Mithin sind
sowohl sein radikaler Elitismus, Antiegalitarismus und Antisozialismus auf der
einen Seite als auch seine antikonservative Anerkennung der modernen Verhilt-
nisse und oberfldchliche Kritik der kapitalistischen Okonomie Momente, die
auch fiir die faschistischen Bewegungen des 20. Jahrhunderts konstitutiv waren.
Wenn Ottmann zu Recht betont, dass aus Nietzsches Antisozialismus kein Pro-
kapitalismus zu folgern ist, so geht er nicht darauf ein, dass in dieser Allgemein-
heit und Flachheit seine Kapitalismuskritik durchaus dem des National-
Sozialismus &dhnelt, dem biirgerlicher Kapitalismus und marxistischer Sozialis-
mus ebenfalls als zu vernichtende Erscheinung ein und desselben Ubels — des Ju-
den — galten: Es ist gerade Nietzsches Antikapitalismus, der ihn in die Nihe des
Faschismus riickt.”** Antikapitalismus und Sozialismus konnen bekanntlich in
vielen Gewindern auftreten. Dass diese alszu héufig anti-modern und reaktionér
ausfallen, haben bereits Marx und Engels in ihren unzihligen Kritiken und Pole-
miken blofigestellt. Wenn auch nicht im Namen der Kultur und des genialen
Kiinstlers, sondern in dem der arischen Rasse und reinbliitigen NS-
Herrenmenschen-Elite waren programmatisch Kapitalismus und Sozialismus
gleichermaflen im imperium germanicum zu iiberwinden. Der Nationalsozialis-
mus als der gewaltsame Losungsversuch der Fundamentalkrise der biirgerlich-
kapitalistischen Gesellschaft stellte eine ,Zerfallsform biirgerlicher Herr-
schaft“235 dar, dessen Telos eine rassifizierte, hierarchisch stratifizierte arische
Volksgemeinschaft war, die politisch auf unmittelbaren Gewalt- und Herr-
schaftsverhiltnissen und 6konomisch auf einer imperial-ausbeuterischen, ganz
und gar nicht technikfeindlichen™® Sklavenwirtschaft basiert hiitte. Zumindest

234 M. Postone hat treffend das Wesen des romantischen Antikapitalismus be-
schrieben: ,,Kapital selbst [...] wird lediglich in der Erscheinungsform seiner abs-
trakten Dimension verstanden: als Finanz- und zinstragendes Kapital.”“ Eine sol-
che ,,Form des , Antikapitalismus‘ beruht auf dem einseitigen Angriff auf das Abs-
trakte. Abstraktes und Konkretes werden nicht in ihrer Einheit als begriindende
Teile einer Antinomie verstanden“. Moishe Postone: Nationalsozialismus und
Antisemitismus. Ein theoretischer Versuch, in: Dan Diner (Hg.), Zivilisations-
bruch. Denken nach Auschwitz, Frankfurt/Main 1988, S. 242-54, hier S. 250. Es
ist evident, dass Nietzsches Kritik an der ,Geldtendenz* genau in dieser Art und
Weise das Geld — die vergegenstindlichte Erscheinungsform abstrakter Vergesell-
schaftung — nicht mehr als Manifestation der Wertseite der Ware, sondern als ihr
Anderes begreift, welches als Ursache allen Ubels herhalten muss. Dass das Geld
nicht mehr als dinglicher Ausdruck spezifischer gesellschaftlicher Verhiltnisse,
sondern als deren Ursache angesehen wird, ist das proton pseudos dieses Antika-
pitalismus. Vgl. auch bereits F. Neumann: Behemoth, S. 234-41.

235 Gert Schifer: Franz Neumanns Behemoth und die heutige Faschismusdiskussion,
in F. Neumann: Behemoth: S. 665-776, hier S. 695.

236 Wie modern und biirgerlich selbst die vermeintlich chthonisch-pagane ,Blut und
Boden‘ Fraktion des NS dachte, hat Stefan Breuer: Ordnungen der Ungleichheit —
die deutsche Rechte im Widerstreit ihrer Ideen 1871-1945, Darmstadt 2001, S. 41-
46, dargelegt. Dies ist kein Zufall: ,,Im fetischistischen ,Antikapitalismus‘*“ des
Faschismus wird ,,Blut wie Maschine, als konkretes Gegenprinzip zum Abstrakten

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 229

Letzteres kommt den Vorstellungen Nietzsches nahe, der in spiten Jahren auch
nicht davor zuriick schreckte, die ,,schonungslose Vernichtung alles Entartenden
und Parasitischen* (KSA 6, 313) zu fordern.

Wenn der historische Nationalsozialismus fraglos eine Klassengesellschaft
war, die die Funktionsprinzipien der kapitalistischen Okonomie nicht zu trans-
zendieren vermochte237, so ist doch nicht weniger evident, dass diese nicht mit
dem marxschen Begriff des Kapitals kongruiert und auf eine neue Form der Ver-
gesellschaftung verweist.”*® Die Verwandtschaft Nietzsches zum Faschismus be-
steht in diesem Kontext darin, dass beide die politische Moderne als solche an-
erkannten und in ihren politischen Konzepten Rechnung trugen, indem sie ,,Herr-
schaftsformen neuen Typs“** konzipierten. In Bezug auf das Politische hat man
es beim Faschismus weder mit einer Spielart des Konservatismus noch mit einer
einfachen Reaktion, sondern vielmehr mit einer Revolution gegen die Revolution
zu tun. Dem entspricht auf der Ebene gesellschaftstheoretischer Argumentation,
dass der Faschismus ,,als Rebellion gegen die Zivilisation und nicht einfach als
eine Wiederholung des Archaischen, sondern dessen Wiedererzeugung in der Zi-
vilisation durch die Zivilisation“**’
der Sphire des Politischen die Extreme der Dialektik der Moderne aus, die sich
am deutlichsten in der faschistischen Regression qua technologischer Progression
offenbart. Er lauft dabei stets Gefahr, dem Pol das Wort zu erteilen, dessen Ge-
schift die ,Zerstorung der Vernunft® und somit der Basis der eigenen Kritik ist:

zu verstehen ist. Nietzsche misst also auch in

Die radikale Kritik der Vernunft schlidgt um in die Apologie des Irrationalismus,
dessen Kern die Glorifizierung der Herrschaft und ihrer voluntaristischen Gewalt

gesehen. Die positive Hervorhebung der ,Natur‘, des Blutes, des Bodens, der
konkreten Arbeit, geht ohne weiteres zusammen mit einer Verherrlichung der
Technologie und des industriellen Kapitals.” M. Postone: Nationalsozialismus, S.
255.

237 ,Die Garantie der Verwertung des Kapitals und damit die Produktion und Repro-
duktion der Klassenherrschaft” blieben erhalten, was insbesondere in der Phase
des totalen Krieges und der mit diesem einhergehenden Reorganisierung der
Kriegswirtschaft nochmals deutlich wurde. G. Schifer: Franz Neumanns Behe-
moth, S. 708. Vgl. zur NS-Klassengesellschaft F. Neumann: Behemoth, S. 430ff.
u. zur Kriegswirtschaft S. 615 ff.

238 Hierauf hat Gert Schifer bereits sehr frith verwiesen, was ihm eine zu erwartende
Schelte von der Partei der Allwissenden einbrachte: ,,.Der konsequente Faschis-
mus strebte ein System direkter Herrschaft an, in dem die aus dem Kapitalismus
entwickelten Begriffe, auch die kritischen des Marxismus, weithin sinnlos wer-
den. Ders.: Okonomische Bedingungen des Faschismus, in: Reinhard Kiihnl
(Hg.), Texte zur Faschismusdiskussion, Hamburg 1974, S. 204-19, hier S. 215.

239 G. Lukdcs: Zerstorung der Vernunft, S. 327.

240 Theodor W. Adorno: Die Freudsche Theorie und die Struktur der faschistischen
Propaganda, in: Psyche — Zeitschrift der Psychoanalyse 24/1970, S. 491. Im sel-
ben Tenor charakterisierte Marx bereits 1847 die Dialektik des modernen Fort-
schritts: ,,Die Barbarei erscheint wieder, aber aus dem Schof3 der Zivilisation
selbst erzeugt und ihr angehorig; daher aussitzige Barbarei, Barbarei als Aussatz-
krankheit der Zivilisation® (MEW 6, 553).

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

ist. Nietzsches politisches Denken fundiert in der Erfahrung der Briichigkeit des
biirgerlichen Fortschritts und antizipiert die Krisen moderner Vergesellschaftung
des 20. Jahrhunderts. Seine Antworten auf die Krise sind unzeitgema8, weil sie
radikaler als seine konservativen Zeitgenossen die Moderne als unhintergehbares
Faktum akzeptieren und so zu Vorstellungen fiihren, die erst in der Zukunft aktu-
alisiert worden sind. Nietzsche war ein Seismograph zukiinftiger, aber in der
Gegenwart verpuppter Krisen. Seine Losungsversuche der Krise ,verdanken® ihre
monstrose Gestalt der Tatsache, dass er keinen Begriff von ihrer eigentlichen
Ursache hatte: Nicht die Aufhebung der Widerspriiche kapitalistischer Vergesell-
schaftung, sondern ihre Unterdriickung qua unmittelbarer Gewalt ist ihre Essenz,
die sie freilich in geistige Verwandtschaft zum Faschismus bringt: ,,Eine herr-
schaftliche Rasse kann nur aus furchtbaren und gewaltsamen Anfidngen empor-
wachsen. Problem: wo sind die Barbaren des 20. Jahrhunderts? Offenbar werden
sie erst nach ungeheuren sozialistischen Krisen sichtbar werden und sich konso-
lidieren (KSA 13, 18).

Um es abschlieBend zu personalisieren: Nietzsche ist durch einen Abgrund
von Geist und Humanitét von Hitler getrennt. In seinem ehrlichen Hass auf die
gesellschaftliche Gegenwart und ihren Zeitgeist baut er aber immer wieder Brii-
cken, die einen Kontakt zu jenem Ungeist241 herstellen: ,,Nietzsche gehort der
Tradition jener biirgerlichen Denker [...] an, die aus Emporung iiber die Unwahr-
heit der Gesellschaft zynisch deren Wahrheit als Ideal gegen das Ideal ausge-
spielt und mit der kritischen Gewalt der Konfrontation jener anderen Wahrheit
geholfen haben, die sie am grimmigsten als die Unwahrheit verhohnen, in die sie
von der Vorgeschichte verzaubert ist.*“*** Wenn auch Lukdcs’ unhaltbare reduk-
tionistische Interpretation dem Geist Nietzsches nicht gerecht wird, so bleibt
dennoch festzuhalten, dass dessen politische Komponente in den Kontext der
langen Vorgeschichte des ,,Zusammenbruch[s] der biirgerlichen Gesellschaft***

241 In diesem Kontext ist darauf hinzuweisen, dass die Bedeutung des Nationalsozia-
lismus im Allgemeinen und Hitlers im Speziellen darin besteht, als Kraft der Syn-
thesis auf Seiten der politischen Rechten fungiert zu haben. Der ,,polykratischen
Praxis des Regimes entsprach ein Polyzentrismus auf der Ebene der Ideen®. Ste-
fan Breuer: Nationalismus und Faschismus. Frankreich, Italien und Deutschland
im Vergleich, Darmstadt 2005, S. 55. Die faschistischen Parteien waren ,,Parteien
mit Weltanschauungen, aber keine Weltanschauungsparteien (S. 56), deren Zu-
sammenbhalt nicht iiber eine gemeinsame stringente politische ,,Ideologie® (196),
sondern durch die ,,spezifische Verbindung von Gewalt, Charisma und Patronage*
(57) organisiert wurde. In der NSDAP war es der charismatische Fiihrer, der die
Mittlerrolle iibernahm und zu Gunsten des politischen Machterhalts intransigente
Stromungen in der Partei mit Gewalt liquidierte. Die ideologische Heterogenitdit
des faschistischen Denkens verkompliziert folglich die Frage nach Nietzsches
Verhiltnis zu diesem.

242 Theodor W. Adorno: Reflexionen zur Klassentheorie, in: Gesammelte Schriften 8,
S. 373-9, hier S. 386f..

243 Eric Hobsbawm: Das Zeitalter der Extreme. Weltgeschichte des 20. Jahrhunderts,
2. Aufl. Miinchen 1999, S. 23. Dass der 1. Weltkrieg ,,den Zusammenbruch der

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 231

zu situieren und — wie der Faschismus — nicht als atavistisches vormodernes Pro-
jekt, sondern als genuines Produkt der Modernisierung selbst zu charakterisieren
ist.*** Eine ,Hermeneutik der Unschuld“**® verfehlt folglich ihren Gegenstand

244

245

(westlichen) Zivilisation des 19. Jahrhunderts markiert™ (S. 21), trifft fraglos zu.
Das 19. Jahrhundert ist aber trotzdem nicht in rosigen Farben zu malen (vgl. S.
28), da so die Kontinuitdt zwischen dem klassischen biirgerlichen Zeitalter und
dem der Katastrophen unterschlagen wird: ,,Zwischen den Massakern der imperia-
listischen Eroberungen und der ,Endlosung‘ gibt es nicht nur ,phdnomenologische
Affinititen‘ noch entfernte Analogie. Dazwischen besteht eine historische Konti-
nuitét, die aus dem liberalen Europa des 19. Jahrhunderts ein Laboratorium der
Gewalttaten des 20. Jahrhunderts und aus Auschwitz ein authentisches Produkt
der westlichen Zivilisation machte.” E. Traverso: Moderne und Gewalt, S. 155.
Vgl. M Postone: Nationalsozialismus, S. 286 (Anm. 7.). Postones ,theoretischer
Versuch® erklért priagnant den ambivalenten Charakter des NS aus den Antino-
mien der modernen kapitalistischen Gesellschaft. Zur Erkldrung der Vernichtung
der Juden taugt sein ,kapitallogischer® Ansatz allerdings nicht, da mit diesem das
Moment der rohen und brutalen Gewalt des Verbrechens nicht thematisiert, ge-
schweige denn erklirt werden kann.

So J. Rehmann: Postmoderner Links-Nietzscheanismus, S. 25, der diese gelunge-
ne Kennzeichnung von Domenico Losurdo iibernommen hat. Ein Beispiel fiir eine
solche ,Hermeneutik der Unschuld® ist etwa, wenn Ottmann im Kontext von
Nietzsches frithem Republikanismus den ,Zarathustra“ zitiert: ,,,Es ist die Zeit der
Konige nicht mehr ...*“. H. Ottmann: Philosophie und Politik bei Nietzsche, S. 12.
Da, wo Ottmann Piinktchen setzt, steht im Original ,,: was sich heute Volk heisst,
verdient keine Konige* (KSA 4, 263). Der auf Holderlin zuriickgehende Satz er-
hilt so einen diametral entgegengesetzten, antidemokratischen Sinn. Ein weiteres
Beispiel ist die hiufig zum Beleg fiir Nietzsches Antietatismus angefiihrte AuBe-
rung, dass der ,,Staat* das ,kilteste aller kalten Ungeheuer* (61) ist. Hort sich gut
an, ein Schuh wird aber erst daraus, wenn man den Kontext dieser Aussage be-
leuchtet: Fiir Nietzsche ist der Staat zu Kkritisieren, nicht weil er, wie noch bei
Marx, Ausdruck und Instrument der Klassenherrschaft ist, sondern weil er angeb-
lich zum Schutz der ,,Uberﬂijssigen“ (61) vor der aristokratischen Herrenkaste
und ihrer unmittelbaren Gewaltherrschaft erschaffen wurde. Nietzsches anti-
libertire Staatskritik ist nichts als ein Votum zur Riickkehr ,,zur unverschamt ein-
fachen Herrschaft von Sibel und von Kutte* (MEW 8, 118). Im Ubrigen ist es be-
kanntlich auch ein Merkmal des nationalsozialistischen ,Behemoth°, dass dieser in
Differenz zum italo-faschistischen Leviathan den Staat weder vergottlichte noch
als obersten Zweck und Wert, sondern als bloes Mittel der ,Bewegung*‘ betrach-
tete. Vgl. F. Neumann: Behemoth, S. 90-113. Weitere Beispiele fiir unhaltbare
und verharmlosende Nietzscheinterpretationen, insbesondere postmoderner Den-
ker, en Detail geliefert zu haben, ist die Leistung der Studie von J. Rehmann. So
lobenswert die dort zu findenden Analysen fragwiirdiger, die politisch brisanten
Dimensionen Nietzsches vernachlidssigender Interpretationen auch sind, so wenig
wird er aber entgegen eigener Versicherung, auch ,.die Intuitionen und Anregun-
gen Nietzsches auf ihre Stirken hin auszuwerten® (S. 25) Nietzsches Denken in
seiner Radikalitdt, Ambivalenz und dessen eigentlichen Motivationen gerecht.
Von Nietzsche bleibt bei Rehmann nichts iibrig als ein Herrschaft und Gewalt
apologisierender Aristokrat mit religiosen Geliisten. Insbesondere seine Interpre-
tation der ewigen Wiederkehr als ,Religion‘ und des Ubermenschen als ,Herr-
schernatur‘ sind weder neu noch originell, sondern legen vielmehr dar, dass der
Autor von den objektiven Leiden, die sich in Nietzsches Begriffen niederschlagen,

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

und zeigt sich der schillernden Radikalitidt Nietzsches nicht gewachsen, die sich
als Antwort auf die Ambivalenz des modernen Fortschritts dechiffrieren lésst.

2.5 Die Fahne der Aufklarung

Nietzsches Schaffen nach seinen ,Unzeitgemiflen Betrachtungen‘ macht eine
,»Wende von Kunst und Mythos zu Erkenntnis und Wissenschaft.“**® Wie Marx’
und Engels’ Co-Produktion ,Die deutsche Ideologie‘ (1846) stellt Nietzsches
Werk ,Menschliches, Allzumenschliches® (1878-80) einen tiefen Einschnitt in
seiner geistigen Entwicklung dar, der gern als ,,,Bruch“‘247 charakterisiert wird,
was er indes weit weniger — analog zu Marx — radikal war als es den Anschein
macht. Man muss den radikal-skeptizistischen Kiltestrom der Aufkldrung, der
tief unter der drohnenden und schdumenden Artistenmetaphysik fliet nicht we-
niger als die Kontinuitit der Thematik des Dionysischen, die Nietzsches Friih-
und Spitwerk verbindet, vergessen machen, wenn man schroffe Briiche im Ge-
samtwerk konstatieren will. Es besteht weit mehr, wie auch bei Marx, eine Dia-
lektik von Kontinuitit und Bruch im Denken Nietzsches, die sich als Akzentver-
schiebung von Perspektiven fassen ldsst, die weder abstrakte Negationen des
Vergangenen noch unvermittelte Novitidten aus dem Nichts darstellen. Eine sol-
che nun in der Tat radikale Neusituierung des verdachtigenden Blickes in und auf
die Welt stellt Nietzsches ,Buch fiir freie Geister® dar, das eine neue Schaffens-
periode einlédutet. Nietzsche will ,,die Fahne der Aufkldrung [...] von Neuem wei-
ter tragen™ (KSA 2, 47), ein Bekenntnis, das in dieser Offensivitit und Deutlich-
keit fraglos wie eine Feinderklidrung an seine fritheren Schriften klingt.
Retrospektiv bezeichnet Nietzsche seine radikal-aufklirerische ,,Schule des
Verdachts (13) als ,,Denkmal einer Krisis*“ (KSA 6, 322), deren Grund in der
Befreiung von falschen Idealen und Vorbildern lag. Es war Zeit ,,Abschied zu
nehmen* (KSA 2, 372) und sich einer ,,geistigen Kur* (371) zu unterziehen, de-
ren Ergebnis weniger eine Totalrevision des Bisherigen als eine Befreiung des
Eigenen von fremden Einfliissen darstellt: daher ,,diese Hirte, dieser Argwohn,
dieser Hass auf die eigenen Tugenden* (20). Ein ,,Verlangen nach Wanderschaft,
Fremde, Entfremdung, Erkiltung, Erniichterung® (16) war das Zeichen der Zeit.
Nietzsche fiihrt von nun an einen ,,Krieg ohne Pulver und Dampf, ohne kriegeri-
sche Attitiiden, ohne Pathos®“ (KSA 6, 323) gegen jede bisher als wahr geglaubte
Wabhrheit, das ,,Fragezeichen* (KSA 2, 17) hinter jedes ,,Ideal” (KSA 6, 322) set-
zend, um einen ,,Irrthum nach dem anderen [...] aufs Eis“ (323) zu legen. Der

wenig verstanden hat. Entsprechend muss Nietzsches Krankengeschichte schlief3-
lich zur Erkldrung herhalten. Vgl. ders.: Postmoderner Links-Nietzscheanismus,
bes. S. 88-93.

246 H. Ottmann: Philosophie und Politik bei Nietzsche, S. 121.

247 W. Ries: Nietzsche, S. 41.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 233

,,Losgeloste” (KSA 2, 17), jenseits der ,,Fesseln von Liebe und Hass, ohne Ja,
ohne Nein“ Lebende, front der ,,Lust an der Willkiir“. Ob ,,Alles vielleicht im
letzten Grunde falsch?* (17) ist, ist die alle Subversion fundierende Ausgangs-
frage. Nietzsches Programm der Destruktion aller menschlichen Illusionen in-
thronisiert zu diesem Zweck eine subversiv-entlarvende Tiefenpsychologie als
,.Grundlagendisziplin“*** der schonungslosen Aufklirung, die keinem Ideal und
Heiligtum der Menschheit die schmerzvolle, bisweilen todliche Traktierung auf
dem ,,psychologischen Secirtisch[es]* (59) erspart. Nietzsche konfrontiert seine
Leser nicht aber allein mit ,,lauter harte[n] Psychologica® (KSA 6, 324), sondern
beschreitet nun, als einer, der ,,mithsam* von der historischen Krankheit ,,gene-
sen lernte* (KSA 2, 370), den Weg einer Totalhistorisierung menschlicher Exis-
tenz. Mit den Mitteln subversiver Genealogie versucht Nietzsche, das statische
Sein der Metaphysik — den Menschen und die Wahrheit — als perspektivischen,
lebensdienlichen Schein zu entlarven und in das ewige, begrifflich nicht fassbare
Werden aufzulosen. Die Aufdeckung der psychologischen und historischen Ge-
nesis menschlicher Lebens-, Denk-, und Gefiihlswelten dient dabei sowohl der
Aufklidrung tiber als auch zur befreienden Vernichtung von herrschende(n) und
beherrschende(n) Idealen, d.h. Illusionen.

Nietzsches von nun an préferierte aphoristische Form der Darstellung ist
selbst Ausdruck der konstatierten Unabgeschlossenheit und Mannigfaltigkeit
moglicher Perspektiven auf die ,,widerspriichliche[n] Konstitution des Wirkli-
chen***”. Einem zerbrochenen Spiegel gleich reflektiert Nietzsches Universum
subversiver Blicke die a-zentrische endlose Vielheit des sich zum Werden ver-
fliichtigenden Seins. Nietzsches Philosophie jener Tage durchzieht allein eine
negative Einheit qua Destruktion des Falschen: Eine negative Systematik totaler
Negation, die keine positiv aufhebende Synthesis des Zerstorten intendiert und so
in der Universalisierung des Scheins terminiert; ein Befreiungsschlag zur
Selbstbestimmung®, der ,,den Menschen zerstoren kann® (16). Im Folgenden in-
teressieren allein Nietzsches Angriffe auf die Themenkomplexe, die in den vor-
herigen Kapiteln erortert wurden: Metaphysik- und Erkenntnis(-kritik), Moral
und Politik. Anhand dieser Beispiele wird das Verhiltnis von Kontinuitit und
Bruch in Nietzsches (frither) Philosophie dargelegt. Nietzsches Grabungen in den
Tiefen der Abgriinde des Daseins — die theoretischen wie praktischen Vermdgen
des Menschen abschitzend — werden kritisch im Hinblick auf die Frage nach Er-
rungenschaften, Moglichkeiten und Gefahren der Aufkldrung des freien Geistes —
,ein unheimliches und boses Spiel* (KSA 11, 665) — dargestellt: ,,man wird die
Frage stellen miissen, was seine Philosophie war: Endprodukt der sich selbst
iiberbietenden oder der sich selbst ad absurdum fithrenden modernen Emanzipa-

248 H. Zitko: Logik der Ambivalenz, S. 69.
249  W. Ries: Nietzsche, S. 41.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

tion.“*>* Den Schluss des Kapitels bildet eine Retrospektive auf das bis zu diesem
Punkt iiber Nietzsches Denkweg Dargelegte.

2.5.1 Die Aufklarung des freien Geistes

Das ,,Wesen des Freigeistes” ist weniger, ,richtige Ansichten” zu haben als
,.vielmehr, dass er sich vom Herkommlichen gelost hat, wobei er, wenn auch
nicht immer die ,,Wahrheit”, so doch stets den ,,Geist der Wahrheitsforschung
auf seiner Seite* hat: ,,er fordert Griinde, die Anderen Glauben.* (KSA 2, 190).
Mit dieser Haltung macht sich Nietzsche an die allein dem Geist intellektueller
Rechtschaffenheit verpflichtete Priifung der von der bisherigen Menschheit ,,ge-
glaubten ,Wahrheiten*“ (387). Sein erster Angriff gilt den ,ersten und letzten
Dingen‘, d.h. der abendléndischen Tradition metaphysischer Annahmen iiber das
Wesen der Welt, des Menschen und der Wahrheit. Ausgangspunkt sind ,,Fragen
iiber Herkunft und Anfinge* (24), die von der ,,metaphysische[n] Philosophie*
(23) nicht nur nicht beantwortet werden (kdnnen), sondern vielmehr gar nicht ge-
stellt, ja verdriangt werden. Erkliart werden soll, wie ,,Etwas aus seinem Gegen-
satz entstehen* kann, ,,zum Beispiel Verniinftiges aus Vernunftlosem, Empfin-
dendes aus Todtem, Logik aus Unlogik* (23) usw. Wo die Tradition ,,Gegensit-
ze* postuliert, sieht die an der ,,Naturwissenschaft* orientiert denkende ,,histori-
sche Philosophie* (23) lediglich ,,Gradverschiedenheiten* (582). Eine solche Ge-
nealogie der menschlichen Werte, Ansichten und Gefiihle beansprucht Nietzsche,
mit einer ,,Chemie der moralischen, religiosen, &dsthetischen Vorstellungen und
Empfindungen® (24) leisten zu konnen. Im Mittelpunkt dieses Verfahrens steht
zum einen die Aufldsung der Geltung in die Genesis, zum anderen die Reduktion
des Komplexen auf seine elementaren Bausteine, was sich in der Frage kristalli-
siert, ob nicht die ,.herrlichsten Farben aus niedrigen, ja verachteten Stoffen ge-
wonnen sind?“ (24);”' ein Verfahren, dass sich als reduktionistische psycho-
historische Analytik menschlichen Daseins mit dialektischen Einschlag bezeich-
nen lésst.

250 H. Ottmann: Philosophie und Politik bei Nietzsche, S. 122.

251 Nietzsche geht es hierbei um Rehabilitierung des durch die idealistische Tradition
Verfemten: auch ,.,dem Frommsten ist sein tdgliches Mittagessen wichtiger als das
Abendmahl“ (KSA 8, 585). ,.Erkenntnistheoretisch entspricht die Rehabilitierung
des Naturwiichsigen die des Sensualismus®, wozu es gehort, dass Nietzsche den
,.dinnen weit weniger mif3itraut als der Vernunft”, deren ,,statische Kategorien“ die
,prozessuale Wirklichkeit* verfilschen. A. Schmidt: Nietzsches Erkenntnistheo-
rie, S. 130. M.E. hat C. Tiircke treffend Nietzsches emphatisches Bekenntnis zur
Naturwissenschaft und seinen sog. Positivismus charakterisiert: ,,Nicht mehr im
Namen der Kunst, sondern niichterner Wissenschaftlichkeit die Kritik am wissen-
schaftlichen Optimismus zu fithren®, ist fiir diese Phase seines Schaffens konstitu-
tiv. ,,Was Nietzsche vorschwebt, ist eine Kritik der modernen Wissenschaft mit
ihren eigenen positivistischen Mitteln, eine Wendung des theoretischen Menschen
gegen sich selbst, also Reflexion, nicht der Gang ins Labor oder ans Reagenz-
glas®. Ders.: Der tolle Mensch, S. 71.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 235

Gegeniiber der metaphysischen Tradition, deren ,,Erbfehler ein ,,Mangel an
historischem Sinn“ ist, insistiert Nietzsche darauf, ,,dass der Mensch geworden
ist, dass auch das Erkenntnisvermogen geworden ist* (24), dass es folglich ,.kei-
ne ewigen Thatsachen* und somit auch ,,keine absoluten Wahrheiten* (25) gibt:
,.wir brauchen Geschichte, denn die Vergangenheit stréomt in hundert Wellen in
uns fort* (477). Die Erkenntniskritik aus ,Wahrheit und Liige‘ wird wieder auf-
genommen und psychohistorisch tiefer gelegt: Nicht allein wird versucht, die
.Kategorien sprachtranszendental abzuleiten“**, um so die ,,philosophische My-
thologie in der Sprache (547) zu entlarven, sondern die ,,nicht-denkende Grund-
lage des Denkens®, sein ,,Verstricktsein in Grausamkeit und Unwahrheit“**?
selbst zu thematisieren.

Das wesentliche, wiederkehrende psychologische Argument gegen die Meta-
physik ist die Falsifizierung des Scheins, dass der lebensdienliche Nutzen von
und unbedingter ,,Glaube an ihre vermeintliche ,,Erkenntniss* nicht im gerings-
ten die ,,Wahrheit des Geglaubten beweist” (36). Ja, im Gegenteil, durch den
,.Gesichtspunct des Gliicks unterband man die Blutadern der wissenschaftlichen
Forschung®, die im Unterschied zur Philosophie und Kunst fernab jeder Erbau-
ung und Sinnstiftung allein ,,Erkenntnis und Nichts weiter, — was dabei auch he-
rauskomme* (28), will?*:

,.Die gewohnlichen Irrschliisse der Menschen sind diese: eine Sache existiert, also hat
sie ein Recht. Hier wird aus der Lebensfihigkeit auf die Zweckmissigkeit, aus der
Zweckmassigkeit auf die Rechtmissigkeit geschlossen. Sodann: eine Meinung begliickt,
also ist sie selber gut und wahr. Hier legt man der Wirkung das Pridicat begliickend,
gut, im Sinne des Niitzlichen, bei und versieht nun die Ursache mit selben Prédicat gut,
aber hier im Sinne des Logisch-Giiltigen* (50).

Wenn sich Nietzsche an die ,,Entstehungsgeschichte des Denkens® (37) macht,
kritisiert er wiederkehrend die urspriinglich-irrtiimliche Stellung des Menschen
zu den Dingen, ja die Vorstellung des Dinges selbst: ,,es giebt keine Dinge, son-
dern alles flief3t“ (KSA 8, 413). Der ,,,Glaube an Dinge‘ steht formelhaft fiir das
ontologische Vorurteil, das der fiir unseren Erkenntnisbegriff konstitutiven Vor-
stellung der Korrespondenz oder Adédquatheit zu Grunde liegt: die Annahme
einer objektiv, d.h. von uns existierenden und zu gleich erkennbaren, also sprach-
lich, logisch, mathematisch addquat beschreibbaren Wirklichkeit.“?® Es ist wei-
terhin die radikalnominalistisch kritisierte Sprache und Logik, die, ihren kons-
truktivistischen Charakter vergessend und unterschlagend, die Instanz darstellt,

252 J. Habermas: Logik der Sozialwissenschaften, S. 518.

253 R. Schmidt: Text ohne Ende, S. 161.

254 Vgl. zur Differenz der Wissenschaft zu Metaphysik, Religion und Kunst KSA 2,
61, 110f,, 151, 204, 326, 356f., 359, 381, 384f., 387, 393, 464f., 480, 540, 550f.,
582 u. 692; KSA 8, 355f., 408, 417, 441 u. 465.

255 B. Glatzeder: Perspektiven der Wiinschbarkeit, S. 41.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

die zum Glauben verfiihrt in den Worten, die , Erkenntnis der Welt zu haben*
(KSA 2, 30). Die Sprache bringt die irrtiimliche Vorstellung der ,,Gleichheit* und
,.Identitdt” der Dinge in die Welt, hiermit das Fundament fiir die ,,Erfindung der
Gesetze der Zahlen* (40) legend, wobei filschlicherweise von der ,,Einheit des
Wortes* auf die ,,Einheit der Sache* (35) geschlossen wird. Zur Kritik steht die
,Vorstellung eines Gegenstandes als stabile, individuierte, numerisch und zeit-
lich identische Entitdt mit bestimmten Qualititen, in bestimmten Relationen zu
anderen ,Dingen‘.“*® Die Sprache hypostasiert das ,,Werden* (36) zum Sein,
und trigt so ihre logischen Bestimmungen, die auf ,,Voraussetzungen® beruhen,
,denen nichts in der wirklichen Welt entspricht* (31), als ,,irrthiimliche[n]
Grundauffassungen in die Dinge* (37) hinein: ,,Das was wir jetzt die Welt nen-
nen, ist das Resultat einer Menge von Irrthiimern und Phantasien, welche in der
gesamten Entwickelung der organischen Wesen allméhlich entstanden, in einan-
der verwachsen sind und uns jetzt als aufgesammelter Schatz der ganzen Ver-
gangenheit vererbt werden® (37). Die Wissenschaft kann die Irrtiimer nicht auf-
16sen, da sie als gleichsam physio-psychologische Substanz des Menschen fiir
diesen iiberlebenswichtig — ,,der Wert unseres Menschenthums ruht darauf* (37) —
sind. Wir ,,sind von vornherein unlogische und daher ungerechte Wesen* (52),
weil unser Wissen stets ,,unvollstindig” und ,,Resultat” notwendigerweise ,,un-
reinen Erkennens® (51) ist und ,.konnen diess erkennen: diess ist eine der gross-
ten und unauflosbarsten Disharmonien des Daseins® (52). Was bleibt, ist die
,,Geschichte der Entstehung jener Welt als Vorstellung® (37) zu eruieren. An de-
ren Ende steht die Erkenntnis, ,,dass das Ding an sich eines homerischen Lichters
werth ist: dass es so viel, ja Alles schien und eigentlich leer, nimlich bedeutungs-
leer ist* (38). Die Metaphysik, die von einheitlicher Substanz, Wahrheit und
Freiheit, d.h. aber von Irrtiimern und Illusion spricht, die als allerrealste Entititen
fingiert werden, erweist sich mithin als ,,Wissenschaft®, die ,,von den Grundirrt-
hiimern des Menschen handelt, doch so als wiren es Grundwahrheiten* (40).

Der tragische Gedanke von der Unerkennbarkeit des Seins und der hiermit
einhergehende tief empfundene Verlust einer emphatisch verstandenen Wahrheit
durchzieht erkennbar auch die radikale Aufkldrung des Freigeistes, welcher am
Ende seiner destruktiven Leidenschaft den Pesthauch des Nihilismus in aller
Deutlichkeit zu spiiren bekommt: ,,Aber wird so unsere Philosophie nicht zur
Tragodie? Wird die Wahrheit nicht dem Leben, dem besseren feindlich? Eine
Frage scheint uns die Zunge zu beschweren und doch nicht laut werden zu wol-
len: ob man bewusst in der Unwahrheit bleiben konne? oder wenn man diess
miisse, ob da nicht der Tod vorzuziehen sei?* (53f.). Nietzsches Kritik verbreitet
an keiner Stelle den Gestus des Triumphes und der ,,Ueberlegenheit*; die ,,histo-
rische” und psychologische ,,Berechtigung (41) von Metaphysik, Religion und
Moral wird attestiert und ,,jene schweren®, aber ,,sinnvollen Irrthiimer* (702) als
evolutionsfordernd anerkannt. Die ,,Befreiung* (41) vom ,Ideal, die als Ziel das

256 Ebd, S. 41.

- am 14.02.2026, 11:54:54.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 237

Hfreie, furchtlose Schweben iiber Menschen, Sitten, Gesetzen und den herk6mm-
lichen Schitzungen der Dinge® (55) anvisiert, wird zudem als tragisch empfun-
den, da sie den erkannten Irrtiimern keine neuen, hoheren und besseren Wahrhei-
ten entgegenzusetzen vermag: ,,Nun ist aber die Tragodie die, dass man jene
Dogmen der Religion und Metaphysik nicht glauben kann, wenn man die strenge
Methode der Wahrheit im Herzen und Kopfe hat, andererseits durch die Entwi-
ckelung der Menschheit so zart, reizbar, leidend geworden ist, um Heil- und
Trostmittel der hochsten Art nothig zu haben; woraus also die Gefahr entsteht,
dass der Mensch sich an der erkannten Wahrheit verblute* (108).

Die nihilistischen Gefahren radikaler Emanzipation, dass es ,,keine pristabili-
sierte Harmonie zwischen der Forderung der Wahrheit und dem Wohle der
Menschheit* (323) gibt, reflektiert Nietzsche tiefer als Marx, wobei immer wie-
der deutlich wird, wie tief er im Boden ,alteuropdischen Denkens verwurzelt ist
und wie schmerzhaft der Prozess der ,,grosse[n] Loslosung* fiir ,,solchermaassen
Gebundene* sich darstellt — ,.erschiittert, losgerissen, herausgerissen* (16): ,,Man
muss Religion und Kunst wie Mutter und Amme geliebt haben, —sonst kann man
nicht weise werden. Aber man muss iiber sie hinaus sehen, ihnen entwachsen
konnen; bleibt man in ihrem Banne, so versteht man sie nicht“ (236). Nietzsches
bedingungslose Kritik verschweigt die Kosten des eigenen Unternehmens nicht.
Dem befreienden Zweifel inhiriert die Gefahr der Verzweiflung: ,,Unsere Wahr-
heitsforschung ist ein Exzess: diess muss man einsehen® (KSA 8, 549). Es bleibt
dabei, was die Erkenntnis zerstort, ist Bedingung des Lebens. Am Ende der Auf-
klarung entpuppt sich die Wahrheit iiber die Wahrheit als deren Unwahrheit und
der Irrtum als irreduzibel und konstitutiv: ,,Wir miissen das Reich der Unwahr-
heit in uns halten: dies ist die Tragodie* (374). Bedingungslose Freiheit schlagt
um in die ,,Jogische Welt-Verneinung* (KSA 11, 666), in das Nichts, als letztes
Residuum der verzweifelnd siegenden Aufklirung, die, statt dem ,,Wohlgefallen
an allen nichsten Dingen* (KSA 2, 709), eine universelle Fremdheit hinterlésst.
Hinter diesen todlichen Zustand des Wissens der Unwissenheit fiihrt fiir Nietz-
sche allerdings kein Schleichweg zuriick.

Wie schliissig indes Nietzsches Fortfiihrung des tragischen Gedankens in der
Perspektive des freien Geistes ist, bleibt hier, unter Heranziehung seiner Moral-
kritik, zu diskutieren. Unverkennbar setzen sich bereits dargestellte Widersprii-
che von Nietzsches Erkenntniskritik fort. Die Frage ist, welcher epistemologische
Status der historischen Philosophie und ihrem physio-psychogenetischen Reduk-
tionismus zukommt. Nietzsches genealogische Ausgrabungen und sein psycho-
logischer Spiirsinn stehen nicht in ihren vielfiltigen, tiefschiirfenden ,empiri-
schen‘ Feststellungen zur Diskussion, sondern in ihrer erkenntnistheoretischen
Reichweite. U. Claesges hat eine immanente Kritik der Metaphysikkritik aus
,Menschliches, Allzumenschliches‘ vorgelegt, die auf einer scharfen analytischen

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

Rekonstruktion von Nietzsches Gedankengang basiert.”’ Diese Studie dient hier
zum Ausgangspunkt kritischer Einwinde gegen die dargestellte Aufkldrung des
freien Geistes.

Die Metaphysik kritisierende Instanz ist die historische Philosophie, die mit
dem Anspruch auftritt, mit ihrer psycho-genealogischen Methode die ,,Herkunft*
(534) des metaphysischen Denkens freizulegen, ihre erhabenen Begriffe auf ein-
fache ,,organische” (KSA 2, 39) Funktionen zu reduzieren und somit zugleich als
notwendigen Irrtum zu widerlegen. So richtig die Feststellung ist, dass die Exis-
tenz eines Bediirfnisses nicht die Moglichkeit seiner Erfiillung beweist, so wenig
ist damit der angestrebte Inhalt des Bediirfnisses (z.B. Gott) theoretisch wider-
legt. Nietzsches Reduktionismus kann iiber die Herkunft von Idealen, iiber ,,alles
Angeerbte Herkommliche Unbewul3t-Gewordene* (KSA 8, 593) aufkldren und
somit an den die Menschen bindend-knechtenden ,,Ketten* (KSA 2, 702) alter ir-
riger Vorstellungen sidgen. Sie alle in einem strikten Sinne theoretisch widerlegen
kann er aber nicht: ,Nietzsche hat sich in eine genetic fallacy verstrickt.“**® Dass

257 Vgl. Ulrich Claeges: Der maskierte Gedanke. Nietzsches Aphorismenreihe. Von
den ersten und letzten Dingen, Wiirzburg 1999. Claeges geht mit einem Fragenka-
talog, den er anhand der kantschen Kritik der Vernunft expliziert, Nietzsches Ar-
gumentation auf Stimmigkeit und Stichhaltigkeit durch. Die fiinf Fragen die an
Nietzsches Ausfithrungen stellt, sind: ,,Wer oder was kritisiert?*, ,,Wer oder was
wird kritisiert”, ,,Warum ist das Kritisierte falsch®, ,,Wie kann es dazu kommen,
dafl etwas Falsches fiir wahr gehalten wird” und ,,Was soll statt des Kritisierten
sein® (S. 45f.). Der Vorwurf B. Glatzeders an Claeges, er wiirde mit einem ,.ex-
ternen Raster (Perspektiven der Wiinschbarkeit, S.15) operieren, d.h. keine im-
manente Kritik an Nietzsches Text betreiben, ist unhaltbar. Claeges nutzt Kants
Metaphysikkritik als Explikation der Fragen, der sich auch Nietzsches weitgehnde
Behauptungen stellen miissen. Auf Basis dieser Explikation argumentiert Claeges
streng immanent und weist so an vielen Stellen die Briichigkeit und Unstimmig-
keit von Nietzsches Argumentation auf. Wihrend Glatzeder tiber eine fraglos ge-
lungene Exegese von Nietzsches Metaphysikkritik selten hinauskommt, stellt
Claeges auf hochstem analytischem Niveau die ,Wahrheitsfrage‘ an Nietzsches
Ausfiihrungen.

258 H. Ottmann: Philosophie und Politik bei Nietzsche, S. 178. Vgl. auch die Refle-
xionen zur Problematik eines solchen Unternehmens durch R.W. Miiller: Geld
und Geist, S. 172f.: ,,die verbreitenden Versuche, die ,Kategorien der rationalen
Weltauffassung® genetisch aus der Evolution des Menschen oder auch der Ge-
schichte der menschlichen Arbeit [...] herzuleiten, verfehlen alle gerade den ent-
scheidenden Punkt der Kantschen Argumentation und fallen auf den Erkenntnis-
stand seiner Vorgéinger zuriick.” Einem Missverstindnis ist allerdings vorzubeu-
gen: Keineswegs wird bezweifelt, dass das rationale Denken historisch geworden
und an materielle hirnphysiologische Prozesse gebunden ist. Die psychologische,
sozialwissenschaftliche, evolutionsbiologische und, besonders aktuell, die neuro-
physiologische Erforschung — ,,Wir werden sicher das Denken einmal experimen-
tell auf molekulare und chemische Bewegungen im Gehirn ,reduzieren®; ist damit
aber das Wesen des Denkens erschopft? (F. Engels, MEW 20, 513) — des Denk-
vermogens stehen in ihrer wissenschaftlichen Legitimation iiberhaupt nicht zur
Diskussion. Auf die Aporien einer (geschichts)materialistischen Erkldrung, De-
duktion oder Reduktion ,der* Vernunft, des Geistes oder des Denkens wurde al-

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 239

eine empiristische Widerlegung der Transzendentalphilosophie notwendig hinter
das von Kant erreichte Reflexionsniveau zuriickfillt ist bereits dargelegt worden.
Hier stellt sich daher nun vielmehr die Frage, was Nietzsche letztlich als Meta-
physik kritisiert. Im Mittelpunkt steht die Kritik an der ,,Scheidung der Welt*
(27) in eine empirische und eine metaphysische, wobei, was sich als zentral er-
weist, Nietzsche fiir seine radikale Kritik eine ,,Kontamination® von ,,vorkan-
tisch-ontologischen (Platonischen)“*’ und transzendentalphilosophischen Theo-
remen vornimmt — ,,, Wesen der Welt an sich*“ (30). Wenn Nietzsche die Glei-
chung aufstellt, ,,Natur = Welt der Vorstellung, das heift als Irrtum®, (41) so ist
das ein Resultat dieser Kontamination: die ,Erweiterung der transzendental-
idealistischen Gleichung Welt = Vorstellung = Erscheinung durch die Bestim-
mung des Irrtums deutet darauf hin, da3 der ontologische Wahrheitsbegriff der
adaequatio rei et intellectus in einen Bereich iibertragen wird, in dem er nichts zu
suchen hat.“**® Nietzsches empirische Wahrheiten tangieren die an Kant geschul-
te kritische bzw. negative Metaphysik im Endeffekt nicht, da sie deren Argumen-
tationsebene nicht angehoren. Das Ding an sich lésst sich nicht in die ,,Physiolo-
gie und Entwickelungsgeschichte der Organismen und Begriffe* (30) auflosen.*'

Nietzsche nimmt nun wieder die bereits aus ,Wahrheit und Liige‘ bekannte
Unterscheidung vor zwischen der fingierten Welt der Sprache — die Basis der
Metaphysik des Seins — und der eigentlichen Welt des Werdens. Neben die Kritik
der jenseitigen Verdoppelung der Welt tritt eine von Nietzsche selbst vorge-
nommene Verdoppelung®® in eine wahre und falsche immanente Welt. Hier wirft
sich die wiederkehrende Frage erneut auf, ob diese Restitution der Dualitit ,,einer

Welt fiir uns und einer Welt an sich**®®

als eine dogmatisch-metaphysische These
zu verstehen ist. Ist das dionysische ,,Werden Erscheinung eines unbekannten

Dinges an sich oder ist es dieses Ding an sich selbst?**** Mit dieser Frage sind

lerdings bereits hingewiesen (vgl. Fn. 79). Es geht dabei stets um ein Begriin-
dungsverhiltnis, welches nicht empiristisch aufzulosen bzw. zu reduzieren ist —
die Bedingungen der Moglichkeit von (empirischer) Erkenntnis tiberhaupt — son-
dern das sich allein der rekursiven Reflexion (der autonomen Vernunft) erschlief3t,
d.h. der sich selbst thematisierenden Vernunft bzw. autoritativ dem ,,Denken des
Denkens* (Aristoteles: Metaphysik, 1074b). Vgl. hierzu die grundsitzlichen Aus-
fithrungen von Giinther Mensching: Principia per se nota und eingeborene Ideen.
Zum Ursprungsmythos der Vernunft, in: Georgi Kapriev/ders. (Hg.), Vernunft
und Offenbarung in der lateinischen und byzantinischen Tradition, Sofia 2006, S.
25-40. Zur Hirnforschung vgl. jetzt auch Christine Zunke: Kritik der Hirnfor-
schung. Neurophysiologie und Willensfreiheit, Berlin 2008.

259 U. Claeges: Der maskierte Gedanke, S. 64.

260 Ebd., S. 137. Vgl. S. 99f., 113f., 118f. u. 132f.

261 Zu Schopenhauer als moglicher Quelle physiologischer Fehlinterpretation der
Transzendentalphilosophie vgl. ebd., S. 103-5 u. 120-31.

262 Vgl.ebd., S.107f., 111-14, 116, 132f. u. 135f.

263 Hier einmal kritisch B. Glatzeder: Perspektiven der Wiinschbarkeit, S. 52, die nur
eine ,,gewisse Ambiguitit” in Nietzsches Argumentation konstatiert, wo es um
den Status der Metaphysikkritik als solcher geht.

264 U. Claeges: Der maskierte Gedanke, S. 81.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

weitergehende Fragen verbunden, die den inkonsistenten epistemologischen Sta-
tus der historischen Philosophie verdeutlichen. Wer so klar unterscheidet zwi-
schen empirischer Wahrheit (Werden) und empirischem Irrtum (durch Sprache
fingiertes Sein, dem ,,Nichts in der wirklichen Welt entspricht” (31)), setzt der
nicht notwendig sowohl einen ontologischen Wahrheitsbegriff als einen auch
(tiberlegenen) Standpunkt voraus, der (jenseits der Sprache!?) zwischen fiktiona-
ler und wirklicher Welt zu differenzieren weiB?*®> Es taucht wieder die Argu-
mentationsfigur auf, die sich so darstellt, dass erst ,die* Erkenntnis ihre mogliche
,Reichweite* tiberschreitet, um am Ende ihre vollige Nichtigkeit zu konstatieren.
Ein Aufhebungsprozess der nur eine Wahrheit iibrig ldsst: Alle menschliche Er-
kenntnis ist unwahr, das aber konnen wir zu unserem Erschrecken erkennen.
Schlussendlich ist die Universalisierung des Irrtums und seine Lebensnotwen-
digkeit zu konstatieren. Irrtum verweist notwendig aber auf Wahrheit, deren Sta-
tus in der Metaphysikkritik uneindeutig ist, was dazu fiihrt getrennte Argumenta-
tionsebenen zu entdifferenzieren. Was ist Wahrheit, wenn alles Irrtum ist? Wenn
die Wahrheit verabschiedet ist, ist dann nicht auch der Begriff des Irrtums not-
wendigerweise belanglos? Dann stellt sich aber auch die Frage, wieso iliberhaupt
Kfritik an der Metaphysik? Begriindbar ist sie so nicht mehr:

,.Metaphysik ist Irrtum; aber die Konsequenz dieser Feststellung darf nicht sein, statt
des Irrtums Wahrheit zu wollen. Denn die Wahrheit ist todlich — Dies ist eine Folge der
metaphysikkritischen Weltverdoppelung Weltr (W) [wahre Welt des Werdens; d. Verf.] —
Welt (F) [falsche Welt von Sprache und Sein; d. Verf.]. Diente sie frither dazu Meta-
physik als Irrtum zu entlarven, so scheint sie nun eingesetzt zu werden, den Irrtum als
solchen zu verteidigen. Wer statt des Irrtums Wahrheit will, wird mit der ,Wahrheit*
konfrontiert, dafl das Weltgeschehen insgesamt und damit auch das menschliche Leben
vollig sinnlos ist.“*

Nietzsches metaphysikkritische Wissenschaft weist sich selbst am Ende nicht als
befreiend, sondern als inkonsistent aus. Wenn der Freigeist Griinde und nicht
Glauben verlangt, so ist ihm hier nicht mehr zu folgen, da er iiber die letzthinnige
Basis — die These von der unerkennbaren (!?) Welt des Werdens — seiner gesam-
ten Argumentation keine Rechenschaft ablegt. Er bedient sich zur Begriindung
seiner positivistischen Metaphysikkritik immer wieder Argumenten, die hinter
das erreichte kritische Reflexionsniveau zuriickfallen, iiber welches wie dargelegt
insbesondere der Nachlass Zeugnis ablegt. Nietzsche ,hatte die Freigeisterei in

265 Gegen (metaphysisch) privilegierte Erkenntnisse wendet sich Nietzsche explizit:
es gibt keinen ,,unmittelbaren Blick auf das Wesen der Welt“, kein ,,Loch in dem
Mantel der Erscheinung®, durch welchen ,bevorzugte Menschen®, ohne ,,die
Miihsal und Strenge der Wissenschaft, vermoge eines wunderbaren Seherauges
etwas Endgiiltiges und Entscheidendes iiber die Welt mitzutheilen vermochten®
(KSA 8, 467).

266 U. Claeges: Der maskierte Gedanke, S. 154.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 241

eine Position manévriert, die widerspruchsfrei nicht mehr begriindbar war.**’

Am Ende trifft die Universalisierung des Scheins und des Irrtums zwangsldufig
das eigene Unternehmen.

Nietzsche ldsst, was den ambivalenten Charakter des eigenen Unternehmens
nochmals unterstreicht, die ,,absolute Moglichkeit* (29) einer metaphysischen
Welt offen, deren Erkenntnis aber die ,,gleichgiiltigste aller Erkenntnis® (30) wé-
re, da man von ihr ,,gar Nichts aussagen® (29) konne. Offensichtlich hat Nietz-
sche in diesem Falle Kants Ding an sich ,vor Augen‘. Dass Nietzsche dieses
missinterpretiert und dies weitreichende Folgen hat, ldsst sich, die Diskussion um
den epistemolgischen Status seiner radikalen Aufklidrung zum Abschluss zu brin-
gen, an seiner Kritik der Moral und des Begriffs des freien Willens skizzieren.*®
Nietzsches ,,Fabel von der intelligiblen Freiheit* steht paradigmatisch fiir seine
Moralkritik:

Zuerst nennt man einzelne Handlungen gut oder bose ohne alle Riicksicht auf deren
Motive, sondern allein der niitzlichen und schédlichen Folgen wegen. Bald aber vergisst
man die Herkunft dieser Bezeichnungen und wihnt, dass den Handlungen an sich ohne
Riicksicht auf deren Folgen, die Eigenschaft ,gut oder ,bose* innewohne [...] — also da-
durch, dass man, was Wirkung ist als Ursache fasst. Sodann legt man das Gut- oder Bo-
se-sein in die Motive hinein und betrachtet die Thaten an sich als moralisch zweideutig.
Man geht weiter und giebt das Pridicat gut oder bose nicht mehr einzelnen Motive,
sondern dem ganzen Wesen eines Menschen [...]. So macht man den Menschen fiir sei-
ne Wirkungen, dann fiir seine Handlungen, dann fiir seine Motive und endlich fiir sein
Wesen verantwortlich. Nun entdeckt man schlieBlich, dass auch dieses Wesen nicht
verantwortlich sein kann, insofern es ganz und gar nothwendige Folge ist [...]. Damit ist
man zur Erkenntnis gelangt, dass die Geschichte der moralischen Empfindungen, die
Geschichte eines Irrthums, des Irrthums von der Verantwortlichkeit ist: als welcher auf
dem Irrthum von der Freiheit des Willens ruht* (62f.).

Inwieweit diese Kritik an der Willensfreiheit ihren Impuls in der Uberwindung
eines falschen Schuld- und Siihnebewusstseins hat und ob sich hiermit eine Vor-
stellung zu steigernder individueller Autonomie verbinden kann, wird spiter zu
diskutieren sein. Wie immer man Kants dualistische Konzeption der Scheidung
des Menschen in einen empirischen und intelligiblen Charakter, der Differenz
von Erscheinung und Ding an sich analog, im Einzelnen beurteilen mag®®’, so ist

267 H. Ottmann: Philosophie und Politik bei Nietzsche, S. 179.

268 Da diese Thematik noch ausfiihrlich erortert wird, beschrianke ich mich hier aber-
mals auf die Voraussetzungen von Nietzsches Kritik; auf die Darstellung argu-
mentativer Einzelheiten wird daher verzichtet.

269 Eine an der ,Antinomie des Universalismus‘ problemorientierte Diskussion der
Aporien, Dichotomien aber auch der Potentiale der kantschen Moralphilosophie,
bietet G. Schweppenhéuser: Die Antinomie des Universalismus, bes. S. 37-60.
Wie sich noch zeigen wird, habe ich im Ubrigen eigene ,tierische‘ Probleme mit
der kantschen Moralphilosophie.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

doch der unbestreitbare Kern der transzendentalen Idee der Freiheit, Willensfrei-
heit und somit Autonomie als widerspruchsfrei denkbar zu konzipieren.””’ Wenn
die kritische Vernunft auf die Erkenntnisse von Gegenstinden moglicher Erfah-
rung restringriert ist, bleibt die Denkmdoglichkeit von individueller Spontanietit,
die nicht der Naturkausalitdt unterworfen, welche die Welt der Erscheinung be-
stimmt, sondern frei ist. Wider die positivistische Negation der Willensfreiheit,
die selbst eine nicht durchschaute ,,schlechte Metaphysik“ einer mythologischen
Affirmation des ,,Naturzwangs“271 ist, dient Kants Bestimmung der Grenzen
sachhaltiger Erkenntnis der Rettung der (Denk) Moglichkeit von Freiheit:

,.Freiheit aber ist eine bloBe Idee, deren objektive Realitit auf keine Weise nach Natur-
gesetzen, mithin auch nicht in irgendeiner moglichen Erfahrung, dargetan werden kann
[...]. Sie gilt nur als notwendige Vorraussetzung der Vernunft in einem Wesen, das sich
eines Willens, d.i. eines bloen Begehrungsvermogen noch verschiedenen Vermogens
[...] bewulit zu sein glaubt. Wo aber die Bestimmung nach Naturgesetzen authort, da
hort auch die Erkldrung auf, und es bleibt nichts iibrig als Verteidigung, d.i. Abtreibung
der Einwiirfe derer, die tiefer in das Wesen der Dinge geschaut zu haben vorgeben und
darum die Freiheit dreust fiir unméoglich erkldren. >

In Kants groBer Vorrede zur zweiten Auflage zeigt sich die Bedeutung des Pri-
mats der praktischen vor der theoretischen Vernunft in ihrer ganzen Tragweite
und unterstreicht, dass die Unterscheidung von Ding an sich und Erscheinung, so
vielfiltig — ob idealistisch oder materialistisch — die Kritik?”* einer solchen An-

270 Vgl. auch J. Ritsert: Bestimmung und Selbstbestimmung, S. 29ff.

271 Gerhard Schweppenhiuser: Nietzsches Uberwindung der Moral. Zur Dialektik der
Moralkritik in Jenseits von Gut und Bose und in der Genealogie der Moral, Wiirz-
burg 1988, S. 43.

272 1. Kant: Grundlegung der Metaphysik der Sitten, S. 96.

273 An drei prominente Kritiken sei erinnert: a.) der auf Fichte zuriickgehende Ein-
wand, dass das Ding an sich, von dem wir nichts wissen, doch nur in unserem
Wissen ist; b.) als Konsequenz hieraus, die auf seine Art und Weise auch Nietz-
sche teilt, ,,daB dies caput mortuum selbst nur das Produkt des Denkens ist” (G.
W. F. Hegel: Enzyklopidie der Wissenschaften Bd. 1, S. 121), womit die Diffe-
renz zwischen Denken und Sein wieder eingezogen ist. Wir haben es mit dem
idealistischen Fehlschluss zu tun, aus der Tatsache, dass uns das Sein nur qua
Bewusstsein zuginglich ist, auf die Identitit beider zu schlieBen. Dies ist der nihi-
listische Kern des Idealismus, gegen den Kant seine Bestimmung des Dinges an
sich einfiihrte: die Vernichtung der Welt im und durch den Geist. Vgl. zur Kritik
an Hegels Kant-Kritik auch K. H. Haag: Fortschritt in der Philosophie, S. 192; c.)
Engels materialistisch-praktizistischer Auflosungsversuch: ,,Wenn wir die Rich-
tigkeit unsrer Auffassung eines Naturvorganges beweisen konnen, indem wir ihn
selbst machen, ihn aus seinen Bedingungen erzeugen |[...], so ist es mit dem Kant-
schen unfafibaren ,Ding an sich® zu Ende” (MEW 21, 276). Nein! Auch die voll-
stindigste Erkenntnis der Erscheinung sagt nichts iiber das innere ,Prinzip‘ eines
Gegenstandes aus, da dieser eben kein Gegenstand empirischer Forschung ist; es
besteht ,.kein gradueller Unterschied* zwischen diesen Ebenen. Vgl. zu Engels
auch K. H. Haag: Fortschritt in der Philosophie, S. 108-11, sowie prinzipiell zum

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 243

nahme sich darstellen mag, sie sicher nicht, wie Nietzsche behauptet, vollig in-
haltsleer ist, sondern mit der so konzipierten Beschrinkung menschlicher Er-
kenntnisse auf Gegenstdnde moglicher Erfahrung die Vernunft vor der Selbstzer-
storung bewahrt; mag diese sich nun als ein Verfangen in den Antinomien reiner
spekulativer Vernunft darstellen oder durch die Uberschreitung der Erkenntnis-
reichweite empirischer Forschung, die sich selbst ad absurdum fiihrt, charakteri-
siert sein:

,,»80 aber, da ich zur Moral nichts weiter brauche, als dafs Freiheit sich nur nicht selbst
widerspreche, und sich also doch wenigstens denken lasse [...], daf} sie also dem Na-
turmechanismus eben derselben Handlung [...] gar kein Hindernis in den Weg lege: so
behauptet die Lehre der Sittlichkeit ihren Platz, und die Naturlehre auch den ihrigen,
welches aber nicht Statt gefunden hditte, wenn nicht Kritik uns zuvor von unserer un-
vermeidlichen Unwissenheit in Ansehung der Dinge an sich selbst belehrt, und alles,

was wir theoretisch erkennen kénnen, auf blof3e Erscheinungen eingeschrénkt héitte.**™

Nietzsches berechtigtes Insistieren auf die ,irreduzible Naturbasis des Wil-
lens“*” und den historischen Charakter einer jeden Moralphilosophie sowie seine
Kritik der ,,idealistische[n] Hypostasierung einer intelligiblen Freiheit*’® ange-

sichts realexistierenden Zwangs gesellschaftlicher Verhiltnisse stehen in ihrer

Ding an sich, S. 73. Allegra de Laurentiis fasst in ihrer Studie: Marx’ und Engels’
Rezeption der Hegelschen Kantkritik: ein Widerspruch im Materialismus, Frank-
furt/Main 1983, zusammen, dass die ,,Idee einer absoluten Erkennbarkeit der Welt
[...] — entgegen mancher Behauptung von Engels — aus einer materialistischen
Lehre ausgeschlossen werden* mu83. ,,Eine solche Idee hat nur unter der absolut-
idealistischen Pramisse einen Sinn, dal Wirklichkeit immer schon und in allen
Bereichen vom Geist durchdrungen ist, ihm also schon im Prinzip nicht widerste-
hen konne* (S. 123f.). Vgl. S. 10-15, 21, 50f., 79-81, 83f., 89 u. 124-26. Eine be-
rechtigte Kritik hingegen miisste auf den Teil von Kants Transzendentalphiloso-
phie zielen, der ihre Offnung zum absoluten Idealismus markiert: die Degradie-
rung der Erscheinung als des allein vom erkennenden Subjekt Prinzipierten. Hier-
gegen wendet sich m.E. Adornos Insistierung auf die Priponderanz des Objekts
als eine Reflexion auf das Konstitutum als Konstituens des Konstituens, die des-
sen Dignitit restituiert, indem sie die vermeintliche Allmacht — Ausdruck der
Herrschaft des Geistes iiber die Natur — transzendentaler Subjektivitdt konterka-
riert. In dieser Kritik ist auch die Differenz von Kants Ding an sich und Adornos
Nichtidentischem zu lokalisieren. Dass indes auch Adornos Ausfithrungen zu die-
ser Thematik nicht widerspruchsfrei sind und das Theorem der Priponderanz des
Objekts immer wieder Gefahr lduft, sich doch vorkritischer ontologischer ,Bewei-
se‘ zu bedienen, zeigt der hervorragende, sehr konzentrierte Aufsatz von Annett
Bargholz: Identitéit und objektiver Widerspruch. Zum Problem immanenter Kritik
in Adornos Negativer Dialektik, in: Diethard Behrens (Hg.), Materialistische
Theorie und Praxis. Zum Verhiltnis von Kiritischer Theorie und Kritik der Politi-
schen Okonomie, Freiburg 2005, S. 157-215. Zu Kant vgl. bes., S. 187-204. Vgl.
auch das Schlusskapitel meiner Arbeit.

274 1. Kant: Kritik der reinen Vernunft, B XXIX.

275 G. Schweppenhiuser: Nietzsches Uberwindung der Moral, S. 32.

276 Ebd, S.23.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

emanzipatorischen Dimension hier (noch) nicht zur Debatte. Es sei vielmehr auf
eine fiir den zweiten Hauptteil konstitutive Dimension von Kants Moralphiloso-
phie verwiesen, die sich paradigmatisch in der Feststellung artikuliert, dass der
Mensch ,keine Sache* ist, was den moralischen Imperativ begriindet, diesen nie
,,blof} als Mittel“, sondern ,,als Zweck an sich selbst?”?
handeln. G. Schweppenhiuser fasst zusammen:

zu betrachten und zu be-

,.Die Idee universaler Emanzipation ist unlosbar mit dem Begriff der Autonomie ver-
bunden. Doch dieser utopisch-emanzipatorische ,UberschuB‘ der Kantischen Moralphi-
losophie und Implikationen seiner Freiheitslehre werden bei Nietzsche nicht in den
Gang der Reflexion aufgenommen. Das fiihrt zur abstrakten Negation des Telos der
idealistischen Moralphilosophie, das doch durch immanente und praktische Kritik dia-
lektisch aufzuheben wire. Aufkldrung iiber die Genesis der Moral darf nicht den Gel-
tungsanspruch dessen negieren, das stets auch Inhalt moralphilosophischer Reflexion
ist: der Antizipation einer menschlichen Gesellschaft in den Ideen praktischer Ver-

nunft €278

Hier klingt die Dimension des Politischen an, der sich das Kapitel abschlieBend
zugewandt wird. Nietzsche akzeptiert in seiner freigeistigen Phase nicht nur die
Aufkliarung als positives geistesgeschichtliches Ereignis, sondern auch die politi-
sche Moderne als nicht mehr revidierbares und partiell begriiBenswertes Faktum.
Nietzsche rdumt nun offen die ,,Mdglichkeit des Fortschritts* ein, der dazu fiih-
ren konnte, eine ,,neue bewusste Cultur* zu erschaffen, die ,,die Erde als Ganzes
okonomisch verwalten‘ (45) konnte und eine ,,Erdregierung® (205) mit ,,mensch-
lich-6kumenischer (457) Perspektive institutionalisieren wiirde. Motor eines
solchen Fortschritts sind der ,,Handel und die Industrie®, deren grenzenlose Dy-
namik die erhoffte ,,Vernichtung der Nationen* zeitigt, was die Bedingung der
Konstitution des ,,europédischen Menschen® als einer ,,Mischrasse* darstellt, der
jede Form des ,,Nationalismus® (309) — ,.die Krankheit dieses Jahrhunderts*
(593) — und die ,,Unart” (310) des Antisemitismus fremd sind: ,,Zukunft in eini-
gen Jahrhunderten. Okonomie der Erde, Aussterbenlassen von schlechten Racen,
Ziichtung besserer, eine Sprache. Ganz neue Bedingungen fiir den Menschen, so-
gar fiir ein hoheres Wesen? Jetzt ist es der Handelsstand, welcher ein volliges
Zuriicksinken in die Barbarei verhindert™ (KSA 8, 349).

Da ,,wenig Festes* an den Menschen ist, kann man sie durch ,,Zeit und Insti-
tutionen® sowohl zu ,,Thieren* als auch zu ,,Engeln* (355) machen, meint Nietz-
sche hierbei wohl nicht zuletzt aus dem zeitgenossischen Auge des Ziichtungsge-
dankens schielend. Es wird gar die exponiert politische Moglichkeit ins Auge ge-
fasst, dass der ,,Weg zum Freidenken‘ nicht zum ,,Freihandeln (individuell) son-
dern zum regierungsweisen Umgestalten der Institutionen® (370) fiihrt. Doch
man tdusche sich nicht: das zweite der ,,10 Gebote des Freigeistes™ lautet un-

277 L Kant: Grundlegung der Metaphysik der Sitten, S. 61.
278 G. Schweppenhiuser: Nietzsches Uberwindung der Moral, S. 94f.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 245

missverstdndlich ,,Du sollst keine Politik treiben‘ (348). Man geht wohl Recht in
der Annahme, im Freigeist nicht mehr als einen politischen Kommentator zu se-
hen, der von dem Standpunkt, dass ,,alle hohere Kultur nur zu ihrem Schaden
sich jetzt noch mit nationalen Zaunpfihlen umstecken kann* (572), abhold jeder
restaurativ-reaktioniren Gesinnung sich durchaus widerspriichlich zu Wort mel-
det:

Wenn Nietzsche als ,,Mittel zum wirklichen Frieden* einen radikalen Pazi-
fismus aus Stérke postuliert, ein ,,Sich wehrlos machen, wihrend man der Wehr-
hafteste war*, dessen Kern, dem Geiste Kants verpflichtet, die Zertrimmerung
des ,,Heerwesen[s]* (KSA 2, 678) darstellt, d.h. jener Organisation deren Zweck
die ,,Vorbereitung und Durchfiihrung der organisierten kollektiven physischen
Gewaltanwendung: des Krieges*>”® ist, so hilt das den Freigeist keineswegs da-
von ab, die ,,nationale Idee [!] und Kriege als ausgezeichnete Gegenmittel gegen
Revolution* (381) anzuempfehlen (KSA 8, 381). Der Krieg bleibt zur Erhaltung
und Forderung einer lebendigen Kultur ,,unentbehrlich® (KSA 2, 311), ja die
,.hoch cultivierte Menschheit und daher nothwendig matte Menschheit, wie die
der jetzigen Européer, bedarf ,,nicht nur der Kriege, sondern der grossten und
furchtbarsten Kriege — also zeitweiliger Riickfille in die Barbarei” (312). Dass
Nietzsches Apologie des kulturnotwendigen Krieges keineswegs metaphorisch
zu interpretieren ist, geht eindeutig daraus hervor, dass er noch die elaboriertes-
ten ,,Surrogate des Krieges* (312), als zu schwach befindet.

Nietzsches Bekenntnis zur Aufkldrung ist zudem mit einer strikten Absage
an die Franzosische Revolution, zwischen beiden ein dichotomisches Gegensatz-
verhiltnis konstruierend, verbunden.”® Es sind nach wie vor ,,Rousseau’s wis-
senschaftliche Thorheiten und Halbliigen* tiber die vermeintlich urspriinglich gu-

279 Markus Euskirchen: Militdrrituale. Analyse und Kritik eines Herrschaftsinstru-
ments, Koln 2005, S. 45. Ich zitiere diese Schrift keineswegs willkiirlich: Zum
einen bringt sie das sozialwissenschaftlich wenig behelligte Militédr als ,,soziale
Organisation, die uniformiert, kaserniert, bewaffnet und dem Prinzip von Befehl
und Gehorsam unterworfen ist, und die von einem Staat unterhalten wird, um be-
stimmte Macht-, Herrschafts- oder Produktionsformen durchzusetzen, aufrechtzu-
erhalten oder zu verteidigen™ (S. 45), auf den Begriff und zeigt so die ,,Ver-
schrinkung der drei Komplexe Staat/Militir, Nation und Kapitalismus im moder-
nen Herrschaftsgefiige” als einer ,historisch-systematischen Logik* (S. 58) fol-
gende auf. Zum anderen ist die Darstellung des ,,Militérritual[s] als Herrschaftsri-
tual“ (S. 37) ein wesentliches Beispiel dafiir, wie sich Elemente einer politischen
Theorie der Emanzipation des Nichtidentischen ,,in bestimmter Negation [...],
gemil} der bestehenden Gestalt von Unfreiheit (Th. W. Adorno: Negative Dia-
lektik, S. 230) konkretisieren lassen: Das Militér ist als ,totale Institution®, die auf
Erzwingung von und auf Erziehung zu unmittelbarer physischer Gewalt (T6ten)
ausgerichtet ist, auf hierarchischen, anti-demokratischen Befehls- und Gehor-
samsstrukturen basiert und auf die prinzipielle Zerstorung von Individualitét ange-
legt ist, das organisatorische Gegenmodell zur Emanzipation des Nichtidenti-
schen.

280 Vgl. zu dieser Konstruktion U. Marti: Der grole Pobel und Sklavenaufstand, S.
11-14, und H. Ottmann: Philosophie und Politik bei Nietzsche, S. 156-63.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

te, aber von den gesellschaftlichen Institutionen korrumpierte Natur des Men-
schen, die ,,politische und sociale Phantasten* dazu verfiihren, den ,,Umsturz al-
ler Ordnungen* (299) zu fordern. Dem Irrglauben, dass die Revolution das ,,stol-
zeste Tempelhaus des Menschenthums gleichsam von selbst errichte, hélt Nietz-
sche den vermeintlich durch Voltaire vertretenen reformerischen ,,Geist der Auf-
klarung und der fortschreitenden Entwickelung® (299) entgegen. Alles ,,Halbver-
riickte, Schauspielerische, Thierisch-Grausame, Wolliistige* stelle die ,,revolu-
tionédre Substanz® dar, welche den ,,Lichtglanz* (654) der Aufkliarung zu verdun-
keln drohe. Die ,,Vermischung® von Revolution und Aufkldrung sei eine ,,perfi-
de[r]* Verunreinigung, die es ein fiir allemal zu beseitigen gelte: Die Revolution
ist ,,nachtriglich in der Geburt zu ersticken® (654).

Die Demokratie, daran lidsst Nietzsche keinen Zweifel, ist ,,unaufhaltsam®
(671). Die demokratischen Institutionen werden aber weniger an sich als viel-
mehr als Instrumente der Priavention gegen unerwiinschte politische und gesell-
schaftliche Entwicklungen begriiit. Sie sind sowohl ,,Quarantine-Anstalten
gegen die alte Pest tyrannenhafter Geliiste. Als solche sehr niitzlich und sehr
langweilig* als auch, die ,nivellierte Mittelstandsgesellschaft® antizipierend, Mit-
tel welche qua ,,Steuerschraube® und ,,Progressivsteuer dem Capitalisten-, Kauf-
manns- und Borsenfiirstenthum an den Leib gehen und in der That langsam einen
Mittelstand schaffen, der den Socialismus wie eine iiberstandene Krankheit ver-
gessen darf* (684). Nietzsches Prognosen — ,,Ich rede von der Demokratie als
von etwas Kommenden* (685) — sind durchaus als hellsichtig zu bezeichnen. Das
,-praktische Ergebniss dieser um sich greifenden Demokratisierung wird zunéchst
ein europdischer Volkerbund sein“ (684), dann das Ende des ,,Aberglaubens® an
eine ,,gottliche Ordnung der politischen Dinge* (306), die im neoliberalen ,,Tod
des Staates miindet: ,,Privatgesellschaften ziehen Schritt vor Schritt die Staats-
geschifte” (304) inklusive der Verwaltung des Gewaltmonopols an sich und
iibertragen die ,,gesetzgebende Korperschaft den ,,speciellesten Sachverstindi-
gen*, die eine technokratische ,,Herrschaft der Wissenden* (507) verkorpern.

Nietzsches Konzeption einer liberal-demokratisch fundierten, auf sozialen
Ausgleich wider ,,Umsturzgeister und Besitzgeister* (503) gerichtete Technokra-
tie ist modern und meilenweit von fritheren reaktionir-utopischen Vorstellungen
entfernt. Die Hauptfeinde bleiben aber dieselben: Sozialismus und Arbeiter-
emanzipation. Der ,,Staat ist eine kluge Veranstaltung zum Schutz der Individuen
gegen einander* (197), der in Unterdriickung des Individuums umschlédgt, wenn
dieser sich verabsolutiert. Es ist dies eine im Hinblick auf das 20. Jahrhundert als
richtungsweisend anzuerkennende Kritik am Staatssozialismus, die auch Marx
und Engels geteilt hitten:

,.Der Socialismus ist der phantastische jiingere Bruder des fast abgelebten Despotismus,
den er beerben will [...]. Denn er begehrt eine Fiille der Staatsgewalt, wie sie nur je der
Despotismus gehabt hat, ja er {liberbietet alles Vergangene dadurch, dass er die formli-
che Vernichtung des Individuums anstrebt: als welches ihm wie ein unberechtigter Lu-

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 247

xus der Natur vorkommt und durch ihn in ein zweckmissiges Organ des Gemeinwesens
umgebessert werden soll* (307).

Wer wiirde bestreiten, dass ein solcher Staatssozialismus die ,,allerunterthinigste
Niederwerfung aller Biirger* verlangt, welche er indessen allein durch den ,,dus-
sersten Terrorismus® (308) zu gewihrleisten vermochte. Der Sozialismus bleibt
fiir Nietzsche ein Argernis, auch wenn er ihm zugesteht, dass er eine ,,Kraftquelle
des Geistes* (KSA 8, 483) sein kann und ganz und gar zu ,,Recht” davon aus-
geht, dass ,,wir Menschen dieser Zeit [...] gleich® (412) sind. Der Sozialismus
geht insgesamt aber von falschen Primissen aus und zieht kulturgefihrdende
Schliisse. Das Leben in sozialistisch ,,geordneten Zustidnden* ,verzirtelt® die
Menschen und zerstort die ,,Freiheit der Wildniss* (481), d.h. die Basis des he-
roisch-schopferischen Menschen, der nicht sicheres ,,Wohlleben* verlangt, son-
dern ,,wilde Krifte und Energien* (KSA 2, 196) benétigt. Gegen ,,Plato’s utopis-
tische Grundmelodie, die jetzt noch von den Socialisten fortgesungen wird®, in-
sistiert Nietzsche darauf, dass sich der Mensch gegeniiber dem nicht personlichen
Gemeinschaftsbesitz stets ,,als Rduber oder liiderlicher Verschwender* (680) auf-
fithren wird. Man lasse sich daher nicht blenden, wenn Nietzsche die ,,Ausbeu-
tung des Arbeiters* als eine ,,Dummbheit, ein[en] Raub-Bau auf Kosten der Zu-
kunft* (682) anklagt, das ,,anonyme[n] und unpersonliche[n] Sklaventhum[s]*
des Arbeiters unter die ,,Maschine* geiflelt und die Opferung von Menschen als
,.Mittel zum Zwecke der Gesellschaft” (633) als das ,,unzweideutigste Anzeichen
von einer Geringschitzung der Menschen® (325) bezeichnet. Der Sozialismus
bleibt Ressentiment geladene ,,Begehrlichkeit”, die versucht, die notwendigen
Bedingungen - ,,Gewalt, Sklaverei, Betrug“ — der ,alten Kultur ,,weg[zu]-
decretiren* (293). Anstelle der Revolution weill Nietzsche allein ,,allmdhliche
Umschaffungen des Sinnes* (294) anzuempfehlen, was indes nichts an der Tat-
sache dndert, dass fiir eine ,,hohere Cultur® die Scheidung der Gesellschaft in die
.Kaste der Zwangs-Arbeit und die Kaste der Frei-Arbeit (286) unabdingbare
Voraussetzung bleibt, wobei freilich auch der ,,Staatsmann, Kaufmann, Beam-
te[n], Gelehrte[n]* (232) zu den ,,Sclaven* (231) der Kultur zu zéhlen sind.”®’
Nietzsche vollzieht wie H. Ottmann schon beschrieben hat, die platonische
Wendung vom besten Staat der ,Politeia‘ zum zweitbesten Staat der ,Nomoi* auf
seine Art und Weise noch einmal nach, was nicht nur eine strukturelle Analogie
der Transformation des urspriinglichen Ideals in eine ,realititsgerechte* Konzep-
tion bezeichnet, sondern auch inhaltliche Aspekte aufweist.”®? Die moderne De-
mokratisierung der Politik anerkennend, plddiert Nietzsche fiir eine Politik des
Ausgleichs und der MiBigung, die sich wohltuend von den politischen Monstro-
sititen fritherer Ansichten abhebt. Allerdings steht auch diese Konzeption des
Politischen ganz im Geiste der Bekdmpfung des Sozialismus, der per se mit auto-

281 Vgl. U. Marti: Der groe Pobel- und Sklavenaufstand, S. 154-57.
282 Vgl. H. Ottmann: Philosophie und Politik bei Nietzsche, S. 147-50.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

ritdrem Staatssozialismus und abstrakter Gleichmacherei identifiziert wird. Dies
verleiht Nietzsches politischen Uberlegungen, trotz nicht zu leugnender Einsich-
ten in Tendenzen und Gefahren der modernen Politik und Gesellschaft, einen ins-
trumentellen Charakter. Letztlich ist eine ,,Neigung zur Apolitie“*®* zu konstatie-
ren. Die Aufkldrung des Freigeistes bleibt ein individuelles Projekt: ,,noch ist es
die Zeit des Einzelnen“ (702), dessen unbindiger ,,Zug zur Freiheit* (469) —
,keine Sitte kein Herkommen* (KSA 8, 408) achtend, ,,weder gut noch bose*
(312) — daran arbeitet, die ,,Leidenschaften der Menschheit allesamt in Freuden-
schaften umzuwandeln* (KSA 2, 569). Nietzsches ,,Kritik der Moraliiit ist eine
hohe Stufe der Moralitit™ (KSA 8, 544), die aller Herrschaft abhold die Autono-
mie des Einzelnen bis zu dem Punkt forciert, an dem sich die Selbstzerstérung
des eigenen Projekts im schrankenlosen Willen zu erscheinen gibt. Politisch ge-
wendet korreliert dieser Feststellung, dass Nietzsches Emanzipation des Einzel-
nen von sozialen, politischen und moralisch-religiosen Bindungen die Stérke sei-
ner radikalen Aufkldrung nicht weniger zu Tage treten ldsst, als sie ihre man-
gelnde politische und gesellschaftliche Fundierung und Vermittlung aufzeigt,
welche den moglichen Umschlag von autonomer Individualitédt in apolitischen,
weltfliichtigen Solipsismus begriindet.

2.5.2 Retrospektive

Nietzsche sah in seiner radikalen Aufkldrung ,.eine Art Siithne* dafiir, dass er
einer ,,gefdhrlichen Aesthetik Vorschub leistete” (KSA 8, 531): ,,Ich war verliebt
in die Kunst mit wahrer Leidenschaft und sah zuletzt in allen Seienden nichts als
Kunst*“ (500). Er wollte sich nicht mehr ,,undeutlich und hochtrabend* (540), das
Genie und seine unsauberen Mafstibe als ,,Feind der Wahrheit“ (KSA 2, 361)
kritisierend, ausdriicken: ,,Ich hatte die Lust an Illusionen satt” (KSA 8, 500).
Den , Lesern meiner fritheren Schriften will ich ausdriicklich erkldren, daf} ich
die metaphysisch-kiinstlerischen Ansichten, welche jene im Wesentlichen be-
herrschen, aufgegeben habe: sie sind angenehm aber unhaltbar* (463). In der Tat
ist der Bruch zwischen der Freigeisterei und der Artistenmetaphysik auf dem Ge-
biete der Asthetik am eklatantesten.’®* Dieser Bruch markiert den Einschnitt, an

283 Ebd., S. 125.

284 Der MiBigung im Politischen in ,Menschliches, Allzumenschliches® entspricht
eine Entmythologisierung der Kunst und des Genies: ,,der Wahrheitssinn des
Kiinstlers* hat gegeniiber dem des Wissenschaftlers eine ,,schwichere Moralitit*
(142); seine Werke sind die ambivalente ,Erleichterung des Lebens: sie ,,be-
schwichtigen und heilen nur vorldufig [...]; sie halten sogar die Menschen ab, an
einer wirklichen Verbesserung ihrer Zustinde zu arbeiten (143). Selbst die Mu-
sik spricht ,,nicht vom ,Willen‘, vom ,Ding an sich* (...). Der Intellect selber hat
diese Bedeutsamkeit erst in den Klang hineingelegt* (175). Die Kunst wird bereits
von der ,,Magie des Todes* umspielt: der ,,wissenschaftliche Mensch ist die Wei-
terentwickelung des kiinstlerischen* (186). Vgl. zur Kunst als Verbreiterin des
,unreinen Denkens* (144) KSA 2, 145, 150, u. 450; KSA 8, 431, 476, 487 u. 490.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 249

dem eine die Entwicklung des Denkens des jungen Nietzsche zusammenfassende
Riickschau geboten ist:

Friih, bereits vor jeder Lektiire Schopenhauers, war der ,Keim des Ernsten®
im Denken des jungen Nietzsche gelegt. Das ewige Werden, die Auflosung des
Seins in das Spiel des Entstehens und Vergehens, ist der tragische Grundgedan-
ke, der untrennbar mit Nietzsches lebenslangem Versuch legiert ist, trotz des En-
des aller philosophisch-metaphysischen und religios-christlichen Rechtfertigun-
gen des Daseins und der diesem inkorporierten Hoffnungen das Leben als ganzes
heilig zu sprechen. Die krisenhafte Erfahrung des Seins als fundamentale Disso-
nanz sollte nicht in den resignativen Pessimismus der Weltablehnung fiihren:
Pessimismus aus Stérke, die Widerspriiche des Daseins schmerzvoll anerkennend
und affirmierend, lautet das Gegenprogramm. Nietzsches frithe tragische Philo-
sophie ist keineswegs wissenschaftsfeindlich. Begierig nimmt sie die Ergebnisse
der Naturwissenschaft auf, die ihr als empirische Verifizierung des ,ontologi-
schen‘ Pessimismus und epistemologischen Skeptizismus erscheinen. Von Be-
deutung ist, dass Nietzsche bereits damals Metaphysik nur noch als ,Begriffs-
dichtung* moglich erscheint. Eine Tatsache, die sich bereits in einer frithen Kritik
der Willensmetaphysik Schopenhauers niederschligt.

Nietzsches Erstlingsschrift stellt sich als Exposition bereits formierter Ge-
danken dar und greift auf Forschungen seiner wissenschaftlichen Fachausbildung
der Philologie zuriick. Anhand des Ursprungs der griechischen Tragodie fiihrt
Nietzsche die Mythologeme des Apollinischen und Dionysischen ein als zwei
aufeinander verwiesene Gegensitze, die dem Leben als solchem, der menschli-
chen Psyche, der Erkenntnis und der Kunst zu Grunde liegen. Dionysos symboli-
siert das gewaltvolle, rauschhafte und im ewigen Kampf des Werdens liegende
Wesen — das Ur-Eine — des Seins selbst, welches, was aus seinem ,Charakter®
folgt, nicht dem begrifflichen Denken (Philosophie), sondern allein der Kunst
zuginglich ist, um deren Rehabilitierung gegeniiber einer rationalistischen Wis-
senskultur (Sokratismus) es Nietzsche wesentlich geht. Es gibt kein Sein, son-
dern nur ein Werden, in dem nicht der Logos, sondern die sich selbst verschlin-
gende Daseinsgier die Regentschaft fiihrt. Diese Wahrheit iiber das Sein des
Werdens stellt sich fiir Nietzsche als lebensfeindlich dar: Der Schrecken des dio-
nysischen Werdens bedarf der Erlésung im Schein der Kunst. Mit dieser Uberle-
gung fiithrt Nietzsche einen anti-modernen dsthetischen Fundamentalismus in
seine frithe Artistenmetaphysik ein. Keineswegs aber ist Nietzsche ein Apologet
des Irrationalismus und des dionysischen Rasens. Kern seiner Ausfiihrungen ist
der gelungene Ausgleich der Krifte des Dionysischen und Apollinischen, der sich
in paradigmatischer Form in der klassischen attischen Tragddie ereignete, wih-

Das frither gefeierte Genie wird nun ,,ohne allen mythologischen und religiosen
Beigeschmack® (KSA 2, 194) betrachtet: so ,,begabte Wesen, wie ich sie mir als
Genie vorstellte, haben nie existiert” (KSA 8, 515); dessen ,,Cultus® war ein
,Nachklang* der ,,Gotter-Fiirsten-Verehrung” (KSA 2, 298), ein ,,Aberglaube®
(KSA 8, 524).

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

rend in der Gegenwart das Apollinische (lebensfeindlich) dominiert. Letzteres ist
der Ausgangspunkt seiner Kritik der okzidentalen Rationalisierungsprozesse.

Nietzsches Kritik am Sokratismus ist nicht gegen Wissenschaft und Rationa-
litat gerichtet, sondern gegen die seines Erachtens optimistische Wissensmoral.
Wider die ,Metaphysik der Logik* insistiert Nietzsche auf die Grenzen begriffli-
cher Erkenntnis: Weder reicht das begriffliche Denken an das Wesen der Dinge,
noch kann deren urspriinglich-tragische Verfasstheit aufgehoben werden. Nietz-
sche betreibt einen radikalen Selbstaufklarungsprozess, aber keine abstrakte Ne-
gation der Vernunft, die in der tragischen Erkenntnis miindet, dass menschliches
Wissen nur ein Wissen um das fundamentale Nichtwissen sein kann: jede Er-
kenntnis ist anthropomorph, d.h. den ,Dingen‘ inkongruent. Die Welt ist univer-
seller Schein, was eine Wahrheit ist, mit der der Mensch nicht leben kann. Die
Wabhrheit ist todlich, die Illusion lebensnotwendig.

Dies ist der Ausgangspunkt fiir Nietzsches frithe radikal-nominalistische
Sprachkritik, die eine psychologische Entlarvung des Intellekts darstellt. Das
Denken und sein Medium, die Sprache, zielen nicht auf Wahrheit, sondern auf
Lebenserhaltung, deren Resultat und Instrument sie zugleich darstellen. Das be-
griffliche Denken der Wissenschaft erweist sich fiir Nietzsche als die eigentliche
Illusion einer kiinstlichen Welt der Abstraktion (Sein), der nichts in der Realitit
(Werden) entspricht. Nietzsches radikal-moderner epistemologischer Skeptizis-
mus terminiert in der Aufldsung des Subjekts selbst: Herrschaft, Willkiir und
Entthronung des entfesselten Subjekts spielen ein dialektisches Spiel, welches in
seinen Aporien eines der Moderne selbst ist.

Die Einheit von Nietzsches frither Philosophie liegt im tragischen Gedanken
begriindet, der in seinen Schriften verschiedene Perspektiven einnimmt, um sich
zu verifizieren. Ob Asthetik, Psychologie oder Erkenntnistheorie, sie alle bestiti-
gen das ewige Werden und die Nichtigkeit menschlicher Erkenntnis, der alle
Wabhrheit sich als Illusion erweist. Dies ist Nietzsches Leiden, welches keines-
wegs mit einer Glorifizierung der Irrationalitdt und der abstrakten Negation auf-
kldrerischer Vernunft, wohl aber mit einer Kritik der rationalistischen Kultur des
Okzidents einhergeht, deren fortwirkende Urspriinge in der griechischen Antike
liegen. Nietzsches tragischer Gedanke begriindet auch seine Zeit- und Kulturkri-
tik der ,UnzeitgemédBen Betrachtungen®, die sich gegen die Unkultur des jungen
deutschen Kaiserreiches, Macht mit geistiger Grofe verwechselnd, wenden.
Nietzsches dort explizierte Daseinsanalyse menschlicher Zeitlichkeit untermauert
den tragischen Gedanken: Das Vergehen und die Vergangenheit sind konstitutiv
fiir das ,Tier, das nicht vergessen kann‘. Der Fluch des Vergangenen — das ,Es
war* — lastet auf dem Menschen, droht ihn zu vernichten. Jede Kultur und jedes
Individuum bedarf daher eines verniinftigen Umgangs mit seinem radikal-
geschichtlichen Wesen. Vonndoten ist ein Horizont, der durch die ,plastische
Kraft® — Vermogen der Zeitaneignung — geschaffen, die Gegenwart so weitet,
dass die Vergangenheit lebensforderlich, d.h. auf zukiinftige Handlungen ausge-
richtet, integriert wird. Dies ist der existenzial-analytische Grund von Nietzsches

- am 14.02.2026, 11:54:54.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 251

Kritik der historischen Krankheit, an der die Moderne leidet: Die alles objektivie-
rende Geschichtswissenschaft totet in ihrer Wahl- und MaBlosigkeit die Gegen-
wart mit historischem Wissen. Nietzsche fordert daher eine Absage an die Ge-
schichtswissenschaft, nicht davor zuriickschreckend, Historie in beliebige, d.h.
aber ideologische Dichtung aufzuldsen. Ein anderer Gesichtspunkt der Kultur-
analysen ist Nietzsches luzide Kritik am Fortschrittsoptimismus, die — oft iiber-
sehen — aber keine generelle Kritik an Geschichtsphilosophien darstellt, von
denen Nietzsche selbst eine pessimistische Variante konstruiert, deren ideologi-
scher Kern die Ontologisierung historischen Leids darstellt.

Nietzsches politisches Denken ist ambivalent; keineswegs ist es der Schliissel
zu seiner Philosophie. Seine unmissverstandlichen politischen Aussagen sind
sowohl ernst als auch fiir sich zu nehmen, was aber auch ausschlieft, sie allein
von den ,grofen Begriffen® seiner philosophischen Versuche her zu interpretie-
ren. Nietzsches frithe ,Politik‘ fundiert in seiner tragischen Philosophie: Der
Schrecken des Daseins blockiert die Emanzipation als Menschheitsprojekt. Kul-
tur als letzter Wert an sich bedarf der Sklaverei der Vielen zu Gunsten der weni-
gen Genies. Diese sieht Nietzsche bedroht durch die sozialistische Arbeiterbewe-
gung, die seinen politischen Hauptfeind verkorpert. Radikaler Elitismus und
Massenverachtung sind die Konstituentien seines politischen Denkens, welches
treffend als ,Neoaristokratismus® zu qualifizieren ist. Nietzsches Anerkennung
der politischen Moderne als notwendiges Durchgangsstadium zur Erfiillung sei-
ner reaktiondren Utopie des Genien-Staates, wie seine oberfldchliche Kritik an
der biirgerlichen Gesellschaft erweisen sich als Schnittstelle an dem Ankniip-
fungspunkte zum Faschismus bestehen. Dennoch: Nietzsches Individualismus,
sein sich forcierender Antinationalismus, sein Europdertum und sein Absage an
den Imperialismus, belegen nicht nur die Tatsache, dass er nicht nur kein Apolo-
get des deutschnationalen Kaiserreichs war, sondern markieren vielmehr auch die
uniiberwindbaren Grenzen einer faschistischen Vereinnahmung des politischen
Nietzsche; von seiner Philosophie einmal ganz zu schweigen.

Nietzsches Aufkldrung des Freigeistes, eine neue Schaffensperiode eroff-
nend, stellt in vielerlei Hinsicht einen Bruch mit seinem frithen Denken dar: Mé-
Bigung in politicis und Absage an den #sthetischen Fundamentalismus sind die
Stichworte. Im Zentrum steht die Emanzipation des geknechteten Individuums
aus allen falschen metaphysischen, religiosen, moralischen und sozialen Bindun-
gen; eine Befreiung freilich, die auf Grund mangelhafter politisch-sozialer Ver-
mittlung nicht davor gefeit ist, die Idee der Autonomie in Solipsismus zu {iber-
fiihren. Im Ubrigen bleibt auch fiir Nietzsches Freigeisterei der tragische Gedan-
ke an das Sein des Werdens konstitutiv. Er wird nun nicht mehr mythologisie-
rend-spekulativ dargestellt, sondern, in der Kontinuitét der frithen Sprachkritik
stehend, mit den Mitteln subversiver Genealogie und Psychologie zu verifizieren
versucht. Mit dem Pathos der Wissenschaft wird alle Metaphysik und Religion
als Illusion verabschiedet: auch hier wieder mit dem Ergebnis, dass einzig der
Schein real, die Wahrheit tddlich und der Irrtum lebensnotwendig ist. Am Ende

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

der radikalen Aufkldrung hebt sich die Erkenntnis samt ihres Trigers auf. Zwei-
fel drangt zur Verzweiflung. Eine konsistente Begriindung des eigenen Unter-
nehmens wird nicht mehr erbracht.

Nietzsches frithe Philosophie steht in der Kontinuitit der Aufkldrung, die er
radikalisierend auf sie selbst wendet: Entmythologisierung des Geistes — Logos —
und Rehabilitierung seines fiir das Leben konstitutiven Nichtidentischen — Physis
— sind Programm. Der tragische Gedanke ist hierbei die Substanz, die das Konti-
nuum in und zwischen den frithen Schriften herstellt, welche auch den Bruch der
Freigeisterei in diesem entscheidenden Punkt als nicht existent erweist. Der phi-
losophische Status — vorkritische Ontologie vs. erkenntniskritische Metapher —
des tragischen Gedankens bzw. der dionysischen Weisheit hat sich indessen als
Dreh- und Angelpunkt der gesamten Interpretation der Schriften Nietzsches er-
wiesen. Nochmals sei in diesem Kontext auf die Bedeutung des Nachlasses ver-
wiesen, welcher nur den Schluss zulisst, dass fiir Nietzsche alle Erkenntnis an-
thropomorph ist und die Restitution einer wie auch immer gearteten Ontologie
eine Unmoglichkeit darstellt: ,,Die Wahrheit! Schwirmerischer Wahn eines Got-
tes! Was geht die Menschen die Wahrheit an! Und was war die Heraklitische
,Wahrheit‘! Und wo ist sie hin? Ein verflogener Traum, weggewischt aus den
Mienen der Menschheit, mit anderen Tradumen! — Sie war die Erste nicht!* (KSA
1, 759). Worte des jungen Nietzsche, die hellhoérig machen — der verehrte Hera-
klit, ein Schwiérmer! Verlieren mit dieser Feststellung nicht aber, so die entschei-
dende Frage, wesentliche Behauptungen der tragischen Philosophie ihre argu-
mentative Begriindbarkeit? Ist hier nicht vieles weit mehr produktive Provoka-
tion denn begriindete Erkenntnis? Auf diese Aporien ist die Interpretation auf al-
len Stufen der Darstellung gestoBen. Ich denke, die Fragen miissen mit ja beant-
wortet werden. Nietzsches tiefblickende, zahllose Perspektiven aufdeckende Kri-
tik ist in letzter Konsequenz auf fundamentalen Widerspriichen begriindet. Man
kann Nietzsche nur kritisch folgen: Die sich selbst iiberschlagende Kritik — Aus-
druck der Dialektik einer sich radikalisierenden Aufkldrung des am Verlust der
Wahrheit Verzweifelnden — ist stets erkenntniskritisch auf ihre Begriindbarkeit
hin zu analysieren. Dabei offenbart sich immer wieder die Kontamination von
Erkenntniskritik und Ontologie, die sich gegenseitig ausschlie3en, als das proton
pseudos der autodestruktiven Erkenntnis. Nur durch die ontologische Fundierung
der Erkenntniskritik konnte Nietzsche viele seiner Behauptungen mit Begriin-
dungen ausstatten, die eben keine waren: Die (unmogliche) Erkenntnis des Wer-
de-Welt — des Wesen der Welt an sich — ist die Bedingung fiir Nietzsches Nega-
tion aller Erkenntnis, die selbst dann aber nur aus ihrem eigenen Jenseits stam-
men kann. Nietzsches erkenntniskritische Totaldestruktion der Wahrheit setzt die
dionysisch-antilogizistische Ontologie des Werdens voraus, die das Sein als Be-
dingung von Wahrheit/Erkenntnis negiert. Eine solche Ontologie kann Nietzsche
aber auf Grund der sich selbst zerstorenden Erkenntniskritik nicht begriinden,
sondern nur dogmatisch-dsthetizistisch setzen. Ist aber jene, wie Nietzsche ja
selbst gesehen hat, nicht begriindbar, so ist auch diese in ihrem negierenden

- am 14.02.2026, 11:54:54.


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER JUNGE NIETZSCHE | 253

Potential weit weniger absolut als der radikal Zweifelnde annahm. Gefragt bleibt
daher eine immanente Kritik, die den Anspriichen der intellektuellen Redlichkeit
Nietzsches gerecht wird.

Zu dieser gehort in der Tat aber auch die Reflexion, vorschnelle rationalisti-
sche Interpretationen ausbremsend, auf das Bewusstsein der Krise, die Nietz-
sches gesamte Philosophie verarbeitet. Nietzsche ist ein zutiefst verwundeter
Denker, der am Verlust der Wahrheit der iiberlieferten Tradition leidet: ,,Denen,
die heute nicht an dem Fragwiirdigen unseres Daseins leiden, habe ich nichts zu
sagen“ (KSA 12, 574). Die postmoderne Vereinnahmung Nietzsches ldsst sich
von einer seiner vielen Masken tduschen und verkennt somit die tragische Subs-
tanz des vermeintlich Asthetisch-Spielerischen seiner Denkbewegung: Nietz-
sches tragische Philosophie weist ihn als einen zweifelnd verzweifelnden Sucher,
Versucher Gottes™ aus, dem, im end- wie ausweglosen Labyrinth der
(Selbst)Aufkliarung gefangen, den Horizont moglicher Hoffnung wegwischend,
die Sonne der Wahrheit loskettend und ,,durch ein unendliches Nichts* (KSA 3,
481) irrend, Dionysos hinter zahllosen Ecken und Verstecken des irdischen Irr-
gartens begegnet: Chiffre seiner elementaren Erfahrung des Lebens als sich
selbst erzeugende, begehrende, iiberwiltigende und vernichtende Macht; ein
K(a)osmos reiner a-teleologischer Immanenz, in der sich der Mensch und die Ra-
tio als Ausdruck eines viel tieferen Geschehens des universellen Spiels fluktuie-
render, auf Steigerung bedachter Krifte offenbaren. Dies ist die Tiefendimen-
sion, die ,,gegen allen unbegriindeten Optimismus, bis an die Wurzeln der Exis-
tenz, bis an das (moglich gewordene) Ende der menschlichen Zivilisation***®
reicht und von der Nietzsches Denken her, als Versuch der begrifflichen Ver-
arbeitung des primdr unmittelbar Erfahrenen, nicht durch Ratio Erschlossenen,
letztlich zu interpretieren ist und die zugleich die nie abschlieBend bestimmbaren

285 ,,Als Kind Gott im Glanze gesehen* (KSA 8, 505) — ,,Eine Prozession am Fron-
leichnamsfest, Kinder und alte Minner brachten mich zum Weinen. Warum?“
(469). Es sind dies Aufzeichnungen, die gerade in ihrer Bruchstiickhaftigkeit,
Nietzsches Kampf mit Gott als Ausdruck schmerzvollen Verlustes ausweisen;
eher Trauerarbeit denn Emanzipation. Nicht zuletzt er selbst ist der ,tolle
Mensch* — ,,Ich suche Gott! Ich suche Gott!* (KSA 3, 480) — der ,,zu frith* (481)
kommt. Die Aufgeklirten, die angesichts des tollen Menschen nur Spott iibrig ha-
ben, verstehen die Botschaft vom Tode Gottes nicht: ,,Der iibersinnliche Grund
der tibersinnlichen Welt ist, als die wirksame Wirklichkeit alles Wirklichen ge-
dacht, unwirklich geworden. Das ist der metaphysische Sinn des metaphysisch
gedachten Wortes ,Gott ist tot*.” M. Heidegger: Holzwege, S. 234. Auch der
schrille Ton, den insbesondere der spite Nietzsche gegeniiber dem Christentum
anschldgt, kann nicht verbergen, was seine Apologie von Jesus gegeniiber dem
historischen Christentum und der Herrenkirche unterstreicht, dass Nietzsche kein
platter Atheist und Antichrist war, dem die Bedeutung des Todes Gottes nicht be-
wusst gewesen ist. Nietzsches Bewusstsein der Krise fundiert in der Erfahrung des
modernen Nihilismus, welcher fiir Nietzsche die ,,Grundbewegung der Geschichte
des Abendlandes* (S. 201) als solche charakterisiert.

286 R. Reschke: Denkumbriiche mit Nietzsche, S. 387.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254 | DAS BEWUSSTSEIN DER KRISE

Grenzen rationalen Nachvollzugs markiert. Jeder Interpret wird diese Grenzen
neu auszutarieren haben und Rechenschaft ablegen miissen. Wie soll man diesen
»individuellen Denker der Individualitit allgemein [...] deuten*®’, fragt V. Ger-
hardt zu Recht. Wenn die Wahrheiten der dionysischen Weisheit ,,blitzhafte Auf-
hellungen, aber keine objektivierbaren Erkenntnisse sind“288, wofiir insbesondere
die abgriindige Poetik des ,Zarathustra‘ Beleg ist, ist die Grenze des philosophi-
schen, am begriindeten Argumentieren orientierten Denkens gesprengt — imma-
nente Kritik verliert die Basis, wo dsthetisch sublimierte Ur-Erfahrung das Fun-
dament der Darstellung abgibt. Ob Nietzsches Denken in seinen tiefsten Tiefen,
in denen dessen grofe Ver-Suche zur ,,Auﬂésung“289 — die Heimkehr des Schif-
fes ,,in seine stillste Bucht (KSA 4, 343), wenn die ,,Sonne sinkt“ (KSA 6, 295),
der ,,Erde nahe, treu, zutrauend* (KSA 4, 343) — tendieren, doch Glauben ver-
langt, mag dahingestellt sein. Glaubige indessen wollte Nietzsche nicht, und der
Freigeist verlangt nach Griinden. Meine Darstellung, die Grenzen der rationalen
Nietzscheinterpretation reflektierend und die letzten, kaum verhandelbaren und
doch seinen elementaren Erfahrungshorizont begriindenden Abgriinde von Nietz-
sches Philosophie eingedenkend, bewegt sich auf einer Ebene von Nietzsches
Denken, die fraglos rationaler und somit gebotener Kritik offensteht:

Eine ,,Denkungsart, die man ,,Freigeisterei nennt, d.i. den Grundsatz, gar keine Pflicht
mehr zu erkennen. [...] so zerstort Freiheit im Denken, wenn sie gar zu unabhéngig von
Gesetzen der Vernunft verfahren will, endlich sich selbst. Freunde des Menschenge-
schlechts und dessen, was ihm am heiligsten ist! Nehmt an, was euch nach sorgfiltiger
und aufrichtiger Priifung am glaubwiirdigsten scheint [...]; nur streitet der Vernunft
nicht das, was sie zum hochsten Gut auf Erden macht, ndmlich das Vorrecht ab, der

letzte Probierstein der Wahrheit zu sein‘**

287 V. Gerhardt, Volker: Friedrich Nietzsche, 4. akt. Aufl. Miinchen 2006, S. 214.
Vgl. S. 63-67.

288 W. Ries: Nietzsche, S. 111.

289 Ebd., S. 140.

290 Immanuel Kant: Was heisst: sich im Denken orientieren?, in ders.:Werke in zwolf
Binden, Band V, Frankfurt/Main 1968, S. 267-83, hier S. 282f.

- am 14.02.2026, 11:54:54,


https://doi.org/10.14361/9783839412183-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

