3. Verortungen: Schicht und Geschlecht 147

schichtlichen Griinden — ohnehin schwer. Die Frage, wie sich soziale
Bindungen innerhalb der Gesellschaft auch symbolisch und emotio-
nal gestalten, ob dies nicht immer zunichst iiber die Konstruktion ei-
nes ,,Anderen geschieht, bevor man wahrnehmen kann, ,,dal3 das
Eigene auch Aspekte des Fremden birgt™ (Schiffauer 1996: 30) —
diese Frage steht in gewisser Weise offenbar unter Ideologieverdacht
bzw. gegen die Regeln der Political Correctness. Nun kommt der
einst geworfene ethnische Bumerang jedoch zuriick, und er trifft ins
Zentrum der Fachidentitit: Der Frage nach dem Umgang mit einem
ethnos, das nicht mehr in grauer Geschichte, sondern mitten in der
Gegenwart zu verorten ist, kann eine Europiische Ethnologie nicht
linger ausweichen. Die — nicht immer gliicklich geftihrte — Diskussi-
on um ,,multikulturelle” Konzepte gesellschaftlichen Lebens zwingt
dazu, wissenschaftlich wie politisch Farbe zu bekennen.?

Wenn Ethnizitit also von den ,,Leidenschaften der kollektiven
Identitat” handelt, wie Clifford Geertz einmal formulierte, dann
sollte unser Fach zu zeigen versuchen, wie diese Leidenschaft zu-
nichst in Europa erlernt wurde und welche unausloschliche Spur sie
in unserer Geschichte hinterlassen hat.”” Und umgekehrt wire zu
verdeutlichen, wie sich andere, weniger schmerzhafte Formen der
Erfahrung von Zusammengehorigkeit entwickelt haben — Modelle
sozialer Loyalitit, die im Schatten solcher dominanten Konzepte wie
Nation und Ethnie geblieben sind. Das Fach hat in seiner Geschichte
dazu beigetragen, derlei Alternativen unsicher und unsichtbar zu
machen. Eigene Blindheiten zu korrigieren und dabei das ethnische
Paradigma im Sinne des Verursacherprinzips gleich selbst mit zu ent-
sorgen, es in konkreten ethnographischen Studien als kulturelle
Denkfigur zu entideologisieren und zu entdramatisieren scheint mir
heute eine lohnende Herausforderung zu sein.

3. Verortungen: Schicht und Geschlecht

Mit der Frage nach der sozialen und geschlechtlichen Ortsbestim-
mung innerhalb des gesellschaftlichen Geftiges sind zwei Grundvor-
stellungen benannt, die das Thema Identitit in vieler Hinsicht wei-
terflihren bzw. es genauer fassen. Jenes generelle ,,Wer bin ich?* er-
hilt dabei die Zusatzfrage: ,,Wo stehe ich, wozu gehore ich?*. Diese
Fragen und die Antworten darauf geben zugleich Aufschliisse dar-
iber, wie wir, indem wir unsere eigene Position zu beschreiben ver-
suchen, eine allgemeine ,,Ordnung der Gesellschaft* wahrnehmen.
Die Kategorien Schicht und Geschlecht verbinden zunichst einige
gemeinsame Eigenschaften: Beides sind Beschreibungsdimensionen
individueller Identitit, die sich allerdings nur aus der Beziehung zu

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:33. © Inhakt.
im mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-146

148 I1. Begriffe und Theorien

kollektiven Identititen ergeben; beide bezeichnen meist lebenslange
Ortsbestimmungen, die selten verindert oder gewechselt werden;
und beide verkorpern in der Regel hierarchische Ordnungen, da das
soziale Oben und das geschlechtliche Mannlich in fast allen Gesell-
schaften auch flir soziale Macht stehen, also Ungleichheit nicht nur
im Sinne von ,,Anderssein‘ bedeuten, sondern auch in bezug auf so-
ziale Privilegierung und Unterprivilegierung. Worin sich beide Ka-
tegorien andererseits schon ganz oberflichlich unterscheiden, das ist
die Form ihrer kulturellen Reprisentation: Wihrend soziale Unter-
schiede alltagskulturell heute eher verdeckt und tiberspielt zu werden
scheinen, werden die Unterschiede geschlechtlicher Identitit kultu-
rell betont, ja iiberhoht — von den AuBerlichkeiten des Korper- und
Kleidungsverhaltens bis zu den Zuschreibungen innerer Werte und
Geschlechterrollen. Man kénnte auch sagen: Das eine wird gerne in
die Sphire soziologischer — wenn nicht: ideologischer — Modelle
und Spekulationen verwiesen, das andere hingegen soziobiologischen
Realititen zugeordnet. An dieser Zuschreibung und Gegeniiberstel-
lung freilich lassen sich inzwischen (wieder) Zweifel anmelden.

Theorien sozialer Ungleichheit

In der wissenschaftlichen Epistemologie gehort die Frage nach der
sozialen Schichtung zunichst einer soziologischen Betrachtungsweise
der Gesellschaft an. Sie sucht nach dem inneren Geflige und den
strukturierenden Prinzipien, die eine Gesellschaft ordnen und die
deren Beschreibung in Modellen eines Nebeneinander wie Uber-
einander sozialer Gruppen ermdglichen. Diese Vorstellung einer
horizontalen wie vertikalen Ordnung geht von der historisch wie
empirisch plausiblen Annahme aus, dal3 die Lebenschancen in jeder
Gesellschaft immer, und zwar systematisch ungleich verteilt sind. Das
Modell horizontaler Ungleichheit wiirde dabei zunichst nur ein An-
derssein voraussetzen, das auf Unterschiede in der materiellen Le-
bensfithrung und den kulturellen Lebensstilen verweist, wie sie sich
aus der Verschiedenartigkeit von Berufen und Einkommen, von
Wohnorten und Bildungshorizonten ergeben. Die Annahme einer
vertikalen Ungleichheit hingegen geht davon aus, daB sich durch die
unterschiedliche Ausstattung mit Besitz, Bildung und Status auch
eine klar abgestufte Hierarchie sozialer Macht und individueller Le-
benschancen ergibt, die dauerhaft und systematisch wirkt: Hoher
oder niedriger Sozialstatus bestimmt iiber fundamentale gesellschaft-
liche Handlungsoptionen und wird iiber Generationen vererbt, weil
sozialer Aufstieg oder Abstieg nur ausnahmsweise auftritt.
Entscheidend dabei ist die doppelte Frage, ob und wie die Men-
schen selbst diese soziale Ungleichheit wahrnehmen und wie es dann

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:33. © Inhakt.
im mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-146

3. Verortungen: Schicht und Geschlecht 149

der Wissenschaft gelingt, solche klassifizierenden Wahrnehmungswei-
sen mit empirisch iiberpriifbaren Kriterien und Schichtungsmodellen
zu verbinden. Denn deren Aufgabe kann es nur sein, das, was die
Menschen als ,,soziale Wirklichkeit wahrnehmen, in Begriffen so-
zialer und kultureller Praxis zu fassen und in seinen systematischen
materiellen wie ideellen Bedingungen zu erkliren. Die Betonung
muB dabei auf dem Wort Modell liegen, denn es bleibt stets der Ver-
such einer theoretischen Konstruktion, die das zusammenfal3t, ver-
einfacht und zuspitzt, was sich in den Alltagswelten in ebenso kom-
plexen wie komplizierten Wirkungszusammenhingen vollzieht. Zu-
gleich aber darf dieses Schichtungsmodell nicht nur deren Abbildung
sein, sondern mul3 auch das, was sich gleichsam ,,hinter dem Riik-
ken* der Menschen vollzieht, in seine Analyse einbeziehen: ,,Subjek-
tive  Wirklichkeitsvorstellung und ,,objektive” Wirklichkeitsbe-
schreibungen, ,,weiche* Interpretationen und ,,harte Daten miissen
in der Kriterienbildung also ausbalanciert werden. Diese Problem-
stellung ist selbstverstindlich auch fiir die ethnologische Betrachtung
von Kultur und Gesellschaft von hohem Interesse.

In der Geschichte der Sozialwissenschaften sind die einfluBreich-
sten theoretischen Modelle, die Strukturen sozialer Ungleichheit sy-
stematisch zu analysieren versuchen, mit den beiden Namen Karl
Marx und Max Weber verbunden. Thre Uberlegungen aus dem spi-
ten 19. und frithen 20. Jahrhundert spielen in unseren heutigen Dis-
kussionen immer noch eine zentrale Rolle — teils, indem man ihre
Uberlegungen weiterverfolgt, teils, indem man sich kritisch mit ih-
ren analytischen Begriffen und Konzepten auseinandersetzt oder gar
generell den Sinn von Klassen- und Schichtungsmodellen hinterfragt.
Ich will versuchen, ihre Grundiiberlegungen dazu, was als Gesellschaft
zu verstehen und wie deren Ordnung zu erkliren sei, in einigen we-
nigen Punkten und damit natiirlich entscheidend verkiirzt zusam-
menzufassen.

Karl Marx’ (1818-1883) Erklirungsmodell einer ,,Politischen
Okonomie* geht davon aus, daB die Epoche des Industriekapitalis-
mus in den postfeudalen Gesellschaften eine neue ,,systemische® Un-
gleichheit schaftt. Denn er sieht die Gesellschaft generell und insbe-
sondere die Industriegesellschaft wesentlich strukturiert durch die
,Produktionsverhiltnisse”, in denen die Mittel zur Erhaltung und
Gestaltung menschlichen Lebens ungleich verteilt sind: auf der einen
Seite die ,,Bourgeoisie”, das groBe Biirgertum, das allein das ,,Kapi-
tal” besitzt, also die Produktionsmittel wie Boden, Rohstoffe, Ma-
schinen, Immobilien und Geldkapital; auf der anderen Seite das
,Proletariat, die Lohnarbeiterschaft, die lediglich tiber ihre korper-
liche und geistige Arbeitskraft verfligt. Daraus entsteht fur ihn ein
uniiberbriickbarer Interessengegensatz von Kapital und Arbeit, denn

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:33. © Inhakt.
im mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-146

150 I1. Begriffe und Theorien

der kapitalistische Markt macht die Arbeitskraft zur ,,Ware®, die sich
selbst verkaufen muB und deren Ertrige privat angeeignet werden
koénnen.

In seinem Modell stehen sich damit zwei ,,Klassen® gegentiber,
die einerseits das Resultat 6konomischer Strukturen und der daraus
resultierenden politischen Macht sind (daher sein Begriff der ,,Politi-
schen Okonomie*) und die andererseits diesen Interessengegensatz,
die unterschiedliche ,,Klassenlage® auch in ihrer subjektiven Lebens-
wirklichkeit erfahren. In diesem Erfahrungs- und Lernprozel3 wird
notwendig aus der lediglich 6konomisch strukturierten ,,Klasse an
sich® die sich iiber gemeinsame Erfahrungen zusammenschlieBende
»Klasse fiir sich®: ,,Klassenlage®™ ftihrt also zu ,,KlassenbewuBtsein®.
Marx geht davon aus, dal3 sein Klassenmodell wesentlich den sozialen
Erfahrungen entspricht, die sich in den Lebenswelten der beginnen-
den Industriegesellschaft herausbilden. Dabei gibt die Theorie gewis-
sermaBen nur das Stichwort, in dem die Menschen ihre Erfahrungen
erkennen und in dessen Namen sie sich dann in politischer Absicht
versammeln: Die ,,unterdriickten Klassen®, die eigentlich den gesell-
schaftlichen Reichtum schaffen, versuchen mit den ,,Produktionsver-
hiltnissen* auch das politische Gesellschaftssystem in Richtung auf
eine herrschaftsfreie Ordnung zu veriandern.

Dieser Gesellschaftstheorie von Karl Marx, die im mittleren
19. Jahrhundert entworfen ist und nicht nur wissenschaftliche Theo-
rie, sondern auch Anleitung zum politischen Handeln sein soll, setzt
Anfang des 20. Jahrhunderts der Soziologe Max Weber (1864—1920)
eine andere Auffassung von Gesellschaft und ,,Klassen® gegentiber.
In seinem Werk «Wirtschaft und Gesellschatt sieht er es als keines-
wegs selbstverstindlich an, daBl Skonomische Lage und soziales
Bewultsein identisch sind, daf3 also ein wissenschaftliches Klassen-
modell seine unmittelbare Entsprechung in Ausdrucksformen von
KlassenbewulBtsein findet. Er argumentiert vielmehr so: ,,,Klassen’
sind keine Gemeinschaften in dem hier festgehaltenen Sinn, sondern
stellen nur mogliche (und hiufige) Grundlagen eines Gemeinschafts-
handelns dar. Wir wollen da von einer ,Klasse‘ reden, wo 1. einer
Mehrzahl von Menschen eine spezifische ursichliche Komponente
ithrer Lebenschancen gemeinsam ist, soweit 2. diese Komponente le-
diglich durch 6konomische Giiterbesitz- und Erwerbsinteressen und
zwar 3. unter den Bedingungen des (Gliter- oder Arbeits-)Markts
dargestellt wird (,Klassenlage®).” (Weber 1972: §31) Fiir ihn bleibt
»Klasse* also eine Skonomische Kategorie und Struktur, die zu-
nichst nur Auskunft gibt iiber die ,,Klassenlage™ im Blick auf mate-
rielle Lebensumstinde, auf Besitzverhiltnisse und Marktzuginge.

Um die Seite des BewuBtseins zu beschreiben, benutzt Weber statt
dessen den Begriff des ,,Standes®. In diesen ,,Stinden® sieht er Ge-

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:33. © Inhakt.
im mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-146

3. Verortungen: Schicht und Geschlecht IS1

meinschaftsbewuBtsein und Gemeinschaftshandeln verkorpert. ,,Im
Gegensatz zur rein Skonomisch bestimmten ,Klassenlage® wollen wir
als ,standische Lage® bezeichnen jede typische Komponente des Le-
bensschicksals von Menschen, welche durch eine spezifische, positive
oder negative, soziale Einschitzung der ,Ehre® bedingt ist, die sich an
irgendeine gemeinsame Eigenschaft vieler kniipft.” (Weber 1972:
534) Der aus der vorindustriellen Gesellschaft iibernommene Begrift
»Stand*“ scheint thm besser geeignet, eine sich auch in ihrem Selbst-
bild als Gemeinschaft verstehende soziale Gruppe zu beschreiben.
Diese Gruppe lebt in dhnlichen materiellen Lebensumstinden und
folgt dhnlichen sozialen Regeln, wobei Weber diesen Regelkreis mit
dem Begrift der ,,Ehre” umschreibt. Ein etwaiges ,,Gemeinschaftsbe-
wultsein“ kniipft sich bei thm also wesentlich an gemeinsame ethi-
sche Kriterien, an einen Wertehorizont aus Normen, Regeln, Ar-
beitswerten und Moralvorstellungen, der das Bewultsein der Zusam-
mengehorigkeit erzeugt. Dieser ist verbindlich fiir jeden, der diesem
Kreis angehoren will, und stiftet daher gemeinsame Erfahrung und
gemeinsames Handeln.

Marx versus Weber?

Wo Marx von ,,KlassenbewuBtsein spricht, operiert Weber mit ei-
nem ,,stindischen BewufBtsein®, das einen ,Idealtypus sozialen Ge-
meinschaftsdenkens und Gemeinschaftshandelns® umschreiben soll.
Die Interessengegensitze, die sich in diesem ,,stindischen Denken®
manifestieren, 16sen sich fuir ihn zukiinftig nicht im politischen Klas-
senkampf, sondern in der wachsenden ,,Vergesellschaftung® ehemals
lokaler Lebensformen und Lebensstile, die in der modernen Gesell-
schaft in Gestalt von Institutionalisierungs- und Uniformierungspro-
zessen notwendig fortschreitet. Was Weber wiederum mit Marx ver-
bindet, ist der doppelte Versuch, einerseits ein analytisches Modell zu
entwerfen, das die Bedingungen gesellschaftlicher Ordnung und po-
litischer Herrschaft systematisch zu erfassen vermag, und dieses Mo-
dell andererseits an Formen sozialer Erfahrung und Wahrnehmung
rickzubinden, also an ein vorwissenschaftliches Verstindnis von
,, Wirklichkeit®. Andere Klassiker der modernen Soziologie, wie
Theodor Geiger in Deutschland oder Emile Durkheim in Frank-
reich, haben diese Uberlegungen von Marx und Weber zum Teil auf-
genommen, zum Teil andere Wege eingeschlagen.

Nun wird tber die Aktualitit der Gedanken von Marx und Weber
gegenwirtig viel diskutiert, wobei Marx seine Renaissance in den
1970er Jahren erlebte, wihrend Weber sie gegenwirtig erfihrt. Diese
ungleiche bzw. zeitlich verschobene Aufmerksamkeit liegt in unserer
,»postsozialistischen Epoche® nach 1989 nahe, die das Ende der Mar-

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:33. © Inhakt.
im mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-146

152 I1. Begriffe und Theorien

xismen erklirt hat. Ob sich Ideen- und Gesellschaftsgeschichte so
einfach ,,begradigen® lassen, sei einmal dahingestellt. Jedenfalls wird
aus diesen Diskussionen deutlich, dalB3 sich zentrale Leitfragen dieser
beiden Denker auch fiir uns noch keineswegs erledigt haben, son-
dern ein vordringliches Erkenntnisinteresse sozial- und kulturwissen-
schaftlicher Forschung bleiben: Wie ordnet und gliedert sich die so-
ziale Landschaft in modernen Industriegesellschaften? In welchen
Modellen lassen sich systematische Ziige dieser Ordnung beschrei-
ben? Inwieweit stimmen solche wissenschaftlichen Erklirungsmo-
delle mit den sozialen Ordnungsvorstellungen iiberein, die den Alltag
der Menschen bestimmen, ihre Selbstbilder und Erfahrungen prigen
und in soziales wie politisches Handeln iibergehen? (Grathoft 1989)
Gesellschaftsanalyse fragt nach markanten sozialen Strukturen und
Klassifikationssystemen, die anhand von spezifischen wirtschaftlichen,
sozialen und kulturellen Indikatoren soziale Unterschiede und Un-
gleichheiten tiber lingere Zeitraume hinweg markieren.

Dieses Verfahren scheint auf den ersten Blick dazu geeignet, ge-
sellschaftliche Ordnungen unvoreingenommen, ,,objektiv*, an empi-
rischen Belegen und Daten abzulesen. Auf den zweiten Blick freilich
wird deutlich, daB sich das Dilemma ,,Marx oder Weber®, antagoni-
stische oder integrationistische Gesellschaftsperspektive, damit nicht
umschiffen 1a6t. Denn das analytische Gesellschaftsmodell | liest™ sich
nicht einfach aus Fakten und Daten heraus, es steht bereits beim Zu-
gang zum Forschungsfeld zur Entscheidung an: Die Deutung der
Gesellschaft konstituiert die Auswahl und Bedeutung der Fakten und
nicht umgekehrt. Diesen Sachverhalt als erkenntnistheoretisches Pro-
blem transparenter zu machen, wiirde — zumal in deutschen Debat-
ten — dazu beitragen, dal} die Benutzung von Begriften wie Klasse,
Stand oder Schicht wieder pragmatischer erfolgen kénnte und vom
marxistischen oder biirgerlichen ,,Gesinnungsverdacht™ befreit wire.

Kulturordnungen und -praxen

Die Begriffe und Diskussionen um Modelle der Gesellschafts- oder
Klassenanalyse habe ich zunichst im soziologischen Raum verortet,
wo soziale , Stratifikationsmodelle® traditionell intensiv diskutiert
werden. Doch fiihrt diese Diskussion bereits auch tief in volkskundli-
che und ethnologische Belange hinein, da die Fragen nach sozialer
Ordnung, nach Schichtzugehorigkeit und nach sozialer Ungleichheit
unmittelbar verkniipft sind mit den Problemen der unterschiedlichen
Partizipationsmoglichkeiten an gesellschaftlicher Kultur wie mit der
Beobachtung schicht- und gruppenspezifischer Kulturstile. Kulturelle
Handlungen sind nicht zufillig dhnlich oder unterschiedlich ausge-
staltet, sondern sie weisen durch ihre Gestaltform und Zeichnung auf

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:33. © Inhakt.
tersagt, im mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-146

3. Verortungen: Schicht und Geschlecht 153

systematische soziale Unterschiede hin. Daher beschiftigte die Frage
nach dem sozialen Profil der Kultur schon die iltere volkskundliche
Fachgeschichte, die darauf freilich eher ,,unsoziologische Antworten
fand. Man ging — wie erwahnt — zunichst von dichotomischen Kul-
turmodellen aus, die in der Regel auf ein statisches kulturelles Oben
und Unten verwiesen. Unten dominierten Tradition, Erfahrungswis-
sen und miindliche Uberlieferung, oben Weltliufigkeit, Bildung und
Schriftlichkeit. So folgten volkskundliche Erklirungen der kulturel-
len Geschichtslandschaft bis in die 1950er Jahre iiberwiegend einem
Modell, das einer ,,Volkskultur* der biuerlichen Gruppen und der
einfachen Leute eine ,Elitenkultur” der gebildeten und hoéheren
Stinde gegeniiberstellte. Beides fand mentale Verbindungen noch in
den ,,uralten* Wurzeln von ,,Volkstum* und ,,Abstammungsgemein-
schaft”, die alle sozialen Unterschiede durch gemeinsame Geschichte,
Sprache, Empfindung und Ethik ,,national® tiberbriickten.

Erst in den 1960er Jahren, als unter dem Einflul3 der Sozialwissen-
schaften die Wende von der ,,Gemeinschaft” hin zur ,,Gesellschaft*
genommen war, wurde dieses Modell renoviert. BeeinfluBt auch
durch neuere eigene Forschungen zur Gegenwartsgesellschaft, fragte
man nun nach den Erscheinungsformen und Entwicklungen der
Kultur im gesellschaftlichen Modernisierungsprozel3 und stellte dabei
zwei idealtypische Kulturriume einander gegeniiber: den lindlichen
und den stidtischen Raum. Wihrend die Dorfgesellschaft fiir kultu-
relle Homogenitit stand, fir eine gleichsam noch vormoderne, weil
noch weniger technisch und medial durchwirkte Welt, verkorperte
die Stadt soziale Heterogenitit, modernes Leben und technische Zi-
vilisation. Dabei spielten auch erste kultursoziologische Uberlegun-
gen zunehmend eine Rolle, wenn etwa iiber den Faktor Bildung als
eine wesentliche Ursache solcher kulturellen Standortunterschiede
nachgedacht wurde. Man suchte die Erklirung daftir allerdings eher
in der Geschichte als in der Gesellschaft. In den 1970er Jahren erst
brachen Kontroversen dartiber aus, wie der gesellschaftliche Hinter-
grund von Kultur auch im Sinne politischer Machtverhiltnisse und
Ressourcenverteilung zu beschreiben sei. Diese Politisierung des Fa-
ches tber einen herrschaftsorientierten Gesellschafts- und Kulturbe-
grift war und blieb umstritten, zumal im Blick auf die Analyse der
Gegenwartskultur.™

Im historischen Forschungsbereich indessen wurde vielfach mit
einem Erklirungsmodell operiert, das mit dem Beginn der indu-
striellen Moderne einen Gegensatz gesellschaftlicher Lebensweisen in
einer ,,Arbeiterkultur einerseits und der ,,biirgerlichen Kultur* an-
dererseits verkorpert sah. Hier standen sich in der Tat zwei kulturell
fremde Welten der Moderne gegeniiber: korperliche und geistige
Arbeit, Vorstellungen von Kollektivitit und von Individualitit, unter-

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:33. © Inhakt.
tersagt, im mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-146

154 I1. Begriffe und Theorien

schiedliche Familienformen und unterschiedliche Lebensentwiirfe.
So traten die Arbeiter als Verkorperung des sozialen Unten in gewis-
ser Weise neben oder gar vor das Dorf, zugleich wandte sich die
Blickrichtung zum ersten Mal auch stidtischen Lebenswelten und
biirgerlichen Kulturstilen zu. Der Frage, ob dieser Befund eines biir-
gerlich-proletarischen Kulturantagonismus in die Gegenwart zu ver-
lingern sei, konnte dann allerdings ausgewichen werden, weil in den
1980er Jahren — dhnlich wie in der Soziologie — eine Debatte dariiber
begann, ob man in der Nachkriegszeit nicht an einem ,,Ende der
Klassengesellschaft™ angelangt sei und damit auch am Ende einer
,,Arbeiterkultur”.” Diese Debatte griff aus offentlichen Diskussionen
in die Forschung tiber, wobei vor allem auf die fundamentale Verbes-
serung des Lebenshaltungsstandards der Arbeiterschaft nach 1950
hingewiesen wurde, auf das immer dichter gewordene Netz staatli-
cher Sozialleistungen sowie auf die ,,Verbesserung der Lebensqualitit
infolge eines breiteren Zugangs zu Wissens- und Kulturgiitern, wie
sie  durch die Bildungsexpansion moglich gemacht wird.”
(H.-P. Miiller 1992: 30)

An die Stelle der Frage nach einer ,,Klassengesellschaft” trat nun
die Vermutung einer sich verindernden gesellschaftlichen Ordnung,
die weniger durch hierarchische Strukturen als vielmehr durch neue
und schichtlibergreifende Risiko- und Gefihrdungspotentiale ge-
kennzeichnet sei. Es begann die Diskussion um die Lebensbedingun-
gen 1in einer ,,Risikogesellschaft®, deren soziale Risiken wie Arbeits-
losigkeit oder Altersarmut, deren Gkologische Risiken wie die Aus-
wirkungen industrieller Katastrophen oder die Verschlechterung der
Umweltbedingungen und deren emotionale Risiken in privaten
Beziehungen und Krisen zunehmend fiir alle Mitglieder der Gesell-
schaft gelten, so da} daraus kaum mehr differente Erfahrungen
entstiinden, dafiir immer deutlicher ein gemeinsames ,,Gefihrdungs-
schicksal®: ,,Kernkraftwerke — Gipfelpunkte menschlicher Produktiv-
und Schopferkrifte — sind seit Tschernobyl auch zu Vorzeichen eines
modernen Mittelalters der Gefahr geworden. Sie weisen Bedrohungen
zu, die den gleichzeitig auf die Spitze getriebenen Individualismus
der Moderne in sein extremstes Gegenteil verkehren.” (U. Beck
1986: 8)

Zugleich wiirden die Menschen nun ,freigesetzt aus den Lebens-
formen und Selbstverstindlichkeiten der industriegesellschaftlichen
Epoche der Moderne — dhnlich wie sie im Zeitalter der Reformation
aus den weltlichen Armen der Kirche in die Gesellschaft ,entlassen’
wurden. Die dadurch ausgelosten Erschiitterungen bilden die andere
Seite der Ristkogesellschaft. Das Koordinatensystem, in dem das Le-
ben und Denken in der industriellen Moderne befestigt ist — die
Achsen von Familie und Beruf, der Glaube an Wissenschaft und

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:33. © Inhakt.
tersagt, im mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-146

3. Verortungen: Schicht und Geschlecht 155

Fortschritt —, gerit ins Wanken, und es entsteht ein neues Zwielicht
von Chancen und Risiken.” (U. Beck 1986: 20) In diesem Zwielicht
wiederum sah man eine neue Pluralisierung und Individualisierung
der Lebenslagen entstehen, die sich in einer neuen Freiheit wie auch
Uniibersichtlichkeit der Lebensstile ausdriickte. Damit wurde gegen
Ende der achtziger Jahre jene Debatte um spitmoderne Lebens- und
Kulturstile begonnen, in der wir uns heute noch befinden. Thr fol-
gend, driicken sich soziale Unterschiede in kulturellen Unterschie-
den und symbolischen Unterscheidungsakten aus; soziale Ungleich-
heit kann also — so die heute gingige Hypothese — aus der Differenz-
bestimmung kultureller Praxen abgelesen werden.

,,» Die feinen Unterschiede “

Die Durchsetzung dieses neuen Modells der Gesellschaftsanalyse als
einer Kulturanalyse ist wesentlich verbunden mit dem Namen Pierre
Bourdieu. Bourdieu, franzosischer Kultursoziologe und Ethnologe,
hatte in den sechziger Jahren damit begonnen, in westlichen Indu-
striegesellschaften die Bedeutung der Faktoren Bildung und Erzie-
hung fiir die Herausbildung von Lebensstilmilieus zu untersuchen. In
den siebziger Jahren verdffentlichte er dann eine Studie mit dem Ti-
tel Entwurf einer Theorie der Praxis auf der ethnologischen Grund-
lage der kabylischen Gesellschafb, in der er nach intensiven Feldstu-
dien in Algerien vor allem die symbolische Strukturierung sozialer
Beziehungssysteme herausarbeitete. In alltiglichen Interaktionen, in
riumlichen Ordnungssystemen, in verwandtschaftlichen und freund-
schaftlichen Beziehungen fand er in der kabylischen Gesellschaft ei-
nen hoch differenzierten kulturellen Kode der Verstindigung, der in
jeder Alltagssituation relativ rasch Klarheit schuf tiber die Absichten,
Beziehungen, Rollen und Handlungsweisen der Beteiligten. Dieser
Kode war im Sinne eines festen Formen- und Regelwerkes tiber Ge-
nerationen iberliefert, er muBte jedoch auf jede neue Situation neu
angewendet, auf seine Giiltigkeit erprobt und gegebenenfalls umge-
arbeitet werden.

Bourdieu nennt diese Praxis der kulturellen Regelkenntnis und
Deutung, der Neuinterpretation und Umdeutung den ,kulturellen
Habitus“ einer sozialen Gruppe. In seiner mitunter etwas kompli-
zierten Sprache klingt das so: ,,Indem der Habitus als ein zwar sub-
jektives, aber nicht individuelles System verinnerlichter Strukturen,
als Schemata der Wahrnehmung, des Denkens und Handelns angese-
hen wird, die allen Mitgliedern derselben Gruppe oder Klasse ge-
mein sind und die die Voraussetzung jeder Objektivierung und Ap-
perzeption bilden, wird derart die objektive Ubereinstimmung der
Praxisformen und die Einmaligkeit der Weltsicht auf der vollkomme-

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:33. © Inhakt.
tersagt, im mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-146

156 I1. Begriffe und Theorien

nen Unpersonlichkeit und Austauschbarkeit der singuliren Praxisfor-
men und Weltsichten gegriindet.” (Bourdieu 1979: 187f.) Diese
,» Theorie der Praxis® besagt also, da} die Menschen sind, was sie tun
und wie sie es tun, und dal3 sie dabei — auch wenn sie sich selber flir
hochst individuell und originell halten — stets kollektiven Regeln
dieses Tuns unterworfen bleiben. Thr praktisches Handeln beinhaltet
immer klare symbolische Botschaften, durch die sie oft unbewul3t zu
erkennen geben, wer sie sind, d.h., welche Rolle sie gerade spielen,
zu welcher Gruppe sie gehoren und von welchen anderen Identiti-
ten, Rollen und Gruppen sie sich abgrenzen.

Dieses Konzept des kulturellen Habitus als einer weithin unbe-
wulten, ,inkorporierten®, also buchstiblich in den Korper einge-
schriebenen sozialen Identitit, die sich tiber Gesten und Blicke, tiber
Redeweisen und Geschmack verrit, wendet Bourdieu dann analy-
tisch auf westliche Industriegesellschaften an. In seinem Werk Die
feinen Unterschiede> zeigt er anhand empirischer Untersuchungen
in der franzosischen Gegenwartsgesellschaft, wie sich aus kulturellen
Praxisformen im Bereich von Konsummustern, Wohnstilen, Bil-
dungsformen, isthetischen Geschmackspriferenzen Grundlinien un-
terschiedlichen ,,Klassengeschmacks® und Lebensstils herauslesen las-
sen. Mehr noch: Die ,,feinen Unterschiede® in diesen Praxisfeldern
markieren zugleich eine Strategie der ,,Distinktion®, der Erkennung
und Identifizierung des eigenen sozialen Milieus und der bewulten,
symbolischen Abgrenzung von anderen. Denn einzelne Verhaltens-
muster wie ein bestimmter Musikgeschmack, ein bestimmter Klei-
dungsstil oder eine bestimmte literarische Vorliebe werden sofort als
Hinweis auf ein komplexes Lebensstilmuster identifiziert, das man
entweder teilt oder als ein ,,fremdes” erkennt. Geschmack als dstheti-
sche Gestaltung der Lebensfiihrung ist nimlich nicht einfach erlern-
bar oder kiauflich im Sinne eines kurzen Kurses in ,hoherer
Bildung®. Vielmehr basiert er auf ,habitualisierten® und ,,inkorpo-
rierten Erfahrungen, die wir in der Familie und anderen Sozialisati-
onskontexten erlernt haben, die uns daher als die einzig ,,passenden®
erscheinen und in Fleisch und Blut tbergegangen sind. Bourdieu
entwickelt damit eine Theorie der Kulturpraxis, die in den ,,oberen
Gesellschaftsklassen als empirische Ubung in der Tat vorhanden
war: Schon hundert und zweihundert Jahre vor dieser theoretischen
Entdeckung luden etwa die vornehmen Hamburger Kaufleute neu
hinzugezogene Berufskollegen zu einem gemeinsamen Fischessen
ein, nach welchem sie dann sofort wullten, ob der Neue zu ihnen
palite, ob er ,einer von ihnen“ war. Je nachdem, wie geschickt er
mit dem Fisch, dem Tischgesprich, der Etikette und den beildufigen
geschiftlichen Anmerkungen zu hantieren wufllte, hatte er den Habi-
tus-Test bestanden oder nicht.

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:33. © Inhakt.
im mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-146

3. Verortungen: Schicht und Geschlecht 157

Die ,,feinen Unterschiede® markieren also eine Geschmacksskala,
die zwischen ,,gut* und ,,;schlecht”, zwischen ,,eigen” und ,,fremd*
genau abstuft und die tiber dieses 4sthetische Pridikat eine komplexe
soziale Situation analysiert und markiert. Dieses Klassifizieren ,,tun®
die Menschen alltiglich, und die Wissenschaft kann es thnen nur re-
flektiert nachtun. Um diese soziale Situation systematisch beschrei-
ben zu konnen, greift Bourdieu daher auf die Begriffe Klasse und
Kapital von Karl Marx zuriick, definiert diese aber um. Klassen sind
fir ithn nicht vorgegebene Kategorien, denen soziale Gruppen nach
Besitz- und Bildungskriterien zugeschrieben werden, sondern sie
konstituieren sich in jenen ,klassifizierenden® Akten, in denen die
sozialen Akteure sich selbst positionieren, sich selbst einem sozialen
Praxissystem zuordnen. Die Menschen machen sich also ihre soziale
Ordnung selbst, freilich aus unterschiedlichen Positionen und mit
unterschiedlichen Maoglichkeiten: ,,Darum geht es in den Auseinan-
dersetzungen um die Definition des Sinns der Sozialwelt: um Macht
iber die Klassifikations- und Ordnungssysteme, die den Vorstellun-
gen und damit der Mobilisierung wie Demobilisierung der Gruppen
zugrunde liegen. (...) Eine Klasse definiert sich durch ithr Wahigenom-
men-Sein ebenso wie durch ihr Sein, durch ihren Konsum ... ebenso
wie durch ihre Stellung innerhalb der Produktionsverhiltnisse.
(Bourdieu 1984: 748, 754) Marx’ Kapitalbegriff fichert Bourdieu in
verschiedene Kapitalsorten auf: in dkonomisches Kapital, das sich we-
sentlich auf Besitz und Einkommen bezieht, in soziales Kapital, das
auf soziale Beziehungen und Netzwerke abhebt, und in kulturelles
Kapital, das aus Bildung, Geschmack und Lebensart besteht. Diese
drei Kapitalsorten bestimmen in ihrer je individuell unterschiedli-
chen Mischung tiber die individuelle ,,Position im Raum der Le-
bensstile, also tiber die Klassenposition. So kénnen der Unterneh-
mer mit groBem oOkonomischem, jedoch geringerem kulturellem
Kapital und der Intellektuelle mit umgekehrter Kapitalkonstellation
in diesem Raum der Lebensstile dhnlich hoch positioniert sein: Jeder
weill dennoch genau, was er vom andern zu halten hat.

Bei Bourdieu wird also die Kultur zur zentralen Folie, auf der sich
soziale Ungleichheit und Klassenstrukturen abbilden, genauer: Kul-
tur ist die Herrschaftsstruktur der Gesellschaft, da sie die Praxis ver-
korpert, jenen Bereich, in dem wir ,,uns® erkennen und uns von den
»anderen® abgrenzen. ,,Der Geschmack ist die Grundlage all dessen,
was man hat — Personen und Sachen —, wie dessen, was man fuir die
anderen ist.“(Bourdieu 1984: 104) Geschmack und Distinktion mar-
kieren jene feinen Unterschiede in der kulturellen Landkarte der Ge-
sellschaft, auf der man genau verortet wird und andere verorten
kann. Wer IKEA-Mo&bel bevorzugt, ab und zu klassische Musik von
Mozart oder Mahler, aber auch Zarah Leander hort, gerne nicht zu

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:33. © Inhakt.
im mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-146

158 I1. Begriffe und Theorien

teuere Antiquititen sammelt und gelegentlich ein indisches Restau-
rant besucht — der gibt sich leider nur als ein typischer Angehdriger
des mittleren Offentlichen Dienstes zu erkennen, der gerne ein we-
nig unkonventionell erscheinen maochte.

Bourdieu formuliert somit eine soziokulturelle Klassentheorie, in
der sich die einzelnen sozialen Klassen iiber ihre homologe, also in
Form und Sinngebung iibereinstimmende kulturelle Praxis identifi-
zieren und sich damit zugleich distinktiv von anderen abgrenzen. Fiir
die ethnologische Kulturanalyse sind viele Einzeltiberlegungen Bour-
dieus keineswegs vollig neu, da manches schon in ilteren Debatten
um hermeneutisches Verstehen oder linguistisches Begreifen vorge-
dacht war. Beeindruckend fiir sie aber war und ist der Versuch einer
geschlossenen Theorie kultureller Lebensstile im sozialen Raum. Was
diese Theorie fiir den ethnologischen Blick nimlich besonders inter-
essant macht, ist zum einen das praxeologische Verstindnis der Be-
grifte Klasse und Kultur, das nicht auf abstrakte 6konomische Hand-
lungsbedingungen oder soziale Wertehorizonte abzielt, sondern auf
die sozialen Selbstverstindnisse kultureller Handlungsmuster —
gleichsam auf den native point of view — und auf ihre sozial integrative
Wirkung: auf das Prinzip der ,,Zugehdrigkeit”. Zum zweiten leuch-
tet ein, dal3 die dabei erhobenen Daten im Unterschied zu uiblichen
Sozialstrukturanalysen entlang von Berufs- und Einkommensindizes
hier von den ,,Subjekten® selbst produziert werden. Dies geschieht
etwa tiber Konsummuster, Geschmacksformen oder Freizeitstile, die
wiederum nicht nur auf das Festgeschrieben-Sein der Akteure in so-
zialen Positionen verweisen, sondern auch auf deren Gestaltbarkeit:
Die symbolischen Ordnungen kultureller Praxis sind etwas Vorgefun-
denes, zugleich aber auch etwas neu zu Erfindendes. Zum dritten
scheint wesentlich, daB die sozialen Zuordnungen wie die sozialen
Abgrenzungen von den Akteuren selbst vorgenommen, daf3 Eigen-
und Fremdbilder also im Prozel3 ihres Aushandelns beobachtet wer-
den. Und zum vierten kommt dieses theoretische Modell den ethno-
logischen Methoden der hermeneutischen QuellenerschlieBung wie
der Feldforschung deshalb besonders entgegen, weil dabei auch der
Beobachtungsstandpunkt des Forschenden in jenem Raum der Le-
bensstile verortet werden mul3: Die eigene ,kulturelle Brille® ist zu
reflektieren, Forschung muf} tiber weite Strecken auch als kulturelle
Interaktion verstanden werden. Diese und andere Griinde haben viel
dazu beigetragen, dall Bourdieus Modell in der ethnologischen For-
schung mittlerweile hohe Akzeptanz gefunden hat, wenngleich viel-
fach mit methodischen wie theoretischen Modifikationen.

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:33. © Inhakt.
im mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-146

3. Verortungen: Schicht und Geschlecht 159

,, Geschlechtscharaktere

Von einer solchen Modifikation ist gleich zu sprechen, wenn es um
die Kategorie der Geschlechtszugehorigkeit geht. Denn diese Di-
mension sozialer Identitit ist im Bourdieuschen Konzept nicht syste-
matisch ausgearbeitet, die Geschlechterproblematik taucht in seinem
Habitusbegrift eher am Rande auf. Dies gilt im iibrigen fiir fast alle
Klassen- und Schichtungstheorien, die bis in die 1970er Jahre ent-
worfen waren. Bis dahin war man davon ausgegangen, dal} die Ge-
schlechterkategorie als etwas sozial eher Indifferentes zu behandeln
sei, und hatte in den Gesellschaftsanalysen daher die weibliche
,,Hilfte der Welt” kurzerhand der sozialen Positionierung der/ihrer
Minner zugeordnet.

Nun kann es weder darum gehen, die Schichtungstheorien um ei-
nen weiblichen Annex zu ,erginzen®, noch darum, die Geschlech-
terfrage an die Stelle sozialer Ungleichheits- und Schichtungstheo-
rien zu setzen. Beide Identititsdimensionen verschrianken sich viel-
mehr auf der lebensweltlichen wie der gesellschaftstheoretischen
Ebene ineinander, ohne dabei an Eigengewicht und Eigenbedeutung
zu verlieren (McRobbie 1995). Seitdem die Frauenforschung in den
1970er Jahren die ,,Geschlechterfrage® systematisch formulierte, ist
uns dennoch bewult geworden, wie sehr Geschlecht auch stets als
eine zentrale Kategorie sozialer Ungleichheitserfahrung betrachtet
werden mub.

Zunichst wurde diese Erfahrung gesellschaftlich erzeugter Un-
gleichheit vor allem im historischen Raum rekonstruiert. Insbeson-
dere die biirgerliche Gesellschaftslehre formulierte zum Ende des
18. Jahrhunderts von der Philosophie bis in die Pidagogik ein klares
ideologisches Konzept weiblicher und minnlicher Geschlechterrol-
len, das sich aus einer — angeblich biologisch begriindeten — ,,Polari-
tit der Geschlechtscharaktere® ableitete. Dabei stand der Mann fiir
die AuBenwelt und die Kultur, wihrend die Frau die Innenwelt und
die Natur verkorperte. Dementsprechend wurden der offentliche
und der private Raum, die Arbeit und die Familie, den beiden Ge-
schlechtern als ihr jeweiliger Wirkungsbereich zugewiesen (Hausen
1976; Frevert 1986). Aus dieser, im Unterschied zu ilteren religidsen
Morallehren jetzt ,,naturwissenschaftlich® begriindeten Geschlechter-
ideologie entwickelten sich Bildungs-, Berufs- und Politikkonzepte,
die diese biologische Leitdifferenz der Geschlechterrollen noch ver-
tieften und ausweiteten: Der , kleine Unterschied diente der Be-
griindung systematischer Ungleichheit. Ungeachtet aller Proteste der
feministischen Bewegung durch das 19. und 20. Jahrhundert hin-
durch blieb es im wesentlichen bei diesem Stand der ,,Geschlechter-
frage®, bis die internationale Frauenbewegung der 1960er Jahre dem

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:33. © Inhakt.
tersagt, im mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-146

160 I1. Begriffe und Theorien

durch politische wie auch wissenschaftliche Initiativen endlich Ein-
halt gebot.

Dies gelang vor allem durch die Sichtbarmachung der ,,verdring-
ten® weiblichen Erfahrung und Handschrift in unserer Gesellschafts-
und Politik-, Kultur- und Kunstgeschichte, die das herkommliche
Geschichtsbild in vielen seiner historischen Konturen umschrieb.’
Inzwischen hat sich diese historische Forschung auch unter dem Ein-
flul gesellschaftspolitischer Diskussionen lingst ausgeweitet zum
breiten und interdiszipliniren Programm einer Geschlechterfor-
schung, deren minnliche Hemisphire allerdings noch immer unter-
belichtet scheint. Der amerikanische Kulturanthropologe David
Gilmore kommentiert diese Situation wie folgt: ,,Sind sich Minner
in ithrem Bemdthen, ,minnlich® zu sein, tiberall gleich? Wenn ja —
warum? Warum wird an so vielen Orten die an das minnliche Ge-
schlecht gerichtete Forderung erhoben, ,ein Mann zu sein‘ oder zu
,handeln wie ein Mann‘? (...) Das alles sind Fragen, die in der wach-
senden Literatur liber Geschlechterrollen nicht hiufig gestellt wer-
den. Jedoch sind sie es, die angesichts des neuen Interesses an Ge-
schlechterstereotypen in Betracht gezogen werden mussen, wenn wir
beide Geschlechter und ihre Beziehungen zueinander verstehen wol-
len. Alle Gesellschaften unterscheiden zwischen minnlich und weib-
lich, unabhingig von anderen normativen Unterschieden, und alle
Gesellschaften sehen auch institutionalisierte geschlechtsspezifische
Rollen flir erwachsene Minner und Frauen vor. In einigen wenigen
Gesellschaften wird eine dritte Geschlechtskategorie anerkannt. (...)
Aber auch in diesen seltenen Fillen androgyner Geschlechterrollen
muB das Individuum seine Wahl der Identitit fuirs Leben treffen und
sich an die vorgeschriebenen geschlechtsbestimmten Regeln halten.*
(Gilmore 1991: 9)

Gilmore formuliert hier als zentrale Aufgabe der Geschlechterfor-
schung die Frage nach dem Stellenwert, den die Bestimmung minn-
lich — weiblich fur die generelle Ausbildung sozialer Identitit und so-
zialer Handlungsfihigkeit in einzelnen Gesellschaften wie in iiber-
greifenden kulturellen Zusammenhingen hat. Diese Bestimmung
138t sich nur im wechselnden Bezug des jeweiligen Weiblichen und
Minnlichen rekonstruieren. Allerdings scheinen diese Kategorien
nur auf den ersten Blick klar und eindeutig. Beim zweiten Blick geht
diese Sicherheit eventuell verloren, sobald klarwird, dal}3 wir eigent-
lich umstandslos davon ausgehen, dall minnlich und weiblich zu-
gleich einen biologischen wie einen kulturellen Sachverhalt beschrei-
ben sollen, der nicht unbedingt identisch sein muf. Aus wieviel
,Biologie® und aus wieviel ,,Kultur unsere Geschlechterauffassun-
gen bestehen, ist damit nimlich noch nicht geklirt. Resultiert aus
dem unbestreitbaren biologischen Unterschied ein ebenso scharfer

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:33. © Inhakt.
im mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-146

3. Verortungen: Schicht und Geschlecht 161

und unbestreitbarer anthropologischer Unterschied? Bedeuten Frau-
Sein und Mann-Sein gleichsam genetisch unterschiedliche Formen
des Mensch-Seins? Oder bezeichnet das Geschlecht auf der kulturel-
len Ebene eine gesellschaftliche Differenzkonstruktion unserer Iden-
titat, also etwas ,,Gemachtes” im Sinne der historischen Formu-
lierung der ,,Geschlechtscharaktere*? Und wire es somit als etwas
historisch Entstandenes auch etwas Verinderbares?

o, Weiblich“ und ,,mannlich “ jenseits der Korper?

Die Antworten auf solche Fragen sind heute in vieler Hinsicht strit-
tig, auch deshalb, weil sie in dieser Radikalitit relativ neu sind. Jen-
seits der biologischen Bestimmungen des Sexus wird Gender als so-
ziale Geschlechtsidentitit in hohem MaBe auch als ein Produkt kul-
tureller Zuschreibungen betrachtet, als Folge kultureller Konzepte
von ,, Weiblichkeit* und ,, Mannlichkeit“, die tradiert, erlernt und da-
mit in vieler Hinsicht wandelbar sind. Als provokanter Denkansto3
ist in den amerikanischen Gender Studies sogar die Formulierung
des negotiating gender geprigt worden, also die Hypothese, dal3 Ge-
schlechtsidentitit in jeder Gesellschaft neu ,,verhandelbar® sei. Die
amerikanische Psychologin und Anthropologin Judith Butler argu-
mentiert dabei folgendermalien: ,,Wenn der Begriftf ,Geschlechts-
identitit® die kulturellen Bedeutungen bezeichnet, die der sexuell be-
stimmte Korper (sexed body) annimmt, dann kann man von keiner
Geschlechtsidentitit behaupten, da} sie aus dem biologischen Ge-
schlecht folgt. Treiben wir die Unterscheidung anatomisches Ge-
schlecht/Geschlechtsidentitit bis an ihre logische Grenze, so deutet
sie vielmehr auf eine grundlegende Diskontinuitit zwischen den se-
xuell bestimmten Kérpern und den kulturell bedingten Geschlechts-
identititen hin. (...) Wenn wir jedoch den kulturell bedingten Status
der Geschlechtsidentitit als radikal unabhingig vom anatomischen
Geschlecht denken, wird die Geschlechtsidentitit selbst zu einem
freischwebenden Artefakt. Die Begrifte Mann und mdannlich kénnen
dann ebenso einfach einen minnlichen und einen weiblichen Korper
bezeichnen wie umgekehrt die Kategorien Frau und weiblich.“ (But-
ler 1991: 22f))

Bei Butler meint dieses ,,Aushandeln® der Geschlechtsidentitat
also noch mehr: ein spielerisches oder ernstes Aufbrechen von kultu-
rell vorgegebenen Geschlechterrollen, um dadurch vielleicht ein ver-
borgenes Selbst zum Vorschein zu bringen, ein Zulassen neuer, auch
irritierender Empfindungen, die bis in den Bereich der korperlichen
Eigenbilder und Erfahrungen gehen, ein Nachdenken tber die
‘Wahlmoglichkeit der Geschlechtsidentitit, unabhingig vom anatomi-
schen Geschlecht. Diese Hypothese dient zunichst offenbar einer ra-

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:33. © Inhakt.
tersagt, im mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-146

162 I1. Begriffe und Theorien

dikalen Dekonstruktion der Vorstellungen von geschlechtlicher Iden-
titat, um den Blick vom Ballast iuberkommener Bilder zu befreien
und ein wirklich grundsitzliches Suchen in einem ideologisch dicht
verminten Gebiet zu ermdglichen. Mittlerweile als gender trouble apo-
strophiert (Butler 1990), ruft diese Vorstellung freilich immer noch
heftige Reaktionen hervor, selbst bei feministischen Forscherinnen,
denen diese ,,Entleibung™ der Geschlechter zu weit geht oder als
eine postmoderne Denkfigur, als ein Spiel der Beliebigkeiten er-
scheint (Dolling/Krais 1997).

Fiir die ethnologische Analyse von Geschlechterrollen ist der Vor-
schlag von Butler gewil} ebenso faszinierend, wie er in seinen prakti-
zierten Konsequenzen wohl verhingnisvoll wire. Denn die Wahl-
moglichkeit der Geschlechtsidentitit bedeutete einerseits in der Tat
jenes ,,Verhandeln* von Identitit, von dem als konstitutives wie krea-
tives Element der Kultur stindig die Rede ist. Andererseits wiirde
eine vollige Neukonstruktion von kulturellen Mustern, die sich nicht
einmal mehr tendenziell geschlechtlich bipolar sortieren lassen, den
»ethnologischen Blick® doch grundsitzlich verwirren. Unser ganzes
Merkmalsarsenal von symbolischen Weiblichkeits- und Minnlich-
keitsmustern kaime durcheinander, wenn es im Sinne einer kulturel-
len Differenzbestimmung wegfiele. Denn natiirlich sind in den ,klas-
sischen® Geschlechterrollen nicht nur ideologisch vorgeprigte Re-
geln enthalten, die die jeweilige kulturelle Praxis normieren, sondern
sie enthalten auch ein anthropologisch entwickeltes Kulturrepertoire,
das gesellschaftliches und individuelles Verhalten organisiert und
damit integriert (K. E. Miller 1984). In ithm spiegeln sich Kontinui-
titen der Erfahrung und Wahrnehmung von Minnlichkeit und
Weiblichkeit wider, die in hohem Male zu jenen von Bourdieu als
winkorporiert® bezeichneten Strukturen gehdren, also auch im psy-
chischen und kulturellen Raum des gesellschaftlich Unbewufiten
und VorbewufBten angesiedelt sind. Dort bilden sie einen wesentli-
chen Bestandteil unserer Identitit, den wir — sobald wir ihn im Pro-
zeB3 kindlichen und jugendlichen Aufwachsens aufgebaut haben —
schwerlich erneut zur Disposition stellen kénnen. Aus solchen Kon-
tinuitdtsvermutungen speist sich nicht zuletzt auch das kulturwissen-
schaftliche Geschlechterparadigma.

In Butlers Uberlegungen ist aber ausdriicklich mitbedacht, wie
nachhaltig die Geschlechtsidentititen und Geschlechterrollen heute
tiber offentliche Diskurse immer wieder umakzentuiert und wie
rasch uns solche Verinderungen zur Selbstverstindlichkeit werden.
Wohl stirker noch als in fritheren Epochen ist uns die Moglichkeit
bewult, in diesem Feld der Kultur mit den ,,klassischen® Mustern zu
spielen, sie zu stilisieren, zu ironisieren und sie damit in ihren Bedeu-
tungen zu brechen. Nicht zuletzt 1Bt sich dies in universitiren Allta-

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:33. © Inhakt.
im mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-146

3. Verortungen: Schicht und Geschlecht 163

gen beobachten, wo oft sehr bewul3t mit zwischengeschlechtlichen
Ritualen und Konventionen gespielt wird. In einer Seminarsitzung
fragte ich einmal nach, wie es die Studierenden heute mit der alten
Kavaliersgeste hielten, wonach der Dame an der Tir der Vortritt zu
lassen sei. Die Meinungen dazu waren sehr unterschiedlich, bei bei-
den Geschlechtern gespalten. Doch war es am Ende der Veranstal-
tung vergniiglich zu beobachten, wie an der Tir des Seminarraums
plotzlich kleinere ,,Verkehrsstauungen® entstanden, weil einige Stu-
denten offenbar versuchten, dieses Problem ethnologisch, also: pra-
xeologisch vor Ort zu iiberdenken und zu kliren.

Forschung und/als Gender

Vor allem jedoch riihren Butlers Uberlegungen an eine zentrale Pro-
blemdiskussion der Forschung: Miissen oder kénnen wir von syste-
matischen geschlechtlichen Unterschieden des ,,ethnologischen
Blicks® ausgehen? Betrachten und behandeln Forscherinnen ihr Feld
anders als Forscher? Die Fragezeichen sind hier natiirlich eher rheto-
risch gesetzt, denn das Konzept der Geschlechterkulturen muf(3
zwangsliaufig zur Annahme fithren, dafl solche Unterschiede existie-
ren. Wenn die Wissenschaftskultur nicht exterritoriales Gebiet, son-
dern Teil der gesellschaftlichen Kultur ist, gibt es auch hier den ,,ei-
genen® und den ,,fremden Blick® der Geschlechter. Diese Difterenz
der Betrachtungsweisen ist dann auch im Forschungskonzept metho-
dologisch zu reflektieren, und es muf} gefragt werden, welche spezifi-
sche Einfirbung der jeweilige geschlechtliche Wahrnehmungshori-
zont dem Feld verleiht, wer sich dort ,,begegnet*.”

Generell hat die Geschlechterforschung viel dazu beigetragen, dal3
Theorien und Methoden der sozialwissenschaftlichen Forschung ins-
gesamt neu liberdacht und in vielen klassischen Grundannahmen in
Frage gestellt werden. Die Historikerinnen Karin Hausen und Heide
Wunder stellen etwa fiir den historischen Forschungsraum fest: ,,Ge-
schlechtergeschichte ernsthaft zu betreiben zwingt langfristig dazu,
bislang giiltige Grundannahmen und Basiskonzepte der historischen
Gesellschaftsanalyse aufzubrechen und neu zu formulieren.” (Hau-
sen/Wunder 1992: 17) Damit plidieren sie zugleich dafiir, Ge-
schlechtergeschichte — oder gar noch verengt: Frauengeschichte —
nicht als einen partikularen Sonderbereich des geschichtlichen Pro-
zesses zu behandeln, sondern sie umgekehrt zu einer systematischen
Dimension unserer Gesellschaftsgeschichte zu machen. Diese Forde-
rung gilt erst recht auch im Raum der kulturellen Gegenwartsanaly-
se, die ohne das Bedenken der Geschlechterdimension weder
menschliche Erfahrungshorizonte noch gesellschaftliche Machtstruk-
turen hinreichend erkliren kann.

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:33. © Inhakt.
im mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-146

164 I1. Begriffe und Theorien

Dal} die Frage nach Geschlechtsidentititen und Geschlechterkul-
turen in den letzten Jahren so stark in den Vordergrund getreten ist,
spiegelt einerseits die Wirkung der gesellschaftlichen Diskurse zu die-
sem Thema in Politik und Medien wider. Andererseits hingt es
zweifellos mit der groBen Resonanz zusammen, die einschligige
Forschungen erzielen. Basierend zunichst auf einer Frauenforschung
im engeren Sinne, ist inzwischen ein kaum mehr tiberschaubares
Spektrum von Publikationen zum weiteren Bereich der Geschlech-
terkulturen entstanden, in deren Autorenschaft gleichwohl nach wie
vor die Wissenschaftlerinnen die Mehrheit bilden. Diese Feststellung
gilt auch fiir den engeren Bereich Volkskunde/Europiische Ethnolo-
gie, in dem die herausragenden Forschungen in den entsprechenden
Themenfeldern weibliche Handschrift tragen (Nadig 1993). Daneben
ist auch bemerkenswert, da3 die Geschlechterthematik immer wie-
der in studentischen Studienprojekten an den verschiedenen Institu-
ten des Faches aufgegriffen wird, mit durchweg beachtlichen eigenen
Forschungsergebnissen.**

SchlieBlich scheint mir hier noch ein weiterer Punkt bedeutsam:
Unter dem Leitbegriff Geschlechterkulturen oder Geschlechterge-
schichte hat sich mit am deutlichsten ein Feld wirklich interdiszipli-
nirer Forschungsstrategien konstituiert, in dem die disziplinire Her-
kunft der Forschenden wie der angewandten Methoden und Theo-
rien keine ausschlaggebende — das bedeutet sonst zumeist: hinderli-
che — Rolle mehr spielt. Das hingt zum einen mit der wissenschafts-
politischen AuBenseiterposition zusammen, in der sich die Frauen-
und Geschlechterforschung zunichst befand und die dazu beitrug,
bewult eine Art gemeinsame, stlitzende Identitit iiber Kooperatio-
nen, Diskussionen und Publikationen zu suchen. Zum andern ist
dies wohl ein Ergebnis der neuen Fragen wie der neuen Quellen,
die in diesem Bereich mittlerweile erschlossen worden sind. Vieles,
was vorher als ,,unerforschbar® galt, weil man dafur keine hinrei-
chende empirische Basis in historischen Akten oder kein Interesse
zur Mitarbeit bei Zeitgenossen vermutete, wurde erforschbar ge-
macht gerade durch die Bereitschaft, unterschiedliche disziplinire,
methodische und theoretische Erkenntnisse zu ,,mischen® und sie
dadurch auch interdiszipliniar weiterzuentwickeln. Wenn Interdiszi-
plinaritit im wissenschaftlichen Alltag in aller Regel noch bedeutet,
dalB sich Forschende unterschiedlicher Ficher freundlich auf Tagun-
gen begegnen, um sich die unterschiedlichen Zuginge und Ergeb—
nisse gegenseitig vorzustellen, angesichts der Unterschiede dann je-
doch befriedigt festzustellen, dal3 der eigene Weg doch der richtige
ist, so ist in der Geschlechterforschung ein Stiick neuer Forschungs-
kultur entstanden, in der Fachdialekte, disziplinire Eitelkeiten und
Griben eine wesentlich geringere Rolle spielen.”® Nicht wenige mei-

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:33. ©
tersagt, im ‘mit, fr oder in KI-Systemen, KI-} Moddlan oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-146

4. Prozesse: Kontinuitit und Wandel 165

nen, dies sei auch deshalb der Fall, weil dabei Forscherinnen meist
die Mehrheit bilden.

4. Prozesse: Kontinuitit und Wandel

Mit den Begriffen Kontinuitit und Wandel ist auf die spezifischen,
gleichsam physikalischen Eigenschaften der Kultur verwiesen, auf je-
nes Wechselspiel von dauerhaften und verinderlichen, von festen und
flissigen Elementen. So verkorpert die Religion fiir uns zivilisations-
wie lebensgeschichtlich etwas Dauerhaftes, ein Phinomen der longue
durée, wihrend die Mode etwa den Inbegrift von Verinderung, von
schnellem Wechsel bildet. Dabei wissen wir sehr wohl, daf} in jeder
Religion standige Veranderungen ihrer Inhalte wie ihrer Ausiibungs-
formen stattfinden, wihrend die Mode zwar permanent wechselt, als
Phinomen, als textiles Medium individueller Selbstdarstellung jedoch
dauerhaft vorhanden ist. Kontinuitit und Wandel treten bei jedem
Phinomen also gleichzeitig auf, freilich in sehr unterschiedlicher Ge-
wichtung. Und sie sind auch nur als relationales Begriffspaar zu ver-
wenden, weil es dabei immer nur um ein Langsamer oder Schneller
im Vergleich gehen kann; absoluter Stillstand oder permanente
Bewegung findet sich in der Kultur selten. Insofern reflektieren die
Begrifte Kontinuitit und Wandel eher kulturelle Konventionen der
Betrachtung und Wahrnehmung als soziale Zustinde, wobei uns
langsame Entwicklungsrhythmen als Verkorperung traditionaler
Struktur erscheinen, schnelle Verinderungstempi hingegen als inno-
vatives Moment. Beider Wechselspiel prigt den ProzeBcharakter des
Kulturellen.

Magische Daten

Die Erkenntnis, daB3 es kein absolutes MaB fiir Kontinuitit und Wan-
del gibt, sondern nur ein relatives Empfinden, in dem bereits Inter-
pretationen enthalten sind und wesentlich auch gesellschaftliche
Zeitstimmungen mitschwingen, macht die Begriffe keineswegs un-
brauchbar, sondern verleiht ihnen im Gegenteil eher eine besondere
Bedeutung. Jedenfalls gilt das fiir eine Kulturanalyse, die gerade an
solchen Formen der gesellschaftlichen Selbstbeobachtung interessiert
sein muf3, da diese ja nichts anderes sind als kognitive Strategien der
Wirklichkeitsdeutung. Und diese Strategien verraten uns vieles iiber
soziale Zwecke und Ziele solcher Interpretationen: Was heute etwa
als traditional empfunden wird, wechselt nach Zeit und Ort, je nach-
dem ob das Attribut positiv oder negativ gemeint ist und abhingig
vom sozialen Blickfeld wie politischen Blickwinkel. Es sagt letztlich

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:33. © Inhakt.
tersagt, im mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-146

	Theorien sozialer Ungleichheit
	Marx versus Weber?
	Kulturordnungen und -praxen
	„Die feinen Unterschiede"
	„Geschlechtscharaktere"
	„Weiblich" und „männlich" jenseits der Körper?
	Forschung und/als Gender

