
Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit

Sind wir als Andere unter Anderen? Oder anders gefragt: In welchem Verhältnis

stehen wir als Menschen in der Wirklichkeit zueinander? Was sind die Bedingun-

gen unserer Wirklichkeit? Diese Fragen sind der Ausgangspunkt für die hier vor-

liegende Arbeit – sowohl in methodischer als auch in systematischer Hinsicht. Es

geht also darum, eine Beschreibung zu versuchen, die darstellt, wie die gelebte

Wirklichkeit zur Erscheinung kommt: Ich blicke mich um, ich höre hin, tippe auf

die Tasten meines Laptops, denke daran, wie der Satz weitergehen kann und da-

bei spüre ich die Blicke auf meinem Rücken, an meiner Seite. Eine unbehagliche

Situation? Nicht notwendigerweise! Denn ich sitze in der Bibliothek zwischen Bü-

chern und technischen Hilfsmitteln gemeinsam mit Anderen: Wir sind miteinander

hier, ob absichtlich gemeinsam, um zusammenzuarbeiten, zufällig oder gezwun-

genermaßen. Bezieht man diese Situationsbeschreibung auf die gerade gestellten

Fragen, dann lassen sich in der Philosophie, aber auch in der Soziologie unter-

schiedliche Ausgangspunkte in der Methodik und der Systematisierung für eine

Sozialphilosophie vorfinden. Sie unterscheiden sich vor allem danach, unter wel-

chem Aspekt das Miteinander betrachtet werden soll. Bevor ich also in der Ein-

leitung einige Abgrenzungen zu ähnlichen Theorien aufzeigen möchte, folgt eine

kurze Bestimmung dessen, welche Perspektive inmeiner eigenen Arbeit besonders

hervorgehoben wird: Ausgehend von Beschreibungen, wie wir etwas erleben, wird

sich hier der Darstellung des Erlebens zugewendet, denn sie ist es, die im Mit-

einander erscheint. Die Darstellung des Verhaltens ist weder die eines einzelnen

»Ichs«, noch die eines einzelnen »Dus« oder einer »Wir«-Gruppe, sie gehört nie-

mandem persönlich, sondern sie ist die Form, in der das Miteinander zwischen An-

deren in Erscheinung tritt. Dieser These werde ich im Verlauf der gesamten Arbeit

Ausdruck verleihen. Damit steht der Fokus nicht in der Perspektive eines Subjekts,

eines »Ichs«, »Dus« oder »Wirs«, nein, der Fokus liegt auf der Art und Weise, wie

sich Andere als Andere darstellen.

Ich stelle in dieser Arbeit deshalb nicht in üblicher Weise die Frage danach,

ob das Soziale als »Wir«, als »Ich« und »Du« oder durch »signifikante« und »nicht

signifikante« Andere konstituiert wird oder durch die Internalisierung eines »ver-

https://doi.org/10.14361/9783839452455-003 - am 14.02.2026, 09:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Als Andere unter Anderen

allgemeinerten Anderen«.1 Ich gehe davon aus, dass wir als Andere mehr sind als

das, was durch die Pronomina »ich«, »du«, »wir« oder »sie« bezeichnet werden

kann; wir sind mehr als das, was man durch die Frage nach einem »Wer« erfah-

ren kann. Die Struktur, die all diesen Pronomina gemeinsam ist, ist, dass sie für

Andere stehen. Andere sind also eine Komplexität, die sich durch die Beziehungen

zueinander auszeichnet. Die Darstellung dieser Beziehung ist die Aufgabe, der sich

diese Arbeit widmet.

Dabei kann man die Bedeutung der Anderen bspw. nicht allein durch den Be-

griff der Signifikanz erklären. Aus den unterschiedlichsten Gründen kann irgend-

jemand für jemanden signifikant werden, also für die Darstellung der eigenen Per-

son ausschlaggebend sein: Sei es durch den Beruf (ein*e Ärzt*in, die einer*m Aus-

kunft über die Krankheit gibt und damit für das jeweilige Verhalten signifikant

wird), durch familiäre Beziehungen (die Eltern, die einen mit den Regeln der Ge-

sellschaft bekannt machen), durch Zufall (die Person, die auf der anderen Stra-

ßenseite steht und sieht, wie man stolpert, wodurch man vielleicht peinlich be-

rührt ist); sobald man von »signifikanten Anderen« spricht, schreibt man aus der

exklusivierenden Subjektperspektive und steht vor den Fragen, für wen, warum

und wofür diese andere Person signifikant ist. Damit gerät die Fokussierung der

Darstellung selbst aus dem Blick. Es wird nicht mehr nach der Darstellungsart ge-

fragt, nicht, wie das Verhalten zueinander ist, sondern danach, als was sich die

andere Person identifizieren lässt. Es geht um eine Erklärung, nicht mehr um ei-

ne Beschreibung. Der größte Unterschied zwischen den Vorhaben, die sich durch

die Verwendung von Begriffen wie »signifikanter Anderer« und »verallgemeinerter

Anderer« zu dem vorliegenden Vorhaben ergibt, ist also, dass dieseTheorien versu-

chen, Erklärungen dafür zu geben,warumman so oder so reagiert – sie bestimmen

vorrangig denWeg der Sozialisation und ihre Folgen –während hier versucht wird,

zu beschreiben, wieman sich zueinander verhält.

Das methodische Vorgehen, durch eine Summierung der Subjekte zum Sozia-

len zu gelangen, verdeckt jedoch die primäre Stellung, die das Soziale, das Mit-

einander für die Darstellung, also für die vielfältigen Verhaltensweisen hat. Denn

1 Alfred Schütz spricht von der »signitiven Erfassung« von Anderen in Der sinnhafte Aufbau der

sozialenWelt–EineEinleitung in die verstehendeSoziologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974, S. 141,

was von Peter L. Berger und Thomas Luckmann in der Beschreibung des Sozialisationsprozes-

ses durch den Begriff »signifikante Andere« auf den Punkt gebracht wird. Vgl. Peter L. Berger

& Thomas Luckmann: Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit – Eine Theorie der Wis-

senssoziologie, Frankfurt a.M.: Fischer 1980. In diesem Zuge ist auch George H. Mead zu nen-

nen, der imHinblick auf die Internalisation der Gesellschaft, also die Rollen, die von Anderen

übernommenwerden, vom »verallgemeinerten Anderen« spricht; dieser Begriff spiegelt das

abstrakte Vermögen wieder, anzunehmen, was Andere tun könnten, und sich darauf einzu-

stellen. Vgl. George H. Mead: Geist, Identität und Gesellschaft aus Sicht des Sozialbehaviorismus,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973, S. 196.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-003 - am 14.02.2026, 09:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit 25

wenn die hier vertretene These – notwendig im gesamten Erleben in Bezug zu An-

deren zu stehen – zutrifft, dann kann nur sinnvoll von einem Subjekt gesprochen

werden, wenn man dieses Subjekt nicht als Ausgangspunkt für eine Beschreibung

nimmt, sondern als ein Ergebnis, da die Darstellung jedes Subjektes von dem Um-

gang mit Anderen abhängt. Das Soziale steht damit vor dem Subjektiven. Nimmt

man also das Subjekt zum Ausgang, ergibt sich im Hinblick auf die Theorie von

Berger und Luckmann bspw. eine ähnliche These, nämlich dass die Wirklichkeit

gesellschaftlich konstruiert wird, nur liegt ein nicht marginaler Unterschied in der

Art undWeise, wie man zu dieserThese gelangt. Aus meiner Beschreibung soll sich

eine Ebene des Sozialen ergeben, hinter die man nicht blicken kann, sondern von

der man notwendig ausgehen muss. Bei Berger und Luckmann gibt es neben der

Gesellschaft noch andere Sphären, in denen nur das Subjekt eine Rolle spielt.2 Die

Beschreibung kann demnach vom Ergebnis nicht völlig entkoppelt werden. Denn

es soll nicht nur bestimmt werden, dass die Wirklichkeit sozial konstruiert wird,

sondern auch wie diese Konstruktion erlebt wird und was dieses Erleben bedeu-

tet, um grundlegend zu verstehen, was die Andersheit der Anderen füreinander

bedeutet.

Es soll deshalb auch nicht die Figur des Dritten spezifisch fokussiert werden,

wie dies bspw. in den Sammelbänden Die Figur des Dritten – Ein kulturwissenschaft-

liches Paradigma von Eva Eßlinger, Tobias Schlechtriemen, Doris Schweitzer und

Alexander Zons undTheorien des Dritten – Innovationen in Soziologie und Sozialphiloso-

phie von Thomas Bedorf, Joachim Fischer und Gesa Lindemann getan wird.3 Ge-

nauer gesagt sind die Anderen in dieser Arbeit die konkreten Anderen, die das

Soziale als Miteinander konstituieren, und damit widerspricht diese Darstellung

bspw. derjenigen von Thomas Bedorf – um auf die schon zitierte Stelle auf Seite

iv zurückzukommen –, der in Verkennende Anerkennung das Soziale ohne konkrete

Andere bestimmt, dafür aber durch denDritten.4 Er tut dies, wie dargelegt, um die

Konflikthaftigkeit des Sozialen zu betonen. Diese Position ergibt sich aus seiner

Rekonstruktion der Levinasʼschen Theorie, in der der Andere an das Subjekt einen

2 Vgl. Berger& Luckmann:Die gesellschaftlicheKonstruktion derWirklichkeit, S. 25: »DieWirklich-

keit der Alltagswelt stellt sich ferner als eine intersubjektive Welt dar, die ich mit anderen

teile. Ihre Intersubjektivität trennt die Alltagswelt scharf von anderenWirklichkeiten, deren

ich mir bewußt bin. Ich bin allein in der Welt meiner Träume.« Damit kommt man jedoch in

das Problem, wie man mit der Trennung dieser Welten umgeht und ggf. welche davon die

eigentliche ist, also in welcher das Selbst wirklich beheimatet ist. Dieses Problemwird in der

vorliegenden Arbeit im Blick auf Heidegger untersucht werden. (Vgl. in dieser Arbeit Erleben

und »Dasein«)

3 Eva Eßlinger, Tobias Schlechtriemen, Doris Schweitzer & Alexander Zons (Hg.): Die Figur des

Dritten – Ein kulturwissenschaftliches Paradigma, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2010, sowie Tho-

mas Bedorf, Joachim Fischer & Gesa Lindemann (Hg.): Theorien des Dritten – Innovationen in

Soziologie und Sozialphilosophie, München: Wilhelm Fink 2010.

4 Bedorf: Verkennende Anerkennung, S. 211.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-003 - am 14.02.2026, 09:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Als Andere unter Anderen

unhintergehbaren ethischen Anspruch stellt.5 Diese »singulären Forderungen« –

wie Bedorf sie nennt – stellen jeweils einen Anspruch an die Anderen durch ein

Medium, durch eine Rolle, durch den Dritten.6 Nun greift dieses »Medium« zwar

auf, dass der Anspruch nicht ohne Formung durch Andere in Erscheinung tritt; was

durch diesen Begriff jedoch nicht mitrepräsentiert ist, sind Situationen, die offen-

sichtlich sozial sind, die aber nicht aus singulären Ansprüchen bestehen. Auf einer

Demonstration stehen nicht singuläre Ansprüche gegeneinander, sondern ein ge-

meinsamer Anspruch miteinander für oder gegen etwas. Hier zeigt sich wieder,

warum das Ausgehen bei einem Subjekt problematisch ist, denn dann kann der

singuläre Anspruch nur von einer Person ausgehen und kann dann, wenn »singu-

lär« wirklich »einzigartig« bedeuten soll, nicht von Anderen geteilt werden. Man

stünde immer allein, auch wenn davon ausgehend vom Sozialen gesprochen wird.

Diesen sozialen Atomismus kritisiert bspw. Kurt Röttgers in Kategorien der Sozial-

philosophie: »Sozial sind die Menschen eben keine Individuen, sondern Dividuen:

Sie sind immer schon geteilt.«7 Wenn »singulär« – im Hinblick auf das Zitat – al-

so bedeutet, aus einer kontingenten, nicht wiederholbaren Situation heraus einen

Anspruch an Andere zu stellen, dann können sowohl Mehrere einen Anspruch an

Andere stellen als auch nur eine Person. Diese Beschreibung scheint den vielfälti-

gen Schattierungen des Sozialen gerecht werden zu können. Außerdem kann der

Anspruch einer Person, beachtet zu werden, so einfach es klingen mag, nicht nur

durch ein Medium oder eine Rolle vermittelt werden, selbst wenn der Anspruch

darin besteht, bspw. als Wissenschaftler*in anerkannt zu werden. Es ist der kon-

krete Anspruch einer Person im Gespräch mit einer oder mehreren Anderen, den

diese Personen bspw. auf einer Tagung miteinander teilen, ohne dass daraus ein

Konflikt entsteht oder die Forderung ausschließlich singulär –wenn dies bedeuten

sollte: nur von einem Subjekt ausgehend – wäre. In dieser Situation sind konkrete

Andere unter Anderen in einer Konstellation, die man als Miteinander und damit

auch als sozial bestimmen kann. Die jeweils konkrete Alterität wird in der vorlie-

genden Arbeit also als Struktur des Miteinanders bestimmt, die sich nur zwischen

den konkreten Anderen verorten lässt, wodurch jede erlebbare Situation radikal als

soziale Situation verstanden werden muss, was im dritten Hauptteil Soziale Situa-

tion: Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse genauer dargelegt werden wird.8

5 Vgl., ebd. S. 138.

6 Vgl., ebd. S. 226.

7 Kurt Röttgers: Kategorien der Sozialphilosophie, Magdeburg: Scriptum 2002, S. 17.

8 Außerdemwird hier auch nicht der Frage nachgegangen, wie viele Menschen es braucht, um

eine Gruppe zu formieren, was ein anderer Grund wäre, über die Figur des Dritten – im Hin-

blick auf Sartres »fusionierende Gruppe« – zu sprechen. Es geht nicht um eine bestimmte

Reihenfolge, in der die Anderen zuerst das Individuum, dann das Du und dann das Wir bzw.

der Dritte sind, sondern darum, dass die Anderen immer alle diese Perspektiven bedeuten

und das direkt in demMoment, in dem sie erlebt werden. Alle sind zugleich Ich, Du und Teil eines

https://doi.org/10.14361/9783839452455-003 - am 14.02.2026, 09:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit 27

Wirft man einen Blick in die bestehende Forschung, so zeichnet sich darin ab,

dass es hauptsächlich drei Ausgangspunkte sind, die bisher für ähnliche Untersu-

chungen benutzt wurden. Zum Ersten gibt es das schon erwähnte Ausgehen von

einer Person, einem Subjekt als Grundlage für jede Aktion, aber auch Interaktion:

DieWirklichkeit wäre unter diesemAspekt vorrangig durch einen je selbst geprägt.

Die Liste derer, die diese Konzeption vertreten haben, reicht in der Philosophie

über Heidegger, Husserl, Hegel, Fichte und Kant bis zu Descartes. Zweitens gibt

es in den Forschungen französischer Phänomenolog*innen, wie bspw. Simone de

Beauvoir, Paul Ricœur, Emanuel Levinas und Jean-Paul Sartre, ein Ausgehen von

der Ich-Du-Beziehung, die direkt erlebt werden kann –bei Sartre in der Schamund

dem Blick, bei Levinas und Ricœur im Antlitz und bei de Beauvoir im objektivie-

rendenwie subjektivierenden Blick.9 Für die Darstellung derWirklichkeit bedeutet

dieser Ansatz, dass sie sich nicht mehr nur durch jede*n selbst erschafft, sondern

sie entsteht immer imMiteinander »signifikanter Anderer«.10 Die Verschiebung im

Gegensatz zum ersten Typus ist offensichtlich: Jede*r ist nicht nur selbst das Zen-

trum derWirklichkeit, sondern es gibt mindestens zwei Zentren der Bezugnahme,

nicht nur ein Zentrum mit zwei Teilen. Der dritte Typus stellt gegen diese beiden

einen systematischen Schnitt dar, da in ihm gerade nicht mehr von einem Subjekt

oder von einer Person ausgegangen wird, sondern von der Gesellschaft bzw. den

gesellschaftlichen Strukturen, die sowohl die Wirklichkeit als auch die einzelnen

Personen hervorbringen. Zu finden ist diese Form der Darstellung sehr deutlich

im poststrukturalistischen oder postmodernen Denken oder beispielhaft auch in

der Gesellschaftstheorie Niklas Luhmanns. Die Frage, was unsere Bedingung der

Wirklichkeit ist, wird in den drei Herangehensweisen also 1. mit »das Subjekt«, 2.

mit »Ich und signifikante Andere« und 3. mit »die Gesellschaft« beantwortet. Dies

Wir; d.h. es als Andere unter Anderen zu (er)leben. Und genau dies soll in der vorliegen-

den Arbeit ausformuliert werden. Vgl. Jean-Paul Sartre: Kritik der dialektischen Vernunft, Bd. I,

Theorie der gesellschaftlichen Praxis, Reinbek b. H.: Rowohlt 1967, S. 397ff.

9 Vgl. Simone de Beauvoir: Das andere Geschlecht – Sitte und Sexus der Frau, Reinbek b. H.: Ro-

wohlt 1992, S. 25/Jean-Paul Sartre: Der Idiot der Familie – Gustave Flaubert 1821 bis 1857, Band

I, Die Konstitution, Reinbek b. H.: Rowohlt 1977, S. 19f./Emanuel Levinas: Die Spur des Ande-

ren –Untersuchungen zur Phänomenologie und Sozialphilosophie, Freiburg/München: Alber 2012,

S. 207./Paul Ricœur: Das Selbst als ein Anderer, München: Wilhelm Fink 2005, S. 205f. Solche

Theorien, die nicht von einem komplexen Dialog als Wechsel von Darstellungsformen (Mi-

mik, Gestik, Sprache, Berührungen) ausgehen, sondern den Primat auf die Sprache, genauer

auf einen rationalen Diskurs legen, wie es bspw. Habermas tut, können hier nicht gesondert

betrachtet werden, da das Forschungsfeld der Sprachtheorien selbst solche Ausmaße an-

nimmt, dass eine umfängliche Behandlung, die dieses Feld bedarf, verdient und schon er-

fahren hat, hier nicht möglich sein wird.

10 Vgl. Berger& Luckmann:Die gesellschaftliche Konstruktion derWirklichkeit, S. 142: »DerMensch

wird, was seine signifikanten Anderen in ihn hineingelegt haben. Das ist jedoch kein einsei-

tiger, mechanischer Prozeß.«

https://doi.org/10.14361/9783839452455-003 - am 14.02.2026, 09:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Als Andere unter Anderen

führt dazu, dass auch die Rolle oder Bedeutung der Anderen für dieWirklichkeit in

diesen Bereichen unterschiedlich aufgefasst werden muss. Für die erste Herange-

hensweise können die Anderen nicht auf einer primären Stufe für die Wirklichkeit

bedeutend sein. In der zweiten sind es einige Andere, die von Bedeutung sind, und

in der dritten sind die Anderen genauso unbedeutend wie man je selbst. Diese Po-

sitionen sind sicherlich nicht mit der Absicht entwickelt wurden, sich gegenseitig

auszuschließen, sondern um zwei Facetten der Wirklichkeit besonders zu fokus-

sieren, zum einen die Interaktion zwischen zwei Personen (Ich und Du) und zum

anderen die gesellschaftlichen Strukturen. Stellt man aber die Frage danach, wie

die Anderen unter Anderen etwas erleben, so liegt darin schon eine Komplexität

vor, von der nur einzelne Aspekte benannt werden können, wenn man den Blick

auf persönliche Interaktionen oder die Strukturen der Gesellschaft lenken und von

einem Aspekt den gesamten Bereich bestimmen will.

Alle drei hier skizzenhaft aufgegriffenen Herangehensweisen geben also eine

andere Antwort auf die hier gestellte Frage. Meine Arbeit soll sich nun nicht in ei-

ne der drei Herangehensweisen einordnen. Sie stellt vielmehr in Frage, dass der

Ausgangspunkt für eine solche Untersuchung vom Standpunkt des Subjekts oder

von dem der Gesellschaft aus gemacht werden sollte. Beide Ansätze fokussieren zu

stark die Extrempole, um etwas darüber auszusagen, wie man die soziale Wirk-

lichkeit zwischen Gesellschaft und individualistischen Perspektiven als Interaktion

vonMenschen zwischenMenschen erlebt.Der Ansatz der Ich-Du-Beziehung scheint

dahingehend geeigneter, da sie ebensolche Interaktionen zwischenMenschen mit-

beschreibt und damit diese Menschen zueinander in Beziehung setzt. Dabei ent-

steht jedoch eine Fixierung auf direkt anwesende Andere, so wie man es bei Alfred

Schütz in Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt sehen kann:

Wir können also die umweltliche Dueinstellung definieren als die besondere In-

tentionalität der Akte, in denen das Ich, solange es in ihnen lebt, von dem Dasein

eines Du im Modus des originalen Selbst Erfahrung hat. Jede äußere Erfahrung

imModus des originalen Selbst setzt aber die leibhaftige Vorgegebenheit des Er-

fahrenen in zeitlicher und räumlicher Unmittelbarkeit voraus.11

Die Anderen bekommen hier nur unmittelbar eine Bedeutung, wenn sie als ande-

res Ich, also als Du unmittelbar anwesend sind. Das heißt, sie sind von Bedeutung,

wenn ich sie direkt bzw. fokussiert erleben kann. Verschwinden sie aus meinem

Erleben, dann habe ich mit dieser Beschreibungsform keine Möglichkeit mehr, sie

sinnvoll mit einzubeziehen. Sie verschwinden aus meinem Fokus und damit ver-

lieren sie ihre Bedeutung.

Dass demwirklich so ist, scheint in der ersten Intuition nicht widersprüchlich,

da es ja tatsächlich meist konkrete und einzelnen Andere sind, die einem als be-

11 Alfred Schütz: Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt, S. 228.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-003 - am 14.02.2026, 09:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit 29

deutend für das eigene Leben widerfahren: Eltern, gute Freunde etc., die man mit

Berger, Luckmann und Mead wohl als »signifikante Andere« und relevant für die

Sozialisation bezeichnen kann. Aber es gibt auch die anonyme, nicht anwesende

Person, die meine Überlegungen, mein Arbeiten in der Bibliothek dadurch stört,

weil sie genau das Buch ausgeliehen hat, das ich gerade jetzt exzerpieren wollte.

Wenn man also – so wie auch Schütz in seiner Arbeit – als Ziel hat, das Mitein-

ander zu verstehen, oder wie es hier bisher hieß, die Bedeutung der Anderen für

unsere Wirklichkeit zu bestimmen, dann muss sich dieser Fokus vom tatsächlich

anwesenden Du verschieben lassen. Schütz verschiebt ihn dadurch, dass er das Du

multipliziert und so ein Wir erhält, das die Sicherung für den schon bestehenden

Sinnzusammenhang bietet.12 Er füllt, vomStandpunkt derWirklichkeit betrachtet,

das Abstrakteste, das isolierte Ich immer mehr an, um es zu verstehen.

Dieser Bewegung möchte ich hier eine Alternative entgegenstellen. Ich wer-

de den Weg vom Ich zum Du und dann zum Wir nicht einzeln vollziehen. Das

soll heißen, dass ich nicht betrachten möchte, ab wann ein Ich zu einem Du oder

zu einem Wir wird; sondern ich werde beschreiben, welche Bereiche des Erlebens

immer schon von der Darstellung Anderer durchzogen sind, oder noch stärker:

dass jede Rede von einem Ich notwendig die Andersheit der eigenen Person, also

mein Erscheinen als Andere*r vor Anderen und die implizite oder explizite Abhän-

gigkeit von den Verhaltensweisen und Selbstdarstellungen Anderer bestimmt. Ich

werde mich also der Beschreibung der Intentionalität als Darstellungsverhältnis

(wie wir uns Anderen zeigen) in sozialen Situationen zuwenden. Die Anderen und

die Beziehung zu ihnen soll hier also nicht als Kategorie wie bspw. die des »verall-

gemeinerten Anderen« von Mead bestimmt werden, von der aus man das Soziale

ableiten kann, sondern das Soziale ist das Zwischen-den-Anderen. Als Wirklichkeit

muss es nicht abgeleitet werden, sondern kann nur beschrieben werden.13

Um für diese These zu argumentieren, werde ich mich bei zwei unterschied-

lichen philosophischen Methoden und Vertreter*innen der daraus resultierenden

Strömungen bedienen. Diese sind 1. die Phänomenologie als Beschreibungspra-

xis dessen, wie es für einen ist, etwas zu erleben; und 2. Autor*innen, die unter dem

Label des Poststrukturalismus oder der Postmoderne zusammengefasst werden

könnten. Die Methode dieser Autor*innen ist die Bestimmung der strukturhaf-

ten Bedingungsverhältnisse, die auf das Erleben und Leben in sozialen Situatio-

nen einwirken, ohne dabei zu einem Universalismus einer Struktur zu gelangen.

Die Konstruktion der Strukturen aufgrund ihrer kontingenten Entstehung steht

12 Vgl., ebd. S. 231.

13 Damit entgeht man der Darstellung der Alterität als Problem des Sozialen, was laut Kurt

Röttgers eine »Erblast der rationalistischen Ursprünge der neuzeitlichen Philosophie« ist

(Röttgers: Kategorien der Sozialphilosophie, S. 121.) Die Alterität muss nicht erst ins Soziale ein-

geführt oder von ihm ausgehend bestimmt werden: Alterität und das Soziale sind untrenn-

bar miteinander verwoben.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-003 - am 14.02.2026, 09:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Als Andere unter Anderen

dabei im Fokus dieser Arbeiten. Konkret bedeutet das folgende methodische Mi-

schung: Die Arbeit setzt sich aus der Beschreibung der wirklich erlebten Situation

und den reflexiven Schlussfolgerungen darüber zusammen, was dieses konkrete

Erleben der Situation für die Bedingungen der sozialenWirklichkeit bedeutet. Der

verbindende Punkt zwischen Phänomenologie und Poststrukturalismus liegt dabei

im Angeben der Art und Weise, in der Frage nach dem Wie. Sowohl die phänome-

nologische Beschreibung als auch die Bestimmung von Strukturen zeichnen sich

dadurch aus, dass sie bestimmen,wie (unter welchen Bedingungen) etwas sich prä-

sentiert. Beides richtet den beschreibenden Fokus auf die Darstellung, eben auf die

Art und Weise, wie eine soziale Struktur das Erleben formt und wie einem dieses

Erleben gegeben ist. Für die hier vorliegende Arbeit bedeutet dies, dass die alltäg-

lichsten sozialen Situationen in den Fokus der Beschreibung genommen werden,

um an der Art und Weise, wie sie in Erscheinung treten, zu bestimmen, welche

Strukturen sie mitbestimmen und wie durch sie ein Verständnis der Anderen und

von sich je selbst als Andere*m unter Anderen ermöglicht wird. Illustrieren lässt

sich diese methodische Verschmelzung anhand von Erving Goffmans Bestimmung

der Unsicherheit, die notwendig darin liegen muss, wenn man eine Situation und

mit ihr die Anderen vollständig verstehen wollte:

Vollständige Informationen solcher Art sind nur selten zugänglich; in ihrer Abwe-

senheit stützt sich der Einzelne gern auf Ersatzinformationen – Hinweise, Andeu-

tungen, ausdrucksvolle Gesten, Statussymbole usw. – als Mittel der Vorhersage.

Kurz, da die Realität, mit der es der Einzelne zu tun hat, im Augenblick nicht of-

fensichtlich ist, muß er sich statt dessen [sic!] auf den Anschein verlassen; und

paradoxerweise muß er sich desto mehr auf diesen konzentrieren, je mehr er um

die Realität besorgt ist, die der Wahrnehmung nicht zugänglich ist.14

Die Formulierung Goffmans, dass vollständige Informationen »nur selten zugäng-

lich« sind, kann schon an dieser Stelle als zu zurückhaltend herausgestellt wer-

den: Niemals wird jemand alle sozialen Aspekte einer Situation komplett erfassen

können, einen solchen Standpunkt könnte man selbst nur außerhalb jeder Situ-

ierung einnehmen, da schon meine eigene Situation meinen Horizont und Fokus

einschränkt und es mir unmöglich macht, die Perspektive einer anderen Person

vollständig einzunehmen. Ich besetze jeweils nur eine Perspektive. Goffman liefert

jedoch einen guten Anhaltspunkt dafür, wie man vorgehen kann, wenn es einen in-

teressiert, warum auf dieser Grundlage nicht jede Konversation oder Interaktion

mit anderen in einer unverständlichen Katastrophe endet. Man muss das Offen-

sichtliche beschreiben, es in den Fokus nehmen, um die Teile der Wirklichkeit, die

14 Erving Goffman:Wir alle spielen Theater –Die Selbstdarstellung im Alltag, München: Piper 1969,

S. 228.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-003 - am 14.02.2026, 09:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit 31

sich einen nicht direkt aufzwängen – wie bspw. implizit wirkende soziale Struk-

turen –, bestimmen zu können.

Diese Beschreibung des Offensichtlichen, also der Art undWeise, wie man sich

selbst und Andere sich im Umgang miteinander darstellen, ist die Beschreibung

der Performativität der Körper, durch die sowohl eigene Vorhaben als auch soziale

Strukturen in Erscheinung treten.15 Oder, anders formuliert: Wir alle erleben die

Welt auf eine bestimmte Art und Weise und dadurch werden wir auf diese Art und

Weise erlebbar.Weil wir fühlende, denkende, handelnde, wahrnehmende und ima-

ginierende Menschen sind, sind wir fühlbar durch Anderen, interaktionsfähig mit

Anderen, Teil der Gedanken Anderer, in der Wahrnehmung von Anderen und ima-

ginative Projektionsflächen für Andere. Und da diese Fähigkeiten nicht gesondert

auftreten, sondern immermehr oder weniger vernetzt miteinander, fasse ich diese

Fähigkeiten für die Beschreibung in dieser Arbeit unter den Begriff des Erlebens,

um zu zeigen, dass wir soziale Strukturen als Verkörperung auf den »Fassaden«

Anderer erleben.

Bevor ich zur Beschreibung des Aufbaus der Arbeit komme, möchte ich noch

auf einen Begriff eingehen, den man sicherlich in einer Arbeit über das Soziale

erwarten kann: Es ist jener der Anerkennung. Er wird in dieser Arbeit nicht vor-

kommen, nicht weil er irrelevant wäre, sondern weil er – und das hat Bedorf sehr

deutlich gezeigt – immer in Verbindung mit einer Identität steht, als die man je-

manden anerkennt.16 Doch es gibt keine Identität. Sie zu erkennen ist deswegen

immer ein Verkennen und Anerkennung bedeutet eine Limitierung der Anderen

auf eine Rolle, die zwar notwendig ist, um überhaupt jemanden anerkennen zu

können, jedoch nicht, um sich zueinander zu verhalten. Auch ohne die Anerken-

nung einer Rolle – die nichtsdestoweniger einen Teil des menschlichen Miteinan-

ders ausmacht, aber einen, der eher in ein konflikthaftes Gegeneinander führt, so

ließe sich zumindest Bedorfs Ausführung zuspitzen, weil er im Zusammenhang

von Identität und Rollen von der »Konkurrenz der Ansprüche« spricht, ohne die mög-

liche Ähnlichkeit dieser Ansprüche zu benennen17 – ist es möglich, einander zu

verstehen und miteinander in funktionierenden Beziehungen zu stehen, die ein

Füreinander bedeuten können. Warum bestehe ich also auf einer Beschreibung

15 Den Begriff der Performativität verstehe ich in dieser Arbeit in der Form, in der ihn auch Ju-

dith Butler in ihrem Essay Performative Akte und Geschlechterkonstitution – Phänomenologie und

feministische Theorie begreift: »Als intentional organisierte Materialität ist der Körper immer

eine Verkörperung vonMöglichkeiten, die durch historische Konventionen sowohl konditio-

niertwie beschnitten sind. Anders gesagt, der Körper ist eine geschichtliche Situation […] und

er ist eine Art des Tuns, der Dramatisierung und der Reproduktion einer geschichtlichen Si-

tuation.« Butler: Performative Akte und Geschlechterkonstitution in UweWirth (Hg.) Performanz

– Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2002, S. 305.

16 Vgl. Bedorf: Verkennende Anerkennung, S. 146.

17 Vgl., ebd. S. 211f.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-003 - am 14.02.2026, 09:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Als Andere unter Anderen

vor jedem Erkennen oder Anerkennen? Weil dadurch das Phänomen, sich Ande-

ren durch das Erleben notwendig darzustellen, in den Blick genommen werden

kann, ohne dafür einen dahinter liegenden Grund anzugeben. Man stellt nicht nur

dar, was anerkannt oder erkannt werden soll. Das würde den Fokus auf eine aktive

Darstellung des Subjekts richten. Die Darstellung ist aber nicht nur eine Aktivi-

tät, sie ist auch das, was einem widerfährt, wenn man mit der Welt umgeht. Be-

dorf hat demnach Recht, wenn er folgendes über Identität schreibt: »Die Identität

gibt es nicht – und es gibt hinter diese Einsicht kein Zurück. Darin ist der dis-

kurstheoretischen wie der postmodern-ironischen Entzauberung ohne jede Ein-

schränkung beizupflichten.«18 Doch in dem Versuch, die Bedeutung von temporä-

ren oder Quasi-Identitäten aufzuzeigen, dieman anerkennen kann, beschneidet er

die Bedeutung der Aussage, dass es keine Identität gibt: Keine Identität bedeutet

Kontingenz und das wiederum bedeutet Pluralität. Eine Identität kann durch alle

möglichen Faktoren immer auch anders sein. So birgt eine Identitätsanerkennung

nicht nur die Gefahr der Verkennung, indem die Person nicht in all ihren Facet-

ten abgebildet wird, sondern auch die Gefahr der Aberkennung von Facetten und

der beschneidenden Überstülpung einer Identität, die nicht nur Konkurrenz von

Ansprüchen, sondern Unterdrückung zur Folge haben kann.19 Dadurch verstellt

man sich den Blick auf die Anderen als Andere: Kontingenz und Pluralität erfor-

dern ein sich beständig wandelndes Verstehen, das beschrieben werden, aber nie

auf Identitäten, nicht einmal auf Quasi-Identitäten verkürzt werden kann, außer

um damit genau diese Konkurrenz zu erzeugen und ein offenes Verstehen abzu-

brechen, denn man weiß ja zumindest für den Moment wer der*die Andere ist oder

die Anderen sind; eine Illusion. Auf die Thematik des Verstehens und der Offenheit

durch Pluralität werde ich im zweiten Hauptteil ausführlich eingehen.

Nach diesen Abgrenzungsversuchen und dem stückweisen Aufbauen dessen,

was das Hauptanliegen der vorliegenden Arbeit ist – die Darstellungen Anderer als

Andere zu beschreiben, soll als Nächstes genauer auf das sozialphilosophische In-

teresse dieser Arbeit eingegangen werden. Dazu lohnt sich ein Blick in die Zusam-

menfassung Sozialphilosophie: Eine Einführung von Rahel Jaeggi und Robin Celikates.

Sie halten fest, dass sich neben der Sozialphilosophie auch die Moralphilosophie

und die Politische Philosophie, »mit der Frage befass[en], was wir tun sollen (und

18 Ebd. S. 9.

19 Man könnte einwenden, dass Anerkennung bei Charles Taylor und Axel Honneth anders be-

stimmt wird als bei Bedorf, doch eine detaillierte Untersuchung der Verhältnisse zwischen

den Anerkennungstheorien würde den Fokus der Arbeit verändern und die Darstellungswei-

se imMiteinander als Perspektive verlieren. Somuss diese kurze Stellungnahme ausreichen,

um plausibel zu machen, warum der Begriff der Anerkennung hier nicht expliziter verhan-

delt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-003 - am 14.02.2026, 09:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit 33

warum)«.20 Die Antwort, die ich hier auf diese Frage geben werde, ist folgende:

Statt zu fragen,was wir tun sollen, stelle ich die Frage,wiewir das tun können, was

wir tun, und welche Alternativen sich dadurch darstellen, dass wir erleben, wie

Andere sich verhalten. Man könnte nun meinen, dass dadurch das kritische Poten-

zial der Sozialphilosophie, das Jaeggi und Celikates hervorheben, verloren geht.21

Und das stimmt zum Teil, da in dieser Arbeit zwar Kritikansprüche vorgetragen

werden können, aber nicht eindeutig geklärt oder vorgeschrieben werden kann,

welche Art und Weise zu leben die eine richtige ist. Diesen Anspruch zu formulie-

ren, wäre, auf Grund der Beschreibung der Pluralität des Sozialen, eine Hybris. So

ist die Kritik, die Jaeggi und Celikates vorschlagen, eine immanente Kritik: »Dabei

muss sie sich nicht an das faktische Selbstverständnis der Akteure binden, son-

dern geht vom wesentlichen Doppelcharakter von Krisen aus, der sich einerseits

in objektiven Problemlagen und Fehlentwicklungen, andererseits in den Erfahrun-

gen und dem Leiden der Akteure an sozialen Funktionsstörungen manifestiert.«22

Diese immanente Kritik ist aber nicht die einzige Möglichkeit der Sozialphiloso-

phie, denn durch die Frage danach,wiewir gemeinsamals Andere erleben, eröffnet sich

eine produktive Dimension der Sozialphilosophie, die nicht nur aufzeigt, welche

»Krisen«, »Fehlentwicklungen« und »Leiden an Funktionsstörungen« vorhanden

sind, sondern auch, welche positiven, unterstützenden und akzeptierenden Ver-

haltensweisen im Miteinander zum Füreinander führen können. Dabei ist es kein

Widerspruch, vom gemeinsamen Erleben und von Alterität im Sinne von konkre-

ten Anderen zu sprechen: Man erlebt bestimmte Situationen gemeinsam, man ist

am selben Ort oder zur selben Zeit und dadurch trifft man die Anderen und ihre

alterierenden Perspektiven auf die Welt an. Es geht also, um es nochmals zu wie-

derholen, darum, Andere als Andere zu verstehen. Und damit schließe ich mich

Detlef Horster an, der für die Sozialphilosophie festhält: »Darum kann man […]

sagen, dass die sinnverstehende Methode für die Sozialphilosophie unverzichtbar

ist, ganz gleich, in welchem theoretischen System man sich befindet.«23

Aus der Bestimmung, dass wir immer schon für Andere in einer bestimmten

Art undWeise (Darstellung) erlebbar sind, ergibt sich der Aufbau der vorliegenden

Arbeit wie folgt. Im ersten Hauptteil Der Vorzug des Erlebens werde ich mich dem

Begriff des Erlebens direkt zuwenden, um den Grundstein für die These der ge-

nerellen Erlebbarkeit Anderer und von einem selbst als Andere*r unter Anderen zu

legen. Dazu wird der Begriff des Erlebensmit den Begriffen Bewusstsein – in Form

des husserlschen Verständnisses als theoretisierendes Bewusstsein – und Dasein –

so wie es Heidegger bestimmt – kontrastiert. Dies bedeutet konkret, dass sowohl

20 Rahel Jaeggi & Robin Celikates: Sozialphilosophie: eine Einführung, München: C.H. Beck 2017,

S. 8.

21 Vgl., ebd. S. 111.

22 Ebd., S. 116f.

23 Detlef Horster: Sozialphilosophie, Leipzig: Reclam 2005, S. 140.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-003 - am 14.02.2026, 09:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Als Andere unter Anderen

der Begriff des »Daseins«, als auch der Begriff des Bewusstseins ins Erleben einflie-

ßen werden, jedoch nicht vollständig. Das Bewusstsein wird als Art undWeise, wie

einem etwas gegeben ist, zu einer attributiven Zuschreibung der im Erleben verei-

nigten Fähigkeiten des Denkens, Fühlens,Wahrnehmens, Handelns und Imaginie-

rens überführt, wohingegen vom Dasein die praktische Eingebundenheit in eine

durch Gegenstände geformte Umwelt aufgegriffen wird. Dabei werde ich jedoch

gegen die Vorstellung Heideggers argumentieren, dass das Dasein genau dann ei-

gentlich sei, wenn es isoliert ist.24 Erleben bedeutet im Gegensatz dazu, niemals

isoliert, also von Anderen losgelöst zu sein. Nach diesen Schritten wird durch die

Übernahme und Ausformulierung der radikalen These Deleuzeʼ, dass die Anderen

die Kategorie desMöglichen konstituieren, aufgezeigt, dass eben diese Bedingtheit

des Erlebens durch Andere nicht nur darin besteht, dass Andere mit mir die erleb-

ten Situationen teilen, sondern dass die Andersheit eine notwendige Struktur die-

ses Erlebens ausmacht. Dadurch, dass die Kategorie des Möglichen durch die An-

deren konstituiert wird, trifft dies auch auf das jeweilige Selbstbild zu und macht

uns je selbst zu Anderen. Damit steht diese Arbeit im ersten Hauptteil in Oppositi-

on zu jederTheorie des Erlebens oder des Sich-bewusst-Werdens-der-Anderen, die

rein vom Subjekt ausgeht. D.h. – in aller Deutlichkeit –, diese Arbeit befasst sich

damit, zu zeigen, dass eine Theorie über die Bedingung der Wirklichkeit, die die

Anderen nicht von Beginn anmit einschließt, einen Ausschluss derMöglichkeit be-

deutet, die Anderen anzuerkennen und selbst von Anderen anerkannt zu werden.

In theoretischer Hinsicht gibt es im Verhältnis zu Anderen entweder eine Mitbe-

trachtung oder einen Ausschluss, der sich nachträglich nicht mehr auflösen lässt.

Das Erleben, in der hier beschriebenen Form als bewusstes, intentionales, nicht an

ein transzendentales Ego gebundenes, sich leiblich verschiebendes Feld, bildet durch

diese Struktur gerade eine Vielstimmigkeit ab, in der wir mit Anderen zusammen

in Erscheinung treten, wodurch auch das eigene Selbst jeweils als Andere*r und

Andere als Selbst anerkannt werden können.

Diese Beschreibung des Erlebens erreicht im ersten Hauptteil ihren Höhe-

punkt, wenn in der Rekonstruktion des cartesianischen Cogito durch Husserl nicht

nur die phänomenologische Beschreibung auf die Evidenz der Unanzweifelbarkeit

des eigenen Selbst gestellt wird, sondern auch die immer schon vorhandene

Existenz Anderer, also die Sozialität, in diese Gewissheit einbezogen wird: Es ist

also nicht nur gewiss, dass ich Bewusstsein habe oder dass ich Bewusstsein von

etwas habe, sondern dass mein Erleben von etwas Erleben mit Anderen notwendig

macht. Oder kurz: Erleben bedeutet immer, sich als Andere*r unter Anderen zu

erleben.

Diese komplexe Evidenz ergibt sich durch eine Übertragung der existenzphilo-

sophischen Maxime, dass die Menschen zur Freiheit verurteilt sind, in eine Form,

24 Vgl. Martin Heidegger: Sein und Zeit, Tübingen: Niemeyer 2006, S. 188.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-003 - am 14.02.2026, 09:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit 35

die von Anderen abhängig ist: Meine Freiheit ist nicht die Unableitbarkeit eines

Wesens, sondern mein Mangel oder Leck an Wesenhaftigkeit ergibt sich gerade

daraus, dass Andere mich mitbestimmen. Wie sollte man auf die Idee kommen,

etwas anderes sein zu können als man ist, wenn es nicht Andere gäbe, die einem

genau diese Veränderung spiegeln, indemwir uns zueinander unterschiedlich ver-

halten, indem wir Andere für Andere sind? In anderen Worten ist unsere Frei-

heit das Sich-zur-Welt-verhalten-Können, weil wir unsere Darstellung gegenüber

Anderen aufs Spiel setzen. Die Möglichkeiten, wie man sich in der Welt verhält,

entstehen deshalb nicht ex nihilo, sondern sie sind vorrangig die Verhaltenswei-

sen von Anderen, die unter Anderen leben und deshalb Möglichkeiten präsentiert

bekommen. Es sind strukturierte Umgangsweisen, gesellschaftliche Ablaufpläne,

in denen man einen bestimmten Freiraum hat, wenn man sie annimmt, oder die

Möglichkeit, diese Strukturen zu verändern: Die Freiheit ist immer auf und durch

Andere gerichtet. All diese Darstellungen der Andersheit im Erleben lassen den

ersten Hauptteil in einer Zurückweisung des Solipsismus enden. Durch diese Be-

schreibung wird es nicht nur möglich zu bestimmen, wie sich ein Füreinander

einstellen kann, sondern es werden auch Phänomene beschreibbar – die in die-

ser Arbeit zwar nicht dezidiert untersucht werden sollen – wie Opportunismus,

Gruppenzwang und Terrorbrüderlichkeit.25

Im zweiten Hauptteil Das Erleben der Anderen wird mit der Doppeldeutigkeit,

die dieser Titel bietet, gespielt: Es geht also darum, das eigene Erleben in Verbin-

dung mit dem Erleben, das Andere von einem selbst haben, zu beschreiben. Dabei

wird im ersten Kapitel Miteinander in sozialen Räumen auf die Bedeutung der leib-

lichen Bewegung verwiesen, um im Erleben den eigenen Horizont, den Bereich

bewussten Erlebens durch andere Perspektiven zu verschieben. Diese Verschieb-

barkeit des Horizontes führt dazu, die Bestimmungen »Drinnen« und »Draußen«

für das Erleben der Welt und damit auch der Anderen nicht als starre Seiten einer

Grenze zu verstehen. Drinnen und Draußen sind relationale Kategorien, die eine

Perspektive voraussetzen und damit variabel sind. Diese Beschreibung ist notwen-

dig, um die gegenseitige Erlebbarkeit von Anderen unter Anderen nicht dadurch

zu beschränken, dass einige Fähigkeiten zwar aktiv ausführbar sind, aber nicht in

einer angemessenen Weise von Anderen erlebt werden können. Speziell geht es

hier um die Gedanken und Gefühle Anderer, die intuitiv nicht als von Anderen er-

lebbar gelten. In dieser Arbeit soll jedoch dafür argumentiert werden, dass trotz

einer erstpersonalen Autorität in der Deutung der Gefühle und im Denken kei-

ne erstpersonale Exklusivität folgt. Dies soll heißen: Nur weil es meine Gedanken

sind, die ich denke, sind es nicht nur meine. Sie stellen sich durch meine Haltung,

25 Vgl. Sartre: Kritik der dialektischen Vernunft, S. 468. Sartre führt auf dieser Seite die möglichen

negativen Konsequenzen unseres Seins unter Anderen sehr detailliert aus.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-003 - am 14.02.2026, 09:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Als Andere unter Anderen

meine Gesten und meinen Ausdruck für Andere und damit auch erst für mich dar,

oder, wie es Goffman beschreibt: Ich trage eine »Fassade«.26

Dieser Begriff ermöglicht es, in Verbindung mit der Relationalität des »Drin-

nen und Draußen« zu bestimmen, dass meine Gedanken für Andere in Erschei-

nung treten und dass sie nicht einmal nur meine sind, sondern dass Teile eines

Gedankens, wenn nicht sogar der gesamte Gedanke, von einem Anderen außer-

halb meiner Gedanken mitbestimmt werden. Neben Goffman werden in diesem

Kapitel auch Maurice Merleau-Ponty, Bernhard Waldenfels und Judith Butler als

Argumentationspartner*innen auftreten. Diese vier Autor*innen vereint der Ge-

danke der sichtbaren Verkörperung, der Performanz sozialer Strukturen im Ver-

halten bzw. als Fassade. Ausformuliert bedeutet dies, dass man in der hier vorge-

schlagenen Beschreibung von sozialen Räumen, sowohl auf die eigenen als auch

auf die Gedanken und Gefühle Anderer durch die Eigenheiten von sozialen Räu-

men zu sprechen kommen kann. Die Fassaden der Anderen bilden nämlich soziale

Strukturen und Hierarchien ab, die auf die Menschen einwirken, die in ihnen le-

ben. Diese Beschreibung soll so weit getrieben werden, dass es nicht bloß Räume

sind, die diese Strukturen abbilden, sondern dass in einigen Fällen die Strukturen

so stark durch eine Person verkörpert werden, dass diese Person die Strukturen als

Teil der eigenen Fassade – wortwörtlich – zur Schau stellt.

Im zweiten Kapitel dieses Hauptteils Der Alltag mit Anderen im Fokus geht es

dann, auf dieser Bestimmung der Verkörperung von Gedanken, Gefühlen und so-

zialen Strukturen aufbauend, darum, wie diese Strukturen – und damit auch die-

jenigen, die sie verstetigen – verstanden werden können. Dazu wird sich auf den

Begriff der Sedimentierung gestützt, den Merleau-Ponty benutzt, um zu beschrei-

ben, wie die eigenen Handlungen und die Handlungen Anderer nicht einfach im

Nichts verschwinden oder aus dem Nichts heraus in Erscheinung treten. Auch

minimale Handlungen hinterlassen Spuren in der materiellen Wirklichkeit, ob es

Verhaltensweisen sind, die sich ritualisieren und so den eigenen Leib betreffen,

oder ob es tatsächlich materielle Umformungen der Welt in Form von Kulturobjek-

ten sind. Ein Beispiel, an dem beides besonders deutlich aufgezeigt werden kann,

lässt sich in der Kulturtechnik des Schreibens finden: Die Handhabung der ver-

schiedenen Schreibwerkzeuge und diese Werkzeuge selbst sind konkrete Beispiele

für Sedimentierungen. Diese Sedimentierungen werden nun also herangezogen,

um zu beschreiben, inwiefern uns der Sinn, den Andere in ihren Erlebensweisen

ausdrücken, zugänglich ist, obwohl wir – wie schon mit Goffman angesprochen –

nicht die Gesamtheit aller Bedingungen kennen, um zu hundert Prozent sagen zu

können, warum, was und wie jemand anderes etwas tut.

Diese Beschränkung des Verstehens auf eine Wahrscheinlichkeit führt dazu,

in diesem Kapitel eine pragmatistische Position dem Verstehen gegenüber einzu-

26 Goffman:Wir alle spielen Theater, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-003 - am 14.02.2026, 09:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit 37

nehmen. Das heißt: Verstanden ist das, was ein funktionierendes Verhalten mit-

einander eröffnet.27 Dabei soll aber explizit darauf verwiesen werden, dass funk-

tional nicht mit effektiv gleichzusetzen ist. Funktional kann auch ein Umweg, et-

was Unsinniges oder etwas völlig Uneffektives sein, was jedoch nicht ausschlie-

ßen soll, dass nicht auch das Effektive funktional sein kann. Wenn das Miteinan-

der also funktional verstanden werden kann, dann ergibt sich die Möglichkeit, als

Hauptthese dieser Arbeit mit Recht zu formulieren: Die Anderen sind die Bedin-

gung unserer Wirklichkeit; was bedeutet, dass alle füreinander die Wirklichkeit

konstituieren. Diese These beruht auf einer Überlegung, die wohl in weiten Teilen

der Sozial-, Verhaltens- und Geisteswissenschaften als evident angenommen wird:

Unsere Wirklichkeit baut sich konstitutiv auf den Sedimenten anderer Menschen,

Generationen und direkt erlebbarer Anderer auf, weil ohne diese Pluralität an An-

deren weder ein Sinn in der erlebbaren Wirklichkeit existieren würde, noch etwas

verstanden werden könnte.

Durch diese konstitutive Leistung, die aus der Pluralität der Anderen erwächst,

ergibt sich nun auch klarer der Titel »Der Alltag mit Anderen im Fokus« dieses Ka-

pitels: Das Verstehen ist eine Form, die Anderen zu fokussieren und von Anderen

fokussiert zu werden. Damit erreicht die Arbeit in diesem Kapitel den Punkt, an

dem nicht mehr vorrangig beschrieben wird, dass die Anderen unsere Bedingung

der Wirklichkeit sind. Bestimmt werden – neben dem Erleben der Darstellung der

Anderen und der Beschreibung des Verstehens – zwei weitere Formen des Mitein-

anders, die die Grundlage für ein Verhalten bilden, das auf ein Füreinander aus-

gerichtet ist. Diese sind zwei miteinander verknüpfte Fokussierungsformen: die

Sorge und die parrhesia (das Freimütige-für-wahr-Sprechen/sich-Darstellen). Mit

ihnen soll aufgezeigt werden, welchen Unterschied es macht, von den Anderen

als Bedingung der Wirklichkeit auszugehen. In Bezug auf die Sorge bedeutet dies

im Speziellen eine Auseinandersetzung mit der Bestimmung dieses Begriffs durch

Heidegger: Neben den von ihm angegebenen zwei Formen der Sorge – 1. der des

Einspringens (ich erkenne dein Problem und löse es für dich) und 2. der des Voraus-

springens (ich erkenne dein Problem und zeige es dir auf) – kann noch eine dritte

Sorgeform bestehen. Dies wird offensichtlich, da in den ersten beiden Sorgefor-

men immer nur ein Subjekt der Ausgangspunkt für die Sorge ist: Es ist immer

»meine« Sorge. In der von mir vorgeschlagenen Sorgeform wird im Gegensatz da-

zu eine soziale Struktur als Ausgangspunkt genommen, über die man gemeinsam

stolpert. Man wird sich gemeinsam darüber klar, wie es ist, unter einer bestimmten

Struktur zu leben. Diese dritte Form zu bestimmen, bedarf der Kombination der

Kritik an der heideggerschen Beschreibung mit den Ausführungen Foucaults zur

parrhesia: denn es ist das Aussprechen, wie es für einen tatsächlich ist, in dieser

27 Sowohl »Miteinander« als auch »funktional« sind hier keine normativen Kategorien. Es sind

Beschreibungsdimensionen für die Wirklichkeit, als Andere unter Anderen zu leben.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-003 - am 14.02.2026, 09:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Als Andere unter Anderen

oder jener Situation zu sein, das es ermöglicht gemeinsam auf die beschriebene

Situation und durch sie hindurch auf die sozialen Strukturen einzuwirken. In der

parrhesia als Ethos, als Art und Weise, miteinander umzugehen, zeigt sich außer-

dem offensiv die Verbindung zu Anderen: Parrhesia ist ein beständiges Risiko. Man

tritt vor die Anderen und beschreibt die eigene Situation aus der eigenen Perspekti-

ve. Dabei trifft man auf die Perspektiven Anderer, die Situationen, in denen andere

leben, und damit die Ansichten undMeinungen Anderer, die mit Verständnis, aber

auch Unverständnis reagieren können. Die parrhesia ist im besten Fall der Grund-

stein für Verständigung, sie kann jedoch auch der Grund dafür sein, zu bemerken,

dass man miteinander unvereinbare Ansichten hat.

Das Für-wahr-Sprechen stellt gleichzeitig auch die Überleitung in das dritte

und letzte Kapitel des zweiten Hauptteils Im Horizont mit Anderen dar. In diesem

Kapitel soll nämlich dasjenige in den Fokus der Beschreibung rücken, was einem

selbst nicht ohne Zutun von Anderen erscheinen kann: Es sind die Perspektiven,

die Licht auf die Verhaltensweisen von mir und Anderen werfen, die also jedem*r

aufzeigen,wieman selbst erlebt wird.Durch diesen Perspektivwechsel hin zu dem,

was Andere in und an mir erleben, können für jede*n selbst Teile des eigenen Um-

gangs mit der Welt und Anderen aus dem Horizont in den eigenen Fokus rücken.

An einem alltäglichen Beispiel aufgezeigt, bedeutet dies Folgendes: Wir sitzen zu-

sammen in einer Diskussionsrunde. Jemand stellt gerade den eigenen Text vor,

über den imNachhinein diskutiert werden soll. Der Vortrag beginnt in einem Tem-

po, das ihn gut nachvollziehbar macht, doch die Person wird immer schneller und

das gleichzeitige Mitlesen des Textes dadurch nahezu unmöglich. Die lesende Per-

son scheint dies jedoch nicht zu bemerken. In dieser Situation kann jede vom Le-

sen abweichende Geste (jeder Ausdruck oder auch eine hinweisende Handlung, bis

hin zum Unterbrechen der lesenden Person) dazu führen, dass diese ihr schneller

werdendes Lesen erfasst. Es wäre eine Fokusverschiebung von einer potentiellen

Aufregung hin zum schnelleren Lesen, um es zu verändern. Die Anderen haben

etwas angezeigt, was einem selbst nicht offensichtlich zugänglich war.

Diese Beschreibung eröffnet nun den Übergang zum letzten Hauptteil der vor-

liegenden Arbeit, dem Teil, der überschrieben ist mit »Die sozialen Situationen«.

In ihm wird der Begriff des Risikos wieder aufgegriffen, der im Zuge der Beschrei-

bung der parrhesia schon im zweiten Hauptteil eine Bedeutung hat. Durch den

Begriff Risiko soll damit ein Phänomen beschrieben werden, das den Übergang

zwischen verschiedenen sozialen Situationen markiert. Das Risiko, das man ein-

geht, wenn man aktiv eine Situation erlebt, ist nicht nur das Risiko der Person, die

offensichtlich eine Handlung wie bspw. sprechen ausführt, sondern auch jenes der

Personen, die eher passiv wirken. Sie tragen bspw. das Risiko, zu hören, was ge-

sagt wird. Das Risiko ist damit nicht meines, deines, eueres, es ist ein gemeinsam

geteiltes Maß dafür, ob die Situationen gewohnt ablaufen oder sich in Richtung

absurd verändern. Diese beiden Kategorien (gewohnt und absurd) stellen für die

https://doi.org/10.14361/9783839452455-003 - am 14.02.2026, 09:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit 39

Beschreibung die zwei Pole dar, unter denen eine soziale Situation mit Anderen

erlebt werden kann; als gewohnt freundlich, harsch, uninteressant oder gewohnt

langweilig im Gegensatz zu absurd, also außerhalb dessen, wie man die Situation

aufgrund der durchlebten und mitgeschaffenen Sedimente erwartet hätte.

In diesem letzten Kapitel kommen also alle Punkte zusammen, die bisher be-

sonders hervorgehoben wurden: Die Gebundenheit des Erlebens an die Anderen

ermöglicht uns soziale Situationen auf Grundlage von sedimentiertem Verhalten

als gewohnt (egal in welcher Art gewohnt) oder als absurd zu verstehen, weil wir

durch jedes aktive oder passive Erleben ein Risiko in einem gemeinsam geteilten

Raum eingehen. Wir können immer Andere oder zumindest deren Spuren in den

Dingen und unserem eigenen Verhalten bemerken, wenn wir hinhören oder hinse-

hen. Diese Arbeit gipfelt also in der Behauptung der generellen Anwesenheit von

Anderen, entweder direkt oder vermittelt.

Im allerletzten Schritt führen die verschiedenen Darstellungen davon, wie die

erlebte Alterität unsere Wirklichkeit konstituiert, zu folgender These: Einander als

Andere und sich selbst als Andere*n seiner*ihrer selbst zu verstehen, ist die Aufgabe, die die

Wirklichkeit den Menschen stellt. Diese kann mit Merleau-Ponty wie folgt paraphra-

siert werden kann: »Es trifft lediglich zu, dass sie [die Wirklichkeit, P.H.] meinen

Verpflichtungen als eines einzelnen jene Verpflichtung hinzufügt, andere Situa-

tionen als die meine zu verstehen, zwischen meinem Leben und dem der anderen

einenWeg zu bahnen, das heißt mich auszudrücken.«28 Diese Grundlage ist es, die

mich zum Schluss dieser Arbeit für eine mögliche Solidarität plädieren lässt: Sehen

und hören wir genau genug hin, dann spiegeln sich die Anderen in unseren Ver-

haltensweisen und wir uns in ihren, dann erleben wir uns aktiv als Andere unter

Anderen.

Was gilt es also in dieser Arbeit zu beweisen? Es gilt durch die Beschreibung

dessen, was erlebt wird, aufzuzeigen, dass das Erlebte eine Wirklichkeit darstellt,

die ihre Konturen dadurch erhält, dass sie im Miteinander von einer Pluralität von

Anderen konstituiert wird. Dafür sollen die Folgen unserer Wirklichkeit, mit An-

deren in derselben Welt zu leben, bestimmt werden, indem die Art und Weise, wie

sich das Miteinander im Erleben darstellt, beschrieben wird. Diese Arbeit schließt

damit an Lambert Wiesings Überlegungen zur Wahrnehmungsphilosophie an, die

er in Das Mich der Wahrnehmung entwickelt: Seine dort vorgestellte inverse Transzen-

dentalphilosophie soll die Folgen der Wahrnehmung, eine Zumutung für die wahr-

nehmende Person zu sein, darlegen. Ich transformiere also Wiesings Argumenta-

tion über die Wahrnehmung durch eine Fokusverschiebung auf das gesamte Er-

leben: Nicht nur in der Wahrnehmung, sondern auch im Handeln, Imaginieren,

Denken und Fühlen gibt es Formen der Zumutung, die gesondert bestimmt wer-

den können. Darüber hinaus – so die These dieser Arbeit – gibt es jedoch eine ge-

28 Maurice Merleau-Ponty: Zeichen, Hamburg: Felix Meiner 2007, S. 103.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-003 - am 14.02.2026, 09:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Als Andere unter Anderen

meinsame Zumutung dieser Fähigkeiten, die sich nur darstellen lässt, wenn man

Denken, Fühlen, Handeln, Wahrnehmen und Imaginieren zusammen beschreibt,

da sie alle zum Erleben der Wirklichkeit gehören: Ihnen ist gemein – so soll es sich

im Verlauf der Arbeit herausstellen –, dass man nicht erleben kann, ohne sich An-

deren darzustellen, sowie auf die Darstellungen Anderer zuzutreffen. Oder kurz:

Man kann sich nicht nicht miteinander darstellen und jede Darstellung wirkt sich

aus; ist Teil der Wirklichkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-003 - am 14.02.2026, 09:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

