Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit

Sind wir als Andere unter Anderen? Oder anders gefragt: In welchem Verhiltnis
stehen wir als Menschen in der Wirklichkeit zueinander? Was sind die Bedingun-
gen unserer Wirklichkeit? Diese Fragen sind der Ausgangspunkt fiir die hier vor-
liegende Arbeit — sowohl in methodischer als auch in systematischer Hinsicht. Es
geht also darum, eine Beschreibung zu versuchen, die darstellt, wie die gelebte
Wirklichkeit zur Erscheinung kommt: Ich blicke mich um, ich hére hin, tippe auf
die Tasten meines Laptops, denke daran, wie der Satz weitergehen kann und da-
bei spiire ich die Blicke auf meinem Riicken, an meiner Seite. Eine unbehagliche
Situation? Nicht notwendigerweise! Denn ich sitze in der Bibliothek zwischen Bii-
chern und technischen Hilfsmitteln gemeinsam mit Anderen: Wir sind miteinander
hier, ob absichtlich gemeinsam, um zusammenzuarbeiten, zufillig oder gezwun-
genermaflen. Bezieht man diese Situationsbeschreibung auf die gerade gestellten
Fragen, dann lassen sich in der Philosophie, aber auch in der Soziologie unter-
schiedliche Ausgangspunkte in der Methodik und der Systematisierung fir eine
Sozialphilosophie vorfinden. Sie unterscheiden sich vor allem danach, unter wel-
chem Aspekt das Miteinander betrachtet werden soll. Bevor ich also in der Ein-
leitung einige Abgrenzungen zu ihnlichen Theorien aufzeigen mochte, folgt eine
kurze Bestimmung dessen, welche Perspektive in meiner eigenen Arbeit besonders
hervorgehoben wird: Ausgehend von Beschreibungen, wie wir etwas erleben, wird
sich hier der Darstellung des Erlebens zugewendet, denn sie ist es, die im Mit-
einander erscheint. Die Darstellung des Verhaltens ist weder die eines einzelnen
»Ichs«, noch die eines einzelnen »Dus« oder einer »Wir«-Gruppe, sie gehort nie-
mandem personlich, sondern sie ist die Form, in der das Miteinander zwischen An-
deren in Erscheinung tritt. Dieser These werde ich im Verlauf der gesamten Arbeit
Ausdruck verleihen. Damit steht der Fokus nicht in der Perspektive eines Subjekts,
eines »Ichs«, »Dus« oder »Wirs«, nein, der Fokus liegt auf der Art und Weise, wie
sich Andere als Andere darstellen.

Ich stelle in dieser Arbeit deshalb nicht in iiblicher Weise die Frage danach,
ob das Soziale als »Wir«, als »Ich« und »Du« oder durch »signifikante« und »nicht
signifikante« Andere konstituiert wird oder durch die Internalisierung eines »ver-

am 14.02.2028, 08:43:56.


https://doi.org/10.14361/9783839452455-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Als Andere unter Anderen

allgemeinerten Anderen«.’ Ich gehe davon aus, dass wir als Andere mehr sind als
das, was durch die Pronomina »ich«, »du«, »wir« oder »sie« bezeichnet werden
kann; wir sind mehr als das, was man durch die Frage nach einem »Wer« erfah-
ren kann. Die Struktur, die all diesen Pronomina gemeinsam ist, ist, dass sie fiir
Andere stehen. Andere sind also eine Komplexitit, die sich durch die Beziehungen
zueinander auszeichnet. Die Darstellung dieser Beziehung ist die Aufgabe, der sich
diese Arbeit widmet.

Dabei kann man die Bedeutung der Anderen bspw. nicht allein durch den Be-
griff der Signifikanz erkliren. Aus den unterschiedlichsten Griinden kann irgend-
jemand fiir jemanden signifikant werden, also fiir die Darstellung der eigenen Per-
son ausschlaggebend sein: Sei es durch den Beruf (ein*e Arzt*in, die einer*m Aus-
kunft uber die Krankheit gibt und damit fiir das jeweilige Verhalten signifikant
wird), durch familiire Beziehungen (die Eltern, die einen mit den Regeln der Ge-
sellschaft bekannt machen), durch Zufall (die Person, die auf der anderen Stra-
Renseite steht und sieht, wie man stolpert, wodurch man vielleicht peinlich be-
rithrt ist); sobald man von »signifikanten Anderen« spricht, schreibt man aus der
exklusivierenden Subjektperspektive und steht vor den Fragen, fiir wen, warum
und wofiir diese andere Person signifikant ist. Damit gerit die Fokussierung der
Darstellung selbst aus dem Blick. Es wird nicht mehr nach der Darstellungsart ge-
fragt, nicht, wie das Verhalten zueinander ist, sondern danach, als was sich die
andere Person identifizieren lisst. Es geht um eine Erklirung, nicht mehr um ei-
ne Beschreibung. Der gréfte Unterschied zwischen den Vorhaben, die sich durch
die Verwendung von Begriffen wie »signifikanter Anderer« und »verallgemeinerter
Anderer« zu dem vorliegenden Vorhaben ergibt, ist also, dass diese Theorien versu-
chen, Erklirungen dafiir zu geben, warum man so oder so reagiert — sie bestimmen
vorrangig den Weg der Sozialisation und ihre Folgen — wihrend hier versucht wird,
zu beschreiben, wie man sich zueinander verhilt.

Das methodische Vorgehen, durch eine Summierung der Subjekte zum Sozia-
len zu gelangen, verdeckt jedoch die primire Stellung, die das Soziale, das Mit-
einander fur die Darstellung, also fiir die vielfiltigen Verhaltensweisen hat. Denn

1 Alfred Schiitz spricht von der »signitiven Erfassung« von Anderen in Der sinnhafte Aufbau der
sozialen Welt—Eine Einleitung in die verstehende Soziologie, Frankfurta.M.: Suhrkamp 1974, S. 141,
was von Peter L. Berger und Thomas Luckmann in der Beschreibung des Sozialisationsprozes-
ses durch den Begriff »signifikante Andere«auf den Punkt gebracht wird. Vgl. Peter L. Berger
& Thomas Luckmann: Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit — Eine Theorie der Wis-
senssoziologie, Frankfurt a.M.: Fischer 1980. In diesem Zuge ist auch George H. Mead zu nen-
nen, derim Hinblick auf die Internalisation der Gesellschaft, also die Rollen, die von Anderen
ibernommen werden, vom »verallgemeinerten Anderen«spricht; dieser Begriff spiegelt das
abstrakte Vermégen wieder, anzunehmen, was Andere tun kénnten, und sich darauf einzu-
stellen. Vgl. Ceorge H. Mead: Geist, Identitit und Gesellschaft aus Sicht des Sozialbehaviorismus,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973, S.196.

am 14.02.2028, 08:43:56.


https://doi.org/10.14361/9783839452455-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit

wenn die hier vertretene These — notwendig im gesamten Erleben in Bezug zu An-
deren zu stehen - zutrifft, dann kann nur sinnvoll von einem Subjekt gesprochen
werden, wenn man dieses Subjekt nicht als Ausgangspunkt fir eine Beschreibung
nimmt, sondern als ein Ergebnis, da die Darstellung jedes Subjektes von dem Um-
gang mit Anderen abhingt. Das Soziale steht damit vor dem Subjektiven. Nimmt
man also das Subjekt zum Ausgang, ergibt sich im Hinblick auf die Theorie von
Berger und Luckmann bspw. eine dhnliche These, nimlich dass die Wirklichkeit
gesellschaftlich konstruiert wird, nur liegt ein nicht marginaler Unterschied in der
Art und Weise, wie man zu dieser These gelangt. Aus meiner Beschreibung soll sich
eine Ebene des Sozialen ergeben, hinter die man nicht blicken kann, sondern von
der man notwendig ausgehen muss. Bei Berger und Luckmann gibt es neben der
Gesellschaft noch andere Sphiren, in denen nur das Subjekt eine Rolle spielt.” Die
Beschreibung kann demnach vom Ergebnis nicht vollig entkoppelt werden. Denn
es soll nicht nur bestimmt werden, dass die Wirklichkeit sozial konstruiert wird,
sondern auch wie diese Konstruktion erlebt wird und was dieses Erleben bedeu-
tet, um grundlegend zu verstehen, was die Andersheit der Anderen fiireinander
bedeutet.

Es soll deshalb auch nicht die Figur des Dritten spezifisch fokussiert werden,
wie dies bspw. in den Sammelbinden Die Figur des Dritten — Ein kulturwissenschafi-
liches Paradigma von Eva ERlinger, Tobias Schlechtriemen, Doris Schweitzer und
Alexander Zons und Theorien des Dritten — Innovationen in Soziologie und Sozialphiloso-
phie von Thomas Bedorf, Joachim Fischer und Gesa Lindemann getan wird.?> Ge-
nauer gesagt sind die Anderen in dieser Arbeit die konkreten Anderen, die das
Soziale als Miteinander konstituieren, und damit widerspricht diese Darstellung
bspw. derjenigen von Thomas Bedorf — um auf die schon zitierte Stelle auf Seite
iv zuriickzukommen -, der in Verkennende Anerkennung das Soziale ohne konkrete
Andere bestimmt, dafiir aber durch den Dritten.* Er tut dies, wie dargelegt, um die
Konflikthaftigkeit des Sozialen zu betonen. Diese Position ergibt sich aus seiner
Rekonstruktion der Levinas’schen Theorie, in der der Andere an das Subjekt einen

2 Vgl. Berger & Luckmann: Diegesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit, S. 25:»Die Wirklich-
keit der Alltagswelt stellt sich ferner als eine intersubjektive Welt dar, die ich mit anderen
teile. Ihre Intersubjektivitat trennt die Alltagswelt scharf von anderen Wirklichkeiten, deren
ich mir bewufst bin. Ich bin allein in der Welt meiner Traume.« Damit kommt man jedoch in
das Problem, wie man mit der Trennung dieser Welten umgeht und ggf. welche davon die
eigentliche ist, also in welcher das Selbst wirklich beheimatet ist. Dieses Problem wird in der
vorliegenden Arbeit im Blick auf Heidegger untersucht werden. (Vgl. in dieser Arbeit Erleben
und »Dasein«)

3 Eva ERlinger, Tobias Schlechtriemen, Doris Schweitzer & Alexander Zons (Hg.): Die Figur des
Dritten — Ein kulturwissenschaftliches Paradigma, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2010, sowie Tho-
mas Bedorf, Joachim Fischer & Gesa Lindemann (Hg.): Theorien des Dritten — Innovationen in
Soziologie und Sozialphilosophie, Miinchen: Wilhelm Fink 2010.

4 Bedorf: Verkennende Anerkennung, S. 211.

am 14.02.2028, 08:43:56.

25


https://doi.org/10.14361/9783839452455-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Als Andere unter Anderen

unhintergehbaren ethischen Anspruch stellt.” Diese »singuliren Forderungen« —
wie Bedorf sie nennt — stellen jeweils einen Anspruch an die Anderen durch ein
Medium, durch eine Rolle, durch den Dritten.® Nun greift dieses »Medium« zwar
auf, dass der Anspruch nicht ohne Formung durch Andere in Erscheinung tritt; was
durch diesen Begriff jedoch nicht mitreprisentiert ist, sind Situationen, die offen-
sichtlich sozial sind, die aber nicht aus singuliren Anspriichen bestehen. Auf einer
Demonstration stehen nicht singulire Anspriiche gegeneinander, sondern ein ge-
meinsamer Anspruch miteinander fiir oder gegen etwas. Hier zeigt sich wieder,
warum das Ausgehen bei einem Subjekt problematisch ist, denn dann kann der
singulire Anspruch nur von einer Person ausgehen und kann dann, wenn »singu-
lar« wirklich »einzigartig« bedeuten soll, nicht von Anderen geteilt werden. Man
stiitnde immer allein, auch wenn davon ausgehend vom Sozialen gesprochen wird.
Diesen sozialen Atomismus kritisiert bspw. Kurt Réttgers in Kategorien der Sozial-
philosophie: »Sozial sind die Menschen eben keine Individuen, sondern Dividuen:
Sie sind immer schon geteilt.«” Wenn »singulir« — im Hinblick auf das Zitat — al-
so bedeutet, aus einer kontingenten, nicht wiederholbaren Situation heraus einen
Anspruch an Andere zu stellen, dann kénnen sowohl Mehrere einen Anspruch an
Andere stellen als auch nur eine Person. Diese Beschreibung scheint den vielfilti-
gen Schattierungen des Sozialen gerecht werden zu kénnen. Aufierdem kann der
Anspruch einer Person, beachtet zu werden, so einfach es klingen mag, nicht nur
durch ein Medium oder eine Rolle vermittelt werden, selbst wenn der Anspruch
darin besteht, bspw. als Wissenschaftler*in anerkannt zu werden. Es ist der kon-
krete Anspruch einer Person im Gesprach mit einer oder mehreren Anderen, den
diese Personen bspw. auf einer Tagung miteinander teilen, ohne dass daraus ein
Konflikt entsteht oder die Forderung ausschlieflich singulir — wenn dies bedeuten
sollte: nur von einem Subjekt ausgehend — wire. In dieser Situation sind konkrete
Andere unter Anderen in einer Konstellation, die man als Miteinander und damit
auch als sozial bestimmen kann. Die jeweils konkrete Alteritit wird in der vorlie-
genden Arbeit also als Struktur des Miteinanders bestimmt, die sich nur zwischen
den konkreten Anderen verorten lisst, wodurch jede erlebbare Situation radikal als
soziale Situation verstanden werden muss, was im dritten Hauptteil Soziale Situa-
tion: Widerspriiche vielfiltiger Weltverhiltnisse genauer dargelegt werden wird.®

Vgl., ebd. S.138.

Vgl., ebd. S. 226.

Kurt Rottgers: Kategorien der Sozialphilosophie, Magdeburg: Scriptum 2002, S.17.

AuRerdem wird hier auch nicht der Frage nachgegangen, wie viele Menschen es braucht, um

o0 N o

eine Gruppe zu formieren, was ein anderer Grund wére, iber die Figur des Dritten —im Hin-
blick auf Sartres »fusionierende Gruppe« — zu sprechen. Es geht nicht um eine bestimmte
Reihenfolge, in der die Anderen zuerst das Individuum, dann das Du und dann das Wir bzw.
der Dritte sind, sondern darum, dass die Anderen immer alle diese Perspektiven bedeuten
und das direkt in dem Moment, in dem sie erlebt werden. Alle sind zugleich Ich, Du und Teil eines

am 14.02.2028, 08:43:56.


https://doi.org/10.14361/9783839452455-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit

Wirft man einen Blick in die bestehende Forschung, so zeichnet sich darin ab,
dass es hauptsichlich drei Ausgangspunkte sind, die bisher fiir zhnliche Untersu-
chungen benutzt wurden. Zum Ersten gibt es das schon erwihnte Ausgehen von
einer Person, einem Subjekt als Grundlage fiir jede Aktion, aber auch Interaktion:
Die Wirklichkeit wire unter diesem Aspekt vorrangig durch einen je selbst geprigt.
Die Liste derer, die diese Konzeption vertreten haben, reicht in der Philosophie
iiber Heidegger, Husserl, Hegel, Fichte und Kant bis zu Descartes. Zweitens gibt
es in den Forschungen franzdsischer Phinomenolog*innen, wie bspw. Simone de
Beauvoir, Paul Ricceur, Emanuel Levinas und Jean-Paul Sartre, ein Ausgehen von
der Ich-Du-Beziehung, die direkt erlebt werden kann — bei Sartre in der Scham und
dem Blick, bei Levinas und Ricceur im Antlitz und bei de Beauvoir im objektivie-
renden wie subjektivierenden Blick.’ Fiir die Darstellung der Wirklichkeit bedeutet
dieser Ansatz, dass sie sich nicht mehr nur durch jede*n selbst erschafft, sondern
sie entsteht immer im Miteinander »signifikanter Anderer«.'® Die Verschiebung im
Gegensatz zum ersten Typus ist offensichtlich: Jede®r ist nicht nur selbst das Zen-
trum der Wirklichkeit, sondern es gibt mindestens zwei Zentren der Bezugnahme,
nicht nur ein Zentrum mit zwei Teilen. Der dritte Typus stellt gegen diese beiden
einen systematischen Schnitt dar, da in ihm gerade nicht mehr von einem Subjekt
oder von einer Person ausgegangen wird, sondern von der Gesellschaft bzw. den
gesellschaftlichen Strukturen, die sowohl die Wirklichkeit als auch die einzelnen
Personen hervorbringen. Zu finden ist diese Form der Darstellung sehr deutlich
im poststrukturalistischen oder postmodernen Denken oder beispielhaft auch in
der Gesellschaftstheorie Niklas Luhmanns. Die Frage, was unsere Bedingung der
Wirklichkeit ist, wird in den drei Herangehensweisen also 1. mit »das Subjekt«, 2.
mit »Ich und signifikante Andere« und 3. mit »die Gesellschaft« beantwortet. Dies

Wir; d.h. es als Andere unter Anderen zu (er)leben. Und genau dies soll in der vorliegen-
den Arbeit ausformuliert werden. Vgl. Jean-Paul Sartre: Kritik der dialektischen Vernunft, Bd. |,
Theorie der gesellschaftlichen Praxis, Reinbek b. H.: Rowohlt 1967, S. 397ff.

9 Vgl. Simone de Beauvoir: Das andere Geschlecht — Sitte und Sexus der Frau, Reinbek b. H.: Ro-
wohlt 1992, S. 25/Jean-Paul Sartre: Der Idiot der Familie — Gustave Flaubert 1821 bis 1857, Band
I, Die Konstitution, Reinbek b. H.: Rowohlt 1977, S.19f. /Emanuel Levinas: Die Spur des Ande-
ren—Untersuchungen zur Phdnomenologie und Sozialphilosophie, Freiburg/Miinchen: Alber 2012,
S. 207./Paul Ricceur: Das Selbst als ein Anderer, Miinchen: Wilhelm Fink 2005, S. 205f. Solche
Theorien, die nicht von einem komplexen Dialog als Wechsel von Darstellungsformen (Mi-
mik, Gestik, Sprache, Berithrungen) ausgehen, sondern den Primat auf die Sprache, genauer
auf einen rationalen Diskurs legen, wie es bspw. Habermas tut, kdnnen hier nicht gesondert
betrachtet werden, da das Forschungsfeld der Sprachtheorien selbst solche Ausmafe an-
nimmt, dass eine umfingliche Behandlung, die dieses Feld bedarf, verdient und schon er-
fahren hat, hier nicht moglich sein wird.

10 Vgl. Berger & Luckmann: Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit, S. 142: »Der Mensch
wird, was seine signifikanten Anderen in ihn hineingelegt haben. Das ist jedoch kein einsei-
tiger, mechanischer Prozef3.«

am 14.02.2028, 08:43:56.

27


https://doi.org/10.14361/9783839452455-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Als Andere unter Anderen

fithrt dazu, dass auch die Rolle oder Bedeutung der Anderen fiir die Wirklichkeit in
diesen Bereichen unterschiedlich aufgefasst werden muss. Fiir die erste Herange-
hensweise konnen die Anderen nicht auf einer primiren Stufe fir die Wirklichkeit
bedeutend sein. In der zweiten sind es einige Andere, die von Bedeutung sind, und
in der dritten sind die Anderen genauso unbedeutend wie man je selbst. Diese Po-
sitionen sind sicherlich nicht mit der Absicht entwickelt wurden, sich gegenseitig
auszuschliefRen, sondern um zwei Facetten der Wirklichkeit besonders zu fokus-
sieren, zum einen die Interaktion zwischen zwei Personen (Ich und Du) und zum
anderen die gesellschaftlichen Strukturen. Stellt man aber die Frage danach, wie
die Anderen unter Anderen etwas erleben, so liegt darin schon eine Komplexitit
vor, von der nur einzelne Aspekte benannt werden konnen, wenn man den Blick
auf personliche Interaktionen oder die Strukturen der Gesellschaft lenken und von
einem Aspekt den gesamten Bereich bestimmen will.

Alle drei hier skizzenhaft aufgegriffenen Herangehensweisen geben also eine
andere Antwort auf die hier gestellte Frage. Meine Arbeit soll sich nun nicht in ei-
ne der drei Herangehensweisen einordnen. Sie stellt vielmehr in Frage, dass der
Ausgangspunkt fir eine solche Untersuchung vom Standpunkt des Subjekts oder
von dem der Gesellschaft aus gemacht werden sollte. Beide Ansitze fokussieren zu
stark die Extrempole, um etwas dariiber auszusagen, wie man die soziale Wirk-
lichkeit zwischen Gesellschaft und individualistischen Perspektiven als Interaktion
von Menschen zwischen Menschen erlebt. Der Ansatz der Ich-Du-Beziehung scheint
dahingehend geeigneter, da sie ebensolche Interaktionen zwischen Menschen mit-
beschreibt und damit diese Menschen zueinander in Beziehung setzt. Dabei ent-
steht jedoch eine Fixierung auf direkt anwesende Andere, so wie man es bei Alfred
Schiitz in Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt sehen kann:

Wir kénnen also die umweltliche Dueinstellung definieren als die besondere In-
tentionalitidt der Akte, in denen das Ich, solange es in ihnen lebt, von dem Dasein
eines Du im Modus des originalen Selbst Erfahrung hat. Jede duflere Erfahrung
im Modus des originalen Selbst setzt aber die leibhaftige Vorgegebenheit des Er-
fahrenen in zeitlicher und raumlicher Unmittelbarkeit voraus.™

Die Anderen bekommen hier nur unmittelbar eine Bedeutung, wenn sie als ande-
res Ich, also als Du unmittelbar anwesend sind. Das heif3t, sie sind von Bedeutung,
wenn ich sie direkt bzw. fokussiert erleben kann. Verschwinden sie aus meinem
Erleben, dann habe ich mit dieser Beschreibungsform keine Méglichkeit mehr, sie
sinnvoll mit einzubeziehen. Sie verschwinden aus meinem Fokus und damit ver-
lieren sie ihre Bedeutung.

Dass dem wirklich so ist, scheint in der ersten Intuition nicht widerspriichlich,
da es ja tatsichlich meist konkrete und einzelnen Andere sind, die einem als be-

11 Alfred Schiitz: Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt, S. 228.

am 14.02.2028, 08:43:56.


https://doi.org/10.14361/9783839452455-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit

deutend fiir das eigene Leben widerfahren: Eltern, gute Freunde etc., die man mit
Berger, Luckmann und Mead wohl als »signifikante Andere« und relevant fiir die
Sozialisation bezeichnen kann. Aber es gibt auch die anonyme, nicht anwesende
Person, die meine Uberlegungen, mein Arbeiten in der Bibliothek dadurch stért,
weil sie genau das Buch ausgeliehen hat, das ich gerade jetzt exzerpieren wollte.
Wenn man also — so wie auch Schiitz in seiner Arbeit — als Ziel hat, das Mitein-
ander zu verstehen, oder wie es hier bisher hief3, die Bedeutung der Anderen fiir
unsere Wirklichkeit zu bestimmen, dann muss sich dieser Fokus vom tatsichlich
anwesenden Du verschieben lassen. Schiitz verschiebt ihn dadurch, dass er das Du
multipliziert und so ein Wir erhilt, das die Sicherung fiir den schon bestehenden
Sinnzusammenhang bietet.” Er fiillt, vom Standpunkt der Wirklichkeit betrachtet,
das Abstrakteste, das isolierte Ich immer mehr an, um es zu verstehen.

Dieser Bewegung mochte ich hier eine Alternative entgegenstellen. Ich wer-
de den Weg vom Ich zum Du und dann zum Wir nicht einzeln vollziehen. Das
soll heiflen, dass ich nicht betrachten moéchte, ab wann ein Ich zu einem Du oder
zu einem Wir wird; sondern ich werde beschreiben, welche Bereiche des Erlebens
immer schon von der Darstellung Anderer durchzogen sind, oder noch stirker:
dass jede Rede von einem Ich notwendig die Andersheit der eigenen Person, also
mein Erscheinen als Andere*r vor Anderen und die implizite oder explizite Abhin-
gigkeit von den Verhaltensweisen und Selbstdarstellungen Anderer bestimmt. Ich
werde mich also der Beschreibung der Intentionalitit als Darstellungsverhiltnis
(wie wir uns Anderen zeigen) in sozialen Situationen zuwenden. Die Anderen und
die Beziehung zu ihnen soll hier also nicht als Kategorie wie bspw. die des »verall-
gemeinerten Anderen« von Mead bestimmt werden, von der aus man das Soziale
ableiten kann, sondern das Soziale ist das Zwischen-den-Anderen. Als Wirklichkeit
muss es nicht abgeleitet werden, sondern kann nur beschrieben werden.”

Um fiir diese These zu argumentieren, werde ich mich bei zwei unterschied-
lichen philosophischen Methoden und Vertreter*innen der daraus resultierenden
Strémungen bedienen. Diese sind 1. die Phinomenologie als Beschreibungspra-
xis dessen, wie es fiir einen ist, etwas zu erleben; und 2. Autor*innen, die unter dem
Label des Poststrukturalismus oder der Postmoderne zusammengefasst werden
konnten. Die Methode dieser Autor*innen ist die Bestimmung der strukturhaf-
ten Bedingungsverhiltnisse, die auf das Erleben und Leben in sozialen Situatio-
nen einwirken, ohne dabei zu einem Universalismus einer Struktur zu gelangen.
Die Konstruktion der Strukturen aufgrund ihrer kontingenten Entstehung steht

12 Vgl,ebd.S. 231.

13 Damit entgeht man der Darstellung der Alteritét als Problem des Sozialen, was laut Kurt
Rottgers eine »Erblast der rationalistischen Urspriinge der neuzeitlichen Philosophie« ist
(Rottgers: Kategorien der Sozialphilosophie, S.121.) Die Alteritdt muss nicht erst ins Soziale ein-
gefithrt oder von ihm ausgehend bestimmt werden: Alteritit und das Soziale sind untrenn-
bar miteinander verwoben.

am 14.02.2028, 08:43:56.

29


https://doi.org/10.14361/9783839452455-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Als Andere unter Anderen

dabei im Fokus dieser Arbeiten. Konkret bedeutet das folgende methodische Mi-
schung: Die Arbeit setzt sich aus der Beschreibung der wirklich erlebten Situation
und den reflexiven Schlussfolgerungen dariiber zusammen, was dieses konkrete
Erleben der Situation fiir die Bedingungen der sozialen Wirklichkeit bedeutet. Der
verbindende Punkt zwischen Phinomenologie und Poststrukturalismus liegt dabei
im Angeben der Art und Weise, in der Frage nach dem Wie. Sowohl die phinome-
nologische Beschreibung als auch die Bestimmung von Strukturen zeichnen sich
dadurch aus, dass sie bestimmen, wie (unter welchen Bedingungen) etwas sich pra-
sentiert. Beides richtet den beschreibenden Fokus auf die Darstellung, eben auf die
Art und Weise, wie eine soziale Struktur das Erleben formt und wie einem dieses
Erleben gegeben ist. Fiir die hier vorliegende Arbeit bedeutet dies, dass die alltig-
lichsten sozialen Situationen in den Fokus der Beschreibung genommen werden,
um an der Art und Weise, wie sie in Erscheinung treten, zu bestimmen, welche
Strukturen sie mitbestimmen und wie durch sie ein Verstindnis der Anderen und
von sich je selbst als Andere*m unter Anderen ermdglicht wird. Illustrieren lasst
sich diese methodische Verschmelzung anhand von Erving Goffmans Bestimmung
der Unsicherheit, die notwendig darin liegen muss, wenn man eine Situation und
mit ihr die Anderen vollstindig verstehen wollte:

Vollstindige Informationen solcher Art sind nur selten zugéanglich; in ihrer Abwe-
senheit stiitzt sich der Einzelne gern auf Ersatzinformationen — Hinweise, Andeu-
tungen, ausdrucksvolle Gesten, Statussymbole usw. — als Mittel der Vorhersage.
Kurz, da die Realitdt, mit der es der Einzelne zu tun hat, im Augenblick nicht of-
fensichtlich ist, muR er sich statt dessen [sic!] auf den Anschein verlassen; und
paradoxerweise muf er sich desto mehr auf diesen konzentrieren, je mehr er um
die Realitit besorgt ist, die der Wahrnehmung nicht zuginglich ist.™

Die Formulierung Goffmans, dass vollstindige Informationen »nur selten zuging-
lich« sind, kann schon an dieser Stelle als zu zuriickhaltend herausgestellt wer-
den: Niemals wird jemand alle sozialen Aspekte einer Situation komplett erfassen
konnen, einen solchen Standpunkt kénnte man selbst nur auf3erhalb jeder Situ-
ierung einnehmen, da schon meine eigene Situation meinen Horizont und Fokus
einschrinkt und es mir unmdoglich macht, die Perspektive einer anderen Person
vollstindig einzunehmen. Ich besetze jeweils nur eine Perspektive. Goffman liefert
jedoch einen guten Anhaltspunkt dafiir, wie man vorgehen kann, wenn es einen in-
teressiert, warum auf dieser Grundlage nicht jede Konversation oder Interaktion
mit anderen in einer unverstindlichen Katastrophe endet. Man muss das Offen-
sichtliche beschreiben, es in den Fokus nehmen, um die Teile der Wirklichkeit, die

14 Erving Goffman: Wir alle spielen Theater— Die Selbstdarstellung im Alltag, Miinchen: Piper 1969,
S.228.

am 14.02.2028, 08:43:56.


https://doi.org/10.14361/9783839452455-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit

sich einen nicht direkt aufzwingen — wie bspw. implizit wirkende soziale Struk-
turen —, bestimmen zu kénnen.

Diese Beschreibung des Offensichtlichen, also der Art und Weise, wie man sich
selbst und Andere sich im Umgang miteinander darstellen, ist die Beschreibung
der Performativitit der Korper, durch die sowohl eigene Vorhaben als auch soziale
Strukturen in Erscheinung treten.” Oder, anders formuliert: Wir alle erleben die
Welt auf eine bestimmte Art und Weise und dadurch werden wir auf diese Art und
Weise erlebbar. Weil wir fithlende, denkende, handelnde, wahrnehmende und ima-
ginierende Menschen sind, sind wir fithlbar durch Anderen, interaktionsfihig mit
Anderen, Teil der Gedanken Anderer, in der Wahrnehmung von Anderen und ima-
ginative Projektionsflichen fiir Andere. Und da diese Fihigkeiten nicht gesondert
auftreten, sondern immer mehr oder weniger vernetzt miteinander, fasse ich diese
Fihigkeiten fiir die Beschreibung in dieser Arbeit unter den Begriff des Erlebens,
um zu zeigen, dass wir soziale Strukturen als Verkdrperung auf den »Fassaden«
Anderer erleben.

Bevor ich zur Beschreibung des Aufbaus der Arbeit komme, mdchte ich noch
auf einen Begriff eingehen, den man sicherlich in einer Arbeit iiber das Soziale
erwarten kann: Es ist jener der Anerkennung. Er wird in dieser Arbeit nicht vor-
kommen, nicht welil er irrelevant wire, sondern weil er — und das hat Bedorf sehr
deutlich gezeigt — immer in Verbindung mit einer Identitit steht, als die man je-
manden anerkennt.’ Doch es gibt keine Identitit. Sie zu erkennen ist deswegen
immer ein Verkennen und Anerkennung bedeutet eine Limitierung der Anderen
auf eine Rolle, die zwar notwendig ist, um tiberhaupt jemanden anerkennen zu
konnen, jedoch nicht, um sich zueinander zu verhalten. Auch ohne die Anerken-
nung einer Rolle — die nichtsdestoweniger einen Teil des menschlichen Miteinan-
ders ausmacht, aber einen, der eher in ein konflikthaftes Gegeneinander fiihrt, so
liefde sich zumindest Bedorfs Ausfithrung zuspitzen, weil er im Zusammenhang
von Identitit und Rollen von der »Konkurrenz der Anspriiche« spricht, ohne die mog-
liche Ahnlichkeit dieser Anspriiche zu benennen" - ist es méglich, einander zu
verstehen und miteinander in funktionierenden Beziehungen zu stehen, die ein
Fireinander bedeuten konnen. Warum bestehe ich also auf einer Beschreibung

15 Den Begriff der Performativitat verstehe ich in dieser Arbeit in der Form, in der ihn auch Ju-
dith Butler in ihrem Essay Performative Akte und Geschlechterkonstitution—Phinomenologie und
feministische Theorie begreift: »Als intentional organisierte Materialitat ist der Kérper immer
eine Verkorperung von Moglichkeiten, die durch historische Konventionen sowohl konditio-
niertwie beschnitten sind. Anders gesagt, der Korper ist eine geschichtliche Situation [...] und
er ist eine Art des Tuns, der Dramatisierung und der Reproduktion einer geschichtlichen Si-
tuation.« Butler: Performative Akte und Geschlechterkonstitution in Uwe Wirth (Hg.) Performanz
—Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2002, S. 305.

16  Vgl. Bedorf: Verkennende Anerkennung, S.146.

17 Vgl ebd. S. 2nf.

am 14.02.2028, 08:43:56.


https://doi.org/10.14361/9783839452455-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Als Andere unter Anderen

vor jedem Erkennen oder Anerkennen? Weil dadurch das Phinomen, sich Ande-
ren durch das Erleben notwendig darzustellen, in den Blick genommen werden
kann, ohne dafiir einen dahinter liegenden Grund anzugeben. Man stellt nicht nur
dar, was anerkannt oder erkannt werden soll. Das wiirde den Fokus auf eine aktive
Darstellung des Subjekts richten. Die Darstellung ist aber nicht nur eine Aktivi-
tit, sie ist auch das, was einem widerfihrt, wenn man mit der Welt umgeht. Be-
dorf hat demnach Recht, wenn er folgendes iiber Identitit schreibt: »Die Identitit
gibt es nicht — und es gibt hinter diese Einsicht kein Zuriick. Darin ist der dis-
kurstheoretischen wie der postmodern-ironischen Entzauberung ohne jede Ein-
schrinkung beizupflichten.«*® Doch in dem Versuch, die Bedeutung von tempori-
ren oder Quasi-Identititen aufzuzeigen, die man anerkennen kann, beschneidet er
die Bedeutung der Aussage, dass es keine Identitit gibt: Keine Identitit bedeutet
Kontingenz und das wiederum bedeutet Pluralitit. Eine Identitit kann durch alle
moglichen Faktoren immer auch anders sein. So birgt eine Identititsanerkennung
nicht nur die Gefahr der Verkennung, indem die Person nicht in all ihren Facet-
ten abgebildet wird, sondern auch die Gefahr der Aberkennung von Facetten und
der beschneidenden Uberstiilpung einer Identitit, die nicht nur Konkurrenz von
Anspriichen, sondern Unterdriickung zur Folge haben kann.” Dadurch verstellt
man sich den Blick auf die Anderen als Andere: Kontingenz und Pluralitit erfor-
dern ein sich bestindig wandelndes Verstehen, das beschrieben werden, aber nie
auf Identititen, nicht einmal auf Quasi-Identititen verkiirzt werden kann, aufler
um damit genau diese Konkurrenz zu erzeugen und ein offenes Verstehen abzu-
brechen, denn man weif ja zumindest fiir den Moment wer der*die Andere ist oder
die Anderen sind; eine Illusion. Auf die Thematik des Verstehens und der Offenheit
durch Pluralitit werde ich im zweiten Hauptteil ausfihrlich eingehen.

Nach diesen Abgrenzungsversuchen und dem stiickweisen Aufbauen dessen,
was das Hauptanliegen der vorliegenden Arbeit ist — die Darstellungen Anderer als
Andere zu beschreiben, soll als Nichstes genauer auf das sozialphilosophische In-
teresse dieser Arbeit eingegangen werden. Dazu lohnt sich ein Blick in die Zusam-
menfassung Sozialphilosophie: Eine Einfiihrung von Rahel Jaeggi und Robin Celikates.
Sie halten fest, dass sich neben der Sozialphilosophie auch die Moralphilosophie
und die Politische Philosophie, »mit der Frage befass[en], was wir tun sollen (und

18 Ebd.S.9.

19 Man kdénnte einwenden, dass Anerkennung bei Charles Taylor und Axel Honneth anders be-
stimmt wird als bei Bedorf, doch eine detaillierte Untersuchung der Verhaltnisse zwischen
den Anerkennungstheorien wiirde den Fokus der Arbeit verandern und die Darstellungswei-
se im Miteinander als Perspektive verlieren. So muss diese kurze Stellungnahme ausreichen,
um plausibel zu machen, warum der Begriff der Anerkennung hier nicht expliziter verhan-
delt wird.

am 14.02.2028, 08:43:56.


https://doi.org/10.14361/9783839452455-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit

warum)«.”® Die Antwort, die ich hier auf diese Frage geben werde, ist folgende:
Statt zu fragen, was wir tun sollen, stelle ich die Frage, wie wir das tun kénnen, was
wir tun, und welche Alternativen sich dadurch darstellen, dass wir erleben, wie
Andere sich verhalten. Man kénnte nun meinen, dass dadurch das kritische Poten-
zial der Sozialphilosophie, das Jaeggi und Celikates hervorheben, verloren geht.”
Und das stimmt zum Teil, da in dieser Arbeit zwar Kritikanspriiche vorgetragen
werden konnen, aber nicht eindeutig geklirt oder vorgeschrieben werden kann,
welche Art und Weise zu leben die eine richtige ist. Diesen Anspruch zu formulie-
ren, wire, auf Grund der Beschreibung der Pluralitit des Sozialen, eine Hybris. So
ist die Kritik, die Jaeggi und Celikates vorschlagen, eine immanente Kritik: »Dabei
muss sie sich nicht an das faktische Selbstverstindnis der Akteure binden, son-
dern geht vom wesentlichen Doppelcharakter von Krisen aus, der sich einerseits
in objektiven Problemlagen und Fehlentwicklungen, andererseits in den Erfahrun-
gen und dem Leiden der Akteure an sozialen Funktionsstdrungen manifestiert.«**
Diese immanente Kritik ist aber nicht die einzige Moglichkeit der Sozialphiloso-
phie, denn durch die Frage danach, wie wir gemeinsam als Andere erleben, erdffnet sich
eine produktive Dimension der Sozialphilosophie, die nicht nur aufzeigt, welche
»Krisen«, »Fehlentwicklungen« und »Leiden an Funktionsstérungen« vorhanden
sind, sondern auch, welche positiven, unterstiitzenden und akzeptierenden Ver-
haltensweisen im Miteinander zum Fiireinander fithren kénnen. Dabei ist es kein
Widerspruch, vom gemeinsamen Erleben und von Alteritit im Sinne von konkre-
ten Anderen zu sprechen: Man erlebt bestimmte Situationen gemeinsam, man ist
am selben Ort oder zur selben Zeit und dadurch trifft man die Anderen und ihre
alterierenden Perspektiven auf die Welt an. Es geht also, um es nochmals zu wie-
derholen, darum, Andere als Andere zu verstehen. Und damit schliefRe ich mich
Detlef Horster an, der fiir die Sozialphilosophie festhilt: »Darum kann man [..]
sagen, dass die sinnverstehende Methode fiir die Sozialphilosophie unverzichtbar
ist, ganz gleich, in welchem theoretischen System man sich befindet.«*?

Aus der Bestimmung, dass wir immer schon fiir Andere in einer bestimmten
Art und Weise (Darstellung) erlebbar sind, ergibt sich der Aufbau der vorliegenden
Arbeit wie folgt. Im ersten Hauptteil Der Vorzug des Erlebens werde ich mich dem
Begriff des Erlebens direkt zuwenden, um den Grundstein fir die These der ge-
nerellen Erlebbarkeit Anderer und von einem selbst als Andere*r unter Anderen zu
legen. Dazu wird der Begriff des Erlebens mit den Begriffen Bewusstsein — in Form
des husserlschen Verstindnisses als theoretisierendes Bewusstsein — und Dasein —
so wie es Heidegger bestimmt — kontrastiert. Dies bedeutet konkret, dass sowohl

20 Rahel Jaeggi & Robin Celikates: Sozialphilosophie: eine Einfiihrung, Miinchen: C.H. Beck 2017,
S.8.

21 Vgl., ebd. S.111.

22 Ebd, S.m6f.

23 Detlef Horster: Sozialphilosophie, Leipzig: Reclam 2005, S. 140.

am 14.02.2028, 08:43:56.

33


https://doi.org/10.14361/9783839452455-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Als Andere unter Anderen

der Begriff des »Daseins, als auch der Begriff des Bewusstseins ins Erleben einflie-
8en werden, jedoch nicht vollstindig. Das Bewusstsein wird als Art und Weise, wie
einem etwas gegeben ist, zu einer attributiven Zuschreibung der im Erleben verei-
nigten Fahigkeiten des Denkens, Fithlens, Wahrnehmens, Handelns und Imaginie-
rens Uberfihrt, wohingegen vom Dasein die praktische Eingebundenheit in eine
durch Gegenstinde geformte Umwelt aufgegriffen wird. Dabei werde ich jedoch
gegen die Vorstellung Heideggers argumentieren, dass das Dasein genau dann ei-
gentlich sei, wenn es isoliert ist.** Erleben bedeutet im Gegensatz dazu, niemals
isoliert, also von Anderen losgeldst zu sein. Nach diesen Schritten wird durch die
Ubernahme und Ausformulierung der radikalen These Deleuze’, dass die Anderen
die Kategorie des Moglichen konstituieren, aufgezeigt, dass eben diese Bedingtheit
des Erlebens durch Andere nicht nur darin besteht, dass Andere mit mir die erleb-
ten Situationen teilen, sondern dass die Andersheit eine notwendige Struktur die-
ses Erlebens ausmacht. Dadurch, dass die Kategorie des Moglichen durch die An-
deren konstituiert wird, trifft dies auch auf das jeweilige Selbstbild zu und macht
uns je selbst zu Anderen. Damit steht diese Arbeit im ersten Hauptteil in Oppositi-
on zu jeder Theorie des Erlebens oder des Sich-bewusst-Werdens-der-Anderen, die
rein vom Subjekt ausgeht. D.h. — in aller Deutlichkeit —, diese Arbeit befasst sich
damit, zu zeigen, dass eine Theorie iiber die Bedingung der Wirklichkeit, die die
Anderen nicht von Beginn an mit einschlief3t, einen Ausschluss der Moglichkeit be-
deutet, die Anderen anzuerkennen und selbst von Anderen anerkannt zu werden.
In theoretischer Hinsicht gibt es im Verhiltnis zu Anderen entweder eine Mitbe-
trachtung oder einen Ausschluss, der sich nachtriglich nicht mehr auflosen lasst.
Das Erleben, in der hier beschriebenen Form als bewusstes, intentionales, nicht an
ein transzendentales Ego gebundenes, sich leiblich verschiebendes Feld, bildet durch
diese Struktur gerade eine Vielstimmigkeit ab, in der wir mit Anderen zusammen
in Erscheinung treten, wodurch auch das eigene Selbst jeweils als Andere*r und
Andere als Selbst anerkannt werden kénnen.

Diese Beschreibung des Erlebens erreicht im ersten Hauptteil ithren Hohe-
punkt, wenn in der Rekonstruktion des cartesianischen Cogito durch Husserl nicht
nur die phinomenologische Beschreibung auf die Evidenz der Unanzweifelbarkeit
des eigenen Selbst gestellt wird, sondern auch die immer schon vorhandene
Existenz Anderer, also die Sozialitit, in diese Gewissheit einbezogen wird: Es ist
also nicht nur gewiss, dass ich Bewusstsein habe oder dass ich Bewusstsein von
etwas habe, sondern dass mein Erleben von etwas Erleben mit Anderen notwendig
macht. Oder kurz: Erleben bedeutet immer, sich als Andere*r unter Anderen zu
erleben.

Diese komplexe Evidenz ergibt sich durch eine Ubertragung der existenzphilo-
sophischen Maxime, dass die Menschen zur Freiheit verurteilt sind, in eine Form,

24 Vgl. Martin Heidegger: Sein und Zeit, Tiibingen: Niemeyer 2006, S. 188.

am 14.02.2028, 08:43:56.


https://doi.org/10.14361/9783839452455-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit

die von Anderen abhingig ist: Meine Freiheit ist nicht die Unableitbarkeit eines
Wesens, sondern mein Mangel oder Leck an Wesenhaftigkeit ergibt sich gerade
daraus, dass Andere mich mitbestimmen. Wie sollte man auf die Idee kommen,
etwas anderes sein zu kénnen als man ist, wenn es nicht Andere gibe, die einem
genau diese Verinderung spiegeln, indem wir uns zueinander unterschiedlich ver-
halten, indem wir Andere fiir Andere sind? In anderen Worten ist unsere Frei-
heit das Sich-zur-Welt-verhalten-Kénnen, weil wir unsere Darstellung gegeniiber
Anderen aufs Spiel setzen. Die Moglichkeiten, wie man sich in der Welt verhilt,
entstehen deshalb nicht ex nihilo, sondern sie sind vorrangig die Verhaltenswei-
sen von Anderen, die unter Anderen leben und deshalb Méglichkeiten prisentiert
bekommen. Es sind strukturierte Umgangsweisen, gesellschaftliche Ablaufpline,
in denen man einen bestimmten Freiraum hat, wenn man sie annimmt, oder die
Moglichkeit, diese Strukturen zu verindern: Die Freiheit ist immer auf und durch
Andere gerichtet. All diese Darstellungen der Andersheit im Erleben lassen den
ersten Hauptteil in einer Zuriickweisung des Solipsismus enden. Durch diese Be-
schreibung wird es nicht nur méglich zu bestimmen, wie sich ein Fireinander
einstellen kann, sondern es werden auch Phinomene beschreibbar — die in die-
ser Arbeit zwar nicht dezidiert untersucht werden sollen — wie Opportunismus,
Gruppenzwang und Terrorbriiderlichkeit.”

Im zweiten Hauptteil Das Erleben der Anderen wird mit der Doppeldeutigkeit,
die dieser Titel bietet, gespielt: Es geht also darum, das eigene Erleben in Verbin-
dung mit dem Erleben, das Andere von einem selbst haben, zu beschreiben. Dabei
wird im ersten Kapitel Miteinander in sozialen Riumen auf die Bedeutung der leib-
lichen Bewegung verwiesen, um im Erleben den eigenen Horizont, den Bereich
bewussten Erlebens durch andere Perspektiven zu verschieben. Diese Verschieb-
barkeit des Horizontes fithrt dazu, die Bestimmungen »Drinnen« und »Drauflen«
fiir das Erleben der Welt und damit auch der Anderen nicht als starre Seiten einer
Grenze zu verstehen. Drinnen und Drauflen sind relationale Kategorien, die eine
Perspektive voraussetzen und damit variabel sind. Diese Beschreibung ist notwen-
dig, um die gegenseitige Erlebbarkeit von Anderen unter Anderen nicht dadurch
zu beschrinken, dass einige Fihigkeiten zwar aktiv ausfithrbar sind, aber nicht in
einer angemessenen Weise von Anderen erlebt werden konnen. Speziell geht es
hier um die Gedanken und Gefiihle Anderer, die intuitiv nicht als von Anderen er-
lebbar gelten. In dieser Arbeit soll jedoch dafiir argumentiert werden, dass trotz
einer erstpersonalen Autoritit in der Deutung der Gefithle und im Denken kei-
ne erstpersonale Exklusivitit folgt. Dies soll heiffen: Nur weil es meine Gedanken
sind, die ich denke, sind es nicht nur meine. Sie stellen sich durch meine Haltung,

25  Vgl. Sartre: Kritik der dialektischen Vernunft, S. 468. Sartre fiihrt auf dieser Seite die moglichen
negativen Konsequenzen unseres Seins unter Anderen sehr detailliert aus.

am 14.02.2028, 08:43:56.

35


https://doi.org/10.14361/9783839452455-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Als Andere unter Anderen

meine Gesten und meinen Ausdruck fiir Andere und damit auch erst fiir mich dar,
oder, wie es Goffman beschreibt: Ich trage eine »Fassade«.?®

Dieser Begriff ermoglicht es, in Verbindung mit der Relationalitit des »Drin-
nen und Drauflen« zu bestimmen, dass meine Gedanken fiir Andere in Erschei-
nung treten und dass sie nicht einmal nur meine sind, sondern dass Teile eines
Gedankens, wenn nicht sogar der gesamte Gedanke, von einem Anderen aufler-
halb meiner Gedanken mitbestimmt werden. Neben Goffman werden in diesem
Kapitel auch Maurice Merleau-Ponty, Bernhard Waldenfels und Judith Butler als
Argumentationspartner*innen auftreten. Diese vier Autor*innen vereint der Ge-
danke der sichtbaren Verkérperung, der Performanz sozialer Strukturen im Ver-
halten bzw. als Fassade. Ausformuliert bedeutet dies, dass man in der hier vorge-
schlagenen Beschreibung von sozialen Riumen, sowohl auf die eigenen als auch
auf die Gedanken und Gefithle Anderer durch die Eigenheiten von sozialen Riu-
men zu sprechen kommen kann. Die Fassaden der Anderen bilden niamlich soziale
Strukturen und Hierarchien ab, die auf die Menschen einwirken, die in ihnen le-
ben. Diese Beschreibung soll so weit getrieben werden, dass es nicht blofs Riume
sind, die diese Strukturen abbilden, sondern dass in einigen Fillen die Strukturen
so stark durch eine Person verkorpert werden, dass diese Person die Strukturen als
Teil der eigenen Fassade — wortwortlich — zur Schau stellt.

Im zweiten Kapitel dieses Hauptteils Der Alltag mit Anderen im Fokus geht es
dann, auf dieser Bestimmung der Verkdrperung von Gedanken, Gefiihlen und so-
zialen Strukturen aufbauend, darum, wie diese Strukturen — und damit auch die-
jenigen, die sie verstetigen — verstanden werden koénnen. Dazu wird sich auf den
Begriff der Sedimentierung gestiitzt, den Merleau-Ponty benutzt, um zu beschrei-
ben, wie die eigenen Handlungen und die Handlungen Anderer nicht einfach im
Nichts verschwinden oder aus dem Nichts heraus in Erscheinung treten. Auch
minimale Handlungen hinterlassen Spuren in der materiellen Wirklichkeit, ob es
Verhaltensweisen sind, die sich ritualisieren und so den eigenen Leib betreffen,
oder ob es tatsichlich materielle Umformungen der Welt in Form von Kulturobjek-
ten sind. Ein Beispiel, an dem beides besonders deutlich aufgezeigt werden kann,
lasst sich in der Kulturtechnik des Schreibens finden: Die Handhabung der ver-
schiedenen Schreibwerkzeuge und diese Werkzeuge selbst sind konkrete Beispiele
fir Sedimentierungen. Diese Sedimentierungen werden nun also herangezogen,
um zu beschreiben, inwiefern uns der Sinn, den Andere in ihren Erlebensweisen
ausdriicken, zuginglich ist, obwohl wir — wie schon mit Goffman angesprochen —
nicht die Gesamtheit aller Bedingungen kennen, um zu hundert Prozent sagen zu
konnen, warum, was und wie jemand anderes etwas tut.

Diese Beschrinkung des Verstehens auf eine Wahrscheinlichkeit fithrt dazu,
in diesem Kapitel eine pragmatistische Position dem Verstehen gegeniiber einzu-

26  Goffman: Wir alle spielen Theater, S.19.

am 14.02.2028, 08:43:56.


https://doi.org/10.14361/9783839452455-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit

nehmen. Das heifdt: Verstanden ist das, was ein funktionierendes Verhalten mit-
einander eroffnet.”” Dabei soll aber explizit darauf verwiesen werden, dass funk-
tional nicht mit effektiv gleichzusetzen ist. Funktional kann auch ein Umweg, et-
was Unsinniges oder etwas vollig Uneffektives sein, was jedoch nicht ausschlie-
fRen soll, dass nicht auch das Effektive funktional sein kann. Wenn das Miteinan-
der also funktional verstanden werden kann, dann ergibt sich die Moglichkeit, als
Hauptthese dieser Arbeit mit Recht zu formulieren: Die Anderen sind die Bedin-
gung unserer Wirklichkeit; was bedeutet, dass alle fiireinander die Wirklichkeit
konstituieren. Diese These beruht auf einer Uberlegung, die wohl in weiten Teilen
der Sozial-, Verhaltens- und Geisteswissenschaften als evident angenommen wird:
Unsere Wirklichkeit baut sich konstitutiv auf den Sedimenten anderer Menschen,
Generationen und direkt erlebbarer Anderer auf, weil ohne diese Pluralitit an An-
deren weder ein Sinn in der erlebbaren Wirklichkeit existieren wiirde, noch etwas
verstanden werden kénnte.

Durch diese konstitutive Leistung, die aus der Pluralitit der Anderen erwichst,
ergibt sich nun auch klarer der Titel »Der Alltag mit Anderen im Fokus« dieses Ka-
pitels: Das Verstehen ist eine Form, die Anderen zu fokussieren und von Anderen
fokussiert zu werden. Damit erreicht die Arbeit in diesem Kapitel den Punkt, an
dem nicht mehr vorrangig beschrieben wird, dass die Anderen unsere Bedingung
der Wirklichkeit sind. Bestimmt werden — neben dem Erleben der Darstellung der
Anderen und der Beschreibung des Verstehens — zwei weitere Formen des Mitein-
anders, die die Grundlage fir ein Verhalten bilden, das auf ein Fiireinander aus-
gerichtet ist. Diese sind zwei miteinander verkniipfte Fokussierungsformen: die
Sorge und die parrhesia (das Freimiitige-fiir-wahr-Sprechen/sich-Darstellen). Mit
ihnen soll aufgezeigt werden, welchen Unterschied es macht, von den Anderen
als Bedingung der Wirklichkeit auszugehen. In Bezug auf die Sorge bedeutet dies
im Speziellen eine Auseinandersetzung mit der Bestimmung dieses Begriffs durch
Heidegger: Neben den von ihm angegebenen zwei Formen der Sorge — 1. der des
Einspringens (ich erkenne dein Problem und 16se es fiir dich) und 2. der des Voraus-
springens (ich erkenne dein Problem und zeige es dir auf) — kann noch eine dritte
Sorgeform bestehen. Dies wird offensichtlich, da in den ersten beiden Sorgefor-
men immer nur ein Subjekt der Ausgangspunkt fiir die Sorge ist: Es ist immer
»meine« Sorge. In der von mir vorgeschlagenen Sorgeform wird im Gegensatz da-
zu eine soziale Struktur als Ausgangspunkt genommen, iiber die man gemeinsam
stolpert. Man wird sich gemeinsam dariiber klar, wie es ist, unter einer bestimmten
Struktur zu leben. Diese dritte Form zu bestimmen, bedarf der Kombination der
Kritik an der heideggerschen Beschreibung mit den Ausfithrungen Foucaults zur
parrhesia: denn es ist das Aussprechen, wie es fiir einen tatsichlich ist, in dieser

27 Sowohl»Miteinander« als auch »funktional« sind hier keine normativen Kategorien. Es sind
Beschreibungsdimensionen fir die Wirklichkeit, als Andere unter Anderen zu leben.

am 14.02.2028, 08:43:56.

37


https://doi.org/10.14361/9783839452455-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Als Andere unter Anderen

oder jener Situation zu sein, das es ermdoglicht gemeinsam auf die beschriebene
Situation und durch sie hindurch auf die sozialen Strukturen einzuwirken. In der
parrhesia als Ethos, als Art und Weise, miteinander umzugehen, zeigt sich aufier-
dem offensiv die Verbindung zu Anderen: Parrhesia ist ein bestindiges Risiko. Man
tritt vor die Anderen und beschreibt die eigene Situation aus der eigenen Perspekti-
ve. Dabei trifft man auf die Perspektiven Anderer, die Situationen, in denen andere
leben, und damit die Ansichten und Meinungen Anderer, die mit Verstindnis, aber
auch Unverstindnis reagieren konnen. Die parrhesia ist im besten Fall der Grund-
stein fiir Verstindigung, sie kann jedoch auch der Grund dafiir sein, zu bemerken,
dass man miteinander unvereinbare Ansichten hat.

Das Fiir-wahr-Sprechen stellt gleichzeitig auch die Uberleitung in das dritte
und letzte Kapitel des zweiten Hauptteils Im Horizont mit Anderen dar. In diesem
Kapitel soll nimlich dasjenige in den Fokus der Beschreibung riicken, was einem
selbst nicht ohne Zutun von Anderen erscheinen kann: Es sind die Perspektiven,
die Licht auf die Verhaltensweisen von mir und Anderen werfen, die also jedem*r
aufzeigen, wie man selbst erlebt wird. Durch diesen Perspektivwechsel hin zu dem,
was Andere in und an mir erleben, konnen fir jede*n selbst Teile des eigenen Um-
gangs mit der Welt und Anderen aus dem Horizont in den eigenen Fokus riicken.
An einem alltiglichen Beispiel aufgezeigt, bedeutet dies Folgendes: Wir sitzen zu-
sammen in einer Diskussionsrunde. Jemand stellt gerade den eigenen Text vor,
itber den im Nachhinein diskutiert werden soll. Der Vortrag beginnt in einem Tem-
po, das ihn gut nachvollziehbar macht, doch die Person wird immer schneller und
das gleichzeitige Mitlesen des Textes dadurch nahezu unmoglich. Die lesende Per-
son scheint dies jedoch nicht zu bemerken. In dieser Situation kann jede vom Le-
sen abweichende Geste (jeder Ausdruck oder auch eine hinweisende Handlung, bis
hin zum Unterbrechen der lesenden Person) dazu fiithren, dass diese ihr schneller
werdendes Lesen erfasst. Es wire eine Fokusverschiebung von einer potentiellen
Aufregung hin zum schnelleren Lesen, um es zu verindern. Die Anderen haben
etwas angezeigt, was einem selbst nicht offensichtlich zuginglich war.

Diese Beschreibung eréffnet nun den Ubergang zum letzten Hauptteil der vor-
liegenden Arbeit, dem Teil, der iiberschrieben ist mit »Die sozialen Situationenc.
In ihm wird der Begriff des Risikos wieder aufgegriffen, der im Zuge der Beschrei-
bung der parrhesia schon im zweiten Hauptteil eine Bedeutung hat. Durch den
Begriff Risiko soll damit ein Phinomen beschrieben werden, das den Ubergang
zwischen verschiedenen sozialen Situationen markiert. Das Risiko, das man ein-
geht, wenn man aktiv eine Situation erlebt, ist nicht nur das Risiko der Person, die
offensichtlich eine Handlung wie bspw. sprechen ausfithrt, sondern auch jenes der
Personen, die eher passiv wirken. Sie tragen bspw. das Risiko, zu horen, was ge-
sagt wird. Das Risiko ist damit nicht meines, deines, eueres, es ist ein gemeinsam
geteiltes Maf} dafiir, ob die Situationen gewohnt ablaufen oder sich in Richtung
absurd verindern. Diese beiden Kategorien (gewohnt und absurd) stellen fir die

am 14.02.2028, 08:43:56.


https://doi.org/10.14361/9783839452455-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Ausgehen von der Wirklichkeit

Beschreibung die zwei Pole dar, unter denen eine soziale Situation mit Anderen
erlebt werden kann; als gewohnt freundlich, harsch, uninteressant oder gewohnt
langweilig im Gegensatz zu absurd, also aufierhalb dessen, wie man die Situation
aufgrund der durchlebten und mitgeschaffenen Sedimente erwartet hitte.

In diesem letzten Kapitel kommen also alle Punkte zusammen, die bisher be-
sonders hervorgehoben wurden: Die Gebundenheit des Erlebens an die Anderen
ermoglicht uns soziale Situationen auf Grundlage von sedimentiertem Verhalten
als gewohnt (egal in welcher Art gewohnt) oder als absurd zu verstehen, weil wir
durch jedes aktive oder passive Erleben ein Risiko in einem gemeinsam geteilten
Raum eingehen. Wir kénnen immer Andere oder zumindest deren Spuren in den
Dingen und unserem eigenen Verhalten bemerken, wenn wir hinhéren oder hinse-
hen. Diese Arbeit gipfelt also in der Behauptung der generellen Anwesenheit von
Anderen, entweder direkt oder vermittelt.

Im allerletzten Schritt fithren die verschiedenen Darstellungen davon, wie die
erlebte Alteritit unsere Wirklichkeit konstituiert, zu folgender These: Einander als
Andere und sich selbst als Andere*n seiner*ihrer selbst zu verstehen, ist die Aufgabe, die die
Wirklichkeit den Menschen stellt. Diese kann mit Merleau-Ponty wie folgt paraphra-
siert werden kann: »Es trifft lediglich zu, dass sie [die Wirklichkeit, P.H.] meinen
Verpflichtungen als eines einzelnen jene Verpflichtung hinzufiigt, andere Situa-
tionen als die meine zu verstehen, zwischen meinem Leben und dem der anderen
einen Weg zu bahnen, das heif3t mich auszudriicken.«*® Diese Grundlage ist es, die
mich zum Schluss dieser Arbeit fiir eine magliche Solidaritit plidieren lisst: Sehen
und héren wir genau genug hin, dann spiegeln sich die Anderen in unseren Ver-
haltensweisen und wir uns in ihren, dann erleben wir uns aktiv als Andere unter
Anderen.

Was gilt es also in dieser Arbeit zu beweisen? Es gilt durch die Beschreibung
dessen, was erlebt wird, aufzuzeigen, dass das Erlebte eine Wirklichkeit darstellt,
die ihre Konturen dadurch erhilt, dass sie im Miteinander von einer Pluralitit von
Anderen konstituiert wird. Dafiir sollen die Folgen unserer Wirklichkeit, mit An-
deren in derselben Welt zu leben, bestimmt werden, indem die Art und Weise, wie
sich das Miteinander im Erleben darstellt, beschrieben wird. Diese Arbeit schliefst
damit an Lambert Wiesings Uberlegungen zur Wahrnehmungsphilosophie an, die
er in Das Mich der Wahrnehmung entwickelt: Seine dort vorgestellte inverse Transzen-
dentalphilosophie soll die Folgen der Wahrnehmung, eine Zumutung fiir die wahr-
nehmende Person zu sein, darlegen. Ich transformiere also Wiesings Argumenta-
tion tiber die Wahrnehmung durch eine Fokusverschiebung auf das gesamte Er-
leben: Nicht nur in der Wahrnehmung, sondern auch im Handeln, Imaginieren,
Denken und Fithlen gibt es Formen der Zumutung, die gesondert bestimmt wer-
den konnen. Dariiber hinaus - so die These dieser Arbeit — gibt es jedoch eine ge-

28  Maurice Merleau-Ponty: Zeichen, Hamburg: Felix Meiner 2007, S.103.

am 14.02.2028, 08:43:56.

39


https://doi.org/10.14361/9783839452455-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Als Andere unter Anderen

meinsame Zumutung dieser Fihigkeiten, die sich nur darstellen lisst, wenn man
Denken, Fithlen, Handeln, Wahrnehmen und Imaginieren zusammen beschreibt,
da sie alle zum Erleben der Wirklichkeit gehéren: Ihnen ist gemein - so soll es sich
im Verlauf der Arbeit herausstellen —, dass man nicht erleben kann, ohne sich An-
deren darzustellen, sowie auf die Darstellungen Anderer zuzutreffen. Oder kurz:
Man kann sich nicht nicht miteinander darstellen und jede Darstellung wirkt sich
aus; ist Teil der Wirklichkeit.

am 14.02.2028, 08:43:56.


https://doi.org/10.14361/9783839452455-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

