
Der Fehl der Namen
Zur Poetologie und Poesie Friedrich Hölderlins 

stefan Nowotny (Wien)

Es war Frühling, und die Bäume flogen zu ihren Vögeln.
Paul Celan

Dichtung: unter allen klaren Wassern ist sie's, deren Verweilen am 
kürzesten währt, wenn sie der Spiegelung der Brücken begegnet. 
Dichtung: künftiges Leben im Innern des wieder zum Menschsein 
befähigten Menschen.

Rene Char

1. Die Situation

Die Frage nach der Sprache hat sich dem philosophischen Diskurs 
spätestens im 20. Jahrhundert in einer Weise aufgedrängt, die umso 
gespenstischer anmutet, als sie sich ihm weniger vor Augen gestellt 
hat, als sich in seinem Körper selbst einzunisten. Die Sprache ist 
gleichsam im Rücken der Philosophie spürbar geworden als ihr Mark, 
aber auch als Last, die sie beugt: Last der eigenen Geschichte nicht 
zuletzt, die auf den alten aufrechten Stolz der Philosophie drückt, sich 
aller vorgefaßten Geschichten entledigen zu wollen, um ihrem Sagen 
in asketischer Konspiration mit sogenannten ewigen Wahrheiten 
Sachhaltigkeit zu verleihen. Erblast eines Sprechens, eines bestimm­
ten Sprechens und eines Glaubens an dieses Sprechen, die - ohne sich 
der Vergegenwärtigung des historischen Blicks darzubieten - an den 
von Nietzsche gegeißelten "Erbfehler aller Philosophen", den "Man­
gel an historischem Sinn",1 rührt. Denn es handelt sich um ein gewis­
sermaßen selbstvergessenes Sprechen, das sich in die vermeintlich 
prästabilierte Logizität seiner Inhalte zu verflüchtigen suchte, das in 
eben dieser Anstrengung sich zugleich aber stets in Neuanfänge geru­

194

https://doi.org/10.5771/9783495993637-194 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-194
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fen fand. Als hätte dieses Sprechen, als hätte seine denkwürdige Not­
wendigkeit die Philosophie daran gehindert, sich jemals an ihren Be­
griffen oder Evidenzen bleibend zu beruhigen.

Als ihr Mark und ihre Erblast hat sich die Sprache der Philosophie 
als schlechthin irreduzibel eingeschrieben, als ihr unhinterschreitbares 
"Faktum" gleichsam.2 Die Philosophie hat keine Vollmacht über sie, 
weil sie ihr ihre eigene Möglichkeit, wenigstens im Sinne dieses 
Faktums, verdankt. So kann es nicht verwundern, wenn die Versuche, 
Sprache zu denken, nicht einfachhin in eine "Philosophie der Spra­
che" münden, das heißt nicht einfachhin die Sprache als Gegenstand 
der Philosophie konstituieren, sondern vielmehr die traditionelle Ge­
stalt des Philosophierens selbst in Frage stehen. Heideggers Diktum, 
daß abseits - nicht jenseits - der vielbesprochenen "Überwindung der 
Metaphysik" dem Denken allenfalls eine Überwindung nötig bleibe, 
jene nämlich, daß "es sich eigens in das Ereignis einläßt, um Es aus 
ihm her auf Es zu - zu sagen",3 gehört ebenso in die Geschichte dieser 
Infragestellung wie die beständige Auseinandersetzung mit einem 
"nicht diskursiven Sprechen", die Foucaults großangelegte Analysen 
der Wissensformationen begleitet,4 der Versuch Derridas, sein Den­
ken an Orten anzusiedeln, die "keiner Trennung von Literatur und 
Philosophie eine Chance" lassen,5 oder die Provokation Lyotards, für 
den philosophischen Diskurs "das gleiche Raffinement, die gleiche 
Lockerungskraft" einzufordem, "die sich in den Werken der Malerei, 
der Musik, des sogenannten experimentellen Kinos und natürlich auch 
der Wissenschaften abzeichnet".6 In Frage steht dabei nicht nur das 
Modell der sprachlichen Repräsentation außersprachlicher Wahrhei­
ten, sondern ebenso die Modelle der "Sinneinholung" einer vorgege­
benen Logizität, seien sie als Zu-sich-Kommen eines sich explizieren­
den Geistes gedacht oder als hermeneutische Interpretation historisch­
kontingenter "Bewandtniszusammenhänge". Beiden gemeinsam näm­
lich ist die Zuflucht zu einer Reflexion, die eine vorsprachliche, doch 
ursprünglich sinngebende Begründungsinstanz voraussetzt, welche 
die Rückkehr des Sinnes zu sich selbst und damit seine Aussagbarkeit 
garantiert. Die behauptete Produktivität in den Übergängen, Erweite­
rungen oder Steigerungen von Sinn, als deren Modul die (Selbst-)Ge- 
staltungen des Bewußtseins fungieren, schließt sich im - allenfalls 
spiralförmigen - Kreisen von Selbstvoraussetzung und Selbsteinho­

195

https://doi.org/10.5771/9783495993637-194 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-194
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lung und verschleiert so die Produktivität jener konstituierenden oder 
auch dekonstituierenden Ereignisse, welche die Sprache über die Ho­
rizonte der Repräsentation oder der Diskursivität hinaus als Frage er­
scheinen lassen.

Daß sich die Philosophie in dieser Situation zu einer Begegnung 
mit der Literatur - oder vorsichtiger: mit einer bestimmten Weise der 
Literatur - veranlaßt sieht, die sich der herrschaftlichen Geste Platons 
enthält, mag als folgerichtig erscheinen, kann aber auch Mißverständ­
nisse hervorrufen. Jenes etwa, daß sie sich von ihrer Strenge zu ent­
binden suche, um ins Weltanschauliche oder Empfindsame abzudrif­
ten. Ganz abgesehen davon, daß - nach einer Feststellung Paul Val- 
rys- die Vorstellung, die Literatur sei vage, sich einer eher vagen 
Vorstellung von der Literatur verdankt, wird man die Tatsache 
emstnehmen müssen, daß es sich um eine Begegnung handelt: Die 
Philosophie wird sich bei einer solchen Begegnung ebensowenig ein- 
fachhin in Literatur verwandeln, wie sie der Literatur eigene Präten­
tionen unterstellen darf. Sie läßt sich auf ein Gespräch ein, in dem sie 
vielleicht manchmal - wenn das Gespräch gelingt - an die Grenzen 
ihrer Verstehenshorizonte und über diese Grenzen hinaus gerufen 
wird, in dem sie zugleich aber immer wieder von den eigenen Mög­
lichkeiten des Fragens und Sagens ausgehen wird, auch und gerade 
dann, wenn sich diese Möglichkeiten im Verlauf des Gesprächs ver­
schieben. Keine "Horizontverschmelzung" also, sondern ein Offen­
halten der Differenz und eine Energetisierung jener Orte, an denen 
sich das Gespräch ansiedelt und die es erzeugt.

Ein zweites mögliches Mißverständnis könnte zu der Mutmaßung 
verfuhren, daß sich die Philosophie angesichts der Frage nach der 
Sprache deshalb für die Literatur interessiere, weil sie sich von ihr 
eine Art Wissen oder eine langerworbene Kundigkeit bezüglich der 
Sprache erhofft. So als würde sich ein unerschütterlicher archonti- 
scher Anspruch des Denkens mit der differenzierten Tektonik der 
Dichtung verbünden wollen, um in einer wohlfundierten Architektur 
der Sprache seinen neuesten Palast zu errichten: Merkwürdiger Pakt 
zweier Souveräne, des philosophischen Subjekts und des poetischen 
Subjekts, die sich gegenseitig ihrer "Hausmacht" über die Sprache 
versichern. Ich habe demgegenüber schon angedeutet, in welcher 
Weise die Frage nach der Sprache die Selbstgewißheit des philoso-

196

https://doi.org/10.5771/9783495993637-194 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-194
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


phischen Subjekts erschüttert. Wie aber verhält es sich mit dem Sub­
jekt der Poesie? In welchem Bezug zur Sprache - oder: in welchem 
sprachlichen Bezug - steht es, erfährt es sich? Die Auseinanderset­
zung mit dem Werk Friedrich Hölderlins, die ich ausgehend von die­
sen Fragen beginnen möchte, drängt sich nicht zuletzt deswegen auf, 
weil sowohl Hölderlins theoretische Entwürfe einer Poetologie als 
auch seine Poesie selbst ständig um die Frage nach der Möglichkeit 
und der Notwendigkeit der Poesie als Frage nach der Konstitution 
einer poetischen Subjektivität kreisen.

2. Hölderlins transzendentales Motiv

Hölderlins Denken der poetischen Subjektivität entfaltet sich zunächst 
als kritische Aufnahme der Philosophie Fichtes. Dieser hatte die epi­
stemologisch orientierte transzendentale Reflexion Kants auf einen 
Einheitsgrund des Wissens zu stellen versucht und diesen in der sich 
selbst setzenden Identität des absoluten Ich gefunden. Die Identität 
des Ich erklärt sich nach Fichte nicht etwa wie bei Descartes aus der 
Evidenz des Cogito, sondern aus einem ursprünglichen Selbstset­
zungsakt, der das Sein des Ich als Selbstsein charakterisiert und alles 
empirische oder vorstehende Selbst- und Objektbewußtsein trägt. 
Selbstbewußtsein beruht also weder auf einer Reflexion des Subjekts 
auf sich selbst noch auf einer unmittelbar gegebenen Bewußtseinstat­
sache, sondern auf einer präreflexiven "Tathandlung" des absoluten 
Subjekts.7

Der bedeutende Impuls für Hölderlin, der Fichtes Vorlesungen in 
Jena 1794/95 hörte, geht von der entschiedenen Blickwendung Fich­
tes auf das Sein des transzendentalen Subjekts aus, das nun letztlich 
nicht mehr als Selbstbewußtsein, sondern vielmehr als dynamisches 
und sich dynamisierendes Selbstverhältnis zu denken ist. Zugleich 
regen sich aber aus eben diesem Grund folgenreiche Bedenken Höl­
derlins gegenüber der Lehre Fichtes. Wenn nämlich das absolute 
"Subjekt" - das "Alles in Allen", wie Hölderlin später sagen wird8 - 
nicht am Leitfaden des Selbstbewußtseins begriffen werden kann, 
dann läßt sich schwerlich verstehen, inwiefern es ein - wenn auch 
"absolutes" - mit sich identisches Ich sein soll. So heißt es in der 
1795 wahrscheinlich noch in Jena entstandenen Skizze Seyn, Unheil, 

Modalität:

197

https://doi.org/10.5771/9783495993637-194 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-194
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie kann ich sagen: Ich! ohne Selbstbewußtseyn? Wie ist aber Selbstbewußt- 
seyn möglich? Dadurch daß ich mich mir selbst entgegenseze, mich von mir 
selbst trenne, aber ungeachtet dieser Trennung mich im entgegengesezten als 
dasselbe erkenne. Aber in wiefeme als dasselbe? Ich kann, ich muß so fragen; 
denn in einer andern Rüksicht ist es sich entgegengesezt. Also ist die Identität 
keine Vereinigung des Subjects und Objects, die schlechthin stattfände, also 
ist die Identität nicht = dem absoluten Seyn.9

Hölderlin stellt somit Fichtes Konzeption den Gedanken eines Seyns 
schlechthin entgegen, das den letzten Einigungsgrund von Subjekt 
und Objekt und damit aller theoretischen und praktischen Vollzüge 
darstellt, und das "nicht mit der Identität verwechselt”10 werden darf, 
die Fichte und auch der junge Schelling als Urvollzug des absoluten 
Ich angesetzt hatten, sofern dieses als das ‘'Unbedingte im mensch­
lichen Wissen" fungiert.11 Von einem Ich zu sprechen, so Hölderlins 
Einwand, sei nur unter der Voraussetzung eines Akts der Entgegen­
setzung und Identifikation möglich, der aber seinerseits auf einen vor­
gegebenen einigen, doch in sich differenten Grund verweist. Die 
Identität des Ich ist daher bereits das Er-gebnis einer "Ur=Theilung",12 
das heißt, sie ist nicht ursprüngliche, sondern konstituierte - oder bes­
ser: je sich konstituierende - Identität, der das Seyn schlechthin als 
eigentliches sub-iectum zugrunde liegt.

Wenn Hölderlin den transzendentalen Grund in der genannten 
Skizze als "Seyn schlechthin" bezeichnet, dann ist von diesem "Seins­
begriff freilich jede Konzeption eines vorstellbaren oder aussagbaren 
Seins femzuhalten. Weder kann das Sein eines innerweltlich Seienden 
oder der Welt im Ganzen (etwa als "Seinshorizont") gemeint sein, 
noch auch ein Sein, das der Urteilsmöglichkeit unterliegt. Das Seyn 
schlechthin als transzendentaler Grund kann nicht nur niemals - und 
hierin bleibt Hölderlin den Intentionen Fichtes und Schellings treu- 
zum Objekt werden; es kann sich auch, wie gezeigt wurde, niemals 
gänzlich in die Subjektivität eines Ich einlösen. Daher ist es nicht nur 
der letzte Ermöglichungsgrund von Subjektivität und Objektivität 
überhaupt, sondern auch der Grund dafür, daß beide, wie Hölderlin 
später13 sagen wird, wesenhaft hyperbolisch sind, und zwar nicht nur 
im Sinne einer unabschließbaren Näher- und Weiterbestimmbarkeit, 
sondern im Sinne der immer möglichen Steigerung und Neukonstitu­

198

https://doi.org/10.5771/9783495993637-194 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-194
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tion von "Welten” und "Subjekten”, einer Möglichkeit also, die uns 
nicht zuletzt durch die Poesie vor Augen geführt wird.

Damit ist der Punkt erreicht, an dem für Hölderlin die Fragestellun­
gen der nachkantischen Transzendentalphilosophie in das Projekt 
einer transzendentalen Poetologie münden: Die angezeigte konstitu­
tive Unvordenklichkeit und Unerdenklichkeit des transzendentalen 
Grundes läßt Hölderlin die Prätentionen einer apriorischen Grundsatz­
philosophie frühidealistischer Prägung zurückweisen, wie etwa der 
Weihnachtsbrief an Isaak von Sinclair aus dem Jahr 1798 deutlich 
macht:
Es ist auch gut, und sogar die erste Bedingung alles Lebens und aller Organi­
sation, daß keine Kraft monarchisch ist im Himmel und auf Erden. Die abso­
lute Monarchie hebt sich überall selbst auf, denn sie ist objectlos; es hat auch 
im strengen Sinne niemals eine gegeben. Alles greift in einander und leidet, 
so wie es thätig ist, so auch der reinste Gedanke des Menschen, und in aller 
Schärfe genommen, ist eine apriorische, von aller Erfahrung unabhängige 
Philosophie, wie du selbst weist, so gut ein Unding, als eine positive Offenba­
rung, wo der Offenbarende nur alles dabei thut, und der, dem die Offenbarung 
gegeben wird, nicht einmal sich regen darf, um sie zu nehmen, denn sonst 
hätt* er schon von dem Seinen etwas dazu gebracht.14

Ein theoretisches Begreifen und eine theoretische Darstellung des 
Seyns schlechthin, das in späteren Texten auch als Welt aller Welten. 
als höherer oder innigerer Zusammenhang des Lebens, als tiefste In­
nigkeit oder als reines Leben bezeichnet wird, ist daher - wie Hölder­
lin noch im September 1795 an Schiller schreibt - allenfalls "durch 
eine unendliche Annäherung möglich", welche die idealistische Sy­
stemforderung untergräbt und einen unendlichen Progreß, der auch 
den Skeptikern ihr Recht einräumt, als einzig legitime Gestalt der 
Philosophie erscheinen läßt.15 Allerdings entsteht die Aufgabe, die 
Konstitution von Objektivität und Subjektivität, sofern sie durch den 
einigenden und sich in sich differenzierenden Zusammenhang des 
Lebens ermöglicht ist, zu verstehen. Es ist vor allem diese Verständi­
gungsarbeit, die Hölderlins poetologische Entwürfe unternehmen, und 
zwar einerseits in einem weiten Sinne als Poetologie der Geschichte16 
und des geschichtlichen Lebens,17 andererseits als Poetologie in ei­
nem zunächst enger scheinenden Sinne, welche die Konstitution des 
poetischen Ich und des poetischen Stoffs untersucht, letztlich aber 

199

https://doi.org/10.5771/9783495993637-194 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-194
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kein geringeres Projekt verfolgt, als die als poetisch gedachte Subjek­
tivität und die ebenso als poetisch gedachte Welt im allgemeinen in 
ihren Konstitutionsbedingungen und Konstitutions-stufen darzustel­
len.

Es ist hier nicht der Raum, auf die Dimensionen des hölderlinschen 
Poetologie-Projekts im einzelnen einzugehen. Ich möchte mich darauf 
beschränken, die Ausgangsfrage nach der poetischen Subjektivität 
wieder aufzugreifen und an einer Passage aus Hölderlins umfang­
reichstem poetologischen Entwurf Wenn der Dichter einmal des Gei­
stes mächtig die Grundorientierung seines Denkens der Subjektivität 
aufzuzeigen:

Alles kommt also darauf an, daß das Ich nicht bloß mit seiner subjectiven 
Natur, von der es nicht abstrahiren kann ohne sich aufzuheben, in Wechsel­
wirkung bleibe, sondern daß es sich mit Freiheit ein Object wähle, von dem 
es, wenn es will abstrahieren kann, um von diesem durchaus angemessen 
bestimmt zu werden und es zu bestimmen. Hierin liegt die Möglichkeit, daß 
das Ich im harmonisch entgegengesezten Leben als Einheit, und das Harmo- 
nisch-Entgegengesezte, als Einheit erkennbar werde im Ich in reiner 
(poetischer) Individualität. Zur freien Individualität wird, zur Einheit und 
Identität für sich selbst gelangt das reine subjective Leben erst durch die 
Wahl seines Gegenstandes.18

Hölderlin beschreibt hier eine Identitätskonstitution, die sich von der 
zuvor skizzierten fichteschen grundlegend unterscheidet, insofern sie 
nicht vor aller Erfahrung statthat- beziehungsweise sich als reine 
Selbsthervorbringung, die zugleich Selbsterfahrung ist, vollzieht-, 
sondern gerade in der Erfahrung, die - Passivität einer Gegebenheit 
ohne Gegebenes - sich in ihren Konkretionsstufen als Ausdruck einer 
ursprünglichen "Orientierung" auf ein anderes hin bzw. als Ausdruck 
einer "Wahl seines Gegenstandes" zu verstehen gibt. Gerade in der 
Erfahrung er-eignet sich also die Selbsterfahrung und Selbsthervor­
bringung eines Ich als Identität und Individualität, die aber in den 
Allzusammenhang des Lebens ver-eignet bleibt, so wie dieser Allzu­
sammenhang sich dem Ich als "harmonisch-entgegengesetzte" Einheit, 
etwa als Einheit einer Welt, darstellt, das heißt: in ihm erscheint. 
Letztlich erscheint aber nicht nur das Ich in der Welt und die Welt im 
Ich, sondern das Ich erscheint sich in der Welt, und die Welt erscheint 
sich im Ich, wobei dieses Erscheinen immer als schöpferisches Er­

200

https://doi.org/10.5771/9783495993637-194 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-194
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheinen im Sinne einer wechselweisen Konstitution zu denken bleibt. 
Erst damit ist der volle Sinn, den Hölderlin der intellectualen An­
schauung als der transzendentalen Selbstanschauung des absoluten 
sub-iectums zumißt, ausgelotet. Die intellectuale Anschauung™ ist für 
Hölderlin nicht wie etwa beim frühen Schelling konstitutiver Akt des 
Ich, sondern konstitutiver "Akt” des Ich und der Welt zumal in ihrer 
wechselweisen Bestimmung und Selbstbestimmung, und sie kann 
eben darum weder mit der reinen Selbstanschauung eines Ich noch 
mit irgendeiner Art von Anschauung der Welt in eins fallen.

Die intellectuale Anschauung erfüllt sich daher nicht in der Kon­
stitution des unbedingten Subjekts eines absoluten Wissens oder einer 
absoluten Tätigkeit, sondern als "schöpferische Reflexion”, an deren 
Anfang die "unreflectirte reine Empfindung des Lebens” steht, und 
deren "Product”, wie Hölderlin im "Wink für die Darstellung und 
Sprache”20 sagt, die Sprache ist, insofern sie die Tonalität der ur­
sprünglichen Empfindung in ihren Benennungen und Bedeutungen zu 
"reproduciren” sucht. Wenn Hölderlin hier von einer Re-pro-duktion 
spricht, dann ist einerseits eine reflexive (im Sinne der poetischen 
Erinnerung} Re-duktion auf die reine Materialität des Lebens ge­
meint, andererseits eine schöpferische (im Sinne der poetischen Ah­
nung} Pro-duktion der sich differenzierenden Bestimmungen dieses 
Lebens. Poetische Re-pro-duktion bedeutet also grundlegend Anderes 
als Repräsentation, die Über-ein-stimmung mit der ursprünglichen 
Gegebenheit ist nicht zu finden, sondern zu er-finden\
Indem sich nemlich der Dichter mit dem reinen Tone seiner ursprünglichen 
Empfindung in seinem ganzen innem und äußern Leben begriffen fühlt, und 
sich umsieht in seiner Welt, ist ihm diese eben so neu und unbekannt, die 
Summe aller seiner Erfahrungen, seines Wissens, seines Anschauens, seines 
Denkens, Kunst und Natur wie sie in ihm und außer ihm sich darstellt, alles 
ist wie zum erstenmale, eben deßwegen unbegriffen, unbestimmt, in lauter 
Stoff und Leben aufgelöst, ihm gegenwärtig, und es ist vorzüglich wichtig, 
daß er in diesem Augenblicke nichts als gegeben annehme, von nichts positi­
vem ausgehe, daß die Natur und Kunst, so wie er sie kennen gelernt hat und 
sieht, nicht eher spreche, ehe für ihn eine Sprache da ist, das heißt ehe das jezt 
Unbekannte und Ungenannte in seiner Welt eben dadurch für ihn bekannt und 
nahmhaft wird, daß es mit seiner Stimmung verglichen und als übereinstim­
mend erfunden worden ist, denn wäre vor der Reflexion auf den unendlichen 
Stoff und die unendliche Form irgend eine Sprache der Natur und Kunst für 

201

https://doi.org/10.5771/9783495993637-194 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-194
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihn in bestimmter Gestalt da, so wäre er in so fern nicht innerhalb seines Wir­
kungskreises, er träte aus seiner Schöpfung heraus, und die Sprache der Natur 
oder der Kunst, jeder modus exprimendi der einen oder der andern wäre . . . 
nicht seine Sprache, nicht aus seinem Leben und aus seinem Geiste hervorge­
gangenes Product.21

Spätestens an dieser Stelle ist es unerläßlich, sich Hölderlins Dich­
tung zuzuwenden, nicht nur, um seine Sprache, die Sprache seiner 
Poesie, zu hören, sondern auch, weil es letztlich die Poesie selbst ist, 
die das eigentliche Element der poetologischen Fragestellung dar­
stellt. Die transzendentale Poetologie Hölderlins, die uns in meist 
Fragment gebliebenen Texten überliefert ist, bleibt das Projekt einer 
über sich hinausdrängenden theoretischen Einstellung, merkwürdig 
sperrige und unzugängliche Selbstverständigung, in einer Sprache ge­
halten, die sich immer wieder in ein anderes Sprechen hinein befreien 
zu wollen scheint.

3. Die Sprache des Gedichts

Schiksaalgesez ist diß, daß Alle sich erfahren, Daß, wenn die Stille 
kehrt, auch eine Sprache sei. Wo aber wirkt der Geist, sind wir auch 
mit, und streiten, Was wohl das Beste sei. So dünkt mir jezt das Be­
ste, Wenn nun vollendet sein Bild und fertig ist der Meister, Und 
selbst verklärt davon aus seiner Werkstatt tritt, Der stille Gott der 
Zeit und nur der Liebe Gesez, Das schönausgleichende gilt von hier 
an bis zum Himmel.

Friedrich Hölderlin, Friedensfeier

Hölderlins eigener Klage folgend, daß die Poesie gewöhnlich bloß 
ihrer anspruchslosen Außenseite, nicht aber ihrer Natur und Wir­
kungsweise nach betrachtet werde,22 hat man seit Benjamin und Hei­
degger auf verschiedenen Wegen versucht, sich einer philosophischen 
Bestimmung der "Aufgabe des Dichters" sowie der eigentümlichen 
"Sphäre des Gedichteten" anzunähern, um so Verständigungsgrund­
lagen für eine philosophische Lektüre der Dichtungen Hölderlins zu 
gewinnen. Die Ausweisbarkeit des Sprechens über Gedichte kann 
sich - der Tendenz dieser Klärungsarbeit entsprechend - auf nichts 
anderes als die Fügungen des Gedichts selbst gründen, was Heidegger 

202

https://doi.org/10.5771/9783495993637-194 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-194
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf dem Boden seiner Entscheidungen über Sprache und Werk zu 
der extremen wie problematischen Zuspitzung treibt, der Dichter "er­
wirke" seinem Volke überhaupt erst seinsgeschichtliche Wahrheit.23 
So wie der Dichter "nichts als gegeben" annehmen darf, "ehe für ihn 
eine Sprache da ist", so darf auch der Philosoph nichts als gege­
ben annehmen außer das in der Sprache des Gedichts Gegebene 
selbst. Die "Gebürtigkeit" des Gedichts verweist zwar wohl auf den 
Allzusammenhang des Lebens, doch hat der Philosoph keinen wissen­
den Zugriff auf diesen und darf daher die konkrete Exemplarität der 
gedichteten Erfahrung nicht unter die allgemeinen Kategorien des Er­
lebnisses bzw. dessen Ausdrucks subsumieren: "Das Leben liegt als 
letzte Einheit dem Gedichteten zum Grunde", schreibt Benjamin, 
doch nur um sogleich hinzuzufügen, daß es der Methode seiner Dar­
stellung "nicht um den Nachweis sogenannter letzter Elemente zu tun 
sein [kann]": "Denn solche gibt es innerhalb des Gedichteten nicht. 
Vielmehr ist nichts andres als die Intensität der Verbundenheit der an­
schaulichen und der geistigen Elemente nachzuweisen."24

Zweifellos haben die kontroversiellen Anstrengungen, die eigen­
tümliche Sphäre des von Hölderlin Gedichteten zu erhellen, Wesent­
liches dazu beigetragen, von außen herangetragene Maßstäbe in ihre 
Schranken zu weisen, und so eine weitgehend unvoreingenommene 
Lektüre insbesondere des späteren Werks erst ermöglicht. Dennoch 
kann kaum übersehen werden, daß die unterschiedlichen Deutungs­
entwürfe sich zumeist am "Gestifteten", das heißt an den Mythen und 
Mythopoiesen der hölderlinschen Dichtungen orientieren, die Struktur 
aber, das "innige Verhältnis", in welches sich diese Dichtungen ein­
schreiben und aus dem sie sich herschreiben, merkwürdig unbelichtet 
lassen. Noch Anselm Haverkamps gegenläufiger Versuch einer Neu­
bewertung der späten und spätesten Gedichte liest bezeichnenderwei­
se den Eingangsvers zu Mnemosyne, auf den ich noch zurückkommen 
werde, durch die Brille des Schlußverses der Hymne Andenken'. "Was 
bleibet, sind Zeichen ohne Deutung; was die Dichter stiften, ist nicht 
Deutung, sondern: daß sie bleiben."25 Demgegenüber denkt Hölderlin 
in einem Fragment zur Tragödiendeutung26 den Zusammenhang zwi­
schen der "Leersymbolizität" eines deutunglosen Zeichens und der 
Stiftung der Dichter genau umgekehrt: Ersteres ist nicht Produkt der 
letzteren, sondern ihre Voraussetzung.

203

https://doi.org/10.5771/9783495993637-194 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-194
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn ich also von der Sprache des hölderlinschen Gedichts spre­
chen möchte, und nicht vom Ganzen der "höheren Welt",27 die sich in 
ihm darstellt, so um eine Annäherung an jene strukturelle Öffnung zu 
versuchen, in der sich der wechselweise Übergang von Pathos und 
Sprache ereignet. Diese Öffnung bekundet sich zumal in der Weise, 
wie dieses Gedicht spricht, und in dem, was es über die Sprache sagt. 
Nicht als ob dieses Sagen der Sprache vorausginge; nicht, als könne 
sich das Sprechen des Gedichts in irgendeinem Sagen beschließen. 
Vielleicht muß Hölderlins Gedicht gerade deshalb immer wieder von 
sich selbst, von seinem Sprechen, sprechen, weil es sich in keinem 
Sagen zu verdoppeln oder zu spiegeln vermag. Wir wissen immerhin, 
daß es in einer merkwürdigen Weise noch weiterspricht, zu einer Zeit, 
als sein "Autor" schon jegliches Autorisiertsein, etwas über seine 
"Inhalte" zu sagen, entschieden zurückweist,28 seine Gedichte mit He- 
teronymen unterschreibt und in frühere oder auch spätere Jahrhun­
derte datiert.

Eine befremdliche Diachronie des Gedichts spannt sich in diesen 
Datierungen aus, eine Diachronie, die nicht nur alle Zeitspannen, in 
denen Hölderlins "Schaffen" und "Leben" gehalten ist, sprengt, son­
dern auch jene Synchronie, in welche jedes Aussagen sein (logisches) 
Subjekt und Prädikat und ebenso das Subjekt des Sagens und das 
Ausgesagte versammelt. Die Diachronie des Gedichts betrifft daher 
nicht nur ein einfaches Nacheinander, das in einen einheitlichen, kei­
ne Unterbrechung zulassenden Zeithorizont oder Zeitstrom einge­
schrieben wäre, der alles einer immer möglichen, einer immer aussag­
baren Erinnerung und Erwartung (oder Vorsehung) anheimgeben 
würde. Das diachrone Sprechen des hölderlinschen Gedichts läßt et­
was ungesprochen, und zwar nicht aus Verschwiegenheit oder, weil es 
eine bestimmte Besinnung nicht geleistet hätte, sondern, weil dieses 
Ungesprochene ihm versagt ist, weil es sich ihm versagt und es viel­
leicht gerade in der Versagung in seine Offenheit entläßt:

O trinke Morgenlüfte,
Biß daß du offen bist
Und nenne, was vor Augen dir ist.
Nicht länger darf Geheimniß mehr
Das Ungesprochene bleiben,
Nachdem es lange verhüllt ist; . . .

204

https://doi.org/10.5771/9783495993637-194 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-194
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dreifach umschreibe du es,
Doch ungesprochen auch, wie es da ist,
Unschuldige, muß es bleiben.29

Das Gedicht läßt etwas ungesprochen, aber es läßt es nicht Geheimnis 
bleiben, vielleicht, weil das Geheimnis in eine Ordnung des mögli­
chen Kennens und Erkennens gehört, die das dichterische Sprechen 
verlassen muß. Es muß daher das Geheimnis lüften, indem es ”Mor- 
genlüfte trinkt”. Das Geheimnis zu lüften, heißt aber nicht - es auszu­
sprechen. Es heißt, es in einer Fächerung des Sprechens zu ”umschrei- 
ben" und das zu nennen, was ”vor Augen ist”, und das ist niemals das 
Geheimnis als es selbst, als logifiziertes gleichsam, oder auch nur als 
ansichtiges:

Alltag aber wunderbar [zu lieb]den Menschen
Gott an hat ein Gewand.
Und Erkentnissen verberget sich sein Angesicht
Und Luft und Zeit dekt
Den Schröklichen ...30

Der Vers nennt Luft und Zeit in einem Atem. Ich werde hier nicht 
behaupten, daß das Gedicht - in ähnlicher Weise, wie es das Geheim­
nis lüftet - das Geheimnis ”zeitigt”, obwohl Hölderlins Werk das an 
vielen Stellen nahelegt. (Wenn in gewissem Sinne von einer solchen 
Zeitigung durch das Gedicht, oder eher durch das Gedicht hindurch, 
gesprochen werden kann, dann wäre jedenfalls zu bedenken, daß in 
dieser Zeitigung das Geheimnis ebensowenig Geheimnis bleibt wie in 
seiner Lüftung.) Ich möchte nur insofern nach der Zeit des Gedichts 
fragen, als die Zeit des Gedichts die Diachronie seines Sprechens 
aufreißt.

Welcher Art ist also diese Diachronie, in welcher Weise durchmißt 
sie die Zeit? In der Schlußstrophe der Hymne Germanien, die unmit­
telbar auf die doppelte Forderung folgt, daß das Ungesprochene zwar 
nicht Geheimnis bleiben dürfe, aber doch ungesprochen bleiben müs­
se, wird das Tönen von Vergangengöttlichem aus alter Zeit beschwo­
ren und das Glänzen und Sprechen von Zukünftigem aus den Femen. 
Darauf jedoch heißt es:

Doch in der Mitte der Zeit
Lebt ruhig mit geweihter
Jungfräulicher Erde der Aether. . .31 

205

https://doi.org/10.5771/9783495993637-194 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-194
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ruhige Leben scheint sich dem Tönen und Sprechen ebenso ent­
gegenzusetzen, wie die Mitte der Zeit dem Vergangenen und dem 
Zukünftigen. Erde und Aether begegnen uns in Hölderlins reifer Dich­
tung überall als jenes Verhältnis- will man Hölderlins Wort die 
Treue halten, so muß man sagen: als jenes Liebesverhältnis - , dem 
sich alles Erscheinen, alles geschichtliche Leben und letztlich der Ge­
sang selbst verdankt. Nennt also etwa die merkwürdige Rede von der 
"Mitte der Zeit" das Ungesprochene und verletzt so die Forderung, es 
müsse ungesprochen bleiben? - Sie nennt es nicht. Sie nennt die Mitte 
der Zeit, das ruhige Leben, die geweihte jungfräuliche Erde und den 
Aether. Sie umschreibt vielleicht das Ungesprochene, vielleicht sogar 
dreifach. Aber vor allem errichtet sie ein anderes Verhältnis als jenes 
der Dimensionen des Vergangenen und des Zukünftigen, ein Ver­
hältnis, das die Zeit in ihrer Mitte durchkreuzt; ein Verhältnis, das es 
vielleicht nirgendwo gibt als in Hölderlins Dichtung, und zwar nicht 
nur, weil sie dieses Verhältnis erfindet, sondern, weil sie sich aus ihm 
her und in ihm be-stimmt. Das ruhige Leben dieses Verhältnisses mag 
ruhig sein gegenüber dem Tönen des Vergangenen und dem Sprechen 
des Zukünftigen, aber es ist, wie Hölderlin in einem Brief an seinen 
Bruder sagt, "eine lebendige Ruhe, wo alle Kräfte regsam sind, und 
nur wegen ihrer innigen Harmonie nicht als thätig erkannt werden".32 
In der dieser Ruhe aber erklingen andere Töne:

Dann kommt das Brautlied des Himmels.
Vollendruhe. Goldroth. Und die Rippe tönet 
Des sandigen Erdballs in Gottes Werk 
Ausdrüklicher Bauart, grüner Nacht 
Und Geist, der Säulenordnung, wirklich 
Ganzem Verhältniß, samt der Mitt. . ,33

Das Gedicht fugt also in die Zeit, in ihre Mitte, eine "Diachronie" ein, 
die nicht aus dem Verhältnis der Zeitdimensionen zueinander er­
wächst, sondern aus dem Verhältnis der Zeit zu einem ganz anderen 
Verhältnis, nämlich der Innigkeit des "Alles in Allem", die das Ge­
dicht als Verhältnis von Erde und Äther beschwört. Das Alles in Al­
lem ist freilich als solches gar nicht zu bezeichnen, es ist "unendlicher 
Deutung voll".34 Eben darum kann es nur von einem Zeichen gefaßt 
werden, das selbst "deutungslos" ist, von einem Zeichen also, das kein 
Symbol ist. Das Symbol erfüllt sich immer in einer Gleichzeitigkeit, 

206

https://doi.org/10.5771/9783495993637-194 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-194
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in jener Gleichzeitigkeit eines möglichen Wiedererkennens, in der 
sich die Bruchstücke des Sagens und des Gesagten einander anpassen 
lassen. Das Zeichen jedoch, von dem hier die Rede ist, durchkreuzt 
eine solche Gleichzeitigkeit, und fuhrt so das Sagen an eine Grenze, 
die ihm nicht äußerlich, sondern innerlich ist. Was wäre ein solches 
deutungsloses Zeichen? Die ersten Verse eines Entwurfs der Hymne 
Mnemosyne lauten:

Ein Zeichen sind wir, deutungslos 
Schmerzlos sind wir und haben fast 
Die Sprache in der Fremde verloren.35

Das Zeichen, das wir sind. ordnet sich nicht ein in einen Horizont von 
Bedeutsamkeit oder in einen Zusammenhang von Verweisungen. Es 
ist, wenn man so will, ”nicht von dieser Welt”. Insofern haben wir 
”fast die Sprache in der Fremde verloren", wenigstens, soweit die 
Sprache etwas sagen können, etwas bedeuten soll. Wie aber, wenn die 
Grenzen des Sagens nicht mit den Grenzens des Sprechens zusam­
menfielen? Dann wäre vielleicht an jenem Kreuzungspunkt der Ver­
hältnisse, an dem wir "deutungsloses Zeichen" sind, noch immer ein 
Sprechen gefordert und sich aufgegeben, ein Sprechen, das vielleicht 
nur noch von sich selbst sprechen kann und zugleich von jener Frem­
de, die es erfährt, das sich aber - unablässig - immer noch spricht, das 
sich also in derselben Bewegung bezeugt und erzeugt, also in einem 
doppelten Sinne Zeugnis ist, Zeugnis des Zeichens, das wir sind:

Und darum ist. . .
... die Sprache dem Menschen 

gegeben . . .
. . . damit er zeuge, was

Anmerkungen

^F. Nietzsche, Menschliches, Allzumenschliches, Frankfurt/M: Insel 1982, 19.
Derrida geht sogar soweit, die Sprache als einziges irreduzibles Faktum der Philo­

sophie zu verstehen: "Das Faktum der Sprache ist zweifellos das Einzige, das letztlich 
jeder Einklammerung widersteht." J. Derrida, Cogito und Geschichte des Wahn­

207

https://doi.org/10.5771/9783495993637-194 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-194
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sinns, in: J. Derrida, Die Schrift und die Differenz, Frankfurt/M: Suhrkamp 1994, 
62. Die Frage, ob und in welchem Sinne dem zugestimmt werden kann, ist eine jener 
Fragen, die im Hintergrund des vorliegenden Beitrags am Werk sind, ohne daß hier 
eine endgültige Antwort versucht werden soll.

M. Heidegger, Zeit und Sein, in: M. Heidegger, Zur Sache des Denkens, Tübin­
gen: Niemeyer 1988, 25.

Vgl. M. Foucault, Schriften zur Literatur, Frankfurt/M: Fischer 1988.
J. Derrida, Gestade, Wien: Passagen 1994, 12.
J.-F. Lyotard, Apathie in der Theorie, Berlin: Merve 1979, 73.
Vgl. J. G. Fichte, Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre als Handschrift für 

seine Zuhörer (1794), Hamburg: Meiner 1988, 14 ff.
F. Hölderlin, Das untergehende Vaterland, in: F. Hölderlin, Sämtliche Werke 

und Briefe, Band 2 (hg. von M. Knaupp), München/Wien: Hanser 1993, 72.
Seyn, Urtheil, Modalität: Sämtliche Werke und Briefe II, 49 f. Für eine eingehende 

Analyse dieses Textes sowie der ideengeschichtlichen Zusammenhänge, in denen er 
steht, sei auf Dieter Henrichs großangelegte Studie über Hölderlins Denken in den 
Jahren 1794/95 hingewiesen: D. Henrich, Der Grund im Bewußtsein. Untersuchun­
gen zu Hölderlins Denken (1794-1795), Stuttgart: Klett-Cotta 1992.

0 Seyn, Urtheil, Modalität, 49.
So schreibt etwa Schelling in seiner Frühschrift "Vom Ich als Prinzip der Philo­

sophie oder über das Unbedingte im menschlichen Wissen" (1795): "Das Unbedingte 
kann . . . weder im Ding überhaupt, noch auch in dem was zum Ding werden kann, im 
Subjekt, also nur in dem was gar kein Ding werden kann, das heißt wenn es ein abso­
lutes ICH gibt, nur im absoluten Ich liegen. Das absolute Ich wäre also vorerst als 
dasjenige bestimmt, was schlechterdings niemals Objekt werden kann." In: 
F. W. J. Schelling, Ausgewählte Schriften, Band 1, Frankfurt/M: Suhrkamp 1985, 
56 f.
12 Seyn, Urtheil, Modalität, 50.

Vgl. Wenn der Dichter einmal des Geistes mächtig: Sämtliche Werke und Briefe II, 
77 ff.
14

Sämtliche Werke und Briefe II, 723.
15 Ebenda 595 f.

Vgl. zum Beispiel "Das untergehende Vaterland": Ebenda II, 72 ff.
Vgl. unter anderem das "Fragment philosophischer Briefe", in dem Hölderlin sein 

Konzept der "Mythe" als intellektuell-historische Konkretion der intellectualen An­
schauung des reinen Lebens entwickelt: Sämtliche Werke und Briefe II, 51 ff.
18 Ebenda II, 90.
19 Vgl. dazu A. Hornbachers Ausführungen zur intellectualen Anschauung "als 
ekstatischem Movens poetischer Bedeutung" in: A. Hornbacher, Die Blume des 
Mundes. Zu Hölderlins poetologisch-poetischem Sprachdenken, Würzburg: Königs­
hausen & Neumann 1995, 31-49.
20 Sämtliche Werke und Briefe II, 96 ff.
21 Ebenda II, 98 ff.

208

https://doi.org/10.5771/9783495993637-194 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-194
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vgl. Hölderlins Brief an seinen Bruder vom 1. Jänner 1799: Ebenda II, 727.
23 °

Vgl. zum Beispiel M. Heidegger, Hölderlin und das Wesen der Dichtung, in: 
M. Heidegger, Erläuterungen zu Hölderlins Dichtung, Frankfurt/M: Klostermann 
1981,33-48. 
24 W. Benjamin, Zwei Gedichte von Friedrich Hölderlin, in: W. Benjamin, Illumina­
tionen, Frankfurt/M: Suhrkamp 1977, 23-24.
25 A. Haverkamp, Laub voll Trauer. Hölderlins späte Allegorie, München: Fink 
1991,69.
26 Die Bedeutung der Tragödien: Sämtliche Werke und Briefe II, 114.
27 Vgl. den Brief an den Bruder vom 4. Juni 1799: Ebenda II, 770.
28 Vgl. etwa die Tagebucheintragung Wilhelm Waiblingers vom 3. Juli 1822: "Seit 
6 Jahren geht er den ganzen Tag in seinem Zimmer auf und ab und murmelt mit sich 
selbst, ohne irgend etwas zu treiben. Bey Nacht steht er oft auf und wandelt im Haus 
umher, geht auch oft zur Thüre hinaus; sonst machte er mit seinem Tischler Ausgänge 
oder schrieb alles Papier, das er zur Hand bekommen konnte, voll mit einem schau­
dervollen Unsinn, der aber dann und wann einen unendlich sonderbaren Scheinsinn 
hat. Ich bekam eine Rolle solcher Papiere und traf hier ganz metrisch-richtige Alcäen 
ohne allen Sinn an. Ich erbat mir auch einen solchen Bogen. Merkwürdig ist das nach 
Pindarischer Weise, oft wiederkehrende: nehmlich- er spricht immer von Leiden, 
wenn er verständlich ist, von Oedipus, von Griechenland." (Sämtliche Werke und 
Briefe III, 656. Hölderlin verfaßte noch in seinem Todesjahr ein mit "Griechenland" 
überschriebenes Gedicht.) Kurz davor erzählt Waiblinger, sein Begleiter Wurm habe 
Hölderlin gefragt, "ob er sich an den griechischen Angelegenheiten erfreue": "Er 
machte Komplimente und sagte unter einem Strohm von unverständlichen Worten: 
Eure königliche Majestät, das darf, das kann ich nicht beantworten." (Ebenda III, 
655 f.) 
29 Germanien: Ebenda I, 407.

Griechenland [Dritter Entwurf]: Ebenda I, 479. Ergänzung im ersten Vers ebenda 
III, 294.

Germanien: Ebenda I, 407.
32 Brief an den Bruder (vom 1. Jänner 1799): Ebenda II, 727.

Hier sind wir. . . in der Einsamkeit: Ebenda I, 433. 
34 Sonst nemlich, Vater Zevs: Ebenda I, 394.
35 Ebenda I, 436.
36 Im Walde: Ebenda I, 265.

209

https://doi.org/10.5771/9783495993637-194 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-194
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

