HANS-LUDWIG FRESE

»Den Islam

ausleben«

Konzepte

authentischer Lebensfiihrung

junger turkischer Muslime

in der Diaspora

global | local Islam [transcript]

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Emammms


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hans-Ludwig Frese
»Den Islam ausleben«

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hans-Ludwig Frese, geb. 1958, studierte Evangelische Theologie und Ver-
gleichende Religionswissenschaft in Gottingen und Bremen. Er ist wissen-
schaftlicher Mitarbeiter am Studiengang Religionswissenschaft/Religions-
kunde der Universitit Bremen.

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HanNs-LubwiG FRESE
»DEN ISLAM AUSLEBEN«

Konzepte authentischer Lebensfithrung
junger tiirkischer Muslime in der Disapora

[transcript]

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

@ @@@ This work is licensed under a Creative Commons
AR Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Die Deutsche Bibliothek — CIP-Einheitsaufnahme
Frese, Hans-Ludwig:
"Den Islam ausleben" : Konzepte authentischer Lebensfihrung junger
tirkischer Muslime in der Diaspora / Hans-Ludwig Frese. - Bielefeld :
Transcript, 2002

(Global, local Islam)

Zugl.: Bremen, Univ., Diss., 2001

ISBN 3-933127-85-8

© 2002 transcript Verlag, Bielefeld

Lektorat & Satz: Hans-Ludwig Frese
Umschlaggestaltung: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Umschlagfotografie: Jorg Landsberg, Bremen
Druck: Digital Print, Witten

ISBN 3-933127-85-8

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

Inhalt

1. Einleitung 9
2. Ausgangslage und theoretische Perspektive 19
2.1 Die Forschungslage — eine Auswahl 28
2.1.1 , Verlockender Fundamentalismus“? 32
2.1.2 ,Religiositit muslimisch orientierter Jugendlicher® 39
2.1.3 ,Muslimische Jugendliche in tiirkisch-islamischen
Gemeinden® 41
2.1.4 ,Islamische Identititen 43
2.1.5 Religiositit, Lebensstile und alltagsweltliche Strategien
muslimischer Frauen und Midchen in Deutschland 44
2.2 Theoretische Perspektive: Gemeindebindung als Feld sozialer
Differenzierung 48
2.2.1 Georg Simmel: Individuation 49
2.2.2 Karl Mannheim: Generation 50
2.2.3 Anthony Giddens: Handeln 52
2.2.4 Erving Goffman: Stigma 53
3. Methodologische Perspektive:
qualitative, problemzentrierte Interviews 57
3.1 Problemzentrierte Interviews als Sonderform des
qualitativen Leitfadeninterviews 58
3.2 Die Interviews: Zugang, Zielgruppenbestimmung
und Teilnehmerauswahl 63
3.2.1 Zielgruppenbestimmung 67
3.2.1.1 Gemeinden und Dachverbinde 70
3.3 Die Rolle des Interviewers 72
3.4 Der Einsatz des Tonbands und die Transkription
der Protokolle 74
3.5 Die ,Demokratisierung der hermeneutischen Haltung® —
Erwigungen zur Prisentation der Untersuchungsergebnisse 76
4. Ergebnisse: Das Bild vom Islam und den Muslimen 81
4.1 Das Bild von Familie und Freundschaft 82
4.1.1 Die Migration der Eltern 83
4.1.2 Die Erziehung der Kinder 89
4.1.3 Das Bild von Freundschaft und Freundeskreis 102

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.2 Das Bild von der Tiirkei, den Tiirken und dem Tirkentum 113
4.2.1 Tiirke-Sein in Deutschland 113
4.2.2 Die Tiirkei und der Islam — Politik, Geschichte,

Tradition und Kultur 127
4.2.3 Turkentum und tiirkischer Nationalismus —

das Osmanische Reich als Bezugspunkt 139
4.2.4 Islam contra Nationalismus 143

4.3 Das Bild vom ,richtigen Muslim 145

4.3.1 Das ,richtige‘ Leben als Praxis des Islams 147
4.3.1.1 Ein ,minnlicher Blick® auf das ,richtige Leben®
der Frauen 177
4.3.1.2 Richtiges und falsches Leben: Vom Umgang mit
der Siinde und die Bewertung der Siinder 192
4.3.2 Glauben und Wissen - Bildung als farz 209
4.3.3 Religiose Erziehung in Elternhaus und
Moscheegemeinde 215

4.4 Das Bild von der islamischen Gemeinde 223

4.4.1 Moscheegemeinden als Vereine: Mitgliedschaft im

vereinsrechtlichen Sinn 229
4.4.2 Gemeinde und nicht-islamische Umwelt — politisch-

kulturelle Interaktion mit dem Ziel ,Akzeptanz 233
4.4.3 Die Gemeinden als Interessenvertretungen 235
4.4.4 Dachverbinde 243
4.4.5 Jugendliche in hiesigen Gemeinden 252
4.4.6 Das Verhiltnis zu Nicht- und Andersgldubigen 262
4.4.7 Perspektiven: Islam in Deutschland — deutscher Islam? 272

5. Zusammenfassende Bewertung der Ergebnisse 277

5.1 Individualisierung von Religion: Kritik der Autorititen 278
5.1.1 Eltern 279
5.1.2 Hocas 282
5.1.3 Qur’an-Unterricht 285

5.2 ,Binnenintegration® als Integrationsmodus der Gemeinden 287
5.2.1 Ein neues Verstindnis von islamischer Gemeinde 288
5.2.2 Religionsautonome Integration bei voller sozialer, rechtlicher

und politischer Integration in die Zuwanderungsgesellschaft 292

5.3 Religionspragmatik: Islam als Frage der Lebensfiihrung —
Re-Traditionalisierung 293
5.3.1 Islamische Gemeinschaft als ,sozialmoralische Milieus* 295
5.3.2 Akzeptanz und Ablehnung des Christentums 297

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.4 Minimierung der Bedeutung tiirkischer Politik 298
5.4.1 Der Einfluss tiirkischer Parteien 300
5.4.2 Kritik an den Dachverbinden 301

6. Schluss 303

Anhang

Literatur- und Quellenverzeichnis 311

Register 325

Interviewsituationen 337

Dank 345

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. EINLEITUNG

Von allen Einwanderern werden in Deutschland! neben Asylbewerbern die aus der
Turkei stammenden mit der groBten Aufmerksamkeit bedacht; die organisierten
Muslime unter ihnen stehen haufig im Mittelpunkt des 6ffentlichen Interesses, gera-
de sie ziehen vielfiltigen Argwohn auf sich, der in den Massenmedien, aber auch in
wissenschaftlichen Publikationen gendhrt und verbreitet wird. Und auch unter den
Migranten selber, zumal unter sikularen Tirken, haben die organisierten Muslime
nicht selten einen schlechten Stand. Zusammen mit den Asylbewerbern bilden die
muslimischen Tirken in der Bundesrepublik den Prototyp des unverstandenen
Fremden, des Auslinders? schlechthin, in dessen Existenz sich aus der Sicht der
Aufnahmegesellschaft ein Bedrohungsszenario zu manifestieren scheint.> Wann im-
mer, gerade in der jingsten Zeit, multikulturelle Konzepte von Gesellschaft in Frage

1 Die Arbeitsmigration von vor allem Siid- und Stidosteuropiern einschliefllich der Tirken be-
gann mit dem einsetzenden ,Wirtschaftswunder® gegen Ende der 50er-Jahre und betraf bis 1989
zunichst die alte’ Bundesrepublik und West-Berlin. Die so genanten Vertragsarbeiter in der
DDR konnten dort keine mit denen der ,Gastarbeiter® in Westdeutschland vergleichbaren sozi-
alen Strukturen ausbilden.

2 Siche dazu Beck-Gernsheim (1999: 114-123): Die Frage, wer Uberhaupt Auslinder sei, wird
abhingig von sozialen, materiellen und rechtlichen Faktoren beantwortet, denn im Bewusstsein
der (deutschen) Aufnahmegesellschaft werden lingst nicht alle Ein- und Zuwanderer als Aus-
linder begriffen. Beck-Gernsheim zeigt, dass in Deutschland die ,,juristische Unterscheidung
zwischen Mitgliedern und Fremden derart keine neutrale Kategorie (ist), sondern der Teilhabe
wie der Ausgrenzung in Bezug auf soziale Ressourcen (dient)* (ebd. 21). ,,So gesehen ist offen-
sichtlich, dass diejenigen, die die Grenzen nationaler bzw. kultureller Zuordnung sprengen, al-
lein durch ihre bloBe Existenz ein gesellschaftliches Ordnungsproblem darstellen. Sie sind der
Storfaktor im gesellschaftlichen Getriebe, weil sie sich in den gewohnten und eindeutigen Kate-
gorien nicht abbilden lassen (ebd. 22). Ahnlich wie Hoffmann (1997: 10) sieht sie die nationale
Identitit zumal der Deutschen als historische Konstruktion, die vor allem durch Ausgrenzung
des ethnisch Anderen evident wird (vgl. ebd. 25).

3 Demgegeniiber geraten andere Einwanderergruppen in Vergessenheit. So zeigen neuere Verof-
fentlichungen, dass z.B. polnische Einwanderer, weder die aktuellen noch die historischen oder
solche mit deutscher Staatsburgerschaft, tiberhaupt kaum und schon gar nicht als relevante
(ethnisch-kulturelle) Minderheit 6ffentlich wahrgenommen werden (vgl. u.a.: Wolff-Powes-
ka/Schulz (2000). — Polnische Migranten bilden in Bremen etwa gegenwirtig die drittgroBite
Gruppe unter den ,statistischen Auslindern‘. Aktuelle Zahlen, die mir von C. Krampen (Univ.
Bremen, Institut fiir Kulturgeschichte Osteuropas) aus einer laufenden Untersuchung zur Ver-
fiigung gestellt wurden, gehen fiir Bremen-Stadt von mindestens 30.000 Einwohnern mit ,,pol-
nischem kulturellen Hintergrund® aus.

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

gestellt werden, mussen Muslime tiirkischer Herkunft als Beispiel fur deren schein-
bar zwangsldufiges Scheitern herhalten. Der Begriff der Leitkultur, erst in den letzten
Monaten des zu Ende gehenden Jahres 2000 durch den Fraktionsvorsitzenden der
CDU/CSU im Deutschen Bundestag geprigt, positioniert ,deutsche Werte® nicht
zufillig gegen genau solche, die Muslimen tiirkischer Herkunft gemeinhin unterstellt
werden. Dabei bemiihen die Politiker der genannten Parteien nicht selten die Frau-
enfrage, d.h. sie stellen das hiesige Konzept der Gleichberechtigung als zu verteidi-
gende Errungenschaft abendlindischen Geistes apodiktisch vermeintlichen ,tiirki-
schen® Handlungsmustern und Werten gegeniiber, denen zugleich eine latent aggres-
sive Haltung und ein erodierendes Potential fir die ganze Gesellschaft zugeschrie-
ben wird. Die wirtschaftliche, soziale und kulturelle Heterogenisierung des ur-
springlichen ,Gastarbeitermilieus®, sozialwissenschaftlich lingst hinreichend be-
schrieben?, wird in solchen Positionen systematisch ausgeblendet.

In diesem diffusen Umfeld soll die vorliegende Arbeit schlaglichtartig die
Kenntnisse iiber ein bestimmtes Segment der tirkischen Einwanderer erweitern.s Im
Blickpunkt steht eine Gruppe, die — obgleich sie scheinbar unter besonders kritischer
Beobachtung steht — im Grunde bisher weitgehend unbekannt geblieben ist: Jugend-
liche und junge Erwachsene, namentlich solche, die sich in den islamischen Ge-
meinden und deren Umfeld engagieren. Diese Jugendlichen bilden eine Minderheit
in der Minderheit; sie unterscheiden sich von ihren Altersgenossen unter den tiirki-
schen Migranten dadurch, dass sie ihre Religionszugehorigkeit gerade nicht selbst-
verstindlich, beildufig und unhinterfragt als eine kulturelle® Eigenheit unter vielen
annehmen, sondern sich dezidiert als praktizierende Muslime verstehen. Sie bemuthen
sich zielgerichtet um den Erwerb einer islamischen Bildung, reflektieren gleicherma-
Ben die Situation im Herkunfts- wie im Zuwanderungsland und erkennen dabei
nicht selten die Religionszugehérigkeit als um vieles wichtiger als die tiirkische Her-
kunft. Diese Jugendlichen sind auf der Suche nach einer eigenstindigen #sianischen
Antwort auf die hiesige Lebensrealitit. Sie begreifen ihre Antworten hiufig als znzeg-

4 Vgl ua. Sen 1996; Fijalkowski/Gillmeister 1997; Zentrum fiir Turkeistudien 1994.

5  Islamische Religionszugehorigkeit wird in Deutschland i.d.R. nicht statistisch erfasst. Insgesamt
ist aktuell von ca. 2,8 Mio. Muslimen unter der Wohnbevolkerung auszugehen, die zum gréfiten
Teil aus Einwohnern tiirkischer Herkunft bestehen. Fir die Bevolkerungsgruppe der tiirkischen
Migranten wird ein Anteil von 20 % Aleviten angenommen, die sich lingst nicht selbstver-
standlich als Muslime begteifen und bezeichnen (vgl. u.a. Trautner, 2000: 59f. Pazarkaya 2000:
6). Der Organisationsgrad unter (tiirkischen) Muslimen ist in Deutschland nicht sicher belegt;
die von den Dachverbinden genannten Zahlen sind durch komplizierte Hochrechnungen der
tatsichlichen Mitglieder zustande gekommen. Werden jedoch zu den ,eingetragenen Muslimen*
der Moscheevereine und ihren Angehdrigen jene hinzu gerechnet, die wenigstens gelegentlich
von den Gemeinden erreicht werden, erscheint die Aussage Pazarkayas (2000: 6), dass 85 % der
tirkischen Muslime in Deutschland nicht organisiert seien, als zu hoch gegriffen (vgl. dazu Fre-
se/Hannemann 1995: 9ff. und die Seiten 67-72 der votliegenden Arbeit). Trotzdem stellen
durch Mitgliedschaft und/oder Engagement gemeindlich gebundene Muslime deutlich eine Min-
derheit unter den Einwanderern tirkischer Herkunft, die sich selbst als Muslime bezeichnen,
dar.

10

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

ralen Teil der gesellschaftlichen Disknrse im Aufnahmeland und interpretieren ihre Teilha-
be an solchen Diskursen als einen autonomen Integrationsmodus. Tatsdchlich stellt
sich auch der Islam — priziser: eine aus ,alten’ und ,neuen Versatzstlicken kreierte
islamische Lebensfithrung — aus ihrer Sicht als ein mdgliches Integrationsmedium, mit
dessen Hilfe sich die Jugendlichen als Teil der Aufnahmegesellschaft begreifen koén-
nen. Das ist umso erstaunlicher, da es im gesellschaftlichen Bewusstsein doch gerade
der Islam ist, der die Einwanderer — auch die der zweiten und dritten Generation —
unintegrierbar erscheinen lisst und ihnen a priori einen Ausgrenzungsstatus zu-
schreibt.6

Die zentrale Fragestellung dieser Arbeit teilt sich in zwei Stringe, die zum einen
die Gemeinden und das von ihnen Geglaubte und zum anderen die spezifische Situ-
ation der in den Migrantengemeinden aufgewachsenen und sozialisierten Jugendli-
chen und jungen Erwachsen betreffen.

» Verandert sich die Form religioser Organisation in der Migrationsgeschichte? * Korrespondieren
diese Verdnderungen mit einer Nen- bzw. Umbewertung religidser Inbalte? Werden bestimmite
Glanbensinbalte aktnalisiert, anders betont oder kritisiert? » Hat diese Neubewertung mit einem
verdnderten Typus der religidsen Biografie u tun, fiir den die Migrationserfabrung V oraussetzung
ist?

o Welche Strategien entwickeln muslimische Jugendliche, sich mit unterschiedlichen Anspriichen
ihrer Eltern und der Aufnabmegesellschaft anseinanderzusetzen?  Welche Rolle haben die Jngend-
lichen bei der Gemeindebildung? « Wie verbalten sich religidse und kulturelle Integritit zu sozialer
und politischer Integration? o 1V erbindet sich das Engagement in den Moscheegemeinden, bezogen
anf jeweils das Herkunfis- und das Anfnabmeland und den Migrantenstatus, mit bestimmten poli-
tischen Konzepten?

Die im Rahmen dieses Dissertationsvorhabens interviewten Jugendlichen und jun-
gen Erwachsenen wohnen samt und sonders im Stadtgebiet des Bundeslandes Bre-
men. Die Bremer Situation ist, was Migration und Migrationsprozesse, den Anteil
,auslindischer’ Wohnbevoélkerung und deren Integration in den Arbeitsmarkt angeht,
durchaus mit anderen GrofB3stidten, so sie sich ebenfalls in einer eher frihen Phase
des Ubergangs von klassischen industriellen zu neuen Beschiftigungsfeldern befin-
den, zu vergleichen. Das bedeutet fiir Bremen, dass Migranten vergleichsweise stir-
ker von Arbeitslosigkeit betroffen sind, weil sie tiberwiegend in den ,alten® Industrien
Beschiftigung fanden und finden. Ein wichtiger Unterschied zu anderen GrofBstid-
ten ist jedoch im Verhiltnis der oft konkurrierenden islamischen Gemeinden und

6 Dass es antiislamische Feindbilder in westlichen Gesellschaften gibt, ist vielfach belegt; weniger
reflektiert wird allerdings, dass diese nicht erst mit dem Ende des kalten Kriegs virulent wurden,
sondern sich auf historisch tiefreichende Wurzeln beziehen. Vgl. den Abschnitt 2.1ff. und die
dort genannten Quellen.

11

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Verbinde untereinander auszumachen. Eine so kluge wie mit langem Atem betrie-
bene Dialog- und Politikpraxis hat in Bremen in der jungeren Vergangenheit zwar
nicht alle intern definierten Grenzen und extern vollzogenen Unvereinbarkeitsbe-
schliisse restlos Gberwinden koénnen, aber dass Moscheegemeinden, Kirchen und
nicht zuletzt Kommunal- und Landespolitik sich zu konstruktiver und konzertierter
Zusammenarbeit bereit gefunden haben, zeitigte zahlreiche Folgen: Zum Einen
scheinen die Animosititen der verschiedenen Gemeinden und ihrer Verbinde in
Bremen weit weniger ausgeprigt als in anderen Stidten, und zum Anderen ist der
Kontakt zwischen Moscheegemeinden, Kirchen und Politik auf eine Basis gestellt,
die langfristig auf ein produktives Zusammenleben (an Stelle eines beliebigen Ne-
beneinanders) in der Stadt zielt und der nicht zwangsliufig alle vorhandenen Diffe-
renzen zu opfern sind. Sichtbares Zeichen fiir den Erfolg dieser Bemithungen war
die erste Bremer Islam-Woche 1997, die von einer langfristigen Zusammenarbeit der
genannten Krifte ermdglicht und getragen wurde und die sich von dhnlichen Versu-
chen anderer Stidte bzw. Bundeslinder vor allem dadurch unterschied, dass alle
Gruppen des islamischen Spektrums der Stadt an Vorbereitung und Durchfithrung
beteiligt waren.” Wer immer mit dhnlichen Projekten Erfahrungen sammeln konnte,
weil}, dass dies lingst nicht selbstverstdndlich ist. Der Bremer Etfolg verdankt sich
dem Geschick und der Geduld aller Beteiligten aus Moscheen, Kirchen und Politik,
und ihrer Entscheidung, gemeinsam zu verantwortende Beschlisse grundsitzlich im
Konsens zu treffen. Die gemeinsame Arbeit im Vorfeld der Islam-Woche hat des-
halb auf das gesellschaftliche Klima der Stadt groBe Auswirkungen gehabt und es
nachhaltig verindert.s

Das Beispiel Bremen zeigt, dass interreligidse und interkulturelle Gespriche
auch einen ,interpolitischen® Dialog hervorbringen. Das Rathaus 6ffnete seine Pfor-
ten inzwischen mehrfach fir die Bremer Muslime. So hat sich ein jihrlicher grofler
Empfang aus Anlass des Fastenbrechens im ramazan nunmehr zu einer noch jungen
Tradition ausgewachsen. Auf der anderen Seite kénnen neuere Moscheeneubauten
in Bremen die Stréme (christlicher) Besucher kaum noch bewiltigen, und diejenigen
Mitglieder von Moscheegemeinden, die fihig und willens sind, sich an interreligiésen
Dialogen zu beteiligen, sind — oftmals bis an die Grenzen ihrer Belastbarkeit — in
verschiedensten Feldern aktiv. Ein Arbeitskreis von Kirchen und Moscheegemein-
den ist mit den entsprechenden Behérden in Diskussionen um einen islamischen
Religionsunterricht an bremischen Schulen involviert, weitere bemithen sich um
Krankenhaus- und Gefangenenseelsorge. Die bremische Sozialsenatorin beteiligt
sich persénlich an (politisch nicht unumstrittenen’) Spendenaktionen verschiedener

7 Vgl Kiling, 2000: 18.

Vgl. Hannemann/Meier-Hiising (2000).

9  Unmittelbar auf die Ankiindigung der Islamischen Foderation Bremen (IFB), sich an der ,,Kur-
ban-Kampagne fur Deutschland der Islamischen Gemeinschaft Milli Goriis IGMG) zu beteiligen
(mit Unterstiitzung des sozialdemokratisch gefithrten Sozialressorts wurden 15 Einrichtungen

o]

12

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

islamischer Gemeinden zu Gunsten von Einrichtungen wie Frauenhaus und einem
Obdachlosenasyl anlisslich des islamischen Opferfestes. Gerade das Beispiel der
(Fleisch-)Spende zugunsten eines Frauenhauses zeigt, wie Muslime offensiv versu-
chen, bestehende Vorbehalte der Aufnahmegesellschaft zu brechen: Die Unterstiit-
zung von Institutionen, die es Frauen etleichtern, sich aus einem repressiven familié-
ren Kontext zu befreien, wird gemeinhin nicht als originir islamisches Anliegen ver-
standen.!0

Nun scheint ein Ergebnis dieser Entwicklungen zu sein, dass Muslime und
Christen, jenseits aller bestehenden Vorbehalte, Re/igion zunehmend als gemeinsame
Sache begreifen. Sowohl die Kirchen als auch, wenngleich in einem anderen Umfang
und von einer anderen Ausgangslage her, die Moscheegemeinden leiden unter dem
wachsenden Bedeutungsverlust organisierter Religion; die Kirchen verlieren konti-
nuierlich Mitglieder, und die islamischen Gemeinden sind sich durchaus bewusst,
dass sie zwar teilweise wachsende Besucherzahlen verzeichnen, aber trotzdem nur
eine Minderheit der eingewanderten Tiirken ansprechen und vor allem binden kon-
nen. Die befragten Jugendlichen bleiben von solchen Entwicklungen nicht unbe-
rihrt, im Gegenteil, viele von ihnen sind in unterschiedlichen Funktionen darin un-
mittelbar involviert und bestimmen so das gesellschaftliche Klima lingst mit.!!

Das zweite Kapitel der vorliegenden Arbeit beschiftigt sich mit der Ausgangsla-
ge, wie sie in ausgewihlten jingeren sozialwissenschaftlichen Veréffentlichungen
untersucht und beschrieben wurde. Die vorgefundenen Aussagen erfahren eine um-
fangreiche Prifung. Insbesondere die Studie Verlockender Fundamentalismus (Heitmey-
er et al. 1997), die breite Aufmerksamkeit unter Fachkollegen wie Muslimen er-
reichte, wird hier einer kritischen Wiirdigung unterzogen.!2 Ebenfalls relevant sind
die Darstellungen Sandts (1996), Alacagioglus (1999) und Tietzes (2001), die sich mit
einer vergleichbaren Zielgruppe beschiftigen und — im Falle der Letztgenannten
auch explizit — von der Heitmeyer-Untersuchung abgrenzen. Zusitzlich werden ein-
schligige Arbeiten idber muslimischer Frauen und Midchen (Nokel 1996, 1999;
Klinkhammer 2000; Karakasoglu-Aydin 1999) als wichtige Referenzstudien vorge-
stellt. Alle genannten Arbeiten werden mit den Ergebnissen eigener Vorarbeiten
kontrastiert, mit Hilfe einer theoretisch-soziologischen Perspektive verifiziert und im
Hinblick auf das eigene Forschungsinteresse eréffnet. Der dabei beschrittene Weg,

fir bedurftige Bremerinnen und Bremer ermittelt), bezieht der damalige Innensenator, Bort-
scheller (CDU), Stellung gegen die Aktion: Die daran beteiligten ,,staatlichen Stellen®, heif3t es
in der Erkldrung des senatorischen Pressesprechers, wiirden ,,Extremisten helfen, sich mit ka-
ritativen Aktionen salonfihig zu machen® (vgl. Weser-Kurier Nr. 75, 30.03.99: 19 und Weser-
Kurier Nr. 76, 31.03.99: 22).

10 Warum und aus welchem politischem Kalkiil insbesondere die IGMG sich solchen Vorhaben
widmet, die ausdriicklich an die Wertvorstellungen der Aufnahmegesellschaft ankntpfen, zeigt
Seufert (1999: 308ff.).

11 Vgl. auch Hannemann/Meier-Hising (2000: 10).

12 Wie angesichts der Intention der Studie zu erwarten war, regte sich zuerst unter den (organi-
sierten) Muslimen Widerspruch gegen in ihr vorgenommene Urteile und Wertungen.

13

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

anhand zweier historischer (Simmel und Mannheim) und zweier aktueller soziologi-
scher Ansitze (Giddens und Goffman) den erkenntnisleitenden Blick und die Frage-
stellung zu schirfen, erweist sich als fruchtbar, zeigt er doch die spezielle Problema-
tik der befragten jugendlichen Muslime in Deutschland als eine allgemeingesell-
schaftliche, deren Dimension sich von anderen politischen oder sozialen Themen-
feldern und Konfliktlagen nicht grundsitzlich unterscheidet: So lisst sich aus diesem
Blickwinkel der lebensweltliche Erfahrungshorizont der Befragten jugendlichen
Muslime betrachten, ohne den ,Betroffenen’, die zumeist keine andere Heimat als
die deutsche kennen, zugleich einen lingst nicht mehr angemessenen Sonderstatus
zu schreiben zu mussen.

Das dritte Kapitel entfaltet die methodologische Perspektive. Quantitative und
qualitative sozialwissenschaftliche Ansitze werden einander gegeniiber gestellt und
auf ihre Anwendbarkeit fiir das ins Auge gefasste Feld gepriift. Dabei geht es nicht
um eine Neuauflage der Rivalitit von einander vermeintlich ausschlieBenden Me-
thoden, sondern um die Frage, welche von beiden dem Erkenntnisinteresse cher
entgegen kommt und wie sie fiir religionswissenschaftliche Fragestellungen nutz-
bringend sein kann. Die Entscheidung fir ein qualitativ ausgerichtetes Instrumenta-
rium erscheint schlissig, weil nur mit ihm eine gebotene Tiefe erreicht werden kann,
die deshalb notwendig ist, weil wir es mit Deutungen, Einstellungen und Bedurfnis-
sen zu tun haben, die durch auf Maf3 und Zahl setzende Verfahren nicht zu ermitteln
wiren. Zwar mangelt es noch immer an verldsslichem statistischen Material iber
etwa Mitgliedschaft, Teilnahme am Freitagsgebet, Organisationsstruktur oder Bil-
dungserwerb. Aber abgesehen davon, dass fiir eine solche Aufgabe ein Apparat not-
wendig wire, der den Rahmen des Vorhabens gesprengt hitte, sind Angaben zu reli-
giésen Einstellungen, denen immer auch eine gewisse Intimitit eigen ist, nur in ei-
nem vertrauensvollen Rahmen abfragbar. Das Forschungsdesign muss diesen Forde-
rungen Rechnung tragen. Die Methode des problemszentrierten Interviews wird diesem
Anforderungsprofil gerecht, zwingt es doch den Forscher, sich in eine solidarische
Nihe zu den Befragten zu begeben. Erst diese Nidhe — auch wenn sie sicher nicht
unproblematisch ist — bietet den Befragten die Sicherheit, dass sich der Interviewer
in einem dynamisch aufgeladenen sozialen und politischen Feld tatsichlich neutral
verhalten kann und will, und schafft so eine Atmosphire, in der die Befragten ihre
Sicht der Dinge, ihre Deutung der Welt subjektiv explorieren kénnen. Gleichzeitig
gefihrdet eine solche Offenheit gegeniiber dem zu untersuchenden Gegenstand
fraglos die Methode als Struktur. Insbesondere Erwigungen Bourdieus (1998), die
im 3.Kapitel dargestellt werden, erweisen sich als hilfreich auf wissenschaftlich unsi-
cherem Terrain.

Dariiber hinaus werden Forschungsverlauf und die Interviewsituationen im
dritten Kapitel erldutert. Der soziologischen Definition der Zielgruppe und einer
knappen Charakterisierung ihrer jeweiligen Gemeinden und der ibergeordneten
Dachverbinde schlief3t sich eine Diskussion der Rolle des Interviewers an. Hier er-

14

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

weist sich das Interview als Kommunikationssituation, in der es fiir alle Beteiligten
nicht zuletzt um Statusfragen und Prestigegewinn geht: Auch darin liegt ein Schlissel
fir das Verstindnis der Motivation aller Beteiligten, der Befragten wie des Intervie-
wers. AbschlieBend diskutiere ich den Gebrauch des Tonbands als Protokollmedium
und erldutere die Transkriptionsverfahren sowie die Vorgehensweisen zur Interpre-
tation des gewonnenen Materials. Die Entwicklung von Kategorien wird dabei
pragmatisch einer Portratiernng der Befragtengruppe untergeordnet; eingedenk der
vorausgehenden Uberlegungen zur Offenheit der Methode soll gerade hier nicht der
tatsichliche Erkenntnisgewinn in aufgesetzten Kategorien versanden. Das Mittel der
Portritierung ist dabei nicht von ungefihr gewihlt. Die Interviews zeigen es Uber-
deutlich: Es geht um Bilder und zwar in komplexer Hinsicht und Bedeutung: Die
Jugendlichen beziehen sich in all ihren AuBerungen auf gesellschaftich vermittelte Bilder —
Selbst- und Fremdbilder, Wunschbilder, solche, die sie sich von sich selber und ihrer
,Gruppe® machen, solche, die sie dem Interviewer und der auch in ihm reprisentier-
ten Gesellschaft ausdricklich zeigen und solche, die sie ausdriicklich korrigieren
wollen. Und auch der Interviewer ist Teil dieses Prozesses: Er gleicht die prisentier-
ten subjektiven Bilder der Befragten mit seinen Vorerwartungen (und Vorurteilen)
ab, korrigiert fallweise die einen oder die anderen und macht sich so schlieBlich sezn
Bild (das durch den Leser wiederum erweitert, verindert und korrigiert werden
wird).

Kapitel vier bildet den eigentlichen Kernbestand der Arbeit. Hier werden die
Interviewprotokolle, in drei groe Themenkreise gefasst, ausfithrlich vorgestellt und
zitiert: Bs geht um die Bilder von Familie und Freundeskreis, Tiirkei und Tiirkentum und
schlieBlich das Bild vom richtigen Muslim (und seiner Gemeinde), der sich in der Sicht der
Jugendlichen vor allem im ,richtigen Leben’, in einer Lebensfithrung prisentiert, die
kaum einen Lebensbereich unberithrt lisst und so weit in die Alltagswelt hinein-
reicht. Bereits bei der Verschriftung der Interviews zeigte sich, dass sie, von wenigen
Aussagen abgesehen, um diese genannten Themenbereiche kreisten. Familie und
Freundschaft sind fiir viele Befragte Sinnbilder fiir den Zusammenhalt der (muslimi-
schen) Migranten in der Migration; beide werden derart hoch geschitzt, dass viele
Jugendliche, gefragt, was die tiirkischen Einwanderer positiv zur Gesellschaft beitra-
gen kénnten, was sie, gewissermaBen als ein Geschenk, mitgebracht haben, Familie
und die Qualitdt ihrer Freundeskreise noch vor dem Islam als den zentralen Wert
bezeichneten. Zugleich ist die Familie ein Ort, an dem sich migrationsspezifische
Verinderungen augenfillig zeigen — die generelle Wertschitzung der Familie im All-
gemeinen und der Respekt vor den Eltern im Besonderen erfahren eben doch Ver-
anderungen, insofern sie vor einem neuen Erfahrungshorizont neu begrindet wer-
den (missen). Ursdchlich dafir sind die erweiterten Bildungsméglichkeiten der Ju-
gendlichen, die ihnen einerseits umfangreichere gesellschaftliche Teilhabe als noch
den Eltern versprechen und andererseits eine Neuordnung des Verhiltnisses zu tiir-
kischer Kultur, Tradition und zur Religion beinahe erzwingen. Die Kritik an den

15

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Eltern und, allgemeiner, an der ersten Generation verindert die Bedeutung elterli-
cher und familidrer Autoritit; sie bleibt oft jedoch schon deshalb relativ, weil die
Jugendlichen durchaus um die beschrinkten Moglichkeiten ihrer Eltern wissen.

Neben den Bezichungen zu Eltern und Familie liegt ein deutlicher thematischer
Schwerpunkt der Interviews auf den Bezichungen, die die befragten Jugendlichen
zum Herkunftsland unterhalten. Dabei geht es einerseits um die Frage, welche (dis-
kriminierenden) Erfahrungen die Jugendlichen als ,Tirken® in der Bundesrepublik
machen, andererseits werden wiederum ,Bilder® abgefragt, und zwar solche, die hier
lebende Jugendliche tiirkischer Herkunft von der Turkei bzw. tirkischen Lebens-
welten pflegen, ob und wie sie Tradition und Kultur rezipieren, ob und wie sie sich
tirkische Geschichte aneignen. Dabei wird religiése Identitit oftmals der nationalen
tbergeordnet, und die tiirkische Praxis des Laizismus wird entschieden abgelehnt.
Dass zugleich Vermischungen von Politik und Religion kritisiert sowie ein (der Tur-
kei unterstelltes) Primat der Politik vor dem Islam verworfen werden, etscheint zu-
nichst als ein Paradoxon, das vor dem Hintergrund des turkischen Laizismus und
seiner Kritik durch die islamischen Gemeinden und ihrer Dachverbinde allerdings
verstindlich wird.

Am umfangreichsten ist das Interviewmaterial und in Folge dessen auch dessen
Darstellung bezogen auf die Bilder vom richtigen Muslim. Hier zeigt sich, dass die be-
fragten Jugendlichen sich tatsdchlich als Angehérige einer kleinen Teilgruppe unter
den Migranten tirkischer Herkunft begreifen, sie definieren sich ndmlich nicht nur
im Verhaltnis zu ihren Eltern, zur Tirkei und etwa ,den® Deutschen, sondern gerade
auch in Abgrenzung zu denjenigen unter den tirkischen Einwanderern, die keine
bewusste Entscheidung fiir ihre Religionszugehoérigkeit, d.h. haufig zugunsten einer
bestimmten Gemeinde, getroffen haben. Die Differenz manifestiert sich auch hier,
genauso wie gegeniiber ,den® Deutschen oder ,den® Christen, im selbst gewahlten
Lebensstil. Der ist zwar kaum unabhingig von den religiésen Dachverbinden (und
deren Ideologisierung des Islam) und vielleicht auch einer globaleren Revitalisierung
von Religion vorstellbar, erscheint aber in den Augen der Befragten als eine Neu-
schépfung, die gleichzeitig nach den Wurzeln zu streben vorgibt #nd sich an den
Lebenserfahrungen der Jugendlichen in einer sich westlich-demokratisch verstehen-
den Gesellschaftsordnung orientiert. ,Tradition® bekommt so eine neue, mitunter
antitraditionale Bedeutung; die Jugendlichen fiihlen sich berufen, ihre Eltern erst tiber
die ,richtige® Tradition aufzukldren, die sie selber erst durch erworbene und zukinf-
tig noch zu erwerbende religiise Bildung und durch intensives Studium der heiligen
Texte unter den Verwerfungen jungerer tirkischer Geschichte freilegen zu kénnen
meinen.

Von dieser Warte aus entfalten die Jugendlichen Elemente einer antiautoritiren
Kritik nicht nur an Eltern und der Tiurkei, sondern auch an den islamischen Ge-
meinden und ihren Funktiondren. Und sie entwickeln Bilder, wie ihrer Meinung
nach der Islam zukiinftig in Deutschland aussehen kann und soll. Dabei wird auch

16

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

das Bild der gegenwirtigen (Aufnahme-)Gesellschaft einer (hdufig wertkonservativ
motivierten) Kiritik unterzogen; die Jugendlichen kntpfen aber durchaus auch an
solche sozialen, politischen und 6konomischen Errungenschaften der Gesellschaft
an, die dem Einzelnen gegeniiber der Gesellschaft bestimmte Rechte zugestehen,
etwa die sozialstaatliche Verantwortung, die Meinungs- und vor allem die Religions-
freiheit. Einige Jugendliche gehen in ihre Wertschitzung dieser Rechte soweit, dass
sie angeben, in Deutschland den Islam besser ausleben za kénnen.

Im finften Kapitel werden die Interviewergebnisse zusammenfassend diskutiert.
Die umfangreiche Kritik der Jugendlichen an Eltern, Geistlichen und anderen Auto-
rititen kénnen als Belege fiir den bereits jetzt erreichten Grad der Individualisierung
von Religion gelten. Daran kniipfen sich ein neues Verstindnis von, aber auch neue
Erwartungen an die islamischen Gemeinden, die unter dem Stichwort ,Binneninte-
gration‘ zusammengefasst werden kénnen. Die Vorstellungen der Jugendlichen las-
sen sich als religionsantonome Integration bei voller politischer, sozialer und rechtlicher
Integration in die Zuwanderungsgesellschaft zusammenfassen, bei der den Gemein-
den die Funktion von sozial-moralischen Milieus zukommt. Gerade dieses Selbstver-
stindnis, das sich aus einer wertkonservativen Haltung speist, stellt zugleich eine
neue Affinitit zu christlichen Gemeinden und Kirchen dar. Die unter Muslimen
nicht untblichen Vorurteile gegeniiber Christen wie Kirchen scheinen vor einer be-
ginnenden Revision zu stehen: Vergleichbare Sikularisierungs- und Modernisie-
rungserfahrungen, ihre Folgen und ihre Verarbeitung scheinen fiir etliche Jugendli-
che zu ciner verbindenden Instanz fir Christen und Muslime zu werden. Turkische
Parteien und die ihnen nicht selten verbundenen Dachverbidnde vetlieren demge-
gentiber deutlich an Bindungspotential unter den Jugendlichen. Dass beide die tarki-
schen Einwanderer so lange an tiirkische Kultur und stirker noch die tiirkische Na-
tion haben binden wollen, erweist sich nach einer mehr als 30-jahrigen Migrationsge-
schichte als falsch: Viele Jugendliche erreichen solche Bemithungen lingst nicht
mehr; sie sehen ihre Zukunft tatsichlich als Muslime in der Bundesrepublik.

17

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. AUSGANGSLAGE UND THEORETISCHE PERSPEKTIVE

Die islamischen Gemeindebildungen in der Bundesrepublik stellen eine Sonderform
Offentlicher Religionsgemeinschaften dar. Turkische Muslime erlangen Eigenstin-
digkeit gegentiber der Mehrheitsgesellschaft, wenn sie hier Religionsgemeinschaften
etablieren, jedoch zu Bedingungen eben dieser Gesellschaft: Sie miissen sich auf das
deutsche Vereinsrecht stiitzen.!® Die beteiligten Muslime treten dabei in eine neuarti-
ge Bezichung zur deutschen Gesellschaft.'# Auch daraus leitet sich ihre Forderung
her, die Mehrheitsgesellschaft mége ihre besondere Identitit als Muslime respektie-
ren. Damit ist ein Problemkreis berthrt, der in den vergangenen Jahren intensiv von
Sozialphilosophen's erdrtert worden ist: Es geht um die Quellen von persénlicher
Identitit. Wenn die nicht abstrakt aus einer individuellen Entscheidung entsteht,
sondern geschichtlich und kulturell vermittelt zustande kommt, muss dann nicht die
dominante Gesellschaft kulturelle Differenzen anerkennen?s

13 Alle relevanten Dachverbinde bemiihen sich seit Jahren um den Status einer Korperschaft
offentlichen Rechts (vgl. dazu Abschn. 4.4.4 und dort insbesondere die Fuinote 294). Die Is-
lamische Féderation Berlin (IFB) hat im Februar 2000 vor dem Bundesverwaltungsgericht die
Anerkennung als Religionsgemeinschaft im Sinne des Berliner Schulgesetzes erstritten und damit nun-
mehr das Recht auf Erteilung islamischen Religionsunterricht an Berliner Schulen (BVerwG 6 C 5.99).
Abgesehen davon, dass nunmehr mégliche Inhalte eines schulischen Religionsunterrichts erar-
beitet und die Lehrerausbildungen angepasst werden missen — entsprechende Bemiihungen
gibt es auch tber Berlin hinaus — stellt das Urteil im Hinblick auf die bisherige Rechtspraxis in
der Korperschaftsfrage aus der Sicht der Muslime einen grof3en Fortschritt dar (vgl. ap, ,,Rich-
ter erlauben Islam-Unterricht®, Weser-Kurier Nr. 46, 24. 02. 00: 1; Mehr, ,,Schulfrei fur alle
Gotter”, DIE ZEIT Nr. 48, 19. 11. 98: 4; Spiewak, ,,Das Recht auf Unterricht”, DIE ZEIT Nr.
10, 02. 03. 00: 32.).

14 S. a. Amiraux (1999: 30).

15 Hier: Taylor (1997). Vgl. Kippenberg (2000: 107).

16 Taylor (1997): Uber die These, dass Identitit der Einzelnen wie gesellschaftlicher, ethnischer
oder religiéser Gruppen sich abhingig von Anerkennung oder Nichtanerkennung durch dritte
bilde, fand die Forderung nach Anerkennung als ein menschliches Grundbediirfuis Eingang in die Politik.
Damit verbunden ist eine universalistische und egalitire Vorstellung von menschlicher Wiirde, die
sich aus dem ,,Zusammenbruch der gesellschaftlichen Hierarchien, die friher die Grundlage
der Ehre bildeten, entwickelten. ,,Nur dieses Konzept von Wirde (ist) mit einer demokrati-
schen Gesellschaft zu vereinbaren [...], es (musste) das iltere Konzept der Ehre notwendiger-
weise tberlagern® (ebd. 15f). Denn der Begriff der Ehre war immer mit Ungleichheit verkniipft.
Die ,,Politik der gleichheitlichen Anerkennung® ist mit zwei tiefgreifenden Wandlungen ver-
bunden. ,,Aus dem Ubergang von der Ehre zur Wiirde ist eine Politik des Universalismus er-
wachsen®, ,,aus der Entwicklung der modernen Identititsvorstellungen ist dagegen eine Politik

19

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Die Gemeinden bilden einen sozialen Kreis, in dem Normen und Erzihlungen tra-
diert werden, die von denen der Mehrheitsgesellschaft abweichen. Die Analyse die-
ser Institutionen greift die Uberlegungen Georg Simmels auf, dass eine Mehrzahl
sozialer Kreise fir den Einzelnen die Herausbildung von Identitit gestattet.!” Die
Kreuzung verschiedener sozialer Kreise im Einzelnen bedeutet fir die jugendlichen
Migranten die Teilnahme an einer Grundform des modernen Individuationsprozes-
ses. Folgerichtig geht es um die Frage, ob und inwiefern diese sich explizit musli-
misch verstehenden Jugendlichen von der Mehrheit der Gleichaltrigen innerhalb der
sturkischen community® signifikant abweichen, und zwar gleichermallen hinsichtlich
ihrer Einstellungen zur Religion, ihres sozialen Status und ihrer Stellung zur bzw. 7
der Aufnahmegesellschaft. Aus den Antworten sind Rickschlisse auf die Entwick-
lungen der tirkischen community’ im Verhiltnis zur Aufnahmegesellschaft, auf die
Bedeutung von Islam bzw. islamischer Religiositit fiir diese Entwicklungen und
schlieBlich die Verinderungen, die sich fir den Islam selber aus der Diasporasituati-
on und den ihr angepassten neuen Formen und Bedeutungen von religiéser Zugeho-
rigkeit ergeben, zu erwarten. Die Wechselwirkung zwischen sozialer Integration und
religiéser Differenz wurde in der Religionswissenschaft historisch vor allem am Ju-
dentum studiert. Im Blick auf den Islam ist dieses Thema neu.

Im Gegensatz zu den Situationen in einigen europiischen Nachbarlindern ist die
Prisenz einer wachsenden muslimischen Bevoélkerungsgruppe in der Bundesrepublik
Deutschland keine unmittelbare Folge des Kolonialismus, sondern in erster Linie ein
migrationsspezifisches Phinomen. Daraus folgt fiir die Aufnahmegesellschaft, dass
sie sich, abgesechen von den Entwicklungen mit cher globaler Bedeutung, im hier
gegebenen Umfang allein wegen der Arbeitsmigration der Tirken mit dem Islam
auseinandersetzen muss. Fir die Migranten eréffnet sich im Gegenzug nicht nur der
schwierige Erfahrungshorizont der Diaspora: Sie missen vielmehr etleben, dass sich
die Bedeutung der Religion wandelt, insofern sie nicht linger dem bloBen Leben,
sondern nunmehr dem besonderen Leben in der Migration einen Sinn verleiht. Die For-
men der Religionszugehé6rigkeit verindern sich dabei: Nicht mehr nur das Hineingebo-
renwerden, nicht mehr nur das Bekenntnis definieren sie, sondern jetzt auch die Mitglied-
schaft als ein Status hiesigen Rechts. Die Trennung von religiéser Gemeinschaft und
Gesellschaft wird fir tirkische Migranten in einer Dimension etlebbar, die sich von
der kemalistischen Trennung von Staat und Religion vollstindig unterscheidet. Tur-
kische Jugendliche stellen nun diejenige Gruppe, in der die vielfiltigen spannungs-
geladenen Affekte der Mehrheits- sowie der Minderheitsgesellschaft sich nicht nur
treffen, sondern einen personalen Ausdruck verschaffen, der den Erwachsenen bei-
der Gruppen lingst nicht immer recht sein kann. Faktische, praktizierende und —
vehementer — organisierte Muslime sehen in der Erziehung der Kinder und Jugendli-

der Differenz hervorgegangen. Jeder Mensch und jede Gruppe soll um seiner unver-
wechselbaren Identitit willen anerkennt werden® (ebd. 27f.).
17 Simmel (1992: 456-511).

20

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORETISCHE PERSPEKTIVE

chen zu kompetenten und integren Muslimen ein, wenn nicht das zentrale Anliegen
ihrer gemeindlichen Aufgaben, das wesentlich auch tber den eigentlichen Kreis der
Gemeindemitglieder und deren Familien hinaus auf die gesamte ,tiirkische community*
zielt. Gleichzeitig ist offenkundig, dass dieses Ziel gegen Vorbehalte der Aufnahme-
gesellschaft!8 formuliert und — so weit méoglich — durchgesetzt wird. Auf der anderen
Seite macht die Aufnahmegesellschaft den Jugendlichen Integrationsangebote, deren
Annahme oftmals mit einer Bereitschaft zu dem Eingestindnis verbunden scheint,
dass die westliche Lebensweise die bessere (fortschrittlichere, aufgeklirtere, zivili-
siertere) sei. Wie auch immer, die besondere Lage der jugendlichen Migranten ist
ohne eingehende Beschiftigung mit der Migration nicht zu verstehen.

Schiffauer (u.a. 1983, 1984, 1991) und Mihgiyazgan (1986, 1994) haben, deutlich
friher als andere wissenschaftliche Autoren im deutschsprachigem Raum, die indivi-
duelle Be- und Umdeutung des Islam und den Zusammenhang von islamischer Reli-
gion und Identitdt im Migrationsprozess beschrieben. So verwundert es nicht, dass
sich neuere Arbeiten zu islamischer Religiositit (u.a. Sandt 1996; Nokel 1996, 1999;
Karakagoglu-Aydin 1999; Klinkhammer 2000; Tietze 2001) durchgingig auf diese
Autoren beziehen. Weil und insofern sich in der Migration die Struktur der Gruppe
andere, so machen beide Autoren deutlich, muss sich auch das Verhiltnis zum Islam
und seine Rolle fiir die bzw. in der Gruppe dndern. Der imaginierte Erfahrungshori-
zont des Dorfes!, in dem 6konomische, politische und soziale Beziehungen mit de-
nen der religiésen Gemeinschaft identisch sind, bricht in der Migration auf. Der Be-
reich Religion findet eine vollstindig neue Bewertung (vgl. Schiffauer 1984: 485-
516). Das driickt sich unter anderem in der Notwendigkeit aus, die entstehenden
Moscheegemeinden nach Mal3gabe des deutschen Vereinstechts zu organisieren.
Damit verindert sich die #mma zu einer Beitrittsgemeinschaft und entwickelt sich so
zu einem Spezialinteresse, das neben anderen von Teilen der konsolidierten heteroge-
nen Minderheit der tiirkischen Migranten verfolgt wird. Diese Entwicklungen schaf-
fen oft erst die Mdoglichkeit, dass tiirkische Migranten ein Bewusstsein hinsichtlich
ihres Status® als Angehorige einer Minoritit entwickeln, aus dem heraus soziale und
politische Forderungen gegeniiber der Aufnahmegesellschaft formuliert und schlie3-
lich eingeklagt werden kénnen.

Zu den sichtharen sozialen Verinderungen zihlen neue Beziehungsmuster. Das
soziale und familidre Geftige der dorflichen tiirkischen Lebenswelt, aus dem sich z.B.
Erzichungsideale tirkischer Eltern auch in der Migration entwickeln, ist Verinde-
rungen ausgesetzt. Das differenzierte System von Ehre, Achtung und Respekt, aus

18  Ein zentrales Symbol dieser gesellschaftlichen Vorbehalte ist sicher das Kopftuch und die daran
gekniipften oberflichlichen Ruckschliisse auf die Erziehung und die ,Stellung® von Midchen
bzw. Frauen.

19 Erstaunlich ist, dass auch Jugendliche, die von einer vorausgegangenen Land-Stadt-Migration
ihrer Eltern berichten, sich durchgingig auf lindliche Lebensformen beziehen, wenn sie die
Tirkei als ,Heimat* thematisieren.

21

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

dem sich im Dorf die Verpflichtungen, aber auch die berechtigten Anspriiche der
einzelnen gegeniiber seiner Familie und dariiber hinaus der Gemeinschaft herleiten,
verindert sich in der Fremde und zwar zunechmend dann, wenn sich die Perspektive
der Einwanderer von der zunichst angestrebten Riickkehr zu einer dauerhaften Pri-
senz verschiebt. Durch den Kontakt mit einer modernen, urbanisierten und industti-
alisierten Gesellschaft, die zudem eine weitgehend, und zwar in einem anderen als
dem turkischen Sinn, sdkularisierte ist, entwickelt sich ein neues Verhiltnis von reli-
gi6ser Gemeinschaft, Gesellschaft und Individuum.2

Schiffauer (1990: 146ff.) zufolge etleben zumindest tiirkisch-islamische Migran-
ten mit dorflich-lindlichem biografischen Hintergrund eine vollstindig anders
strukturierte Beziehung zwischen Individuum, islamischer Gemeinschaft und Gesell-
schaft als diejenigen, die sie mit der Migration verlassen haben. Okonomische, politi-
sche und soziale Bezichungen sind nicht mehr mit denen in der religiosen Gemein-
schaft identisch. Die religise Gemeinschaft dient nicht mehr dazu, Personen ken-
nen zu lernen, mit denen man auf sozialer Ebene Beziechungen austauscht, sondern
solche, die geistig dhnlich gesinnt sind. Die Erfahrung eines oszillierenden Verhilt-
nisses von heiliger und sikularer Zeit, die noch im Dorf allgemeingtltig war, ist in
der Auslandsmigration obsolet. Nicht die ganze Gesellschaft wandelt sich wihrend
sakraler Zeiten in eine religiése Gemeinschaft, sondern der einzelne verldsst die si-
kulare Gesellschaft, um sich einer — eigenstindigen — religidsen Gesellschaft tempo-
rir anzuschlieBen. Der soziale Status wird nicht mehr Gber den Status in der religi6-
sen Gemeinschaft vermittelt, sondern er wird zu einer Privatangelegenheit. So ver-
dndert sich die religiose Gemeinschaft oftmals zu einem Gegengewicht zur sikularen
Gesellschaft, einem Ort des Riickzugs und der Zuflucht, an dem, in einer christli-
chen Gesellschaft, die islamischen (und tirkischen) Werte (Respekt, Achtung, Wiir-
de des Individuums) Bestand haben, im Gegensatz zu einer gesellschaftlichen Um-
gebung, in der sich der einzelne hiufig diskriminiert und gedemiitigt fiihlt. Speziell in
Deutschland ist das Verhiltnis von religioser Gemeinschaft und Gesellschaft kein
komplementires mehr, sondern ein gegensitzliches. Deshalb werden die Beziehun-
gen innerhalb der religiosen Gemeinschaft héher bewertet: die ,kalten® sozialen, von
Ausbeutung, Diskriminierung und Ungerechtigkeit bestimmten Beziehungen stehen
im Gegensatz zu den ,warmen‘ briiderlichen Bezichungen, die von gegenseitigem
Respekt und Achtung bestimmt sind.

Durch den neuen Status der religiosen Gemeinschaft verindert sich auch der
symbolische Gehalt der rituellen Praxis fir den Einzelnen: In ihr driickt man nicht
mehr seine Zugehorigkeit zur ganzen Gesellschaft des Dorfes aus, sondern bezeugt
seine Zugehorigkeit zu einer gesellschaftlichen Minderheit. Dabei wird das Ritual
von der Mehrheit hiufig verlacht und muss gegen die 6ffentliche Meinung vollzogen
werden. Entsprechend ziehen sich aktive Mitglieder der gesellschaftlichen Minder-

20 Vgl. Schiffauer (1990: 146-158).

22

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORETISCHE PERSPEKTIVE

heit die Verachtung der Mehrheit zu. Das bedeutet, dass detjenige, der das Ritual
praktiziert, sich von der Mehrheitsgesellschaft trennt, mit besonders offensichtlichen
und ernsthaften Auswirkungen auf die Sozialisation von Kindern (vgl. ders. 1990:
150ft.). Die Entscheidung fiir oder gegen eine bestimmte Handlungsweise wird indi-
vidualisiert. Daraus folgt auch, dass sich die Migranten bezogen auf die religitse Pra-
xis viel deutlicher voneinander unterscheiden als es die Leute im Dorf tun. So kén-
nen sich einige mit der Begrindung, ,.das hier ist Deutschland®, den religiésen
Pflichten vo6llig entzichen, wihrend andere sie weit ernster nehmen, als sie es daheim
getan hitten. Bemerkenswert ist ferner die im Vergleich zum Dotf deutlich verin-
derte Teilhabe der Frauen an der religiésen Praxis (vgl. ders. 1983: 102; 1990: 152).2!
Die Erziehung der Jugendlichen markiert deshalb eine wichtige Schnittstelle zwi-
schen der urspringlichen und der gegenwiirtigen Lebensweise, an die sich zum Bei-
spiel Bediirfnisse nach Konsistenz und Kontinuitit kniipfen, an der sich die Haltung
gegentiber der Herkunfts- sowie der Aufnahmegesellschaft einen Ausdruck ver-
schafft. Die Inkorporation der adoleszenten Jugend in beide Gesellschaften (oder in
beide Gesellschaftsteilel) bildet so ein Konfliktfeld zwischen Herkunfts- und Auf-
nahmegesellschaft. Zwischen Eltern und jugendlichen Kindern entsteht ein heftiger
Generationskonflikt. Mihetyazgan (1994: 195-200) sieht in solchen Generationskon-
flikten eine Hochislamisierung angestoBen: Eltern, die sich argumentierend mit ihren in
der Migration aufgewachsenen Kindern iiber den Islam auseinandersetzen wollten,
seien gezwungen, ihren bisherigen Wissensstand zu erweitern. Der Qur'an, zuneh-
mend in tiirkischer Ubersetzung gelesen, verliere dabei allmihlich seine urspriingli-
che rituelle Bedentung. Seine wie die Lektiire weiterer religiGser Schriften erweitere den
Wissensbestand der muslimischen Migranten und fiihre zu einer Hochislamisierung,
die gleichzeitig aber nicht gleichermalen von unten nach oben wie umgekehrt ver-
laufe22 Dieses Konfliktgemenge fithrt hiufig zu einem Pendeln der tiirkischen Ju-

21  Durch den Erfahrungshorizont Migration bekommen zusitzlich die einzelnen Generationen
folgenreiche Bedeutung: Sie sind nimlich voneinander deutlicher abgrenzbar, als sie es im tiirki-
schen Kontext waren. Die Ubetlegungen Mannheims (1970) zum Problem der Generationen
sind deshalb weiterfithrend und erhellend fir den Untersuchungsgegenstand (s. S. 50-52).

22 Im Gegensatz zu der verbreiteten islamwissenschaftlichen Vorstellung, unter dem Begriff
Volksislam alle moglichen abergliaubischen und magischen Praktiken zusammenfassen zu kén-
nen, sicht Mihgiyazgan (1994: 197f) den Volksislam der ,cinfachen Leute® als Gegeniiber zum
Hochislam der Theologen. Der Volksislam beinhalte ein ebenso kohirentes Wissenssystem wie
der Hochislam, entscheidender Unterschied sei die Form der Vermittlung: wihrend letzterer -
berwiegend schriftlich vermittelt wiirde und sich auf die S#nna beziehe, erhalte sich der Volks-
islam in miindlichen Uberlieferungen mit den Hadisen, die nur zum kleineren Teil den Hadithen
des Hochislam entsprechen, als Quelle. Zusitzliches Unterscheidungsmerkmal sei der Umgang
und das Verstindnis des Qurian: wihrend der Hochislam theologische Qur'an-Interpretationen
auf Grundlage der Sunna einschliee, haben die Qurian-Suren im Volksislam rituelle Funktionen,
die keiner Interpretation bediirften. Ahnlich gelte dem Hochislam die Ausfithrung der Rituale
als unabdingbar, wihrend die Tradition des Volksislam diese Rituale eher relativiere: die gute Ab-
sicht, das Ritual ausfiibren u wollen, sei Glaubensbasis der ,,einfachen Muslime®, nicht die eigentli-
che Ausfithrung. (Mihgtyazgan 1994: 197f). Verinderungen der Migranten, insbesondere in Be-

23

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

gendlichen zwischen zwei Lebensweisen. Das Pendeln stellt insofern eine Lebensstrategie
dar, als beide Gruppen, die ,tirkische community’ in Deutschland und die deutsche
Aufnahmegesellschaft, scheinbar einander gegenseitig ausschlieBende Erwartungen
an die Jugendlichen stellen, die in den vermeintlichen Alternativen Integritit oder
Integration eine Zuspitzung erfahren. Mittels der Kulturkonfliktthese suchen ver-
schiedene Autoren solche Mechanismen zu deuten. Klirungsbedarf besteht ange-
sichts dieser Versuche, insofern ihnen undeutliche Definitionen des Kulturbegriffs
zugrunde liegen (s. S. 28ff.).

Deshalb gilt der Frage, inwiefern ein Anteil an der Definitionsmacht innerhalb
eines kulturellen Diskursfelds (vgl. Schiffauer 1995: 14) allein durch soziale Reprisentanz
gewahrleistet wird, breitere Aufmerksamkeit. Immer hdufiger verlangen tirkische
Muslime von der Mehrheitsgesellschaft, zuzulassen, dass muslimische Werte, die
eine Art der von Esser (1996: 79f)) definierten ,,Positionsgiiter darstellen, sichtbare
Spuren hinterlassen: In der Architektur, im Erziehungswesen, in Medien, Politik und
Justiz. Die Verweigerung cines der GroBe der Bevolkerungsgruppe angemessenen
Anteils an der Definitionsmacht erklirt umgekehrt eine Uberreaktion der ausge-
schlossenen Minderheit in den Forderungen ihrer Rechte und in der Kompensation
der erlittenen Zuriickweisung. Dazu kommt das Phidnomen, dass die Bindung der
organisierten Muslime an die Gemeinden in der Diaspora offenbar stirker ist als in
der Tirkei, weil diese hier nicht selbstverstindlich da sind, sondern erst durch eigene
Initiative geschaffen werden miussen. Die Bildung einer solchen Interessengruppe,
respektive die Mitgliedschaft in ihr, verindert offenbar nicht nur das Engagement
fir eine Sache — hier: das religidse Bekenntnis —, sondern auch die Intensitdt der
Identifikation mit iht. Aus diesem Blickwinkel erscheint es denn auch zweifelhaft, ob
das Engagement Migranten in religiosen Organisationen Teil einer (Re-)Islami-
sierung ist, die sich womdglich in einem globalen Zusammenhang vollzieht, oder ob
es nicht vielmehr mit der Migrationserfahrung verbunden ist und sich nur deshalb
anbietet, weil Religion als ,kulturelles Kapital“? dafiir besonders gut geeignet er-
scheint? Das weist in eine Richtung, die auch Geertz (1991: 37) andeutet, wenn er
,»Verinderungen im allgemeinen Charakter des spirituellen Lebens, in der Art des
religidsen Empfindens als ,,soziale Prozesse, Umgestaltungen in der Qualitit des
kollektiven Tebens® bezeichnet. Ubertragen auf die Situation der tiirkischen
Migranten folgt daraus, dass ihr wie auch immer geartetes Verhiltnis zur ,tiirkisch-
islamischen Tradition® keine Bastion darstellt, auf die sie sich zurtckziehen konnen,
wenn die sozialen Umstinde der Migration sich als unangenehme herausstellen, son-
dern dass eben dieses Verhiltnis zur Religion im Zentrum der Kirise steht, weil Reli-
glositit gleichzeitig aktiv und passiv Teil von Verdnderungsprozessen ist.

zug auf religiése Praxis und die ,,religidsen Wurzeln des modernen Selbst™ (Mihgiyazgan 1994
203), sind in diesem Sinne zu analysieren.
23 Vgl. Esser 1996: 64f.

24

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORETISCHE PERSPEKTIVE

Jugendliche sind durch diese Krise auf eine besondere Art und Weise berthrt, eben
weil sie, mit groBleren Integrationserwartungen ausgestattet, nur umso mehr ent-
tiuscht werden, wenn sich ihre Hoffnungen zerschlagen. Fur viele junge tiirkische
Migranten war die deutsche ,Wiedervereinigung® und das Ende des ,eisernen Vor-
hangs‘ eine traumatisierende Erfahrung: Menschen, die der westdeutschen Gesell-
schaft aus freilich anderen Grinden fast ebenso fremd waren wie die tlirkischen
Migranten, wurden innerhalb kurzer Zeit unter groBlen gesellschaftlichen Anstren-
gungen in einem Umfang integriert, wie er fiir tiirkische Einwanderer offenbar nie
vorgeschen war. Nahezu gleichzeitig gab es eine Eskalation fremdenfeindlicher Ge-
walttaten, die sich vor allem gegen Tirken und ihre Einrichtungen richteten. Erklar-
bar sind solche Entwicklungen aus der Sicht der Jugendlichen nur, wenn die Religi-
onszugehorigkeit als Grund fir die nicht eingel6sten Versprechen der Aufnahmege-
sellschaft angesechen wird. Aus dieser Erfahrung des Ausgeschlossenseins und der
Bedrohung erklirt sich, dass zum Beispiel Konflikte zwischen hiesigen tiirkischen
Jugendlichen und jungen russischen Spitaussiedlern hiufiger gewaltférmig eskalie-
ren.

Moscheevereine treten nun an, um Jugendliche, die auch aus ihrer Sicht gefihr-
det sind, Gber spezielle Angebote einzubinden. In manchen Bremer Stadtteilen fiih-
ren die Verantwortlichen an, dass es einen Zusammenhang zwischen dem jugend-
spezifischen Angebot der Gemeinden und riickldufigen Zahlen krimineller Aktionen
mit ,tirkischer® Beteiligung gebe. Es wire eigens zu priifen, inwieweit diese Meinung
nicht eher eine Wunschvorstellung darstellt. Der Anteil Jugendlicher an den Besu-
chern einer Moschee geht jedenfalls mit der Qualitit des Angebots und der Durch-
lissigkeit der Vereinsstrukturen fir Jugendliche und ihre spezifischen Bediirfnisse
einher. Die Struktur des deutschen Vereinsrechts beschert den Moscheevereinen
ganz neue Personalia und trigt so zur Bildung einer v6llig neuen Schicht von Funk-
tionstrigern bei. Der jugendliche ,Sekretir einer Moschee gab auf die Frage, ob sich
der Islam in der Fremde andere, die Antwort: ,,Der Islam andert sich nicht, aber das Da-
nach-zu-leben andert sich*. Dieses sich dndernde ,Danach-zu-leben® stellt einen Reflex
auf die verinderten sozialen Bedingungen der Migration dar. Diese Anpassung wird
generell als unausweichlich angesehen. Die Grundlagen des Islam bleiben in dieser
Vorstellung bestehen, nur wiirden sich neue Lebensweisen und Lebensstile entwi-
ckeln, wirden neue Normen entstehen. Deshalb gelte es, die Anforderungen der
Gesellschaft, aber auch die eigenen Rechte und Pflichten kennen zu lernen; es sei ein
»groBer Wunsch®, mit der deutschen Gesellschaft zusammenzuleben. Viele Ge-
sprichspartner beweisen damit, dass sie begriffen haben, was dem westlichen Dis-
kurs iber den Islam oft abgeht: Dass eine Religion in unterschiedlichen geografi-
schen und kulturellen Kontexten anders ausgeprigt ist. Und sie zeigen gleichzeitig
eine Perspektive auf: Die Entstehung eines deutschen Islam. Das bedeutet auch, dass
ein ,geschlossenes Weltbild, das allzu leicht religi6sen Organisationen hiesiger Mus-

lime zugesprochen wird, sich nicht in erster Linie an Priferenzen fir bestimmte Or-

25

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

ganisationen festmachen ldsst, sondern dass cher Personen diese Weltbilder aus den
verschiedensten Griinden pflegen und unter Umstinden das Klima in einer Ge-
meinde so sehr prigen, dass die ganze Gemeinde sich diesem Weltbild unterordnet.
Dartiber finden in den Gemeinden teils heftige Auseinandersetzungen statt, die bis
hin zu Spaltungen reichen.2

Alle Moscheevereine und dartiber hinaus zum Teil auch die zugehérigen Dach-
verbinde? sind migrantenspezifische Organisationen, die iber ihren eigentlichen
Zweck (der Schaffung eines organisatorischen Rahmens fur religiése Praxis) hinaus
wichtige soziale und politische Funktionen wahrnehmen. Auch die Rolle der Ju-
gendlichen ist eine migrationsspezifische. Aufgrund ihrer vielfiltigen Erfahrungen
mit der Mehrheitsgesellschaft gelten sie innerhalb der ,tirkischen community® als ,Spe-
zialisten® fir das Leben innerhalb der Migration®* und werden von den migran-
tenspezifischen Organisationen mit entsprechenden Aufgaben, die sich hiufig aus
dem deutschen Vereinsrecht herleiten, betraut. Bereits Anfang der 80-er Jahre griff
Elwert (1982) die zuweilen in Vergessenheit geratene und bis heute nicht unumstrit-
tene These der ,,Binnenintegration® auf. Zwei bis dahin nebeneinander stehenden
Integrationsmodellen, die Integration entweder quantitativ, nach der Menge der In-
teraktionen der Einwanderer mit den Autochtonen oder aber als einen Idealtypus
aus Assimilation, Akkulturation und Absorption beschrieben, stellte Elwert ein &u/-
turfreies, sozialstrukturelles Konzept entgegen, das Integration als Teilhabe an den
gesellschaftlichen Giitern definiert (ebd. 720)?. Thre Schlissigkeit gewinnt Elwerts
These dadurch, dass sie, im Gegensatz zu anderen Modellen, erstmals auch die Inte-
ressen der (tiirkischen) Einwanderer aufnimmt, die sich mehrheitlich ,,eigene Orga-
nisationen [winschten; HLF], in denen sich die Auslinder selbst um ihre Belange
kiimmern sollen® (ebd. 717). Gerade in solchen Organisationen sei es den Migranten
méglich, psychisch stabile, selbstbewusste Identititen als Migranten auszubilden, die
nicht zwangsldufig Opfer von drohender Isolation wiirden, die sich gegenseitig mit
dem notwendigen Alltagswissen ausstatteten und interne Kohdsion als Machtquelle
entdeckten (ebd. 721ff.).28 Die potenziellen Einschrinkungen, die Elwert selber fiir
das Modell ,Binnenintegration® formulierte, sind im Verlauf von nahezu 20 Jahren
fiir den organisatorischen Hintergrund der hier Befragten in aller Regel nicht einge-
treten. Elwert hatte eingeschrinkt, dass weder das gesamtgesellschaftliche Gewalt-

24 Solche Prozesse zeigt auch Schiffauer (2000: 17-27).

25  Siehe dazu Seufert (1999: 287f; 321f.).

26 Vgl Sen (1996: 268).

27  Elwert grenzt sich in dem betreffenden Aufsatz, wie er selber sagt, polemisch gegen die ,,schein-
progressive®, hauptsichlich padagogische Literatur ab, die seit der zweiten Hilfte der 1970er-
Jahre vor ,,Ghetto-Bildung* und einer ,,Brutstitte neuer sozialer Krankheitsherde® warnte (ebd.
717).

28 Als Ausgangspunkt einer Gegenthese zur Binnenintegrationsthese formulierte Esser (1986)
deutliche Zweifel am Nebeneinander von Offenheit einerseits und Koloniebildung andererseits;
Koloniebildung gehe mit verstirkter Etikettierung des Anderen einher und senke die Bereit-
schaft zur Kontaktaufnahme (vgl. Diehl/Urban 1999: 55).

26

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORETISCHE PERSPEKTIVE

monopol in Frage gestellt werden dirfe (,Mafia-dhnliche Strukturen®), noch soziale
Isolate gebildet (die Isolation tiirkischer Frauen in der BRD, die nicht eigentlich
kulturspezifisch sei) oder Mythen tiber die aufnehmende Gesellschaft verfestigt wer-
den durften, wie es laut Elwert in den Islamischen Kulturzentren oder bei den
,Grauen Wolfen‘ der Fall sei (vgl. ebd. 724-726).2

Tatsichlich ist in jiingerer Zeit von vielen Moscheegemeinden eine Offnung, die
grundsitzlich mit dem Eintritt in gesellschaftliche Diskurse verbunden ist, versucht
worden. Dabei fillt ins Auge, dass den Jugendlichen hiufig daran gelegen ist, nicht
,nur’ als Person, sondern gerade als Muslim respektiert zu werden. Die Forderung
von Respekt ist jedoch eine ausgesprochen modernel® Es scheint, als wiirde der
Punkt, der als Grund fiir Benachteiligungen identifiziert wird, noch betont. Das er-
innert nicht von ungefihr an andere moderne Biirgerrechtsbewegungen.

Nun ist meine Meinung nicht, dass man dieser Forderung alle Zweifel gegeniiber
den religiésen, sozialen und politischen Organisationen der Migranten ,opfern® sollte.
Im Gegenteil halte ich eine Auseinandersetzung fiir notwendig, um genau auszulo-
ten, wo tatsdchlich die Streitpunkte zwischen unterschiedlichen Vorstellungen liegen.
Allerdings muss diese Auseinandersetzung scheitern, wenn eine Seite von vornherein
in den Gestus des Verlierers gezwungen wird, weil die andere das moralische Recht
der Aufklirung auf ihrer Seite wihnt3! Wenn sich Jugendliche tirkischer Herkunft
solchen Auseinandersetzungen stellen, tun sie das trotz wiederholter ,schlechter Er-
fahrungen‘! Insbesondere stellt sich die Frage, ob die Mitgliedschaft in den Mo-
scheegemeinden, und zwar hier im vereinsrechtlichen Sinn, die ja auch formale und
juristische Anforderungen stellt, im Sinne Elwerts Erwdgungen zur Bedeutung der
Binnenintegration eine Rolle spielt. Dabei geht es auch darum, zu prifen, ob die
gemeinsamen Aktivititen von erwachsenen und jugendlichen Migranten innerhalb
der Gemeinden angesichts der fortschreitenden Heterogenisierung einer Re-
Integration der Minderheit selber dienen. Dass die Stellung der tirkischen Jugendli-
chen, die in der Migrationssituation eine Mittlerfunktion zwischen Aufnahme- und
Herkunftsgesellschaft einnehmen, innerhalb der religiésen Institutionen eine beson-

29 Beide Organisationen werden in der vorliegenden Arbeit nicht untersucht. Einige wenige Be-
fragte stehen allerdings in (unterschiedlicher) Nihe zu den ,Grauen Wolfen’, andere haben sich
tiber diese Organisation geduflert (s. dazu Kap. 4). Gegeniiber den Islamischen Kulturzentren
(VIKZ), die ebenfalls nicht Gegenstand der Untersuchung waren, lisst sich diese Kritik beute
nicht mehr ohne Weiteres aufrecht erhalten. So weisen Diehl/Utban (1999: 56) nach, dass sich
,.kein negativer Zusammenhang zwischen herkunftslandorientierter Partizipation und dem As-
similationsgrad finden (lieB). [...] Die Besucher religioser Veranstaltungen fiihlten sich etwas
mehr als Deutsche und sprechen etwas besser Deutsch als die Nichtbesucher®.

30 Vgl Taylor (1997); siche Anm. 15.

31 Das schlieBt die Erkenntnis ein, dass die ,,Diskussion dariiber, inwieweit der Ausbau einer reli-
giosen Infrastruktur der Integration zu- oder abtriglich ist, noch aussteht. Die Beantwortung
dieser Frage hingt letztlich davon ab, welche Form der Integration als wiinschenswert betrach-
tet wird. Diese Entscheidung ist primir eine politische und nur bedingt aus wissenschaftlichen
Uberlegungen ableitbar* (Diehl/Urban, 1999: 54).

27

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

dere ist, drickt sich in ihrer Rolle in den Vereinsstrukturen aus. Welche Rolle sie
dagegen tatsichlich fiir die Aufnahmegesellschaft haben (werden), ldsst sich, gestiitzt
auf das bisher vorliegende Material, schwer vorhersagen. Denn die meisten Ansitze
beschrinken sich auf eine Sicht zon aufen, die nicht die subjektive Perspektive der
Jugendlichen abbilden kann! Um eine Prognose tiber die weitere Entwicklung der
Lage der jugendlichen Muslime und ihr Verhiltnis zu Religion und religi6sen Orga-
nisationen zu stellen, misste man tiber quantitative Ansitze hinaus die persénliche
Begegnung mit ihnen suchen. Die tatsdchliche Substanz, die Brisanz und schliellich
die Mechanismen der beschriebenen Verinderungen kénnen wohl nur in einem For-
schungsansatz aufgespirt werden, der sich im Blick auf seinen ,Gegenstand® eine
dialogische Struktur gibt.

2.1 Die Forschungslage — eine Auswahl

In bundesdeutschen sozialwissenschaftlichen Migrationsforschungen® wurde seit
den 1970er-Jahren zunichst allenfalls am Rande tiber die Bedeutung von Religion
und Religiositit nachgedacht, dann aber ab Mitte der 80er-Jahre insbesondere mit
Blick auf das Alltagsleben turkischer Migranten und deren Kinder. So geriet, anders
als im Fall beispielsweise italienischer oder jugoslawischer Einwanderer, deren Reli-
gionszugehorigkeit kaum je Beachtung fand, mit den tirkischen zunehmend die Re-
ligion des Islam in den Blick, wobei der Islam hiufig als Ausdruck eines kulturellen
Kontextes begriffen wurde und wird, der eine wiinschenswerte Integration behinde-
re, wenn nicht gar ausschlieBe. So weist Alacagioglu (1999: 7f.) darauf hin, dass ,,die
Darstellung der tirkischen Familie in der auslinderpadagogischen Literatur weitge-
hend auf einer westeuropiischen Sichtweise (basiert), welche die deutschen Wert-
und Normvorstellungen als idealisierten MaBstab® nehme. ,,Die tiitkischen Familien
werden wegen ihrer Religion, Kultur, Werthaltungen und Tradition pauschal als
Problemfamilien oder als Hindernis far die Integration der tirkischen Kinder in die
deutsche Gesellschaft und in die deutsche Regelschule betrachtet. Die tiirkischen
Jugendlichen gelten als ,Opfer® ihrer Herkunftskultur™ (ebd. 7). Tirkische Kultur

32 Umfassende (bibliografische) Darstellungen der fritheren Forschungen finden sich bei: Weida-
cher/Lopez-Blasco (1982) oder Treibel (1988). Erst scit dem Beginn det Fundamentalismus-
Debatte erschien eine groBle Anzahl Veroffentlichungen, die sich speziell mit dem Islam be-
schiftigen. So z.B.: Mihgiyazgan (1986), Gerholm/Lithman (1990), Eickelman/Piscatori (1990;
darin: Mandel, S. 153-171), Schiffauer (u.a. 1984, 1990, 1991, 2000); Spuler-Stegemann (1998),
Breuer (1998), Heine (1997). Die drei letztgenannten Autoren wenden sich mit dem Versuch an
ihre Leserschaft, einem breiterem Publikum den Islam der tiirkischen Einwanderer zu erklaren.

33 Als ,Leitbegriffe® einschligiger Untersuchungen identifiziert Alacagioglu mit Bezug auf die Ar-
beiten von Holtbriigge (1975), Berkenkopf (1984), Neumann (1980), Renner 1975), Schrader
(1975) und Akgiin (1993) u.a. ,,Personlichkeits- und Identititsstorungen®, , Kulturschock®,
Kulturkonflikt®, (Eltern als) ,,Integrationshindernis etc. (ebd. 7). — Ahnlich wie Alacagioglu
interpretieren auch Nokel (1996, 1999), Karakasoglu-Aydin (1999), Klinkhammer (2000) und
Tietze (2001) den Stand der (friihen) Migrationsforschung und ihrer Aussagen in Bezug auf die

28

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORETISCHE PERSPEKTIVE

und insbesondere der Islam wiirden, so Alacagioglu, hiufig als Ursache von diag-
nostizierten ,,Personlichkeits- und Identititsstorungen erkannt. Die tiirkische Kul-
tur und der Islam stiinden der hiesigen, ,fortschrittlichen® Kultur unvereinbar gegen-
tber (vgl. ebd. 7f.).3 Die so genannte Kulturkonfliktthese (vgl. Giordano 1988: 246)
wird seit Mitte der 80er-Jahre von einer kulturalistisch argumentierenden Sozialwis-
senschaft vertreten. Sie versucht das Verhalten insbesondere jugendlicher Migranten
zu erkliren, das als potenziell widerspriichlich und zerrissen zwischen cher traditio-
nalistischen familialen und modernen westlichen Lebensstilen verstanden wird. Die-
ser Sachverhalt sei deshalb so problematisch, weil die Jugendlichen unter den ge-
nannten Bedingungen keine gefestigte Identitdt ausbauen kénnten, sondern stattdes-
sen unter Identititsdiffusionen litten. Diese Identititsdiffusionen miissen dann alle
moglichen sozialen Probleme erkliren, bis hin zu der — tatsichlich oder nur ver-
meintlich héheren — Kriminalititsrate unter jugendlichen Migranten (vgl. Tellenbach
1995; Kandil 1996; Heitmeyer et al. 1997).35 Tatsdchlich degradiert die Kulturkon-
flikttheorie die Migranten, Tirken zumal, zu passiven Opfern eines Konflikts, bei
dem sie stets Unterlegene sind; in diesem Sinne ist und wirks die Kulturkonfliktthese
ethnozentrisch (vgl. Giordano 1988: 248).

Kandil (1996: 401ff.) sicht den Zweck der Kulturkonflikttheorie hauptsichlich
darin, eine (vermeintliche) Kulturdifferenz zwischen der Aufnahmegesellschaft und
den Zuwanderern zu konstatieren, die, sozialwissenschaftlich legitimiert, die Frem-
denfeindlichkeit der Aufnahmegesellschaft gleichzeitig begriindet, verstirkt und ka-
schiert. So lehnt er die ,,Kulturdifferenzhypothese ab, weil sie den Progesscharakter
der Kultur negiere und bestimmte Bevolkerungsteile, nimlich die tiirkischen Zu-
wanderer, von gesellschaftlichen Entwicklungen ausschlieBe. In Zusammenhang mit
globalen geopolitischen Entwicklungen sicht er die Kulturdifferenzhypothese in jin-
gerer Zeit Wandlungstendenzen in Richtung auf Ideologiedifferenz ausgesetzt, als deren

Bedeutung von Islam und Kultur fir das Leben tiirkischer Migranten und ihrer Familien in der
Bundesrepublik. Und sie weisen darauf hin, dass viele der Prophezeiungen hinsichtlich der
nachfolgenden Generationen tiirkisch-islamischer Einwanderer nicht eingetroffen sind (so Ka-
rakasoglu-Aydin 1999: 44).

34 Alacagioglu bezieht sich mit seinen Folgerungen insbesondere auf Schaumann (1988), Boos-
Ninning (1994), Thomi-Venske (1981). Boos-Nuining hatte mit Nicke schon 1982 darauf hin-
gewiesen, ,,dass Alltags- und Identititskonflikte nicht in dem MaBe als ,Kulturkonflikt® zu deu-
ten sind“, wie es in der friihen Migrationsfoschung oftmals getan wurde (Klinkhammer 2000:
20f).

35  Speziell in der Frage der Kriminalitit jugendlicher Tirken weist Tellenbach (1995: 229f) darauf
hin, dass zugunsten der Kulturkonflikttheorie wichtige soziale und psychologische Parameter
wie mangelnde Sprachkenntnisse, fehlende oder mindere Schulabschliisse, Jugendarbeitslosig-
keit, aber auch spezifische Sozialisationsbedingungen und Lebenssituationen jugendlicher
Migranten tiirkischer Herkunft (wann sind sie den Eltern nachgekommen, sind sie in der BRD
geboren, wurden sie, aufgrund von Erzichungs- und Entwicklungsproblemen zeitweise in die
Tirkei zuriickgeschickt, in welchen Sozialisationsstufen fanden diese Wechsel jeweils statt etc.)
nicht angemessen beachtet werden.

29

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Folge islamische Religionszugehorigkeit ,,offenbar immer stirker einen ,Ausgren-
zungsstatus‘ zu begriinden scheint® (ebd. 421).

Diesen Ausgrenzungsstatus meint wohl auch Schiffauer (1995: 14f), wenn er
von , kulturellem Rassismus® schreibt. Universalistische wie kulturalistische Theo-
rien, so Schiffauer, operierten gleichermallen mit einem reduktionistischen Kultur-
begriff, der ,Kultur als Substanz, als Wesen oder Struktur auffasse (Schiffauer
1997: 148). Von der zeitgendssischen Kulturanthropologie dagegen werde, jenseits
kulturalistischer #zd universalistischer Positionen, ,,Kultur immer hdufiger als ,Dis-
kursfeld konzipiert, als eine Arena, in der Werte, Normen, Deutungsmuster von
kulturellen Akteuren stindig neu ,,verhandelt® werden — ,,verhandelt” in Anfih-
rungsstrichen, weil kulturelles Handeln zwar immer zeichenhaft, aber nicht immer
sprachlich ist: Kulturelle Rebellionen finden oft im Bereich der Moden, der Musik
oder bildenden Kiinste statt. Mit dieser Konzeption wird nun jeder Bestimmung von
Kultur als Substanz, als Wesen oder als Struktur eine Absage erteilt — statt dessen
wird sie primir als Prozess konzipiert™ (ebd. 14). Mangelnde #ulturelle Kompetenzg, also
die Unfihigkeit, an diesem Prozess aktiv teilzuhaben, verringere die Chancen, eigene
Deutungen durchzusetzen (vgl. ebd. 14). Ubertragen auf die Situation der tiirkischen
Migranten, die in sich nach zahlreichen ethnischen und/oder religiésen Kriterien
unterschieden sind, zeigen Schiffauers Erkenntnisse, ,,dass von der ,tiirkischen Kul-
tur® in der Bundesrepublik nur in dem Sinne eines lebendigen und offenen Diskurs-
feldes gesprochen werden kann, in dem sich auf verschiedenen Ebenen auseinander-
gesetzt wird. [...] Was nach Anerkennung heischt und der Anerkennung bitter be-
darf, ist nicht die Anerkennung als Ttrke (oder auch als Muslim), sondern die Aner-
kennung der besonderen Lage, als Tiirke in Dentschland zu leben. Es geht um die An-
erkennung der Prozesshaftigkeit, der Komplexitit und der Dynamik der Situation:
Es geht um die Tatsache, dass man in einer der tiirkischen Kulturen aufwichst, dort
eine bestimmte Kompetenz erwirbt und sich mit dieser Ausgangslage in einer Ge-
sellschaft bewegt, deren Diskurs sich auf zum Teil diametral entgegengesetzte Werte
bezieht™ (ebd. 15).

Tatsichlich ist die gingige Interpretation der Alltagsprobleme tiitkischer Ein-
wanderer als ein zwangsldufig mit dem Islam einhergehender Kulturkonflikt Folge
einer spezifischen Geschichte tradierter Konfrontationen, die, im Gegensatz zu
durchaus positiven Erfahrungen von kultureller Befruchtung, das Bild des jeweils
Anderen bestimmen: die wechselhafte Erfahrung von Unter- und Uberlegenheit
gehort zum kollektiven Bewusstsein christlicher und islamischer Gesellschaften.
Deutlich wirkt sich hier ein wissenschaftlicher Mangel aus, der seine Ursache in der

36 Dazu gehort lingst nicht nur die Erfahrung der Kreuzzige oder etwa die ,Tiirken vor Wien',
sondern auch die Geschichte des Kolonialismus’, der wechselseitigen und nicht immer friedfer-
tigen Mission, das Erleben von technischer, wirtschaftlicher und kultureller* Unter- und Uber-
legenheit, das sich auf beiden Seiten nicht selten zu komplexen Feindbildern verdichtet hat (vgl.
u.a.: Busse 1991; Esposito 1992; Lueg 1993; Hoffmann 1997; Schiriazi 1993).

30

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORETISCHE PERSPEKTIVE

fehlenden Durchlissigkeit und Anschlussfihigkeit zwischen einer hiufig mehr ,phi-
lologisch® interessierten Islamwissenschaft?” und sozialwissenschaftlichen Ansitzen
hat, die sich in Ermangelung ecines tiefergehenden Verstindnisses des Islam hiufig
Einschitzungen hinsichtlich der Bedeutung der Religionszugehorigkeit zu eigen ma-
chen, die eher den Ausdruck einer vorhandenen Vorurteilsstruktur denn ein realisti-
sches Bild muslimischer Lebenswirklichkeit in der europiischen Diaspora darstellen.

Die Migrationsforschung erscheint in Teilen von religionskritischen wenn nicht
antireligidsen Einstellungen der sechziger und siebziger Jahre geprigt. Religion an
sich wurde nur selten untersucht. Dass sie nun zurtckkehre, wird hdufig und mit Er-
staunen festgestellt. Dabei haben Begegnungen zwischen Angehérigen der (christli-
chen) Aufnahmegesellschaft und (muslimischen) Finwanderern auch in der sikula-
ren Gesellschaft stets einen religiosen Aspekt. Wichtiges Augenmerk ist dabei auf die
Anteile dieser Aspekte an der jeweiligen Konstruktion des Fremden zu richten. Von
besonderem Interesse ist dabei die Rolle der Religion bei der Wahrnehmung von
Differenz.

Wie auch immer: Es besteht ein ziemlicher Mangel an empirischem Material G-
ber den ,,Islam im Westen“®, der krasser noch als Religion die Religiositit betrifft.
Auch deshalb konnte eine Untersuchung Heitmeyers et al. (1997) in jingerer Zeit
breitere Aufmerksamkeit erregen. Deren umfangreiches Datenmaterial erweitert
zwar den Kenntnisstand iber Lebenssituation, religiose und politische Orientierung
von jugendlichen tiirkischen Migranten, bleibt aber, abgesehen von Fehlern der Fra-
gestellung, die eine Wurzel in einer oberflichlichen islamkundlichen Reflexion des
Gegenstands haben, wegen der Grofe der Befragtengruppe, ihrer Auswahl, des
standardisierten Erhebungsbogens mit seinen naturgemil3 eingeschrinkten Ant-
wortmdglichkeiten angreifbar. Vor allem wegen ihrer Wirkungsgeschichte, nicht zu-
letzt bei hiesigen Muslimen, soll diese Studie im Folgenden einer eingehenden kriti-

schen Betrachtung unterzogen werden.# Daran anschlieBend werden die Arbeiten

37  So lautet denn auch eine Kritik von Heitmeyer/Miller/Schroder (1997: 28), die aber insofern
tber das Ziel hinausschieBt, als dass die Autoren ihrerseits offensichtlich keine Anregungen o-
der Korrekturen ihres Ansatzes aus den pauschal kritisierten Disziplinen beziehen wollten.

38  Vgl. Riesebrodt (2000: 9).

39 Leggewie (1993b: 271).

40  Deutlichen Widerspruch zu Heitmeyer et al. (1997) duBetn auch: Diehl/Utbahn (1999): ,,Ange-
sichts der Diskrepanz zwischen den Einstellungen der Eliten religiéser Vereinigungen und der
einfachen Mitglieder ist es besonders wichtig, Informationen tiber letztere zu gewinnen. Den-
noch sind die von Heitmeyer, Miiller und Schréder in Umlauf gebrachten Zahlen zu hinterfra-
gen. Thre in den Medien vielfach erwihnte Studie, in der die These eines hohen religiés moti-
vierten Gewaltpotentials bei den in Deutschland lebenden tiirkischen Jugendlichen aufgestellt
witd, weist zum Beispiel einige methodische Probleme wie eine hohe Suggestivitit und Kom-
plexitit der Fragen auf*. Dartiber hinaus sei die Reprisentativitit fragwiirdig, die Stichprobe
verzerrt. ,,Eine Quantifizierung des Phinomens ,religidsen Fundamentalismus unter tirkischen
Migranten® ist deshalb auch angesichts dieser Studie noch nicht méglich.” (ebd. 27). Der Islam
habe zwar bei Tirken gréere Bedeutung fiir die Lebenszufriedenheit als bei Deutschen das
Christentum. ,,Die Werte fiir die restlichen Nationalititen zeigen jedoch, dass es sich bei diesem

31

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Sandts (1996), Alacacioglus (1999) und Tietzes (2001) vorgestellt. Sandts Veroffent-
lichung, ein Jahr »or der Heitmeyer-Studie erschienen, weist bereits in eine deutlich
andere Richtung als diese; Alacacioglu (1999: 8ff.)) und Tietze (2001: 40ff.) bezichen
sich explizit und kritisch auf Heitmeyer. Und schlieBlich opetieren auch neuere Ver-
offentlichungen zu Religiositit und Selbstbehauptung, Lebensstilen und Erzichungs-
vorstellungen junger muslimischer Frauen von Nokel (1996, 1999), Klinkhammer
(2000) und Karakasoglu-Aydin (1999), die im Widerspruch gegen Heitmeyer et al.
ebenfalls eine Gemeinsamkeit haben, mit einem Set von Fragestellungen, das dem
hier vertretenen Ansatz durchaus nahe kommt. Deshalb sollen auch diese Arbeiten

kurz dargestellt werden.

2.1.1 ,,Verlockender Fundamentalismus‘‘?

Absicht der Autorengruppe um Heitmeyer# ist nicht in erster Linie, die Diskriminie-
rung der rund 450.000 Jugendlichen tirkischer Herkunft in Deutschland zu untersu-
chen, sondern deren Reaktionen darauf: Es geht um die Frage, wie Jugendliche ihr
Verhiltnis zur eigenen Minderheit und zur Mehrheitsgesellschaft bestimmen, ob sie
sich in so genannte ,eigenethnische® Gruppen zurtickziehen, namentlich in ,,national-
religiése® und ,,ethnisch-kulturelle” (ebd. 92) Organisationen und Institutionen oder,
und hier sehen die Autoren die Alternative, sich in einer Art und Weise integrieren,
die jede Unterscheidbarkeit von deutschen Jugendlichen quasi authebt.

Diskriminierung, Fremdenfeindlichkeit und Integrationsverweigerung durch die
Aufnahmegesellschaft, genauso aber ein unterstelltes restriktiv traditionales Klima in
den Familien tirkischer Migranten, gelten als Beschleuniger von Riickzugsprozessen,
in die ein Drittel der befragten Jugendlichen involviert sei. Diese Gruppe ist es, die
im Heitmeyerschen Sinne als gefidhrdet gilt, sich dem militanten islamischen Funda-
mentalismus und radikalen politischen Ideologien zuzuwenden.

Die Untersuchung beruht auf der Befragung von 1.221 jugendlichen Schiilern
tirkischer Herkunft im Alter zwischen 15 und 21 Jahren, die alle in Nordrhein-
Westfalen wohnen und reprisentativ aus stidtisch und lindlich geprigten Wohnor-
ten kommen. Die Fragebégen wurden auf Deutsch vorgelegt, ihre Beantwortung
war, wenn auch im Schulunterricht durchgefthrt, freigestellt, und die Fragen, deren
Authentizitit bereits im Vorfeld Anlass zu Zweifeln gab, waren aus vorab mit Mus-

zentralen Stellenwert der Religion nicht primér um ein ,islamtypisches’ Phinomen handelt: Fir
alle Zuwanderer hat Religion unabhingig von ihrer Konfessionszugehorigkeit einen héheren
Stellenwert als fiir die Deutschen® (ebd. 30). ,,Bei der isolierten Betrachtung der Turken zeigt
sich jedoch analog zur Wichtigkeit von Religion, dass sie den héchsten Anteil an regelmifBigen
Besuchern religidser Veranstaltungen aufweisen. Dennoch besuchen insgesamt 60 % selten o-
der nie eine religiose Veranstaltung™ (ebd. 31). Die Autorinnen weisen mit ihren Ergebnissen
,eklatante Divergenzen® zu Heitmeyers Ergebnissen nach: Insbesondere ,,zeigen sich [...] keine
Anzeichen fiir eine besonders starke Hinwendung zum Islam bei jingeren und schlecht-
assimilierten Zuwanderern® (ebd. 32).
41 Heitmeyer/Miiller/Schroder (1997).

32

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORETISCHE PERSPEKTIVE

limen gefiihrten Einzelinterviews generiert worden.# Hinsichtlich ihrer Ergebnisse
nehmen die Autoren einen eher defensiven Standpunkt ein: Es gebe, schreiben sie,
geniigend Anlisse, sehr sorgfiltic mit der untersuchten Problematik umzugehen.
Einer dieser Anldsse wird sein, dass die Studie insgesamt von viel Vorab-Kiritik be-
gleitet wurde, und zwar sowohl von Betroffenen, also von Migranten oder migran-
tenspezifischen Organisationen, als auch von Wissenschaftlern.#> Weil die Studie in
einer publizistisch breit angelegten Kampagne bereits ab dem Frithjahr 19954, also
gut zwei Jahre vor ihrer Ver6ffentlichung, bekannt wurde, gab es entsprechend Ge-
legenheit, durchsickernde Ergebnisse zu kritisieren.

Wenn sich die Autoren mit dem Islam vertraut gemacht hitten, jenseits der ste-
reotypen Vorurteile, die auch die gesellschaftlichen Feindbilder reproduzieren, hitte
die Kritik schmilern kénnen! Islam, das zeigt ein Blick auf die Literaturliste, kommt
(fast) nur in Zusammenhang mit Fundamentalismus bezichungsweise fundamenta-
listischen Bestrebungen in den Blick, und die deuten die Autoren, darin blindlings
Meyer (1989) folgend, als ,,Ablehnung der Moderne® (ebd. 128). Es findet offen-
sichtlich keine religionssoziologische und/oder -historische Analyse statt; sie witd
sogar verworfen, weil den Autoren zufolge islamwissenschaftliche und religionsphi-
losophische Ansitze sich dadurch auszeichneten, dass sie auf sozialwissenschaftliche
Analysen der komplexen Ursachen von demokratie- und menschenfeindlichen Tenden-
zen in entsprechenden Bevolkerungsteilen der Migrantengruppe verzichteten (ebd.
28f.)! Zugunsten einer fiir notwendig erachteten ,,Operationalisierung® (ebd. 30)
wird auf differenzierte Betrachtung verzichtet. Funktion, Charakter und Inhalt der
sooft als positive Alternative zu organisiert praktizierter Religion angefithrten ,indivi-
duellen Religiositit® bleiben so unklar. Die Frage, ob grundsitzlich Religion mit Re-
gression gleichgesetzt, religiose ,Betitigung® also immer nur als Riickzug verstanden
wird, bleibt ungestellt. Um der Redlichkeit willen, die der Behandlung eines in der
Tat sensiblen Themas angemessen gewesen wire, hitten sich die Autoren auch die-
ser Frage stellen missen.

Der Abschnitt tiber den islamischen Fundamentalismus ist einer der zitatreichs-
ten der Studie. Das deutet darauf hin, dass die Autoren dieses Phinomen nur ek-
klektizistisch reflektiert haben. Dabei ist ihnen offensichtlich entgangen, dass die

42 Vgl. ebd. 45f.

43 Vgl. Hoffmann (1997). Gleichlautend neu veré6ffentlicht in: Hannemann/Meiet-Hising (2000:
63-81). Der Aufsatz geht zuriick auf einen Vortrag, der im Oktober 1996 in Bielefeld gehalten
wurde.

44 Am 28. April 1995 beschrieb der Kélner Hauptschullehrer R. Hocker, der fur das authentische
Kolorit in den Heitmeyerschen Interviews zustindig war (vgl. Heitmeyer et al. 201ff)), zum
ersten Mal in der Stiiddeutschen Zeitung, dass er beobachten musste, ,,wie lebenslustige Mad-
chen immer stiller wurden und plétzlich das Kopftuch trugen® (Kliver 1995: 3). Im Laufe der
Zeit und im Fortschreiten der Kampagne wurde aus dez Midchen schlielich eines, es erhielt den
Namen Mera/ und durfte noch hiufiger in diversen Presseveroffentlichungen und schliellich in
Hockers Aufsatz ,, Tirkische Jugendliche im ideologischen Zugriff* auftreten und wurde stiller
und stiller (Hocker 1996: 426-449).

33

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Arbeiten, deren Definitionen sie sich anschlieBen (vgl. ebd. 27ff.), je andere histori-
sche Situationen in verschiedenen Teilen der Welt — und mit einander widerspre-
chenden Ergebnissen — untersuchen: Jedenfalls kaum die der tiitkischen Muslime im
Deutschland des ausgehenden zwanzigsten Jahrhunderts.# Hier aber wird der Ein-
fluss der tiirkischen Refah-Partei auf das hiesige Geschehen unbelegt behauptet, e-
benso eine organisatorische Verflechtung von religids-politischen und rechts-
nationalistischen Gruppen wie M/l Goriis und den ,Grauen Wélfen®, obwohl gerade
die sich hinsichtlich ihrer politischen Ziele #nd ihres Islamverstindnisses deutlich
unterscheiden, ja sogar Konkurrenten sind. Dartiber hinaus wird eine inhaltliche Nihe
von islamischen Organisationen und terroristischen Gruppen konstatiert, die tber
bloBe Sympathie weit hinausgeht: Sie liefere terroristisch aktiven Gruppen die Legi-
timation und béte ihnen ein Unterstiitzungspotenzial (vgl. ebd. 29). Heitmeyer
spricht, um das Gefahrenpotenzial des ,,kommunizierenden Zusammenhangs® von
islamischem Fundamentalismus und terroristischen Gruppen zu verdeutlichen, von
,»schwirenden Konflikten™ (ebd. 29)14 Ist denn eine ,,Durchsetzung der Prinzipien und
Ausbreitung der Machtsphire® (ebd. 28) des politischen Islam durch die tirkischen
Migranten in der deutschen Mehrheitsgesellschaft iberhaupt denkbar?4’ Der tatsdch-

45 U.a. Tibi (1992, 1993), Meyer (1989), Riesebrodt (1990), Kepel (1991).

46 Pfeifer et al. (Hg.) (1995), Etymologisches Worterbuch des Deutschen. Unter dem Eintrag
,schwiren® findet sich unter anderem: esern, schwellen, schmergen; zugehorig: Geschwiir, schwierig,
vergleichbar mit Wande, 1V ermundung, Schwdre fix eiternde Beule, Geschwiir. Man erkennt das Inven-
tar des Feindbilds, wie es Hoffmann (1997: 16) erlautert.

47  Dass auch die tiirkische Innenpolitik wie jede andere nicht statisch verlduft, sondern in hohem
MaBe dynamisch, dass die damalige Refah-Partei wie jede andere Partei in taktischen Manévern
des politischen Alltagsgeschifts auch Kompromisse mit den Koalitionspartnern vereinbaren
musste, wenn sie das Heft des politischen Handelns nicht aus der Hand geben wollte, blendet
die Studie aus. Welche Dynamik der tirkischen Innenpolitik eigen ist und wie viel Bewegung
tatsichlich stattfindet, zeigen dpa-Meldungen von Anfang Mirz bis Mitte Juni 1997, die ein-
drucksvoll belegen, dass auch unter ciner Regierung, der ,Fundamentalisten® angehérten, die
Politik von zaktischem Kalkiil bestimmt blieb: Am Ende dieser kleinen Serie, die einen Zeitraum
umfasst, in dem stindig mit einem Militdrputsch zu rechnen war, legt der Ministerprisident Er-
bakan, von Angehérigen des Sicherheitsrats begleitet, schlieBlich am Grab Atatirks einen
Kranz nieder! Der Sicherheitsrat, im wesentlichen aus Militdrs zusammengesetzt, gilt vielen
westlichen Beobachtern neuerdings als der Hort der Demokratie. Den Putsch, den auch von
Bremer Dichern schon die Spatzen pfiffen, haben Herr Erbakan und Frau Ciller wohl verhin-
dert, indem sie baldige Neuwahlen in Aussicht gestellt haben. Nach diesen Wahlen hatte die
Refah-Pattei ihre Regierungsbeteiligung eingebiif3t. Eine tatsichlich wichtige Frage fiir die Orga-
nisationsstrukturen der tiirkischen Muslime wire, wie sich die Regierungsbeteiligung der Refah-
Partei in der Tirkei auf die staatlichen Institutionen zur ,Verwaltung® der Religion in einem
nach tiirkischem Verstindnis sikularen Staat ausgewirkt hat. Stattdessen ist pauschal die Rede
von ,,hartleibigen Kadern* (Heitmeyer et al. 1997: 30) und , religiés-politischen Eliten* (ebd.
31), die die Massen instrumentalisierten, als ob sie nicht selber ein Teil des gemeinsamen Erfah-
rungshorizontes ,Migration* wiren. So zeigt zum Beispiel Seufert (1999: 322), wie sich DITIB
und Milli Goriig insofern unterscheiden, als dass zwar beide Organisationen je Zentrale und Peri-
pherie unterhalten, in denen jeweils unterschiedliche Diskurse gefiihrt werden, dass sich aber die
Milli Gériig-Peripherie im Gegensatz zu derjenigen der DITIB in Europa befindet und daher e-
her in der Lage ist, die Migrationserfahrungen abzubilden, wihrend der Islam der Religionsbe-

34

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORETISCHE PERSPEKTIVE

liche Einfluss islamistischer Gruppen auf die Grundfesten der deutschen Gesell-
schaft wird maf3los und irrational Giberschitzt. Auch hier liegt eine Entsprechung zu
Hoffmanns Analyseschema von Feindbildern, demzufolge ,,dem Feind Uberlegen-
heit und aggressive Absichten unterstellt (werden)* (Hoffmann 1997: 19).

Als positive Alternative wird ,persinliche Religiositat, d.h. der Glaunbe des Einzelnen in
der muslimischen Gemeinschaft*, dargestellt (ebd. 32). Unklar bleibt, wie diese Form von
Religiositit gelebt werden soll, denn der allzu hiufige Besuch von ,eigenethnischen
Orten, zu denen Moscheen gerechnet werden, weist die Jugendlichen schon als ge-
fihrdet aus, zwar nicht zwangsliufig und in jedem Fall (vgl. ebd. 88), aber doch in
dem Sinne, dass sie dort mit ,islamzentrierten Uberlegenheitsanspriichen’ (ebd. 32) infiziert
werden koénnen, die religiés motivierter Gewaltbereitschaft unmittelbar vorausgehen.
Der Kontakt mit solchen eigenethnischen Einrichtungen berge die Gefahr, dass
wachsende Teile der Migranten sich vom ,,politischen System der Mehrheitsgesell-
schaft” (ebd. 36) abwendeten. Problematisch ist diese Einschitzung insofern, als sie
sich nahtlos in die ,,methodische Anlage® der Studie einfiigt (vgl. ebd. 46f), in der
solche Begriffe wie ,islamzentrierte Uberlegenheitsanspriiche‘“, als Untersuchungs-
kategorie dienen. Was diese Termini tatsichlich bedeuten und woher sie abgeleitet
sind, verschweigen die Autoren. Es verstirkt sich der Eindruck, dass sich hier er-
kenntnisleitende Voraussetzungen zu einem Wahrnehmungsraster verdichten, das
soziale Realititen nicht angemessen abbilden kann.

Die angeblichen Gefidhrdungen wiirden begiinstigt durch rigide familidre Kon-
stellationen, die sich von deutschen insofern unterschieden, als dass die Jugendlichen
im Gegensatz zu ihren deutschen Altersgenossen #icht die Méglichkeit des Aushan-
delns von Konflikten hitten (vgl. ebd. 67). Trotz dieses Hinweises heil3t es an ande-
rer Stelle, dass von turkischen Midchen, die unter besonderem Druck familidrer
Kontrolle stinden, ,extreme Verbotssituationen nicht hingenommen werden und
sie stindig versuchen, ihre Situation neu auszuhandeln® (ebd. 77). Diese Widersprii-
che ergeben sich zwangsliufig, wenn zu Anfang eines Kapitels den tirkischen Fami-
lien insgesamt eine ,,uniforme® (ebd. 68) Struktur unterstellt wird, und es unwesent-
lich spiter heift, ,,dass die familiale Lebenswelt von tirkischen Jugendlichen sehr
heterogen ist* (ebd. 72). Hier wird der oben konstruierte Unterschied zwischen tiir-
kischen und deutschen Familien flugs relativiert, ohne dass daraus fiir die Analyse
Folgen erwiichsen: Denn abgesehen von dem Teil der Jugendlichen, der ,,das Leben
in Deutschland vermutlich bereits in besonderer Weise fir sich als Normalitit verin-
nerlicht hat* (ebd. 92), orientierten sich tiirkische Jugendliche insgesamt cher an

horde seine Mitglieder in erster Linie auf den tiirkischen Nationalstaat und die tiirkische Kultur
verpflichtet.

48 Das Analyseschema der Studie (vgl. ebd. 42ff.) verzeichnet in vertikaler Anordnung: personli-
che Religiositit, Einbindung in die Gemeinschaft, gesellschaftliche Rolle in der demokratischen
Gesellschaft, islamzentrierte Uberlegenheitsanspriiche, religiés fundierte Gewaltbereitschaft,
Organisationen. Die drei letztgenannten Kategorien gelten als die gefihrlichen; ihren individu-
ellen und sozialen Ursachen will die Studie auf den Grund gehen.

35

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

»alten Werten®, als da, von Heitmeyer et al. definiert, sind: ,,Leistungsbereitschaft®,
,»Otdentlichkeit/Fleif, ,,Achtung vor den Eltern® und ,,Gehorsam* (ebd. 97£.). Das
kann an den traditionellen Familienstrukturen liegen, aber ebenso ausdriicken, dass
Jugendliche tiirkischer Herkunft den Leistungsgedanken der Aufnahmegesellschaft
aufnehmen und in dem Bemiihen, die eigene Integration zu forcieren, tbersteigern,
dass sie gleichsam versuchen, die besseren Deutschen zu sein. Das sicht zwar auch
Heitmeyer (vgl. ebd. 98), und doch leitet er die Priferenz der ,,alten Werte® allein aus
den ,tiirkischen® Familienstrukturen ab. Dass Jugendliche die Verbote ihrer Eltern
und damit auch die moralischen Instanzen det community dennoch heimlich hinterge-
hen, hei3t nicht, dass diese das nicht wiissten. Im Gegenteil: Eltern wie Gemeinden
richten ihren Kindern, jedenfalls den Jungen, noch Schonriume ein, in denen genau
das moglich ist: sich iiber Konventionen hinwegzusetzen. Man sicht, auch in den
Moscheen, solche Bereiche geradezu als notwendig fir einen gelungenen Exziehungspro-
zess an.* Tatsdchlich bietet nicht nur die deutsche Gesellschaft den Jugendlichen
Freirdume, auch die ,traditionelle‘ Struktur halt solche vor. Damit sind nicht nur die
speziellen Angebote gemeint, die den Jugendlichen von den Moscheen gemacht
werden. Wenigstens fiir die ménnlichen Jugendlichen gibt es eine Statuspassage, in
der vom eigentlichen Kodex abweichendes Verhalten nicht nur geduldet, sondern
fast gefordert wird. Der tiirkische Begtiff deikanis steht fiir diesen Freiraum. 0

Die Autoren vertreten die Ansicht, in turkischen Familien seien Konflikte ubet-
proportional vorhanden. Ferner wird behauptet, dass Jugendliche, die den wenigsten
Widerspruch zu den von ihren Eltern vertretenen ,,alten Werten® dullerten, diejeni-
gen seien, die zu den im Rahmen der Studie als am meisten Gefihrdeten zihlten
(vgl. ebd. 151). Nur sollte man doch annehmen, gerade sie hitten die wenigsten
Konflikte mit ihren Familien, weil das Widerspruchspotenzial am geringsten sei.
Auch hier besteht ein Widerspruch, der sich so wenig auflést, wie die Aussage, dass
jugendliche Gymnasiasten tiirkischer Herkunft resistenter gegen fundamentalistische
Instrumentalisierungen zu sein scheinen, obwohl sie die kulturelle ,,Zerrissenheit®,
die unten ein Motiv fir fundamentalistische Orientierungen darstellt, stirker spiirten
(vgl. ebd. 128 und 155). An anderer Stelle, in den der Studie vorangestellten Szenen

49 Vgl. ebd. 74 und ecinen Auszug aus dem Gesprich mit Vertretern der Gropelinger Fatih-
Moschee vom 17. Juli 1995 (zit. n. Frese 1997: 34). Dort duBlert einer der Teilnehmer, dass zwi-
schen Eltern und deren jugendlichen Kindern potenziell kalter Krieg® herrsche, der jederzeit zu
einem ,heilen® werden konne, wenn es nicht Raume gebe, in denen die Jugendlichen z. B. rau-
chen konnten, ohne gleichzeitig eine Respektsverweigerung gegentiber solchen Personen zu be-
gehen, denen gegeniiber sie im Normalfall zur Ehrerbietung gehalten sind.

50 Der tirkische Begriff delikantz, zasammengesetzt aus deli (wahnsinnig, verriickt) und &ani (blu-
tig) steht gleichermallen fiir ,junger Mann® und etwa ,Heisporn‘; beide Begriffe stehen fiir ein
JheiB3blidtiges® Temperament, das jungen Minnern zugeschrieben wird, wenn man es nicht sogar
von ihnen erwartet. Diese Hei3bliitigkeit bezieht sich sowohl auf die ihren Raum fordernde und
doch unterdriickte Sexualitit als auch auf das Konfliktgemenge, das sich ergibt, wenn der bei-
nahe erwachsene Sohn eben doch seinem familidren Status entsprechend zu Respekt verpflich-
tet 1st.

36

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORETISCHE PERSPEKTIVE

(vgl. ebd. 18), werden die Abiturienten als ,,das offene Gesicht des Islam* denun-
ziert, und zwar in einem hochst polemischen Aufsatz, der leicht verindert urspriing-
lich in der Wochenzeitung DIE ZEIT ver6ffentlicht wurde.5!

Der groBite Teil der den Jugendlichen vorgelegten Fragen war durch blofes An-
kreuzen zu beantworten. In der Regel bestanden fiinf bzw. sechs Alternativen.52 Nun
fallt ins Auge, dass sich bei allen Fragekomplexen, die deutlich als ,ideologisch® bzw.
,politisch® zu erkennen sind — also vor allem diejenigen, denen ich ein prijudizieren-
des Wahrnehmungsmuster unterstelle —, grof3e Teile der Jugendlichen entschieden,
keine Angaben zu machen. Sie haben vermutlich durchschaut, dass die zentralen
Erkenntnisse der Studie — islamszentrierter Uberlegenheitsanspruch, religiis fundierte Gewaltbe-
reitschaft, Interessenvertretung durch nationalistische und islamisch-fundamentalistische Organisati-
onen bei nahezu einem Drittel der befragten Jugendlichen — priskriptiv feststanden,
weil die einzelnen Fragestellungen vorab so konstruiert wurden, dass sie die vermu-
teten Sachverhalte nur bestitigen konnten. Die Jugendlichen haben sich bei allen
entsprechenden Fragekomplexen offensichtlich gewehrt oder wenigstens ihr Unbe-
hagen ausgedrickt, indem sie zu tberraschend groBen Teilen jeweils die Rubrik kei-
ne Angabe‘ markierten.? Hier liegt ein deutlicher Hinweis vor, dass die Fragen insge-
samt die zu Befragenden verfehlen. In all diesen Fragen schwingt eben die Proble-
matik mit, die auch Hoffmann im Visier hat, wenn er darauf hinweist, dass genau
solche Fragen, die ,,deutlich auf das zielen, was den Deutschen am Islam besonders
befremdlich erscheint®, im Grunde nurmehr die Feindbilder illustrieren. Die Ju-
gendlichen wiirden dadurch erst zu provokativen Antworten verleitet (Hoffmann
1997: 28). Die Moglichkeit, keine Angaben zu machen, stellt, ebenso wie das An-
kreuzen ,extremer’ Positionen, ein Ausweichen vor der Zuspitzung dar, die in der
Fragestellung vorgegeben ist.5* Unter anderem an diesem Punkt sind Zweifel an der
Aussagekraft der Studie deutlich markiert.5> Heitmeyer verkennt mit seinen Koauto-
ren, dass das religiése Leben der Migranten lingst enttraditionaliserts¢ ist! Wer ent-

51 Frank/Kruse/Willeke (1996: 11-13).

52 Zum Beispiel: stimmt genau — stimmt — stimmt nicht — stimmt gar nicht — keine Angabe; trifft
vollig zu — trifft zu — trifft nicht zu — trifft gar nicht zu — k.A. usw. (vgl. 245ff.).

53 Vgl. dazu Heitmeyer et al. (1997) die Seiten 108, 122f, 129, 169, 173, 177, 181.

54 Alacagioglu (1999: 10) weist zusitzlich darauf hin, dass die Formulierung etlicher Fragen die
Jugendlichen #zirkischer Herkunft nicht als in dieser Gesellschaft lebende anspreche. Dadurch erst wiir-
den die ,,Probleme ethnisiert®, und die Jugendlichen zu entsprechenden Antworten vetleitet.

55 Laut einer Studie im Auftrag der Auslinderbeauftragten des Berliner Senats (1997) geben 60 %
von 1000 tirkischen Jugendlichen in Berlin ein ,,cher distanziertes Verhiltnis zur Religion an®.
Bemerkenswert sei die Tatsache, dass sowohl der Anteil detjenigen, die ein vollig distanziertes
Verhiltnis zur Religion, als auch derjenigen, die ein sehr enges Verhiltnis angeben, im Vergleich
zu frihren Untersuchungen (1985; 1989) deutlich gesunken sei. 83,3 % der 1997 Befragten ge-
ben an, dass ,,das friedliche Zusammenleben auf Toleranz gegeniiber Andersglaubigen® basiere.
Nur 8,7 % der befragten Jugendlichen behauptetem einen muslimischen Uberlegenheitsan-
spruch, wie er von Heitmeyer et al. Unterstellt wird (Auslinderbeauftragte 1997, 3f.).

56  Enttraditionalisierung steht im engen Zusammenhang mit dem Weberschen Begriff ,Lebensfiih-
rung’. Siche dazu S. 195f.

37

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

wirft denn tatsdchlich ,,das Gegenmodell einer traditionalen Kultur® gegen die ,,Er-
rungenschaften der Moderne® (ebd. 168)? Antimoderne Positionens” und religids
fundierte Gewaltbereitschaft werden als zusammengehorend dargestellt. Jugendliche
merkten kritisch an, dass man in den modernen Gesellschaften ,,echer mit sich selbst
beschiftigt sei (ebd. 169). Meiner Meinung nach steht dahinter weniger eine morali-
sche Verurteilung westlicher Individualitit, als vielmehr ein Ausdruck des Versuchs
einer Neubewertung des eigenen Selbst, wie ihn Mih¢iyazgan (1994: 201ff) und
Schiffauer (1990: 149f.) zwar dhnlich beschreiben, aber unterschiedlich bewerten.s
Stattdessen wird gegen den organisierten Islam argumentiert. Die Muslime wer-
den damit um einen wichtigen Schritt zur gesellschaftlichen Partizipation gebracht:
Unorganisiert ricken nicht nur Korperschaftsrechte in weite Fernel® Allein diese
Rechte gewihtleisten aber auf Dauer eine Gleichstellung mit den anderen Konfessi-
onen. Wer die Muslime auf ausschlieBllich ,individuelle Religiositit® festlegen will,
beraubt er sie nicht nur wichtiger gesellschaftlicher Entfaltungsmdglichkeiten, zu
denen auch die Etablierung funktiondrsmafiger Positionen auf lokaler und tiberregi-
onaler Ebene gehort, sondern auch der positiven Kraft, die religiése Vorstellungen
fir ein Kollektiv haben kénnen.
Es zeigt sich, dass ein allein auf quantitative empirische Daten ausgerichteter sozial-
wissenschaftlicher Ansatz, dessen Islambild zudem aus einander zum Teil widerspre-

57 Hier eine Auswahl: ,, Ablehnung westlicher Lebensstile, Kritik liberaler Demokratiepraxis,
Ausmale individueller Freiheiten, Befiirwortung unaufgeklirter Positionen wie eine ,Auge-um-
Auge‘-Moral, Ablehnung einer Koedukation, Befiirwortung eines islamischen Ubetlegenheits-
anspruchs® (ebd. 168).

58 Mihgiyazgan hatte gegen Schiffauer einen eigenen Ansatz entwickelt: Sowohl Schiffauer als
auch Mihgiyazgan stellen eine Verinderung der Identitits-Konzepte fest, allerdings mit je ande-
ren Akzenten. Schiffauer (1991a, 1991b) konstatiert, dass sich unter den Migranten urbane und
moderne Bewusstseinsstrukturen bildeten. Er belegt seine These mit zwei Beobachtungen, der
Individualisiernng der religidsen Praxis und der Erziehung des Selbst. Schiffauers Absicht ist, die Wich-
tigkeit des Migrationsprozesses fir die Entwicklung der Religiositit darzustellen. Migration
sieht er hierbei als einen Prozess der Urbanisierung. Deren Folgen sind also auch in der Tirkei
festzustellen, nur: unter den verschirften Bedingungen der Migration zeigten sich dieselben
Folgen akzentuierter (vgl. Schiffauer 1990: 156). Weil man von anderen Begtiffen des Selbst
und des Individuums ausgehen miisse, widerspricht Mihgiyazgan diesen Einschitzungen, und
sicht ihre These der Hochislamisierung bestitigt. Das ,,moderne Selbst des Westens habe
christliche Wurzeln und sei darum nicht auf Muslime tbertragbar: ,,im Alltag der Muslime gibt
es keine institutionalisierte Selbstbeobachtung und Selbstthematisierung™ (1994: 203). Ohne
diese Aspekte konne man aber nicht vom modernen Selbst sprechen. Schiffauer sehe die Brii-
chigkeit seiner Thesen, insofern er konstatiere, dass in Konfliktsituationen diese Bewusstseins-
strukturen zu ,,bauetlichen® regressieren, weil ,,der Bruch zwischen Bauern und Migranten
nicht nur zwischen den Individuen verliuft, sondern in ihnen selbst®. Mihciyazgan sagt dage-
gen, diese Regression und mit ihr pathogene Strukturen seien nur dann feststellbar, wenn man
die hiesigen Selbst- und Weltverhiltnisse als absolute MaBstibe setze. ,,Die ,Bewusstseins-
strukturen® der muslimischen Migranten ergeben sich nicht aus dem Dorf, sie sind kulturspezi-
fisch und religiés bedingt* (ebd. 204). Weiterfithrend fiir den hier vertretenen Ansatz ist, dass
es Klinkhammer (2000: 73ff)) gelingt, beide Positionenen nicht als einander ausschlieende
Modelle, sondern als ,,zwei Wege des Umgangs mit der Situation in der Fremde” zu begreifen.

59  Siehe Anm. 13.

38

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORETISCHE PERSPEKTIVE

chenden Quellen gespeist ist, die dennoch — willkiirlich — als einander erginzend
dargestellt werden, untauglich ist, ein realistisches Abbild der religiésen Orientierun-
gen tirkischer Jugendlicher in Deutschland zu reproduzieren. Man kann mittels sol-
cher Untersuchungen bestenfalls feststellen, dass es bestimmte Phinomene g7, die
allerdings je fur sich indifferent erscheinen, nicht aber welche deren Ursachen sind
und wie sich aus ihnen progesshaft Verinderungen ergeben. Erst recht sind ihre Folgen
nicht zu prognostizieren, weder auf die Dauer noch hinsichtlich ihres Ausmales.
Dazu miisste wenigstens der Versuch unternommen werden, Religion, Tradition und
Kultur zu differenzieren. Dann kénnte moglich sein, was den Autoren offensichtlich
nicht gelungen ist, z. B. iber das Verhiltnis der Geschlechter im Islam, in verschie-
denen tirkischen Bevélkerungsgruppen und unter den tiirkischen Einwanderern in
Deutschland zutreffende Aussagen zu treffen. Hier werden die Leser stattdessen mit
widerspriichlichen Einschitzungen tber die Lage der Frauen und Midchen in fami-
lidren und religiésen Zusammenhingen konfrontiert, die, weil sie westliche Lebens-
stile verabsolutieren, nicht in den Blick bekommen, dass das zunehmende Engage-
ment von Midchen und Frauen in gemeindlichen Zusammenhingen (Moscheebesu-
che, Frauengruppen, Sport- und Sprachkurse, aber auch: Sommerinternate) im Ver-
gleich zu #raditionellen Verhaltensméglichkeiten von Frauen und Midchen ein eman-
zipatorischer Akt sein &ann.®

2.1.2 ,Religiositat muslimisch orientierter Jugendlicher”

Eine weitere Arbeit (Sandt 19906) setzt zwar auf qualitative Verfahren der Sozialfor-
schung, ist aber aufgrund ihres Ziels, der schulischen Religionspidagogik neue Impulse
zu geben, ebenfalls auf Schilerinnen und Schiiler als Zielgruppe ausgerichtet. Neben
muslimischen werden auch atheistische, christliche und spiritualistische Orientierun-
gen abgefragt. In der Migrationsforschung, so Sandt, ,,(wird) Religiositit von ju-
gendlichen Immigranten [...] nur als Randphinomen behandelt. Vorweisbare Ergeb-
nisse in Hinsicht auf die cigenstindige Erfassung der Religiositit von muslimischen
Jugendlichen liegen nicht vor* (ebd. 44). Weiterhin weist Sandt darauf hin, dass hin-
sichtlich muslimischer Religiositit ein ,,Forschungsdesiderat® (ebd. 42) bestehe.

Die Religiositit muslimischer Schiilerinnen und Schiiler stellt also nur einen
Teilbereich innerhalb der Gesamtstudie dar. So waren von insgesamt 80 befragten
Schiilerinnen und Schiilern 22 muslimischen Glaubens. Letztere wurde in vier
Gruppeninterviews befragt (ebd. 64). Sandt stellt fest, dass sich muslimisch verste-
hende Jugendliche oftmals geger westlich-moderne Erscheinungen der Religion zu-
wendeten und zwar in einem ,,Prozess der Verinderung und Wiederaneignung tra-
ditionell gedachter Religiositdt™. Dabei bestinden grundsitzlich zwei Optionen: Ein

60  Vgl. dazu Nokel (1996, 1999), Gole (1997), Klinkhammer (2000), aber auch Bilgin (2000) und
die Seiten 177-192.

39

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Teil entscheide sich fiir eine orthodoxe Variante des Islam und sche sich darin in
einem ausdriicklichen Widerspruch zu ,,Modernisierungstendenzen®; ein ,,anderer
Teil der muslimisch orientierten Jugendlichen nehme demgegeniiber cine relative
Trennung von religiéser Praxis und westlich-moderner Orientierung vor. Sie be-
wegten sich in zwei Kulturen, indem fiir sie die muslimischen Glaubensvorstellun-
gen im familidren Bereich lebensweltliche Relevanz haben, wihrend in der Schule
und der Freizeitgestaltung die westlich-moderne Jugendkultur bestimmend ist* (ebd.
259). Beiden Gruppen sei jedoch der Glaube an Gott gemeinsam. Sie teilen eine
Gottesvorstellung, die in einer ,,Gott zugeschriebenen uneingeschrinkten Erkennt-
nis- und Handlungsfihigkeit (besteht)”, der die begrenzten Méglichkeiten des Men-
schen gegeniiber stehen (ebd. 196ff.). Die Unterschiede treten in der lebensweltli-
chen Verankerung bzw. in der religiésen Praxis hervor. Wihrend diejenigen, die der
von Sandt als orthodox charakterisierten Variante des Islam zuneigen, einen absolu-
ten Pflichtcharakter der Gebote konstatieren, legen die anderen ,,vermeintlich religi-
Ose Pflichten als kulturelle Praktiken aus und insistieren darauf, dass die Griinde
solcher Praktiken in spezifischen, historisch gewachsenen Lebenssituationen® und
nicht in den ,,von Gott aufgestellten Geboten® liegen (ebd. 212f). Die Moschee
schlieBlich ist nach Sandts Ergebnissen der Ort, an dem die ,,Verwicklung des Indi-
viduums in die widerspriichliche Lebenswelt |[...] abgelegt werden soll®, um im Zu-
stand der Reinheit, frei von alltdglichen Ablenkungen, ausschlieBlich auf ,,das Religi-
6se zugefithrt zu werden. Diese Einschitzung unterhalten die Befragten offenbar
gemeinsam: Besucher wie Nicht-Besucher von Moscheegemeinden beurteilen das
Aufsuchen der Moschee und die Verrichtung der Gebete dort Gbereinstimmend im
oben beschriebenen Sinn (ebd. 222). Das Besondere der religidsen Erfabrung in der Moschee
steht in engem Zusammenhang mit der nur dort zu erlebenden Gemeinschaft der
Gldubigen. Sandt folgend hat diese ,,Vergemeinschaftung® zwei Aspekte: sie bezieht
sich auf Gemeinde als Ort der ,,s0zialen Bestitigung und Verfestigung des Glau-
bens® und sie ,unterstiitzt [...] die Bildung einer spezifischen Immigrantenkultur®
(ebd. 223). Ein groBer Teil der von Sandt befragten Jugendlichen besucht allerdings
niemals eine Moscheegemeinde. Sie unterschieden sich von denen, ,,deren Alltags-
praxis weitgehend von ihrem Glauben bestimmt ist“, durch eine ,,pivatisierte, indivi-
dualisierte und subjektive Ausiibung der rituellen Gebote™ (ebd. 225). Ort ihrer reli-
gibsen Praxis sind die ,,eigenen vier Winde* und der familidre Zusammenbhang. Da-
durch entstehen Raum und Méglichkeit fiir eine entritualisierte und individualisierte
Praxis: weder die Zeiten noch die vorgegebenen Formen und Inhalte des namaz wer-
den von diesen Jugendlichen eingehalten. Statt dessen werden hidufiger freie Gebete
gesprochen. Solchen Jugendlichen ist die nnerliche Uberseinstimmung mit den zent-
ralen Prinzipien des Islam allemal wichtiger als eine ,,formalisierte rituelle Praxis®,
die in ihren Augen oftmals eben eine duferliche, womdglich vorgetiuschte sei, die etwa
den Zwingen der Eltern nachgebe, aber letztlich nicht authentisch sei (ebd. 2206).

40

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORETISCHE PERSPEKTIVE

Aber auch fiir die andere Gruppe, fir die Jugendlichen, ,,die sich heute in ein streng-
gldubiges Verhiltnis zu ihrer Religion setzen®, macht Sandt, wenngleich unter ande-
ren Vorzeichen, individualisierende Tendenzen aus. Zur Auseinandersetzung mit
ciner sikularisierten Umgebung gezwungen, unterndhmen strengglanbige Jugendliche
als Reaktion auf diese Herausforderungen ,,Reflexions- und Interpretationsprozesse*
und Rickzige aus der ,,sdkularisierten Welt“. (ebd. 240). Ihre Perspektive, so Sandt,
gerate ,,stirker in einen Kontrast zu der individuellen Freiheit und den damit ver-
bundenen Selbstgestaltungsanspriichen der Individuen (vgl. ebd. 250). Die anderen
Jugendlichen aber, die nach seinen Kategotien eine cher freie entritualisierte religiose
Praxis pflegen, sicht er als in zwei Kulturen Lebende. Man kénnte also, auch wenn
Sandt das in dieser Schirfe unterlisst, schlieBen, dass die Gruppe der ,Strenggliubi-
gen‘ eher Opfer von Individualisierung und Sikularisierung sind, wihrend die anderen
zu ihren Protagonisten zihlen.

2.1.3 ,,Muslimische Jugendliche in tiirkisch-islamischen Gemeinden

Unter anderem auf die Ergebnisse von sowohl Heitmeyer et al. als auch Sandt be-
zieht sich eine Studie Alacagioglus (1999), die im Untersuchungszeitraum der votlie-
genden Arbeit veréffentlicht wurde, und sich wie diese ebenfalls tiirkisch-islami-
schen Jugendlichen zuwendet.6! Hier wird allerdings, bei einer vergleichbaren GréGe
des Samples, auf quantitative Methoden gesetzt. So werden insbesondere bezogen
auf die Mitglieder verschiedener Dachverbinde Daten ermittelt, die Rickschlisse
auf Ausrichtung und Einfluss der Dachverbidnde erlauben, ob sie jeweils mehr oder
weniger Gewicht auf religiése Bildung der Jugendlichen legten, (radikalen, nationa-
listischen) politischen Einfluss austibten, Integration oder Segregation anstrebten.

61  Alacacioglu (1999). Deutlich zu spiiren ist das Ziel Heitmeyer et al. (1997) zu widerlegen. Das
ergibt sich wohl nicht zuletzt aus dem Forderinteresse des Islamrats, der Drittmittelgeber des
Projekts war. Kritisiert wird die einseitige Interpretation der empirischen Heitmeyerschen Er-
gebnisse. So werde das politische Interesse der betreffenden Jugendlichen an nationalistischen
und/oder islamistischen tirkischen Organisationen und Parteien nicht mit dem ebenfalls fest-
gestellten Interesse an hiesigen Parteien gekreuzt und ausgeblendet, dass als Grund fir die
Hinwendung zu islamischen Gemeinden und Vereinen nicht in erster Linie politisch, sondern
sich vorwiegend Freizeitbediirfnissen und religiosem Interesse verdanke (vgl. Alacagioglu 1999:
10). Probleme wiirden ,,ethnisiert™ (ebd. 10), die gesetzten moglichen Antworten verzichteten
von vornherein auf solche Vorgaben, ,,die eine gewaltablehnende Gesinnung widerspiegeln®
(ebd. 10). ,,Es bleibt festzuhalten, dass die Autoren, unabhingig von den genannten methodi-
schen Unzulinglichkeiten der Datenerhebung, im Verlauf der Dateninterpretation die isla-
misch-fundamentalistische Orientierung der tirkischen Jugendlichen tiberbetonen und andere
angesichts der Daten durchaus mégliche Interpretationen der Daten weitgehend ignorieren.
Implizit wird die Vorstellung einer Hoherwertigkeit der westlichen Industriegesellschaft gegen-
iber einer islamischen Gesellschaft deutlich. Auffillig ist auch die Tatsache, dass die Studie eine
strikte Trennung zwischen der islamischen Kultur und der modernen westlichen Gesellschaft
vornimmt, sodass es keine Schnittmenge zu geben scheint und es folglich kaum vorstellbar ist,
dass ein muslimischer Jugendlicher in die moderne westliche Gesellschaft integriert werden
koénnte (ebd. 12).

41

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Als Ergebnis wird festgehalten, dass die Gemeinden fiir die Jugendlichen Unterstiit-
zung bei der ,,Identititsfindung boten; sie wirden nicht in erster Linie aus religio-
sen, sondern ,,wegen der sozialen, kulturellen und sportlichen Angebote® als ,,Alter-
native zu 6ffentlichen Freizeitangeboten® genutzt (ebd. 79). Die Jugendlichen seien
ihren Elternhdusern und Familien eng verbunden und beschrieben die Familienver-
hiltnisse tiberwiegend positiv. Die Religiositit der Eltern spiele eine groB3e Rolle und
werde hiufig von den Kindern ibernommen, sie entwickelten ,,aber auch eine ver-
mutlich durch die sikulare, westliche und moderne Gesellschaft beeinflusste tole-
rante Einstellung gegentiber anderen Kulturen, Religionen und Lebenseinstellungen®
(ebd. 79). Grundsitzlich stinden Gemeindebesucher positiver zu Deutschland bzw.
den Deutschen als Nicht-Gemeindebesucher, sie beurteilten die Haltung der Deut-
schen auch als weniger ablehnend als diese. Ihrer Meinung nach férdere ,,(der Islam)
Demokratie und Integration® (ebd. 80). ,,Eine Mitgliedschaft in gewalttitigen, fun-
damentalistischen oder nationalistischen Organisationen wird von den meisten ab-
gelehnt™ (ebd. 80). Die Mehrzahl begreife Deutschland als Heimat; kritisch wiirden
fehlende ,menschliche Werte!, Rassismus und Auslinderfeindlichkeit angemerkt
(ebd. 81). Religionszugehérigkeit wird als wesentlicher Identitdtsbestandteil empfun-
den. Gleichzeitig beschrieben die Befragten kaum diskriminierende Erfahrungen
aufgrund der Religionszugehdrigkeit (ebd. 81). Die jeweils groBten Unterschiede in
religiéser Bildung$2, politischer Haltung und Verhiltnis zur Aufnahmegesellschaft
bestehen laut Alacagioglu zwischen ADUTDF- und IGMG-Anhingern. Insbeson-
dere die Feststellungen zur IGMG scheinen jedoch nicht véllig frei von einem Er-
kenntnisinteresse des Islamrats, dessen prominentes Mitglied diese Organisation ist:
So heil3t es abschlieBend, dass trotz einiger Details, die auch auf diese Organisation
ein kritisches Licht wiirfen, ,die in der Offentlichkeit vorherrschenden Vorurteile
gegen Milli Giris als einer islamisch-fundamentalistischen Organisation [...] hier
nicht bestitigt werden (kénnen)“ (ebd. 82). Trotzdem ist festzuhalten, dass die Er-
kenntnisse Alacacioglus in weiten Teilen Ubereinstimmungen mit denen der vorlie-
genden Untersuchung aufweisen.

62 In der Studie Alacacioglus erscheint ,religiése Bildung® nicht als eine von den Befragten vorge-
gebene Kategorie. Statt dessen wird sie hier von aullen an die Befragten herangetragen. Der
Autor fithlt gewissermallen den Befragten bildungsmaBig auf den Zahn. Das deutet auf ein im
Vergleich zur vorliegenden Untersuchung abweichendes Erkenntnisinteresse hin.

42

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORETISCHE PERSPEKTIVE

2.1.4 ,Islamische Identititen

Erst unmittelbar nachdem die vorliegende Arbeit als Dissertation eingereicht wurde,
erschien eine Monografie, die ,,Formen muslimsicher Religiositit junger Minners in
Deutschland und Frankreich® einander vergleichend gegeniiberstellt.* Eine wichtige
These Tietzes lautet, dass sich die Selbstverstindnisse muslimischer Migranten in
Frankreich und Deutschland auch deshalb unterschieden, weil in beiden Lindern
abweichende Traditionen das Verhiltnis von Staat und Gesellschaft zur Religion
prigten. Dem laizistischen Frankreich und der féderalistischen Bundesrepublik
Deutschland entsprichen je eigene Organisationsformen von (islamischer) Religion,
die nicht ohne Einfluss auf das Selbstverstindnis der Muslime bleiben konnten.
Wihrend der Islam in Deutschland mit der ,,Integrationsproblematik® tiirkischer
Einwanderer identifiziert werde und deshalb stets eine ,,exterritoriale Komponente®
habe (vgl. Tietze 2001: 13), stiinden in Frankreich ,,gemill dem laizistischen Prinzip
[..] urbane und Skonomische Kriterien im Vordergrund®“ (ebd. 15). Die deutsche
Variante, in der Muslime als Auslinder Deutschen gegentiber sozial und politisch
nachgeordnet sind, unterscheide sich deutlich von der franzésischen. Turkische
Muslime in Deutschland kdénnten sich, auch wenn sie als Auslinder stigmatisiert
seien, potenziell ,,als Muslim auf die gleiche Stufe mit dem Christen® stellen (ebd.
14); fir junge muslimische Migranten in Frankreich stelle der Islam eine Moglichkeit
dar, tatsichlich erlittene soziale und 6konomische Nachteile zu artikulieren und an-
zuprangern. Damit gerieten sie zwangsliufig in einen brisanten Konflikt: ,,In einer
Gesellschaftsordnung wie der franzésischen, die theoretisch auf dem Ausschluss
jeglicher partikularer kultureller und religiéser Elemente aus dem sozialen Leben
beruht und nur den einzelnen Birger als politisches Subjekt anerkennt, muss die
Ideologisierung muslimischer Religiositit zu Konflikten fithren® (ebd. 16).

In der Moderne, so Tietze (ebd. 7f.), sei der Islam zu einem Subjektivierungs-
faktor geworden. Dadurch wiirden ,,theologische Inhalte zwangsliufig subjektiv ver-
andert oder neu hierarchisiert™. Muslimische Religiositit folge keinem einheitlichem

63 Leider thematisiert Tietze an keiner Stelle, ob sich aus der geschlechtlichen Differenz zwischen
Interviewerin und Befragten Probleme im Forschungsverlauf ergeben haben. Dass, wie Tietze
(2001: 276) schreibt, zumindest einige der Befragten ihr mit , Misstrauen oder Aggressivitit*
begegneten, lieBe daraus vielleicht zu erkliren. — Die Entscheidung kann nicht unumstritten
sein, aber fir mich scheint es unumginglich, der partiellen Segregation der Geschlechter in islami-
schen Kontexten zu folgen, insofern ich ausschlieSlich minnliche Jugendliche befrage. Fir die
neueren Studien tber muslimische Frauen und Miadchen (tiirkischer Herkunft) scheint dieses
Vorgehen ohnehin Voraussetzung zu sein: So verspricht sich Klinkhammer (2000: 18) von der
,»Gleichgeschlechtlichkeit* von Forscherin und Befragten eher eine ,,kommunikative Offnung®
und weist zugleich darauf hin, dass ihre Vorstudien, deren ,Gegenstand® auch minnliche Ange-
horige der zweiten Generation waren, wegen der Geschlechterdifferenz nur wenig fruchtbar
waren.

64 Tietze (2001), Islamische Identititen. Formen muslimischer Religiositit junger Minner in
Deutschland und Frankreich. Wegen ihrer unbestreitbaren Relevanz fiir die vorliegende Verof-
fentlichung wurde diese Studie hier zusitzlich aufgenommen.

43

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Konzept, sondern sei, als ein ,,moderner Subjektivierungsmodus®, ,,ein moglicher
Ausdruck von vielen fiir die Ambivalenz der postindustiellen Gesellschaften. Die
Selbstkonstruktion eines jungen Muslimen in Deutschland oder Frankreich beruht
auf Widerspriichen, die durch den Subjektivierungsprozess aufgehoben werden (ebd.
242). Die religiése Tradition zerfalle in verschiedene Dimensionen, die von einzel-
nen Muslimen unterschiedlich betont werden® (ebd. 8f.). Vier solcher ,Dimensionen’
macht Tietze als analytische Kategorien aus. Entweder wiirden die kulturellen, die
ideologischen, die ethischen oder die utopischen Aspektess als Merkmal islamischer
Religiositit in den Vordergrund gestellt (vgl. ebd. 9f.; 85-164). Tatsichlich, so Tietze,
seien die Uberginge zwischen diesen Formen flieBend (ebd. 227f), und auch die
Unterschiede der deutschen bzw. franzésischen Gesellschaftssysteme fihrten nicht
grundsitzlich zu ,,gesellschaftspezifischen Zirkulationsformen®. Allein ,,unterschied-
liche Akzentuierungen und Tendenzen® seien zu beobachten (ebd. 234). So sei der
Schritt von der Kulturalisierung zu Ideologisierung des Islam in Frankreich seltener
als in Deutschland, weil er — in Frankreich — dazu fithren konne, ,,dass der Glaubige
aus dem Offentlichen Raum ausgeschlossen® werde, wihrend er — in Deutschland —
Muslimen erst die Moglichkeit biete, ,,als ,Andere® im 6ffentlichen Raum agieren
kénnen, die den ,Gleichen® gleichgestellt sind* (ebd. 228). Ahnlich gelagert seien
auch die Probleme, die Muslime in Frankreich erwarteten, wenn sie zwischen den
Formen ,Ethisierung® und ,Utopisierung® des Islam changierten: in Frankreich, so
Tietze (ebd. 231), befinde sich jede ,Utopisierung an der Grenze der Legitimitit. Im
Verlauf spielt die Autorin dann weitere mégliche Ubergangsformen zischen den ge-
nanten Dimensionen durch, die allerdings seltener seien. Das Ergebnis bietet kaum
mehr als ein relativistisches anything goes: den muslimischen Migranten in beiden Lin-
dern béte sich gleichermalBlen eine Abkehr von der Religion wie die Zirkulation zwi-
schen den beschriebenen Formen der Religiositit (ebd. 235). Das Analyseschema
Tietzes hat hier in der Tat einen Abstraktionsgrad erreicht, der sich in Beliebigkeit zu
verlieren droht und dem zugleich die Befragten aus dem Blick zu geraten scheinen.¢
Da verwundert es nicht, dass sie in dem entscheidenden Kapitel tiber ,,Zirkulation
der religiésen Formen im 6ffentlichen Raum Deutschlands und Frankreichs® (ebd.
227-235) abschlieBend schreibt: ,,Der Begriff des Zirkulierens sagt es: Ein Kreis hat
kein Ende® (ebd. 235).

2.1.5 Religiositat, Lebensstil und alltagsweltliche Strategien muslimischer Franen in Deutschland

Zum Ausgang des 20. Jahrhunderts ist eine ganze Reihe von Arbeiten unterschiedli-
cher wissenschaftlicher Disziplinen erschienen, in denen sich Wissenschaftlerinnen mit
frauenspezifischen, religisen und soziokulturellen Erscheinungen in islamischen

65 Die beiden ersten Formen stehen mit der tbergeordneten Kategorie belonging, die letzten mit
der Kategorie believing in Beziehung (vgl. Tietze 2001: 85£f.).
66  Siehe dazu S. 76ff.

44

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORETISCHE PERSPEKTIVE

oder westlichen Lindern mit relevanten muslimische Minderheiten beschiftigen.s”
Zwei Anthologien, ,,Feminismus, Islam, Nation. Frauenbewegungen im Maghreb, in
Zentralasien und in der Tiurkei” (Schoning-Kalender et al. 1997) und ,,Der neue Is-
lam der Frauen. Weibliche Lebenspraxis in der globalisierten Moderne — Fallstudien
als Afrika, Asien und Europa (Klein-Hessling et al. 1999), seien hier als Beispiele
Linder tbergreifender Projekte genannt. Aber auch die Lebenssituation, die Lebens-
stile und -strategien muslimischer Frauen in Deutschland waren Gegenstand einiger
Untersuchungen, die sich wiederum oftmals als Gegenpositionen zu der den 6ffent-
lichen Diskurs dominierenden Arbeit von Heitmeyer et al. (1997) verstehen.

Ich méchte mich hier auf drei Autorinnen beschrinken, deren Befragtengrup-
pen — vom Geschlecht und von teilweise geringeren religiés-institutionellen Bindun-
gen abgesehen — deutliche Analogien zu den hier befragten méinnlichen Jugendlichen
und jungen Erwachsenen aufweisen: es handelt sich ebenfalls um Angehérige der
zweiten und dritten Einwanderergeneration, sie sind (in der Regel) tiirkischer Her-
kunft, Kinder der so genannten Gastarbeiter, iiberdurchschnittlich gebildet und mo-
tiviert in Bezug auf gesellschaftlichen Aufstieg; sie Uben scharfe Kritik am ,traditio-
nellen® Islam und der mangelnden Bildung ihrer Eltern (vgl. Nokel 1999: 126). Sie
betrachten, so sie es denn — oftmals gegen den Willen der Eltern — tragen, das
Kopftuch als Mittel zur Erlangung cigenstindiger Identitit gegen die ethnisierende
Zuordnung als Auslinderinnen durch die Aufnahmegesellschaft, die die Anerken-
nung als Individuum verhindert (vgl. Nokel 1999: 128). Sie entwickeln einen alfernati-
ven Lebensstil mit ,,Komponenten einer methodisch-rationalen Lebensfithrung® die
im Gegensatz zur ,traditionellen® Kultur der Elterngeneration begriindbar ist und so
diskursfihig in der Mehrheitsgesellschaft wird (ebd. 129). Ein ,,neuer islamische Ha-
bitus® (ebd. 133) erweitert die Selbstbestimmungsrechte der Frauen und bietet Még-
lichkeiten zur Umordnung von (geschlechtsgenerierten) Machtbeziehungen (ebd. 135).
Durch Bezug auf cinen skripturalen Islam wird die traditionelle Hierarchie zugleich
bestitigt und demontiert: Lebenserfahrung dient schlieflich zur Legitimation des
eigenen Handelns (ebd. 135f.).

Klinkhammer (2000) untersucht ebenfalls Muslimas der zweiten Generation:
sieben Frauen von denen vier ein Kopftuch tragen®. Auch ihre Probandinnen sind
tberdurchschnittlich hoch gebildet und — in ihrer Selbsteinschitzung — sprachlich so
versiert, dass sie sich selber der Interviewsituation aussetzen (kénnen), ohne
zwangslaufig Missverstindnisse und damit mégliche Nachteile fiir die eigene Gruppe
zu (re-)produzieren. Einem hermeneutischen Ansatz entsprechend versteht Klink-

67 Die Literaturlisten von Biehl/Kabak (1999) oder Breuer (1998) geben einen ersten Uberblick.
Hinzuweisen ist auch auf die zahlreichen Verdffentlichungen Mernissis (u.a. 1987, 1992, 1993,
1996), die den westlichen Blick auf ,die islamische Frau konterkarieren.

68 Insgesamt fiihrte Klinkhammer 19 Interviews. Die Auswahl sollte ein méglichst groles Spekt-
rum von Einstellungen abdecken und zugleich Kopftuch tragende und das ablehnende Frauen
beriicksichtigen, die wiederum jeweils in Moscheevereine eingebunden bzw. nicht eingebunden
sein sollten (vgl. ebd. 115ff.).

45

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

hammer ,,gelebten Islam immer als ,gedeuteten® Islam* und wihlt deshalb ,,cine em-
pirisch-qualitative Erhebungsmethode [...], mit der die Deutungen und Sinnzusam-
menhinge durch die Befragten zu Wort kommen* sollen (ebd. 17). Wie in der vor-
liegenden Arbeit wird auch von Klinkhammer nach Lebensfiibrung gefragt. Dabei for-
dert die Erkenntnis, dass Max Webers Perspektive eine eurozentrische sei, zu prifen,
,wie die Befragten Immanenz (Alltagspraxis) und Transzendenz (Religiositit) auf der
Ebene der Handlungsorientierung aufeinander beziehen (ebd. 17£.).

Im Anschluss beschreibt Klinkhammer anhand von Einzelfalldarstellungen ver-
schiedene Formen von als ,Islamisierung® bezeichneten Prozessen. Islamisierung
kann so als ,,emanzipatorischer Akt“, als ,affirmative Aneignung der Tradition aus
Uberzeugung“, als ,,Einsicht in die Rechtleitung Allahs* als ,,Antwort auf die Suche
nach dem Sinn des Lebens®, als ,,Erkenntnis von Sinntranszendenz®, als ,,familidre
Alltags- und Festordnung®™ oder als ,kulturelle Selbstfindung®™ verstanden werden
(ebd. 122-244). Die hier aufgezihlten Formen werden dann einem bestimmten Ras-
ter entsprechend jeweils weiter aufgeschlisselt. Ob die Fallbeispiele, die hinter den
Interviewausziigen stehenden realen Personen, diese Raster hergeben, soll hier dahin
gestellt bleiben. Als Ergebnis wird von Klinkhammer (ebd. 283ff.) festgehalten, dass
sich ,,die religiose Lage der zweiten Generation tirkischer Musliminnen in Deutsch-
land als eine zunehmend heterogene® darstellt. Die Gemeinden dienen nicht linger,
wie noch fur die erste Generation, als ,,Ort zur Bewahrung des tiirkisch-islamischen
Lebensalltags in Deutschland®, sondern haben ,,kaum noch einen Bezug zu dieser
Form religiés-ethnischer Tradition. Die befragten Frauen — Klinkhammer stellt dies
quasi als ein Geschlechtsspezifikum heraus — ,,richten [...] ihre Aktivititen auf die
Institutionalisierung einer neuen, unterweisenden und reflektierenden Vermittlung
islamischer Inhalte und damit auf die Férderung einer Intellektualisierung islami-
scher Religiositit insgesamt™ (ebd. 283). Die sieben zuvor dargestellten Einzelfille
werden in der Zusammenfassung der Ergebnisse drei ,,Ausprigungen® zugeordnet:
Jeweils zwei Interviewpartnerinnen zeigten eine #raditionalisierende islamische oder eine
exklusivistische islamische Lebensfiihrung. Wihrend erstere Zugehorigkeit stirker durch
Hineingeboren-Sein als durch Entscheidung definierten, eigenen sich die zweiten
den Islam durch eine ,,die Person als ganze prigende Entscheidung® an (ebd. 286f.).
In der ersten Gruppe bleibt, trotz deutlich auszumachender Bildungstendenzen, die
Tradition wichtige Definitionsmacht. Das Verhiltnis zu den Eltern wird genauso wie
das Geschlechterverhiltnis nicht generell in Frage gestellt; das Verhiltnis zur Auf-
nahmegesellschaft wird von diesen Frauen dementsprechend als fremd und kulturell
abweichend beschrieben (ebd. 286). Fir die Frauen der zweiten Gruppe ,,gehort die
Abwehr von negativen Erfahrungen von Diskriminierung in der Aufnahmegesell-
schaft zur Selbstbehauptung als Muslimin®. Tirkentum und Islam stehen in weniger
enger Verbindung und geschlechtliche Emanzipation, so Klinkhammer, sei beinahe
das wichtigste Thema dieser Frauen (vgl. ebd. 287). Eine dritte Gruppe zeige eine

,universalisierende islamische Lebensfithrung. Deren Hinwendung zum Islam folge

46

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORETISCHE PERSPEKTIVE

universalistischen Motiven, zu denen weniger eine rituelle Praxis gehére als die
Thematisierung ihres Selbst. Islamische Lebensfiihrung zeige sich hier cher als eine
,religiose Suche nach universeller Wahrheit®, die zugleich nicht allein den Muslimen
oder dem Islam vorbehalten sei, sondern potentiell allen Religionen offen stehe (vgl.
ebd. 288).

Soziografisch weiter spezifiziert ist die von Nokel und Klinkhammer beschrie-
bene Gruppe bei Karakasoglu-Aydin (1999): hier handelt es sich um eine ,,empiri-
sche Untersuchung zu Orientierungen bei tirkischen Lehramts- und Pidagogik-
Studentinnen in Deutschland®. Die Befragtengruppe ist hier nicht zuerst nach Be-
kenntnis, Mitgliedschaft oder Zugehdorigkeit strukturiert, sondern die Auswahl griin-
det sich, neben dem gegebenen Berufs-/Ausbildungsaspekt, auf islamisch gepriigte Fa-
milienkontexte (ebd. 441) als individuellen Hintergrund.

Auf allgemeine Vergleiche von sowohl Re/giositit als auch Ergiehungsvorstellungen
in tirkischen Familien in der Tirkei und in Deutschland (ebd. 13-105) folgt unter
anderem eine an Geertz (1991) angelehnte Beschreibung der ,,Entwicklung von is-
lamischer Religiositit in der Moderne® (ebd. 115ff), die Verdnderungen von einem
ritualistischem Islam mit synkretistischen Elementen zu skripturalistischen Vorstel-
lungen eines klassischen, reinen Islam, der sich gegen ,,das Eindringen des Westens*
wehre und zugleich leichter ideologisch zu besetzen sei (ebd. 120£.).

Anhand ihres empirischen Materials bildet Karakasoglu-Aydin (183-228) vier
teilweise zusitzlich nach Sunnitinnen und Alevitinnen differenzierten Typologien,
die die Probandinnen als ,Atheistinnen’, ,Spiritualistinnen’, ,Laizistinnen® sowie
,pragmatische’ und ,idealistische Ritualistinnen® beschreiben. Fir diese Gruppen
werden dann jeweils familidre und religiése Erzichungsvorstellungen und die Selbst-
verstindnisse als angehende professionelle Pidagoginnen untersucht (239-411). Alle
Befragten teilten ein sikulares Grundverstindnis, dass Religiositit als private Ange-
legenheit von Einzelnen begreife (ebd. 442), und auch das Tragen des Kopftuchs sei
nicht zwangsliufig mit dem Wunsch gleichzusetzen, ,,der personlichen Religiositit in
allen Bereichen des Lebens Geltung zu verschaffen® (ebd.). Pluralismus, Demokratie
und individuelle Freiheit werden als grundlegende Idee der Moderne auch von sol-
chen unter den Befragten akzeptiert, die sich explizit ,fromme’, ,strenggldubige’
Muslime begreifen. Tatsichlich ,,(kann) Religiositit eine Ressource der zweiten
Migrant/-innengeneration sein, die sie aktiv und lebendig in ihren Eingliederungs-
prozess mit einbringen wollen® (ebd.). Wichtig fiir die hier verfolgten Fragestellun-
gen ist Karakasoglu-Aydins Erkenntnis, dass ,,religidse Orientierungen von Men-
schen aus islamisch geprigten Familienkontexten nicht auf die etwa in einem Kopf-
tuch ,sichtbare® Religiositit begrenzt (sind), sondern sich [...] in vielen Facetten (be-
wegen), zu denen auch islamisch iberformte atheistische und spiritualistische For-
men gehéren™ (ebd. 441). Fur die familidren Erziehungsvorstellungen folgt daraus,
dass auch bei manchen atheistisch orientierten Probandinnen religiése Erziechung als
,religiose Pflicht™ betrachtet wird (ebd. 443). Was dariiber hinaus ,6ffentliche® Er-

47

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

ziechung und Bildung angeht, wissen die Befragten aus eigenem Erleben wie aus ihrer
beruflichen Ausbildung, dass mit ihrem ,,Migrationshintergrund eine problematische
Wahrnehmung ihrer Person® (ebd. 443) verbunden ist, der eine bestimmte Diskurs-
form entspricht: die mehrheitsgesellschaftliche Forderung nach gesellschaftlichem
Austausch wird sehr wohl als ein Machtverhiltnis begriffen, in dem die eine Seite
bestimmt, was ausgetauscht werden soll (ebd. 445).

2.2 Theoretische Perspektive:

Gemeindebindung als Feld sozialer Differenzierung

Eine grundlegende These dieser Arbeit lautet, dass alle sozialen Mechanismen, wie
sie durch die Interviews Eingang in diese Studie gefunden haben, als Ausdruck von
Individualisierungsprozessen verstanden werden kénnen. Auch noch dann, wenn
AuBerungen der befragten Jugendlichen sich explizit gegen die individualisierte Mo-
derne richten, missen solche Stellungnahmen als Reaktionen auf diesen Prozess gese-
hen werden: ,,Nicht alle sozialen Gruppen (sind) gleichermaf3en individualisiert. Die
Frage nach der Milieuspezifik von Individualisierungsprozessen ist also durchaus
relevant. Allerdings wire unter diesen Voraussetzungen anzunehmen, dass sich An-
gehorige aller Milieus — auf je spezifische Art und Weise — mit diesen Prozessen aus-
einanderzusetzen haben, gleichgiiltig ob dies in Form der Ubernahme einer individu-
alistischen Ideologie, in Gestalt von Retraditionalsierung, in der Erfahrung von A-
nomie oder auf andere Weise geschicht. Wenn also Individualisierung ein institutio-
nell verankerter Prozess und ein kulturell dominantes Zurechnungsmuster ist, so
miisste man folgern, diirfte es kaum Milieus geben, die davon véllig unberiihrt blei-
ben, wenn auch die Ausdrucks- und Bewiltigungsformen und das Ausmal3, in dem
Individualisierungsprozesse zum Tragen kommen, véllig verschieden sein kénnen.“s
Wie sehr sich muslimische Jugendliche tirkischer Herkunft in ihren Selbstbildern
auf die Mehrheitsgesellschaft bezichen, wie diese Bilder in einem differenzierten
Prozess aus Abgrenzung und Identifikation entstehen, wird die Prisentation der
Ergebnisse in Kapitel 4 zeigen. Die im Folgenden vorgestellten soziologischen und
sozialphilosophischen Modelle bilden zusammen mit den auf die Disziplin zuge-
spitzten Aktualisierungen das Fundament, von dem aus die spezifischen Fragestel-
lungen, die jeweilige Herangehensweise und nicht zuletzt der Deutungsrahmen ent-
wickelt wurden.

69 Wohlrab-Sahr (1997: 32).

48

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORETISCHE PERSPEKTIVE

2.2.1 Georg Simmel: Individnation

Simmel folgend ist die Entwicklung von Begtiffen, Vorstellungen, Ideen dann als
Jortgeschritten zu bezeichnen, wenn sie sich von einer ersten zufilligen, naturgegebenen
Verkntpfung 16st, hin zu einer durch Denken und Zuordnen erweiterten.” Die zu-
fillige, naturgegebene Verkniipfung — der Zusammenhang, wie er durch Familie und
Sippe, Stamm und schliellich Nation erzeugt wird — verliert an Wirksamkeit, wenn
der Einzelne sich seinen eigenen Interessen gemdl in neue Koalitionen begibt, die
ihn mit gleichlautenden Interessen anderer, nicht seiner natiirlichen Umgebung zu-
gehoriger Personen verbinden. ,,Mit fortschreitender Entwicklung aber spinnt jeder
Einzelne ein Band zu Personlichkeiten, welche aufierhalb dieses urspriinglichen As-
soziationskreises liegen und statt dessen durch sachliche Gleichheit der Anlagen,
Neigungen, Titigkeiten usw. eine Beziehung zu ihm besitzen; die Assoziation durch
duBetliches Zusammensein wird mehr und mehr durch eine solche nach inhaltlichen
Bezichungen ersetzt™ (ebd. 457). Am Beispiel von Studentenschaften und Arbeitern
zeigt Simmel die sozialen Differenzierungsprozesse, die dem Einzelnen zunichst als
Einschrinkung zugunsten von Gruppeninteressen erscheinen mogen, die ihn aber, je
weiter solche Prozesse voran schreiten, schliellich als unverwechselbares Indivi-
duum ausweisen: Die Individualitit tritt durch ihre scheinbare Aufgabe in eine
Gruppe umso differenzierter in der individuellen Krenzung der sogialen Kreise neu her-
vor. Daraus resultieren Konflikte bis hin zur drohenden ZerreiBung; andererseits
wird die Einheit der Persénlichkeit gerade in der drohenden Spaltung erfahrbar (vgl.
ebd. 466ff.).

»Das bedeutendste und zugleich charakteristischste Beispiel diirfte die Religi-
onszugehorigkeit bieten, seit die fir die Weltgeschichte unermesslich wichtige L6-
sung der Religion von der stammesmafigen, nationalen oder lokalen Bindung ge-
schehen ist.“ In beiden Fillen — der Ubereinstimmung von Religion und Gemein-
schaft, Nation etc. oder ihrer Trennung — ,,spricht sich das Wesen der Religion
gleich vollstindig aus, nur jedes Mal in einer anderen Sprache oder auf einer anderen
Entwicklungsstufe® (ebd. 480). ,,Die Macht des religiosen Motivs ist nicht weniger
sichtbar, wo es gerade gegeniiber allen Verkniipfungen aus anderen Motiven heraus
unabhingig und kriftig genug ist, die Gleichgldubigen tber alle Verschiedenheiten
ihrer sonstigen Bindungen hinweg zusammenzuschlieBen® (ebd. 481). Das Chris-
tentum sei so eine ganz und gar individualistische Religion; der Christ nehme ,,die
Zugehorigkeit zu seiner Kirche in jede beliebige Gemeinschaft® mit (ebd. 481). Erst
wenn sich die religiése von der politischen, staatlichen, lokalen etc. Sphire 16se,
kénnten sich die politischen Interessen unterschiedlicher Konfessionen verbinden

(ebd. 482).

70 Simmel (1995: 456).

49

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Beileibe nicht ausschlieSlich durch die Arbeitsmigration der Turken, aber gerade in
ihr sichtbar und analytisch zu fassen, werden die beschriebenen Entwicklungen auch
fiir den Islam wirksam, eine Religion, die lange Phasen ihrer geschichtlichen Ent-
wicklung gerade von der Kontingenz von religitser, sozialer und — wenigstens dem
Anspruch nach — auch politischer Gemeinschaft ausgegangen ist.”

2.2.2 Karl Mannbeim: Generation

Klassenlage wie Generationenlage beschrinken die betroffenen Individuen auf einen
zeitlich und sozial bestimmten Ausschnitt allen Geschehens, d.h. ,,eine grole Zahl
der moglichen Arten und Weisen des Erlebens, Denkens, Fihlens und Handelns®
bleibt ihnen potenziell verschlossen. (Mannheim 1970: 528) Im Unterschied zur
JKlassenlage®, die durch 6konomische und soziale Bedingungen definiert ist, leitet
sich Generationslagerung aus ,Naturgegebenheiten® — dem Ablauf der Zeit, der Le-
benserwartung und Lebensdauer — her.”2 Die Generationenfolge wird durch das Ab-
treten alter zugunsten neuer Kulturtriger gewihrleistet. Partizipation am Ge-
schichtsprozess ist dem Einzelnen deshalb nur innerhalb einer zeitlichen Begren-
zung moglich. Nicht zuletzt daraus ergibt sich die ,,Notwendigkeit des steten Tradie-
rens der akkumulierten Kulturgiiter™ (ebd. 530).

Doch ,,nicht das Faktum der in der etlebbaren chronologischen Zeit erfolgten
Geburt [...] konstituiert die gemeinsame Lagerung im sozialen Raume, sondern erst
die daraus entstehende Méglichkeit an denselben Ereignissen, Lebensgehalten usw.
zu partizipieren und noch mehr, von derselben Art der Bewusstseinsschichtung aus
dies zu tun“ (ebd. 536). Die Differenzierung zwischen Zeitgenossen aus unter-
schiedlichen Generationen entsteht durch ,Erlebnisschichtung: Dieselben Erlebnis-
se werden anders verarbeitet, wenn sie in unterschiedlichen Lebensphasen gemacht
werden. Erste Eindriicke ergeben ein ,,natiirliches Weltbild* (ebd. 537): ,,.Die Pri-
dominanz der ersten Eindriicke bleibt auch dann lebendig, wenn der darauf folgende
Ablauf des Lebens nichts anderes sein sollte, als ein Negieren und Abbauen des in
der Jugend rezipierten ,natiirlichen Weltbildes‘. Denn auch in der Negation orientiert
man sich grundsitzlich am Negierten und ldsst sich ungewollt durch es bestimmen®

71  Wie eine Geschichte des Islam tatsdchlich differenzierter zu beschreiben ist, zeigt Bishara
(1993: 108): ,,Die [ersten vier; HLF] Kalifen benutzten den Islam nicht als politische Theotie;
sie schufen ihn. Der Islam als Rechtfertigung der Regierenden beginnt mit dem Bruch der
moslemischen Gemeinschaft und dem Kampf um die Macht. [...] Auch unter der Bedingung
der Einheit von Staat und Religion liegt bereits im Gebrauch der Religion als Instrument des
Staates der Keim der Sikularisierung®.

72 Dass die Lebenserwartung als ,natiirliche Grenze® selbstredend auch von klassen- und schicht-
spezifischen Faktoren abhingig ist und deshalb nur verkirzt als ,Naturgegebenheit® gefasst
werden kann, soll in diesem Zusammenhang vernachlissigt werden. Zu vermuten ist jedoch,
dass iiber die Lebenserwartung der ersten ,Gastarbeitergeneration® auch deshalb kaum Material
zuganglich ist, weil grofle Teile dieser Gruppe noch mit Erreichen des Rentenalters in die Tir-
kei remigriert sind.

50

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORETISCHE PERSPEKTIVE

(ebd. 537). Das ,grundsitzlich Negierte ist aber bei zwei aufeinander folgenden Ge-
nerationen je ein anderes. Darum erzeugt der Generationenwechsel eine Dialektik,
die fir ,,jene nicht geradlinige Entwicklung im Geschichtsprozess verantwortlich ist
(ebd. 537).

»Das Wesentliche an jedem Tradieren ist das Hineinwachsenlassen der neuen
Generation in die ererbten Lebenshaltungen. Das bewusst Gelehtte ist demgegen-
tber quantitativ und der Bedeutung nach von beschrinkterem Umfange®; im ,,Hi-
neinwachsen® manifestiert sich das natiirliche Weltbild. ,,Was [dagegen; HLF] be-
wusst gelehrt, anerzogen wird, gehért zu jenem Bestand, der im Laufe der Ge-
schichte irgendwann und irgendwo reflexiv geworden ist“ (ebd. 538). Die Spannung
aus dem natirlichen Fond des Bewusstseins und dem Anerzogenen stellt die Gene-
rationen in stindige Wechselwirkung. Weil die Generationenfolge kontinuierlich
erfolgt, verlaufen die dadurch angestoBenen Prozesse deshalb halbwegs reibungslos.

Ob cin Geburtsjahrgang es schafft, neue ,Kollektivimpulse®, ,Formungstenden-
zen‘ hervorzubringen und gerade dadurch im kontinuierlichen Fluss zu etwas be-
sonderem zu werden, hingt von ,,der gesellschaftlichen Dynamik® (ebd. 550) ab:
»Wenn gesellschaftlich-geistige Umwilzungen ein Tempo einschlagen, das den
Wandel der Einstellungen dermaBien beschleunigt, dass das latente kontinuierliche
Abwandeln der hergebrachten Etlebnis-, Denk- und Gestaltungsformen nicht mehr
moglich wird, dann kristallisieren sich irgendwo die neuen Ansatzpunkte zu einem
als neu sich abhebenden Impuls und zu einer neuen gestaltenden Einheit (ebd.
550). Diese Entwicklung kann entweder bewusst oder unbewusst ablaufen. ,,Das
Aktivwerden der in der Generationslagerung schlummernden Potentialitit [hingt
von| auBerbiologischen und auflervitalen Faktoren ab“ (ebd. 552). Diese Faktoren
der 6konomischen oder geistigen Sphire entscheiden dariiber, ob und wie sich die
Potentialitit entfaltet. Die biologischen Gegebenheiten bieten nur die Mdglichkeit, die
gesellschaftlich-geistige Strukturebene bringt die jeweilige Ausprigung hervor (vgl.
ebd. 553).

Genau diese Faktoren scheinen unter verschiedenen Altersstufen tiirkischer
Migranten derart wirksam zu werden, dass wenigstens auf absehbare Zeit die Gene-
rationen so deutlich unterschieden werden kénnen. Die natiirliche Kontinuitit des
Generationenwechsels ist voriibergehend auller Kraft gesetzt. Weil nahezu alle der
urspriinglich angeworbenen tirkischen ,Gastarbeiter* einer Altersgruppe angehérten,
die sich u.a. durch hohe soziale wie riumliche Mobilitit und kérperliche Leistungs-
fahigkeit auszeichnete, lassen sich eine zweite, dritte und schlief3lich vierte Generati-
on voneinander abgrenzen und sogar Geburtsjahrgingen zuordnen.” Die sozialen,
religidsen und politischen Umwilzungen, die durch den Prozess der Migration ange-
stoBen wurden, stellen zusitzlich ,Kollektivimpulse® im Manheimschen Sinn dar.

73 Wohl aus diesem Grund sind die Veréffentlichungen zu (tiirkischer) Migration und Generation
Legion; einschligige Bibliografien belegen das (s. Anm. 32).

51

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Giddens (1999: 33f.) folgend kénnen wir diese Entwicklungen auch als ,,Entbettung
sozialer Systeme® auffassen. Entbettung meint ,,das ,Herausheben® sozialer Bezie-
hungen aus ortsgebundenen Interaktionszusammenhingen und ihte unbegrenzte

<7y

Raum-Zeit-Spannen tibergreifende Umstrukturierung®.
2.2.3 Anthony Giddens: Handeln™

Moglich wird diese Umstrukturierung sozialer Beziehungen dadurch, dass alles
menschliche Handeln rekursives Handeln ist, fortwihrend die eigenen Bedingungen
selbst reproduziert und dabei reflexiv zugleich auf Vergangenheit wie auf seine aktu-
ellen Folgen Bezug nimmt, sich jenseits rdumlicher und zeitlicher Interaktionszu-
sammenhinge im Blick auf die Gegenwart kontinuierlich selbst reproduzierend.
Menschliches Handeln ist vor allem dadurch hinreichend als rekursiv und reflexiv
beschrieben, dass es gweckgerichtet ist und begriindet werden kann; genauso kénnen
diese Griinde jedoch auch willentlich im Dunklen bleiben (vgl. Giddens 1997: 52f.).7¢

Tradition ist dabei ,,cin Mittel fir den Umgang mit Zeit und Raum, das jede ein-
zelne Titigkeit oder Erwartung in das Kontinuum aus Vergangenheit und Zukunft
einbringt, die ihrerseits durch immer wieder eingesetzte soziale Praktiken struktutiert
werden. Die Tradition ist nicht vollig statisch, denn sie muss von jeder Generation
neu erfunden werden® (ders. 1999: 52f.). Fir das Verstehen der Aussagen jugendli-
cher Muslime, die heftig um Aneignung und zugleich Neu-Schépfung von traditio-
nellen Werten als Legitimation ihres Alltagshandelns ringen, verspricht diese Per-
spektive Gberaus ertragreich zu sein. ,,Die routinemifBige Ausgestaltung des Alltags-
lebens® schreibt Giddens (1999: 54), | steht in gar keinem inneten Zusammenhang
mit der Vergangenheit, auBBer insoweit, als das, ,was man friher getan hat’, zufillig
mit dem zusammenfillt, was sich im Lichte neuer Erkenntnisse in prinzipieller Weise
begrinden lisst. Eine Praktik aus Traditionsgriinden zu sanktionieren, geht nicht
mehr an. Die Tradition ldsst sich zwar rechtfertigen, aber nur im Hinblick auf Er-
kenntnisse, die ihrerseits nicht durch Tradition beglaubigt sind. [...] Denn eine ge-
rechtfertigte Tradition ist eine kostiimierte Tradition, die ihre Identitit nur der Re-
flexivitdt der Moderne verdankt®.”

Simmels soziale Differenzierung, Mannheims Deutung gesellschaftlicher Dynami-
ken als Folge des Generationszusammenbangs und schlieBlich der handlungstheoretische
Rahmen von Giddens — alles Handeln ist refursiv — liefern bedeutende Bausteine zum

74 Vgl. auch Kippenberg (1997: 265f.).

75 Giddens (1997; 1999).

76 S. dazu Anm. 139.

77 Vgl dazu: Beck-Gernsheim (1999: 26): ,,Die Tradition, auf die sich jede der [etwa innerhalb
einer Nation unterschiedlichen; HLF] Gruppen so gern beruft, ist in Wirklichkeit wiederum ein
hochst schillerndes Gebilde, ein Produkt von Nostalgie und Verklirung, Auswahl und Dramati-
sierung, bisweilen auch Filschung. Das, was Tradition heif3t, sich als Erbe vieler Jahrhunderte
darstellt, ist vielfach neueren Datums”.

52

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORETISCHE PERSPEKTIVE

Verstehen der Selbstbilder der befragten Jugendlichen. Um diese Bilder auch erkldren
zu kénnen, muss noch ein Aspekt hinzukommen: Die Jugendlichen konstruieren sie
durch Ablehnung und Zustimmung, durch Identifikation mit und Abgrenzung von
der Aufnahmegesellschaft. Die (cher) funktionalen Bedingungen des Austausches
zwischen gesellschaftlicher Mehrheit und der Minderheit der tiirkischen Migranten
miissen beschrieben werden. Goffman analysiert, welche Aspekte das Verhiltnis von
,stigmatisierter* Minderheit und der privilegierten Mehrheit der ,Normalen® prigen.”

2.2.4 Erving Goffman: Stigma

Jenseits der pathologisierenden Sicht, die Goffmans Mutmalungen deshalb eigen ist,
weil sie sich vordergriindig mit kérperlichen (Krankheit, Behinderung) und charak-
terlichen (Geisteskrankheit, Kriminalitit) Stigmata befassen, bietet seine Analyse
auch Erhellendes, was die spezielle Situation zwischen der Mehrheit, bei Goffman
,die Normalen‘, und Trigern so genannter phylogenetischer Stigmata, also solche von
Rasse, Nation und Religion angeht: In beiden Fillen ermdglicht eine gesellschaftliche
Ideologie den ,Normalen’, sich als héherwertig, den oder die Stigmatisierten dagegen
als minderwertig zu begreifen (vgl. Goffman 1998: 13£f.).

Stigmatisierte Individuen kommen dank dieser Ideologie nicht umbhin, sich sel-
ber mit deren Maf3stiben zu messen. Sie erwerben gesellschaftliche ,,Identitits-
Standards“ und wenden sie auf sich an, obwohl sie ihnen objektiv nicht entsprechen.
Auch deshalb, so Goffman weiter, ,,ist es unvermeidlich, dass es [das stigmatisierte
Individuum; HLF] hinsichtlich seines Ichs einige Ambivalenzen empfinden wird*
(ebd. 132). So wird es zu einem natiirlichen Bestreben stigmatisierter Individuen,
diesen Zustand zu iberwinden — zuerst dadurch, dass sie ihrer besonderen ,,Situati-
on einen zusammenhingenden Sinn verleihen® (ebd. 136). Ergebnis dieser Bemu-
hungen sind aber auch unterschiedliche Verhaltensweisen, Strategien und kommuni-
kative Techniken, jeweils bezogen auf die eigene und die Gruppe der Mehrheit. So
entwickelt sich ein innerer und ein duflerer Diskurs, der jeweils von ,,Identititspoli-
tik* (ebd. 153) bestimmt wird, zugleich ,Spezialisten® hervorbringt und bendtigt, die
sich wiederum in ihrer eigenen Gruppe und gegentiber den ,Normalen® taktisch un-
terschiedlich verhalten. T4uschen und Verbergen, jeweils abhingig von den Erfor-
dernissen einer konkreten Situation, konnen selbstverstindliche Teile eines solchen
Verhaltensrepertoires sein.

Tatsichlich sind die Grenzen zwischen Stigmatisierten und Normalen komplex
und durchlissig zugleich. Eine Analogie zu Simmels ,,Exkurs tiber den Fremden“”
witd deutlich, wenn es heil3t, dass ,,Stigmatisierte und Normale Teile voneinander
(sind); wenn der eine sich als verwundbar erweisen kann, muss erwartet werden, dass
es der andere auch kann“ (ebd. 167). Beide befinden sich in einem ,,sozialen Zwei-

78  Goffman (1998).
79  Dort heiBt es: ,,Der Fremde ist ein Element der Gruppe selbst®; s. Anm. 81.

53

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Rollen-Prozess, in dem jedes Individuum an beiden Rollen pattizipiert, zumindest in
einigen Zusammenhingen und in eineigen Lebensphasen. Der Normale und der
Stigmatisierte sind nicht Personen, sondern cher Perspektiven® (ebd. 170).

Zusammen mit Giddens® Feststellung, dass Menschen fihig sind, die Griinde ih-
res Handelns sowohl darzulegen, als auch zu verschweigen (s.0.), bietet Goffmans
Modell, das die Unterschiede moglichen Verhaltens, jeweils bezogen auf die eigene
stigmatisierte und die andere stigmatisierende Gruppe zeigt, Erklirungsmdéglichkeiten fiir
das Verhiltnis von tirkischen Einwanderern zur deutschen Mehrheitsgesellschalft,
von Muslimen zu Christen, aber auch, und das ist wiederum fur die Analyse wichtig,
der Kommunikation zwischen Interviewten und Interviewer.

Deshalb hat ,Zugehérigkeit® eine so groB3e Bedeutung fiir den Verlauf der Inter-
views und ihre Interpretation. Die befragten Jugendlichen sind eben nicht nur tirki-
sche Migranten, sie sind auch nicht ,irgendwie* Muslime oder ,Kulturmuslime®, son-
dern sie sind insbesondere Mitglieder von konkreten Gemeinden oder deren regel-
miBige Besucher. Darauf ist das Untersuchungsdesign abgestellt und der Interview-
leitfaden® trigt dem Rechnung. Zu beriicksichtigen ist aber auch, dass die Rolle des
Interviewers ihrerseits nicht unbestimmt sein kann: Er ist Erwachsener, Deutscher,
Wissenschaftler, Christ und durch alle vier Eigenschaften — im Sinne Goffmans:
perspektivisch — zu den Anderen gehérend. Die Eigenschaften beider, der Interview-
ten wie des Interviewers, werden mit bestimmtem Verhaltenserwartungen verbun-
den, und es ist unbedingt davon auszugehen, dass genau darum beide jeweils wissen.
Dieser Aspekt liegt, jenseits von lokalen oder nationalen Erfahrungen, in der Dyna-
mik des Verhiltnisses von Christen und Muslimen begrindet, die sich aus der
Wechselwirkung der jeweiligen Selbstbilder und Fremdbilder ergibt. So wird oft an-
genommen, dass Christen fiir Muslime Ungldubige seien, die zu bekdmpfen religio-
ses Verdienst ist. Das islamische Recht kennt zwar eine Aufteilung der Welt in die
des Islam (dar al-islam) und die der Feinde bzw. des Krieges (dar al-harb). Diese recht-
lichen Kategorien bilden jedoch #icht die besonderen Bezichungen ab, die zwischen
beiden Glaubensgemeinschaften von der Frithzeit des Islam bestanden. Es ist daher
unumginglich, das besondere Verhiltnis von Christen und Muslimen, wie es sich
historisch herausgebildet hat, zu beriicksichtigen. Wihrend Muslime Christen als ah/
al-kitab, als Lente des Buches anerkennen und Jesus als prophetischen Vorldufer Mu-
hammads, erscheint der Islam den Christen sehr oft als Haresie. In dieser Hinsicht
ist der Islam Christen grundsitzlich fremder geblieben als umgekehrt. Diese Art vor-
geformter Beziechungen entspricht dem, was Simmel tber die Begiehung zum Fremden
gesagt hat, dass sie ndmlich eine Einheit von Ferne ##d Nihe, Fremdsein eine positive
Beziechung darstellt, der eine spezifische Form zugrunde liegt: ,,Der Fremde ist ein
Element der Gruppe selbst“.81 Wenn es eingangs hiel3, dass der Forschungsansatz

80 Vgl. die Erlduterungen in Kap. 3 und 4.
81  Simmel (1995: 765).

54

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORETISCHE PERSPEKTIVE
einer dialogischen Struktur folge, ist das gemeint: Die Interviews sind genau kein

bloBes Abfragen von Sachverhalten, sie sind tatsdchlich interreligiéser und interkul-
tureller Dialog, und folgen auch deshalb den Strukturen, die Goffman beschreibt.

55

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. METHODOLOGISCHE PERSPEKTIVE: QUALITATIVE,
PROBLEMZENTRIERTE INTERVIEWS

Auch ohne die andauernde Rivalitit zwischen quantitativen und qualitativen Metho-
den in der Sozialwissenschaft aufnehmen oder gar fortfithren zu wollen, meine ich,
dass es Forschungsgegenstinde und Interessenlagen gibt, denen entweder die eine
oder aber die andere Methode jeweils angemessener ist. Wenn fir diese Untersu-
chung die Wahl auf qualitative Methoden fillt, hei3t das nicht, dass quantitative,
Jharte Methoden nicht ebenfalls erkenntnisgenerierend sein kénnten, nur belegt
nicht zuletzt die vielerorts gedufBlerte Kritik an der Heitmeyer-Untersuchung®, dass
das hier untersuchte Feld mit seinen spezifischen Problemlagen von einem quantita-
tiven Ansatz so nicht auszuleuchten gewesen wire. Nichtsdestotrotz fehlen bis heute
grofBe, umfassende und reprisentative Untersuchungen zu Bestand und Wandlungs-
prozessen islamischer Religion sowie zu Mitgliedschaft, Mitgliederstruktur, Gemein-
debindung und Gemeindestruktur islamischer Organisationen in Deutschland.s3 Das
ist beklagenswert, hat aber eine Ursache sicherlich auch datin, dass der individuelle
Sinn, den hiesige Muslime u.a. in ihren Gemeinden suchen, finden und durch ihre
Mitgliedschaft ausdriicken und dariiber hinaus die lebensweltliche Bedeutung von islami-
scher Religion in Deutschland noch lingst nicht erschopfend gualitativ beschrieben
wurde. Ohne solche Vorarbeiten diirfte es aber schwierig sein, entsprechende quan-
titative Fragestellungen und Untersuchungsitems zu elaborieren: sind sie doch ihrer
Natur nach — bezogen auf einzelne Personen — fragmentarisch und von Schitzungen
abhingig.8 Sinnstrukturen verweigern sich einer Kategorisierung nach Mal3 und Zahl;
erst wenn sie in ihren komplexen Kontexten aufgespurt werden, sperren sie sich
nicht linger der Beschreibung und dem Verstindnis als individuelle und kollektive
Deutungsmuster.

82 S.S.32-39.
83 Vgl Dichl/Utban 1999: 21f.
84 Vgl Weiss 1994: 2.

57

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

3.1 Problemzentrierte Interviews als

Sonderform des qualitativen Leitfadeninterviews

Die Debatte tiber qualitative Sozialforschung und ihre theoretisch-methodologi-
schen Voraussetzungen hat sich seit den 1970er-Jahren auch im deutschsprachigen
Raum in zahlreichen Hand- und Lehrbichern niedergeschlagen.ss Nicht zuletzt die
zahlreichen Neu- und Wiederherausgaben belegen, dass ihnen breite Rezeption und
permanente Weiterentwicklung gewiss ist. Fur diesen Rahmen soll es gentigen, die
genannten Verfahren nicht in ihrer Breite, sondern nur bezogen auf das qualitative
Interview — hier: das problemzentrierte Interview — zu diskutieren. Auch fiir diesen Spezi-
alfall liegen zahlreiche Verdffentlichungen vor, die die Methode entwickeln und fiir
neue Applikationsmdéglichkeiten modifizieren.s

Das problemzentrierte als Sonderform des gualitativen Interviews wurde zuerst von
Witzel (1982) beschrieben. Er versteht es als ,,forschungspraktische Einlosung der
Kritik an standardisierten Messverfahren® und folgert im Rekurs u.a. auf Glaser und
Strauss (1967), dass ,,der komplexe und prozessuale Kontextcharakter der sozialwis-
senschaftlichen Forschungsgegenstinde™ (Witzel 1989: 227) nur in offenen theoreti-
schen Konzepten zu erfassen sei, die einen kommunikativen Charakter der Daten-
gewinnung (vgl. ebd. 228f) voraussetzten. Die dem gegeniiber aus naturwissen-
schaftlichen Experimenten entlehnte ,Neutralitit® des Forschers, der den For-
schungsverlauf nicht durch personliches Eingreifen manipulieren wolle, kénne in
einem auf Kommunikation basierenden Erhebungsmodell nur scheitern: Gerade die
zur Schau gestellte Neutralitit des Forschers, wie sie idealtypisch unter Laborbedin-
gungen erreicht werden soll, wiirde bei den Befragten starke Reaktionen und Beein-
flussungen erzeugen (vgl. ebd. 229). Wiirde demgegeniiber die Befragungssituation
als Kommunikationssituation verstanden und dieses Verstindnis Teil der Methode,
kénnte die Reflexion der Interaktion zwischen Interviewer und Interviewten zusitz-
liche, weitergehende Erkenntnisse tiber den Forschungsgegenstand liefern, die ihrer
Natur nach durch standardisierte Verfahren nicht zu erreichen wiren.

Witzel legt fur problemzentrierte Interviews eine Programmatik vor, deren
Kernbestand ,,Problemzentriernng”, ,,Gegenstandorientiernng” und ,,Prozessorientiernng s’
bilden (vgl. ebd. 230-233). Unter diesen Vorgaben wird in Anlehnung an die Technik
qualitativer Interviews eine Kombination von Methoden zum FEinsatz gebracht, die

85 Um nur die aktuelleren bzw. aktualisierten zu nennen, vgl. Lamnek 1988, 1995; Flick 1995;
Kleining 1995; Mayring 1996. Weiss (1994) legt mit Learning from Strangers. The Art and Method of
Qunalitative Interview Studies ein sehr prignantes, tbersichtliches und praxisnahes Handbuch vor,
das sich von den genannten deutschsprachigen auch darin unterscheidet, dass es weniger darum
bemtiht ist, sich gegeniiber quantitativen Methoden als wissenschaftlich zu legitimieren.

86 U.a. Witzel 1982, 1989, 1996; Lamnck 1995; Strobl/Béttger 1996; Schmidt-Grunert 1999.

87  Das Kiriterium Prozessorientierung leitet sich wiederum von Glasers grounded theory approach her; vgl.
Witzel (1989: 233) und dessen Verweise auf Glaser 1978 und Glaser/Strauss 1967 an anderer
Stelle.

58

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METHODOLOGISCHE PERSPEKTIVE

sich zuerst dadurch auszeichnet, dass der Forscher mit einer umfangtreichen Vor-
kenntnis moglichst vieler Aspekte des zu untersuchenden Gegenstands operiert, die
zu einem wissenschaftlichen Konzept verdichtet dem Interviewleitfaden zugrunde
liegen. Dieses Konzept muss offen sein und durch die Aussagen der Befragten
gleichzeitig Gberprift und permanent modifiziert werden. Dadurch 16st sich der Wi-
derspruch zwischen der qualitativen Methodologie, wie sie idealtypisch vom narrati-
ven Interview reprisentiert wird, und dem hier zum Einsatz gebrachten Vorwissen
des Forschers auf (vgl. Witzel 1989: 231; Lamnek 1995: 74f)). Der Prozesscharakter
bezieht sich dementsprechend nicht nur auf einzelne Interviewsituationen, sondern
auf den gesamten Forschungsverlauf und Erkenntnisgewinn.

Der Interviewleitfaden, ,,den der Forscher aus seinen Vortberlegungen zum
Problembereich entwickelt hat [...], dient vor allem dazu, all jene Themenbereiche,
die der Befragte von sich aus angesprochen und erschépfend behandelt hat, auf der
Liste zu streichen. [...] Andererseits dient der Fragebogen eben auch dazu, nicht be-
handelte Gegenstinde auszusondern und nachzufragen. Der Leitfaden ist also insge-
samt als Gedichtnisstiitze und Orientierungsrahmen in der allgemeinen Sondierung
zu sehen” (Lamnek, 1995: 77). Zusitzlich zum Leitfaden kommen bestimmte Fra-
getechniken als ,,verstandnisgenerierende Kommunikationsstrategien' zum Einsatz, die Wit-
zel als ,, Zuriickspiegelung™, ,,Verstandnisfrage’ und ,,Konfrontation kennzeichnet (Witzel
1989: 244-250; Lamnek 1995: 76). Die Methode der Konfrontation gilt als die sensi-
belste, weil sie schlimmstenfalls das Vertrauensverhiltnis zwischen Interviewer und
Interviewten als Voraussetzung qualitativer Datenerhebung nachhaltig stéren und
zerstoren kann. Dass gerade diese Fragetechnik fir die vorliegende Untersuchung
grofle Bedeutung hat(te), ergibt sich aus der Rollenverteilung, die nicht allein dem
Muster Interviewer-Befragte folgt, sondern sich auch durch die Zuschreibungen von
jeweils deutsch-nichtdeutsch, Mehrheit-Minderheit, christlich-muslimisch, jugend-
lich-erwachsen weiter konkretisiert. Solche Zugehérigkeiten sind immer auch Aus-
druck von Vorurteilsstrukturen, die selbstredend bei der Interpretation der Ergeb-
nisse berticksichtigt werden missen, weil sie nicht ohne Einfluss auf die Kommuni-
kationsstrategien bleiben.

Die Auswahl der zu Befragenden unterscheidet sich wesentlich von den Aus-
wahlkriterien standardisierter Erhebungen. Im Gegensatz zu diesen geht es hier
nicht vorrangig um Reprisentativitat, sondern um Informationen der subjektiven Ebene
der Befragten und die Qualitit ihrer Aussagen (vgl. Schmidt-Grunert, 1999: 36). Die
Aufgabe lautet, ,,ein méglichst zutreffendes Set der relevanten Handlungsmuster in
einer sozialen Situation herauszufinden® (Lamnek 1995: 92). Allerdings , kénnte et-
wa der Fall eintreten, dass solche Personen, die ein typisches Deutungsmuster sozi-
aler Realitdt aufweisen, gerade diejenigen sind, die nicht zu einem Interview bereit-
stehen (aus welchen Grinden auch immer) und von daher nicht in die Analyse Ein-
gang finden (Man denke nur an die Untersuchung von Randgruppen)® (ebd. 92). Die
Auswahl der Befragten ist deshalb eine wichtige Quelle von Verzerrungen: ,,Gerade

59

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

bei der Durchfithrung qualitativer Interviews spielen fast immer informelle Kontakte
zu den zu untersuchenden Personen oder Gruppen von Handelnden eine wichtige
Rolle bei der Auswahlentscheidung. Deshalb kann der Forscher nicht sicher sein, ob
diese informellen Kontakte so weitreichend und umfassend sind, dass er alle rele-
vanten und typischen Handlungs- und Deutungsmuster erfasst hat (ebd. 93). Aber
dhnliche Einschrinkungen gelten auch fir quantitative Ansitze und reprisentative
Untersuchungen, die von solchen Fehlerquellen ebenfalls nicht frei sind.

Bestandteil qualitativer Untersuchungsmethoden ist, dass die Daten im ausge-
wihlten sozialen Feld erthoben werden miissen. Eine vertraute Umgebung vermeidet
fir die Befragten Unsicherheiten, die eine weitere Verzerrung bedeuteten. Wenn der
Forscher Anlass und im problemzentrierten Interview eben auch das Thema der
Interaktionsbezichung (vor-)formuliert, sollten die Befragten doch gewiss sein kén-
nen, den Verlauf des Interviews wenn nicht vorzugeben, dann doch aktiv mit zu
bestimmen. ,,Der Interviewer passt sich den Denkstrukturen und dem Sprachver-
mogen des Befragten an. Jede Fremddetermination wire nicht nur behindernd, son-
dern sogar schidlich. Der Befragte gestaltet inhaltlich und sprachlich; letzteres insbe-
sondere deshalb, weil er sein Sprachvermdgen nicht kurzfristig nach oben verindern
kann® (ebd. 96). Trotzdem ,,ist aber auch das qualitative Interview insoweit keine
Alltagssituation, als es sich um eine asymmetrische Interaktionsbeziehung zwischen den
beiden Partnern handelt. Der Interviewer ist wihrend des Interviews eher passiv,
wenngleich er versucht, den zu Befragenden zu weiteren Auﬁerungen zu motivie-
ren® (ebd. 105). Eigene Beitrage, Schilderungen und Einschitzungen des Intervie-
wers &onnen einen Platz haben, um zu demonsttieren, dass die Interviewsituation
grundsitzlich repressionsfrei ist, und damit potentiellen AuBlerungen der Befragten
zusitzliche Stimuli bieten. Der Befragte soll ,,das Gefiihl (haben), trotz der asymme-
trischen Situation, dass er personlich das Interview strukturiert und determiniert,
dass seine Relevanzstrukturen von Bedeutung und dass ,irrationale Springe* ausge-
schlossen sind. Hat nidmlich der Interviewer ein angenehmes Klima geschaffen, so
hat der Befragte im Regelfall keinerlei Bedenken, auf seinem Sprachniveau lingere
Zeit uber sich und seine Erfahrungen zu berichten oder zu erzihlen® (ebd. 100).

Den Unterschied zur Alltagskommunikation betont auch Weiss (1994: 8), indem
er auf die Rollen hinweist, denen das Verhalten von Befragtem und Interviewer je-
weils folgt. In ,normalen‘ Konversationen kann potenziell jeder Teilnehmer gleich-
berechtigt die Gesprichsthemen und -schwerpunkte setzen. Im Interview verhilt es
sich dagegen so, dass ,,the respondent provides information while the interviewer, as
a representative of the study, is responsible for directing the respondent to the topics
that matter to the study (ebd. 8). Das cher passive Verhalten, wie Witzel und Lam-
nek es flir den Forscher fordern, stellt sich hier als ein anderes dar, insofern es aus
dieser Sicht immer auch strategisches Verhalten ist, das auf den Erhalt von Informati-
on zielt. Dieser Gedanke findet sich bei Bourdieu (1998: 780) weitergefithrt, wenn er

schreibt, dass — eben weil die Beziechung zwischen Interviewer und Befragtem unge-

60

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METHODOLOGISCHE PERSPEKTIVE

achtet aller spezifischen Eigenheiten soziale Bezichung bleibt — vielfiltige Effekte
bertcksichtigt werden miissen, ,,denn bereits in der Struktur der Befragungsbezie-
hung an sich sind alle méglichen Verzerrungen angelegt. Es geht darum, diese Ver-
zerrungen zu erkennen und zu kontrollieren, und dies eben genau in der Ausiibung
ciner Praxis, die reflektiert und methodisch sein kann, ohne die Anwendung einer
Methode oder die praktische Umsetzung einer theoretischen Reflexion zu sein®
(ebd. 780). Die Zuriickweisung von ,Methode‘ und ,Reflexion® bei Bourdieu bezicht
sich darauf, dass, wie er meint, auch qualitative Ansitze in ihrer Methodologie allzu
leicht versucht seien, sich an den Forderungen jener Disziplinen zu orientieren, die
im Wissenschaftskanon tber die groBere Anerkennung verfiigten, nimlich strikter
naturwissenschaftlich orientierte oder solche, die denen ihre Paradigmata entlehnten
(vgl. ebd. 779). Stattdessen miisse ,,man sich um einen reflexiven Umgang mit den
Errungenschaften der Sozialwissenschaften (bemithen), um die Effekte der Umfrage
zu kontrollieren und die Befragung auf der Grundlage der Beherrschung der unum-
ginglichen Effekte einer Befragung durchzufithren. Denn der positivistische Traum
von der perfekten epistemologischen Unschuld verschleiert die Tatsache, dass der
wesentliche Unterschied nicht zwischen einer Wissenschaft, die eine Konstruktion
vollzieht, und einer, die das nicht tut, besteht, sondern zwischen einer, die es tut,
ohne es zu wissen, und einer, die darum weil3 und sich deshalb bemiiht, ihre unver-
meidbaren Konstruktionsakte und die Effekte, die diese ebenso unvermeidbar her-
vorbringen, méglichst umfassend zu kennen und zu kontrollieren (ebd. 781).88

Um diese Effekte, die erst durch das Eindringen des Interviewers in die Sphire
des Befragten entstehen, kontrollieren zu kénnen, ist es unumginglich, sich mit den
Griinden auseinanderzusetzen, die wiederum die Befragten zum Eintritt in diese
besondere Form einer sozialen Bezichung, die das Interview darstellt, bewegen.
,,Der Interviewer muss sich also zunichst einen Eindruck davon verschaffen, wie
grof3 und welcher Art das Gefille zwischen dem Gegenstand der Umfrage, wie er
vom Befragten verstanden und interpretiert wird, und dem Gegenstand in seinen
cigenen Augen ist, um daraus die entstehenden Verzerrungen mindern oder um zu-
mindest verstehen zu kénnen, was gesagt werden kann und was nicht. Es geht also
darum, die Zensur zu begreifen, die bewirkt, dass bestimmte Dinge nicht gesagt
werden, und die Beweggriinde dafiir zu erkennen, dass andere betont werden® (ebd.
781).

Der Interviewer bestimmt Spielregeln und eréffnet das Spiel; eine Asymmetrie,
die durch gesellschaftliche Unterschiede (Teilhabe an kulturellem Kapital) noch be-

88 Wie andere Autoren von Hand- und Lehrbtichern weist auch Lamnek (1995: V) darauf hin,
dass ,,qualitative Sozialforschung auf allen (meta-)theoretischen Ebenen und in allen Phasen
kein monolithisches, homogenes und eindeutig identifizierbares Konzept (ist); sie kann viel-
mehr wissenschaftstheoretisch, methodologisch, methodisch und soziologisch-theoretisch un-
terschiedlich gefasst werden, weshalb eine vereinheitlichende Darstellung den jeweils differen-
zierenden und nuancierenden Positionen kaum gerecht werden kann®.

61

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

tont wird. ,,Der Markt der sprachlichen und symbolischen Giiter, der anlisslich des Inter-
views entsteht, variiert seiner Struktur nach in Abhingigkeit von der objektiven Be-
ziechung zwischen dem Interviewer und dem Interviewten oder, was auf dasselbe
hinauslduft, in Abhingigkeit von der Relation zwischen dem einem jeden von ihnen
verfiigharen Kapital jeglicher, insbesondere aber sprachlicher Art™ (ebd. 781f.). Sol-
che Effekte miissen kontrolliert werden, ,,um die symbolische Gewalt, die durch die Inter-
viewbeziehung ur Ausiibung kommen kann, so weit wie miglich u redugieren’ (ebd. 782).

Bourdieu versucht diese Stérungsméglichkeiten auszugleichen, indem er fordert,
dass Interviewer und Befragter sich gesellschaftlich méglichst nahe sein sollten, um
durch ecinen vertrauensvollen Kontakt ,gewaltfrei‘ kommunizieren zu kénnen. Nur
so ,,kann sich der Befragte aufgrund dessen, dass einer am Platz des anderen stehen
konnte, davor sicher fithlen, dass seine subjektiven Beweggriinde nicht auf objektive
Usrsachen und seine als freie Wahl erlebten Entscheidungen nicht auf die Folge ob-
jektiver, in der Analyse offengelegter Determinismen reduziert werden. [...] In die-
sem Fall (ist) aulerdem sichergestellt, dass ein unmittelbares und stindig neu besta-
tigtes Einvernehmen hinsichtlich der Vorverstindnisse zu den Inhalten und Formen
der Kommunikation besteht. Dieses Einvernchmen bestitigt sich in Form eines
Aussendens von fiir beide verstindlichen Signalen, das nur schwer bewusst und ab-
sichtlich produziert werden kann, eines Aussendens all dieser nichtverbalen Zeichen,
die den verbalen beigefiigt sind und entweder anzeigen, wie diese oder jene Aussage
interpretiert werden muss, oder wie der Gesprichspartner sie interpretiert hat* (ebd.
783). Sichetlich sind die Moglichkeiten, gesellschaftliche Distanz aufzuheben, be-
schriankt und wohl nur im Idealfall zu erreichen; und tatsachlich minimierten sich die
Moglichkeiten, tiberhaupt irgendetwas zu sagen, wenn die Beteiligten eines Inter-
views in allem tbereinstimmten. Es geht also um einen Mittelweg zwischen Zozaler
Ubereinstimmung und totaler Divergenz (vgl. ebd. 785¢.).

Gerade fiir die vorliegende Untersuchung ist nicht davon auszugehen, dass sich
alle gesellschaftlichen Unterschiede ausgleichen lieBen. Fir diesen Fall rit Bourdieu
dem Forscher einerseits, sein Verhalten in der Interviewsituation, aber auch die Ef-
fekte, die sich aus verschiedenen sozialen Stellungen ergeben, als Teil einer ,Kon-
struktionsarbeit® zu begreifen. ,,Wenn man keine Moglichkeit hat, die sozialen Ef-
fekte der aus gesellschaftlicher Distanz erwachsenden Asymmetrie zu neutralisieren
oder vortibergehend auszuschalten, kann man auf méglichst geringfiigic von den
Effekten dieser Befragungssituation gebrandmarkte AuBlerungen nur zum Preis einer
stindigen Konstruktionsarbeit hoffen. [..] Auch wenn der Soziologe von seinem
Interviewpartner gesellschaftlich noch so weit entfernt ist, kann er ihm dennoch das
Gefiihl geben, mit gutem Recht das zu sein, was er ist, wenn er ihm durch seinen
Tonfall und vor allem durch den Inhalt seiner Fragen vermittelt, dass er sich gedank-
lich in ibn bineinversetzen kann, ohne jedoch dabei so zu tun, als bestehe die gesell-
schaftliche Distanz zwischen ihnen nicht (im Gegensatz zur populistischen Perspek-
tive, deren blinder Fleck genau in ihrem eigenen Standpunkt besteht)” (ebd. 786).

62

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METHODOLOGISCHE PERSPEKTIVE

Das bedeutet auch, im Einzelfall fiir den Befragten Partei zu ergreifen, und trifft sich
wohl mit dem Verhalten, das Lamnek (1995: 105) als notwendige ,Solidarisierung
beschreibt.

Dieses Vorgehen verlangt, das Interview so zu fithren, ,,dass der Befragte in dem
Interview und generell in der Situation einen Sinn erkennen kann. Und es duf3ert sich
vor allem in der Fragestellung: Genau wie die Antworten, die es hervorbringt, leitet
sich auch die Fragestellung von einer verifizierten Reprisentation der Bedingungen
ab, in denen sich der Befragte befindet und deren Produkt er ist. Das heif3t, der In-
terviewer hat nur dann eine gewisse Chance seinem Gegenstand gerecht zu werden,
wenn er ein enormes Wissen tiber ihn hat, welches er entweder im Laufe eines gan-
zen Forscherlebens oder, auf direktere Weise, im Laufe vorausgehender Gespriche
mit dem Befragten selbst oder mit Informanten gewonnen hat“ (Bourdieu 1998:
786f.). Ohne dieses Wissen kann der Forscher in einer Interviewsituation nicht frei
und spontan — den Befragten tatsichlich zugewandt — agieren. Die Befragten sind
umgekehrt auf dieses offene Klima angewiesen, um nicht nur im Interview ihre Sicht
der Dinge ausdriicken zu kénnen, sondern um — im Fall eines gelungenen Interviews
— die eigene Sicht iberhaupt erst ,,durch dieses Zur-Sprache-Bringen® entdecken
(vgl. ebd. 791£)).8

»Entgegen der Illusion, man koénnte durch das Ausschalten des Beobachters
Neutralitdt erzeugen, gilt es also paradoxerweise einzugestehen, dass alles ,Spontane’
konstruiert ist, aber in einer realistischen Konstruktion™ (ebd. 793). Dazu gehort, dass
nicht nur die ,,aktuelle Struktur der Interaktion als marktmiBiger Austausch®, son-
dern auch ,,die Struktur des gesellschaftlichen Raumes®, in die die Befragten gestellt
sind, in die Analyse einbezogen wird (ebd. 793). Zwischen der inneren Uberein-
stimmung von Interviewer und Befragtem, der férdernden Anteilnahme des Inter-
viewers ,,und dem Aufdringen einer Problematik, wie es viele Meinungsumfragen in
ciner Illusion von ,Neutralitit” mit ihren unnatiirlichen und gekinstelten Fragen
vollziehen, liegen Welten® (ebd. 794).

3.2 Die Interviews:

Zugang, Zielgruppenbestimmung und Teilnehmerauswahl

Das gesamte Forschungsvorhaben war in drei Phasen aufgeteilt: Neben den Litera-
turrecherchen, einer methodischen Festlegung und dem Entwurf eines Interviewleit-

89  Tatsichlich hat sich im Nachhinein erwiesen, dass mehrere der an den Interviews beteiligten
Jugendlichen noch tber einen lingeren Zeitraum mit Freunden und/oder Eltern tiber die In-
terviews diskutiert haben. Dabei stellten sie nicht selten fest, dass manche ihrer Ansichten und
Deutungen sich erst in der Interviewsituation entwickelt hitten oder ihnen tiberhaupt bewusst
geworden wiren. Das Zur-Sprache-Bringen Bourdieus (s.0.) bedeutet also auch, dass der Intervie-
wer in die Bewusstseinsbildung der Befragten einwirkt, indem er ihnen von AuBlen Anlass zur
Selbst-17ergewisserung gibt.

63

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

fadens sollten parallel bestehende Kontakte zu islamischen Einrichtungen erneuert
und vertieft, dort auch unter den ,Funktiondren® fiir das Vorhaben geworben, die
Erhebungsgruppe festgelegt und Interviewpartner ausgewihlt werden. Anschlieend
war ein Zeitraum mit bestindigem Kontakt zu ausgewihlten Moscheegemeinden
vorgesehen. Wihrenddessen sollten Interviews gefithrt, verschriftet und vorldufig
ausgewertet werden. Die letzte Phase sah die abschlieBende Auswertung der Proto-
kolle, eine systematisierende Interpretation des gewonnenen Materials, eine abschlie-
Bende Prifung der untersuchungsleitenden Hypothesen und schliefllich die Abfas-
sung der Dissertation vor. Verdnderungen ergaben sich vor allem fiir die zweite Pha-
se. So war zu realisieren, dass sich (Gruppen-)Strukturen in den Jugendabteilungen
der ausgewihlten Moscheegemeinden teilweise sehr rasch verdnderten, vor allem
wenn es ibergemeindliche Angebote offener Jugendarbeit von ehrenamtlichen — was
die Regel ist — Mitarbeitern gab, die Jugendliche aus dem gesamten Stadtgebiet errei-
chen. Um hier kontinuierlichen Kontakt zu pflegen, hitten die Treffen in geringeren
zeitlichen Abstinden erfolgen mussen. Dartiber hinaus stellte sich die Bereitschaft
der Jugendlichen, sich an meinem Vorhaben zu beteiligen, als abhingig von ver-
schiedenen Faktoren heraus. Zum einen prigen islamische Feste und Feiertage das
religidse, soziale und — mindestens in der Migration — auch das politische Leben im
Jahresverlauf.® Andererseits waren die Gesprichspartner als Schiiler, Auszubildende
und Studenten unterschiedlichen Anforderungen ihrer jeweiligen Ausbildungen un-
terworfen: So war zum Beispiel wihrend Klausuren- und Prifungsphasen an Schu-
len oder Hochschulen niemand bereit, mehrstiindige Interviews zu geben. Dazu ka-
men Ferien- und Utrlaubszeiten, wihrend derer viele Jugendliche entweder Praktika
absolvierten, Ferienjobs nachgingen oder aber verreist waren.”! Schliefllich stellte
sich heraus, dass die anfinglichen Pline, begleitend teilnehmende Beobachtung zu
betreiben, nicht wie geplant zu realisieren waren. Wann immer ich als Besucher in
einer Moschee oder den zugehdrigen Jugendtreffs war, wurde ich eben auch als Be-
sucher wahrgenommen. Mein Auftreten unterbrach in der Regel den ublichen Ab-
lauf. Statt dessen war ich Gast und wurde auch entsprechend behandelt: Man bat
mich zum Tee und mehrere Anwesende bemiihten sich um ein Gesprich mit mir.
Daraus ergaben sich allerdings etliche Méglichkeiten, die Fragestellung zu tberprii-
fen und um den Blickwinkel der Zielgruppe, muslimische Jugendlicher tiirkischer

90 Viele Kontakte zu offentlichen und/oder politischen Institutionen bzw. ihren Vertretern sind
saisonal unterschiedlich: So bietet alljahrlich der ramazan-Monat Gelegenheit, offizielle Einla-
dungen an die genannten Vertreter auszusprechen. Die Gemeinden richten dann hiufig grof3e
Empfinge fiir solche Giste aus, die sie als Multiplikatoren fiir ihre Sache ansehen.

91 Durch den Kontakt mit Jugendabteilungen der Gemeinden musste zunichst das Profil der
Untersuchung modifiziert werden: Waren urspriinglich Jugendliche im Alter von ca. 15 bis 20
Jahren als zu untersuchende Altersgruppe anvisiert worden, stellte sich heraus, dass die Alters-
spanne der tatsichlichen Besucher solcher ,jugendspezifischen® Einrichtungen deutlich breiter
gefasst ist, dass der Begriff ,Jugendlichkeit® in den islamischen Gemeinden eine andere Deutung
erfahrt als iiblicherweise.

64

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METHODOLOGISCHE PERSPEKTIVE

Herkunft, zu erweitern. AuBlerdem fanden sich in solchen eher informellen Kreisen
manche der spiteren Interviewpartner. Diese eher zwanglosen Begegnungen wurden
in zahlreichen Gedichtnisprotokollen festgehalten.

Im ,offizielleren® Rahmen von acht Interviews wurden Jugendliche der ausge-
wihlten Altersgruppe befragt, die bis auf einen, der im Kleinkindalter im Rahmen
des Familiennachzugs nach Bremen kam, alle in Bremen oder dem nordwestdeut-
schen Umland geburtig sind. Bis auf cinen Gesprichspartner haben alle in ihrer
Kindheit Qur'an-Kurse in hiesigen Gemeinden besucht, wobei die Intensitit dieser
Kurse je nach Gemeinde und dem Interesse der Jugendlichen vatiieren kann. Zwei
Gesprichsteilnehmer, geburtige Bremer, verbrachten ihre Kindheit vom schul-
pflichtigen Alter an und bis zum Ende der tiirkischen Schulpflicht in der Tirkei. Die
Gespriche fanden in Kleingruppen von durchschnittlich drei bis vier Teilnehmern
und ausnahmslos in den Riumen der betreffenden Gemeinden statt. In der Regel
gab es ein oder mehrere vorbereitende Treffen mit den spiteren Interviewteilneh-
mern. Drei Gespridche mit jungeren Teilnehmern sind nach Vorgesprichen mit alte-
ren ,Funktionstrdgern® der Jugendabteilungen, die jeweils zusammen mit alteren Ju-
gendlichen befragt wurden, zu Stande gekommen. In allen Vorgesprichen ging es
wesentlich darum, fir die Bereitschaft, sich den Interviews zu stellen, zu werben.
Dabei stellte sich heraus, dass unter den Jugendlichen einiges Misstrauen gegeniiber
der nicht-muslimischen Offentlichkeit im Allgemeinen, im Besonderen aber gegen-
tber (sozialwissenschaftlichem) universitirem Forschen ziber Muslime besteht. Gera-
de auch die nicht-muslimische Religionswissenschaft erfihrt breites Misstrauen. So
hieB3 es hiufiger, dass das von Religionswissenschaftlern verbreitete Wissen tiber den
Islam zu groBen Teilen schlicht falsch sei und — kolportiert iber die Medien, aber
auch im Schulunterricht — zu zahlreichen Missverstindnissen innerhalb der Gesell-
schaft verantwortlich beitrage. Ziel der Vorgespriche war deshalb zunichst, das
Vorhaben von den durch die Jugendlichen oftmals zu recht kritisierten Veréffentli-
chungen abzusetzen, indem ihnen gegeniiber eine zwar nicht unkritische, aber doch
deutlich wohlmeinende Haltung gegentiber dem Islam und den organisierten Musli-
men in Deutschland eingenommen wurde. Insbesondere im Hinblick auf Integrati-
on, ein Begriff, der fir die Jugendlichen insgesamt eher negativ besetzt ist, weil sie
die Erfahrung machen, dass damit landldufig eine Preisgabe ihrer kulturellen Eigen-
heiten? verbunden ist, musste, weil er dennoch im Kontext religiéser Bindung abge-
fragt werden sollte, eine deutliche Abgrenzung zu Integrationsvorstellungen der Ge-
sellschaft vertreten werden. Dazu war es wichtig zu bekunden, dass religiése Zuge-
hérigkeit im Untersuchungsdesign grundsitzlich als eine /fegitime Form der gesell-
schaftlichen Teilhabe, der Vergesellschaftung, aufgefasst wiirde. Trotzdem sicherten
sich einige wenige Jugendliche im Vorfeld der Interviews ausdriicklich die Méglich-

92 Unabhingig davon, ob solche kulturellen Eigenheiten® tatsichlich eine lebensgeschichtliche
Verankerung und welche Relevanz sie fiir das Alltagsleben haben.

65

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

keit zu, unabhingig bzw. zusitzlich zu den gestellten Fragen ejgene Stellungnahmen
abzugeben, wenn sie den Eindruck hitten, dass der Interviewleitfaden an ihren Ein-
stellungen vorbeiginge oder ihnen gar zuwiderlaufe. Allerdings wurde von dieser
Moglichkeit tatsichlich kaum Gebrauch gemacht: Nur in einem Interview wurde
gegen Ende ein Teilnehmer an diese Option erinnert; er zeigte sich aber mit dessen
Verlauf und Inhalt zufrieden, sodass er sich auf eine kurze Erginzung beschrinkte.?
Zusitzlich wurde allen Gesprichsteilnehmern angeboten, dass sie nach der
Transkription der Tonbandprotokolle die Abschriften ausgehindigt bekimen und —
fallweise — Korrekturen vornehmen kénnten. Dieses Angebot wurde als eine weitere
vertranensbildende MaBinahme von den Teilnehmern begrifit; Gebrauch gemacht hat
aber schlieBllich keine der befragten Gruppen davon. Insgesamt stellte sich heraus,
dass ein niheres Kennenlernen von Befragten und Interviewer und die Bereitschaft
des Letzteren, kritische Riickfragen zuzulassen und sich ihnen zu stellen, eine wich-
tige Voraussetzung fir das Gelingen darstellte. Der persénliche Eindruck aus den
Vorgesprichen war dafiir ebenso entscheidend wie auch Referenzen, die in fritheren
Projekten erworben wurden und nun ins Spiel gebracht werden konnten.%* Die Ge-
spriche verliefen durchweg in einer freundlichen Atmosphire. Stets mit frischem
Tee und mitunter auch Gebick versorgt, iiberschritt ihre Dauer oftmals den gesetz-
ten zeitlichen Rahmen. Fast alle Jugendlichen waren hochmotiviert und zeigten
deutliches Interesse, ihre Sicht, ihr Bild des Islam zu vermitteln. Und hiufig war es
eben nicht ein Spiel von Fragen und Antworten, sondern eine lebhafte Diskussion,
bei denen sich die Jugendlichen nicht scheuten, sich untereinander zu kritisieren und
auch abweichende Standpunkte einzunehmen.

Allein die Interviews mit den Jingeren innerhalb der Befragtengruppe verliefen
streckenweise etwas ,steifer — sicherlich hatte das mit dem groBeren Altersunter-
schied zwischen Interviewer und Interviewten und mit ,Statusfragen® zu tun. Auch
insgesamt fand sich — bei allen Befragten, bei den jlingeren nur ausgeprigter — eine
gewisse Scheu, die sich aus der Angst erkldren ldsst, bei so wichtigen Fragen zum
Wesen des Islam Fehler zu begehen. Viele Befragte schienen es vorzuziehen, wenn
sie sich auf ungesichertem Terrain wihnten, licber gar nichts als etwas Falsches zu
sagen. So entstand in den Gesprichen mit Jungeren vielleicht manche Verzerrung
dadurch, dass schnell eloquentere Wortfihrer unter den Jugendlichen die Oberhand
gewannen; allerdings haben die anderen, vielleicht weniger gewandt, aber in Sachen
Islam unter Umstinden versierter, sich nicht gescheut, offenkundige Fehler dieser
Wortfiihrer zu benennen und auch zu korrigieren. Wie auch immer, es hat sich ins-
gesamt fir alle Interviews als sinnvoll herausgestellt, Diskussionen unter den Teil-
nehmern nicht nur zuzulassen, sondern sogar zu férdern, weil sich dadurch das Ge-
samtbild vielfiltiger zeigte. Ein weiteres Problem mit den Jingeren lag auch darin,

93 S.S.250f.
94  Hier: Bezug auf Frese/Hannemann (1995).

66

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METHODOLOGISCHE PERSPEKTIVE

dass viele Aspekte des Leitfadens sich auf religiose Bildung bezogen. Viele Fragen
etwa nach dem Islamischen Recht schienen jiingere Muslime deutlich weniger zu
interessieren als dltere und sie verfligten auch tber weniger Erfahrungen etwa im
Dialog mit Andersgldubigen.

3.2.1 Zielgruppenbestimmung

Es kann im Rahmen dieser Arbeit nicht darum gehen, statistische Informationen zu
reproduzieren und um neue zu erweitern. Trotzdem erscheint es sinnvoll, wenigs-
tens im Ausschnitt statistisches Material iiber Bevolkerungsstruktur und Altersgrup-
pen vorzustellen, die bezogen auf die Zielgruppe von einiger Relevanz sind. Fir we-
nigstens einen allgemeinen Uberblick sollen darum Teile des Einwohnermelde- so-
wie des Auslinderzentralregisters der Hansestadt Bremen prisentiert werden.

In Bremen-Stadt wohnten am 31. Dezember 1998 insgesamt 543.279 Einwoh-
ner. Darunter sind 67.259 Auslinder, unter denen Tlurken die mit deutlichem Ab-
stand gréBte Gruppe mit 26.359 Einwohnern bilden (Tab. 1).

Tab. 1: Einwobner HB-Stadt 1987: total 533.455/1999: total 543.278

1987 1999
mit deutscher Staatsbiirgerschaft 497.053 476.020
mit tiirkischer Staatsbiirgerschaft 18.669 26.359
andere Auslinder 17.733 40.900

Seit der Volkszihlung von 1987 ist die Zahl der Einwohner mit tiirkischer Staatsan-
gehorigkeit von 18.669 um 8.790 Personen angewachsen. Damals wurde unter ande-
rem auch nach Religionszugehorigkeit gefragt. 19.628 Bremer Biirger aller Nationa-
litditen bezeichneten sich damals als ,,Angehdérige einer islamischen Religionsgemein-
schaft“.% Diese Zahl misste entsprechend des Bevolkerungswachstums erginzt

95  Diese Zahl hat allerdings kaum Aussagekraft fiir die tatsichliche Zahl derjenigen Muslime, die
von den Gemeinden erreicht werden oder in ihnen in irgendeiner Form aktiv sind. Da die Mit-
gliederlisten der Moscheevereine in aller Regel nur Minner (als ,Haushaltsvorstinde®) aufweisen
und die gemeindecigenen Angaben etwa tber die Anzahl der regelmifligen Besucher des Frei-
tagsgebets hiufig optimistisch hoch ausfallen, muss fiir realistische Zahlen auf Schitzungen zu-
riickgegriffen werden. Fiir das Bremer Stadtgebiet kann fir das Jahr 1995 in allen Gemeinden
von +/— 6.000 Muslimen ausgegangen werden, die mindestens tber familidre Bindungen zum
engeren Umkreis der islamischen Gemeinden gehoéren. Ca. 4.500 Muslime nehmen regelmalig
am Freitagsgebet teil. (Vgl. Frese/Hannemann 1995: 10f)) Deutlich mehr Besucher kommen zu
den wichtigeren religiésen Festen in eine Moschee. Trotzdem bleibt festzustellen, dass eine
Mehrtheit der Muslime lt. Volkszdhlung von 1987 nicht von den Gemeinden erreicht wird, erst
recht wenn vom Material der Volkszihlung auf die Daten des Auslinderzentralregisters von
1999 hochgerechnet wird. Aber auch fiir die Mehrheit der ,Kulturmuslime® ,,(besitzt) der Islam
[-..] eine Bedeutung als religioses Bekenntnis, denn die Angabe der Religionszugehorigkeit in der
Volkszihlung war freiwillig. Es wire jedoch vorschnell, hier auf ,Sikularisierungstendenzen‘ o-
der Abgrenzungen gegeniiber den Moscheen zu schlieBen. Welche Bedeutung Religion in den

67

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

werden.% Innerhalb der Gruppe der Einwohner tiirkischer Herkunft gibt es 4.754
schulpflichtige Kinder und Jugendliche. 3.032 Kinder besuchen Schulstufen unter-
halb der Sekundarstufe I. Die altersmifig relevante Gruppe besteht also aus 1.722
Kindern und Jugendlichen.””

Tab. 2: Schiiler mit tiirk. Staatsangeborigkeit an Bremer Schulen ab Sek. I (1998) n = 896

Sonderschule Hauptschule  Realschule Gesamtschule Gymn./FOS

130 298 211 62 195
14,5 % 33,3 % 23,5 % 6.9 % 21,8 %

Davon sind tiber die Hilfte, nimlich 896, mannlichen Geschlechts? (Tab. 2). 14,5 %
dieser minnlichen Schiiler besuchen Sonderschulen, 33,3 % Hauptschulen, 23,5 %
Realschulen, 7,9 % Gesamtschulen und 21,8 % Gymnasien.”” Diese Zahlen werden

wichtig und aufschlussreich, wenn wir sie der Bildungsaspiration der Befragtengrup-

pe gegeniiberstellen (Tab. 3), was zwar objektiv eine Verzerrung des statistischen

Materials bedeutet, weil zur Befragtengruppe des samples eben auch Absolventen der

verschiedenen Schulformen zihlen, aber dennoch einen mehr als subjektiven Ein-

druck dber das Bildungsniveau der Befragten im Vergleich zu anderen Schiilern tiir-
kischer Herkunft zulasst.100

96

97
98

99

100

68

verschiedenen Lebensbereichen hat, misste dagegen im Einzelfall erfragt werden; umfassende
Studien zu diesem Thema sind fiir islamische Migranten in Deutschland nicht bekannt.* (Fre-
se/Hannemann 1995: 11).

Wie schwer solche Einschitzungen tatsichlich sind, zeigen nicht zuletzt zwei Berliner Untersu-
chungen: Wihrend einerseits fiir den Zeitraum von 1989 bis 1997 noch ,,cin gewisser Sikulari-
sierungsprozess“ unter Jugendlichen tirkischer Herkunft ausgemacht wurde, zeigt sich 1999 ein
Zuwachs der unter 30-jahrigen regelmiBigen Moscheebesucher um nahezu 10 % (Auslinderbe-
auftragte des Senats 1997: 3f. und 1999: 18ff.).

Berufsbildende Schulen und Fachoberschulen sind hier nicht erfasst.

Im Gegensatz zu fast allen anderen Bevolkerungs- und Altersgruppen ist der Anteil der méinnli-
chen unter den SchiilerInnen tiirkischer Herkunft gréBer!

Alle Angaben: Statistisches Landesamt Bremen. Quellen: Einwohnermelderegister (Dez. ’99),
Auslinderzentralregister (Dez. ’99), Volkszahlung von 1987.

Die Zahlen derjenigen Jugendlichen und jungen Erwachsenen tirkischer Herkunft, die sich in
berufsférdernden MaBnamen, in betrieblichen Ausbildungen oder im Studium an Hoch- und
Fachhochschulen befinden, sind nicht spezifiziert zu ermitteln. Fiir unsere Zwecke soll die An-
nahme gentigen, dass die Zahl der Schulabsolventen im Wesentlichen proportional zu den
Zahlen der Schulbesucher ausfallen wird, wenn sich auch eine gewisse Schwankung in der
Selbsteinschatzung der Jugendlichen andeuten mag: Sie behaupten ndmlich, dass die Zahl der Schul-
und Studienabbrecher unter Jugendlichen tiirkischer Herkunft vergleichsweise gréBer sei als bei
deutschen Gleichaltrigen. Fir die héhere Zahl der Studienabbrecher unter den tiirkischen
Migranten kann ich eine — allerdings subjektive — Vermutung beibringen: In den letzten Jahren
hiufen sich Berichte von Jugendlichen dieser Gruppe, die in den Diplomphasen ihres Studiums
scheitern. Eine Ursache mag in der fehlenden sprachlichen Kompetenz liegen; ich vermute je-
doch, dass das abweichende Weltbild vieler Studenten turkischer Herkunft auch einen anderen
Begriff von Wissenschaft impliziert, der mit dem westlichen, das sich aus aufklirerischen Posi-
tionen herleitet, unter bestimmten Umstinden zu kollidieren scheint. — Ich habe Diplomarbei-
ten von muslimischen turkischen Kommilitonen (z.B. tber ,Die Stellung der Frau im Islans’) gele-

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METHODOLOGISCHE PERSPEKTIVE

Tab. 3: Schiler mit tiirk. Staatsangebirigkeit ab Sek. I in 1998 / Befragte

Sonderschule 14,5 % 0%

Hauptschule 33,3 % 10,3 %
Realschule 235 % 20,7 %
Gesamtschule 6,9 % 3,4 %
Gymasium/FOS 21,8 % 65,5 %

An den Interviews nahmen 29 Jugendliche im Alter zwischen 14 und 26 Jahren teil.
Ausreiler sind dabei ein eben noch 14-Jihriger und ein gerade schon 26-Jihriger.
Die tbrigen entsprechen dem Altersschema von 15 bis 25 Jahren. Interessanterweise
deckt sich die Bildungsaspiration der Befragtengruppe #icht mit dem Niveau der Ge-
samtgruppe. Nur drei Befragte sind oder waren Hauptschiiler, finf sind oder waren
Realschiiler, je einer ist Gesamtschiiler und Berufsschiiler. 20 Befragte besuchen
oder sind Absolventen von Gymnasien oder Fachoberschulen. Die neun Absolven-
ten aus der Gruppe der Gymnasiasten und Fachoberschiiler studieren an Fachhoch-
schulen und Universititen (Tab. 4).

Tab. 4: Befragte, Alterstruktur und Bildungsaspiration (n = 29)

14-17 18-22 23-26

Hauptschule 1 2
Realschule 2 3
Gesamtschule 1

Gymnasium/FOS 8 2

Berufsschule 1

Fachhochschule 1 1
Universitit 3 4

Augenfillig ist, dass keine Sonderschiiler unter den Befragten sind und dass der An-
teil an Hauptschilern und Gymnasiasten sich nahezu umgekehrt proportional zur
Gesamtgruppe verhilt. Dazu zunichst zwei erklirende Hinweise: Sicherlich haben
diejenigen Jugendlichen leichter den Kontakt mit mir eingehen kénnen, die inner-
halb der Jugendabteilungen in gewisser Weise wort- und meinungsfithrend wirken.
Das diirfte einen Grund darin haben, dass bereits in meinen Anfragen und den je-
weiligen Vorgesprichen deutlich wurde, wie stark sich viele Interviewfragen auf Er-
werb und Konsistenz von religicsem Wissen beziehen. Jugendliche, die ihre eigenen
sprachlichen wie intellektuellen Moglichkeiten, aus welchen Grinden auch immer,

sen, die ihrem Charakter nach eher ,Besinnungsaufsitze® waren als — im westlichen Sinn — wis-
senschaftliche Arbeiten. Dass die Bildungsbegriffe ebenfalls unterschiedliche sind, dringt sich
auf, und auch die Feststellung, dass diese Unterschiede bisher offensichtlich nirgends proble-
matisiert wurden.

69

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

als defizitir einstufen, waren offenkundig eher versucht, andere vorzuschicken. Zum
anderen jedoch haben etliche Jugendliche in Moscheegemeinden ein fast elitdres
Selbstbild. Die Jugendlichen, die sich in den Gemeinden treffen, halten sich, bezo-
gen auf die Gesamtgruppe, nicht nur bildungsmafig, sondern auch im Beruf fur er-
folgreicher. Neben der wohl interessengeleiteten Selbsteinschitzung, dass (nur) die
Moscheegemeinden die Jugendlichen auf den ,richtigen Pfad’, der eben auch person-
lichen Erfolg verheif3t, brichten, scheint aber tatsichlich die Gruppe der regelmiBi-
gen Moscheebesucher weniger (sozial) ,auffillig® zu sein als die der Jugendlichen
tirkischer Herkunft insgesamt. 10!

3.2.1.1 Gemeinden und Dachverbinde

In den Sparten der Jugendabteilungen, die tberwiegend minnlichen Besuchern
der Gemeinden vorbehalten sind, ist eine relativ breite Altersspanne vorzufinden.
Hatte ich anfangs die Gruppe der unter 20-Jahrigen ins Auge gefasst, so musste ich
mich bald korrigieren. Insbesondere Angebote wie Jugendcafés werden durchweg
auch von Alteren besucht. Selbst 35-Jihrige kénnen sich noch unter dem Iabe/ ,ju-
gendlich® einordnen und tun das auch. In das dann nach oben erweiterte Altersseg-
ment (15-25 Jahre) gehort jedoch die gro3e Mehrheit aller Besucher. Umfang und
Vielfalt des jugendspezifischen Angebots variieren nicht nur von Gemeinde zu Ge-
meinde, jeweils von den rdumlichen und personellen Kapazititen abhingig, sondern
insbesondere auch von Dachverband zu Dachverband. In Bremen verfiigt die gréfite
Gemeinde, die neue, weithin bekannte Fatih-Moschee, iiber das breiteste Angebot.
Dass sie die hiesige Zentralmoschee der Milli Goriig ist, ist durchaus kein Zufall. Un-
ter allen Dachverbidnden, mit Sicherheit in Bremen und wohl auch dariiber hinaus,
hilt die Milli Giriis das breiteste Angebot fiir Jugendliche vor. Dazu gehéren u.a.
Hausaufgabenhilfe, Sprach- und Computerkurse, Freizeit- und Sportaktivititen und
ein vielfiltiges Seminarangebot. All das wird, von Ausnahmen abgeschen, von eh-
renamtlichen Mitarbeitern realisiert. Wenn damit auch eine stete personelle Fluktua-
tion einhergeht, so ist die Vielfalt der Aktivititen doch in der Regel gewihrleistet.
Jugendliche anderer Moscheegemeinden und Dachverbinde, selbst wenn sie der
Fatih-Moschee wegen ihrer Zugehdrigkeit zur Milli Goriis kritisch gegentberstehen,

101 Diese Gesamtgruppe ist deutlich schlechter gebildet, sie ist in gréerem Ausmal3 von Jugendar-
beitslosigkeit betroffen und zeigt auch hiufiger delinquentes Verhalten. Allerdings zeigen erste
Ergebnisse einer bisher noch unverdffentlichten Studie der Akademie fiir Arbeit und Politik (Uni-
versitit Bremen), dass die eher hohe Bildungsaspiration der Interviewteilnehmer nicht auf die
Gesamtheit der jugendlichen Mitglieder und Sympathisanten der Moscheeveteine zu tbertragen
ist. — Pfeiffer/Wetzels (2000: 15f.) weisen einen signifikanten Zusammenhang zwischen ,relati-
ver Armut’ und ,schlechter Ausbildungssituation® mit hohen Raten von Gewaltkriminalitit
nach. Thre ,,Folgerung lautet: Je besser die soziale Integration der jungen Turken und ihrer Fa-
milien gelingt, umso niedriger miisste ihre Gewaltrate ausfallen. So konnte nachgewiesen wer-
den, dass in solchen Regionen der Bundesrepublik, in denen die Arbeitslosigkeit allgemein nied-
riger ausfallt, jugendliche Turken weniger zu delinquentem Verhalten neigen, weil dort auch
tirkische Eltern weniger von Arbeitslosigkeit/Sozialhilfe betroffen sind (a.a.O.: 17).

70

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METHODOLOGISCHE PERSPEKTIVE

bezeichnen sie deshalb dennoch als profotypisch.12 Insgesamt wurden Jugendliche aus
vier Dachverbinden befragt (Tab. 5).

Tab. 5: Befragte, Aufteilung nach Alter und Dachverbinden (n = 29)

14-17 18-22 23-26
DITIB 3 3 2
Milli Gériig 9 4 3
ATIB 2
ADUTDF 1
k. A. 2

Sechzehn Befragte gehéren Gemeinden der Milli Giriis an. Der Uberhang an Ju-
gendlichen aus der Milli Giriis ergibt sich neben dem oben Gesagten auch daraus,
dass allein an einem Interview sechs Jugendliche teilnahmen. Acht weitere besuchen
DITIB-Moscheen, zwei besuchen die einzige Bremer ATIB-Moschee. Ein Befragter
hilt sich iberwiegend im Zentrum der Turkischen Familienunion auf, die zwar Mit-
glied der ADUTDF, aber nicht eigentlich Moscheegemeinde ist, jedoch einen klei-
nen Gebetsraum vorhilt. Die meisten Gesprichspartner wiesen darauf hin, dass sie
auch Gemeinden anderer Dachverbinde besuchten. Oberflichlich wird behauptet,
dass die Jugendlichen alle zusammen gehorten. Allerdings werden bei differenzierten
Nachfragen dann doch Priferenzen deutlich. Tatsichlich lehnten es zwei Befragte
ausdriicklich ab, sich auf eine Gemeinde oder einen Dachverband festzulegen.

Die Auswahl richtete sich wesentlich nach Relevanz der Verbidnde bzw. ihrer
Gemeinden fir die bremische Moscheenlandschaft und auf das Vorhandensein von
jugendspezifischen Angeboten. Dass nicht alle angefragten Gemeinden und Verbin-
de reagiert haben, erklirt sich in manchen Fillen aus einem gewissen Mangel an
Durchlissigkeit innerhalb der Gemeinden. So wurden Briefe von mir nicht an die
zustindigen Leute weitergegeben. Dariiber hinaus gab es auch andere Griinde, wenn
kein Kontakt zustande kam. Eine Gruppe, die der Nurculuk-Bewegung nahe steht
und sich explizit an Jugendliche wendet, hat es rundheraus abgelehnt, auch nur mit
mir zu sprechen, weil nicht zuverldssig ausgeschlossen werden kénnte, dass ich nicht
irgendwelchen Geheimdiensten zuarbeiten wiirde. Eine DITIB-Gemeinde zeigte sich
besonders sprode. Spiter war zu erfahren, dass die Jugendarbeit dort zeitweise ein-
gestellt worden war, weil angeblich einige Besucher der Jugendabteilung kriminelle
Handlungen begangen und dabei die Riume der Gemeinde als deren Zentrum ge-
nutzt hatten. AuBlerdem, so wurde unter der Hand verbreitet, nutzte der zuletzt eh-
renamtlich als Vorstand der Jugendabteilung Titige seine Funktion zur Agitation far
die ,Grauen Wolfe‘. Das aber schien den Zielen der Gemeindefithrung, die sich in

102 S. S. 2506f.

71

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

der Vergangenheit verschiedentlich gegen Vorwiirfe der Zusammenarbeit mit den
,Grauen Wolfen® zur Wehr gesetzt hatte!®, eher abtriglich.

Zum Dachverband der Islamischen Kulturzentren (VIKZ) schlieBlich ist das
Verhiltnis so stark getriibt, seit T. Hannemann und ich diesen Verband unter Be-
zugnahme auf u.a. Mihctyazgan (1990) und das Zentrum fir Tirkeistudien (1995)
1995 als nicht dem ,,sunnitisch-orthodoxen Spektrum® zugehorig beschrieben hat-
ten!®, dass trotz einer (uns allerdings abgendtigten) 6ffentlichen Entschuldigung das
Tischtuch zerschnitten bleibt. Dieser Dachverband unterhilt drei Moscheen in Bre-
men. Der VIKZ sicht sein wichtigstes Anliegen in der Erteilung von Qur'an-
Unterricht an hauptsichlich Kinder und hat da sicherlich auch einige Erfolge, was
sich in den Zahlen der teilnehmenden Kinder ausdriickt. Dariiber hinaus scheint
Jugendarbeit, abgesehen von weiterfilhrenden Bildungsangeboten an einzelne, be-
sonders begabte und motivierte Jugendliche, die zentrale Einrichtungen des Dach-
verbands in Kéln besuchen, eher wenig Anteil am Gemeindealltag zu haben. Das
soll nicht heilen, dass nicht auch Gemeinden dieses Dachverbands Jugendliche an-
sprechen — nur verfiigen sie in Bremen tber kein eigentlich jugendspezifisches An-
gebot und fallen deshalb in gewisser Hinsicht aus dem Untersuchungsdesign her-

aus. 105
3.3 Die Rolle des Interviewers

Um die Interviews angemessen interpretieren zu kénnen, sollen hier solche Faktoren
reflektiert werden, die einerseits in der Person des Interviewers prisent sind und
andererseits durch die Rollenverteilung von Interviewten und Interviewer vorgege-
ben sind. Zu dem individuellen, personenbezogenen Faktoren ist zunichst festzu-
stellen, dass ich mich, neben allen anderen zusitzlichen Unterschieden, vor allem

103 Als nach dem Bezug neuer grolerer Gemeinderdume die Arbeit Jugendabteilung intensiviert
wurde, kam es zum Konflikt zwischen Sozialarbeitern des ortsansissigen stidtischen Jugend-
freizeitheims und der Gemeinde. Neben dem Vorwurf der ,fundamentalistischen Indoktrinati-
on‘ Jugendlicher wurde von den stidtischen Sozialarbeitern auch behauptet, die betreffende
Gemeinde sei von ,Grauen Wolfen® unterwandert.

104 Frese/Hannemann (1995: 17).

105 Dass es hiufig als nicht einfach empfunden witd, mit Anhingern der VIKZ in Kontakt zu
treten, hat vielféltige Ursachen: Einerseits handelt es sich tatsichlich um eine durch und durch
zentralistisch gefithrte Organisation, deren lokale Vertreter sich nur selten ohne ausdriicklichen
Auftrag oder wenigstens Legitimation durch die Zentrale aulerhalb von Gemeindezusammen-
hingen dullern, andererseits wurde gerade diese Gruppe mit negativen Darstellungen und
scharfer Kritik in Medien und wissenschaftlicher Literatur konfrontiert (u.a. DGB-Studie 1980:
7f. Feindt—Rjggers/Steinbach 1997: 17ff. Spuler-Stegemann 1998: 140f.), wodurch sich der be-
stechende Eindruck von Nichtdurchschaubarkeit noch verstirkte, weil die Protagonisten des
Dachverbands ihr geheimbtindlerisch wirkendes Gehabe nur noch verstirkten, um die vielen
Angriffe zu parieren. Erst in der letzten Zeit scheinen die VIKZ sich wieder zu 6ffnen; sie dn-
dern ihren Umgang mit anderen islamischen Gruppen und wenden sich erneut auch an staatli-
che Stellen, etwa mit einem zweiten Versuch, als Korperschaft 6ffentlichen Rechts anerkannt
zu werden (vgl. Feindt-Riggers/Steinbach 1997: 18).

72

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METHODOLOGISCHE PERSPEKTIVE

von meinem Alter und von meiner religiésen Bindung her deutlich und grundlegend
von den interviewten Jugendlichen unterscheide: Mindestens von den jingeren Be-
fragten trennt mich eine Generation. Zusitzlich habe ich mich in den Interviews,
weil es nicht méglich schien, &eine Position einzunehmen, klar auf meine Veranke-
rung in der westlich-christlichen Zivilisation nicht nur passiv bezogen, sondern sie
auch aktiv als einen Reflexionspunkt herausgestellt. Gleichzeitig war fiir die Befrag-
ten spatestens im Verlauf der Interviews unzweifelhaft sichtbar, dass ich mir nicht
nur mehr als Grundkenntnisse des Islam angeeignet habe, sondern auch um die Le-
benssituation und die speziellen Probleme tiirkischer muslimischer Einwanderer,
insbesondere der zweiten/dritten Generation, weil3. Beides hat gewiss verunsichern-
den Einfluss auf die Jugendlichen. Vom Alter her ihren Eltern, Geistlichen und Leh-
rern niher als den Befragten, schuldeten und erwiesen sie mir Respekt; der universi-
tire Hintergrund, gerade angesichts der noch zu zeigenden besonderen Wertschit-
zung von Bildung durch die Befragten, befordert diese Pflicht zusitzlich. Dass ich
aber Uberpriifbar viel ,vom Islam® weill und trotzdem nicht konvertiere, ist (nicht
nur) fir die jugendlichen Muslime unverstindlich und insofern suspekt, als dass es
die Gefahr bergen konnte, dass ein Kenner des Islam, der seine Kenntnisse nicht als
Vollzug religiéser Praxis begreift, genau deswegen ein umso schirferer Kritiker sein
muss. Der geschuldete Respekt wird sich demzufolge sicher mit einer argwohni-
schen Betrachtung mischen.

Auf der anderen Seite wussten viele Jugendliche, dass ich mich seit lingerer Zeit
auf dem vielfiltigen Feld des interreligiosen Dialogs bewege, und zwar nicht nur als
passiver Beobachter. Dass ich etwa mit dem Islambeauftragten der Bremischen E-
vangelischen Kirche zusammengearbeitet habe, war vielen Jugendlichen bekannt;
den anderen wurde es spitestens mit dem ersten Kontakt klar, denn ich habe die
Studie, deren Ver6ffentlichung sich dieser Zusammenarbeit verdankt, Gberall dort
als Entree benutzt, wo mich Jugendliche oder andere Gemeindemitglieder nicht
kannten. Der Inhalt der genannten Studie und ihre fir Bremer Verhiltnisse nicht
unwichtige Wirkungsgeschichte sollten belegen, dass ich mich Muslimen und ihren
Institutionen gegeniiber solidarisch, wenn auch nicht unkritisch verhalte. AuBerdem
kennen mich zumindest diejenigen Gemeindevertreter, die Ublicherweise fur die
Gemeinden zu ,offiziellen interreligiésen und interkulturellen Veranstaltungen ent-
sandt werden, so zu Diskussionen iiber neu zu gestaltenden Religionsunterricht oder
Fortsetzungen der ersten Bremer Islamwoche. Die Arbeit in diesen Zusammenhin-
gen hat mir in den letzten Jahren etliche f6rmliche Einladungen in Bremer Moschee-
gemeinden eingetragen; ich bin also kein wirklich Unbekannter.

Gleichzeitig verbiirgt meine Prisenz in den eben genannten Zusammenhingen
zusitzlich die westlich-christliche Verankerung: Wenn ich an Zusammenkinften
innerhalb des interreligidsen Felds teilhabe, dann auf dem ,Ticket der Christen.
Treffen, bei denen es der Tradition der Runden Tische folgend um Neugestaltung
von Religionsunterricht oder Planungen fiir die Islamwoche ging und geht, werden

73

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

in Bremen nach Mdglichkeit parititisch besetzt, d.h. zwar verlaufen nicht unbedingt
die (politischen) Entscheidungsfindungen in diesem parititischen Sinn, wohl aber
ihnen vorausgehende Diskussionen.0¢

Ein letzter wichtiger Punkt, der mit der Person des Interviewers untrennbar
verbunden scheint, ist, dass durch sie den Befragten ein Statusgewinn mdglich
scheint. Allein das entgegengebrachte Interesse verleiht den Positionen der Jugendli-
chen — und in ihnen: dem Islam — zusitzliche Bedeutung. Thre in Aussicht gestellte
Veroffentlichung verheilit einen groferen Anteil im hart umkidmpften &ulturellen Dis-
kaursfeld. Aber auch innerhalb der interviewten Gruppen ergibt — sich mit nicht ge-
ring zu schitzenden Auswirkungen auf das weitere Gemeindeleben — fiir einzelne
Jugendliche ein deutlicher Prestigegewinn: Wer in den angesto3enen Diskussions-
prozessen die Chance nutzt, sich durch Fihigkeiten und Kenntnisse zu profilieren,
wird daraus mit groer Wahrscheinlichkeit Vorteile fiir seine Stellung mindestens in
Jugendabteilung und Gemeinde, u.U. sogar im Dachverband!% zichen kénnen. Auch
wenn solche Anschlussoptionen sicher den meisten Jugendlichen nicht bewusst sind
und insofern kein von vornherein formuliertes Interesse darstellen, vermégen sie
dennoch zu erkliren, warum sie sich so bereitwillig an der Befragung beteiligten. Es
gibt also neben dem Gewinn des Interviewers auch einen der Interviewten: Erst bei-
des zusammen stellt die Grundvoraussetzung einer erfolgreichen Untersuchung dar.

3.4 Der Einsatz des Tonbands und die Transkription der Protokolle

Neben den zahlreichen Gedichtnisprotokollen, die iiber Vor- und Nachgespriche
angefertigt wurden und wesentlich zur Erhellung des gesamten Felds beitrugen,
wurden die eigentlichen Interviews mittels eines Tonbands mitgeschnitten. Insge-
samt wurden nahezu 22 Stunden Tonbandprotokoll zu iber 500 Seiten Text
verschriftet, ausgewertet und tber je spezifische Schlagwortindices einem verein-
fachten Zugriff auf das Material zuginglich gemacht. Fir einige Jugendliche war das
laufende Tonband, dessen Prisenz allem Gesagten eine unbehagliche Aura des
Nicht-zu-korrigierenden, Nicht-ungeschehen-zu-machenden gab, zusitzlicher Ver-
unsicherungsfaktor, der aber umso weniger wirksam war, je linger die einzelnen In-
terviews dauerten. Trotzdem gab es immer wieder Interviewverldufe, in denen Ju-
gendliche mich spaBeshalber aufforderten, das gerade Gesagte am Ende nicht abzu-
schreiben. Insbesondere wenn sie, was héufiger vorkam, sich bissig-ironisch oder
sarkastisch tiber ihre Gemeinden, deren Mitglieder oder gar Deutsche geduBert hat-

106 Dem entspricht, dass Muslime offensichtlich beginnen, diese Aktivititen als Lobbyarbeit im
klassischen Sinn zu begreifen.

107 Vgl. Schiffauer (1995 und 2000).

108 Zumindest die groBeren Dachverbinde bieten Angehdrigen der zweiten und dritten Einwande-
rergeneration Karrierechancen. Sie unterhalten bedeutende verwaltungsmifBige Zentralen mit
wachsendem Personalbedarf.

74

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METHODOLOGISCHE PERSPEKTIVE

ten oder wenn sie sich ihrem eigenen Gefiihl nach in unangemessener Umgangs-
sprache tiber den Islam auslieBen. Tatsichlich baten mich einzelne Jugendliche, eher
amisiert, ihre eigenen Aussagen spiter schwarz auf weil zu sehen, um Korrekturen
an den Abschriften, die sich stets auf den jeweiligen Ton, nie aber auf den Inhalt der
Abschriften bezogen.

Alle Tonbandprotokolle wurden Wort fiir Wort transkribiert, wobei das Ziel
und zugleich die Schwierigkeit hauptsichlich darin lag, die gesprochene Sprache in eine
lesbare zu Uberfithren, ohne dabei die Sprachmelodie und den Duktus der jeweiligen
Sprecher unnotig unkenntlich zu machen.!® Als ein ernstes Problem stellte sich da-
bei die Zeichensetzung heraus, die u.U. den Sinngehalt einer Aussage entstellen
konnte. Diese Gefahr habe ich zu bannen versucht, indem ich mich bei der Ab-
schrift der Tonbénder von Sprechpausen, wie sie etwa durch das Atmen entstehen,
habe fithren lassen. Eine weitere Schwierigkeit lag darin, die Rede einzelner Teil-
nehmer als flieBende darzustellen, trotz vieler ablehnender, zustimmender, erwei-
ternder Einwiirfe anderer Interviewteilnehmer. In den Erstabschriften sind solche
zeitgleichen Einwirfe noch mit den Initialen der Sprecher aufgezeigt. Fur die Darstel-
lung der Interviews in Kapitel vier habe ich um der Lesbarkeit willen auf die Wieder-
gabe der zustimmenden Einwiirfe verzichtet, mich jedoch bemiht, abweichende
Stellungnahmen nicht zu unterschlagen. Ebenfalls verzichtet habe ich auf die Wie-
dergabe von bestimmten nonverbalen AufBerungen, insbesondere von Riuspern,
Husten, Trink- und Essgerduschen. Im Gegensatz zu anderen Autoren will mir die
Relevanz solcher Gerdusche nicht einleuchten; Lachen und anhaltendes Gelichter ist
dagegen immer in Klammern wiedergegeben. Nichtakustische Signale, etwa Mimik,
Gestik und Korpersprache, habe ich ebenfalls zu berticksichtigen versucht. Méglich
wurde das, indem ich die Transkription mdéglichst in unmittelbarer zeitlicher Nihe
zu den Interviews erledigte. Aulerdem konnte ich teilweise auf erginzende Notizen
zuriickgreifen, die ich wihrend der Gespriche anfertigte.

Zunichst unverstindliche Teile konnten in der Regel durch stindiges Wiederab-
spielen der Tonbinder verstanden werden. Manchmal musste allerdings auch re-
konstruiert oder aus dem Zusammenhang geschlossen werden. Nur wenn beides
keine Aufklirung versprach, wurde in den Abschriften auf unverstindliche Aule-
rungen hingewiesen. Das war insbesondere dann der Fall, wenn mehrere Befragte
zugleich und durcheinander redeten. Tirkische Einsprengsel in den Interviews, in
der Regel einzelne Worte — ,Fachbegriffe?, die den Jugendlichen auf Deutsch nicht
geldufig sind — wurden ibernommen wie gesagt; zu ihrer orthografischen Bestim-
mung benutzte ich lexikalische Hilfsmittel.!'© Wenn es meinerseits dennoch nicht zu

109 Zum Problem des Transkripts vgl. Bourdieu (1998: 797-802). — Allerdings erwies es sich als
unumginglich, die in der Dissertationsschrift wiedergegebenen Transkripte fiir die vorliegende
Veroffentlichung zu kirzen. Oberstes Gebot war jedoch auch hier, in keinem Fall gegen die
Intentionen der Befragten vorzugehen.

110 U.a. Mertek (1997), Steuerwald (1988).

75

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

klirende Fragen gab, wendete ich mich regelmiBig an die Interviewpartner, las die
entsprechenden Passagen vor oder spielte das Tonband ab und konnte so den Sinn
ermitteln. In der Darstellung in Kapitel 4 werden turkische Begriffe in FuB3noten
tbersetzt und falls notwendig erklirt.

3.5 Die ,,Demokratisierung der hermeneutischen Haltung* —

Erwigungen zur Priasentation der Untersuchungsergebnisse

Fiir die folgende Darstellung der Ergebnisse wurde darauf verzichtet, die AuBerun-
gen der Befragten so zu systematisieren, dass sie nur noch als abstrahierte Kategorie
statt als authentisches Zeugnis konkreter Denk- und Handlungsweisen, als Ausdruck
von Haltungen und Deutungsmustern, gezeigt werden kénnen. Deshalb stehen zu-
nichst nicht Typologien und aus ihnen gebildete Matrizes im Vordergrund, sondern
eine moglichst umfassende Wiedergabe der Interviewaussagen. Deren Anordnung
ergibt sich grotenteils aus dem Material selber. Dazu wurden aus den verschrifteten
Protokollen zunichst bestimmte Schlusselworte isoliert, die tiber einen Index dann
einen thematisch gegliederten Zugang zu den Interviews ergaben. Diese Schlissel-
worte wurden wiederum zu Themenkreisen strukturiert, denen einzelne Aussagen
zugeordnet wurden.

Fir die vorliegenden Untersuchungsergebnisse scheint dieses Vorgehen aus
mehreren Grunden angemessen: Erstens gilt es, die Gefahr zusitzlicher Verzerrun-
gen zu begrenzen, die umso gré3er ausfielen, je stirker zum Nachteil unbearbeiteter
Interviewausziige auf eine abstrahierende Darstellungsweise zurtickgegriffen wiirde,
die sich schlieflich zwangsliufig von den urspriinglichen Intentionen der Befragten
entfernte. Zweitens besteht die Anforderung an die Art und Weise der Prisentation
des Materials, dass es zugleich den Lesern ein eigenes Nachvollzichen der Aussagen
ermdglichen und gegeniiber weitergehenden Forschungsansitzen anschlussfihig sein
soll. Dabei ist insbesondere an zukiinftige Konzeptionen von sozialer Arbeit zu den-
ken, aber auch an quantitative Forschungen, die ihre Fragestellungen mit dem vor-
liegenden Material inhaltlich anreichern kénnten. Und drittens schlieflich sehe ich
mich gegeniiber den Befragten im Wort, denen daran gelegen war, sich durch die
Teilnahme an dieser Untersuchung ihrer eigenen Positionen nicht nur zu versichern,
sondern sie einer weiteren Offentlichkeit darzustellen, gerade im Hinblick auf Vor-
urteile und Fehleinschitzungen der Mehrheitsgesellschaft, die nattrlich den Befrag-
ten bekannt sind und unter denen sie wenigstens zeitweise zu leiden haben.

Die Gruppe, um die es in der vorliegenden Untersuchung geht, ist in zweierlei
Hinsicht stigmatisiert: sie trigt das Stigma des Auslinders und muss vielfiltige
Nachteile ertragen oder wettmachen, die sich aus einer marginalen Stellung im kom-
plexen &ulturellen Diskursfeld ergeben, und sie trigt das Stigma des Muslims, das dem
Bedrohungsempfinden der gesellschaftlichen Mehrheit die Krone aufsetzt.

76

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METHODOLOGISCHE PERSPEKTIVE

Uber die Bewertung des Islam im 6ffentlichen Bewusstsein muss ich mich hier
nicht weiter auslassen. Wichtig ist aber, dass auch in der sozialwissenschaftlichen
Forschung zu Islam und den muslimischen Einwanderern derzeit eine Strémung
dominant ist, die, wenn nicht den Islam selber, dann mindestens seine hiesigen Ot-
ganisations- und Vergemeinschaftungsformen als potentiell gefihrlich ansieht: sie
wirkten, so fasst Nokel (1999: 124) die Vorwiirfe zusammen, desintegrativ oder als
ein ,,neokommunitaristisches Instrument der Inklusion®. Entsprechend galten die
bisherigen Forschungen tiber den Islam in Deutschland eher allgemein den islami-
schen Organisationen, ihren Strukturen und Verbindungen ins Herkunftsland als der
individuellen Religiositit ihrer Mitglieder oder Sympathisanten (vgl. Tietze 2001: 37).

Dieser dominante Forschungsstrang erreicht mit den Arbeiten Heitmeyers einen
Hohepunkt, allerdings scheint sich eine Wende abzuzeichnen. Allein bleibt festzu-
halten, dass die Gegenthesen noch lingst keine vergleichbare Publikumswirkung
entfalten konnten. Es sind durchweg kleine und vergleichsweise schlechter ausge-
stattete Forschungsvorhaben, die sich an dem angedeuteten dominanten Muster
abatbeiten (z.B. Alacacioglu 1999; Diehl/Usrban 1999; Noékel 1999; Klinkhammer
2000; Tietze 2001). Letztendlich, so resimieren nicht nur Diehl/Urban (1999: 54),
steht in der Bundesrepublik die Diskussion dartiber, inwieweit etwa der Ausbau ei-
ner religidsen Infrastruktur der Integration zu- oder abtriglich ist, erst am Anfang.
Neben qualitativen Untersuchungen, die die individuelle Religiositdt muslimischer
Einwanderer ins Zentrum riicken (Tietze 2001: 37), fehlen aber auch immer noch
quantitative, ,harte’ Daten. Gemeindebindung, Mitgliedschaft sowie Einfluss der
Gemeinden und Dachverbidnde auf die hiesigen Muslime sind bislang nur durch
Schitzungen belegt. Dass, wie Diehl/Utban (1999: 61) anhand von nachvollziehba-
ren Hochrechnungen zeigen, tber 60 % der eingewanderten Tirken nie oder so gut
wie nie religidse Veranstaltungen besuchen, kann nur einen Anhaltspunkt bieten.

Ein bereits zitierter Vorwurf Heitmeyers (1997: 28) gegen Islamwissenschaft und
Religionsphilosophie lautet, dass beide — allzu philologisch ausgerichtet — sozialwissen-
schaftliche Analysen ihrer Gegenstinde, Fragestellungen und Ergebnisse verweiger-
ten und die ,,Bedrohung® der ,,Freiheit des Individuums® ignorierten, die von aktu-
ellen Entwicklungen innerhalb des Islam ausginge. Auch wenn ich diese Aussage
eher als einen Versuch verstehe, eine allzu offene Flanke sezner These schon im Vor-
feld zu schiitzen, leitet sich aus ihr ein wichtiges Motiv weiner Arbeit her: es geht um
eine anschlussfihige Verbindung zwischen Religions- und Sozialwissenschaft.

Der verstorbene Hamburger Dichter und Ethnologe Hubert Fichte (der 1979
einen Lehrauftrag an der Bremer Universitit hatte) versteht Anthropologie, Ethno-
logie und ihre verwandten Wissenschaften als ,,neue Wissenschaften vom Men-
schen®, die sich — fernab von den gingigen Siegeranalysen — einer Sprache zu bedienen
hitten, die eben nicht entmundige, die ihre Gegenstinde nicht zu Objekten degra-
diere (Fichte 1984 [1976]: 119). Ubertagen auf mein Forschungsfeld wiirde ich einen

soziologischen Jargon, der muslimische Einwanderinnen der zweiten und dritten Ge-

77

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

neration als ,,kulturelle Hybriden® (N6kel 1999: 126)!1t bezeichnet, als eine Sprache
verstehen, die die oben angedeutete Stigmatisierung zementiert. Die Vermeidung
einer solchen Sprache, die Macht- und Herrschaftsstrukturen fortschriebe, bedeutet
eine ethische Grundforderung Fichtes an eine so verstandene Wissenschaft vom
Menschen. ,,Erkliren ohne aufzuspieBlen, ohne gleichsam einen Steckbrief zu ent-
werfen®, lautet diese Anforderung bei Bourdieu (1997: 13). Eine gewisse Zurlick-
haltung gegeniiber meinem ,Material® schien und scheint mir deshalb geboten. Gera-
de weil ich Bourdieus Motiv, Erkliren, und sein Ziel, VVerstehen, aufnehme, ist die
deskriptive Anlage des vierten Kapitels schliissig. Es ist mir wichtig, Menschen zu
zeigen, statt Kategorien zu entwickeln, die deren subjektive Deutungen und Hand-
lungen noch weiter entpersonaliseren als es durch die Literarisierung ohnehin der
Fall ist.

,» Transkribieren®, so Bourdieu (1997: 798), ,,heillt immer auch schreiben im Sin-
ne neu schreiben®. Dieser Vorgang kann nicht ohne Verzerrungen bleiben, und
doch ,,(vetleiht) die Exemplifizierung, Konkretisierung und Symbolisierung, die die
transkribierten Interviews vollziehen, ihnen mitunter eine dramatische Intensitit und
eine emotionale Kraft, die der von literarischen Texten gleichkommt. [...] Sie kénnen
bertihren und bewegen, Gefithle ansprechen, ohne Sensationslust zu schiiten, sie
koénnen den Blick und die Art, iber etwas zu denken, verwandeln, was hiufig die
Voraussetzung von Verstehen ist™ (ebd. 799). Bourdieu nimmt eine Forderung Flau-
berts auf, sich einem franzosischen Bauerndorf mit der gleichen Haltung zu nihern
wie Konstantinopel, und nennt diesen Vorgang ,.eine Art Demokratisierung der herme-
nentischen Haltung® (ebd. 801). Darin kommt er Fichte tiberraschend nahe."2 Der for-
dert dhnliches und pladiert zusitzlich dafir, auftretende Widerspriiche, Inkohiren-
zen, Fehler und Licken stehen zu lassen und das Fragmenthafte als Teil einer dstheti-
schen Konstruktion in und durch Wissenschaft zu begreifen (Fichte 1984 [1980]: 364).

Je mehr Interviews ich gefithrt und umso mehr Jugendliche und junge Minner
ich dabei kennen gelernt habe, desto weiter schienen mir manche ihrer Positionen
auseinander zu liegen. Weil andererseits alle Unterschiede der Haltungen und Ein-
stellungen, die einzelne Jugendliche vertreten haben, wie weggeblasen waren, wenn
ich sie auBBerhalb der Interviewsituationen gemeinsam etlebte, habe ich bewusst auf die
Bildung von Typologien verzichtet, wie sie bei Tietze (2001: 85-164) viel Raum ein-
nehmen. Nachdem Tietze aus vier Fallbeispielen ebenso viele unterschiedliche For-
men islamischer Religiositit destilliert, schreibt sie, dass die eben gebildeten Typen —
Etbhisieren, ldeologisieren, Utopisieren und Kulturalisieren der Religiositit mit je unter-
schiedlichen Relationen zu den tbergeordneten Kategorien believing und belonging —
doch cher fikziv und in keinem Fall idealtypisch reprisentiert seien (ebd. 163) — auller
bei dem Aleviten A%, det zweimal (ebd. 146; 160) aus heiterem Himmel in Tietzes

111 Nokel zitiert diesen Terminus bei Jan N. Pieterse (1994).
112 Bei Fichte heilt es: ,,Achtung — kein Schulterklopfen: Sich den Koénigshdusern des Kongo in
der gleichen Haltung nihern wie Schiller Philipp dem Zweiten* (Fichte 1984 [1980]: 364).

78

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METHODOLOGISCHE PERSPEKTIVE

Untersuchung sunnitischer Muslime auftaucht und sogleich wieder herausfillt, weil
et durch die Verabsolutiernng der ethischen Dimension des Glanbens (ebd. 160) von den
anderen Gesprichspartnern abweiche, die sich nimlich nicht gemidl einer der Ty-
pologien allein verhielten. Einzig bei traditionellen Muslimen seien die vier Typen zu
einer Einheit verschmolzen (ebd. 159), wobei, die Anmerkung sei erlaubt, der Islam
auch und gerade in der ,islamischen Welt, wo Tietze den ,traditionellen® Muslim
erwartet, dynamischen Verinderungen unterworfen ist. Dagu gibt es ja tatsichlich
Literatur zu Haufl

79

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM UND DEN MUSLIMEN

Nicht nur wegen des spezifischen Charakters der Befragungssituation, die im Grun-
de eine wichtige Erfahrung der jugendlichen Muslime reproduziert, insofern sie sich
auch in ihr einem gewissen Legitimationsdruck ausgesetzt sehen, wurde in allen Ge-
sprichen deutlich, dass dem Selbstbild immer ein Reflex auf die Bilder, die Urteile
und Vorurteile der gesellschaftlichen Mehrheit, hier reprisentiert durch die Person
des Interviewers, zugesellt ist. Sicherlich ist der Verweis auf Goffman!’3 eine wichti-
ge, aber fir sich allein noch keine hinreichende Erklirung fiir dieses Phinomen:
Dass manche der befragten Jugendlichen sich explizit auf Religion als Grundlage
ihrer alltdglichen Lebensentscheidungen berufen, bringt sie in eine Position, die dem
gesellschaftlichen Mainstream erklirungsbediirftig, wenn nicht vollstindig suspekt
und anachronistisch erscheint. Die Jugendlichen wissen offensichtlich um diese Me-
chanismen; wenn auch nicht jeder einzelne auf eine solche Weise reflektiert tiber die
Folgen der religiosen (und kulturellen) Implikationen seines Handelns nachdenkt,
scheint es sich doch, das legen jedenfalls die AuBerungen nahe, um eine Art von
allen geteiltes selbstverstindliches Ristzeug zu handeln, dass es eine wichtige Aufga-
be nicht nur, aber eben gerade der jungen Muslime sei, Gber den richtigen Islam auf-
zukliren. Dieser Impuls ist oftmals so tbermichtig, dass noch die geringste Aktivitit
innerhalb einer Moscheegemeinde einen demonstrativen Charakter bekommt. So
heiB3t es in einem Interview zur Beschreibung von gemeindlichen, aber gerade nicht
eigentlich religiosen Aktivititen, dass sie (auch) unternommen wiirden, um Angeh6-
rigen der Aufnahmegesellschaft zu beweisen, dass Muslime nicht nur still zu Hause
sdBen und beteten, sondern ausgesprochene Freude am Leben haben kénnten. Das
jugendspezifische Angebot einer Gemeinde steht so deutlich nicht nur fiir sich: Die
Organisation von Fuf3ballturnieren genauso wie die Anmietung ganzer Schwimmbi-
der durch (vernetzte) Jugendabteilungen der Gemeinden haben so stets auch eine

beabsichtigte AuBenwirkung.

113 Bei Goffman (1998: 85f.) ist Einschitzung und Umgang ,Stigmatisierter’ mit dem Wissen oder
Nicht-Wissen der ,Normalen® bestimmend dafur, die ,,soziale und personliche Identitit zu ma-
nagen®. Die Antizipation méglicher Reaktionen des anderen Interaktionspartners bestimmt das
Ausmal der ,Informationskontrolle (vgl. ebd.: 56) durch Angehérige diskriminierter Grup-
pen.

81

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Gleichzeitig — und das verwundert angesichts der Breite und des Gewichts solcher
Einstellungen — sagen viele Gesprichspartner, dass Religion in den Gesprichen ihrer
Freundeskreise kaum eine Rolle spielt. Erkldrbar ist das nur, wenn eine Unterschei-
dung zwischen einer Art privater Sphire von der 6ffentlichen der Gemeinden vor-
ausgesetzt wird.! Den Gemeinden fiele dann deutlich, obwohl genau das in vielen
Interviews zunichst bestritten wurde, die Rolle einer 6ffentlichen Reprisentanz zu,
die sie stellvertretend fiir die organisierten Muslime und perspektivisch auch fiir die
tbrigen tirkischen Einwanderer ausfillten, und die Jugendlichen hitten daran dann
einen partiellen Anteil: Wenn sie am Angebot der Gemeinde teilhaben, bekommt das
Frende haben eine Bedeutung, die sich vollstindig von der Freude unterscheidet, die
sie etwa bei samstiglichen Besuchen einer Discothek erleben. Wobei es natitlich
unter den Jugendlichen heftig umstritten ist, ob der Besuch solcher Einrichtungen
fiir Muslime Uberhaupt statthaft ist.

4.1 Das Bild von Familie und Freundschaft

Die Familie und der — nicht notwendig ausschlieBlich ,tirkische® — Freundeskreis
bilden in den Interviewaussagen neben, vielleicht sogar vor dem Islam den zentralen
Wert fiir das Selbstverstindnis der interviewten Jugendlichen.!’s Immer dann, wenn
im Verlauf der Interviews danach gefragt wurde, ob die muslimischen Einwanderer,
deren Kinder oder Enkel positiv zur Entwicklung der (deutschen) Gesellschaft bei-
tragen konnten, wurde auf diesen Wert verwiesen, wurden oftmals direkte Verglei-
che mit Familienstrukturen der Aufnahmegesellschaft gezogen, die gegeniiber den
,turkischen® als defizitir beurteilt wurden.!16

Ab.: Man sieht oft genug, wie sich [deutsche; HLF] Familien — auch bei Freunden von mir — wie
sie sich mit ihren Eltern anlegen, wie sie sich mit ihren Eltern streiten, nur wegen Kleinigkeiten,
und dann halt ausziehen. Oder auch, wie die Eltern die Kinder rausschmeiflen und solche Sa-
chen. Und da bin ich der Meinung, wie das bei uns ist, das ist schon irgendwie besser. Auch
wenn die Eltern ein bisschen mehr Autoritit haben, gehen sie immer noch auf die Kinder ein.
Bei uns in der Religion ist das meistens so, also was heif3t, in der Religion ist es so — bei uns in
der Veranlagung, weil3 ich nicht genau —, dass die Eltern meistens nur fiir die Kinder da sind.

114 Im Sinne Simmels (s. S. 49f.)) wird Gemeinde und religiése Zugehorigkeit hier als ezner der sich
im Einzelnen kreuzenden Kreise deutlich; das zeigt zugleich, wie die Zugehérigkeit zum Islam
einen Identitatsaspeks bildet. Von einer ,islamischen Identitit® kann demgegeniiber nicht gespro-
chen werden.

115 In seiner ,Ethnographie einer Jugendbande® kommt auch Tertilt (1996: 162) fiir eine wesentlich
anders strukturierte Gruppe delinquenter Jugendlicher tiirkischer Herkunft zu dem Schluss, dass
,,die Familie jeweils der wichtigste Bezugspunkt fiir die Jugendlichen (ist)*.

116 Die Jugendlichen sehen den familidren und freundschaftlichen Zusammenhalt tatsichlich nicht
in erster Linie als Qualitdt der muslimischen, sondern vor allem als eine der turkischen, auslin-
dischen, sidlindischen Einwanderer gegeniiber der deutschen Mehrheitsgesellschaft (s. dazu den
Interviewausschnitt S. 117), die tiber weniger ausgeprigte verbindende und verbindliche soziale
Strukturen verflge.

82

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Sozusagen alles fiir die Kinder machen, arbeiten und so. Und so scheint es mir bei deutschen
Freunden nicht zu sein. Okay, die kriegen gentigend Taschengeld, kriegen alles, was sie wollen,
aber vielleicht nicht gentigend Liebe oder Zuneigung oder solche Sachen. (Hicret IL, S. 24f.)

Diese Wertschitzung von Wesen und Struktur der Herkunftsfamilien schlieBt nicht
jede Kritik an ihnen grundsitzlich aus; ob aber trotz mancher innerfamilidrer Auf-
lehnung das Klima als liebevoll, fiirsorglich und beschiitzend erfahren und beschrie-
ben wird, scheint entscheidend fiir einen positiven Integrationsverlauf zu sein, und
zwar, im Fall der befragten Jugendlichen, sowohl in die islamischen Gemeinden als
auch in die Aufnahmegesellschaft.

Sa.: Das fehlt, glaub’ ich, bei den Deutschen so ziemlich. Der Zusammenhalt unter tiirkischen
Freunden und tiirkischen Familien ist ganz anders als zwischen den Deutschen. Ich sag’ mal,
wenn irgendjemand bei uns ein Problem hat, sei es psychisch oder sei es materiell, da wird jeder
’n bisschen seinen Beitrag dazu leisten, dass der wieder zu sich kommt. Und bei den Deutschen
ist es doch vollig egal. Da sagt jeder, ,,egal, das ist dein Problem® — (Mevlana II., S. 51)

M.: — dann gibt’s ne Freikarte ab achtzehn fiir die eigene Wohnung bei den Deutschen. Bei uns
ist man immer noch der kleine Sohn, egal wie alt man ist, dreilig oder vierzig, und verheiratet
und so, da ist man immer noch der kleine Sohn. Und das fehlt halt bei den Deutschen. Bei den
meisten Deutschen jetzt. Ich wiirde nicht sagen, alle, aber bei den meisten. (Mevlana I1., S. 51)

Dem Freundeskreis kommt neben der Herkunftsfamilie eine wesentliche Bedeutung
zu. Nicht zuletzt hier entscheidet sich, ob die in der Beziehung von Eltern und Kin-
dern angelegten positiven Impulse tragfihig sind, ob die Jugendlichen, um mit ihren
Worten zu sprechen, auf dem richtigen Pfad geben. Dieser hiufig benutzte Terminus
umschreibt das Risiko, das auch religiés gebundene minnliche Jugendliche fiir sich
schen, nidmlich sich in sozial auffilliges, unter Umstinden kriminelles Verhalten, in
legalen oder illegalen Drogenkonsum und ein seblechtes Leben zu fliichten. Einige der
befragten Jugendlichen kennen solche biografischen Episoden aus eigener Erfah-
rung. Ob dann eine Neu- bzw. Umorientierung mdglich ist, hingt nach ihrer Ein-
schitzung stark mit dem Freundeskreis, d. h. eben mit der Fahigkeit, zwischen guten
und sechlechten Freunden zu unterscheiden, zusammen.

4.1.1 Die Migration der Eltern

In den Interviews wird deutlich, dass die Jugendlichen ein ausgeprigtes Wissen um
die spezifischen MigrationskostenV ihrer Eltern haben. Die Eltern, oder im Fall der

117 Diese Kosten hat Mihgtyazgan (1986: 340f.) spezifiziert: ,,Alle Migrantensprecher stellen nach
cinigen Jahren in der Fremde mehr oder weniger erschrocken fest, dass sie nun, da sie der
Riickkehr nahe sind, durch die Migration Verluste haben, die sie wiederum langfristig belasten.
Nicht die Tatsache, dass dies festgestellt wird, nicht die Bilanz an sich, sondern die Erschro-
ckenheit tber die Kostenseite scheint mir interessant zu sein. Ich habe die Vermutung, dass
zwar vorher eine Kostenseite in der Weise einkalkuliert wurde, dass man Heimweh, schlechtes

83

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Jungeren: die GroBeltern, aller Befragten haben lindlich-bduerliche Wurzeln. In eini-
gen Fillen gab es vor der Migration nach Deutschland eine vorausgegangene Land-
Stadt-Migration in der Tirkei. Fir diese Jugendlichen stellen sich die Migrations-
griinde der Eltern bzw. Viter als besonders triftig dar.

0.D.: Und natiitlich war es fiir die Menschen duBerst schwer. Nicht nur, dass sie die Sprache
nicht konnten. Das waren Menschen — also mein Vater, der kam vom Dorf. Er hat ein paar
Jahre in Istanbul gelebt. Das ist unvorstellbar fiir mich. Der ist mit elf nach Istanbul gekommen
und hat da allein gelebt. Wenn ich mir eine Parallele tiberlege — zum Beispiel: ich bewerbe mich
fiir ein Auslandsstudium beziehungsweise ein Auslandspraktikum. Wenn ich sche, wie intensiv
ich mich darauf vorbereite, dann frage ich mich natiirlich, wie es meine Eltern gemacht haben.
Wobei ich sagen muss, ich habe jetzt mittlerweile sechzehn Jahre schulische Ausbildung hinter
mir, wenn ich nach England oder Amerika beispielsweise gehe, dann gehe ich in ein Land, des-
sen Sprache ich einigermaflen beherrsche [...]. Und die Parallele zu meinen Eltern: da war gar
nichts. Klar, im Vergleich zu heute lag vor 25 Jahren die Tirkei entwicklungsmiBig weit zurtck,
sei es in der Infrastruktur oder vom Wirtschaftssystem her — egal. Und dann kamen sie plétzlich
hier rein. Man sagt auch, das war ein Sprung ins kalte Wasser. Aber ich bewundere dafiir meine
Eltern, das muss ich persénlich sagen. Ich &ann jetzt auch nicht sagen, ,,ich hab ’ne viel héhere
Erwartung an euch®. Also die haben das geschafft, was eigentlich moglich ist. (Eytp-Sultan, S.
4

Der Vater dieses Jugendlichen war schon als Kind auf sich allein gestellt nach Istan-
bul gekommen, in der Hoffnung, dort bessere Lebensbedingungen vorzufinden. Er
hatte dort unter hirtesten Umstidnden und in schwierigen sozialen Verhiltnissen nur
ein armseliges Leben fristen kénnen. Auch wenn hier ein besonderer Hirtefall ange-
sprochen ist, scheint vieles an ihm, jedenfalls was die Sicht der Jugendlichen auf den
Lebensweg ihrer Eltern angeht, typisch: Die Eltern verlieBen ihre Heimat nicht ohne
Not, hatten oft nur in geringstem Umfang schulische Ausbildung genossen, sie wa-
ren zum weitaus grofiten Teil nicht besonders qualifiziert und wagten dennoch den

Sprung ins kalte Wasser.

T.: Also, ich rede manchmal mit meinem Vater Giber die alten Zeiten, als er damals hierher ge-
kommen ist. Er meint, wir [die zweite/dritte Generation; HLF] sind aufgewachsen wie im Para-
dies. Wir haben alles gehabt, die deutsche Schule zuerst, da konnten wir natiirlich sofort
Deutsch, deutsche Freunde, was weil3 ich. Zu Hause: Geld, Essen, alles hatten wir parat. Aber

Essen, wenig Freunde etc. voraussah, dass aber Kosten wie frihzeitiges Altern und andere ,Ne-
benkosten® von biographischer Relevanz nicht vorausgeahnt wurden. [...] Enttiuschung entsteht
also vor allem dartiber, dass die Migranten am eigenen Leibe psychisch und physisch erfahren,
dass sich ihre Lebensqualitit nicht deutlich verbessert hat, im Gegenteil, dass die Anstrengun-
gen in der Migration ihre Krifte soweit aufgezehrt haben, dass selbst eine Kompensation durch
den erreichten Wohlstand in der Zukunft fraglich erscheint. Besonders, wenn Aufwendungen
und Opfer fiir die Kinder noch notwendig sind, weil diese in der Migration keinen (schulischen)
Erfolg haben, ist es nicht verwunderlich, wenn einige Migranten, die ihre materiellen Ziele er-
reicht haben, inzwischen in Frage stellen, ob es tberhaupt richtig war, dass sie in die (externe)
Migration gegangen sind.* Fir Mandel (1990: 160) wirft soziale Stigmatisierung einen weiteren
schwerwiegenden Schatten auf das Leben der tiirkischen Migranten.

84

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

unsere Eltern? Mein Vater ist *73 nach Deutschland gekommen, erstmal alleine. Da ist er im
Heim gewesen mit insgesamt drei Leuten. Mein Onkel war auch noch dabei. Und dann, die
konnten kein Deutsch, die wussten nicht, wo vielleicht eine Moschee ist, die wussten nicht, wo
cin tiirkischer Laden ist. Es gab gar nichts. Und die wussten nicht, ob sie was essen kénnen,
wenn die zum Beispiel zu Comet oder Aldi gegangen sind, ob da vielleicht irgendwo Schweine-
fleisch drin ist. (Fatih L; S. 2f.)

In Deutschland angekommen, war das nichst liegende Ziel naturgemil3 die mate-
rielle Absicherung der eigenen Existenz. Der Plan noch der ersten Einwandererge-
neration, grof3ere Riicklagen zu bilden, um sich in der Tirkei ein zukiinftiges besse-
res Leben zu erméglichen, war spitestens mit der Ermdéglichung des Familiennach-
zugs fiir einen groflen Teil der tiirkischen Migranten obsolet geworden. Allerdings
scheint es keine bewusste Auseinandersetzung mit den sich kontinuierlich wandeln-
den Migrationsvoraussetzungen gegeben zu haben. Dass sich aus einem nur mittel-
fristig geplanten Aufenthalt in Deutschland eine langfristige Perspektive entwickelt
hat, fithrte in der Regel nicht zu einer Revision der urspriinglichen Migrationsziele,
sondern zu ihrer Verlagerung in eine fernere Zukunft. Auch dafiir ist nach Einschit-
zung der Jugendlichen die defizitire Bildung der Eltern die Ursache.

O.A.: Ich stell’s mir fiir die [Eltern; HLF] ziemlich schwierig vor, also eigentlich kann ich’s mir
gar nicht vorstellen. Die kamen hier her, die hatten die Sprache nicht drauf, und das erste Ziel
ist, dass du moglichst erst Mal was zu essen auf den Tisch bringst, dann vielleicht was zusam-
men sparen und dann schnell wieder zurtck. Das ist ja die Absicht gewesen. Deswegen hat sich
wahrscheinlich keine Familie den Kopf dariiber zerbrochen, lerne ich die Gesellschaft kennen,
in was fiir einer Gesellschaft bin ich — (Eyiip-Sultan, S. 3)

Dass die erste(n) Generation(en) infolge ihrer Riickkehrhoffnung wenig Energie auf
den Spracherwerb verwandten, wird unterschiedlich beurteilt, teilweise auch offen
und deutlich kritisiert. Einige Jugendliche und wohl auch die Eltern machen dafar
die nur in begrenztem Umfang genossene Schulausbildung in der Turkei verant-
wortlich.

O.D.: Es ist aber eine Utopie, das von meinem Vater zu verlangen. Vor fiinfundzwanzig Jahren
wollte man die Kriftigsten haben und die Gesiindesten — und die eben kamen aus dem Dorf.
Nur: leider hatten die nicht mal 'ne Grundschulausbildung. Das muss man einfach sagen. Und

jetzt von meinem Vater zu vetlangen, ,lern” Deutsch!®, das ist nur “ne Ausrede fiir mich — (Ey-

Gp-Sultan, S. 101)

H.: — der hatte gar keine Zeit, Deutsch zu lernen, der hat zwolf bis vierzehn Stunden am Tag
gearbeitet. (Eyiip-Sultan, S. 101)

In dieser Sicht stellt sich das niedrige Bildungsniveau der Zuwanderer als ein von der

Aufnahmegesellschaft gewolltes heraus: Die ,Gastarbeiter® waren schlieSlich fiir ein
begrenztes Segment des Arbeitsmarktes und eigentlich auch nur fiir einen begrenz-

85

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

ten Zeitraum angeworben worden. Manche Jugendliche sehen ihre Eltern aber doch
fur die eigene — wie sie meinen — unbefriedigende Situation mit verantwortlich und
kritisieren sie u.a. dafiir, dass sie sich in finfundzwanzig oder dreiig Jahren nicht
um den Erwerb von wenigstens minimalen Sprachkenntnissen bemitht haben.
Sprachkenntnisse und die — eher kulturell verstandene — Fahigkeit, mit der Aufnah-
megesellschaft in Kontakt zu treten, werden aber von den Jugendlichen als absolut
notwendig betrachtet, um den Einwanderern tiirkischer Herkunft wenigstens zu-
kiinftig einen gleichberechtigten Anteil an den immateriellen gesellschaftlichen G-
tern zu sichern. Dass sich diese zukunftsorientierte Perspektive der ersten Generati-
on zunichst nicht stellte, ist in den Augen der Jugendlichen Ursache der relativen
Isolation der ,tiirkischen community® in Deutschland.

/2 Das ist wahrscheinlich auch unser eigener Fehler gewesen, dass wir damals zu wenig ge-
macht haben, zu passiv waren. Wahrscheinlich hatten unsere Eltern damals auch Angst. Die
wussten jetzt nicht, wie man sich gegentiber einem Deutschen verhalten soll. Die meisten haben
auch irgendwelche Rollen gespielt, und haben gesagt, ,,0ah, wir sind immer schén und gut®.
Aber: was haben die denn gemacht? Ich frage meine Eltern, ,,was habt ihr denn damals ge-
macht? Hast du deinem Nachbarn was tber den Islam beigebracht, hast du deinem Nachbarn
gesagt, wie ein Tirke lebt? Bist du zu ihm hingegangen und hast gesagt, hey Junge, jetzt mochte
ich mich mal mit dir unterhalten“? Oder: dass die damals tiberhaupt kein Deutsch gelernt haben,
das wetrfe ich meinen Eltern zum Beispiel vor. Also, wenn du in Deutschland lebst, dann musst
du natiirlich Deutsch kénnen. (Fatih 1., S. 26f.)

M.: Wenn ich mich mit dir [HLF] zum Beispiel unterhalten will, muss ich deine Sprache spre-
chen kénnen. Ich kann dir mein Problem sonst nicht erzihlen. Wenn ich in einen Laden gehe,
muss ich doch sagen kénnen, was ich will. Viele der Eltern kénnen nicht ohne Dolmetscher
zum Arzt. Deshalb: unsere Eltern haben sich seit e¢h und je zu Hause eingekapselt. Die sind von
der Arbeit nach Hause gekommen. Auf der Arbeit brauchten die nicht viel zu reden, das haben
die sich jedenfalls eingeredet, und manche behaupten das immer noch. Die gingen ab und zu in
ihte Moschee, aber die sind, wie gesagt, nicht offen gewesen. (Fatih I, S. 27)

Aber trotz der hiufiger geduBlerten Kritik an der selbstverschuldeten Isolation der
Eltern iberwiegt die Anerkennung der befragten Jugendlichen fur das von der ersten
Generation Erreichte. Die Bewertung, die [Eltern| haben das geschafft, was eigentlich mig-
lich ist, wird von fast allen Jugendlichen geteilt; keiner der Befragten hilt die Migrati-
onsentscheidung der Eltern im Nachhinein fiir falsch.

Ublicherweise werden die ersten Jahre im fremden Land als {iberaus hart be-
schrieben. Es existierte zunichst keine migrantenspezifische Infrastruktur, und dar-
aus ergaben sich unerwartete Hirden, die das alltigliche Leben schwer machten.
Allein die Frage, was von den reichlich angebotenen Lebensmitteln fiir Einwanderer
aus einem islamisch geprigten Land verzehrbar sei, stellte die erste Generation vor

unlésbar scheinende Aufgaben.i1s

118 Wie in vielen AuBerungen zeichnet sich auch hier in Form von Legendenbildung iiber die An-
finge der Migration ein entstehendes Geschichtsbild ab. Tatsichlich gab es relativ frith ferwas

86

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

B.: Meine Eltern sollen sich ungefihr ein Jahr lang nur von Reis und Spaghetti — also Teigwaren
im Prinzip — erndhrt haben, weil sie auch nicht wussten, wo nun was drin war [lacht]. Und But-
ter haben sie im Prinzip auch nur von irgendeinem Bauern gekauft, weil sie selber nicht wussten,
ist da nun Schweinefleisch drin oder nicht. Also [lacht] das hort sich manchmal komisch an, nur,
wenn man nicht weil3, was da nun drin ist, wie gesagt, was ich vorhin schon sagte, wenn da ecin
Zweifel aufkommt, dann auf jeden Fall erst mal nicht essen. Und das ist es halt auch, was die
iltere Generation, beziechungsweise die erste Generation, die hierher gekommen ist, halt ge-
macht hat. Sie wussten nicht, was da drin ist — dann lieber erst mal nicht essen: auf die sichere
Seite gehen. (Mevlana 1., S. 28f.)

Aber nicht nur das Nétigste zum tiglichen Leben war ohne eine entsprechende Inf-
rastruktur schwer zu haben. Neben der wichtigsten Versorgung mit eranbten Nah-
rungsmitteln!’® — manche Jugendliche erzihlen, ihre Viter oder GroBviter hitten
sich zunichst bevorzugt von Schokolade ernihrt, weil sie die Inhaltsangaben auf
verpackten Lebensmitteln nicht zu lesen in der Lage waren — stellte sich aber auch
bald heraus, dass auch die eher sozialen Bediirfnisse kaum zu befriedigen war, ohne
die erst spiter entstandenen Teehiuser und die frithen Gebetsrdume, von den heuti-
gen Moscheegemeinden mit ihrem vielfiltigen Angebot ganz zu schweigen. Soziale
Mechanismen wie die in der einschlidgigen sozialwissenschaftlichen Literatur seit den
80er Jahren diskutierte Binnenintegration? konnten also in den Anfingen der Migrati-
on noch nicht greifen. In gewisser Hinsicht haben sich aber gerade die islamischen
Speisevorschriften als ein konstituierendes Element der Einwanderer als Gruppe
erwiesen. Dass Méglichkeiten, mit Angehérigen und Institutionen der Mehrheitsge-
sellschaft in Kontakt zu treten, fast undenkbar schienen und dass zusitzlich ,eigen-
ethnische® Einrichtungen noch nicht geschaffen waren, hat diejenigen unter den
Einwanderern, die wenigstens tiber eine gewisse sprachliche Kompetenz verfiugten,

zusitzlich privilegiert.

B.: Also, ich denke, dass die das extrem schwer hatten. Wir haben’s da, das ist meine Meinung,
mindestens drei bis vierhundert Prozent leichter als die damals. Erstens: es gab Probleme mit
der Verstindigung, sowohl bei den Amtern als auch, wenn sie was essen wollten — egal, was die
machen, sie hatten immer Probleme dabei. Wenn sie ausgehen wollten — sie verstanden die
Sprache nicht. Und wenn sie dann irgendwo hingegangen sind, dann waten das meistens so drei,
vier Familien, und nur einer davon kannte sich einigermallen mit der Deutschen Sprache aus.

(religiése Rechtsgutachten) der Behorde fir religiose Angelegenheiten, die klare (und grof3ziigi-
gel) Vorgaben tiber Méglichkeiten zur Befolgung der Speisegebote machten (vgl. Seufert 1999:
270; Spuler-Stegemann 1998: 161-168). Erst in jiingerer Zeit beauftragen hiesige islamische Or-
ganisationen, so z.B. der Islamrat, Theologen mit der Erstellung eigener ferwas, die etwa den
Verzehr von Speisegelatine betreffen.

119 Im Sinne von held/ (Etlaubtes; Gegenteil von haram: Verwehrtes); beide Kategorien bezichen
sich besonders aber nicht ausschliefllich auf Speisegebote (vgl. auch S.: 110f,, 211f.).

120 Wurde zunichst hiufig eine Ghettobildung unter den ,Gastarbeitern® befiirchtet, so formulierte
Elwert (1982: 718) eine bis heute jedoch nicht unumstrittene These: ,,Eine stirkere Integration
der fremdkulturellen Einwanderer in ihre eigenen sozialen Zusammenhinge innerhalb der auf-
nehmenden Gesellschaft — eine Binnenintegration also — ist unter bestimmten Bedingungen ein
positiver Faktor fiir ihre Integration in eine aufnchmende Gesellschaft.

87

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Und dann haben sich halt alle zehn an den einen gehalten. Was der gesagt hat, das haben sie
dann auch direkt gemacht. Und diese Probleme haben wir jetzt nicht mehr. (Mevlana 1., S. 29)

Hier wird deutlich, dass Bildung, in diesem Fall Sprachkenntnisse, in konkreten All-
tagssituationen auch Machtzuwichse fir die Gebildeteren bedeuten und zur Her-
ausbildung von speziellen sozialen wie 6konomischen Hierarchien — aufgeteilt in
eigenethnische Mittler und solche, die ihrer bedurften — unter den tirkischen
Migranten beigetragen hat. Diese Ausprigungen sind, wenn man die heutige perso-
nelle Struktur migrantenspezifischer Institutionen betrachtet, jedenfalls fiir die erste
Generation, immer noch sichtbar. Wenn es im Interviewauszug heil3t, diese Probleme
baben wir jetzt nicht, verweist das eben auf diese Machtstruktur, und die aktuellen Kon-
flikte, die es in den Moscheegemeinden und in den Dachverbidnden gibt, hingen
eben nicht nur am natlirlichen® Generationswechsel, sondern auch daran, dass diese
frihen Machtstrukturen ausgedient haben, insofern die grole Mehrzahl der Jugend-
lichen tirkischer Herkunft inzwischen Bildungsinlinder sind — und daher weitgehend
ohne solche Mittler auskommt.

T.: Wir kennen die Deutsche Sprache sehr gut, wir kennen uns mit dem Sozialleben hier aus, wir
besuchen deutsche Schulen. Das ist fiir uns ein Pluspunkt gegeniiber unseren Eltern. Als unsere
Eltern kamen, wussten sie nicht, was sie erwartet. Die haben nur gehért, ,,aha, Deutschland,
Industriestaat, wir finden dort Arbeit®, oder so. Die sind hiether gekommen, da mussten sie erst
mal schwer Deutsch lernen. Die konnten vielleicht ein bisschen Deutsch. Und sind dann sofort
arbeiten gegangen und haben sich dann erst ’n bisschen oder vielleicht gar nicht eingepasst. Es
gibt auch Leute, die sich dann seht doll eingepasst haben. Aber wir haben auf jeden Fall einen
Pluspunkt gegentiber unseren Eltern. (Hicret I, S. 28)

Auch hier wird von Vorteilen, die die Jugendlichen ihren Eltern oder GroBeltern
gegeniiber haben, gesprochen. Diese Vorteile sind einerseits — dann ist von cher
konsumtiven Gutern die Rede — materiell fassbar, andererseits sind sie an untet-
schiedliche Integrationsgrade gebunden: Hiesige Schulbildung ist als erstes zu nen-
nen, aber auch die der ersten Generation fehlenden Méglichkeiten, mit der Aufnah-
megesellschaft in Kontakt zu treten und dabei auch die eigenen Interessen zu artiku-
lieren und zu vertreten.

M.: Ich bin der Ansicht, man muss mit den Leuten hier mitleben und deren Kultur ein bisschen
lernen, damit die Leute auch versuchen, unsere Kultur, unsere Religion ein bisschen zu verste-
hen oder — den Menschen zu verstehen. Wenn ich aber nur zu Hause sitze und sage, ich will mit
den Deutschen nichts zu tun haben, kann da auch keine Freundschaft entstehen oder ’ne Be-
kanntschaft. Wenn ich mich nur mit Tiirken aufhalte oder nur mit meinen Eltern, dann geht das
einfach nicht. Viele [aus der zweiten, dritten Generation; HLF] haben jetzt deutsche Freunde,
und wie gesagt, ich bin mit einer Deutschen verheiratet. (Fatih L., S. 28)

88

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

4.1.2 Die Erziebung der Kinder

In weiten Teilen speisen sich Erziehungsideale tiirkischer Eltern in Deutschland aus
der Quelle einer dorflichen Lebenswelt, unabhingig davon, ob diese Welt so noch
existiert oder so jemals existiert hat.!2! In der Migration werden andere Einflisse
witksam, die in gewisser Weise die hermetische Struktur des tiitkischen Dorfes!2
individualisieren. In der Wahl ihrer Erzichungsziele und in deren praktischer Umset-
zung bestimmen die Eltern — unbewusst — stindig aufs Neue ihr Verhiltnis zur idea-
lisierten Welt des Dorfes, der sie doch den Ricken gekehrt haben. Dass sie ihre
Kinder heute nur noch selten, wie in friheren Migrationsphasen, fiir jeweils lingere
Zeitrdume zwischen der Tirkei und Deutschland pendeln lassen, sondern hiesige
Ausbildungsmdéglichkeiten in Anspruch nehmen, verdeutlicht einmal mehr, wie sich
die Perspektive der Migranten verschoben hat.

Ob es in tirkischen Familien einen Wandel der Erziechung als Folge gesell-
schaftlicher Verdnderungen, vergleichbar mit den Entwicklungen in deutschen Fa-
milien, gegeben hat, ist nicht hinreichend erforscht.!?> Generell muss jedoch fest-
gehalten werden, dass die tirkische Vorstellung vom Begriff der Erziehung sich von
westlichen unterscheidet. Turkische Eltern betrachten ,,die bewusste Einflussnahme
und Verinderung des Kindes nach den Erkenntnissen der Psychologie und Pidago-
gik [...] als schidlich fiir die kindliche Entwicklung, weil sie sein Wachsen und Reifen
behindern wirde.” (Mihgtyazgan 1994: 355). Mihgtyazgan fithrt weiter aus, dass die
Eltern vor allem als ihre Aufgabe gegeniiber den Kindern sehen, sie grol werden zu
lassen, reifen zu lassen, ihnen Anstand zu vermitteln (vgl. ebd. 355). Die eigentliche
Erziehung ist demgegeniiber dem Elternhaus ausgegliedert: sie findet in der Schule

121 Wenn einer der Befragten (s.0.) von seinem Vater berichtet, der 11-jihrig auf sich allein gestellt
nach Istanbul ging, um dort ein erhofftes besseres Leben zu fristen, deutet das darauf hin, dass
auch die der tirkischen Vergangenheit zugeschriebenen Idealvorstellungen von ,der* Familie
immer schon eine eher briichige Realitit haben. Tatsichlich beschreiben Even et. al. (1984: 96-
115) mit Bezug auf Literatur aus den GOer- und 70er-Jahren (u.a. Suzuki 1964; Stirling 1965;
Kudat 1975) die ,,Auflésung der erweiterten Familienhaushalte® als Folge von ,,Integration der
lindlichen Gebiete der Tiirkei in die Marktokonomie und den Mechanismus der Arbeitsmigra-
tion“ (ebd. 107). Das Bild, das viele befragte Jugendliche von den Familienstrukturen in der
Turkei haben, blendet offensichtlich diese Verdnderungen aus, wenn sie ihnen denn tiberhaupt
bewusst sind. So sagt ein Jugendlicher: B.: Also, ich denke mal, dass sich im privaten Bereich,
jetzt in den eigenen vier Winden im Unterschied zur Tiurkei doch sebr viel gedndert hat. Da
wird hier im Prinzip doch sehr verschieden gelebt. Also das kann ich schon sagen. Jetzt zum
Beispiel die Sache, dass jeder, der heiratet sofort auszieht. Das gibt’s in der Tiirkei eigentlich
sehr selten. Da ist das so, dass man einen Hof von meinetwegen eintausend Quadratmetern hat,
und dann wird da noch ’n Haus und noch ’n Haus und daneben eben noch n Haus errichtet,
und dann sind da irgendwann vier, fiinf Hauser, und wenn die GroBeltern dann sterben, dann
zieht der Jingste dort wieder ein. Aber das gibt es hier im Grunde nicht. Hier zicht dann jeder
sofort aus. Also, da gibt’s doch sehr grofe Unterschiede. Denk’ ich mir mal. (Mevlana I, S. 13)

122 Vgl. Schiffauer (1990: 152).

123 Eine differenzierte Darstellung liegt, allerdings fir tirkisch-alevitische Familien, vor (vgl. Pfli-
ger-Schindlbeck 1989).

89

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

statt. Vielleicht liegt hier ein Schlissel fir das starke Misstrauen, dass tiirkische
Migranten in Deutschland hidufig gegen die schulische Ausbildung ihrer Kinder he-
gen. Was aber an den Erzichungsidealen tiirkisch und islamisch ist, fallt immer mehr
in den Zustindigkeitsbereich der Moscheen, die in gewisser Hinsicht auch als ein
Korrektiv zur schulischen Ausbildung begriffen werden. Das ,,Anstand-Vermitteln®
hingegen bezeichnet Mihgiyazgan ausdriicklich nicht als Erziehung, weil es nicht auf
eine Verhaltensinderung des kindlichen Verhaltens abziele. Stattdessen handele es
sich, in den Augen der Eltern, um eine ,,Formgebung™ (ebd. 356). ,,Dabei tber-
nimmt das Kind die Formen, die es bei den Alteren sieht. [...] ,Anstand geben‘ be-
deutet fiir die Alteren vor allem, sich selbst vorbildlich und ,anstindig — auch ge-
genitber dem Kind — zu verhalten. Diese Reziprozitit ist von Bedeutung, denn es
wird nicht nur fiir notwendig gehalten, dass die Kinder sayg ,Respekt® zeigen, son-
dern auch, dass die Alteren sich dieses Respekts ,wert® erweisen® (ebd. 356). So rela-
tiviert sich auch, was gemeinhin der Erzichung tiirkischer Eltern nachgesagt wird:
dass sie autoritir sei. Dazu Mihgtyazgan: ,,Wenn aus der Sicht der Alteren der Aspekt
des Wachsen- und Werden-Lassens, die Permissivitit, Vorrang hat, wenn ich die
Einflussnahme als ein Laissez-faire charakterisiert habe, so widerspricht dies der
allgemeinen Charakterisierung des Erziehungsstils tirkischer Eltern. [...] Ich méchte
deshalb nochmals betonen, dass ich es fiir eine falsche Interpretation halte, von der
Autoritit des Vaters (der strenge Vater) generell auf eine autoritire Erziehung zu
schlieBen, zumal die Viter weitgehend abwesend sind und die alltdgliche ,Erziechung’
den Miittern obliegt, die als ,weich® charakterisiert werden. Tturkische Kinder werden
auBerordentlich hiufig gelobt und bestirkt, ganz abgesehen davon, dass Hilfe als
selbstverstindlich gilt, weil das Kind immer schon als ,hilfsbedirftiges Wesen® gese-
hen wird® (ebd. 350).

Die von mir befragten Jugendlichen zeigten sich im GroBen und Ganzen mit
den Erzichungszielen und -stilen ihrer Eltern einverstanden. Wenn auch in Einzel-
fillen konkrete Kritik an den Eltern gedullert wurde, scheint die Aussage, die haben
gemacht, was sie konnten, einen allgemeinen Konsens zu bezeichnen. Zu dhnlichen Er-
gebnissen kommen unabhingig Alacagioglu (1999) und Heitmeyer et al. (1997). —
Auf die Frage, ob sie mit den Erzichungsstilen der Eltern tibereinstimmten, antwor-
teten deutsche wie tirkische Jugendliche, die im Rahmen der Untersuchung von
Heitmeyer, Miller und Schréder (1997) befragt wurden, zu zwei Dritteln, dass sie
ihre Kinder ,,genauso®, wenigstens aber ,,ungefihr so* erziechen wiirden. Ein Drittel
wiirde ,,anders® oder ,,ganz anders® verfahren (vgl. ebd. 94f.). Allerdings ist die Zahl
derjenigen tirkischen Jugendlichen, die entweder véllig tibereinstimmten oder sich
vollig distanzierten, beide Male anndhernd doppelt so grof3 wie bei den gleich alten
Deutschen. Turkische Midchen, so heben die Autoren hetrvor, stimmten weit weni-
ger mit dem Erziechungsstil der Eltern tiberein als die Jungen; bei den deutschen Ju-
gendlichen gebe es dagegen keine signifikanten geschlechtsspezifischen Unterschie-
de. Hier zeige sich ein fir tirkische Midchen sehr relevanter und bedringender

90

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Konflikt (vgl. ebd. 95). Beschrinkungen in der persénlichen Entwicklung, die im
dorflichen Kontext noch fraglos hingenommen wurden, sind unter den Bedingun-
gen der Migration weniger leicht durchzusetzen. Schiffauer schreibt (1983: 93ff.),
dass insbesondere tiirkischen Midchen schon im Kleinkindalter psychisch schmerz-
hafte Einschrinkungen auferlegt werden. ,,Die Zeit vom dritten bis sechsten Le-
bensjahr diirfte im Lebenslauf der tiirkischen Frauen eine der schwierigsten, mit
vielen Traumen verbunden sein. [...] Mit sechs Jahren ist der unterschiedliche Habi-
tus in seinen Grundlinien fertig. Man kann es an tiirkischen Schulkindern beobach-
ten: Auf dem Heimweg tollen die Jungen herum, sind zutraulich zu Fremden, laut,
balgen sich; die Midchen dagegen bleiben auf dem FuBlweg, gehen oft Hand in
Hand, sind ruhig und diszipliniert. Zu Haus schweigen sie, stehen an der Tfir, warten
auf Anordnungen der Miitter.” Hinsichtlich der Erziehungsziele, also der Werte und
Normen, die intergenerativ weitergegeben werden sollen, unterschieden sich laut
Heitmeyer et al. deutsche und tiirkische Jugendliche deutlich. Wihrend in deutschen
Familien das ,,Aushandeln alltiglicher Arrangements® immer tblicher werde, was
eine Folge der Durchsetzung ,,neuer Werte® (Selbstdndigkeit, Unabhingigkeit, Soli-
daritit etc.) sei, finden sich bei tiirkischen Jugendlichen die ,,alten Werte (Ordent-
lichkeit, Flei3, Gehorsam, Achtung vor den Eltern etc.) als ,,wesentliches Merkmal
des familidgren Zusammenlebens [...]. Damit zeichneten sich tiirkische Jugendliche
insgesamt durch eine deutlich andere Wertorientierung aus als deutsche Jugendliche,
und sie stimmen mehr mit den Normen und Werten der Eltern tberein als mit de-
nen ihrer deutschen Altersgenossen® (Heitmeyer et al. 1997: 97). Den Autoren zu-
folge orientieren sich tiirkische Jugendliche eher an den oben genannten ,alten
Werten®“. Das kann natlrlich an den traditionellen Familienstrukturen, denen sie
nach Heitmeyers Einschitzung verhaftet sind, liegen, ist nach meinen Ergebnissen
aber cher ein Ausdruck dafiir, dass tlrkische Jugendliche den Leistungsgedanken der
deutschen Gesellschaft aufnehmen und in dem Bemthen, die eigene Integration zu
forcieren, héher bewerten, dass sie sozusagen versuchen, die besseren Deutschen zu
sein. So schreiben auch Heitmeyer et al., nachdem sie die so genannten ,alten Werte
quasi als Quintessenz der traditionellen Familienstrukturen herausstellen, in der ge-
nannten Untersuchung: ,,Obwohl das Moment der Leistungsbezogenheit gerade
unter dem zunehmenden Druck von Konkurrenz, Massenarbeitslosigkeit etc. auch
unter deutschen Jugendlichen (und Erwachsenen) weiterhin zentral zu sein scheint,
findet sich gerade in vielen Migrantenfamilien eine herausragende Stellung von
Leistungsbezogenheit und Fleil — wenn auch um den Preis teilweise grofier psychi-
scher ,Kosten‘ —, um die 6konomische Lage der Familie durch Wanderung erheblich
zu verbessern. Gleichzeitig ist aber die Leistungsbereitschaft in modernen Industrie-
gesellschaften hochgradig anschlussfihig, um mittels Bildung gesellschaftlichen Auf-
stieg zu erreichen. Der von beiden Geschlechtern zu verzeichnende hohe Stellenwert
von Leistungsbereitschaft macht einen intergenerativen Wandel der Erzichungsvor-
stellungen zwischen der ersten und der zweiten Einwanderergeneration unter den

91

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Bedingungen der kulturellen Einflisse der Aufnahmegesellschaft deutlich.” (ebd. 98)
Der ,alte’, als familial bezeichnete Wert ,Leistungsbereitschaft® entpuppt sich so als
einer, der sich aus der Sichtweise tatsichlich traditionaler tiirkischer Familienstruktur
im oben genannten Sinne als neu erweist. Denn im Kontext subsistenter Wirt-
schaftsweise ist Leistungsbereitschaft eine unbekannte Gréf3e, insofern man sich zu
ihr nicht entschlieBen kann. Stattdessen ist die Rolle eines jeden Familienmitglieds,
auch und gerade in der Existenzsicherung, vorgeschrieben. Was hier als traditionale
Wertorientierung bezeichnet wird, und unter anderem daraus leiten die Autoren
schlieBlich eine Affinitit zum islamischen Fundamentalismus her, ist also ein ,mo-
derner® Gedanke, der (so wenig wie der Fundamentalismus selber) eine ,,Riickwen-
dung® (ebd. 76) darstellt. Dass sich dennoch die Generation der Eltern als Bewahrer
der heimatlichen® Kultur versteht, dass sie meinen, dieser Aufgabe dann besonders
gut nachzukommen, wenn sie ihren Kindern die religidsen Traditionen vermitteln
und sie — weil denen die entsprechende Kompetenz zugesprochen wird — den ent-
sprechenden religiésen Vereinen zufiihren, liegt daran, dass islamischen Verhal-
tensweisen mehr und mehr ein gymbolischer Wert zugesprochen wird, der defensiv der
im Alltag iibermichtigen westlich-deutschen Lebensart entgegengestellt wird.

Die dem westlich-deutschen Einfluss ausgesetzten tiirkischen Jugendlichen wer-
den von den Alteren hiufig als verloren angesehen. Und nach jedenfalls unter den
,praktizierenden Muslimen‘ verbreiteter Meinung haben die Jugendlichen im Grunde
auch keine andere Moglichkeit, als diesem Einfluss nachzugeben, weil neben der
Umwelt hiufig auch staatliche Erziehung gegen die Interessen der Tirken ausge-
richtet erscheint. Darin wird die Ursache fiir die vielfach erlebte Entfremdung von
Eltern und Kindern gesehen, und diese Entfremdung wird bisweilen exzessiv und
kollektiv betrauert.!?* Die Erscheinungen der westlich-kapitalistischen Moderne und
Postmoderne und deren scheinbar unmittelbare Folgen — Kriminalitit, Drogenmiss-
brauch, sexuelle Freiztgigkeit — werden kritisiert, die traditionellen Familienstruktu-
ren sollen demgegeniiber verteidigt werden; darin bestehe die Aufgabe eines jeden
Muslimen (vgl. Sag 1996: 458).

Die Migrationserfahrung der Eltern wirkt sich ganz unterschiedlich auf deren
Lebensplanung und, abhingig davon, sowohl auf ihren Erzichungsstil als auch die
Erziehungsziele aus. Wenn die Eltern auch nach jahrzehntelangem Aufenthalt in
Deutschland eine spitere Riickkehr in die Tirkei planen, wenn sie dort ihren Le-
bensmittelpunkt imaginieren und sich nicht nur den eigenen Lebensabend, sondern

auch die Zukunft ihrer Kinder in einer dann erst zu rekonstruierenden ,traditionel-

124 Sag (1996: 455f.) berichtet vom Kongress ,,einer islamisch-fundamentalistischen Organisation®
und zitiert einen Redner, der beklagt, dass die Migranten im Verlauf ihrer Migration ihre Kinder
vetloren hitten und dass dieser Verlust offenbar werde, indem die Kinder den Eltern, insbe-
sondere dem Vater, den Respekt verweigerten. Laut Sag war wihrend der emotionalen Rede
aus der Menge der ca. 2000 Zuhorer lautes Schluchzen zu vernehmen und einige der Anwesen-
den wurden gar ohnmaichtig.

92

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

len® Familie vorstellen, hat das natirlich Folgen fiir den Erziehungsprozess, fiir die
Wahl von schulischer und beruflicher Ausbildung. So wurden zwei der neunund-
zwanzig befragten Jugendlichen, beide in Bremen geboren, mit dem Erreichen des
schulpflichtigen Alters zu Verwandten in die Tirkei zuriickgeschickt, weil sie dort
die Schule besuchen sollten. Beide sind nach acht Jahren tirkischer Regelschule nach
Bremen zurtickgekehrt und haben hier im Rahmen spezieller behordlicher Qualifi-
zierungsprogramme unter groflen Schwierigkeiten ihren Hauptschulabschluss er-
wotben. Wenn die Absichten der Eltern sicher auch in diesen Fillen den — ver-
meintlichen — Vorteil der Kinder im Auge hatten, so muss man doch feststellen, dass
eben diese Jugendlichen unter besonders hohen Migrationskosten zu leiden haben:
Nicht nur, dass sie unter einer verschirften Trennung der Familie zum Teil jahrelang
zu leiden hatten — sie kamen, was wohl anfangs so nicht geplant war, als Jugendliche
nach Bremen zuriick und hatten, obwohl altersmiBig zur zweiten Einwanderergene-
ration gehérend, Startschwierigkeiten, die denen der ersten Generation zwar ver-
gleichbar, aber letztlich doch ungleich gréBer waren; neben der fehlenden sprachli-
chen Kompetenz waten sie auch deshalb innerhalb der Minderheit zusitzlich stig-
matisiert, weil sie die leistungsbereiten und aufstiegsorientierten und inzwischen hau-
fig auch etablierten Altersgenossen mit Moglichkeiten ausgestattet etlebten, von de-
nen sie — wie die erste Generation — nur triumen kénnen.

Aber auch die familidre Sozialisation der durchgingig in Bremen aufgewachse-
nen und lebenden Jugendlichen ist individuell unterschiedlich. Einige Familien, heif3t
es in einer oben im Zusammenhang zitierten Interviewpassage, haben sich dann erst 'n
bisschen oder vielleicht gar nicht eingepasst. Es gibt anch Leute, die sich dann sebr doll eingepasst
haben (Hicret 11., S. 28). Wiirde man dieses ,sich Einpassen‘ mit unterschiedlichen
Graden struktureller Assimilation Gbersetzen, lief3e sich auch hier die Wahl der jeweili-
gen Erziechungsziele und Erziehungsstile zuordnen und, als mégliche Folge dieser
Wahl, ein beginnender Kulturkonflikt zwischen den Generationen ausmachen.

O.D.: Ich finde, dass, was aus einem tirkischen Kind zweiter Generation witd, das ist so stark
vom Elternhaus geprigt, das kénnen sich vielleicht Deutsche gar nicht vorstellen. Ich muss
sagen, mein Vater hat mich genau zur richtigen Zeit so einigermallen in die richtige Bahn ge-
lenkt. Ich hitte auch meine Krifte woanders verwalten kénnen. Wobei ich heute sagen muss,
ich bin gliicklich dariiber, dass ich diese Laufbahn genommen habe, weil es einem bewusst ist,
man ist ein Auslinder und man hat auch eine andere Religion, also es ist nicht so, dass man in
der Schule sitzt und Weihnachten das Gefiihl hat. Aber man sitzt da und es ist einem bewusst:
das ist hier eine religiése Veranstaltung, und man kann nicht mitfiihlen mit den anderen. Und
deshalb kann es sein, dass man sich in der Kindheit anfingt zu isolieren. Ich glaube, dass ich
durch den schulischen Werdegang und besonders durch das Abitur viel stirker in Kontakt mit
deutschen Schiilern gekommen bin und mich da so eingelebt hab’ und ich bin auch gliicklich,
dass ich diese Laufbahn angenommen habe, aber ich muss auch sagen, dass, in der Kindheit
jedenfalls, die Eltern ausschlaggebend sind. Die kénnen eigentlich, abgesehen von Einzelfallen,
vorher schon sagen, wie sich ’n Kind entwickeln wird. Man siecht das an dem Verhalten der El-
tern, wie sie sich um das Kind kiimmern. (Eytip-Sultan, S. 5)

93

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

0.A.: Ich wiirde da auch eigentlich im GroBen zustimmen. Wie du gesagt hast, den Grundstein
legen die Eltern, die Familie, aber das gilt im Positiven wie im Negativen. Das Problem der Fa-
milien ist, dass die in einer Gesellschaft sind, die sie nicht kennen. Die haben eine eigene Vor-
stellung von richtig und falsch, und die ist eigentlich ziemlich anders als die der tbrigen Gesell-
schaft. Und in dem Konflikt versuchen die jetzt, Kinder aufzuziehen. Alle Eltern wollen ihre
Kinder mdéglichst gut aufzichen, aber jedes Elternteil hat seine eigene Vorstellung und Definiti-
on von gut und richtig. Also ich habe frither immer Probleme damit gehabt, warum ich einiges
nicht machen durfte. Und wenn ich dann nachgefragt habe, und ich habe keine klare und gute,
zufrieden stellende Antwort gekriegt, dann fragt man sich natiirlich, ja, warum soll ich das dann
machen? Und wenn die Eltern dann nicht diese Antworten geben konnten? — Ich habe viele
Freunde, deren Elternhaus eigentlich ziemlich religis ist, die sind auch in den Moscheen aufge-
wachsen, aber die kommen damit tiberhaupt nicht klar, weil das ihnen anscheinend nicht so
erklirt wurde. (Eytip-Sultan, S. 5f.)

Offensichtlich nicht in allen Fillen kénnen Eltern ihre Ideale an die Kinder erfolg-
reich weitergeben. Wichtig in diesem Zusammenhang scheint zu sein, ob und inwie-
fern es schon den Eltern gelingt, in ihrer erzicherischen Praxis die Unterschiede und
Widerspriiche zwischen ihren eigenen, sich aus tiirkischen Traditionen herleitenden,
und den familidren wie institutionellen Erzichungszielen der Mehrheitsgesellschaft
zu reflektieren. Wird diese Reflexion schlicht verweigert, potenziert sich die oben im
Interviewausschnitt angesprochene Isolation der Kinder und Jugendlichen.

Zu diskutieren sind an dieser Stelle auch die Erzichungsmittel. Einige der Ju-
gendlichen berichten, dass Schlidge — sie sprechen von Priige/ — sowohl in ihrer famili-
drer als auch in der religiésen Erziehung in der Moschee eine Rolle gespielt haben.
Sie unterscheiden dabei zwischen verdienten Schligen (die sie selber bekommen ha-
ben) und solchen, die unangemessen entweder in Heftigkeit oder Anlass sind. Diese
Art von erzieherischer Praxis der Eltern erscheint hier beinahe als eine jkulturelle®
Eigenart der Tirken bzw. der tirkischen Einwanderer, und die Jugendlichen sechen
eher die Gefahr kultureller® Missverstindnisse zwischen den Einwanderern und

Aufnahmegesellschaft, als dass sie diese Form der Gewalt grundsitzlich verurteilen.

0.A.: Wenn wir jetzt zum Beispiel dartiber lachen, wie wir Prigel gekriegt haben sozusagen,
weillt du, ein Deutscher, der ist voll empért: ,,was? — (Eytip-Sultan, S. 15)

H.: [ironisch] — ,,Prigel?l* — (Eyiip-Sultan, S. 15)

0.A.: — ,Kinderschlagen!?* [alle drei lachen] WeiBt du, und ich lach’ dariiber. [Lachen] Das 75
so fiir uns — weilt du, es gibt wirklich extreme Familien, wo ich dann auch sage, ey, das kannst
du doch nicht machen, das ist doch nicht mehr Erziechung, sondern — (Eyiip-Sultan, S. 15)

O.D.: — das ist Sklaverei — [lacht] (Eyiip-Sultan, S. 15)

HLF.: — aber, das gibt’s doch in deutschen Familien auch, dass Kinder miss — (Eytip-Sultan, S.
16)

94

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

0O.A.: — nein, nein, es geht nur einfach um diese Intensitit — [alle lachen] ich meine, ich hab’
Priigel gekriegt, aber ich muss auch sagen, ich war duBerst frech. Also ich war der Gefihrlichste
in der Familie. (Eytip-Sultan, S. 16)

H.: [deutlich ironisch] Das mit Priigel, das bringt schon was. — Also ich hab’ zu Hause keine
Priigel gektiegt — (Eyiip-Sultan, S. 16)

O.D.: — nee, Moment mal, ich sag’ nur, diese krassen Familien [Lachen]|, die die Hand schon in
der Tasche haben und ausstrecken, und der Sohn braucht nur noch was zu sagen — dies Beispiel,
aber sonst, 'ne gesunde Tracht Priigel — (Eyiip-Sultan, S. 16)

H.: [lacht] — pass auf, pass auf, zu Hause habe ich nie Priigel gekriegt. Ich nicht und meine
Schwester nicht. Das gab’s bei uns tiberhaupt nicht. (Eytip-Sultan, S. 16)

O.A.: [ironisch] Dann warst du ’n ziemlich feiner Junge! (Eyiip-Sultan, S. 16)

O.D.: Eine ganz wichtige Sache in diesem Zusammenhang ist, dass man das von deutscher Seite
aus nicht versteht: Also, wenn man jetzt von deutscher Seite aus sicht, das Kind wird geschla-
gen, jetzt muss sofort das Erziehungsamt oder irgendwelche Behérden miissen einschreiten, ja?
Und, das ist eigentlich die Gefahr, weil diese Behérden aufgrund deutscher Kultur entstanden
sind, und das ist ja auch richtig so. Die sind ja auch in Deutschland entstanden, auch fiir Deut-
sche. Aber das Problem ist, dass diese Leute in den eigenen Reihen meistens keinen Tirken
haben, der sich einigermaBlen auskennt. Ein Eingriff [der Behdrden; HLF] wiirde lingerfristig
viel gravierendere und schwierigere Folgen haben, als wenn sie’s nicht tun wiirden. Gut, es gibt
wirklich harte Fille. Aber trotzdem: ein Eingriff in zehn Fillen, denn neun sind lingerfristig
daneben. Wenn nicht wirklich vorher in dieser Richtung ne Beratung stattgefunden hat. — Mei-
ne Eltern kommen aus der Tirkei, erste Generation, die sind viel spiter hergekommen. Ich
verstehe sie manchmal auch nicht und ich bin nun mal dazwischen, aber letztendlich, ein Ein-
griff in die Familie — ich bin noch jung, und ich sehe, ,.ey, die [Behérden; HLF] befreien mich
von irgendwelchen Schligen® — oder so in der Art, dann ziehe ich in meiner kindlichen Naivitit
in die Richtung. Aber lingerfristig wiirde das schwerwiegende Folgen haben. (Eytap-Sultan, S.
17)

Der Versuch, erzieherische Gewalt als strukturelles Problem auch deutscher Famili-
en zu generalisieren und damit die spurbare Spannung der Gesprichssequenz zu
entschirfen, scheint die von den Jugendlichen beabsichtigten Aussagen nicht zu tref-
fen. Sie insistieren deutlich darauf, dass eben korperliche Gewalt Teil der familidren
Sozialisation in tiirkischen Einwandererfamilien ist (oder sein kann: schlieBlich gibt
ciner der Befragten dieses Interviews an, nie, weder von den Eltern noch vom hoca
seiner Gemeinde, geschlagen worden zu sein). Wenn dieser Gewalt auch Grenzen
gesetzt sind (diese krassen Familien), so sehen die beiden anderen Interviewteilnehmer
das eigentliche Problem nicht in der Praxis der Gewalt selber, sondern cher darin,
ihr Vorkommen vermittelnd zu erkliren: Behordliche Eingriffe (Jugendamt, Schule),
wenn ihnen die Notwendigkeit auch nicht vollends abgesprochen wird, seien kont-
raproduktiv, so lange nicht #irkische Sozialarbeiter, die das Problem aus einem anderen
Blickwinkel beraus betrachten, hinzugezogen werden. Ansonsten wiirde ein Eingriff die
Konfliktlage in der Familie echer verschirfen, weil die Gefahr bestehe, dass die

95

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

betreffenden Kinder oder Jugendlichen durch die unterschiedlichen Wertevorgaben
in der Erzichung existenziell erschiittert wirden.

HILF: Ich denke auch, dass es ein grofles Problem ist, dass da, wo dann unter Umstinden Be-
ratung gemacht wird, in den Beratungsstellen, oder seien es Lehrer, Sozialarbeiter, Therapeuten
und so weiter, dass die Leute eigentlich keine Ahnung haben — (Eytip-Sultan, S. 17)

O.D.:— genau, das ist das Problem. Ich méchte jetzt nicht sagen, das ist schlecht, also nein, es ist
okay, weil diese Leute das ja kennen, die beurteilen das aus der deutschen Familie heraus. Das ist
auch richtig so! Aber man muss wirklich in diesem Moment, von dieser Person, da muss man
doch ein bisschen einen Uberblick erwarten, dass die wirklich sich ein bisschen drauf einstellen
und sich sagen, ,,ich muss das vielleicht aus einem anderen Blickwinkel heraus betrachten® —
(Eytip-Sultan, S. 17)

O.A.: — das ist ja auch wirklich gut gemeint, wie du [HLF] schon sagst, nur: das Kind selber
kommt irgendwann dazu, und definiert seinen eigenen Weg anders. Ich persénlich ja auch —
tber viele Sachen, die ich friher gemacht hab’, drgere ich mich so dermallen, dass ich sage,
,»man, wie konnte ich nur so bléd’ sein?“. Aber damals war ich so tiberzeugt davon, dass ich das
Richtige mache. Und das sind solche Sachen. Wenn, zum Beispiel, ein Kind aus purer Naivitit
oder aus Sensationsdrang dann von diesen ganzen Bestimmungen befreit wird und in ein Ju-
gendheim kommt, wo es viel mehr Freiheiten hat als zu Hause, dann muss es sich irgendwann
entscheiden. Entweder ich lebe so ganz wie ein Deutscher, in Anfithrungsstrichen, oder wie ein
Tirke. Weil im Endeffekt sizd da Unterschiede. Und — der Weg zuriick, der ist dann nicht mehr
so cinfach. Wenn man dann, ich sag mal, die ganze Zeit in dieser Art, auf diese Art und Weise
gelebt hat, und man will pl6tzlich wieder zuriick, dann kriegt man richtig Probleme. Und das sehe
ich zum Beispiel an meinen Freunden, dass die den Weg nicht mehr kriegen und dann sind die
mitten drinne. Also: die haben nun mal schwarze Haare, die haben gewisse Bediirfnisse danach,
so zu leben, wie sie halt aussehen, sag’ ich mal, halt auslindisch, aber auf der anderen Seite sind
die auch ganz zufrieden damit, wie die leben — als nicht-auslindisch. Nur — die kénnen das nicht
ecinordnen. Und das ist dann dieser lingerfristige Nebeneffekt. (Eytip-Sultan, S. 17f.)

So wird indirekt doch deutlich Kritik gegeniiber den von staatlicher Seite mit Erzie-
hung Beauftragten geduBlert, die hdufig universalistische pidagogische Konzepte in
manchmal fragwirdiger Art und Weise applizieren. Das eigentliche Problem der
abweichenden Erziehungsziele wird also im bedrohlich empfundenen Identititsver-
lust gesehen. Das was als vermeintlich leichterer Weg fur die Kinder beschrieben
wird, die engeren Grenzen zumal in einer re/igidsen Familie tirkischer Herkunft zu
verlassen, kénnte sich, so die Gesprichsteilnehmer, langfristig als Verlust heraus-
stellen. Zur Aufldsung des Dilemmas aber, in dem sich Jugendliche zwischen sich
scheinbar gegenseitig ausschlieBenden erzieherischen Konzepten wiederfinden, favo-
risieren die Befragten Erfolgserlebnisse, hier indirekt spezifiziert durch die Anerken-
nung, dass auch differente Lebensformen einen produktiven Beitrag fur die ganze
Gesellschaft leisten kénnen, als probates Mittel:

96

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

O.D.: Ich glaube einfach, auslindische Kinder brauchen in irgendwelchen Bereichen einfach ein
paar Erfolge, damit man hért, dass sie einfach da sind und dass sie auch einfach was Gutes leis-
ten kénnen. Auch Beitrige zur Gesellschaft. (Eyiip-Sultan, S. 18)

Aber auch unabhingig von den titlichen Erziechungsversuchen, die iibrigens nicht
von allen Jugendlichen thematisiert wurden und demzufolge auch nicht fiir alle Fa-
milien vorausgesetzt werden kénnen, stoB3en unterschiedliche Erziehungsziele hiufig
aufeinander. Sie miissen und wollen wohl auch integriert werden. Die Jugendlichen,
wahrscheinlich auch ihre Eltern, wissen durchaus um die komplizierten Anforderun-
gen, die sich in der Migrationssituation an die Familien stellen.

HIF.: Und wenn jetzt die Eltern versuchen, den Jugendlichen Regeln zu geben, die sie selber
auch als Kinder gehabt haben? (Fatih 1., S. 19)

V' Ja, das verstehen die meisten Jugendlichen nicht. Wenn Eltern hier sagen wiirden, ,,Junge,
dies und das darfst du nicht®, dann fragt der, ,,warum?*. Und die Eltern haben nicht das Zeug,
das so riiberzubringen, weil die selber so sehr mit der Arbeit und Geld verdienen beschiftigt
sind, mit Kinderaufzichen und blablabla, dass die den Kindern eigentlich gar nicht richtig helfen
kénnen. Die meisten Eltern kénnen kein Deutsch. Die Kinder gehen in die Schule, lernen da die
deutsche Kultur, reden nur Deutsch, und dann kommen die nach Hause und reden nur noch
Turkisch, und dann ist das so ein Mischmasch. Und die Eltern konnen das auch nicht so riber-
bringen, wie das eigentlich sein sollte, und dann entwickelt sich das ganz anders als in der tiirki-
schen Kultur. (Fatih I, S. 19)

Viele Eltern unternehmen denn auch einen Spagat zwischen den — wie auch immer —
kulturell, traditionell und religits hergeleiteten erzieherischen Konzepten. Es ist ih-
nen wichtig, religidse und — tatsichlich nur bedingt!?s — traditionelle Werte in ange-
messenen Formen weiterzugeben, sie lassen dabei aber die definitionsmichtige Rea-
litit des gesellschaftlichen Umfelds nicht aufler Betracht. Die Jugendlichen bezeich-
nen das entweder als woderne Ergiehung oder, differenzierter, als den Versuch, ihre
Erziehung hier ein bisschen anzupassen:

Sa.: Mein Vater ist, von der Art her, von der Erzichung her, ziemlich locker. Nicht streng. Ich
kann zum Beispiel raus, ich kann auf Parties gehen, wenn ich will, ich kann zum Beispiel ‘ne
Freundin haben. "Ne moderne Erzichung. Die Chance hat der [sein Vater; HLF] friher nicht
gehabt, ich mein’, die hat der heute immer noch nicht. Wenn der vor seinem Vater steht —
(Mevlana I1., S. 40)

Diese als modern bezeichnete Erziehung bildet das andere Ende des Spektrums. Sie
ist bei den befragten Jugendlichen nicht unumstritten.i26 Allein das Adjektiv ,mo-
dern‘ ruft, wenn es auf Werte, Tradition oder gar den Islam bezogen wird, mitunter

125 Da die religiésen Werte hiufig erst durch Neuinterpretationen modifiziert werden, kénnen sie
nicht eigentlich zugleich als traditionelle gelten.

126 Tatsichlich wirden auch diese mannlichen Jugendlichen das Konzept einer modernen Erziehung
fir ihre Schwestern nur mit deutlichen Einschrinkungen akzeptieren.

97

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

starke Ablehnung hervor. Und auch die Jugendlichen, die den Erzichungsstil ihrer
Eltern als modern bezeichnen, wiirden sich, wenn sie denn zukiinftig eigene Kinder

erzichen sollten, verpflichtet fithlen, ,tiitkische Traditionen® an sie weiterzugeben.

HLF.: Wenn ihr euch vorstellt, ihr habt spiter Kinder, gleicht sich dann da mehr an zwischen
den deutschen und euren Kindern? (Hicret IL., S. 27)

T.: Ich wiird’ mal sagen, das wiirde sich dann hier ein bisschen mehr angleichen, weil unsere
Eltern kamen aus der Tiirkei und haben uns das dann direkt beigebracht. Und weil wir die per-
sénlichen Erfahrungen in der Tiirkei nicht gemacht haben, kénnen wir das nicht so gut — dh —
sagen und fithlen, aber wir werden das natiirlich unseren Kindern auch beibringen und lehren.
Und ich hoffe, sie werden das Beste daraus machen. (Hicret I1., S. 27)

Abh.: Ja, das ist jetzt aus seiner Sicht. Aber meine Eltern, zum Beispiel, die sind zwar nicht hier
geboren, aber waren schon als Kinder hier, im Kindergarten und dann auch in der Grundschule
und so weiter. Das ist ja sozusagen schon die zweite Generation, wenn man hier im Kindergar-
ten war. Ich bin dann sozusagen die dritte Generation, und ich wurde auch reingeboren. Aber
meine Eltern passen das so ’n bisschen an, aber ich bin ’n Turke, ich hab’ mein Ego, ich hab’
mein Verhalten. Jeder hat sein Verhalten. Bei den Tirken ist das halt ein bisschen anders, oder
bei den Moslems ist es halt ein bisschen anders als bei den Deutschen oder bei den Christen,
weil da mehr Druck hinter ist. Und ich wiirde meinen Kindern das genauso beibringen, wie
meine Eltern das mir beigebracht haben und ich wiirde der Meinung sein, dass er [der zukiinfti-
ge Sohn; HLF] dann suchen soll, welchen Weg er gehen will. Also, was heiit welchen Wegp Ob
er jetzt in die Gesellschaft eingehen will, oder in eine andere Gesellschaft eingehen will — er soll
sich seinen Weg dann aussuchen. (Hicret II., S. 27f.)

Im Gegensatz zu solchen Jugendlichen, die jede Form der Relativitit in Bezug auf
Erziehung ablehnen — ob sie diese Ablehnung nun mit ihren Eltern teilen, oder viel-
leicht sogar deutlich gréBeren Wert auf die substantielle Bewahrung von, wie es in
diesem Fall wohl heilen muss, so genannter Tradition legen —, scheint den Kindern
hier eine gewisse Wahlfreiheit zugestanden zu werden. Daraus ist zu schlieBen, dass
Jugendliche, die solche Aussagen machen, selber schon im Besitz dieser Méglich-
keiten sind. Die anderen, deutlich eine Minderheit unter den Befragten, lehnen alle
Einflusse ab, die ihnen nicht aus dem Islam, aus turkischer Tradition und Kultur
herleitbar scheinen. Interessanterweise berichten gerade diese Jugendlichen wenig
Substantielles Gber ihre eigene familidre Situation: Die Eltern kommen selten vor,
Miitter und Viter bzw. deren Ro/e werden allenfalls formelhaft generalisierend the-
matisiert, der Vater zum Beispiel als Haupt der Familie:

S.: Man freut sich, wenn man einen Sohn bekommen hat. Weil der Sohn eine wichtige Rolle
spielt. Der Mann. Des Mannes Wesen reprisentiert die Familie, als Hauptmann oder als Fithrer
oder als Gruppenleiter oder als Ehefiihrer. Der Vater spielt *ne wichtige Rolle. (Yunus-Emre, S.
37)

98

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Fir die Erziehung, heilit es zwar im selben Interview, sei der Vater erst verantwort-
lich, nachdem das Kind sein siebtes Lebensjahr vollendet habe:

S.: Die ersten sieben Jahre sind hauptsichlich die Lernjahre von der Mutter. Erst dann hat ein
Mann, so viel ich weif3, ich méchte mich ganz vorsichtig ausdriicken, erst dann hat der Vater das
Recht oder die Pflicht, sag’ ich mal dazu, das Kind weiter zu erzichen. Eben dass man nach
sieben Jahren langsam anfingt, zu beten, dass man die islamischen Regeln kennen lernt. Die
Gebote, alles, was verwehrt ist, was genehmigt ist. Das ist ein Spiellauf, sag’ ich mal, was mit der
Zeit alles eingefiihrt wird. (Yunus-Emre, S. 5f.)

Aber wie in dieser Sequenz wurden in dem gesamten Interview (Yunus-Emre-Camii)
grundsitzlich Fragen nach der eigenen Familie und der individuellen Familienge-
schichte mit eher allgemeinen Formeln beantwortet. Ob es ein Zufall ist, dass zwei
der drei Interviewteilnehmer in genau dem hier genannten Alter zur Schulausbildung
in die Tiurkei geschickt wurden, dass sie iber Jahre ihre Familie wenn tberhaupt,
dann im Utlaub vollstindig beisammen erleben konnten? Alle Fragen nach den El-
tern, ihrer Geschichte, deren eigener Erzichung und der Erziechung ihrer Kinder
wurden entweder gar nicht oder aber mit politischen Erklirungen zur aktuellen Situ-
ation in der Turkei beantwortet. Dass, wie es in Zusammenhang mit der zitierten
Sequenz, weiter heil3t, die Tiirkei nach dem enropdischen System strebt, wird ablehnend
kommentiert und erklirt aus der Sicht der Befragten auch die Schwierigkeiten, die in
Deutschland lebende tiirkische Eltern mit ihten heranwachsenden Kindern haben
(kénnen). Die tirkischen Migranten in Deutschland werden ausschlielich als be-
nachteiligte, wenn nicht verfolgte Minderheit begriffen, wobei die Verfolgung ihrer
Meinung nach Religionszugehdrigkeit und Staatsangehorigkeit gleichermallen als
Wurzel haben. Diese Befragten sehen denn auch als Lésung nur einen tibersteigerten
tirkischen Nationalismus, gleichzeitig aus dem Osmanischen Reich #7d kemalisti-
scher Ideologie hergeleitet, und einer religiés verbrimten Deutung ihres Alltagsle-
bens in Deutschland, die sowohl die tatsichlich oder nur vermeintlich erlittenen
Diskriminierungen und alle Widerspriiche zur Mehrheitsgesellschaft als Kampf mit
dem Satan bewerten kann. Beide Aspekte, Nation und Religion, verkniipfen sich,
wenn auf (angebliche) VerheiBungen Muhammads zuriickgegriffen wird, die ,den
Turken® die Vorherrschaft iber Europa verkiinden. Wenn andere Jugendliche ihre
Erziehung als modern oder auch nur bier eingepasst beschreiben, kénnen diese Befrag-
ten das nur inakzeptablen als Abfall von tiirkischer Kultur, Tradition und dem Islam
sehen.127

Die Mehrheit der Befragten versteht entsprechende Sachverhalte eher als pro-
zesshafte: Auch die Erzichung ist von Generation zu Generation einem ,natiirlichen’
Wandel unterlegen, der allerdings zu hinterfragen ist. Deutlich wird das beispielhaft

127 So formuliert von T. (Hicret I1, S. 23) oder M. (Mevlana II, S. 40).

99

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

an der Beurteilung des Respekts, der allgemein Alteren, speziell aber auch den Eltern
zu erweisen ist.

Al: Unsere Religion ist eben so: Respekt vor den Groflen haben. Das ist das Grof3te bei uns.
(Hicret 11., S. 5)

In allen Interviews wurde Respekt allgemein als eine Art Grundlage fiir das Famili-
enleben und dariiber hinaus fir ein halbwegs funktionierendes Gemeinwesen darge-
stellt. Umgekehrt wurden offensichtliche oder subjektiv empfundene Mingel der
hiesigen Gesellschaft (auch) dem Wandel der familidgren Bezichungen, vor allem
fehlendem Respekt zugeschrieben:

O.D.: Bei den deutschen Familien habe ich beobachtet, dass Kinder, die in einem katholischen
Haus aufgewachsen sind, die Familie so dhnlich definieren wie wir und auch relativ intakte Fa-
milien haben. Das trifft man da hiufiger als jetzt bei Nicht-Christen, bei Familien, die nicht so
christlich sind. Das muss ich einfach so sagen. Das sehe ich besonders bei Katholischen. Bei
Evangelischen auch so, aber bei Katholischen sche ich das eher mehr, dieses intakte Familienle-
ben und den Respekt zum Vater. Als ich in der Schule zum ersten Mal gehért hab, da redet
jemand tGber Bernd — Bernd — Bernd. Und ich frag ihn, ,,wer ist denn Bernd?* — ,,das ist mein
Vater* — ,;was, dein Vater, Bernd? Sag’ mal, hast du’s noch?* — und dann alle so, ,,wieso?*. (Ey-
tp-Sultan, S. 79)

0.A.: Ja! (Eyiip-Sultan, S. 79)

O.D.: Das sind diese Sachen — also es ist letztendlich *ne Fehlentwicklung gewesen. Man dachte,
es ist 'ne gute Entwicklung. Die Eltern dachten, ,,wer ist der Beste fir mein Kind? — der Freund.
Ich mochte ein Freund fiir mein Kind sein®. Was haben sie gesagt, ,.ey, sag’ nicht Papa zu mir,
sag’ Bernd®. [...] Aber in dem Zusammenhang ist auch der Respekt zu ihm geschmolzen. Und
dann, wenn ’s irgendwann Streit gab, dann hat er ihn auch als Arschloch bezeichnet. Und dann
sicht’s natirlich wieder anders aus: man hat keinen Respekt. Den Vater, den sicht man nicht
mehr als Vater — (Eyiip-Sultan, S. 79)

0.A.: — die Respektsperson fehlt dann — (Eyiip-Sultan, S. 80)
O.D.: —ja die fehlt. (Eyiip-Sultan, S. 80)

0.A.: Weil, er muss ’n Freund in ihm sehen, aber anch *ne Respektsperson, so seh’ ich das. (Ey-
p-Sultan, S. 80)

Und doch wandelt sich die Form, wie dieser Respekt erwiesen wird. Ursache dieses
Wandels witd nicht zuletzt die Tatsache sein, dass Jugendliche der zweiten/dritten
Generation durch ihre weitergehenden Erfahrungen mit den Realititen der Mehrt-
heitsgesellschaft, im Vergleich zu ihren Eltern, zu ,Spezialisten fiir das Leben in der
Migration® geworden sind. Heute geht es zwischen Eltern und Kindern nicht mehr
nur um folgsamen Gehorsam: es wird diskutiert, gepriift und abgewogen.

100

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

0.A.: Ich merke, fiir uns ist vieles wirklich selbstverstindlich geworden, eben weil’s uns ziemlich
gut ging, und ich merke, mein Vater hat eben dieses Verstindnis von richtig und falsch, wo ich
manchmal jetzt noch sage, ,,nein daddy, das wiirde ich aber so machen®. Und da diskutieren wir
dariiber. Manchmal gibt er nach, manchmal gebe ich nach, manchmal gibt keiner nach, aber
auch dann mochte ich aber nicht unbedingt sagen, dass ich Recht hab’, weil es immer noch pas-
siert, dass ich die Erfahrung mache, der hat doch Recht gehabt. Aber da ist halt ’n gro3er Unter-
schied, und ob wir nun Recht haben, oder ob die Recht haben, weil3 ich nicht. Aber wir haben
irgendwie mehr Erfahrungen gemacht, in dieser Gesellschaft, mit dieser Gesellschaft, als die.
Deswegen kennen wir vielleicht auch die Problematik ein bisschen besser. (Eyiip-Sultan, S. 47f.)

Respekt bildet immer noch — nun allerdings eine revidierte — ,Geschiftsgrundlage’,
auf deren Basis das Verhiltnis von Eltern und Kindern, Alteren und Jiingeren neu
ausgelotet wird. Allen Beteiligten ist dabei bewusst, dass sich die Art und Weise, wie
dieser Respekt erwiesen wird, im Laufe der Zeit verdndert hat. Man kénnte schlie-
Ben, dass sich innerfamilidre intergenerative Beziehungen neu strukturieren, dass
deren Wesen wichtiger als die Form geworden ist und sich mehr iber die individu-
ellen Funktionen und Bedurfnisse der aufeinander Bezogenen als tber ihren formal
festgelegten Status herstellt.

O.D.: Fin anderes Beispiel: Also, ich bin mit seiner [H.’s; HLF] Schwester verlobt. Wenn ich
jetzt mit meinem Schwiegervater zusammensitze, dann kann ich da ruhig sitzen, ich £azn mich
mit dem wunterhalten. Aber mein Vater konnte das nicht seinerzeit. Mein Vater hat auf den Knien
neben seinem Schwiegervater gesessen — (Eytip-Sultan, S. 48)

H.: — oder sich da gar nicht erst sehen gelassen — aus Respekt — (Eyiip-Sultan, S. 48)

O.D.: — ja, und sein [H.’s; HLF] Vater sagt’s ja auch, ,,ich hab’ neben meinem Schwiegervater so
[macht eine dngstlich Geste] gesessen®. Aber jetzt — ich setze mich hin, wir lachen, wir unter-
halten uns, ich sag’ auch meine Meinung, wenn’s drauf ankommt. Natiirlich hab’ ich ’n Respekt.
Aber der beruht eher darauf, dass wir uns noch nicht kennen, dass ich noch nicht sagen kann,
wann regt der sich auf. Oder wann rege ich mich auf, wann bin ich jetzt bei ihm an ’ner Grenze.
Weil wir uns noch antasten. Aber spiter kann ich mir auch vorstellen, dass ich ihm auch knall-
hart meine Meinung sage. (Eytp-Sultan, S. 48)

HLF.: Und friher bei euren Vitern oder Grofvitern, da wire das so gewesen, dass dieses Re-
spektsverhaltnis, auch wenn man sich besser kennen wiirde, so geblieben wire? (Eytip-Sultan, S.
48)

H.: Das bleibt immer gleich! (Eytip-Sultan, S. 48)

O.D.: Also ich muss sagen, mein Vater ist, als noch mein Opa gelebt hat, vor fiinf Jahren, wo
mein Vater knapp unter fiinfzig war: Mein Vater hat nicht neben dem geraucht und hat sich

auch nicht o/ hingesetzt, oder so, die Beine ibereinander geschlagen — (Eytip-Sultan, S. 48)

O.A.: — aber das machst du ja bestimmt heute auch nicht — (Eyiip-Sultan, S. 48)

101

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

O.D.: — nein, aber ich sitz’ *n bisschen ruhiger, ldssiger, ich wiird” auch nicht rauchen, klar, aber
dieser Respekt, der war so [zeigt in die Hohe], und heute ist er so vielleicht [zeigt deutlich tiefer]
in dem Bereich — (Eytp-Sultan, S. 48)

O.A.: — ich glaube auch, dass die das frither iibertrieben haben, irgendwie, also das sagt daddy
auch, teilweise. Dass er sagt, ,,ich weill auch nicht, so im Nachhinein® — es war damals so, man
hat das so gemacht, und ein gewisser Respekt muss auch in meinen Augen sein, das wiirde ich
auch meinen Kindern versuchen beizubringen, weil ich sage, gewisse Entscheidungen muss ich far
mein Kind treffen. (Eytip-Sultan, S. 48f.)

Hier wird deutlich, wie die Beziechung zwischen Schwiegervater und Schwiegersohn
das frihere nicht hinterfragbare und traditionell-statische Moment vetliert. Der be-
fragte Jugendliche sicht den Respekt cher darin begriindet, dass beide sich noch nicht
kennen, dass er (noch) nicht um die Grenzen seines Schwiegervaters wisse und sie
sich noch antasten wiirden, ihre Standpunkte noch ausloten missten. Spiter sei dann
auch ein cher konfrontativer Kommunikationsverlauf méglich. Jedoch kann die in
diskursiven Auseinandersetzungen mitunter gemachte Erfahrung, dass der Vater
tatsichlich einmal nicht im Recht ist (wird mit den Mittern Uberhaupt diskutiert?),
sich auch als eine schmerzhafte herausstellen.

O.D.: Ich muss sagen, wenn mein Vater ’nen Fehler macht oder ein anderer — muss ich ehtlich
sagen, der von meinem Vater, der fillt mir irgendwie — da bin ich irgendwie betroffener. Das
trifft mich viel hirter, als wenn’s ’n anderer macht. (Eyiip-Sultan, S. 80)

Respekt wandelt sich zu Hoflichkeit. Die frither allein dem Vater zugesprochene
Entscheidungskompetenz wird nicht mehr zwangsldufig akzeptiert, sondern zuneh-
mend kritisch beurteilt. Dadurch verindert sich nicht zuletzt das Verstindnis viterli-
cher Autoritit, indem individuelles Wissen — d.h. die ausgeprigtere Fihigkeit, in und
mit den Verhiltnissen der Aufnahmegesellschaft angemessener zu agieren — ihr zu-
nehmend gleichwertig gegeniiber stehen.

4.1.3 Das Bild von Freundschaft und Freundeskreis

Eltern und — tlirkischer — Freundeskreis haben einen entscheidenden Einfluss auf
die Verbundenheit zur islamischen Gemeinde. Der Qur'an-Unterricht wird in der
Regel in der Moscheegemeinde genommen, die zuerst den Priferenzen der Eltern
entspricht. Die Anwesenheit von Freunden spielt eine weitere wichtige Rolle bei der
Wahl einer Moschee neben dem, was tatsichlich an Informationen oder an bloflen
Vorurteilen iber den speziellen Unterrichtsstil, der in der jeweiligen Gemeinde ib-
lich ist, verfiighar ist. Beides, sowohl der Wunsch der Eltern, dass ihre Kinder an
einem solchen Unterricht teilnehmen, als auch das — wenn man es denn so nennen
will — pidagogische Konzept mancher Gemeinden kommt oder kam nicht immer
ohne hinsichtlich der Intensitit stark variierende Zwangsmittel aus. Die Jugendlichen

102

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

unterscheiden dabei sehr wohl zwischen notwendiger Disziplin und unangemesse-
nem Druck, der, bei allem guten Willen der ocas und der Eltern, deren Bemtihungen
zwangslaufig zum Scheitern verurteile, und betonen die Wichtigkeit einer freiwilligen
Teilnahme. Wenn die Kinder und/oder Jugendlichen nicht auch von sich aus den
Wunsch danach duBerten, kénne religiése Sozialisation nicht erfolgreich sein. Im
Gegenteil: Viele Jugendliche sehen die mangelnde Bereitschaft unter des gréBeren
Teils der Gleichaltrigen tiirkischer Herkunft, sich das inzwischen recht vielfiltige
Angebot der Moscheegemeinden iberhaupt einmal anzuschauen, in dem frither
vorherrschenden, cher rigiden Gebaren der Moscheevertreter begriindet.

HLF.: Seid ihr damals von euren Eltern gerade, also absichtlich in die Mevlana-Moschee ge-
bracht worden? Wie seid ihr ausgerechnet hier hergekommen? (Mevlana II., S. 60)

M.: Die ganzen Freunde waren hier. Da hat man sich auch so angezogen gefiihlt. Und, ich weil3
nicht, ich hatte nie das Bediirfnis, von der Mevlana in die Fatih-Moschee zu gehen. Ich hatte
aber meine Freunde immer nur hier. Ich hab nicht gesagt, das ist die Mevlana-Moschee, und nur
da geh’ ich hin und Fatih-Moschee nicht, weil die Fatih-Moschee heif3t — wie gesagt, meine gan-
zen Freunde waren hier. Und ich hab’ mich hier wohlgefiihlt. (Mevlana II., S.61)

HLF.: Es ist also nicht so, dass es da eine richtige Entscheidung gibt, warum man in die eine
oder die andere Moschee geht? (Mevlana I1., S. 61)

M.: Fir einige vielleicht. (Mevlana I1., S. 61)
HLF: [zu $a.] Dein Vater ist bei beiden Mitglied — aber du bist hier. (Mevlana II., S. 61)

Sa.: Ja, ich bin hier. Ich hab’ auch frither hier in der Nihe gewohnt. Deswegen. Mein Vater ist
auch immer hier hergekommen. Und von driiben [die Nachbargemeinde gehért dem Dachver-
band Milli Goriis an; HLF] hab’ ich eigentlich mehr so Negatives gehort gehabt. Da hat man
gesagt, ,,ja, da ist das voll streng, da kriegst du gleich Priigel, wenn du was nicht kannst und hier
und da“. Und das hat mich vielleicht dann auch abgeschreckt, dass ich da nicht hingegangen bin.
(Mevlana I1., S. 61)

HILF.: Meint ihr denn, dass das wirklich so war? Oder ist das eher so ein Vorurteil? (Mevlana II.,
S. 61)

Sa.: Wenn man ein kleines Kind ist, wenn man zehn Jahre alt ist, oder neun oder acht, dann
schreckt einen das schon ab. Dann will man auch nicht — (Mevlana IL,, S. 61)

M.: — das ist falsch gewesen, das Schlagen! Das ist falsch! Das gibt’s im Islam nicht: im Islam
gibt’s keinen Zwang! Deswegen hat man auch ein falsches Bild tiber den Islam. Das mit dem
Schlagen gab’s aber. Das kommt nicht vom Islam, das kommt von dem hoca selber. Und das
bringt halt falsche Bilder zutage. (Mevlana II., S. 62)

Sa.: Und genau das sind halt einige Nachteile, warum heute manche Jugendliche tiberhaupt nicht
zur Moschee kommen. (Mevlana II., S. 62)

103

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Zwang markiert hier eine Grenze, die auch durch strenge Erziechungsmethoden nicht
uberschritten werden darf, weder von den Eltern noch durch die Gemeinden. So
unterschiedlich auch seine Interpretation im Einzelfall ausfallen mag, den so oft zi-
tierten Qur'anvers ,,Es sei kein Zwang im Glauben®128 haben alle Befragten — wenigs-

tens oberflachlich — verinnerlicht.120

M.: Man muss die Religion natiirlich auch wollen! Ich kann nicht sagen, ,,0ah, mein Vater hat
mich gezwungen, meine Mutter hat mich gezwungen, dass ich bete” — das ist der gréBte Fehler.
(Fatih L., S. 39)

Das Klima in den Gemeinden, in Unterricht und Jugendabteilungen hat sich nach
Beobachtung der Jugendlichen deutlich gedndert, und die Aufforderungen der El-
tern, den Qur'an-Unterricht oder andere Angebote der Gemeinden zu besuchen, ha-
ben heute cher appellierenden Charakter. Weil aber kérperliche Sanktionen im
Qur'an-Unterricht so hiufig angesprochen worden sind, kann man davon ausgehen,
dass zumindest die Alteren unter der Befragten solche Methoden nicht nur aus Er-
zihlungen kennen. Dennoch sind Freundeskreise gerade hier auch als Korrektiv
Jfalscher® Methoden und Ziele der Gemeindevertreter wichtig. Durch ihre stadtweite
Vernetzung wissen die Jugendlichen um die unterschiedlichen ,Klimata‘ in den Ge-
meinden und vertreten ihre Interessen als — teilweise autonome — Jugendabteilungen
gegentiber den Gemeindevorstinden.

Die Art zu leben, die jemand fiir sich wihlt, oder — im Fall der negativen Vari-
ante — in die man hineinrutscht, wird immer auch als abhingig von den Freunden ge-
schen, mit denen man sich umgibt. Nicht nur, dass die erzicherischen Bemthungen
der Eltern ins Leere laufen, wenn man sich auf seblechre Freunde verldsst, umgekehrt

128 Qur'an 2, 256, zit. n. d. Ubersetzung von Henning (1991: 61).

129 Auf den ersten Blick konnte man hier eine defensive Strategie vermuten, schliefllich haben sich
die meisten Jugendlichen in verschiedenen Situationen mit kritischen Positionen, die dem Islam
generell ein repressives Potential unterstellen, auseinandersetzen mussen. Auf meine Fragen, ob
und wie der Islam z.B. im Schulunterricht thematisiert worden sei, wurde hiufig geantwortet,
dass dort insbesondere die ,Stellung der Frau® diskutiert worden sei, dass sie LehrerInnen wie
MitschtletInnen jedoch tber die tatsichliche Situation hitten aufkliren koénnen. Ein Beispiel:
Y.: Also vorher, als die unsere Religion noch nicht kannten, da meinten die auch, ,,ach, ihr seid
doch voll streng®, und ,,ihr lasst die [Frauen; HLF] doch gar nicht so raus, die missen doch
immer Kopftuch tragen, diirfen nie ihre Schonheit zeigen®, und so weiter. Und dann, als ich er-
klirt habe, wieso das so ist, und so weiter, da haben die keine solche AuBerungen mehr ge-
macht. Die wussten dann auch, dass wir an was glauben, was fir uns richtig ist. Und dass das
gar nicht so ist, dass wir unsere Frauen unterdriicken. Dass die auch zhre Freiheit haben. —
HLF.: Und kann man da so diskutieren, wenn man verschiedene Weltanschauungen hat und
verschiedenen Religionen angeh6rt? Kann man diskutieren, oder bleibt es dabei, dass man sich
eben gegenseitig mitteilt, was man glaubt und was man denkt, und kann im Grunde nicht rich-
tig dartiber reden? Was sind eure Erfahrungen? — Y.: Ich denke mal, man kann schon dariiber
diskutieren. In unserer Klasse haben wir das schon gemacht, und das lief auch ganz gut. (Mev-
lana L., S. 11f)

104

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

relativieren sich auch die Gefahren, die Altere hiufig per se dem Aufwachsen in
Deutschland zuschreiben, durch den Einfluss der Freunde.

HILF.: Glaubt ihr, dass ihr irgendwie anders wirt, als ihr jetzt seid, wenn ihr in der Ttrkei leben
wiirdet? In einem islamischem Land? (Mevlana 1., S. 26)

S.: Ich wiirde sagen, dass das abhingig von den Freundeskreisen wire, und dass ist auch hier so.
Weil wenn man mit ehtlichen Leuten zusammenlebt, und mit Leuten, die tolerant sind, und mit
cinem auch umgehen kénnen, da hat man bessere Chancen, was aus seinem Leben zu machen,
als wenn man in Cliquen lebt, wo, was weil3 ich, nichts so Gutes getan wird [lacht, wohl iber
seine Umschreibung des ,Schlechten‘; HLF]. (Mevlana 1., S. 26)

Y.: Die Generation unserer Eltern, die wurde ja noch anders erzogen als wir. Ich denke schon,
von Generation zu Generation verdndert sich die Erwartung der Jugendlichen. Vielleicht wird
der cine sehr streng erzogen und — was weil} ich — das kommt vielleicht auch auf die Familie an,
und auf den Freundeskreis, wie 5. gerade meinte, wenn man jetzt in einer schlechten Umgebung
aufwichst, dann hat man keine guten Lebenserwartungen. Dann wichst man eben schlecht auf.
(Mevlana L., S. 26f.)

Und so, wie sich die erzieherischen Ziele der Eltern auf Religion und Tradition beru-
fen, begreifen auch die Jugendlichen ihren Freundeskreis als Garanten fiir das Pfle-
gen und Bewahren von Tradition. Der folgende Abschnitt zeigt, wie die Jugendli-
chen die peergroup als Instanz des Sich-Vergewisserns nutzen, sich aber dennoch mit
ihren Kontakten nicht auf die eigene Gruppe beschrinken mdégen. Die Tradition
aber erfihrt durch die Einschrinkung, dass man das fiir sich selbst macht, en passant eine

unerwartete Bewertung. Darauf wird noch einzugehen sein.

Ab.: Die Tradition, die wiirde ich auf jeden Fall bewahren. Wenn wir die Tradition abwerfen
wiirden, dann wire eine jahrhundertelange Geschichte sozusagen verworfen. Aber das heif3t
nicht, dass man dann auch nach dieser Geschichte dann leben muss. Die Traditionen, wiirde ich
sagen, bleiben erhalten, aber in einem anderen Sinn: dass man das fiir sich selbst macht und
dann rausgeht und halt auch auf die Gesellschaft, die da ist, jetzt zum Beispiel in Deutschland,
die Deutschen, eingeht. Und so ist das, glaub’ ich, bei uns auch. Wir leben unsetre Traditionen zu
Hause und — (Hicret I1., S. 28)

Al: —unter Freunden — (Hicret 11, S. 29)

Abh.: — aulerhalb auch, aber wir gehen auch auf unsere deutschen Freunde ein und erkliren de-
nen das dann, zum Beispiel. Und so wird das auch hoffentlich weitergehen. Also, ich hoffe
nicht, dass unsere Tradition dann irgendwann verworfen wird. (Hicret I1., S. 29)

Freunde zu haben, seine Freundschaften zu pflegen stellen fiir alle Befragten hohe
Werte dar. Dass diese Freundeskreise ethnisch wie religids vielfiltig zusammenge-
setzt sind, wird von den meisten Jugendlichen betont, nicht zuletzt wohl als Folge
ihrer bewussten Wahrnehmung der relativ starken Isolation ihrer Eltern. So sind
ihnen denn auch deutsche Freunde wichtig; sie vermitteln nimlich die wichtige Er-

105

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

fahrung, dass die oftmals erlebte Ablehnung der Mehrheitsgesellschaft insbesondere
,Auslindern® tiirkischer Herkunft gegentiber nicht total ist, dass nicht alle Deutschen
so — will sagen: auslinderfeindlich, arrogant und verichtlich — sind.

IV Es gibt ofters Situationen, wo man merkt, dass man in der Minderheit ist. Bei der Arbeit, in
der Schule, tiberall. Es gibt Situationen, wo du eben merkst, eigentlich geh6rst du doch nicht
dazu. Oder du merkst, dass die andere Seite dich nicht dazuzihlt. Es gibt viele solche Situatio-
nen. Damit ist man aufgewachsen. Manche lernen das schnell und verarbeiten das schnell und
leben damit, die anderen kommen damit nicht klar. Ich habe das Glick, dass ich mit einem
deutschen Freund aufgewachsen bin, seit meiner Kindheit, und da hab ich das frith genug ver-
arbeiten kénnen, weil seine Eltern mir immer beigebracht haben, dass nicht alle so sind. Wenn
man was etlebt hat, haben die gesagt, ,,nicht dass du denkst, alle Deutschen sind so®, solche
Sachen. Und da konnte ich das eben gut verarbeiten. Das war mir frith klar. (Fatih 1., S. 23)

Ahnlich dem Bild von der ,tiirkischen® Familie wird auch das der Freundschaft unter
gleichaltrigen Jugendlichen tiirkischer Herkunft als eines gesehen, dass sich ebenso
von Freundschaften zu deutschen Jugendlichen wie von Freundschaften unter deut-

schen Jugendlichen unterscheidet.

0.A.: Ich hab’ zum Beispiel ein Problem mit Deutschen. Freundschaft ist anders definiert bei
denen — das ist Freundschaft — und weiter nicht — bei uns entwickelt sich Freundschaft. Und
Freundschaft — das ist so wie Briderschaft.!3 Das kommt auch daher, weil die tiirkische Kultur
ja eigentlich durch den Islam geprigt worden ist. Vieles stimmt mit dem Islam iiberein. Und das
fehlt den Deutschen, was, wenn ich das personlich bewerten darf, denen zum Nachteil wird.
Dartiber beschweren sich auch viele Deutsche. (Eyiip-Sultan, S. 78)

Wenn nahezu alle Befragten auf entsprechende Fragen von sich sagen, dass sie auch
deutsche Freunde hitten, scheint die Freundschaft zu Gleichaltrigen tiirkischer Her-
kunft doch hohere Priferenz zu haben. Das erweist sich nicht zuletzt darin, dass
Schilderungen von freundschaftlichen Beziechungen zu Deutschen stets weniger In-
timitit und Tiefe ausdriicken. Religionszugehorigkeit, speziell die Zugehdrigkeit zum
Islam scheint dabei allerdings nicht das entscheidende Kriterium zu sein.

HIF.: Habt ihr Freunde, die andere Religionen haben, zum Beispiel Christen? (Fatih I, S. 16)
A.: Es gibt alle: Atheisten, Christen, was weil3 ich noch. (Fatih I, S. 106)

HLF.: Und ist das ein Unterschied? Merkst du das im Umgang, ob da jemand Christ ist oder
Atheist? (Fatih II., S. 16)

130 Hier klingt nur vermeintlich das alevitische Konzept einer rituellen bestitigten Wablbruderschaft
bzw. -verwandtschaft (musabiplik) an, mit dem weitreichende gegenseitige Verpflichtungen ver-
bunden sind, die sich auch und gerade in der Migrationssituation erweisen. Tatsdchlich gibt es
dieses Konzept aber ausschliellich unter Aleviten. Vgl. dazu Kehl-Bodrogi 1996, 187-209. S. a.
S. 107f.

106

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

A.: N6. Das ist eigentlich freundschaftlich. In meinem Umkreis ist das nicht so, dass das ir-
gendwie auf die Religion ankommt. Das ist einfach Freundschaft. (Fatih 11., S. 16)

HILF.: Also, das kommt mehr drauf an, ob die Leute in Ordnung sind? (Fatih II., S. 16)
A.: Ja. (Fatih I1,, S. 16)

HLEF.: Also, wenn ich jetzt fragen wiirde, ,,kénnt ihr ‘nem Atheisten tibern Weg trauen?”, dann
wiirdest du mir ’n Vogel zeigen und sagen, ,,warum nicht?, oder was? (Fatih II., S. 16)

A.: Ja. Ja. Also, wenn ich den lange kenne — ich kenn’ zum Beispiel einen schon tber fiinf Jahre
und dem kénnte ich ruhig vertrauen. (Fatih I, S. 106)

Es gibt etliche Interviewaussagen, die darauf hinweisen, dass aus der Sicht der Be-
fragten ,tirkische Kultur® und ,tiirkische Tradition® insgesamt eine besondere Wert-
schitzung der Freundschaft und der Solidaritit unter Freunden haben. So wurde
hiufiger beklagt, dass deutsche Freunde sich zwar gern einladen lassen wiirden,
wenn es aber darum ginge, sich bei Gelegenheit zu revanchieren, bevorzugten sie es,
,;nach deutschem Brauch® zu bezahlen. Diese Kritik wurde mehrfach und gern in
ironischen Spitzen geduBlert; sie steht fiir ein Unverstindnis angesichts mancher Ge-
pflogenheiten der Mehrheitsgesellschaft, das mit unterschiedlichen Konzepten von
Freundschaft in der turkischen und der deutschen Kultur zu tun hat. In der Tturkei,
besonders im lindlich strukturierten Raum, unterscheidet sich ,der Freund‘ von Fa-
milienangehérigen und Nachbarn dadurch, dass die Beziechung zu ihm frei gewihlt
werden kann.'3 | Die Freundschaft gilt als die persénlichste Bezichung nach auf3en,
die ein Mann eingehen kann, sie ist wesentlich vertrauter und offener als die Bezie-
hung zur Ehefrau® (Schiffauer 1983: 122f). Gabe und Gegengabe sind wichtige
Voraussetzungen, um diese Freundschaft zu erhalten. ,,Der Gabentausch [wird] von
den Jugendlichen besonders ernstgenommen: Ebenso streng wie in der Tirkei ach-
ten sie darauf, dass jeweils einer die Gastgeberrolle ibernimmt und die anderen ein-
l1ddt. Bezahlt man nach Alwan usiillii, nach ,deutschem Brauch® jeder fiir sich, wird
keine Beziehung gestiftet; ist einer dagegen Gastgeber, so stehen die anderen in sei-
ner Schuld, eine Gegengabe wird erbracht werden und die Bezichung wird andau-
ern® (ebd. 114£.).

131 Vgl. Schiffauer (1983: 122f). Er spricht in diesem Zusammenhang von arkadasik Minner-
freundschaft’. Laut Schiffauer (ebd. 108-114) sind Gleichheit und Gegenseitigkeit die zentralen
Prinzipien so verstandener Freundschaft. Beide entstehen und erhalten sich in zwei miteinander
reziprok verbundenen Strukturen: Herausfordernng und Erwiderung sichern bzw. die Positionen
des Einzelnen in und gegeniiber der (Freundes-)Gruppe; Gabe und Gegengabe konstituieren eine
wechselseitig bestehende Verpflichtung. — Mit dost bzw. dostluk verfugt das Tirkische allerdings
noch iiber einen deutlich intimeren Ausdruck fiir Freundschaft, der auch eine religiése Konno-
tation haben kann (vgl. Mertek 1997: 53).

107

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Sa.: Ich hab’ ja auch ’n paar deutsche Freunde. Ich hab’ einiges von denen tbernommen, und
ciniges tibernehmen die von mir. Also da gibt’s ’n kulturellen Austausch, eigentlich. (Mevlana
1L, S. 18)

HLF.: Also wenn du mit denen ausgehst, dann zahlen die auch mal fir dich, hei3t das? [Lachen]
(Mevlana I1., S. 18)

Sa.: [lacht] Ja, das auch. Aber Geld ist nicht so ’ne ausschlaggebende Bewertung fiir mich.
(Mevlana I1., S. 18)

HILF.: Aber viele tiirkische Jugendliche sagen, was weil ich, wenn sie mit ’nem Deutschen aus-
gehen, dann zahlen sie einmal und beim zweiten Mal zahlen sie auch noch, aber wenn der sich
beim dritten Mal wieder einladen lassen will, oder sogar sagt, ,,0h, ich hab’ ausnahmsweise kein
Geld dabei* [Lachen], dann ist es langsam schwierig. Und das kommt ja wohl vor, oder? (Mev-
lana II., S. 18)

Sa.: Ja, gut, aber das lernen die dann auch mit der Zeit. Zum Beispiel, wenn ich ihm [M.; HLF]
zehn Mark gebe, dann will ich die zehn Mark nicht unbedingt zurtick haben. Das ist 0kgy. Wenn
er das braucht, dann kriegt er das. Aber irgendwann brauch’ ich sicherlich auch mal zehn Mark,
dann frag’ ich ihn, ,hast du zehn Mark?*, und die gibt er mir dann auch. Das ist kein Thema.
Aber zum Beispiel bei einem Deutschen ist es nicht so. Ich hab’ das 6fter gesehen, dass Deut-
sche um zehn Pfennig hinter jemandem hergelaufen sind. Da fragt der mich, ,,du schuldest mir
noch dreiBig Pfennig®, oder der sagt, ,,vierzig Pfennig, die bringst du mir morgen mit* [Lachen]
— so was hab’ ich gehort. (Mevlana 11, S. 18f))

Se.: [lachend] Auch erlebt! (Mevlana I1., S. 19)

HLF. Ja, das kenn’ ich auch noch. Als ich Kind war, wenn man sich da mal zwanzig Pfennig
gelichen hat, und dann fingen die Leute an und wollten Zinsen haben. (Mevlana II., S. 19)

M.: Nicht als Kind. Als Jugendliche machen die das immer noch so. (Mevlana II., S. 19)

Sa.: Oder wenn man raucht. Speziell da etleb’ ich das. Ich rauch’ auch, und wenn ich zum Bei-
spiel so’n Deutschen frage, dann sagt der, ,,ja, tut mir Leid und so, ich hab’ nur noch vierzehn*
— [Lachen] — das ist seine Antwort. Und das ist #ich? im Spal} gemeint, sondern das meint der
ernst. Was soll ich da machen? Wenn jemand von mir ’ne Zigarette haben will, der muss mich
nicht unbedingt kennen, der kann mich ruhig fragen, und der kriegt sofort seine Zigarette. Das
ist kein Thema. Aber so was lernen die dann mit der Zeit auch. Also ’n Deutscher zum Beispiel,
’n deutscher Freund, dann sag’ ich ihm, ,,gib mir zehn Mark®. Dann gibt der mir die zehn Mark,
aber fragt mich dann nicht spiter danach, ,,wo sind meine zehn Mark®, oder so. Solche Sachen
lernen die dann auch. Oder ich bin zum Beispiel bei einem Deutschen zu Hause gewesen, da
war so’n Apfeltopf, da waren vier, fiinf Apfel drinne. Da hab’ ich gefragt, ,.kann ich mir mal
einen nehmen?*, meint er, ,,ja, der eine gehért meinem Bruder, der eine gehért meinem Vater
[Lachen], hier und da“. Da waten die Apfel schon weg. Da meinte er dann, ,,tut mir Leid®. Aber
wenn er dann zu mir kommt, bei mir kann er ruhig essen. Bei mir sicht er das dann alles. Wir
koénnen alles teilen. Das ist kein Problem. (Mevlana II., S. 19)

HLF.: Das ist dann schon so was, das wat’ dann so’n Punkt, wo der von dir was lernen kann.
(Mevlana I1., S. 19)

108

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Sa.: Ja, genau, und der sieht das auch und der packt das dann auch mit der Zeit. (Mevlana II., S.
19)

Die mangelhaft ausgeprigte Fahigkeit zu teilen steht, gerade wenn es die Qualititen
von Freundschaft angeht, aus der Sicht der Befragten fiir Gbersteigerten Materialis-
mus und Egoismus in der Gesellschaft!®2. Diese nicht nur deutschen Jugendlichen
zugeschriebenen Eigenschaften wirken sich aber weiter aus, etwa wenn es darum
geht, fur einen Freund bedingungslos einzustehen, ihn nicht bei der ersten sich bie-
tenden Gelegenheit zu verraten oder zu hintergehen. Solche negativen Erfahrungen
haben jedoch einige der Jugendlichen gemacht.

A.: Aber das Turkentum, das zihlt bei uns halt auch sehr viel. Ich bin halt — eigentlich bin ich
stolz, ein Tirke zu sein. Ich bin stolz, meine Freunde zu haben, die mir auch bei jeder Sache
helfen wiirden, wenn mir irgendwas passieren wirde. Aber ich bin nicht der Meinung, dass man
dann einfach durech diese Freundschaften anderen Leuten etwas zu fiigen muss oder die bedngsti-
gen muss, wez/ man Tirke ist #nd Freunde hat sozusagen. Ich helf auch genauso gut meinen
deutschen Freunden. Aber das vermiss’ ich halt bei den deutschen Freunden, dass die Ofters
diese Hilfe nicht erwidern — (Hicret I, S. 21)

H.: — die Zusammengehérigkeit — (Hicret 1., S. 21)

A.: —in den meisten Fillen. Bei denen ist das eher so ab und zu mal ganz nett, und dann kommt
das denn auf ein Mal so, wenn man kein’ Bock hat, [abfillig] ,,du bist so und so“ — und dann
versucht man, einen nieder zu machen, fertig zu machen. Das merk’ ich auch oft an den Schulen
und so. (Hicret I, S. 21)

Die AuBerung, du bist so und so, steht in diesem Gesprichszusammenhang fiir die
Abschottung deutscher Freundeskreise gegentiber Mitschiilern tiirkischer Herkunft,
zum Beispiel wenn es um Parties geht. Ein anderer Befragter war hiufiger nicht zu
solchen Festen eingeladen worden, weil von Gastgebern und anderen Gisten be-
furchtet worden wat, er kénne sich als ,Spielverderber” erweisen, weil er keinen Al-
kohol trinken, nicht tanzen, sich nicht nur an den tblichen Partyexaltiertheiten nicht

beteiligen, sondern, im Gegenteil, sie auch noch offen anprangern kénnte.

Abh.: Im Freundeskreis, da passiert das schon mal ab und zu, aber dann redet man dariiber. Zum
Beispiel solche Sachen: ,,der soll nicht mitkommen, der macht da doch sowieso nichts“ — (Hic-
ret 1L, S. 14)

HLF.: Wenn’s auf Parties geht? (Hicret I1., S. 14)

Ab.: Ja. ,Wenn wir da trinken, dann wird der da nur rumsitzen, und wenn wir dann reden, wird
der sich aufregen, weil wir getrunken haben®. (Hicret I1., S. 14)

132 Dass sich daran eine umfassende Gesellschaftskritik anschlie3t, soll auf den S. 262-272 eigens
dargestellt werden.

109

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Zu den cher unangenehmen Erfahrungen mit deutschen Gleichaltrigen gehért auch,
wenn diese sich félschlich fir so gut informiert halten und meinen, ihren muslimi-
schen Freunden oder Schulkameraden sagen zu miissen, was diese essen diirften und
was nicht.1»

A.: Wenn man dann ab und zu mal so mit Deutschen zusammen ist, mit deutschen Freunden
rumgeht, die dann nicht so viel Ahnung davon haben, dann heil3t es dann, ,,ja, wieso isst du das
denn nicht, das kannst du doch ruhig essen, das ist doch nicht so schlimm® — zum Beispiel bei
Schweinefleisch, oder bei Rindetfleisch ist es ja noch cher so, weil es kommt ja auf die Art an,
wie man das schlachtet. Und da verstehen die das tiberhaupt nicht! Dann heil3t es, ,,ja, das ist
doch nicht so schlimm, kannst doch eben einmal abbeifen, dann hast du keinen Hunger, und
dann antworte ich meistens darauf, ,,nein, ich kann mir auch selber was kaufen, wenn ich Hun-
ger habe®, und so weiter. (Hicret L., S. 12)

Hat dieser Jugendliche offensichtlich Schwierigkeiten damit, eine ausgesprochene
Einladung zurtickzuweisen und sicht sich nicht immer in der Lage oder in der Stim-
mung, seine Ablehnung angemessen zu begriinden, fassen andere — allerdings weni-
ge — der befragten Jugendlichen dhnliche Einladungen fast schon als einen respektlo-
sen Affront auf, etwa wenn in der Berufsschule belegte Brotchen und Sekt spendiert
werden und dabei Brétchenhilften mit Kése unmittelbar neben solchen mit Schwei-
nefleisch auf einem Tablett liegen. Dabei geht es auch um nur scheinbar absurd an-
mutende Vorstellungen davon, wie die Unreinheit bestimmter Lebensmittel auf reine
,2iberspringen‘ kann.13

S.: Sag’ ich, ,,ich trinke keinen Alkohol®. Und jedes Mal fragen sie! ,,Willst du auch ’n Glas ha-
ben?*“ Sag’ ich, ,,nee, danke®. Und die wissen, dass ich kein Schweinefleisch esse und keinen
Alkohol trinke. Da haben die Tabletts serviert, wo Schweinefleisch und Kise nebeneinander ist!
"N Milligramm vom Schweinefleisch — wenn sich das beriihrt, da gehen die Viren raufl Kann ich
schon nicht essen! Also sag’ ich, ,,ich hab’ heute Morgen schon viel gegessen. Muss ich mir so

133 S. S. 83ff.

134 Tatsichlich folgen solche Reinheitsvorstellungen einer iwmanenten 1ogik: Bereits 1913 stellte
Freud in Totem und Tabu Klar, dass ,,diesen Verboten etwas wie eine Theorie zugrunde zu liegen
(scheint), als ob gewissen Personen und Dingen eine gefihrliche Kraft zu eigen ist, die sich
durch Beriihrung mit dem so geladenen Objekt tbertrigt, fast wie eine Ansteckung® (Ders.:
1986: 314). Dass sowohl ,westliche® Vorstellungen von Schmutz als auch rituelle Verunreini-
gungen Ausdruck von kulturellen Systemen sind, die Heiliges von Profanem #rennen, zeigt Douglas
(1985: 45-59). Sie interpretiert folglich die mosaischen Speisegesetze als ,,Zeichen, die in jedem
Moment zum Nachdenken tber die Einheit, Reinheit und Vollkommenheit Gottes anregten.
Die Meidungsvorschriften verlichen der Heiligkeit bei jeder Begegnung mit dem Tierreich und
bei jeder Mahlzeit einen physischen Ausdruck. So gesehen erscheint die Einhaltung der Speise-
gesetze als bedeutungsvoller Teil des groBen liturgischen Aktes der Anerkennung und Anbe-
tung® (ebd. 78). Die Vorstellungen von Kontamination, die in der oben wiedergegebenen In-
terviewpassage zum Ausdruck kommen, erscheinen verstindlich, wenn man sie vor diesem Hin-
tergrund liest (zur Unterscheidung von weriinflig und verstandlich vgl. Kippenberg 1996: 230).
Dessen ungeachtet sind dem (gesellschaftlichen) Umgang von Muslimen und Nicht-Muslimen
(ebenso wie von Juden und Nicht-Juden) Grenzen gesetzt, die beachtet und respektiert werden
wollen (s. u.a. Spuler-Stegemann 1998, 167f.; Heine 1997, 276-285).

110

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

was einfallen lassen. Und ich trink kein’ Alkohol. Boah, wieso kann man keinen Alkohol trinken!
Das hab’ ich von einem Kollegen gehért. Da haben sie tiber mich schlecht geredet. Was kann
ich dazu sagen? Trauriger Mensch, tut mir Leid, Armleuchter! Der keinen Respekt hat — tut mir
Leid! (Yunus-Emre, S. 33)

Der hier zitierte Jugendliche ist Gbrigens der einzige, der angab, tGberhaupt keine
deutschen Freunde zu haben. Er unterstellt im Interviewverlauf hiufiger jedem
Jkulturellen Fauxpas® von nicht nur gleichaltrigen Deutschen béswillige Absicht und
hat wohl auch deshalb wenig Zugang zu Angehorigen der Aufnahmegesellschaft.

Das Engagement der Befragten in den Gemeinden, u.U. schon deren blole Fre-
quentierung, ist aber auch solchen Jugendlichen turkischer Herkunft, die keine Mo-
scheen besuchen — also der deutlichen Mehrheit unter der zweiten/dritten Generati-
on tarkischer Migranten —, die sich aber dennoch irgendwie als Muslime definieren,

schwer zu vermitteln.

A.: Das ist aber auch unter Freunden so. Auch wenn man tiirkische Freunde hat, die sagen, dass
sie Moslems sind, aber sich nicht unbedingt an alles halten, zum Beispiel Beten, ab und zu mal
in die Moschee gehen, das Sich-Weiterbilden, und so weiter. Das ist auch schwer, mit denen zu
reden. Weil wenn man dann sagt, ,,ja, ich geh’ heute in die Moschee®, —,was willst du da denn,
was machst du da denn? Was gehst du denn da hin? Komm doch, lass uns Basketball spielen!
Scheily’” doch drauf’, sozusagen. (Hicret L., S. 22f.)

Und dennoch sagen viele Befragte, dass wie ihre familidren auch die freundschaftli-
chen Bezichungen zu gleichaltrigen Turken enger sind und intensiver gepflegt wer-
den. Die Fahigkeit und die Bereitschaft zu emotionaler und solidarischer Nahe wird
offenbar als eine Art besonderer sozialer Qualitit von Tirken begriffen, die sich
durch gemeinschaftliche religiose Haltungen sogar noch steigern kann, ihrer aber
nicht unbedingt als Voraussetzung bedarf.

A.: Ich hab’ auch ’'n paar tiirkische Freunde an der Schule, und mit denen geht das eigentlich.
Das sind dann mehr so Cliquen. Ich kann von mir sagen, ich hab’ in fast jeden Teil von Bremen
Freunde und die habe ich zum Teil iiber die Moschee kennen gelernt und auch so in der Stadt,
tber andere Freunde kennen gelernt. Nicht nur unbedingt Moslems, sondern auch tirkische —
dh — armenische Christen. Da habe ich zwei, drei Freunde in Huchting [Bremer Stadtteil; HLF],
zum Beispiel. Wir haben uns eigentlich richtig gut verstanden. Wir haben uns einen Tag ge-
kannt, am nichsten Tag haben wir uns getroffen, die waren bei uns. Da sind wir spazieren ge-
gangen, zu dritt, zu viert. Dann haben wir ihnen erst mal was ausgegeben. Dann sind wir ein
bisschen rumgefahren, dann sallen wir bei denen, dann haben die uns was ausgegeben. Also, das
war von einen Tag auf den anderen Tag so: kennen gelernt und dann eigentlich sofort verstan-
den, sofort Vertrauen gehabt, und sofort hatte man Hilfe, dass man weil3, wenn man in Schwie-
rigkeiten steckt, dass einem sofort einer helfen kénnte. Und das ist halt das Gute unter den tiir-
kischen Freunden und Beziechungen, weil man da auch mehr auf die Beziechung, auf die Freund-
schaft eingeht als bei Bezichungen und Freundschaften zu Deutschen. (Hicret 1, S. 21f))

111

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Ahnlich unterhalten die meisten Befragten in den Gemeinden und iiber sie hinaus
enge freundschaftliche Beziehungen zu anderen, sich dhnlich verstehenden muslimi-
schen Jugendlichen, aber sie schotten sich — wenigstens nicht willentlich — gegeniiber
Nicht-Muslimen oder Kultur-Muslimen ab. Religionszugehérigkeit ist deutlich kein
entscheidendes Kriterium zur Beurteilung eines Menschen und seines Verhaltens.
Tatsichlich kommt es auf den Charakter an, auf die Gedanken eines potentiellen
Freundes. In einem Interview heil3t es: ,,Das [Verhalten eines Menschen; HLF] muss
nicht unbedingt durch den Glauben kommen. Zum Beispiel jetzt, wenn man in der Kindbeit das
beigebracht kriegt, dass Stehlen nicht gut ist, dass das anch ‘ne Siinde ist — okay, man muss ja
nicht wissen, dass das ‘ne Siinde ist, man weif§ dass das was Schiechtes ist. Und ich denk’ mal,
Jemand, der auch nicht an Gott glanbt, der weif§ bestimmt anch, dass das nicht so was Gutes ist,
und dass man jemandem schadet durch Steblen. Und man muss nicht einer Religion angebiren, nm
das zu wissen.” (Y., Mevlana 1., S. 23). Zu glauben ist keine notwendige Voraussetzung
fiir ein rechtschaffenes Leben.

Sich willentlich abzusondern, sich ausschlieBlich unter Muslimen aufzuhalten
und nur mit ihnen freundschaftlichen Kontakt zu pflegen, wird von den meisten
Befragten abgelehnt. Gettoisierung, Segregation und Isolation haben in den Augen
der befragten Jugendlichen als mogliche Modelle des Lebens in der Migration ausge-
dient, selbst die Bildung von Cliquen wird argwohnisch kommentiert. Das Leben
der Eltern dient daftr als beredter Beweis.

Y.: Also, ich finde es besser, wenn sich jeder mit jedem gut verstindigen wiirde. Nicht nur so in
Cliquen, die Muslime, die Auslidnder, die Deutschen, das finde ich nicht gut. (Mevlana L, S. 12)

HILF: Sind eure Freundeskreise gemischt, Tirken und Deutsche? (Mevlana 1., S. 12)

Y.: Ja, die sind gemischt. (Mevlana 1., S. 12)

HIF.: Und das geht auch gut? (Mevlana I, S. 12)

S.: Man hat keine Probleme damit. (Mevlana L., S. 12)

Ab.: Von meiner Sicht aus, ist meine Nihe zu einem, der gliubig ist, groBer als zu einem, der
nicht gliubig ist. Aber das macht meine Freunde nicht aus. Also, ich hab’ genauso viele Freunde,
die gliubig sind, wie Freunde, die nicht gliubig sind. Das heift nicht, das ich mit einem gldubi-
gen Freund mehr mache als mit einem unglaubigen. (Hicret 1L, S. 9f.)

HLEF.: Also Vertrauen hat nicht unbedingt damit zu tun? (Hicret II., S. 10)

Abh.: Nein, nein. (Hicret I1., S. 10)

Vertrauen, heil3t es, muss sich mit der Zeit entwickeln und bewihren. Sicher ist das
einfacher unter Jugendlichen, die die gleichen Werthaltungen teilen — sie sind aber
keinesfalls notwendige Bedingung. Denn die Verlisslichkeit eines Freundes ist letzt-

112

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

lich eine Frage nach dessen Charakter. Allerdings haben die Befragten Jugendlichen
dem Augenschein nach beurteilt tatsichlich nur wenige engere nicht-tiirkische
Freunde!?s; die oben wiedergegebenen Aussagen konstruieren insofern vielleicht eher
ein gedachtes als ein gelebtes Modell von Freundschaft.

4.2 Das Bild von der Tiirkei, den Tiirken und dem Tirkentum

Alle befragten Jugendlichen pflegen eine anhaltende Affinitdt zur Tirkei und den
Turken. Allerdings trigt diese Affinitit im Einzelfall hochst unterschiedliche Ak-
zente, gemeinsam ist den Befragten allenfalls ein in gewisser Weise relatives Be-
wusstsein fiir ihre tirkischen Wurzeln. Schon die Frage, welche Bedeutung diese
Wurzeln fir das Leben von Jugendlichen tirkischer Herkunft in Deutschland haben,
wird individuell unterschiedlich beantwortet. Dabei ist das Alter der Befragten ent-
scheidend, der familidre Migrations- und Integrationsverlauf und auch, von den bei-
den genannten Faktoren sicher abhingig, ihre Bildungsaspiration. Grob gesagt gilt: je
junger der Befragte, desto lockerer ist seine Bindung an die Turkei, umso héher der
Bildungsgrad, desto reflektierter ist sein Bild von der Tirkei und den Tirken. Dar-
tber hinaus durchaus vorhandene Differenzen stehen offenkundig — von den Be-
fragten der ATIB-Gemeinde'* abgesehen — nicht in erster Linie in Zusammenhang
mit der Zugehérigkeit zu einem der Gemeinde-Dachverbinde und damit verbunde-
nen innenpolitischen tiitkischen Interessen, sondern bestehen quer durch alle Grup-
pen.

4.2.1 Tiirke-Sein in Deutschland

Fir die befragten Jugendlichen ist die Frage nach dem Tiirkischen ihrer Identitit stets
verbunden mit der Lebenserfahrung, dass sie — wie auch immer — als Tirken in
Deutschland leben, dass die Ttrken zusammen mit Asylbewerbern fir Deutsche fast
zu Synonymen fir die Auslinder geworden sind.'3” Nicht zuletzt deshalb sind Jugend-
liche tiirkischer Herkunft immer wieder gezwungen, sich mit dem tirkischen Anteil

ihrer Identitit auseinanderzusetzen. Ob das cher gelassen oder aber vehementer und

135 Bei etlichen Besuchen von Gemeinden tber einen Zeitraum von mehreren Jahren habe ich nur
ein einziges Mal einen tirkischen Jugendlichen angetroffen, der sich mit seinem deutschen
Freund im Jugendraum einer Gemeinde aufhielt.

136 Die ATIB ist cine seit 1988 bestehende Abspaltung der ADUTDF, des religidsen Dachver-
bands der ,Grauen Wolfe® bzw. der (faschistischen) tiirkischen MHP. Beide Otganisationen
vertreten die so genannte Tiirkisch-Islamische Synthese. Insgesamt erscheint die ATIB vom
Grundsatz her offener, wenn auch ideologisch der ADUTDF nahestehend (vgl. Feindt-
Riggers/Steinbach 1997:25f; Spulet-Stegemann 1998: 124).

137 Das ist ein wichtiger Grund dafir, dass die meisten Jugendlichen in den Interviews angaben,
sich eher als Tturken rspt. Auslinder denn als Muslime diskriminiert fithlen. Auf den Seiten 139-
143 sowie 143-145 soll gezeigt werden, wie Religionszugehdrigkeit als positive Identifikations-
moglichkeit zugunsten der tiirkischen Herkunft bevorzugt wird.

113

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

auch aggressiv geschieht, ist wiederum abhingig von Migrationsverlauf und Integra-
tionsgrad.

A.: Wir sind in Deutschland geboren, ich bin jetzt schon achtzehn Jahre hier, und in die Tiirkei
fahre ich alle zwei, drei Jahre einmal. Die Tiirkei ist fiir mich eigentlich — abgehakt. [schmun-
zelnd] Ich kann auch nicht so gut Turkisch. (Fatih I1., S. 2)

Dieser Jugendliche, ein 18-jihriger Gymnasiast, bringt zum Ausdruck, wie grof3 der
Abstand zur Tirkei fiir die jingeren Jugendlichen tiirkischer Herkunft inzwischen
geworden ist: Die Turkei ist abgebakt und es fehlen nuanciertere Sprachkenntnisse.!3
Diese Position ist typisch fiir die Jungeren; aber auch sie halten es, danach gefragt,
geradezu fiir thre Aufgabe, tiirkische Traditionen fir nachfolgende Generationen zu
bewahren. Allerdings gehen sie diese Aufgabe aus einer cher pessimistischen
Grundhaltung an.

HIF': Seht ihr es als eure Aufgabe an, tiirkische Traditionen zu bewahren? (Fatih 11., S. 33)

A.: Ich finde schon, ja. Man kann das ja nicht einfach vergessen, dass man Turke ist. Man
kommt ja daher. Und die Herkunft ist ja — du bist eben Tirke. Und so’n bisschen Tradition
sollte schon sein. Aber ich glaub’, mit der Zeit wird sich das — wenn hier erst die zehnte Gene-
ration ist, dann gibt’s das, glaub’ ich, gar nicht mehr. (Fatih I, S. 33)

Diese Einschitzung geht wohl mit der Erfahrung einher, dass sich im eigenen Leben
und Erleben tatsichlich schon Deutsches und Tiirkisches mischen, dass die Jugendli-
chen eine Identitit nicht gwischen, sondern tatsichlich aus beiden Kulturen entwickeln
und — vielfach — bewusst auswihlen kénnen, welche Lebensweise ihnen angemesse-

ner scheint — gerade weil sie die Unterschiede wahrnehmen.

0.A.: Die Frage, was bist du, Deutscher oder Tiirke? Diese Frage ist eigentlich so daneben. Ich
glaube, ich wiirde immer nur ausweichend darauf antworten. Ich mach’ es teilweise so: Wenn
ich unter tiirkischen Freunden bin, nicht weil ich Angst vor Ausgrenzung habe oder so, son-
dern nur, um einen gewissen Standpunkt deutlicher zu machen, sage ich, ,ich bin Tirke®, ja?
Unter Deutschen sage ich, ,,ich fith’ mich deutsch”. Im Endeffekt, wenn man mich dann mal
betrachtet, was bin ich denn dann, von meinen Charaktereigenschaften her? Ich wirde einfach
sagen, ,,ich bin Moslem, meine Eltern kommen urspriinglich aus der Tirkei, ich hab’ ’nen tiirki-
schen Pass, mich verbindet die Art, wie ich erzogen wurde, mit der Tiirkei, aber die Art, wie ich
lebe — ich habe vieles von der deutschen Gesellschaft einfach ibernommen®, und ich sage, dass
der tiirkischen Gesellschaft genau das fehlt. Was fiir die aber ein Vorteil wire. Aber dann
kommt ja wieder die Frage, ,,gibt’s denn ‘ne tiirkische Gesellschaft?®, oder, ,,was typisch Tirki-
sches oder was typisch Deutsches hast du denn ibernommen?“. Aber, ich glaube auch, es gibt
Unterschiede. (Eytip-Sultan, S. 77f.)

138 Andere Jugendliche berichten, dass in der Tirkei lebende Verwandte sich anlisslich von Besu-
chen wunderten, dass die in Deutschland aufgewachsenen Jugendlichen tiberhaupt noch Tir-
kisch sprichen.

114

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Zunichst fillt auf, dass Deutscher-Sein oder Tirke-Sein diesen Gesprichspartnern
gar nicht (mehr) so wichtig ist. Nationale Identitit scheint zu Gunsten des Hier-
Lebens zurtickzutreten. Die Option aber, in unterschiedlichen Kommunikationssitu-
ationen verschiedene Haltungen — Standpunkte — einnechmen zu koénnen, verweist
darauf, dass es fir die Jugendlichen tatsichlich Wahlméglichkeiten gibt und dass die
— wenigstens teilweise — auch genutzt werden.!3

Die Befragten unterhalten im Einzelfall stark variierende Bilder von Tturkei,
Tirken und Tarkentum. Auffillig an diesen Bildern ist, dass sie hiufig in Span-
nungsverhiltnissen bestehen, defensive und offensive Komponenten haben, eben
weil sie individuell ausgeprigt stets auch die Vorstellungen der deutschen Aufnah-
megesellschaft von den eingewanderten Ttrken einerseits, einen imaginiren common
sense der turkischen Migranten und der tiirkischen Herkunftsgesellschaft andererseits
rekonstruieren. So wird, wenn es um mehrheitsgesellschaftliche Vorstellungen von
tirkischen Migranten in Deutschland geht, Kritik etwa der Aufnahmegesellschaft an
den Einwanderern nicht einfach negiert, sondern im Gegenteil, ihr wird eine gewisse
Berechtigung zugesprochen, die sich dann allerdings relativiert, indem die ,schlech-
ten Erfahrungen® mit der Aufnahmegesellschaft der tirkischen Migranten ins Spiel
gebracht werden.

O.D.: Aber ich muss einfach sagen, wenn das Thema ,Auslinder® aufgeworfen wird, das Thema
,Tirken®, dann heiBt es — ach, sehen Sie einfach in die Medien. Zu 80 % geht es um Kriminalitit,
Betrug und so weiter. Gut, ich versteh’s auch, man sieht auch Kriminalitit. Ich mécht’” das auch
nicht verleugnen. Es ist ja da. Aber andererseits: Wenn ich jetzt mal meinen Vater sehe, mein
Vater hat siebenundzwanzig Jahre [Migration; HLF] auf dem Buckel. Und die Anzahl der Be-
nachteiligungen, weil er Tirke ist, die kann man gar nicht aufzihlen. Sie kénnen auch vielleicht
mal ’n paar Tirken zusammentrommeln, die hinsetzen und sagen, ,,schreibt mal die Beleidigun-
gen auf, die ihr so an den Kopf geworfen gekriegt habt* — Sie kénnten die Sitze aneinander
reihen, da haben Sie einen Roman zusammen. (Eyiip-Sultan, S. 18f.)

Beleidignngen werden hier als — ein — Ausléser und zugleich Ursache fiir abweichendes
sozial auffilliges Verhalten mancher tirkischer Jugendlicher gedeutet. Ein Teil der
Verantwortung wird damit der Aufnahmegesellschaft zuriickgewiesen. Trotzdem
und gerade deshalb bestimmt die ,deutsche® Vorurteilsstruktur das Selbstbild der

139 Goffman (1998: 132-155) weist darauf hin, dass Angehdrige von stigmatisierten (Minderhei-
ten)Gruppen innerhalb und auBerhalb ihrer Minoritit je unterschiedliche Diskurse fithren und
dass diese Diskurse bestimmten GesetzmiBigkeiten strategisch-taktischer aber auch psychologi-
scher Natur folgen. Goffmans Darstellung ist mit dem Begriff Stigmamanagement® um vieles
tberzeugender als die Vermutungen, die Spuler-Stegemann (1998: 65ff.) an zentraler Stelle tber
,tagiya: das Gebot der Verstellung im Feindesland® anstellt. In einigen Interviews wurde mutig
nach Bedeutung und Praxis von fagiya gefragt; die Jugendlichen reagieren derart zuriickwei-
send, dass spiter darauf verzichtet wurde, Spuler-Stegemanns Vorwutf der ,,Doppelbédigkeit™
(ebd. 68; zitiert aus einem Manuskript H. Beckers) zu tiberpriifen. Diejenigen Jugendlichen, die
mit einer aus den AuBerungen Spuler-Stegemanns abgeleiteten Frage konfrontiert wurden,
machten jedenfalls fir ,Lige’ und ,Verstellung® enge Grenzen geltend: Ein Muslim musste
schon real an Leib und Leben bedroht sein, um ihren Einsatz zu rechtfertigen.

115

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

tirkischen Jugendlichen zu weiten Teilen. Wenn z.B. tiirkische Einwanderer den im
Verlauf der Migration erworbenen materiellen Wohlstand sichtbar werden lassen,

reagieren nicht nur Deutsche, sondern eben auch Tirken mit Misstrauen.

O.D.: Wenn ich ’n unbekannten Tiirken sche, der ’n aufgemotzten Wagen fihrt und [zeigt auf
die herumliegenden Mobiltelefone der drei Gesprichspartner] mit ’'m Handy rumlduft — na jetzt
nicht mehr, der je-set ist ja entsetzt — [Lachen] das hat ja jetzt jeder — aber noch vor ’n paar Jah-
ren hitte ich gesagt, ,,ah, der ist halt im illegalen Bereich®. Und ich glaube auch, wenn man ein
bisschen mit den deutschen Kommilitonen redet, dann 6ffnen die sich auch, wenn man so ’n
bisschen Einverstindnis zeigt, dann sie sagen auch, ,,ich kann’s nicht verstehen, wie schaffen die
das tberhaupt, so ’n Auto zu fahren®. Ich sag’s auch, von fiinf sind vielleicht, hast Recht, drei
sind so vielleicht. Aber es gibt auch andetre — es ist so: ich kann nun mal Papas Wagen fahren,
wie er ihn selbst fihrt, als ob es meiner wit’. Es ist so. Es ist auch so, dass [lachend] die Ttirken
witklich gerne ’nen Daimler fahren und BMW [Lachen|. Und die geben auch gerne was dafiir.
Die sind auch bereit, dafiir mehr auszugeben. Aber es ist nun halt — es ist eigentlich traurig,
wenn man wirklich jemand ist, der auch arbeitet, der am Wochenende wirklich Drecksarbeit tut,
um diesen Wagen zu fahren, und dann nachher muss man sich das anhéren. Das ist es. Dass
man da witklich tber einen Kamm schert und sagt: ae. (Eytp-Sultan, S. 20)

Dieser Jugendliche bringt zum Ausdruck, dass die turkischen Einwanderer tatsdch-
lich einen hohen Preis fiir ihren Lebensstandard zu entrichten haben: Sie miissen die
Drecksarbeit verrichten. Deshalb scheint es fiir ihn doppelt ungerecht, wenn dem mit
Miihe erreichten Lebensstandard von der Aufnahmegesellschaft mit Misstrauen und
Neid begegnet wird. Und er ist wie die anderen Teilnehmer dieses Interviews ver-
blifft, dass die erste Generation offensichtlich viel weniger unter der Haltung der
Bevolkerungsmehrheit leidet.

O.A.: Mein Vater geht mit solchen Sachen viel aoler um als ich! Also, mich trifft das viel mehr
als ihn. Obwohl er mehr durchgemacht hat. Also, mein Vater kann tiber so was lachen, weil3t
du, aber mich kann das richtig aufregen. Wenn ich so was hore. Ich kenne zum Beispiel einen,
der wird in Bremen zum Unternehmer des Jahres gewihlt, fihrt natiirlich die neue S-Klasse, das
ist auch ’n Tirke, durch Immobiliengeschifte. Aber ich persénlich habe auch tber den gehort,
dass er illegale Geschifte treiben soll. Das muss doch fiir den echt beschissen sein, wenn er
aufgrund seines unternehmerischen Kénnens zum Unternehmer des Jahres gewihlt wird, und
dann sich noch anhéren muss, dass er sozusagen dealt, weilit du. Aber die Alteren kénnen an-
scheinend dartber lachen, ey! Mich regt das chrlich gesagt auf. Weil ich sage, mein Vater hat
hart gearbeitet und nicht verdient, sich so was anh6ren zu missen! (Eyiip-Sultan, S. 20)

Provokationen von Angehérigen der Aufnahmegesellschaft, die der in diesem Fall
genannte Vater'® gelassen — will sagen: wahrscheinlich gar nicht — pariert, werden
von manchen Jugendlichen offensiver beantwortet. Dabei werden zuweilen genau

140 Die Gelassenheit dieses und anderer Viter hingt sicherlich auch mit der Isolation der ersten
Einwanderergeneration zusammen, die ich im Kapitel ,Familie‘ beschrieben habe: weil die El-
tern im Gegensatz zu ihren Kindern gar nicht auf einen engeren Kontakt zu Mitgliedern der
Aufnahmegesellschaft bedacht sind, treffen sie deren verichtliche AuBlerungen weniger.

116

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

die Klischees tiber Ttrken bewusst bedient, die den eigentlichen Anlass der Provo-
kationen bilden.

O.A.: Manchmal hat man einfach keine Lust, den Braven zu spielen. Und wir sind ja zum Bei-
spiel dafiir bekannt, dass wir das netteste Volk auf der Welt sind, weil wir immer mit zwanzig
Leuten auf einen gehen und fragen, ,.hast du Probleme? [wechselt deutlich den Tonfall; alle
lachen]. Nein, im Endeffekt, wir haben einen Zusammenbhalt in der Clique, allgemein wir, die
Turken, oder die Auslinder. Sidlinder wiirde ich sogar noch dazu sagen. Und ich hab’ das er-
lebt, wenn mich zum Beispiel *n paar breite Deutsche — also ich bin nicht gerade breit — ange-
macht haben, dann habe ich einfach so getan, als wire ich so’n Typ, der gleich seine zwanzig
Leute zusammentrommelt, und habe dann auch wirklich meinen Mund aufgemacht, weil ich mir
das nicht gefallen lassen wollte, nur weil ich eventuell schwicher oder alleine bin, mich da
dumm anmachen zu lassen. Da hab’ ich auch so den Obercoolen gespielt: ,,ey Mann, weil3t du
was, wir kénnen uns gleich treffen, und dann komm’ ich mit meinen Freunden, dann gibt’s aber
machtig Schlige®. Es hat echt gereicht, dass ich so dann so [verstellt sich], ,,Mann!®, ,,Alter!”, so
diese Art dann einfach gespielt hab’, obwohl ich sonst eher selten so rede. Ich mag es gar nicht,
wenn Leute so reden, weil das wieder das Image drickt und vielleicht nicht immer richtig ist.'4!
Aber manchmal sagt man sich dann eben, ,,jetzt reicht’s, ey!* [lacht]. Wenn ich schon als so einer
abgestempelt werde, dann bin ich es halt auch. Und irgendwo macht es ja auch SpaB3, ich will mir
ja nichts vormachen. Es macht Spaf}, dann einfach so den Coolerz zu spielen. Ich sage ja, es muss
nicht unbedingt richtig sein, aber in der Situation sagt man sich dann, so jetzt hab’ ich meinen
Spall und tu’ einfach mal so. (Eytip-Sultan, S. 21f.)

Die Attitide des Obercoolen wird von diesem Gespriachspartner auch deshalb — esgens-
lich — abgelehnt, weil sie das Image driickt, weil sie negative Vorannahmen der deut-
schen Bevolkerungsmehrheit nur noch verstirkt. Deutlicher noch als das Ziel, eine
personlich erlittene Beleidigung zu parieren, wird hier der Wunsch nach einem
grundsitzlich verbesserten Ansehen des tiirkischen Bevolkerungsteils zum Ausdruck
gebracht. Es ist aber festzuhalten, dass die genannte Attitiide in einer ritualisierten
Form — wahrscheinlich handelt es sich dabei um eine Analogie zur Struktur von Her-
ausforderung und Erwiderung in der Freundschaftsgruppe (vgl. S. 103) —, in der Art ei-
ner rhetorischen Figur, insbesondere fiir verbale Auseinandersetzungen zu Verfigung
steht und wohl auch genutzt wird.

Und doch zeigt das Bestreben, das Ansehen tirkischer Einwanderer zu verbes-
sern, deutlich, dass fir die meisten Jugendlichen eine soziale Integration ihrer Min-
derheit ohne Alternative ist. Dabei wird die Mehrheitsgesellschaft durchaus kritisch

141 Der Befragte bezieht sich hier auf eine Sprache, unter gleichaltrigen hiesigen Tirken sehr ver-
breitet, die zugleich ein Klischee erfiillt #nd kreative Neuschopfung ist. Zaimoglu (1997) hat ihr
in ,,Kanak Sprak® ein /terarisches Denkmal gesetzt. Im Vorwort heif3t es: ,,Lingst haben sie ei-
nen Untergrund-Kodex entwickelt und sprechen einen eigenen Jargon: die ,Kanak-Sprak’, eine
Art Creol oder Rotwelsch mit geheimen Codes und Zeichen. Ihr Reden ist dem Free-Style-
Sermon im Rap verwandt, dort wie hier spricht man aus einer Pose heraus. Diese Sprache ent-
scheidet iiber die Existenz: man gibt eine ganz und gar private Vorstellung in Worten* (ebd.:
13).

117

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

geschen, aber dennoch bieten die vielen Entfaltungsmoglichkeiten der Individuen
den befragten Jugendlichen auch Ankniipfungspunkte.

0O.A.: Seitdem ich den Islam besser kenne und versuche, den auszuleben, bin ich automatisch
verpflichtet, um ein guter Moslem zu sein, mich praktisch in diese Gesellschaft zu integrieren.
Aber integrieren in dem Sinne, dass ich gucke, was fir Rechte habe ich — ich laufe hinter meinen
Rechten her — was fiir Pflichten habe ich — ich habe meine Pflichten der Gesellschaft gegeniiber
zu erfiillen, so lange sie nicht den Gesetzen unserer Religion entgegentreten. |...| Ich kann eini-
ges nicht so machen, wie die Nicht-Muslime. Weil ich dann mit mir nicht klar komme. Dann
muss ich entweder meine Sachen packen — das will ich aber auch nicht, weil das irgendwo meine
Heimat geworden ist. Deswegen finde ich, dass man durch die Religion wirklich hier leben kann
in Deutschland, wenn man die Religion verstanden hat. Die Religion bedeutet halt auch: atbei-
ten, dass man an gewissen Problemen arbeitet. Mal nein sagen kénnen, mal auf sein Recht po-
chen, aber immer im Verhiltnis zu dem, was bringt mir das und was verliere ich dadurch. (Ey-
tp-Sultan, S. 46f.)

Deutschland, heif3t es, sei Heimat geworden. Die Entwicklung der Gesellschaft wird
folgerichtig auch als die eigene Aufgabe angenommen. Dass diese Entwicklung auch
ein Prozess des Aushandelns ist, an dem die unterschiedlichsten Gesellschaftsteile
beteiligt sind, steht auBer Frage. Religion ist dabei eine Art Fundament, eine Aus-
gangsbasis, durch die, so beschreibt es der Befragte, er erst hier leben kénne. Auch
deshalb ist die Kritik an der hiesigen Gesellschaft in der Mehrzahl der Interviews
moderat und bezieht sich eher auf einzelne Aspekte, etwa das Familienleben, dass
durch den Bedeutungsverlust von Religion allgemein seiner Werte beraubt sei. Aber
diese Entwicklungen werden nicht nur fiir deutsche, sondern eben auch fiir tiirki-
sche Familien beschrieben; nur ganz allgemein, so wird hiufig behauptet, haben die-
se Werte bei ,studlindischen® Familien eher Bestand, bei katholischen eher als bei
protestantischen. Ausdruck des Wertverfalls ist immer wieder der Verlust von Re-
spekt42, der Drang nach Freibeit, die hier oft auf sexuelle Freiztgigkeit reduziert ist,
und der kurzsichtige Verzicht auf Weisheit der Alten, der mit dem Bedeutungsverlust
der Religion einhergeht — dass mit dem letzten Punkt ein ganz anderer Bildungsbeg-
riff als bisher anklingt, sei nur am Rande erwihnt. Als Ergebnis all dieser Entwick-
lungen wird eine Gesellschaft gesehen, deren Mitglieder sich durch Verantwor-
tungslosigkeit gegen tiber den anderen auszeichnen.

0.A.: Der Drang nach FPreiheit, der ist so extrem geworden in der heutigen Gesellschaft, merke
ich zumindest — (Eytp-Sultan, S. 49)

O0.D.: — das kommt drauf an, wie man Freiheit definiert — (Eyiip-Sultan, S. 49)

142 Dass sich aber auch der Respekt selber — wie er erwiesen wird und wem — gewandelt hat, wird
auch in dem Interviewauszug deutlich: die Definition von Respekt habe sich gedndert, heil3t es,
und diese Entwicklung wird ausdriicklich begriif3t.

118

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

0.A.: — ja: Verantwortungslosigkeit gleich Freiheit. Und ich merke wirklich an vielen Deutschen,
dass die diese Verantwortung tiberhaupt nicht mehr tragen wollen. Zum Beispiel habe ich mal
’ne Freundin gefragt, warum sie denn tberhaupt Abitur macht? Und da sagte sie, ,,ja, so lange
ich zur Schule gehe, wird meine Wohnung bezahlt“. So geht sie mit dem Geld ihrer Eltern um.
Fiir mich ist das so: Ich sehe, dass mein Vater wirklich hart dafiir gearbeitet hat, und dafiir im-
mer noch arbeitet, das heilt, ich kénnte nie so leichtfertig mit dem Geld von meinem Vater
umgehen. Und jetzt sage ich mal nicht, dass das durch die Religion gekommen ist, sondern das
hat meiner Meinung nach auch mit Respekt zu tun, dass man das respektiert, was die Eltern
gemacht haben, geschafft haben, und nicht einfach sagt, ,,ja, ihr habt’s gemacht, toll, schon, aber
jetzt leben wir in dieser Zeit®. Frither wurde der Aspekt des Respekts ein bisschen weiter defi-
niert, heute hat man sich ein bisschen mehr beschrinkt, meiner Meinung nach auch zum Guten
[lacht], aber ein Teil sollte schon bestechen und der kommt aber wiedetum durch die Religion.
Weil in der Religion soll man die Alteren achten, auch aufgrund der Weisheit, die sie teilweise
mitbringen kénnen. (Eyiip-Sultan, S. 50)

So betonen die Befragten, dass sie sich vielfiltig und gegeniiber den verschiedensten
Gesellschaftsteilen verantwortlich fithlen: verantwortlich der Gesamtgesellschaft ein
positives Bild von den Muslimen zu prisentieren, verantwortlich aber auch, als Teil
dieser Gesellschaft zu ihrer Entwicklung beizutragen. Mitunter wird diese Verant-
wortung, gerade wenn sie sich auf die 6ffentliche Reprisentanz der eingewanderten
Muslime bezieht als Minderheit, dann auch als Druck empfunden.

0.A.: Mich belastet das immer, wenn ich sehe, dass ich *ne grofie Verantwortung trage, dass ich
immer Nicht-Muslimen gegeniiber versuchen muss, perfekt zu handeln. Ich owfe mich 6fter —
oder, ich werde sehr leicht als Moslem geoutet, ja? Und das heil3t, mein Fehlverhalten, was eigent-
lich menschlich ist, trdgt oft dazu bei, dass man das dann auf den Islam schiebt, ,,na, ihr Mos-
lems!“ — weilt du? Das ist eben so. Du bist ’ne Minderheit. Ich sag’ mal, wenn ich mich nicht als
Minderheit fithlen wiirde, dann wire mir das ’n bisschen mehr egal. Es wir’ dann fiir die Leute
einfacher, zu sagen, ,,dass ist halt einer von den Moslems, der’s nicht ganz drauf hat®. (Eytp-
Sultan, S. 81)

HILF.: Aber jetzt ist es immer so, dass die Leute, die dich kennen lernen, sagen, ,,ah, die Mos-
lems sind so, wie O. ist“. (Eyiip-Sultan, S. 81)

O.A.: Ja, das ist so [lachend]. Weil’s nun mal so wenig von uns gibt. Und darum méchte ich
auch keinen schlechten Eindruck hinterlassen, weil das ist dann nicht wegen mir, weil ich 0.
heif}’, sondern auch, weil’s dann auf meiner Religion haftet. (Eytip-Sultan, S. 81)

Im Detail heilt das dann auch, dass gerade die Jugendlichen, die Angehérigen der
zweiten und dritten Generation, die gegeniiber ihren Eltern den Vorteil haben, die
dentsche Gesellschaft zu kennen, in der Lage und in der Pflicht sind, zwischen unter-
schiedlichen Welt- und Lebensbildern zu vermitteln, vielleicht sogar eine Synthese
zu schaffen. Diese Weltbilder zeichnen sich in den Augen der Jugendlichen dadurch
aus, dass sie einerseits wissenschaftsgliubig, rationalistisch und hinterfragend sind,
andererseits auf Glauben und absoluten Wahrheiten beruhend.

119

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

O.D.: Auf der einen Seite muss klar sein: Moslems kommen in eine Gesellschaft rein. Natiirlich
tragen die Moslems eine Riesenverantwortung. Man muss sehen, diese Gesellschaft ist nun mal
auf gewisse wissenschaftliche Etkenntnisse aufgebaut. Es ist nun mal so. Und es muss ja nicht
so sein, dass es negativ oder positiv ist, darum geht’s gar nicht, sondern die Menschen haben
cine gewisse Einstellung. Du fihrst nach Afrika, du kannst denen sagen, ,,ich hab’ das und das
gesehen® — die glauben dir das und sind viel positiver gegeniiber dem Islam eingestellt. Wenn du
die gleiche szory hier erzihlst — die drehen sich um und lachen dariiber. (Eytp-Sultan, S. 82)

O.A.: Aber womit verbindest du das jetzt? Mit dem wissenschaftlichen Fortschritt? (Eyiip-
Sultan, S. 82)

O.D.: Nein, [...] du willst ja von den Menschen gewissermalen anerkannt werden. Du willst eine
Anerkennung und du willst, dass sie dir einen gewissen Freiraum geben. Und du méchtest auch
sagen, diese Menschen haben aufgrund von Medien oder irgendwas, haben sie cin gewisses
Vorurteil — (Eyiip-Sultan, S. 82)

O.A.: — ich will mich einfach nur wohl fithlen — (Eyiip-Sultan, S. 82)

O.D.: — das ist gut, aber um dich wohl zu fiihlen, miissen dir die Menschen einen gewissen Frei-
raum geben oder die Bereitschaft dazu haben. Was ist, wenn die Menschen in Deutschland sa-
gen, ,,wir sind generell bereit, einer fremden Kultur in Deutschland einen gewissen Freiraum
einzurdumen, unter der Bedingung, diese Kultur ist nicht irgendwie terroristisch oder was weil3
ich veranlagt — (Eyiip-Sultan, S. 83)

O.A.: — [vehement] das ist ja auch deren cigenstes Recht, dagegen spricht doch auch nichts — (Ey-
p-Sultan, S. 83)

O.D.: — gut, gut, ist ja okay. Das heiBt aber, du musst mit diesen Menschen in eine gewisse Kom-
munikation eintreten, und dich erkliren. Und sie werden dich auch fragen, wie der Islam ist. Die
werden ganz andere Fragen stellen als jemand, der beispielsweise in den Tropen lebt. Und das
heif3t, dass du dann die Verantwortung tragst, nicht irgendwelche stories zu erzihlen, sondern das
gewissermallen auf wissenschaftliche Weise zu erzihlen, weil sie das nur so verstehen. (Eyiip-
Sultan, S. 83) 143

0.A.: Darum geht’s mir eigentlich gar nicht. Es ging ja um die Minderheiten, ob ich mich als
Minderheit fithle. Ich méchte nur sagen, wir sind eine Minderheit und wir haben diese Proble-
me. Ich mein’, ein Deutscher kann zu mir kommen und sagen, ,.ey, ihr seid ‘ne Minderheit und
das ist euer Problem und du musst damit klarkommen und wenn’s dir nicht passt, gehst dul®
Der hat Recht, weiBit du? Ich bin auch nicht hier her gekommen, um aus Deutschen Moslems

143 Dieser Interviewteilnehmer war — als Ubersetzer — in den interreligiésen Dialog mit einer evan-
gelisch-reformierten Kirchengemeinde aus der Nachbarschaft involviert. Dort waren seiner
Schilderung nach unterschiedliche Schépfungsbilder aufeinander geprallt: Wahrend die christli-
chen Teilnehmer darwinistische Vorstellungen in ihre religiosen Vorstellungen integrieren
konnten, waren viele unter den Moscheevertretern auf diese Diskussion schlecht vorbereitet.
Ein alterer tirkischer Gesprichsteilnehmer verstand das ganze Aufhebens um diese Fragen
nicht und bat den Jugendlichen zu Ubersetzen, dass man sich doch nur eine Kuh anschauen
miisste, um zu erkennen, dass ihre Erschaffung nur durch eine Absolutheit erfolgt sein kénne.
Die Evolutionstheorie ging an seinem Weltverstindnis véllig vorbei. Der Jugendliche hingegen
sieht sich selber in der Lage, dieser Theorie, eben weil er sie kennt, ihre zmmanenten Schwach-
stellen entgegenzuhalten und ihre Widerspriiche aufzudecken.

120

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

zu machen, damit’s mir gut geht. Es ist nur so: Man wiinscht sich einfach so was Utopisches.
Dass man sagt, ,,ich bin zwar ‘ne Minderheit, aber die akzeptieren das®. Ich wollt’ nur sagen, das
ich da manchmal wirklich hart dran zu beien hab’, dass ich mich da immer wieder zusammen-
reilen muss, wenn ich dann immer wieder gegen diese Fronten laufen muss. (Eyiip-Sultan, S.

83)

Diese Fronten stehen fir Erwartungen der Mehrheitsgesellschaft, die oft aus Unver-
stindnis an die Jugendlichen herangetragen werden, denen gegentiber sie ihren Le-
bensstil rechtfertigen mussen. Interessanterweise — aber das scheint tatsichlich der
Hauptkritikpunkt zu sein — wird das in der folgenden Sequenz wiederum am Beispiel
von Frauen bzw. Midchen erldutert: Es geht um (selbst-)auferlegte Einschrinkun-
gen, die Gegenstand der Vorurteilsstruktur der Mehrheitsgesellschaft sind.

0O.A.: Also, wenn ich heute talkshows sehe, dann muss ich dariiber immer lachen. Also das spie-
gelt wirklich so’n bisschen die Vorurteile in der Gesellschaft wider. Die Fragen, ,,warum darf
denn nun ihre Tochter nicht in ‘ne Discothek?** und ,,warum darf sie keinen Freund haben, sie
leben doch hier in Deutschland, sie missen sich doch der Gesellschaft anpassen?®, sprich: sie
mussen sich doch integrieren. Ich verstehe jetzt nicht, warum zur Integration die Wertvorstel-
lungen der deutschen Gesellschaft, wenn es einheitliche Wertvorstellungen geben wiirde, unbe-
dingt iibernommen werden miissen. Ob das nun unbedingt dies Integrieren sein soll? Und damit
hat man selber lange Zeit Probleme, seinen deutschen Freunden zu erzihlen, warum man gewis-
se Sachen macht oder nicht macht, darf oder nicht darf. Aber wenn man dann dlter wird, steht
man wirklich auch selber dahinter. Man macht das nicht, weil die Eltern das wollen, sondern
weil man das selber machen will. Dann hat man echt keine Probleme mehr damit, zu sagen, ich
bin anders und ich bin auch bewusst anders, ich will anders sein, und dann klappt’s auch. Aber
das ist ein schwieriger Weg, den viele nicht ganz hinkriegen. Ich kenne viele, die sich fast dafr
schimen, die wollen sich einfach nur so anpassen, um nicht aufzufallen. Also vieles von dem,
was die Freunde machen, obwohl sie das selber vielleicht gar nicht wollen. Man fillt halt zumin-
dest nicht auf, wenn man das mitmacht. Das ist so’n bisschen das Hauptproblem. (Eyiip-Sultan,
S. 7f)

Dass aber eine Gesellschaft zu einem Mindestmal3 individualisiert sein muss, dass
eine ,,freiheitliche Atmosphire“# herrschen muss, um die hier formulierten Forde-
rungen iiberhaupt einlésen zu kénnen, bleibt angesichts der Gesellschaftskritik vieler
Befragter ein ungeldster Widerspruch. Die Bezugnahme auf Religion kann (auch) in
den Augen der Befragten soziale Minderheiten stabilisieren, jedoch ist die Verbind-

144 Walzer (1998: 86f.) beschreibt, dass im US-amerikanischen Modell von religisem Pluralismus
und religiéser Toleranz Religionsgemeinschaften innerhalb gewisser Grenzen das Recht zuge-
standen wird, die Freiheit ihrer Mitglieder zu beschrinken. ,,Dennoch wird aber immer ein
Druck in Richtung des individualistischen Modells spurbar sein [...]: Die Tendenz geht zu einer
als freie Vereinigung begriffenen Gemeinschaft mit freiem Ein- und Austritt und nur geringem
Anspruch und geringer Fihigkeit das Alltagsleben ihrer Angehdrigen zu bestimmen.” Bezeich-
nenderweise richten (christliche) Gruppen, denen diese Entwicklung suspekt ist, ,,ihre Feindse-
ligkeit nicht unmittelbar gegen bestimmte minoritire Religionsgemeinschaften [...], sondern ge-
gen die freiheitliche Atmosphire, die das System als Ganzes schafft*.

121

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

lichkeit des Glaubens lingst keine sichere mehr, wenn, wie es im folgenden Ab-
schnitt heil3t, jeder fiir sich selber entscheidet, ob er die 1V orschriften einbalt.

Sa.: Nein, die Identifizierung [mit dem Islam; HLF] liegt dann daran, dass man hier 'ne Minder-
heit ist, dass man dann einen Glauben hat, dass man sagt, ich bin Moslem und ich halt auch
dazu. Das ist vielleicht das Standbein fiir einige Leute hier, die sich in dieser Gesellschaft nicht
integrieren kénnen und die sich da fest gebunden sehen. Da hab ich zumindest irgend’ne Ge-
meinde — (Mevlana 11., S. 56)

M.: — aber in der Tiirkei ist das auch der Fall, dass die Leute halt irgendwann nichts mehr mit
der Religion zu tun haben wollen. (Mevlana I, S. 56)

Sa.: Wenn man zum Beispiel Istanbul anguckt, da ist das auch so, die Orthodoxen, die gehen
auch in ihre Kirche und die sind verdammt fest daran gebunden. Das ist fiir sie auch “ne Identi-
fizierung. (Mevlana II., S. 506)

HLF.: Aber was bedeutet das denn fiir 'ne Gesellschaft, wenn immer mehr Leute ihre Religion
verlassen? Wie beurteilt ihr das? (Mevlana II., S. 506)

Sa.: Ich seh’ das irgendwo als Verlust. Ein Glaube ist ja eine Lebensphilosophie, 'ne Lebenswei-
se. Vorschriften gibt’s. Die muss man vielleicht einhalten. Aber man kann dann fiir sich selber
entscheiden, ob man das auch wirklich macht. Da gibt’s dann die Freiheit. Und wenn man psy-
chisch nicht daran glaubt, dann ist es oksy, wenn man austritt. Aber wenn man sagt, ,ich geh’
nicht in die Kirche, das ist mir scheilegal” — das ist schade eigentlich. Wenn es dein Glaube ist,
dann musst du dich da vielleicht auch mal ’n bisschen fiir interessieren. Da was lernen. (Mevlana
1L, S. 56)

HILF: Ich versuch’ mir manchmal vorzustellen, wie eine Gesellschaft, in der Religion im 6ffent-
lichen Leben keine Rolle mehr spielt — (Mevlana 11., S. 56)

M.: — Anarchie — auf jeden Fall. Materialismus. Und daraus folgt Anarchie. (Mevlana II., S. 56f.)

Drastische Bilder entwerfen hier eine Gesellschaft ohne religiése Verbindlichkeiten.
Zwischen den Religionen wird in dieser Frage nicht differenziert, d.h. wenn (chema-
lige) Christen in Scharen den Kirchen den Riicken kehren, gilt das zundchst als ge-
nauso bedrohlich wie eine entsprechende Entwicklung unter Muslimen. Nicht weni-
ge Befragte beschreiben eine pessimistische Zukunftsvision des Islam in Deutsch-
land; das verwundert zunichst umso mehr, weil gleichzeitig ausgesagt wird, dass
erstens immer mehr Muslime in Deutschland lebten und zweitens von denen auch
immer mehr praktizierten.s Eine Erklirung dieses Widerspruchs scheint mir darin
zu liegen, dass der eigenen Minorititserfahrung der Wunsch nach quantitativem
Wachstum innewohnt, dass die Befragten aber zusitzlich die Erfahrung machen,

145 So heilB3t es in einem Interview: Wir sind ja schon iiber vier Millionen. — Dass davon abgesehen die
Zahl der jugendlichen Besucher in den Gemeinden steigt, hat seine Ursache wohl nicht zuletzt
darin, dass diese Angebote relativ neu sind und in Bremen generell seit dem Neubau der Fatih-
Moschee IGMG) forciert werden.

122

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

innerhalb der Minoritit der tirkischen Migranten wiederum eine zahlenmifig kleine
Gruppe ausmachen.

HLF.: Wenn ihr in die Zukunft gucken kénntet, was glaubt ihr, wie der Islam in Deutschland in
fiunfzig Jahren aussehen wird? (Fatih 11., S. 37)

M.: Oh, schlecht. (Fatih II., S. 37)

A.: Also, wenn man jetzt die Tradition nicht einhilt, und was dagegen tut, dann wird das so sein,
wie beim Christentum, dass man dann auch ein- oder zweimal im Jahr in die Moschee geht.
(Fath 11, S. 37)

HIF: Das gibt’s doch sowieso. Ich kenn’ schon viele Leute — (Fatih 11., S. 37)
A.: —ja, das gibt’s — (Fatih 1L, S. 37)

HLF.: — die nur zu ramazan und kurban in die Moschee gehen und sonst gar nicht. Die gibt’s
doch. (Fatih IL, S. 37)

K.: Spiter werden alle so denken. (Fatih IL, S. 37)

Der Wertewandel innerhalb der Gesellschaft, der durchgingig unterstellt und kriti-
siert wird, betrifft, so wird hier noch einmal deutlich, eben nicht nur Angehérige der
Aufnahmegesellschaft, sondern auch muslimische Einwanderer. Um differenzierter
Aufschluss iiber die Bewertung solcher Entwicklungen zu bekommen, wurde in den
Interviews bewusst polarisierend gefragt, ob denn Begriffe wie Reinheit bzw. Un-
reinheit Kategorien einer solchen Bewertung sein kénnten, die nicht (nur) die Indi-
viduen, sondern jeweils die ganze Gesellschaft betrifen. 46

HIF.: Findest du, dass man Vorstellungen von Reinheit und Unteinheit — also fiir Menschen
kann man das ja sagen: der ist rein und der ist unrein — (Yunus-Emre, S. 42)

S.:—ja. Yunus-Emre, S. 42)

HLF.: Kann man so was auch auf 'ne ganze Gesellschaft iibertragen oder auf ein Land und eine
Gesellschaft, kann man sagen, ein Land ist unrein? (Yunus-Emre, S. 42)

S.: Ja klar geht das, denk’ ich mal. Von meiner Persénlichkeit aus wiird’ ich sagen: wir leben in
Deutschland — 757 Schweinefleisch verboten? Isz das verboten in Deutschland? (Yunus-Emre, S.
43)

HLF.: Nein. (Yunus-Emre, S. 43)

§.: Alkohol? (Yunus-Emre, S. 43)

146 Analog zu Walzers These (s. Anm. 144) richtet sich auch hier die Kritik eher gegen cine ,,frei-
heitliche Atmosphire.

123

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

HILF.: Auch nicht. (Yunus-Emre, S. 43)

§8.: Strich? Strich ist okay? Pornos? Kannst du dir iiberall holen? Ja? Zum Beispiel. (Yunus-Emre,
S. 43)

HILF.: Also du wiirdest dann sagen, die Gesellschaft ist unrein? (Yunus-Emre, S. 43)
8. Zum — dh — gréBten Teil. (Yunus-Emre, S. 43)
HIF.: Und wie geht das dann, dass du in so 'ner Gesellschaft lebst? (Yunus-Emre, S. 43)

S.: Das ist schwer, sehr schwet! Man lebt mit dem einen Bein hier und man lebt mit dem einen
Bein da. Wenn man einen Fehler macht, dann heiB3t das, du konntest vielleicht in die falsche
Fahrtrichtung gehen. (Yunus-Emre, S. 43)

HLF.: Aber was heiB3t das fir deine Kontakte, wenn du mit mir zusammen bist und du weilt,
das ich vielleicht vor’n paar Tagen Schweinefleisch gegessen habe? Was heil3t das dann? (Yunus-
Emre, S. 43)

S.: Also, das dndert bei mir nichts. Es ist fur mich eine Ehre, dir den Islam zu erzihlen, mein
Interesse daran weiterzugeben.!¥” Mit der Voraussicht, dass ein nicht-muslimischer Mensch
einmal im Leben eine Gelegenheit bekommt, im ganzen Leben einmal eine Gelegenheit be-
kommt, ein Moslem zu werden. Wenn man diese Gelegenheit einmal verpasst hat, das bedeutet:
keine Chance mehr. Die bekommt jeder Mensch, egal, auch wenn ein Mensch auf einer einsa-
men Insel lebt — der sucht nach irgendetwas. Der versucht, an etwas zu glauben. Denn der sagt,
ich bin nicht alleine. Der kommt schon auf den Gedanken, innerlich ist das schon angeboren.
(Yunus-Emre, S. 43)

HLF.: Aber wenn du jetzt hier lebst und auch sagst, du bleibst hier — nach deinem Tod gehst du
vielleicht zurtick — (Yunus-Emre, S. 43)

§.: — vielleicht auch vorher — (Yunus-Emre, S. 43)

HIF.: — vielleicht auch vorher, kann sich was ergeben — aber kann man sich tiberhaupt auf das
Leben hier einlassen, wenn man sagt, die Gesellschaft ist unrein, kann man dann hier zurecht-
kommen, oder isoliert man sich damit auch? (Yunus-Emre, S. 43)

8.t Ich weil3 nicht, auf welche Art und Weise du das jetzt gezielt fragst. Wie soll ich das jetzt
verstehen? (Yunus-Emre, S. 43)

HLF.: Also meine Vorstellung ist, dass es eines Tages so sein wird, dass Christen, Muslime,
Juden, Leute tirkischer Herkunft und woher auch immer, dass die hier alle zusammen in einer
Gesellschaft leben, und zwar so, dass niemand das Gefiihl hat, er wiirde betrogen oder kime zu
kurz oder wiirde in seinen Rechten eingeschrinkt. (Yunus-Emre, S. 44)

S.: Ich sag’ mal, das Gute und das Bése wird bis zum Tag des jingsten Gerichts auf der Welt
sein und herrschen. (Yunus-Emre, S. 44)

147 Hier erschlieBt sich en passant die Motivation vieler, sich dem Interview zu stellen: Einem
Nicht-Muslimen den Islam 3u erzablen, wird als Ehre aufgefasst.

124

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

HILF.: Aber das doch dann tiberall, oder? (Yunus-Emre, S. 44)
S.: Auf der ganzen Welt. (Yunus-Emre, S. 44)

HLEF.: Ich meine, Alkohol gibt’s auch in der Tiirkei, Prostitution gibt’s da auch — (Yunus-Emre,
S. 44)

§.:—sag’ ich ja, das mein’ ich ja! Genau das mein’ ich ja! (Yunus-Emre, S. 44)

HLF.: Also wiirdest du sagen, die tiirkische Gesellschaft ist genauso unrein oder sie ist auch
unrein? (Yunus-Emre, S. 44)

S.: Hm. Teilweise untein, ja. Also, ich sag’ mal, die Leute, die danach streben, modernisierter zu
leben — unter dem Begriff ;modern‘ kann ich nur eines verstehen: ungliubig zu sein! (Yunus-
Emre, S. 44)

Auf eine Gesellschaft, die auch in ihren religidsen Vorstellungen pluralistisch ist,
besteht fir diesen Jugendlichen offensichtlich nicht allzu viel Hoffnung. Das kann
daran liegen, dass sich fiir diesen Jugendlichen Religionszugehoérigkeit im Unterschied
zu den Anderen ausdrickt. Er erlebt den Kontakt mit Anders- und Nichtgldubigen
vielfach als Affront, sicht sich etwa durch Einladungen, die er aus religiésen Griin-
den meint ausschlagen zu miissen, personlich angegriffen, beleidigt und in seiner
Integritit und Wiirde verletzt. Alle () anderen Jugendlichen betonen aber weit weni-
ger die Differenz, sondern sind gerade um Kontakt zur Gesellschaft bemtht, auch,
wie zu lesen war, um ihre Position zu vermitteln. Diese Jugendlichen weisen Rein-
heit/Unteinheit als Kategotien zuriick, zumindest wenn es um mehr geht, als indivi-
duelles Verhalten zu beschreiben.

HLF.: Kann man Vorstellungen von Reinheit und Unreinheit auf Gesellschaften oder Staaten
tbertragen? (Eyiip-Sultan, S. 74)

0.A.: Ob eine ganze Gesellschaft rein ist oder nicht — (Eyiip-Sultan, S. 74)
HILF.: — oder auch ein Land — zum Beispiel Pakistan!4, die sich so nennen. (Eyiip-Sultan, S. 74)

O.D.: Also ich sehe in der Praxis kein Land [lacht]. Das vorweg. Das ist theoretisch, aber letzt-
endlich — (Eytp-Sultan, S. 74)

O.A.: — nein, man kann auch — das heit doch auch, dass das dann voll der pure Egoismus —
,wir sind die Reinen! [Lachen] — (Eytip-Sultan, S. 74)

148 Bezug auf die Vorstellungen eines ,muslimischen Nationalismus‘. In denen gilt Pakistan als
reiner Boden, alles andere, insbesondere natiitlich das benachbarte Indien als unrein. Khalid
und Ahmed schen darin das ”gebrochene Verhiltnis” pakistanischer Muslime zu Indern, Ara-
bern und Iranern begriindet. (Khalid/Ahmed 1996: 334f.).

125

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

H.: Ich meine, man kann sich auch die muslimischen Linder betrachten: Algerien. Man kann
nicht sagen, dass Algerien alles richtig macht. Oder Iran, oder so — (Eyiip-Sultan, S. 74)

O.A.: — aber ich wiirde doch sagen kénnen, aufgrund dessen, was du [H.] iiber deinen hac erzihlt
hast: Die aus Indonesien kommen, die konnte ich als reine Leute bezeichnen. Also ich konnte
das tiber andere so sagen, ,,die sind rein®. Aber, unrein, kénnte ich nicht sagen. Oder tber mich, ,,zch
bin rein®, kénnte ich auch nicht sagen. Da einzige, was ich machen kénnte ist, aufgrund von
, ,diese Leute scheinen wirklich rein zu sein®, Uber die hort man
wirklich immer nur positive Sachen: Wie fein die denken. (Eytp-Sultan, S. 74)

dem, was ich hére zu, zu sagen

O.D.: Man muss erst mal diesen Begriff, rein, definieren. Wenn du den als Oberbegriff von vie-
len positiven Eigenschaften — also die du [0.4.] als positiv empfindest — definierst, und er [F]
sieht dann viele dieser Eigenschaften innerhalb dieses Monats [des hag; HLE] bei denen, und du
sagst dann nachher: ,,das sind reine Menschen®. Und das ist doch die Frage — isz es denn allge-
mein so? (Eyiip-Sultan, S. 74)

H.: Vielleicht sind das ja auch nur die Personen, die ich da kennen gelernt hab’ — (Eytip-Sultan,
S.75)

O.A.: — vielleicht haben sie sich in Mekka — du weilt, was da alles abgeht — (Eyiip-Sultan, S. 75)

O.D.: — vielleicht haben die sich in diesem Monat so verhalten, aber das ist es halt: Du be-
schrinkst sie auf diesen Monat. Aber wenn du das jetzt allgemein betrachtest — das geht nicht.
Fiir mich personlich ist das reine Theorie. (Eyiip-Sultan, S. 75)

H.: Man kann nicht sagen, dass alle Indonesier so sind. — Die ich da kennen gelernt habe, die
waren wirklich hundertprozentig. Wenn da kein Platz war zum Sitzen, dann sind die aufgestan-
den und haben dir Platz gemacht. Und trotzdem wiirde ich das indonesische Volk nicht als rein
bezeichnen, weil — vielleicht sind das nur die Indonesier, die nach Mekka kommen. Die wurden
ausgewihlt. Die werden ausgewihlt. Die machen sechs Monate so ’n Training — die werden
getrimmt, nein, nicht getrimmt, die machen ’ne Priffung. (Eytip-Sultan, S. 75)

Diesen Jugendlichen kommt allein die Frage nach der Reinheit eines Landes oder
einer Gesellschaft aberwitzig vor: Sie sechen in der Praxis kein Land, dem man diese
Eigenschaften zusprechen kénnte. Auch fir islamische Linder kann dieser An-
spruch nur theoretisch erthoben werden. Der Befragte H., noch beeindruckt von
seiner Pilgerfahrt und dem Verhalten indonesische Mekkapilger, hatte seinen Freun-
den von deren auffallend héflichen briiderlichen und ,gesitteten® Verhalten in Mekka
erzihlt, was einen der Befragten dazu verleitete, die Vermutung zu wagen, dass viel-
leicht die ,Indonesier’ rein seien. Aber sogleich heil3t es, dass Pilger aus diesem Land
nach besonderen Kriterien fir den hac ausgewihlt wiirden und vorher ein monate-
langes qualifizierendes Training zu absolvieren hitten, dass man also kaum von de-
ren Verhalten auf die indonesische Gesellschaft schlieBen kénne. Wohl auch deshalb
verlagert sich die oben dargestellte Diskussion schnell von Lindern rspt. Gesell-

schaften auf einzelne Individuen. Und selbst fiir diese wird eine solche Bewertung

126

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

deutlich zuriickgewiesen. Entsprechende Spekulationen, so ein Teilnehmer (und die
anderen formulieren keinen Widerspruch), blieben in jedem Fall rezne Theorie.

4.2.2 Die Tiirkei und der Islam — Politik, Geschichte, Tradition und Kultur

Zentral finden sich im Interviewleitfaden Fragen zum Verhiltnis von Tirkentum
und Islam. Wenn die einzelnen Interviews auch mitunter sehr unterschiedliche Ver-
ldufe nahmen, kam dieser Fragenkomplex doch durchgingig und in verschiedenen
Zusammenhingen zur Sprache. Beide Begriffe bilden ein wichtiges Paar, weil an
ihnen deutlich wird, wie sich die Jugendlichen jeweils Azer positionieren, ob und wie
dabei auf tirkische Vergangenheit und Gegenwart zuriickgegriffen wird. Im Fall der
in diesem Untersuchungsrahmen befragten Jugendlichen ist das Turkeibild immer
auch gekoppelt mit bestimmten Einschitzungen Gber die Stellung des Islam in der
Turkei. Auf die Frage, was Turkentum und Islam miteinander verbinde, wie und o0b
beides tatsichlich verbunden sei, gibt es ein sehr breites Spektrum von Antworten.
Die Positionen reichen von das hat gar nichts damit zu tun (A., Fatih 11, S.: 41.) bis hin
zu Tiirkentum und Islam sind wie Nagel und Fleisch (S., Yunus-Emre, S.: 27f), d.h. sie
sind nur unter Schmerzen zu trennen.

Viele Befragte sind aber in der Lage, ihre eigene wie auch die Positionen anders-
denkender Jugendlicher zu reflektieren und zu relativieren; sie wissen um das Heikle
dieser Frage und bringen die Schwierigkeiten zum Ausdruck, angesichts derer sie
und ihre Altersgenossen eine muslimische Identitit unter Diaspora-Bedingungen
ausbilden miissen.

0.A.: Viele Tiirken verstehen das nicht, wenn ich sage, ,,mir ist der Islam wichtiger*. Die dann
sagen, ,,was ist mit den ganzen Turken, die fiir den Islam gestorben sind?*. Ich sag’, ,,was ist mit
denen dann? Mit denen ist doch nichts®. Wenn die fir den Islam gestorben sind, dann sind die
sowieso im Himmel. Damit brauch’ ich mich nicht zu befassen. Die jetzigen Tiirken leben nicht
nach dem Islam! Da muss man nur mal in die Tirkei gucken. Aber viele verbinden mit Tirken
die Moslems, die fast perfekt nach dem Islam gelebt haben — frither, Osmanisches Reich — und
deswegen, wenn du die dann fragst
Gp-Sultan, S. 87)

was ist dir wichtiger?*, kommen die davon nicht los. (Ey-

> 3

Deutlich zeigt sich, wie widerspriichlich die Verhiltnisse in der Tirkei von Jugendli-
chen tiirkischer Herkunft in Deutschland eingeschitzt werden: Einerseits gilt die
Tirkei als islamisches Land, gelten die Turken als islamisches Volk, andererseits
verweisen viele Befragte darauf, dass lingst nicht alle Tirken Muslime seien, dass
politische Interessen den Islam behinderten und dass das Streben nach der Moderne
und nach Europa die Religion gefihrde. Und hier zugespitzt: Die jetzigen Tiirken leben
nicht nach dem Islam.

M.: Die Tirkei ist halt kein islamischer Staat, sondern ein islamisches Volk. Von daher gibt’s
alles, was es hier gibt, das gibt’s auch da. Wenn nicht sogar viel schlimmer. (Mevlana I1., S. 44)

127

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Die Beurteilung tirkischer Verhiltnisse, ob sie nun explizit kritisiert werden
und/oder trotzdem (auch) eine Identifikationsfolie darstellen, haben entscheidende
Bedeutung fiir das Bewusstsein der Jugendlichen als Migranten mit tiirkischen Wur-
zeln.

0.A.: Das ist 'ne heikle Diskussion. Sogar mit meinem besten Freund diskutiere ich dariiber. Ich
sag’ mal, wenn wir fromme Moslems sind, der ist genauso fromm wie ich. Und es geht wirklich,
dass man an beides [Tirkentum und Islam, HLF] glaubt. Dass man sich wirklich so stark emoti-
onal mit dem Land Tirkei verbindet. Es gibt Nicht-Ttrken, die Moslems sind, die das ankotzt,
dass viele Turken so nationalbewusst sind, die sich dadurch benachteiligt fithlen. Aber genauso
gibt es Nicht-Moslems, die die Tirkei genauso lieben. Aufgrund der Osmanen. Und es gibt
Moslems, die aufgrund der Osmanen die Tiitken fast hassen. Das ist echt ’n politisches Thema,
dass mit Vorsicht zu genief3en ist. (Eytip-Sultan, S. 88)

Insgesamt neigen die Jugendlichen dazu, ein gleichermaBlen undurchschaubar wie
beliebig scheinendes Konglomerat aus Tradition, Kultur und Religion zu bilden. Alle
drei Begriffe sind dabei fihig, je wechselweise die anderen zu tiberlagern. Solche U-
berlagerungen werden insbesondere dann heftig kritisiert, wenn Tradition oder
Kultur die Religion dominieren. Dabei wird dann der wabre Islam, der Islam der Ge-
bildeten, gegen bestimmte tiirkische Traditionen oder Kultur(en) in Stellung gebracht,
hier: der Blutrache.

Sa.: Das gibt’s heute noch. Das wird alles noch gemacht. Die ganzen Traditionen dauern heute
noch an. Wo sich Leute erschieen wegen ’ner Kleinigkeit, oder riesige Familien aufgel6st wer-
den, durch solche Schieflereien. Das gibt’s ja heute noch. Das ist auch unislamisch, dass man
einen einfach so erschieit. (Mevlana 11., S. 45)

Se.: Diese ganzen Racheakte — (Mevlana I, S. 45)
M.: — Rache gibt’s ja im Islam nicht — solche Traditionen. (Mevlana II., S. 45)

Sa.: Aber je mehr sich die Bevolkerung bildet, werden diese Traditionen tiberholt, oder tiberrollt.
(Mevlana I1., S. 45)

M.: Genau. Das hat auch was mit Bildung zu tun. Diese ganzen Traditionen da, diese Rache-
scheile da. (Mevlana IL., S. 45)

HIF.: Und gibt es so was wie islamische Traditionen, die in der Tiirkei in Vergessenheit geraten
sind, von denen ihr meint, die muss man wieder neu entwickeln, beleben? (Mevlana II., S. 46)

M.: Islamische Traditionen — ich — (Mevlana I1., S. 46)
HLF.: — in der Tirkei hat’s ja, ich meine unter Atatiirk sind bestimmte Sachen abgeschafft wor-

den, sind verboten worden, und jetzt gibt’s ja offensichtlich Leute, die das wieder neu beleben
wollen. So Sachen wie, dass der ezan'*® nicht auf Arabisch gemacht werden dutfte, oder dass es

149 Ezan: Gebetsruf, s.a. Anm. 154 und 177.

128

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

’ne Zeit lang gar keine Qur'an-Kurse gab. Konnte das so was wie Re-Islamisierung sein? Oder ist
das einfach nur unterdriickt worden und hat sich sozusagen unter dieser Unterdriickung immer
weiter ethalten? Und jetzt wird’s nur wieder sichtbar? (Mevlana I1., S. 46)

Se.: Sie meinen jetzt mit der Re-Islamisierung den Islam wieder aufbauen? (Mevlana 11., S. 46)
HLF.: Ja. (Mevlana 11., S. 46)

Se.: Ich denk’ mal, da gibt’s schon Aktivititen in der Tirkei. Aber denen wird meistens ein Stein
in den Weg gelegt [lacht]. (Mevlana II., S. 46)

Solche Kiritik an der tiirkischen Gegenwart, an der politischen Lage in der Turkei,
wird von Befragten aus allen Dachverbidnden getibt. Im Zentrum stehen dabei die
spezifisch tirkische Form des Lazzismus und, damit verbunden, die vermeintliche
Beschrinkung der Religionsfreiheit. Der Laizismus fordert eine strikte Trennung
von Religion und Staat. Die tlirkische Variante des Laizismus geht zuriick auf die
Republikgrindung durch Mustafa Kemal Pascha (,Atatiirk®), der nach dem Unter-
gang des Osmanischen Reichs die Turkei zu einer sikularen Republik europiischen
Zuschnitts entwickeln wollte. Waren seit Mitte des 19. Jahrhunderts schon einzelne
europiische Rechtstopoi tibernommen worden, wurden nun nacheinander und sys-
tematisch alle islamischen Formen von politischer Herrschaft abgeschafft, das Jus-
tizwesen von der islamischen Gerichtsbarkeit gelést, und schlieBlich auch das islami-
sche Bildungswesen aufgel6st. Viele Moscheen wurden geschlossen, die islamischen
Otrden verboten und die Ausbildung von Geistlichen unter staatliche Kontrolle ge-
stellt. Die letzten wichtigen Einschnitte betrafen das (Privat-)Leben der Burger: Is-
lamische (geistliche) Kleidung und Barttracht wurden verboten, Ehrentitel abge-
schafft, und eine ,Zivilehe® gesetzlich vorgeschrieben. SchlieSlich wurde der gregori-
anische Kalender (und mit ihm der Sonntag als arbeitsfreier Tag) und die lateinische
anstelle der osmanisch-arabischen Schrift eingefiihrt. Diese Reformschritte dringten
den Islam bis in die 50er-Jahre hinein in die Defensive; erst danach konnte er sich,
unter allerdings verinderten Bedingungen, wieder zu einem bedeutenden, auch
machtpolitischen Faktor entwickeln. Trotzdem bleibt der Laizismus weiterhin Ver-
fassungsziel, das nicht zuletzt durch das Militdr durchgesetzt wird (zwischen 1960
und 1980 gab es drei Militirregierungen, die jeweils politische Machtzuwichse religi-
oser Krifte verhindern wollten). Inzwischen duBern sich aber viele Parteien pro-
islamisch. Die Tiirkisch-Islamische-Synthese wird von einem grofien Teil des politischen
Spektrums propagiert; dass sie auch in die Einstellungen der interviewten Jugendli-
chen eingegangen ist, wird an zahlreichen Stellen deutlich. Seit 1961 ist ein Prdsidium
Siir religiose Angelegenbeiten (kurz: Diyane) dem Ministerprisidenten unterstellt; ohne
eigenes Recht auf politische Stellungnahmen ist es im Laufe der Jahre als Kontroll-
organ islamischer Religion in Erscheinung getreten und hat sich erst in jiingerer Zeit
zu einem zumindest fallweise auch pro-islamisch agierenden Apparat gewandelt. So

129

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

wird die Trirkisch-Islamische Synthese nicht zuletzt von Beamten dieser Behérde propa-
giert. Im europdischen Ausland ist die Dzyaner mit AuBlenstellen vertreten, deren
wichtigste Aufgabe wohl darin besteht, die migtrierten muslimischen Ttrken tber
den Islam an den Nationalstaat zu binden.!5 Zugrunde liegender MaBstab fiir Religi-
onsfreiheit ist fiir alle Befragten die deutsche Praxis, die durchweg positiv bewertet
wird. Religionsfreiheit ist deshalb fiir viele ein zentraler Grund, dass sie ,lieber® oder
,besser in Deutschland als in der Turkei leben wollen und kénnen. Was die Jugend-
lichen als alltigliche Einschrinkungen in der Turkei beschreiben, geht jedoch tat-
sachlich weit Uber die tiirkische Realitit hinaus; z.B. ist es durchaus nicht so, wie
vielfach vermutet und sogar behauptet wurde, dass Qw'an-Kurse verboten wiren.
Auffillig daran ist vor allem, dass Jugendliche aller Dachverbinde — auch des quasi
staatlichen — solche Vermutungen hegen.

T.: Und die Tirkei ist ja eigentlich kein islamischer Staat. Da ist ja Demokratie, sag ich mal, aber
vielleicht 70 % sind ja irgendwie gegen den Islam; also dass der Islam was mit der Regierung zu
tun hat. Und deshalb kénnen die Aocas da nicht so frei reden. Das ist eben der Unterschied zwi-
schen der Tirkei und hier. (Fatih L, S. 5)

HILF.: Also kann man sagen, die politischen Probleme in der Tiirkei, die rithren sozusagen bis in
die — (Fatih 1., S. 5)

T.: — die springen auf die Religion tiber. Deshalb ist das hier in Deutschland besser. Das man
das hier lernen kann, weil die hocas besser rauskommen, mit dem. (Fatih 1., S. 5)

HILF.: Die missen kein Blatt vor den Mund nehmen? (Fatih I, S. 5)
T.: Genau das. (Fatih L, S. 5)

V' Das ist Giberhaupt ein sehr wichtiges Thema, die Unterscheidung zwischen Tradition und
Religion. Zum Thema Politik und Qur'an, Politik und Islam — das, sag” ich mal, ist ein Problem
in der Tirkei, das uns hier nichts angeht. Die Jugendlichen, die hier aufgewachsen sind, denen
ist das meistens scheillegal, was in der Tiirkei passiert, auf gut Deutsch. Die meisten interessiert
das gar nicht, was da abgeht in der Politik. Okay, es gibt hier viele Jugendliche, die sich daftr
interessieren, die dazu auch ein bisschen was machen wollen, aber, wie T. schon gesagt hat, in
der Tirkei gibt es Laizismus, da wird unterschieden zwischen Laizismus und Islam. Religion und
Staat gehéren nicht zusammen. Das muss getrennt werden und das wird auch getrennt. Und
deswegen kénnen die hocas in der Tiirkei — denen wird vorgeschrieben, was sie zu sagen haben.
Die dirfen den Staat zum Beispiel niemals kritisieren. Aber das ist ein anderes Thema. Da
mochten wir gar nicht drauf eingehen. (Fatih 1., S. 5f)

Aktuellen politischen Themen, das wird noch zu vertiefen sein, ist nach Meinung
aller Jugendlichen immer eine gewisse Brisanz eigen. Die Aussage, da michten wir gar
nicht dranf eingeben, wird in vielen Gesprichen und fast stereotyp wiederholt. Dagegen

150 Vgl. zu Gegenwart und Geschichte: Spuler-Stegemann (1996: 232-246). Zur Auslandsorganisa-
tion: Seufert (1999: 283).

130

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

wird das vergangene Osmanische Reich hiufig und mit unterschiedlichen Absichten
ins Spiel gebracht. So sind idealisierte Vorstellungen von der Ttrkei zu beobachten,
insbesondere von der Zeit des Osmanischen Reichs, die flugs zu der tiirkischen Ver-
gangenheit erklirt wird. Im Allgemeinen steht es dabei als positive — weil islamische
— politische Ordnung der tiirkischen Gegenwart gegentiber. Einige Jugendliche er-
kennen in ihm auch ein fiir die Gegenwart taugliches Modell.'st Haufiger schwingt
jedoch wie in dem oben zitierten Interviewausschnitt eine gewisse Ambivalenz mit,
wenn die Befragten am Beispiel des Osmanischen Reichs die tirkische Tagespolitik
kritisieren, gerade wenn es um die europdische Orientierung und die Bezugnahme
auf die Moderne geht, weil sie natiirlich wissen, dass die Vorenthaltung umfassender
demokratischer politischer wie sozialer Rechte in der Turkei eben auch Ergebnis
einer vormodernen Gesellschaftsstruktur ist.

H.: — ich versteh’ auch nicht warum, aber die Turken in der Turkei, die schimen sich mittler-
weile dafiir, wie die Osmanen damals regiert haben — weil die halt versucht haben, nach dem
Qur'an zu regieren — (Eytip-Sultan, S. 90)

O.D.: — ja, das ist einfach in deren Natur, das ist ein Extrem: Entweder ist etwas im gesamten
System gut oder schlecht. Sie kénnen nicht sagen — man kann doch ruhig sagen, ,,im Osmani-
schen Reich, im System des Osmanischen Reiches war dies gut und das war schlecht®. Das ist
cin Problem der Turken, oder in der Veranlagung der Tirken. Diese extreme Haltung, dass man
in Bezug auf eine Sache sich extrem verhilt. Du findest kaum in der Ttrkei eine Losung oder
irgendwas, wo sie die goldene Mitte suchen, in Anniherung getroffen haben. Und man sicht,
was fir Folgen das in der Turkei hat. (Eyiip-Sultan, S. 90)

0.A.: Fortschritte versuchen die immer durch Unterdriickung voranzutreiben, um gar nichts
erst aufkommen zu lassen, um eine negative Tendenz gar nicht erst aufkommen zu lassen. Nur:
das lauft irgendwie mist. (Eyiip-Sultan, S. 90)

Es gibt daher durchaus auch eine Wertschitzung moderner, pluralistischer Gesell-
schaften, die dem Einzelnen groBere Entfaltungsmdglichkeiten bieten, auch und
gerade im Bereich von Religion.

I7.: Diese Muslime, die hier leben, die kriegen viele Kulturen auf ein Mal mit, und das ist sehr
positiv. In der Tirkei kann ein Moslem wahrscheinlich seine Religion nicht so gut ausleben wie
die, die hier leben. Weil die hier alles sehen. Sie kennen die Unterschiede und kénnen besser
beurteilen, kénnen besser auf die anderen Kulturen zugehen, kénnen besser auf die christliche
Religion zugehen, besser auf die anderen Religionen zugehen. Die Moslems, die hier in
Deutschland, Belgien oder was weil ich wo leben, jedenfalls nicht in einem muslimischen Land
leben, die leben ihre Religion viel intensiver aus. (Fatih 1., S. 32)

151 Auf die Frage, ob man heute einen Staat und insbesondere seine Rechtsprechung nach den
Prinzipien des Osmanischen Reichs gestalten kénnte: [.: Also, es hat jedenfalls 700 Jahre lang
im Osmanischen Reich geklappt. (Fatih 1, S. 11). Ahnliche Auffassungen sind weit verbreitet —
und falsch! Der Itrtum beruht auf den 700-Jahrfeiern der Grindung des Osmanischen Reichs,
die kiirzlich auch in Deutschland begangen wurden.

131

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Viele Kulturen zu kennen wird hier deutlich als ein Vorteil begriffen. Dagegen steht
,die tirkische Kultur hiufig als eine eindimensionale, reduzierte, die man allenfalls

wegen ihrer eurozentrischen Fixierung belichelt.

0.A.: Wenn du tirkische Traditionen auf TRT!52 sichst, unser Land, so wie das da vorgestellt
witd — das ist doch kein Unterschied meht zu einem europidischen Land. Ich mein’, [ironisch]
wir wollen ja auch unbedingt ’n europiisches Land sein, davon ganz abgesehen — wobei nichts
dagegen spricht — [alle lachen| (Eytip-Sultan, S. 89)

Hier offenbart sich die kritische Haltung gegeniiber (inner-)tirkischen Modernisie-
rungsprozessen und gugleich, dass fiir die Mehrzahl der Befragten die Europdisierung
der Tturkei tatsichlich ohne Alternative ist. Gleichzeitig ist gegeniiber der Kultur,
dem sonst oft so hoch gehaltenen Wert ,der Ttrken®, eine ironische Distanz nicht zu
tiberhoéren:

O.D.: — [ironisch] die Ku/tun! [alle lachen anhaltend, einer verschluckt sich, muss husten] (Eyiip-
Sultan, S. 89)

0.A.: — nein, was ich sagen wollte ist, die Deutschen kommen in die Tirkei, und wollen die
Turken von friher sehen. Und die Tirken, [ironisierend, emphatisch] die prisentieren sich so
modern, wit wollen modern sein. Wir wollen dazu gehéren, koste es was es wolle, egal ob die Reli-
gion dabei draufgeht, ob die Kultur dabei draufgeht, Hauptsache wir Tiirken, wir zeigen, wie
modern wir sind. Also der Begriff modern, der hat uns als Land so viel gekostet. Und das ist nichts,
was ich meinen Kindern weitergeben méchte. Das ist mittlerweile auch Kultur geworden. (Ey-
Up-Sultan, S. 89)

Bei den wenigen ausgeprigter nationalistisch gesinnten Befragten heillt es zuge-
spitzter, das Verhaltnis von Tirkentum und Islam sei ,,wie Nagel und Fleisch — wenn
man das trennen will, tut das web™ (S.: Yunus-Emre, S. 27f.). Die Folgen der kemalisti-
schen Reformen und das anhaltende tiirkische Streben nach Europa werden von
ihnen kritischer betrachtet. Deutlicher und vor allem hiufiger zu héren sind aber
eben jene Stimmen, die die sikulare Bundesrepublik verteidigen und den eigentlich
islamischen Charakter'ss der deutschen Gesetzgebung, und hier speziell der sozialen
Absicherung, betonen. Dann wird die garantierte Religionsfreiheit gewtrdigt, und
zugleich kritisiert, dass es diese Freiheiten in der Ttirkei nicht gebe.

I7.: Also, ich liebe mein Vaterland, ich bin Tiirke, ich bin Aéer als Tiirke geboren und hier aufge-
wachsen. Man ist immer noch irgendwie Tiirke. Also ich bin so. Vielleicht fiihlen sich andere
anders. Man ist auch ein bisschen stolz, dass man Tirke ist. Vielleicht liegt das an der Erzie-
hung, weil3 ich auch nicht. Auf jeden Fall ist man trotzdem traurig, dass man hier in Deutsch-

152 Staatlicher tiirkischer Fernsehsender, der in Deutschland im Kabel zu empfangen ist; die meis-
ten Befragten priferieren allerdings andere, tiber Satellit zu empfangende TV-Sender.

153 Im Interview mit Jugendlichen der Eytlip-Sultan-Moschee wurde dem Grundgesetz wegen sei-
ner sozialen Ausgewogenheit diese Qualitit zugesprochen.

132

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

land seine Religion viel besser ausleben kann als in der Tirkei. Wenn man so sicht, was zum
Beispiel in der letzten Woche in der Tirkei passiert ist, dass eine junge Frau, die bedeckt ist, die
von der Bevolkerung gewdihlt worden ist, in den Bundestag, als Abgeordnete, dass die nicht in den
Bundestag reinkommen konnte, in den #irkischen Bundestag jetzt, wei/ sie bedeckt war — wenn
man daran denkt, dann versteht man das nicht, wieso hier und wieso da nicht. In Deutschland
ist es nicht so! (Fatih I., S. 30)

Wie auch immer der Islam in der Ttlrkei beschrieben wird, stets wird er als ein Be-
reich begriffen, dessen Grenzen — zu Unrecht — von der jeweils aktuellen Politik
bestimmt werden. Und tatsichlich sehen die meisten Befragten die politische und die
religiése Sphire in Konkurrenz zueinander. Der Religion sind aus ihrer Sicht dabei
regelmiBig Beschrinkungen auferlegt. Politik wird deshalb, auch wenn tatsichlich
nicht alle befragten Jugendlichen im eigentlichen Sinn unpolitisch sind, sondern auch
noch dann, wenn sie parteipolitisch organisiert sind oder entsprechende Sympathien
hegen, als Ursache allen Ubels in der gegenwirtigen Tiirkei betrachtet. So beschrei-
ben Jugendliche in fast allen Interviews zunichst solche Hindernisse, die ihnen in
Deutschland bei der Ausiibung ihrer Religion vermeintlich entgegenstehen. Kon-
kreter Ausdruck dieser Hindernisse ist etwa die ablehnende Haltung von Offentlich-
keit und Behorden gegeniiber dem ezant>. Da heilit es dann, dass es in der Tirkei
schlieBllich auch Christen nicht verwehrt wiirde, mit Glockengeldut zum Gottes-
dienst zu rufen. Bei genauerer Nachfrage wird jedoch von vielen — auch — ausgesagt,
dass sich auch in der Tirkei, vielleicht sogar gerade dort, der Islam nicht frei entfal-
ten kénne. Die Rechte Einzelner, etwa der tolerantere Umgang mit der Bedeckung
der Frauen in der staatlich-6ffentlichen Sphire, werden dann héher bewertet als ein
erzwungener Verzicht auf den Gebetsruf.

HIF.: Ist es hier in Deutschland, also in einer Umgebung, wo es relativ wenige Muslime gibt,
schwieriger, Muslim zu sein als in der Turkei? (Hicret I1., S. 29)

T.: Ich wiird’ mal sagen, hier ist das ein bisschen schwerer, weil dort, die ganze Gesellschaft,
jeder ist dort Moslem. Aber hier: man geht in die Moschee und danach geht man wieder in die
Allgemeingesellschaft von Deutschland rein und redet dann wieder und danach wieder in die

Moschee und so. Ich wiird” mal sagen, ein bisschen schwerer ist das hier schon. (Hicret II., S.
29)

154 Der Gebetsruf, mit dem der Mwezzin vom Minarett fiinfmal tiglich zum Gebet auffordert; vie-
lerorts gibt es — bisher meist vergebliche — Bestrebungen seitens der Moscheegemeinden, die
Erlaubnis zu erhalten, mindestens an Freitagen den ezan tiber Lautsprecher in die Umgebung
der Moscheen zu tbertragen. In Duisburg war der ezan zwischenzeitlich einer Gemeinde zuge-
standen worden. Daraufhin entziindeten sich heftige Auseinandersetzungen mit der deutschen
Wohnbevélkerung, die sich beldstigt fithlte. Fine evangelische Duisburger Kirchengemeinde
sah das Erbe des Abendlands bedroht und entfesselte einen Kulturkampf mit grofler Publizitit.
Der verantwortliche Pastor wurde wegen seiner extremen Positionen auch innerhalb der Kirche
scharf kritisiert (vgl. Dietzsch et al. 1997 und Anm. 177).

133

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Mt.: Ich finde, hier ist das sogar leichter als in der Turkei. Ich weil nicht — Tirkei? Hier kann
man im Sportunterricht, wenn man jetzt 'n Kopftuch trigt, also dann muss man nicht mitma-
chen. Wegen der Regierung. In der Turkei musst du das abnehmen, da darfst du nicht mit dem
Kopftuch da rein, obwohl das ’n Land ist, wo der Islam ist. (Hicret II., S. 29)

HIF.: Das war ja auch im letzten Jahr, glaube ich, in Ankara, dass Frauen mit Kopftiichern sich
gar nicht einschreiben konnten an der Uni? (Hicret I1., S. 31)

T.: Und Minner mit Bérten. Also, die Regierung ist auch ’n bisschen, will ich mal sagen — (Hic-
ret IL, S. 31)

M.: — kommunistisch — (Hicret II., S. 31)
T.: — die Personen, die da gerade an der Macht sind, sind echt n bisschen — (Hicret I1., S. 32)
Ab.: — das ist das Militdr — (Hicret I1., S. 32)

T.: — Militdr, auch, aber dadurch kommen auch diese Parteien an die Macht, die solche Gesetze
schaffen. (Hicret IL., S. 32)

HLF: Ist Fazilet jetzt eigentlich verboten? (Hicret I1., S. 32)

T.: Fazilet, weil3 ich nicht, Refah wurde ja verboten. Und Fagilet — (Hicret 11, S. 32)
M.: — Fazgilet noch nicht. (Hicret 1L, S. 32)

HIF.: Aber das wollten sie auch schon, glaube ich. (Hicret II., S. 32)

M.: Die wollen das — (Hicret 1L, S. 32)

Ab.: —ja, das dauert nicht mehr lange. (Hicret II., S. 32)155

Immer werden solche Einschrinkungen oder, um in der Sprache der Jugendlichen
zu bleiben, Restriktionen gegentber der richtigen Praktiziernng des Islam der Politik
und ihren Interessengruppen (hier: wechselweise ,dem Militir® oder ,den Kommu-
nisten‘) zugeschrieben. Allenfalls die jeweilige Motivation dieser Interessengruppen
wird unterschiedlich begriffen: Manche Befragte, insbesondere die eher nationalis-
tisch gesinnt sind — im Fall des der Untersuchung zugrunde liegenden Samples

155 Im Sommer 2001 wurde das Verbot gegen die Fazilet-Partei ausgesprochen. Kurz darauf kam
es zur Neugrindung zweier islamischer/islamistischer Parteien, deren programmatische Aus-
richtung noch nicht genau abzuschitzen ist. Der designierte Vorsitzende einer der Parteien, der
chemalige Istanbuler Biirgermeister Erdogan gab im August 2001 der tiirkischen Presse zahlrei-
che Interviews, in denen er sich deutlich gewandelt zeigt: die geriat konne kein Modell moderner
Rechtssprechung sein, Laizismus sei zwingende Grundlage des Staates, und die Glaubensfrei-
heit des Einzelnen unverzichtbares Menschentrecht. Wie schon so hdufig in der Vergangenheit
fragen die Kommentatoren auch dieses Mal, ob die Verwandlung eine dullere, nur taktische, o-
der eine tatsichliche und glaubhafte sei.

134

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

nachdriicklich die Mitglieder der .ATIB-Gemeinde —, sehen diese Motivationen eben
als von auflen, von nicht-tirkischen Interessen tiberlagert.1se

Sa.: Ich finde eigentlich, wir sind hier freiziigiger als in der Tiirkei. (Mevlana II., S. 8)
HLF.: Was Religion angeht? (Mevlana II., S. 8)

Sa: Ja genau. Abgesehen von diesem Gebetsruf sind wir hier eigentlich freiziigiger als in der
Tirkei. (Mevlana II., S. 8)

Das zentrale Symbol, an dem sich fur die — mdnnlichen — Jugendlichen praktizierter
Islam ausweist, ist auch hier das Kopftuch, die Bedeckung der Frauen. Wenn, von
welcher Seite auch immer, das Tragen des Kopftuches eingeschrinkt oder gar ver-
wehrt wird, nehmen die Jugendlichen dies viel stirker wahr als etwa solche Vor-
schriften, die die minnliche Kleidung oder Barttracht reglementieren.!s”

M.: Das Problem in der Tirkei ist, dass Frauen, junge Méidchen, die lernen wollen, egal ob die
Anwalt oder Arztin werden wollen, dass die daran gehindert werden, nur weil sie ein Kopftuch
tragen. Also, das muss man sich erstmal vorstellen. Dass man den Beruf nicht austiben kann,
dass man nicht mal ’ne Méglichkeit kriegt, irgendetwas zu lernen, weil man ein Kopftuch trigt.
So etwas gibt es hier gar nicht. Es gibt so viele turkische Midchen, die sind Arzthelferin mit
Kopftuch, die arbeiten an der Kasse mit Kopftuch, alle méglichen Sachen. Das muss man sich
erstmal vorstellen, dass man das in Deutschland machen kann und dass das im eigenen Land per
Gesetz vetboten wird. (Fatih 1., S. 30)

Die Jugendlichen stellen aber auch fest, dass Gefihrdungen, mit denen sie in
Deutschland konfrontiert werden — Alkoholkonsum, Prostitution und die Kommer-
zialisierung von Sexualitit, Gliicksspiel, der Genuss von Nahrung, die nicht be/i/ ist —
in der Tirkei auch, teilweise sogar in stirkerem Mal3e (Glicksspiel!), zur Lebensrea-
litdt gehoren.

HLF.: Im Grunde genommen ist es aber doch auch so, dass es hier fast noch besonders schwer
ist, seine Religion zu erhalten, weil man eben eine Umgebung hat, in der alles ganz anders ist.
Und hier wird eben Alkohol getrunken, und es gibt Spielhéllen, und — (Mevlana II, S. 43)

M.: — das gibt’s in der Tirkei auch. (Mevlana II, S. 43)

HILF.: Auch diese Zockerbuden, die gibt’s auch? (Mevlana II, S. 43)

156 In einem Gedichtnisprotokoll, das Teile des Interviews mit Jugendlichen der Yunus-Emre-
Moschee wiedergibt, die nicht per Tonband aufgezeichnet werden konnten, ist die Rede von
verschiedenen Geheimdiensten, unter anderem CIA und Mossad, deren erfolgreiche Arbeit als
Ursache der Schwierigkeiten von Tirken in der Tirkei aber auch in der Migration, it einer
Stimme zu sprechen, verstanden wird. Zu den Tirken gehorten in diesem Gesprich ausdriicklich
auch die ,Turkvolker® der Anrainerstaaten.

157 Gole (1997: 33-54) zeigt, wie zentral die Stellung der Frau in zeitgendssischen islamistischen
Diskursen in der Turkei diskutiert wird.

135

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

M.: Auf jeden Fall. Sogar viel schlimmer als hier. (Mevlana II, S. 43)

Se.: Hier wurden ja welche zugemacht, oder? (Mevlana II, S. 43)

Dass in Bremen mehrere tiirkische Lokale, in denen illegales Gliicksspiel betrieben
wurde, geschlossen wurden, geht auf die Initiative von muslimischen Organisationen
zuriick. Wenn die Motivation fir dieses Handeln auch eher moralisch-religios sein
mag, so ist der Effekt wohl doch auch ein gesellschaftspolitischer. Diese Dimension
wird jedoch von den Jugendlichen zuriickgewiesen: Fragen des Interviewleitfadens,
die offen politische Einschitzungen oder politisches Handeln betrafen, gleichgultig
ob auf die Tirkei oder Deutschland bezogen, wurden zunichst zuriickgewiesen.
Also, ich denke, das hat viel mit Politik u tun — nnd — siber so was u reden — ich weif§ nicht.
(T: Fatih 1, S. 8), hie3 es dann etwa.

HLF.: Uber Politik [ironisch] wird ja in den Moscheen immer nicht so gerne gesprochen, aber
wenn man sich die politische Situation in Deutschland oder in der Ttrkei anguckt, da gibt’s ja
’ne Menge Unterschiede. Habt ihr, auf diese beiden Linder bezogen, andere politische Interes-
sen. Oder sagt ihr, was in der Tirkei passiert, das geht euch gar nicht mehr richtig an? (Fatih II.,
S. 45)

A.: Das geht mich — ich mein’, ich bin nicht so davon betroffen. (Fatih I1., S. 45)

K.: Wir leben hier. Wir sind hier aufgewachsen. Wir kennen das ja da auch nicht. Das geht uns
eigentlich auch nichts an. (Fatih 11, S. 45)

Die suggestive Vorgabe der Frage wird hier nur bedingt aufgenommen. Der Befragte
A. prizisiert vielmehr, er sei davon nicht so betroffen. Tatsichlich haben die meisten Ju-
gendlichen eine deutliche Meinung tiber das politische Geschehen in der Tirkei und
die féllt in aller Regel negativ aus. Auffillig weil unerwartet ist dabei, dass Jugendli-
che aus DITIB-Gemeinden sich in ihren Einschitzungen nicht sonderlich von denen
aus Milli-Gorig-Gemeinden unterscheiden. Fir die Einschitzung der politischen
Verhiltnisse in der Tirkei scheint es der IGMG durch ihre stirker auf Migration
und die in Europa lebenden Tiirken ausgerichtete inhaltlichen Positionen gelungen
zu sein, unter den religids gebundenen Jugendlichen tiitkischer Herkunft in
Deutschland eine Art Meinungsfihrerschaft zu erringen.

HLF.: Zum Beispiel durfte tiber Jahre der ezaz nicht auf Arabisch gerufen werden, sondern
musste auf Tirkisch gerufen werden. Oder was Kleidung angeht. Es war 'ne Zeit lang proble-
matisch, islamische Kleidung zu tragen, oder Beamte durften keinen Vollbart haben. Das hat’s
doch gegeben. (Fatih II., S. 33)

A.: Das ist sowieso, ich mein’, wenn dort die Grundgesetze gelten, dann ist das sowieso Unsinn,
dass man das nicht darf. (Fatih II., S. 33)

136

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Offensichtlich wird hier eine deutsche Verfassungsrealitit — wenn dort die Grundgesetze
gelten — auf die Tirkei Gbertragen. Daran ldsst sich ablesen, wie weit die Jugendlichen
demokratische Normen und Standards schon verinnerlicht haben und dass sie in
Bezug auf ein Zusammenleben von Menschen verschiedener Weltanschauungen Teil
am westlichen Diskurs haben.

F.: AuBerdem méchte doch die Tiirkei — hat doch das Bestreben, in der Entwicklung so wie die
Linder hier in Europa zu sein, mit den Grundsitzen und mit den Menschenrechten. Das halten
die doch auch wieder nicht ein, wenn die das mit den Kopftiichern — das geht ja nicht mit den
Menschenrechten. (Fatih I1., S. 36)

Das insgesamt in der islamischen Welt umstrittene Konzept ,Menschenrechte® wird
hier fiir die Turkei eingeklagt. Das Kopftuch gilt als selbstverstindlicher Teil religio-
ser Praxis.’8 Alle Befragten lehnen so das turkische Verbot der Bedeckung im 6f-
fentlich-staatlichen Raum ab. Das Verbot fiir kopftuchtragende muslimische Stu-
dentinnen, sich fir ein Universititsstudium zu immatrikulieren, wird hiufig als Bei-
spiel genannt, ebenso dass, so wurde es jedenfalls in einem Fall behauptet, Frauen
nicht ,bedeckt’ in einem Krankenhaus behandelt wiirden. Uberhaupt gibt es, was die
Behinderung der freien Religionsausiibung in der Turkei angeht, viele offensichtlich
falsche Annahmen. So wurde beispielsweise von einigen Jugendlichen (auch von
solchen, die einer DITIB-Gemeinde angehéren) die Ansicht vertreten, dass Qur'an-
Kurse in der Turkei verboten seien.!s

HILF.: Im Qur'an-Unterricht, gibt’s da Unterschiede zu dem in der Tirkei? Oder ist das hier und
da dasselbe? (Mevlana 1., S. 3)

Se: Der darf dort zur Zeit, glaub’ ich, gar nicht gegeben werden, in der Tirkei. (Mevlana 1., S. 3)

Sa.: — das ist ja auch in der Turkei ein bisschen — politisch bedingt, die ganzen Sachen, wie man
den Islam auslebt, wie man den ausleben kann. Zum Beispiel wiirde ich natitlich eines machen,
dass mit der Kopftuchsache, das miisste in der Tirkei so freizligig sein, wie sonst auch. Und
auch das mit den ganzen Qur'an-Kursen: die miisste man wieder einfithren. Die sind ja zur Zeit
vetboten. (Mevlana I1., S. 46)

Weitere Jugendliche berichten, und das scheint eher realistisch, dass ihre Eltern oder
GroBeltern den Qur'an aufgrund friherer politischen Verhiltnisse in der Turkei
wenn tiberhaupt, dann nur im Verborgenen hitten lernen kénnen. Dass die religicse
Unterweisung dann nicht in den Hinden der Gemeinden, sondern oftmals in denen
von Familienmitgliedern gelegen habe, ist in ihren Augen der Grund fiir ein Islam-
verstindnis, dass stirker auf Tradition und Kultur zuriickgreife als auf Quwr'an-
Lektire.

158 Zur Bedeckung der Frauen s. S. 177-191.
159 Vgl. Kap. 5, Anm. 347.

137

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

I/.: Es gab Zeiten in der Turkei, in den 40er-, 50er-, 60er-Jahren, wo das Leben der Religion viel
schwieriger war. Es gab sogar eine Zeit, wo Religion auch in der Tirkei verboten war: In einem
islamischen Land war die Religion Islam verboten! Das muss man sich mal vorstellen! Und viele
unserer Eltern, die sind in den Dérfern aufgewachsen, wo die von der Kindheit an angefangen
haben zu arbeiten, die mussten dem Vater auf dem Feld helfen und dies und das machen — die
hatten Giberhaupt keine Zeit, die Religion zu lernen. Die haben nur die Kultur gelernt. Die haben
geschen, der Papa, der biickt sich, legt sich auf den Boden und steht wieder auf und geht freitags
irgendwie beten in die Moschee. Die kannten das, aber gelernt haben die das nicht. Die haben
nur zugeguckt, und das wat’s. Die meisten hatten das Glick, sag’ ich mal, dass die Eltern ein
bisschen mehr Ahnung hatten und haben das wahrscheinlich von den Eltern gelernt, weil es
damals auch verboten war, in die Moscheen zu gehen und Unterricht zu nehmen. Das war nicht
immer alles so positiv, wie das dargestellt wird. (Fatih L., S. 29£.)160

Wohl weil die politische Lage in der Ttrkei durchgingig als brisant empfunden wird,
waren in allen Fillen, wenn ich gefragt habe, ob es eines Tages turkische und/oder
islamische Parteien in Dentschland geben konne, die Reaktionen zuriickhaltend oder
deutlich ablehnend. Selbst die wenigen offenen hardliner hielten das bestehende hiesi-
ge Parteienspektrum fiir ausreichend. Sogar dann, wenn ich die Argumente noch
vorgab — sinngemal etwa: es gibt ja schliefflich anch eine Christlich Demofkratische Union —,
blieben die meisten Gesprichspartner skeptisch und verwiesen stattdessen auf Bei-
spiele von tiirkischen Einwanderern, auch solchen aus jeweils ihren Gemeinden, die
auf kommunalen oder auf Ebenen des Bundes innerhalb verschiedener Parteien ak-
tiv seien. Und auch das nicht, ohne zu betonen, dass grundsitzlich zwischen Politik
und Religion unterschieden werden misse. Wiederum klingt eine diffuse Abneigung
gegen Politik durch, die nicht zuletzt deshalb paradoxe Zuge trigt, weil die konkur-
rierenden Dachorganisationen sich gerne gegenseitig vorwerfen, in der Zielsetzung
cher politisch als religiés zu sein. In jedem Fall scheint die Wahrnehmung der Ttrkei
generell durch Moscheegemeinden und ihre ibergeordneten Organisationen ver-
mittelt und beruht nicht auf eigener Anschauung der Jugendlichen. Die Turkei wird
so zu einer negativen Folie, auf der ,unislamische Politik® abgebildet wird. Dass aber
Kemalismus genauso wie Laizismus von Angehoérigen aller Dachverbinde gleicherma-
fen kritisiert wird, deutet darauf hin, dass es unter den Jugendlichen durchlissige
Informationsstrukturen zur Weitergabe der ideologischen Wertvorgaben ihrer Ge-
meinden gibt.16!

160 Diese Einschitzung hat weitreichende Auswirkungen auf das Islamverstindnis der Jugendli-
chen und ihre religiése Praxis. Sie soll darum ausfiihrlicher in Abschnitt 4.3 (S. 147-215) darge-
stellt werden.

161 Gleiches zeigt sich auch in den kursierenden Vorstellungen von der idealen Moschee, die viele
Jugendliche eher in der typischen Migrantenmoschee verwirklicht sehen als etwa in ihren tirki-
schen Vorbildern. Vgl. dazu Abschnitt 4.4, S. 225 ff.

138

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM
4.2.3 Tiirkentum und tiirkischer Nationalismus — Das Osmanische Reich als Bezugspunkt

Auffallig ist, dass dem Begriff Tiirkentum per se offenbar keine negative Konnotation
anhaftet (Hingegen wird das Aquivalent Deutschtum unter Angehérigen der Aufnah-
megesellschaft mehrheitlich selten positiv benutzt, ihm hingen vielmehr Adjektive
wie ewiggestrig, borniert, deutschtiimelnd, kleinkariert und nationalistisch an). Fir
die befragten Jugendlichen scheint dagegen Turkentum ein Sammelbegtiff fiir posi-
tiv und zuweilen gleichzeitig als problematisch bewertete &ulturelle Eigenschaften der
Turken wie der Einwanderer turkischer Herkunft zu sein.'2 Zumindest leiten die
meisten von ihnen aus ihrer Wertschitzung des Turkentums keine politischen
Handlungsmaximen her. Sie distanzieren sich sogar von nationalistischen Einstel-

lungen, etwa jenen der ,Grauen Wolfe".

H.: Zu den ,Grauen Wélfen, das hat ja eigentlich — mit dem Islam hat das eigentlich wenig zu
tun, ,Graue Wolfe® hat irgendwas mit Politik und Nationalbewusstsein vielleicht — (Hicret L., S.
18f£))

A.: — also die meisten Jugendlichen, so weit ich weil, tragen diese Zeichen von den ,Grauen
Wolfen® auch nur, weil sie 7#/kiicii'%3 sind, Vaterlandstreue. Das heil3t so viel, wie dass die ihr Va-
terland lieben und ihre Religion lieben, diese #/ksici. Die meisten schitzen das dann immer
falsch ein und sagen dann hier, ,,das sind die, die in der Turkei die Kurden umbringen® und ,,das
ist die rechte Szene®. Aber die meisten tragen das [Emblem der ,Grauen Wélfe; HLE] nur, weil
das halt die Partei ist, wo die meisten Vaterlandstreuen angehérig sind. Hier in Deutschland ist
halt auch die Beziehung zur Tirkei sehr grof3 ist. Weil man halt sein Vaterland mag. (Hicret I, S.
20)

H.: Ich glaube, das ist der einzige Grund, warum sie das hier tragen — also die Verbindung zur
Ttrkei als etwas, womit sie sich identifizieren kénnen. Frither waren’s die Flaggen. Also ich hab’
so ’n Halbmond mit *nem Stern als Kettchen getragen, und das war halt die Identifikation, weil
man ja weil, dass man hier fremd ist, dass man hier eigentlich nicht hingeh6rt. Warum macht
man das? Wir haben’s alle gemacht. Auch viele Tiirken, die weniger Bezug dazu haben, haben’s
gemacht. (Hicret L, S. 21)

HLF.: Und was ist heute, worliber identifiziert ihr euch meht, ubet’s Turkentum oder tber die
Religion? (Hicret I, S. 21)

A.: Zum meisten Teil iiber’s Tiirkentum eigentlich. Nicht tiber die Religion. (Hicret 1, S. 21)

H.: Das [lacht mit der gelassenen Distanz des Alteren] sollte eigentlich sein: iiber die Religion.
(Hicret I, S. 21)

Der Befragte A., der deutlich jiingere Teilnehmer dieses Interviews, wird hier vom
Befragten H. lachend zurechtgewiesen, Religion sei das vor dem Tirkentum wichti-

162 Vgl. die Interviewausziige Seite 128fF.
163 Ulkiicii, wortl. Idealistisch’; auch ,Vaterlandstreue® — eine der Selbstbezeichungen der ,Grauen
Wolfet.

139

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

gere Identifikationsmerkmal. Insgesamt schwingt bei allen Befragten nur in Einzel-
fillen, namentlich bei den Besuchern der ATIB-Gemeinde, tatsichlich eine nationa-
listische Komponente mit. Dabei stehen Verklirungen des friheren Osmanischen
Reichs in cher seltsam anmutender Verbindung mit aktuellen tiirkischen Nationalis-
men, wie sie von vielen tiirkischen Parteien und insbesondere der MHP unterhalten
werden. Die Islamisierung der Tirken, heif3t es in einem Interview, sei zwangsliufig
gewesen. Ohne den Islam zu kennen, hitten die Tirken schon vorher ,,unbewusst*
das Richtige geglaubt. Die nationalistische Uberhéhung der Tiirken wird so iber

eine religidse Konnotation eingefiihrt.

S.: Bevor die Tiitken in den Islam eingetreten sind, haben sie schon die meisten Sachen, wie
zum Beispiel, Opfer, Gebet, Glaube und was be/d/ und haran/** ist, die meisten Sachen, nicht
stehlen, nicht jemanden ohne Grund tSten, oder Sauberkeit, dass man e¢ine Frau hat, die ganzen
Kulturverhiltnisse oder der Lebensablauf, das war ja alles gleich. Fast gleich. Die haben ja nur
an cinen Gott geglaubt, der irgendwo im Himmel schwebt. Der im Himmel ist, sag’ ich mal. Die
haben gesagt: Himmelgotz. |...| Das ist unser Ursprungspunkt, sag’ ich mal. Na ja, auf jeden Fall,
das tiirkische Volk ist das erste Volk, was ohne Schwierigkeiten, oder ohne Probleme sich damit
abgefunden hat, den Islam zu akzeptieren. Ohne Kampf. Und die anderen Staaten oder die an-
deren Vélker danach oder davor, die sind meist durch Kriege entstanden, weil der Islam auch
immer mehr Macht gehabt hat. Warum? Weil der Islam fiir Recht kimpft. (Yunus-Emre, S. 26)

Dieser Kampf fiir das Recht sei auf besonders glorreiche und beispielhafte Weise im
Osmanischen Reich gefithrt worden. Menschen unterschiedlicher Herkunft und Re-
ligionen hitten hier geschiitzt und geachtet leben kénnen. Den Grausamkeiten der
christlichen Herrscher sei die Barmherzigkeit der Kalifen entgegengestellt worden:
Frauen hitten erstmals rechtlichen Schutz bekommen, Gefangene wiren erstmals
menschlich behandelt worden, in Spanien verfolgte Juden hitten in der Ttrkei eine
neue Heimat erhalten.

S.: Fur mich ist eben der Islam und Tirkentum wie Nagel und Fleisch [zeigt auf Nagel und Na-
gelbett am Zeigefinger; HLF]. Nagel und Fleisch — wenn man daran zieht, wenn man das tren-
nen will, dann tut das ja weh. Dann tut das auch mir weh. Unsere Urviter haben ja versucht,
den Islam zu verbreiten, oder ihn zu beschutzen, die haben viele gute Taten gemacht. Die hatten
sechsunddreiBig Herrscher. Der erste war Jarus Sultan Selimha. Der war der erste tiirkische,
sozusagen, osmanische Jalife, nicht, der Kalif, und der Islam wurde dann von den Tiirken repri-
sentiert. Deswegen méchte ich das auch als Punkt hier erwihnen. (Yunus-Emre, S. 27f.)

Der Untergang des Osmanischen Reichs wird als Folge von Po/itik begriffen. Politik,
verstanden als Feld, auf dem allein die Lige herrscht, erscheint in dieser Sicht grund-
sitzlich gefihrlich. Thre Folgen kénne man bis heute sehen.

S.: Auf jeden Fall ist es meiner Ansicht nach traurig, dass, weil die tiirkische Regierung, oder
bestimmte Gruppen in der Tirkei, darauf zielen, europdisch zu werden, sie ihre eigene Kultur

164 Erlaubtes und Verwehrtes.

140

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

vergessen. Die betrachten das Osmanische Imperium, oder tiberhaupt die ganzen guten Taten,
nicht mehr so aktuell, oder haben 'ne Abneigung dagegen. Es gibt ja viele Menschen, die denken
anders, und jeder hat ja Glaubensfreiheit, 'ne andere Meinung, die er vertreten kann — Demo-
kratie, sag” ich mal. Und da sind eben halt die Qur'an-Schulen meistens benachteiligt in der Tur-
kei. [...] Siebzehn Jahre war zum Beispiel in der Tiirkei so’ne Herrschaft. Ja, das waren tible Zei-
ten in der Turkei, wo dann immer gegen den Glauben gehandelt wurde, von bestimmten Grup-
pen, die versucht haben den Kommunismus, in die tiitkische Regierung hereinzufithren. Das ist
ja auch alles Politik, und da leidet leider nattrlich der Glaube. (Yunus-Emre, S. 6)

Alles was an der heutigen Ttrkei als negativ wahrgenommen und beschrieben wird,
gilt als Folge von Politik, wobei die Turken gegenwirtig als die Opfer internationaler
politischer Interessen gelten.!65 Dass unter allen Turken, gemeint sind hier neben
denjenigen, die im Gebiet der Tirkei leben, ausdriicklich auch die Turkwvilker der
Anrainerstaaten, keine Einigkeit herrsche, wird diesen infernationalen Interessen zuge-
schrieben, vor allem aber dem Einfluss Amerikas und seiner Geheimdienste sowie
den dort so erfolgreich titigen judischen und griechischen /bbbies, die eben geschick-
ter agierten als die Ttrken.

Um wiederum dem komplizierten Verhiltnis von Turkentum — einem Begriff,
der weit mehr meint als nur Herkunft und Staatsangehdrigkeit — und Islam auf die
Spur zu kommen, sind Fragen danach in verschiedenen Gesprichssituationen ge-
stellt worden. Abhingig von den Kontexten sind diese an sich dhnlichen Fragen je-
weils unterschiedlich und auch widerspriichlich beantwortet worden. So wurde, wie-
derum von den Befragten, die fur sich Islam und Turkentum nicht trennen wollten,
behauptet, dass die in Deutschland erlittene Diskriminierung Herkunft und Religi-
onszugehorigkeit gleichermallen als Ursache habe. In einem so angelegten Wahr-
nehmungsraster kann folgerichtig nicht unterschieden werden, ob die Vorbehalte der
Aufnahmegesellschaft und deren negative Auswirkungen fiir die tiirkischen Migran-
ten an Nationalitit oder Religion ankniipfen. Diese scheinbar unauflgsbare Ver-
kntpfung der Vorurteile, unter denen diese Jugendlichen besonders zu leiden hitten,
wird sogar noch den historischen Verdiensten der Tiirken zugeschrieben.

Doch im Gesprichsverlauf stellte sich dann hiufig heraus, dass, wenn es um
personlich erlittene Benachteiligungen, etwa in der Schule, ging, der Auslinderstatus
als deren Anlass aufgefasst wurde. Tatsichlich wird dann auch in dem Interview, aus
dem diese Passagen stammen, unmittelbar personlich erlittene Benachteiligung doch

165 Die aktuelle tirkische Tagespolitik verlangt den Trigern solcher Ideologien mitunter mithsame
Rechtfertigungsbemithungen ab. Am Beispiel der Bewertung der tiirkischen Auseinanderset-
zungen im Fall des PKK-Vorsitzenden Ocalan kann nachvollzogen werden, wie Anhinger der
,Grauen Wolfe® aufgrund von politischem Druck ihre Position modifizieren missen. Zunichst
hatten sie namlich wie auch viele andere von mir befragte Jugendliche ein groles Interesse an
einem kurzen Prozess und einem umgehend zu vollstreckenden (Todes-)Urteil gegen Ocalan.
Nachdem aber die MHP, ,Mutterpartei‘ des hiesigen Ablegers ,Graue Wolfe® und immerhin Teil
der gegenwirtig die Turkei regierenden Koalition wie die ganze Regierung auf internationalen
Druck, die Todesstrafe auszusetzen, reagieren musste, nahmen auch hiesige Jugendliche eine
andere Position in dem Fall ein.

141

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

auf den Auslinderstatus zuriickgefithrt. Zwar leiden diese Jugendlichen unter der
Darstellung des Islam in hiesigen Medien, doch individuell erfahrbare und erfahrene
Stigmatisierung wird schlieBlich in Sitzen wie, Auslinder bleibt Auslinder, zusammen-
gefasst. Uberhaupt lautet so in vielen Interviews das pessimistische Fazit aus sozialen
Konflikten mit Deutschen: A Ende bist du doch immer der Auslinder. Ttrken wirden
in der 6ffentlichen Meinung negativ als Abzieber, Schlager, Hitzkdpfe's® abgestempelt.
Benachteiligungen in der Schule, bei der Suche nach Ausbildungs- und Prakti-
kumsplitzen, im Beruf und schlief8lich in den Rechten haben auf den zweiten, den
genaueren Blick Nationalitit und Herkunft als Ursache.

Dass die Diskriminierungsursachen tatsichlich komplex sind, ist den meisten
Jugendlichen bewusst und sie sind durchaus in der Lage, sie zu unterscheiden. So
wissen sie aus eigenem Exrleben, dass Islam fir groB3e Teile der Aufnahmegesellschaft
ein angstbesetztes Thema darstellt, und sehen deutlich, welches Islambild (der Me-
dien) die 6ffentliche Meinung bestimmt.

HLF.: Wenn es Diskriminierungen gibt, haben die eher mit dem Tirkentum oder eher mit dem
Islam zu tun? (Eytip-Sultan, S. 84)

O.D.: Ich wiirde sagen, bei Diskriminierungen mit dem Tiirkentum, bei Angst geht es aber eher
um den Islam. Wenn’s um Angst geht, wiirde ich sagen, geht’s vorwiegend um den Islam. Also,
da geht’s dann um so Begtiffe, wie Fundamentalismus und Tetror. Und wenn’s um Diskriminie-
rung geht, dann geht’s eher darum, Tiirke zu sein. (Eylip-Sultan, S. 84f.)

0.A.: Ich glaube auch, den Islam kriegen die [Deutschen; HLF] nicht dazu, sich zu assimilieren.
Ich glaube, das ist das Problem. Ich hér” manchmal, ,,0ah, wir haben 'n Nachbarn, der ist Tirke,
der ist perfekt, sehr in Ordnung. Wir trinken zusammen Bier”. Da definiert man das so: Ein
guter Tirke ist der, der sich angepasst hat. Nicht angepasst hat im Sinne von, er achtet die Men-
schenrechte, oder die Rechtslage in dem jeweiligen Land, sondern der ist so wie’n Deutscher,
der heiit nur noch Ahmet oder Mehmet und der hat nur noch schwarze Haare und der isst
vielleicht kein Schweinefleisch, das wat’s dann aber auch schon. Odet: ,,wieso, wir toletieren
doch, wenn ihr kein Schweinefleisch esst, ihr kénnt ja auch Rind essen®. Das ist aber keine Tole-
ranz. Es geht viel weiter. — Ich stell’ mir das ziemlich schwer vor, wenn man als Moslem jeman-
den zu sich nach Hause einlddt, wo die Regeln dann witklich so’n bisschen, ich sag’ mal, krasser
sind oder wo er dann die Regeln so’n bisschen krasser erlebt — da kriegt der hundertprozentig ‘n
Schock. Vor allem, wenn der nichts iiber die Religion weif3, wieso das und wieso dies. Und da-
vor haben die Angst. Ich sag’ mal, mit einem Moslem geht das nicht, aber mit einem Tirken
geht das. Nationalitit und Religion, das sind wirklich zwei véllig verschiedene Paar Schuhe.
(Eytp-Sultan, S. 85)

HLF.: Wenn ihr eure Identitit beschreibt, was ist da wichtiger, Tiirkentum oder — (Eyiip-Sultan,
S. 85)

O.A.: — der Islam, auf jeden Fall. (Eyiip-Sultan, S. 85)

166 U.a. Yunus-Emre, S. 62; Hicret I1, S. 11.

142

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Wenn die Jugendlichen dennoch ihren Auslinderstatus als schwerwiegendere Dis-
kriminierungsursache begreifen, ermdglicht diese Annahme ihnen gleichzeitig eine
strategische (aber nicht immer bewusste) Option: Indem sie sich auf Religion beru-
fen, kénnen sie einen Teil des Prestiges, das Religion und religiésen Gemeinschaften
als Folge der bundesdeutschen Rechtspraxis zukommt, fir sich beanspruchen. Hier
liegt ein Schlissel nicht fir die Bedeutung des Islam fir die (jugendlichen) Einwan-
derer, sondern auch fur die gravierenden Verschiebungen, die sich bezogen auf den
Religionsbegriff ergeben. Religion, wenn sie denn von ihrem Selbstverstdndnis her in
der Lage ist, an hiesige, westliche Konnotationen des Begriffs anzukniipfen, ermog-
licht den muslimischen Einwanderern erst einen Zugtiff auf die immateriellen Guter
der Gesellschaft und untermauert ihren Anspruch auf gesellschaftliche Teilhabe.

4.2.4 Islam contra Nationalismus

Speziell die Frage, was wichtiger sei, Islam oder Turkentum, 16ste in vielen Inter-
views Diskussionen unter den Teilnehmern aus. Die Mehrheit, von den Verfechtern
Nagel-und-Fleisch-Variante abgesechen, setzte den Islam an erste Stelle. Das Ttr-
kentum, oder abgeschwicht: die Tirkei als Land, sei wichtig als etwas, mit dem man
sich identifiziere, aber nicht das Wichtigste. Ein 15-jahriger Gymnasiast, Mitglied
einer Milli-Giriis-Gemeinde, und durchaus nicht allein mit seiner Meinung, sagt:

Al: Wenn ich sage, ,,ich bin Tirke®, ist das irgendwie so rassistisch. Das kommt so rassistisch
an, irgendwie. Aber wenn man Moslem ist, ist das ja ke Rassismus, so. Im Islam ist sowieso
Rassismus streng verboten! Weil es ja auch andere Moslems gibt, zum Beispiel deutsche, arabi-
sche, amerikanische, also von allen Arten. Da kann man nicht sagen, Tirken sind nur Moslems,
also nur Turken kénnen Moslems sein, oder nur Araber — das ist Rassismus.” (Hicret II., S. 10)

Dieser Gedanke ist durchgingig und erscheint, wenn es denn tiberhaupt eine linger-
fristige Perspektive fiir die Jugendlichen in Deutschland geben soll, zwingend. Wiit-
de Turkentum und Islam nidmlich in dieser engen Verbindung stehen bleiben, verlo-
re der Islam seine Anschlussfihigkeit.!” In diesem Sinne ist es héchst bedeutend,
dass die Gewichtung des Begriffspaars Turkentum und Islam in vielen Gesprichen
zugunsten des Islams entschieden wird.

167 An dieser Stelle sei noch einmal auf Georg Simmel verwiesen, der von der Religionszugehorig-
keit schreibt, sie sei ,,das bedeutendste und zugleich charakteristischste Beispiel (fiir die Mog-
lichkeiten von Individualisierung; erg. HLF) [...], seit die fir die Weltgeschichte unermesslich
wichtige Losung der Religion von der stammesmiBigen, nationalen oder lokalen Bindung ge-
schehen ist.“ In beiden Fillen nimlich — der Ubereinstimmung von Religion, Gemeinschaft
und Nation oder ihrer Trennung — ,,spricht sich das Wesen der Religion gleich vollstandig aus,
nur jedesmal in einer anderen Sprache oder auf einer anderen Entwicklungsstufe® (Simmel
1995: 480). Erst wenn sich die religiose von der politischen, staatlichen, lokalen Sphire 16st,
kénnen sich die politischen Interessen unterschiedlicher Konfessionen und Religionen verbin-
den (vgl. ebd.: 482).

143

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

T.: Das ist ja jetzt auch nicht mehr so wichtig, ob man Deutscher oder Tirke ist, sondern die
Religion zihlt ja heutzutage auch. Das ist auch ein wichtiger Bestandteil einer Person, eines
Menschen. (Hicret 11, S. 10)

Die Trennung von Tirkentum und Islam, ob bewusst oder unbewusst sei dahinge-
stellt, stellt eine operative Strategie dar. Wihrend auf der einen Seite, wenn Tirken-
tum und Islam tatsichlich als unauflésbare Einheit aufgefasst werden, bestenfalls die
— auch wenn man sich dabei auf ein prophetisches Wort Muhammads verldsst —
doch eher unrealistische Islamisierung Europas Perspektive sein kann, bietet die Ge-
genposition ein realistisches Modell: die Integration des Islam und dariiber der mus-
limischen tiirkischen Migranten in europiische Gesellschaften. Dabei hat jeder ein-
zelne die Moglichkeit, fiir sich zu prifen, welche Traditionen, welche kulturellen
Eigenheiten fir ihn notwendig und erhaltenswert sind. Nattrlich gibt es dariiber
heftige Diskussionen unter Tirken jeden Alters, und beileibe nicht nur unter denen,
die in Deutschland leben. Die historisierende Perspektive, die der Nagel-und-
Fleisch-Fraktion eigen ist, wird von den meisten deutlich zurtickgewiesen. Allerdings
ist es vielen Jugendlichen wichtig, zu differenzieren: So wie es mdglich sein muss,
sich vom Turkentum innetlich zu 16sen, so soll nicht denen der Boden unter den
FuBen weggezogen werden, die dem nicht folgen mégen.

Im vorausgegangenen Abschnitt 4.1 konnte gezeigt werden, wie die Moscheege-
meinde im Zusammenspiel mit den Einfliissen von Familie und Freundeskreis bzw.
als deren Erginzung fiir ein wohlgefilliges muslimisches Leben der Jugendlichen
Sorge trigt. Das Aufwachsen in einer intakten Familie mit verantwortungsbewussten
Eltern und die Zugehérigkeit zu einem rechtschaffenen Freundeskreis wird als Vor-
aussetzung flr ein weiteres, vertiefendes positives Einwirken der Gemeinden, etwa
mit dem Qur'an-Unterricht oder — spiter — ihrem Angebot fiir dltere Jugendliche und
junge Erwachsene, verstanden. Die Gemeinde bietet dabei Alternativen zu den als
zweifelhaft empfundenen Freizeitgestaltungsmoglichkeiten, die Jugendlichen ge-
meinhin offen stehen. Abschnitt 4.2 zeigt dariiber hinaus, welche Bedeutung die
nationale Herkunft far die Selbstbilder der Jugendlichen hat. Deutlich gezeigt hat
sich dabei, dass vor allem das Bewusstsein fiir die eigenen tirkischen Wurzeln grofie
Verinderungen erfihrt; wenn diesen Wurzeln auch nicht jede Bedeutung abgespro-
chen wird, so zeigt sich an der mitunter heftigen Kritik an der Tirkei doch, dass
nationale Zugehérigkeit allein nicht mehr in erster Linie identititsstiftend empfun-
den wird. Wenn sich viele der befragten Jugendlichen auch noch wechselweise auf
Kultur, Tradition und Religion als #ypisch tiirkische und deshalb zu bewahrende Werte
berufen, deutet allein schon das unreflektierte Nebeneinander dieser Begriffe darauf
hin, dass sie cher ritualisiert und nicht linger mit tatsichlichem Leben erfillt ge-

144

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

braucht werden.!® Hiufiger bezichen die Jugendlichen sich auf so genannte westli-
che Werte, etwa auf ,Demokratie’, ,das Grundgesetz‘ und ,Menschenrechte’. Als dis-
kriminierend empfundene tirkische Politik, zum Beispiel die Regelung, dass ttrki-
sche Studentinnen sich nicht bedeckt an tirkischen Universititen immatrikulieren
kénnen, werden so mit der Replik bedacht, dass solches Ansinnen undemokratisch
sei und nicht mit den Grundgesetzen, deren Geltungsbereich sich hier flugs ausdehnt,
vereinbar sei. Allerdings sind nur wenige der befragten Jugendlichen willens
und/oder bildungsmiBig in der Lage, solche Fragen tatsichlich umfassend zu etor-
tern. Aber immerhin, es gibt sie: Jugendliche, die iiber eine islamische Okonomie,
eine islamische Gesellschaftsordnung oder rechtsphilosophische Fragen nachden-
ken. Diese Jugendlichen, auch das soll in diesem Abschnitt gezeigt werden, bezeich-
nen weite Teile der bundesdeutschen Verfassungsrealitit und der sozialen Ordnung
als esgentlich islamisch® Sie iberprifen kritisch sowohl Tradition als auch Kultur und
konstatieren, dass eben auch der Islam innerhalb gewisser Grenzen einem kulturel-
len Wandel unterworfen sei. Auf der anderen Seite dullern Befragte, dass der Islam
heute genauso wie vor 1400 Jahren sei und sich auch niemals dndern werde. Zwi-
schen diesen Polen entfaltet sich ein vielfarbiges Bild vom Islam und von den Mus-
limen!

4.3 Das Bild vom ,richtigen‘ Muslim

Die Uberschrift rekurriert auf zweierlei: Zum einen haben viele der Befragten offen-
sichtlich mit dem westlichen Diskurs ziber den Islam eines gemeinsam, nimlich die
Sehnsucht nach einem monolithischen Bild des Islam, einem Islam, der mit dem be-
stimmten Artikel versehen, greifbar und vielleicht auch erst real wird. Hiufig wer-
den, wenn die Rede auf den Islam kommt, Attribute wie richtig, wahr und wirklich
verwandt. Solche Attribute sind immer verbunden mit der Erwartung einer be-
stimmten Praxis des Islam. Zum anderen hat der richtige, wahre, wirkliche Islam die
erstaunliche Eigenschaft, dass er — in diesem Aggregatzustand des Bestimmten —
AuBenstehenden gleichzeitig leichter #nd schwieriger zu vermitteln ist. Leichter, weil
der Islam klar, rational und verninftig dargestellt wird, und schwieriger, weil er in

168 Diese Entwicklung ist auch zu beobachten, wenn man in den Vereinregistern die Geschichte
der Moscheegemeinden, die sich ja in aller Regel als eingetragene Vereine gemill dem deut-
schen Vereinsrecht verfassen, nachvollzieht. Vgl. dazu: Frese/Hannemann (1995: 8f) und
Schiffauer (2000: 17ft.).

169 O.D.: Vielleicht noch ein paar Sitze zu ,Umbruch’. Was wir unter Umbruch verstehen, ist, dass
wir einfach gewisse Sachen in der deutschen Kultur sehen, sei es jetzt auch in der deutschen
Wirtschaft, wo wir sagen, das ist eigentlich praktisch die Ausiibung des Islam. Oder jedenfalls
nah am Islam, dies Soziale eben, das Rentensystem, diese Theorie, die dahinter steckt. (Eyiip-
Sultan, S. 31).

145

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

seiner grenzenlosen Absolutheit dem relativen Denken'™ der Menschen unzuginglich
erscheint.

So wurde in einem Interview darauf verwiesen, dass die Ubersetzung des Islam
in die deutsche Gesellschaft ku/turell problematisch sei, weil die christlich-sdkulare
Mehrheitsgesellschaft wegen ihrer vielfiltigen Modernisierungserfahrungen dem
Begriff ,Unterwerfung® kritisch begegne: Die Jugendlichen fithrten die gesellschaftli-
chen Vorbehalte auf nicht ausreichend oder in falscher Weise reflektierte eigene
deutsche Geschichte, namentlich die des Hitlerfaschismus und des III. Reichs, zu-
rick. Deshalb sei die Vorstellung, sich zu unterwerfen, in den Augen der Mehrheitsge-
sellschaft ein unsinniges Unterfangen, deshalb habe in Folge die deutsche Gesell-
schaft ein Problem mit gese/lschaftlicher Fiibrung und mithin den islamischen Vorstel-

lungen von einer Gesellschaftsordnung, die durchaus ober und unten kenne.

O.D.: Das ist auch in diesem Begriff Islam: Unterwerfung. Dieser Begriff, [Islam’, ist mir sehr
schwer gefallen zu erkliren, besonders Deutschen, Christen, Mitschiilern in der Schule. Die
kommen mit dem Begriff nicht klar. Letztendlich, wenn man den Qwr'an, den Islam im gesamten
System auffasst, dann wird man sagen, ja, das ist 'ne Schlussfolgerung davon, das ergibt sich
sogar intuitiv daraus. Weil wenn der Mensch als relatives Wesen — und da ist *ne Absolutheit,
wenn er diese Absolutheit anerkennt, sei es jetzt ‘'ne Annahme — also der Qur'an ist absolut, .4/
lah ist absolut — und diese Absolutheit hat einen geschaffen, dann ergibt sich daraus, dass man
sich beim Gebet gewissermallen unterwirft. (Eyup-Sultan, S. 13f))

0O.A.: Ich wollt’ nur sagen, dass, wie du gesagt hast, die Deutschen nicht mit dem Begriff ,Un-
terwerfung® klarkommen, das sehe ich auch so. Nur in einem Gesprich, da hat mir das mal je-
mand erkldrt. Das fand ich eigentlich ziemlich beeindruckend, da wird mir auch einiges klar. Der
sagte, ,,die Deutschen haben geschichtlich bedingt ein gewisses Problem mit dem Wort Fiihrer
ich bin nicht euer Fiihrer, sondern ich bin euer Gruppenleiter®, sagt er deswegen, weilit du? Weil
Fiibrer, das ist halt besetzt — (Eytip-Sultan, S. 14)

Im Verlauf des Interviews, wann immer die Sprache auf Fithrungsstrukturen in Ge-
meinde und Gesellschaft kam, duBlerten die Befragten sich ironisch iiber die ver-
schiedenen Geschichts- und Gesellschaftsbilder und die Missverstindnisse, die sich
aus ihnen ergeben, machten aber stets Uberzeugend deutlich, dass sich aus den un-
terschiedlichen Aufgaben, die Menschen jeweils in einem oder fiir ein Gemeinwesen
haben, keine Riickschlisse auf ihren Wert und ihr Ansehen vor Gott und den Men-
schen ergiben. Dessen ungeachtet bestehe selbstverstindlich fiir jeden Einzelnen die
Pflicht, aus jeweils seinen Moglichkeiten das Beste fiir sich #xd fir das Gemeinwesen
zu machen:

0.A.: Du kriegst von Allah die Méglichkeit dazu, zu lernen. Zum Beispiel: Jeder Mensch wird
sein ejgenes Gericht haben. Mein Vater ist hier als Arbeiter hergekommen, das heif3t, er hat nie
die Méglichkeiten gehabt, irgendwie ne schulische Ausbildung zu machen. Sonst wiren seine
Kinder verhungert. Aber das Problem habe #/ nicht. Ich kriege von meinem Vater genug Geld,

170 O.D., Eyiip-Sultan, S. 56.

146

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

um zu studieten, vom Staat auch, das heil3t, wenn ich nicht studiere, ist das nur aus reiner Be-
quemlichkeit. Aus eigener Faulheit, obwohl ich die Mdglichkeiten hab’, nehme ich sozusagen
ciner Gesellschaft oder meiner Nachbarschaft oder einer Gemeinde die Moglichkeit — (Eytp-
Sultan, S. 53)

O.D.: — den Islam kennen zu lernen — (Eyiip-Sultan, S. 53)

O.A.: — nicht nur, den Islam kennen zu lernen, sondern dass ich ein intaktes Teil der Gesell-
schaft bilde. Vielleicht sogar — [lacht| (Eyiip-Sultan, S. 53)

O.D.: [lacht] — Gruppenleiter — (Eyiip-Sultan, S. 54)

O.A.: — einen Gruppenleiter zu spielen [lacht]. Und zwar [ironisch] einen guten, einen guten! Ich
sage damit nicht unbedingt, nur weil ich studiere, bin ich detjenige, der jetzt die Welt erzichen
kann. Ich weil}, dass ich eigentlich ziemlich wenig erreichen kann, aber wenn ich meine M6g-
lichkeiten nicht voll ausschopfe, werde ich dafiir zur Verantwortung gezogen. (Eyiip-Sultan, S.
54)

Was also ein richtiger Muslim ist, ergibt sich nicht zuletzt aus dem, was et oder sie,
wissend um die Instanz des gottlichen Gerichts, aus seinem oder ihrem ILeben
macht. Bildung spielt dabei eine herausragende Rolle.

4.3.1 Das richtige Leben als Praxis des Islam

Das zentrale Verb, das in allen Interviews immer wieder zur Beschreibung islami-
scher religiéser Praxis, besser gesagt, der Praxis des Islam, benutzt wird, ist ausleben.
Ausleben meint in einem umfassenden Sinn nicht nur das Befolgen der Regeln, etwa
der fiunf Pfeiler, die im Folgenden eingehender, vor allem bezogen auf eventuelle
Verinderungen zur Sprache kommen sollen, sondern das ganze, das richtige Leben.
Herauszufinden, was das denn sei, ist in den Augen der Jugendlichen ihre wichtigste
Aufgabe. Dazu gehort wesentlich die Bereitschaft, sich in Sachen Religion zu bilden,
und zwar, so lautet jedenfalls der Anspruch, unabhingig von den Eltern oder dem
hoca der Gemeinde. Das aber heilit nicht zwangsliufig, deren Ratschlige etwa zu
missachten, sondern fordert dariiber hinaus ein eigenstindiges Bemiithen. Dieses
Bemiihen, der Exrwerb von religiéser wie anderer Bildung, wird schlieBlich selber Teil
des religiosen Lebens.

I7.: Um Islam tUberhaupt ausleben zu kénnen oder leben zu kénnen, muss man den Islam gut
verstehen. Islam ist keine einfache Religion. Der Qur'an beinhaltet alles. Alles, was im Qur'an
steht, ist das Richtige. Egal, was du machst: Wie stehst du morgens auf, wie lebst du dein Leben,
wie machst du Sex, alles steht im Qwr'an drin. Und um das alles zu verstehen, muss man den
Qur'an richtig verstehen und alle Biicher mal durchlesen, auch die nicht unmittelbar mit dem
Qur'an zu tun haben. Es gibt schr viele Biicher, die zum Qur'an hinweisen und alles beibringen,
was im Qur'an drinsteht, die das besser erkliren. Und wenn man das alles versteht, dann kann
man den Islam eigentlich erst richtig ausleben. Und das kénnen die meisten hier nicht. (Fatih 1.,
S.17)

147

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Abgesehen von der Frage, ob denn andernorts mehr Muslime in dieser Lage sind,
fillt bei dieser Aussage ins Auge, dass es offensichtlich neben dem Qur'an eine Lite-
ratur gibt, die ihn erkldrt, auf ihn jhinweist, dass solche Literatur zu lesen wichtiger
ist, als sich allein auf die Erklirungen etwa der Eltern oder religiser Lehrer zu ver-
lassen.!” In manchen AuBerungen hat diese Form der Bildung ausdriicklich die
Form von farzi72, von religiéser Pflicht. Und doch, so zeigt die folgende Passage aus
einem anderen Gesprich, reicht zu wissen fir sich nicht aus: Man muss auch ent-
sprechend diesem Wissen handeln.

M.: Man kann den Islam auch am besten {ibermitteln, wenn man den selber hundertprozentig
auslebt. So kann man den am besten tibermitteln. "N anderen Weg kenne ich da auch nicht.
Reden und so — das bringt nicht viel. (Mevlana I1., S. 49)

Sa.: Ja, man muss selber schon sehr viel wissen. (Mevlana I1., S. 49)

M.: Wissen reicht nicht, du musst das auch ausleben. Wissen reicht nicht. Du weif3t, aber du
lebst es nicht aus. (Mevlana 11., S. 49)

Denken und Handeln scheinen so kongruent. Zu den religigsen Bediirfuissen' gehort
Bildung dazu. Dass im Vergleich mit der Elterngeneration eine gewichtige Verschie-
bung stattgefunden hat, wurde in Abschnitt 4.1 gezeigt; die Qualitit, seine Religion
ausleben zu kénnen, entscheidet weiter dartiber, ob die Jugendlichen zufrieden sind
mit dem Ort rspt. dem Land, in dem sie leben. So ist das Auslebenkénnen entschei-
dend dafur, ob sie lieber in Deutschland oder in der Turkei leben mochten. Ab-
schnitt 4.2 veranschaulicht, wie und warum diese Frage hiufig zugunsten Deutsch-
lands entschieden wird.

Gegentiber diesen neuen Aspekten des religiosen Lebens treten die alten, die ver-
meintlich tibergeordneten, wie das Befolgen der finf Pfeiler, deutlich zuriick. Die
wenigsten der befragten Jugendlichen etwa beten fiinfmal tdglich. Mit dem Fasten im
ramazan verhilt es sich dhnlich. Und diejenigen, die diese Regeln bewusst und voll-
stindig leben, gestehen tiberwiegend den tibrigen fast leutselig zu, dass man in diese

171 Die Jugendlichen erwerben solche Biicher hiufig in den Moscheegemeinden, die je nach ihrer
Gr6Be ein mehr oder weniger breites Angebot religioser und theologischer Literatur vorhalten.
Durch den Verkauf in den Gemeinden wird man davon ausgehen miissen, dass die Auswahl
von ihren Dachverbinden und damit auch von tbergeordneten Zugehorigkeiten bestimmt ist.
Vgl. dazu uw.a. Feindt-Riggers/Steinbach (1997); dort wird mit den Gemeinden auch ihr jeweili-
ges Lliterarisches® Angebot vorgestellt. Die jiingeren Befragten beklagen oftmals, dass so wenig
entsprechende Literatur auf Deutsch vorliegt.

172 S. dazu S. 209-215.

173 Ein wichtiger Terminus, der auch benutzt wird, um die Griindung der hiesigen Gemeinden in
den frithen 70er-Jahren zu erkliren: die Menschen wollten zhre religidsen Bediirfuisse befriedigen, vgl.
Frese/Hannemann (1995: 8).

148

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Praxis erst reimwachsen misse. Nur im FEinzelfall wird deutliche Kritik an der eher
flichtigen Befolgung der Gebetspflicht durch Jugendliche gedul3ert.

I7.: Fir einen Moslem sind die fiinf Pfeiler, das was man da machen muss, die wichtigsten Sa-
chen. Zum Beispiel fiinfmal am Tag beten. Aber wenn du dich umguckst unter den ganzen Ju-
gendlichen: Wer betet denn fiinfmal am Tag? Oder Fasten: Wer fastet denn einen Monat lang im
ramazan. Bei den meisten hat sich das eben so entwickelt, dass sie das nicht mehr so wichtig
nehmen. Wie im Christentum. Die meisten Christen leben das Christentum ja auch nicht mehr
richtig. Die sagen, ,,0kay, ich bin Christ“. Aber was tust du denn fur dein Christentum — gar
nichts. Und das ist im Islam genauso. Viele sagen, ,,0kay, ich bin Moslem®, aber die gehen Alko-
hol trinken, was weil3 ich, machen irgendwelche Sachen, die mit dem Islam gar nichts zu tun
haben. Aber sie sagen, ,,nee, ich bin Moslem, ich datf das nicht“. Der cine isst vielleicht kein
Schweinefleisch, aber trinkt Alkohol ohne Ende, einfach so, obwohl eigentlich beides verboten
ist. Oder der sagt, ,,ich bin Moslem®, und betet gar nicht. Solche Sachen. Und die fiinf Siulen
sind die Grundlagen, um die islamische Religion auszuleben. (Fatih L., S. 18)

Die angesprochene Entwicklung, dass die meisten die Gebetspflicht nicht mebr so wichtig
nebmen, wird in anderen Interviews bestritten. Viele der befragten Jugendlichen du-
Bern eher, dass die Zahl derjenigen, die regelmalig den #amaz beten, ansteige. Wahr-
scheinlich stimmen beide Aussagen: Insgesamt besucht nur ein kleinerer Teil der
eingewanderten Tirken regelmifBlig oder auch nur manchmal eine Moschee!’, und
unter den Jugendlichen ist dieser Trend noch verstirkt. Trotzdem steigen in man-
chen Bremer Moscheegemeinden die Besucherzahlen, gerade Jugendlicher, kontinu-
ierlich an. Fir die Jugendlichen, die sich Uberhaupt gemeindlich binden, die wenigs-
tens ab und zu oder aber regelmifig eine Moschee besuchen, ist es nicht immer ein-
fach, das gegeniiber anderen Jugendlichen tirkischer Herkunft, die sich zwar als
Muslime verstehen, aber niemals oder selten in einer Moschee sind, zu rechtferti-
gen'”, Das Klima in den Gemeinden wird denen gegentiber als permissiv beschrie-
ben.

A.: Also da hab’ ich auch doch lieber muslimische Freunde, die auch mehr auf den Glauben
eingehen, weil bei denen kann man das auch ein bisschen verbinden. Zum Beispiel in die Mo-
schee zu gehen. Also ich bete nicht alle funf Gebete am Tag. Ich bete eigentlich fast immer nur,
wenn ich hier in der Moschee bin. Ich geh’ halt zur Schule, arbeite noch ’n bisschen nebenbei,
also jobben sozusagen, dann ’n bisschen Stress zu Hause, ’n bisschen da helfen bisschen da hel-
fen, meine Freizeit will ich auch haben. Also in der Freizeit komme ich dann auch ab und zu
hierher, mach’ die anderen Sachen, und da bete ich dann auch. Aber das muss man sich langsam
angewohnen. Das geht nicht so, wenn ich jetzt zur Schule gehe und so weiter, weil da verpasse
ich wirklich zu viele Termine. Und das alles nachzuholen und dann meine Sachen fir die Schule
vorzubereiten, das dauert dann ’n bisschen. (Hicret I, S. 22f))

174 Vgl. Frese/Hannemann (1995: 9ff.).
175 Vgl. die Interviewsequenz S. 111, Mitte.

149

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

In diesem Fall werden andere, alltigliche Verpflichtungen und Bediirfnisse der Ge-
betspflicht zwar nicht ibergeordnet, aber doch als Entschuldigung herangezogen,
dass man es damit nicht so genau nimmt. Genau das aber gilt auch als Vorrecht der
Jugend.

H.: Ich seh’ das auch nicht als Pflicht, zum Beispiel, Jugendliche in seinem [A4.’s] Alter darauf zu
ertiichtigen [zu beten|, mit allen Mitteln. Es ist natirlich besser, wenn man frith genug anfingt,
aber ich habe gesehen, dass man als Jugendlicher, als Kind sozusagen, bevor man erwachsen
witd, wenn man da die islamische Erzichung beigebracht bekommen hat, oder die islamische
Lehre beigebracht bekommen hat, dann besinnt man sich irgendwann. Eher als Leute, die das
verpasst haben. Und irgendwann kommt das von alleine. Ich seh’ das bei den anderen von mei-
nen Freunden. Ich kann ja unterscheiden, ich weil3 ja, wie sie ihre Kindheit verbracht haben, ob
sie zur Moschee gegangen sind oder nicht. Und bei denen, die zur Moschee gegangen sind, bei
ein paar von denen, da kam das von ganz allein. (Hicret L, S. 23)

Der Kontakt zur Gemeinde ist demnach zunichst wichtiger, als das strenge Befol-
gen der Regeln. Wohl auch deshalb halten die Gemeinden, der Natur ihrer Moglich-
keiten entsprechend vor allem die gréBeren, zunehmend ein niedrigschwelliges offe-
nes Angebot fiir Jugendliche vor. Bei den befragten Jugendlichen war es denn auch
so, dass sie, sofern sie nicht ohnehin regelmilBig beteten, freitags und mitunter zu-
sitzlich an anderen Tagen beteten, wenn sie wihrend einer Gebetszeit gerade die
Jugendriume besuchten, auch wenn der eigentliche Anlass dafiir ein anderer war.

HIF.: Seid ihr denn regelmiBig hier zum Gebet? (Hicret II., S. 5)

Al: Nee, regelmifig kann man nicht sagen. (Hicret IL, S. 5)

HILF.: Zumindest freitags regelmiBig, oder auch sonst? (Hicret II., S. 5)
S.: Preitags sowieso. (Hicret I1., S. 5)

Ab.: Also zu unseren Treffs. Und zu der Zeit beten wir dann auch. Wenn wir unsere Versamm-
lungen haben und zwischenzeitlich, wenn man ein bisschen Zeit hat, kommt man dann auch
hierher, zum Beispiel Billardspielen und dann mit Freunden treffen. Und dann betet man auch
zwischenzeitlich. Aber ich glaub’ nicht, dass alle von uns, tberhaupt einer von uns jetzt hier, die
regelmiBigen finf — okay, vielleicht er [zu T.] — also, wir miissen uns langsam daran gewShnen,
das ist die Sache. Das ist ja auch schwer hier, wegen Schule und anderen Sachen, man kann ja im
Nachhinein das dann beten. Aber das macht man halt auch nicht immer, und dann kommen
halt noch andere Sachen dazu: Hausaufgaben, Freizeit, dies und jenes. Aber man versucht halt,
so viel wie moglich zu machen. (Hicret I, S. 6)

Es heiB3t nicht mehr, wie frither, dass man als Lebensleistung eine bestimmte Anzahl
von Gebeten verrichten miisse und deshalb im fortgeschrittenen Alter Gebete nach-
holen kénne.7 Stattdessen wird den Jugendlichen zugestanden, dass sie sich in diese

176 Vgl. Mih¢iyazgan (1990: 9).

150

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Praxis des regelmiBigen Betens erst einfinden mussten und sich das altersabhingig
von selber ergebe.

HILF.: Ich hab’ mal gelesen, dass man in seinem Leben eine bestimmte Anzahl von Gebeten
verrichten muss und dass man deshalb, wenn man alter wird, sich bemihen muss, mehr zu be-
ten, weil man das in der Jugend noch nicht so richtig oder so oft gemacht hat, wie man’s eigent-
lich sollte. (Hicret I, S. 6)

T Also, das kommt darauf an, wie viel man in der Jugend betet. Wenn man in seiner Jugend
schon den festen Glauben in sich hat und wenn man das dann immer betet, dann muss man
nicht sagen, also, ,,ich muss spiter mehr beten®. Die meisten Jugendlichen die beten ja nicht so
viel. Dafiir beten die das dann spiter. (Hicret I1., S. 6)

Abh.: Man muss aber eigentlich wissen, was man #icht gebetet hat — (Hicret 11, S. 6)

HILF.: Na, aber wenn das so ist, dann kann man aber trotzdem im Alter ganz schén unter
Druck kommen. Wenn man irgendwann merkt, ,,0h, oh, als junger Mann hab’ ich geschlurt®.
(Hicret I1., S. 6)

T.: Ja, nattrlich. (Hicret IL., S. 6)

Al: Ja, wenn man als junger Mann betet, wenn man jung ist und anfingt zu beten, wenn man
fest an Gott glaubt, dann hat das mehr Wert, als wenn man alt ist. Dann hat man viel mehr
Wert. Das bedeutet noch viel mehr. Weil man in der Jugend eben so in der Zeit ist, wo man die
Welt entdeckt, und wenn man alt ist, dann sagt man sich, ,,ich hab’ ja auch nichts mehr zu tun®,
aber wenn man in der Jugend so betet, dann hat man ja viel zu tun. Und wenn man dann noch
Zeit fur Gott hat, das ist eine grole Sache. (Hicret IL, S. 6f.)

Schon in der Jugend die Pflichten zu erfiillen, gilt als eine ,groB3e Sache’, gerade weil
allenthalben davon ausgegangen wird, dass Jugendliche — jedenfalls wird das zumin-
dest den minnlichen zugestanden — auch noch andere Bedirfnisse haben. Eben die-
se Bedirfnisse sind es denn auch, die bei manchen Befragten wohl aus eigenem Er-
leben zu cher skeptischen AuBerungen iiber die Einhaltung der Pflichten fithren:

A.: Aber das mit den speziellen Sachen, zum Beispiel beten und andere, wie heiBlen die, Fasten
und so, das ist dann jedem seine eigene Sache. Ich mein’, wenn sie’s nicht machen, dann ist es
natiirlich nicht richtig, vom Islam her gesehen, aber da kann man dann auch nichts dran dndern.
(Fatih 11, S. 38)

HIF.: Und hat es da so einen Zeitpunkt gegeben, wo ihr im ramazan, gesagt habt, ,,s0, jetzt faste
ich auch*? (Fatih IL, S. 38)

A.: Also das Fasten, das hat auch seinen Reiz, finde ich. Ja, das mache ich eigentlich jedes Mal —
(Fatih I1., S. 39)

F.: — von klein auf hat man dann angefangen, paar Tage, dann immer so abwechselnd — (Fatih
1L, S. 39)

151

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

A.: — da tastet man sich dann so rein. Und vom Beten her ist das jedermanns eigene Sache. Ob
man betet oder nicht. (Fatih II., S. 39)

HILF: Ja, aber ich kenne manche, die sagen dann eines Tages, ,,50, ab jetzt bete ich eben wirk-
lich jeden Tag fiinfmal®. (Fatih IL., S. 39)

A.: Das ist dann gut [Lachen|. (Fatih 1L, S. 39)

Das auf dem Tonbandprotokoll festgehaltene Lachen weist die Befolgung der
Pflichten durch einen gréBeren Teil der Jugendlichen wohl als frommen Wunsch
aus. Eine wichtige Veridnderung deutet sich jedoch an, wenn ein Befragter die Ein-
haltung der Gebetspflicht, neben dem Bekenntnis der zentrale unter den finf Pfei-
lern, und das Fasten im ramazan zur Sache des einzelnen Glidubigen erklirt. Nur eine
Minderheit der Jugendlichen tbt daran scharfe Kritik; mehrheitlich wird dagegen
geduBert, dass das Verhiltnis zu den Regeln sich prozesshaft indere. Dieser Prozess
wird auch in den Gemeinden und aus den Gemeinden heraus begleitet: Die Einhal-
tung der Regeln wird nicht verabsolutiert eingefordert. Wichtiger ist zunichst, die
Jugendlichen tGberhaupt in die Gemeinden zu bekommen, ihnen das spezielle Ange-
bot fiir Jugendliche schmackhaft zu machen.

M.: Das Ziel von unserer Gemeinde oder von unseter Jugendabteilung ist nicht hauptsichlich,
Jugendliche an die Moschee zu binden, sondern den Leuten die Moschee, den Islam niher zu
bringen, die Leute von der Stralle zu holen, dass sie nicht kriminell werden oder auf die schiefe
Bahn kommen, dass sie davon abgehalten werden. Dass die hierther kommen, mit uns Tee trin-
ken — die brauchen ja nicht tagtiglich zu kommen oder von morgens bis abends. (Fatih 1., S. 35)

I7.: Die brauchen ja auch nicht zu beten. (Fatih L, S. 35)

M.: Das ist ja nicht der Sinn der Sache, von morgens bis abends auf dem Stuhl zu sitzen und
Tee zu trinken. Man soll sich nur niher kommen. Man soll die eigene Kultur nicht vergessen,
die Religion soll man nebenbei lernen, nebenbei in Anfihrungsstrichen, und man soll vor allem
nicht draullen auf die schiefe Bahn kommen. Das ist das hauptsichliche Thema fiir unsere Ju-
gendarbeit. Das ist unsere Aufgabe: Die Jugendlichen von der Stral3e abzuhalten, schlechte Sa-
chen zu tun, kriminell zu werden, was weil} ich. (Fatih 1., S. 35f.)

Dann kann auf eine allmihliche Verinderung der Einstellungen gehofft werden.
Dabei hat das Erlebnis von Gemeinschaft und Zugehorigkeit eine grof3e Bedeutung;
gerade hierin vermittelt sich eine Erfahrung, die sich deutlich von jener einer Religi-
ositdt im Privaten unterscheidet.

H.: Dass man dazu gehért, dass man sich dariiber freuen kann, ab und zu. Weil3 ich nicht, zu
Hause hort man keinen ezan'”, zum Beispiel. Und kein &amef'™ oder kein gemeinschaftliches

177 Ezan: Gebetsruf (,Alab ist der GroBte! Es gibt keinen Gott auBler A4/ah! Muhammad ist sein
Prophet! Auf zum Gebet! Auf zum HeillY); wird (in islamischen Lindern) zum Zeitpunkt der

152

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Beten. In der Moschee gibt’s das. Die Anfangszeit, wo ich mich daran erinnern kann, da war mir
das schon sonderbar. Dieses in einem Glied zu stehen, und zu beten, in einer Reihe. Oder der
ezan. (Hicret I, S. 10£.)

In der Gemeinde wird dann auch der hoca, der imam wichtig: Ob der in der Lage ist,
die Jugendlichen in ihrer Sprache anzusprechen, in ihrer Welt abzuholen,!™ ist ent-
scheidend fiir das Verhiltnis zu den grundlegenden Regeln.

B.: Finfmal am Tag beten tu’ ich seit Jahren. Aber jetzt nicht, weil meine Eltern mich dahin
gedringt haben, sondern die Art und Weise, wie die Zwams an mich ran getreten sind, das war
der Grund, warum ich das gemacht habe. Auch meine Turkischlehrer, die ich damals hatte. Wie
soll man sagen, ich hatte Gliick, dass das auch gleichzeitig imams waren, die von der Tirkei hiet-
her gesendet wurden. Alle meine tiirkischen Lehrer im Prinzip, die haben mich halt zum Islam
irgendwie, nicht hingedringt, sondern hingezogen, auf eine sanfte Art und Weise. Und irgend-
wann kommt es dann von innen. Als ich siebzehn, achtzehn war, hab’ ich dann von allein ange-
fangen, finfmal am Tag zu beten. (Mevlana L., S. 30f.)

Unter den Gesprichspartnern sind die Einschitzungen, wie es die Altersgenossen in
der Tirkei mit dem Befolgen der Regeln halten, héchst widerspriichlich. So vermu-
ten einige, dass in der Tirkei mehr Jugendliche fiinfmal tiglich beten, wihrend ande-
re aus einiger Erfahrung berichten, dass die Religion dort viel beildufiger als etwa in
Deutschland ausgelebt werde.

B.: Und der einzige Unterschied bei den Gebeten, den sehe ich halt darin, dass in der Tiirkei halt
mebr Jugendliche finfmal am Tag beten als hier. Also hier, sag’ ich so, dass die meisten erst,
wenn sie heiraten, ein, zwei Kinder haben, danach fangen sie erst so richtig an zu beten. Also,
von den Jugendlichen hier, gehe ich mal davon aus, das hochstens drei, vier Prozent fiinfmal am
Tag beten. In der Tirkei sind das zwar auch nicht gerade fiinfzig Prozent, aber doch fiinfzehn
oder zwanzig Prozent schon fast. (Mevlana 1., S. 18)

Wenn dann gefragt wird, ob die Migrationserfahrung fiir diese — angenommenen —
Unterschiede ursichlich sind, heillt es zunichst, dass es in der Turkei dhnliche
Probleme gibe.

V2 In der Turkei haben die meisten bestimmt die gleichen Probleme. Die Tiirkei ist ja kein
reines islamisches Land. Da gibt es Gesetze, und die unterscheiden sich vom Islam. Staat und
Religion sind zwei verschiedene Sachen in der Tiirkei und deswegen gibt es die gleichen Prob-
leme in der Tirkei auch. Okay, die Menschen hier, die haben vielleicht viel mehr Probleme als in
der Tirkei. In der Tirkei wachsen die vielleicht in der Religion auf oder in der Tirkischen Spra-
che. Die sagen, ,,ich bin Tirke, ich bin in der Tirkei aufgewachsen und hab keine Probleme*,

funf tdglichen Pflichtgebete durch den miiezzin vom Minarett der Moschee gerufen. In Deutsch-
land gibt es in vielen Stidten Streit um die gffentliche Austibung des ezan.

178  Kamet: Wiederholung des Gebetsrufs als Einleitung des rituellen Gebets.

179 Dass sich das Personal der DITIB-Gemeinden immer unter den Diyanet-Beamten aus der Tiirkei,
das der ,freien* Gemeinden Adufig noch unter deren Pensioniren rekrutiert, macht dies nicht e-
ben einfach.

153

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

und wer mochte, kann die Religion ausleben. Wenn nicht, dann nicht. In Deutschland ist es so:
Du musst erstmal die Deutsche Sprache lernen und die deutsche Kultur kennen lernen und dich
integrieren. Da gibt es so viele andere Sachen, ich will die jetzt nicht Probleme nennen, es gibt
so viel Sachen zu lernen, die ganzen Kulturunterschiede und so. Da fillt es den Meisten schwer,
den Islam auch noch zu lernen. Die deutsche Kultur ist ja ganz anders als die tiirkische, deswegen
ist es meistens schwer. (Fatih 1., S. 18)

Dann wird aber doch die Migrationssituation als besondere Schwierigkeit begriffen:
Man muss hier so viel lernen, sich integrieren, und dann noch die Religion auch noch
lernen. Damit ist nicht nur der ,Arbeitsaufwand® des gemeindlichen Quwr'an-
Unterrichts angesprochen, den manche Jugendliche als sehr belastend empfunden
haben, sondern auch das Sich-Zurechtfinden in einem kulturellen Diskursfeld!s’, das
auch nach drei Generationen Einwanderungsgeschichte lingst nicht selbstverstind-
lich geworden ist.

Wie in Abschnitt 4.1.3 gezeigt wurde, ist der Glaube und/oder seine Praktigiernng
nicht das erste Kriterium fiir Freundschaft. Dennoch gibt es zwischen Jugendlichen,
die in ihrer Auffassung des ,wahren‘ Islam Gbereinstimmen, eine Nihe, die um vieles
selbstverstindlicher ist als die Nihe zu weniger frommen Jugendlichen. Ein Jugend-
licher sagte so zum Beispiel, dass das Wissen um die Frommigkeit seiner Verlobten
den Umgang mit ihr erleichtere, dass er viel vertrauensvoller sein kénne, weil die
Verlobte Gottesfurcht in sich trage:

0.D.: Nehmen wir das Beispiel meiner Verlobten. Ich weiB, dass sie Gottesfurcht hat. Ich den-
ke, weil sie diese Selbstjustiz hat, brauche ich mir keine Gedanken zu machen, dass sie was aus-
heckt. Ich weil3, sie kontrolliert sich selbst, sie ist bewusst, sie hat ungefihr die Wertvorstellun-
gen wie ich. Wir bezeichnen ungefihr das gleiche als wahr oder falsch. Weil ich das weil3, bin ich
ihr gegentiber gelassener. 'Ne Nachkontrolle oder so, das brauch’ ich nicht, sondern ich weil3
einfach, sie trigt in sich diese Furcht und diese Justiz. Und das macht es angenchmer, das muss
ich personlich einfach sagen, es ist so. Vielleicht regt sich jetzt 'n Atheist driber auf, ,,wie kannst
du mir nicht vertrauenr. Aber ich muss sagen, hitte ich zum Beispiel 'ne andere Vetlobte, also
auch ’ne Muslima, die nicht so diese Gottesfurcht hat, dann wire ich in gewissen Situationen ein
bisschen misstrauisch. Wobei ich bei ihr, egal ob mir das jetzt ’n bisschen utopisch vorkommt,
was sie gesagt hat, ich wiirde gelassener sein. Sie hat diese Gottesfurcht und sie hat das gewis-
sermaf3en mit sich vereint. und dann ist es letztendlich okay. (Eyiip-Sultan, S. 73f.)

Nicht zuletzt wegen ihrer inneren Justiz erscheint die Verlobte ihrem Verlobten bere-
chenbarer. Ahnliches gilt auch fiir Freundschaften: Der gemeinsame Glaube ist per
se noch kein Freibrief, er erspart nicht das genaue Hinschauen, aber erméglicht doch
eine tiefere, verldsslichere und vertrautere Verbindung.

0.A.: Wenn ich einen Moslem oder wenn ich einen Tiirken kennen lerne und ich merke, dass er
betet, dass er fiinfmal am Tag betet, dann verbindet mich irgendwie voll viel mit ihm, automa-

180 Vgl. Schiffauer (2000: 148).

154

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

tisch. Aber #rofzdem guck’ ich nach: Was ist das fiir'n Mensch. Aber es erleichtert mir den Weg,
muss ich ehrlich sagen. Aber die meisten Freunde von mir beten #icht. Und mit denen verstehe
ich mich auch hundertprozentig, aber das braucht linger. Um cine Freundschaft mit jemandem
aufzubauen, so auf Vertrauensbasis, der nicht betet, dafir brauche ich mehr Zeit, als mit jeman-
dem, der betet, weil ich weil3, dass der in vielem so denkt wie ich, sonst wurde er nicht beten.
(Eytip-Sultan, S. 73)

Spannend ist dann schon die Aussage, dass die meisten der Freunde eben nicht re-
gelmifig beten. Hier wird zweierlei deutlich: Erstens ist praktizierter Glaube offen-
sichtlich nicht das Kriterium, nach dem Freunde ausgesucht werden, und zweitens
bestitigt sich hier die Annahme, dass eben doch nur eine Minderheit der Jugendli-
chen tiirkischer Herkunft in Deutschland so lebt, wie es dem Ideal vieler Gesprichs-
partner entspricht. Nur wird diese Spannung zwischen Anspruch und Wirklichkeit
sehr unterschiedlich bewertet und ertragen. Manche Jugendliche duf3ern derart rigide
Kritik an vermeintlich zweifelhaftem oder gar fehlerhaftem Verhalten, dass sie sich
dadurch in der eigenen Gruppe isolieren. Die Mehrheit der von mir befragten Ju-
gendlichen geht dagegen tolerant und optimistisch mit dieser Spannung um.

Im Grundsatz werden solche Widerspriiche auch fiir die tiirkischen Verhiltnisse
ausgemacht: Kritik etwa an den tiirkischen Moscheen und an der Praxis der Gldubi-
gen duflert sich gegen die den dortigen Besuchern unterstellte Haltung, die Religion
auf das Gebet in der Moschee zu beschrinken. Der Islam, so wird dagegen formu-
liert, durfe sich nicht auf die Moschee und auf das Beten beschrinken. Diese Forde-
rungen an Moscheegemeinden und ihre Besucher sehen die Jugendlichen in den
Migrantengemeinden viel eher verwirklicht.!8! Die Gemeinden hier sind in ithren Au-
gen soziale Zentren, zu verbessern allemal durch ein breiteres Angebot, aber immer-
hin auf dem richtigen Weg. Natiirlich gibt es dartiber in den hiesigen Gemeinden
heftige Meinungsunterschiede, aber die Jugendlichen reduzieren die Ursachen sol-
cher Dissonanzen auf Generationsprobleme. Jugendliche seien viel eher bereit zu
prifen, was von den Anspriichen der Religion in den Alltag getragen werden kénnte
und wie das lebenspraktisch umzusetzen sei. Ein Beispiel hierfiir ist der Umgang mit
privatem Vermdgen und den bankiiblichen Zinsen.!s2 Die Jugendlichen sehen hier
einen deutlichen Unterschied zwischen ihrem und dem Bewusstsein ihrer Eltern und
konstatieren nicht zuletzt deswegen einen ,gewaltigen Umbruch® fiir den Islam. Und
der spielt sich eben auch und gerade in der Migration ab; die verinderten Anforde-
rungen an die Funktionalitit der Gemeinden sind dafiir Ausgangspunkt und Motor
zugleich.

181 S. auch Abschn. 4.4, S. 223-276.

182 Dass cinige Befragte Betriebs- oder Wirtschaftswissenschaften studieren, im Fall des Eytip-
Sultan-Interviews zwei von dreien, legt natiirlich die Beschiftigung mit solchen Fragen nahe.
Zinslose Kapitalgeschifte scheinen aber trotzdem Marktchancen zu haben. Nicht umsonst le-
gen seit einiger Zeit hiesige Banken spezielle ,islamische Fonds auf und ermdglichen muslimi-
schen Kunden ,zinslose Kontofiihrung* (vgl. u.a. Weser-Kurier Nr. 243 16.10.99:11).

155

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

O.D.: Wenn ihr irgendwo ein System einfiihrt, dann miissen die Alten gehen, heiBt es, weil die
das neue System nicht verstehen. Natiirlich sagen die, ,,das System ist falsch®, statt zu sagen,
,wir verstehen das nicht* [Lachen]. Ja, das ist ja immer das Problem. Und daher finde ich schon,
dass ein vielleicht leiser, aber eigentlich, im Grunde genommen, ein gewaltiger Umbruch statt-
findet, nach meiner Ansicht. Im Denken, in der Ausfithrung, dass wirklich der Islam nicht nur
auf die Moschee beschrinkt ist, dass der Islam nicht aufs Beten beschrinkt ist. (Eytup-Sultan, S.
31)

Deutlich witd eine Islamvorstellung zuriickgewiesen, die sich nur an den klassischen
Aufgaben einer (Freitags-)Moschee orientiert; der Islam wird MaB3stab fiir das ganze
Leben. Das Zinsverbot ist hier nur ein Beispiel, wie sich nach Ansicht der Befragten
fromme Wiinsche und erbauliche Vorstellungen im ,richtigen Leben® beweisen miis-
sef.

O.D.: — der hoca sagt immer, ,,Zinsen sind verboten®, ja, und dann, ,.ja, ist 0kay™, in der Moschee ist
alles okay, und dranflen machst du deine Zinsgeschifte. Man hat das auch mittlerweile so gelernt,
dass man das trennt. Aber mittlerweile haben Jugendliche sehr bewusst angefangen, auch bei
ihren Spareinlagen, Zinsen soweit es geht zu vermeiden. Die sagen jetzt nicht, ,,Verbot!, schlie-
Ben alles, sondern sie versuchen, es zu vermeiden. Also, ich persénlich, ich vermeide soweit es
geht, aber wenn’s nicht geht, tue ich’s. Dann mach ich’s halt. Weil ich sche, es ist klar, wir leben
in der deutschen Gesellschaft, so ist die Kultur, und kein Problem ist das — (Eyiip-Sultan, S. 32)

0.A.: — das ist die Welt, die Welt ist das — (Eytip-Sultan, S. 32)

O.D.: — okay, jetzt nehmen wir aber mal Deutschland, und dann ist das okay. Aber im Verhiltnis
zu meinen Eltern lebe ich damit bewusster, weil ich auch vieles verstehe und auch vieles nach-
vollzichen kann. Und in der Hinsicht — das hat natiirlich die Folge, dass der Islam in die Gesell-
schaft eingefiihrt wird, statt jetzt nur auf die Moschee beschrinkt zu sein, und damit muss man
ja auch erstmal klarkommen, jetzt beide Seiten. In diesem Sinne findet nach meiner Ansicht ein
gewaltiger Umbruch statt. Weil es werden vielleicht auch andete kleine Theorien entstehen, auch
andere kleine Nischen, wo man anfingt, wo man sich vielleicht wundert: Wo kommt das denn
jetzt her? (Eytip-Sultan, S. 32)

Der Einwand eines Gesprichspartners, ,das ist die Welt, die Welt ist das‘, der auch
christlichen Zeitgenossen bekannt vorkommen diirfte, wird zwar eingerdumt, aber
nicht soweit akzeptiert, dass sich die Suche nach neuen, erst noch zu entwickelnden
Moglichkeiten, den Islam ins eigene und gesellschaftliche Leben zu integrieren ertib-
rigt, und, man wundert sich: ,wo kommt das denn jetzt her".

Die Verhiltnisse in der Tirkei entsprichen diesen Idealen von Flexibilitdt weit
weniger. Nach Meinung der Gesprichspartner haben sich die Aufgaben der tarki-
schen Moscheen ,im Laufe der Jahre® verindert; wenn auch nicht explizit gesagt
wird, wann, von wem und mit welchem Ziel diese Verinderungen initiiert worden
sind, richtet sich die Kritik doch an die — jetzt — Regierenden, die den Aocas allenfalls
erlaubten, sich Uber die Blumen und andere Schénheiten der Schépfung, nicht aber zu
den tatsidchlichen Bedirfnissen der Zuhorerschaft zu duBern — ob deren Bediirfnisse

156

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

tatsichlich so offenkundig und leicht zu ermitteln wiren, muss an dieser Stelle da-
hingestellt bleiben. Das blo3e Beten jedenfalls — hier wie in der Tiirkei — bleibt den
Befragten suspekt.

0.A.: Und in der Tirkei ist es wahrscheinlich so, dass dieses tigliche Geschift, wenn man da so
reingeht [in die Moschee; HLF] und wieder rausgeht, seine Ubungen macht [deutlich ironisch; die
anderen lachen], und neben einem sind andere, die wztturnen — weil3t du, aber hier — vielleicht ist
es jetzt auch nur fir mich so — weil ich mich auch wirklich gerne mit den Leuten unterhalte.
Aber in der Thrkei, witd man gar nicht beachtet. (Eyiip-Sultan, S. 35)

O.D.: Ich weiB nicht. Nach dem Freitagsgebet, wisst ihr doch, 7s5ih'% und dann dua'®*. Meist ist
das aber in der Tirkei so, dass bei fesbib und dua keiner mehr da bleibt. Die Frage ist nur, gehen
die jetzt raus, weil sie arbeiten mussen? — In der Tirkei ist das ja flexibler gestaltet, die arbeiten
eben in kleinen Unternehmen, und da kann ich mir gut vorstellen, dass die mal fiir 'ne Stunde
freikriegen und dann kommen die sofort. Aber das ist jetzt die Frage, machen die das jetzt als
Ubung und dann raus, von wegen: ,ich war lange genug da“, oder haben die wirklich keine Zeit?
Hier [in Deutschland; HLF] ist es ja so, dass von den Leuten, die gebetet haben, 80 Prozent
noch dasitzen. (Eyiip-Sultan, S. 35f.)

H.: Obwohl das eigentlich jeder fiir sich machen sollte. Das hat sich bei den Tirken, sag’ ich
mal, in der tiitkischen Kultur so eingebiirgert, dass alle zusammen dieses #eshih machen, aber in
Arabien habe ich zum Beispiel gesehen: das gibt’s gar nicht. Das gibt’s gar nicht. Wenn das Ge-
bet fertig ist, steht jeder auf, und das wat’s, jeder geht, und die Tirken bleiben sitzen, um dieses
tesbih zu machen. (Eytip-Sultan, S. 36)

O.A.: Bs gibt ja auch diesen dyes'$5, wo der sagt, nach dem Freitagsgebet sollt ihr raus, sozusa-
gen, stirmen, um fiir diese Welt zu arbeiten.!8¢ Und, ich glaube, in Deutschland ist es so: Wenn
mein Vater arbeitet, dann kann er nicht von der Arbeit weg, und wenn er frei hat, dann hat er
frei, das heil3t, er bleibt dann bis zum Ende und dann setzt er sich noch mit seinen Freunden hin
und schnackt noch ’ne Runde. Und in der Tirkei ist das, glaube ich, wirklich so, dass die von
der Arbeit raus, wie du gesagt hast, vielleicht fiir 'ne halbe Stunde, und dann beten und dann
wieder weiter. Viele stellen ja auch den Wagen ab, ich weil nicht, ob ihr das auch gesehen habt,
und dann geht’s wieder weiter, ,,Tomaten* und ,,Gurken“ und so weiter. Und die gehen dann
witklich flirs Geschift wieder raus. Sozusagen, wie’s sein muss. Aber es ist ja auch immer so:
Wie es sein muss, wie die Religion es vorschlidgt, und wie man’s macht, das sind auch immer
zwei verschiedene Dinge. (Eytip-Sultan, S. 36)

H.: Mir ist auch aufgefallen, die in der Tirkei, die haben auch fast keine Freizeit. Entweder ar-
beiten sie, das kommt mir wirklich so vor — entweder arbeiten sie, oder — ih — [Lachen] schla-
fen. (Eytp-Sultan, S. 36)

183 Tegbih, turkisch, wortlich: Verherrlichung.

184 Dua, tirkisch: individuelles Bittgebet, in den hiesigen Gemeinden nach dem namaz gebetet.

185 A}ez‘, wortlich.: Zeichen, Beweis, Wunder; Bezeichnung fir Qur'an-Vers.

186 Bezicht sich offensichtlich auf die Sure 62: 9f. ,,Ihr Glaubigen! Wenn am Freitag (w. am Tag der
Versammlung) zum Gebet gerufen wird, dann wendet euch mit Eifer dem Gedenken Gottes zu
und lasst das Kaufgeschift (so lange ruhen)! [...] Doch wenn das Gebet zu Ende ist, dann geht
eurer Wege (w. breitet euch im Land aus) und strebt danach, dass Gott euch Gunst erweist (in-
dem ihr eurem Erwerb nachgeht)! ( zit. n. Paret 1996).

157

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

0.A.: Stimmt, die arbeiten wirklich viel, die arbeiten echt viel. (Eytip-Sultan, S. 306)

H.: Und wenn sie mal in der Moschee sind, da haben sie witklich Zeitdruck. Jeder beeilt sich
und geht sofort los. Und hier, wenn man hier aus der Moschee kommt, dann hat man noch
Zeit, jeder ldsst sich Zeit, entweder hat man schon gearbeitet, oder man wird noch arbeiten,
nach Mittag oder was. (Eyiip-Sultan, S. 36)

Das markiert einen deutlichen Unterschied zum religidsen Leben hier. Die in
Deutschland lebenden tirkischen Muslime gehen eben dann in die Moschee, wenn
sie Zeit haben. So ist die Besucherzahl zu den einzelnen Gebetszeiten abhingig von
den Schichtdiensten der umliegenden Industriebetriebe. Mit dem Zeitpunkt far den
Beginn des Freitagsgebets orientiert man sich in Deutschland innerhalb des etrlaub-
ten zeitlichen Spielraums an den Schichtwechseln der Industriearbeiter, um einer
méglichst groBen Anzahl von ihnen eine Méglichkeit zur Teilnahme zu geben. Da-
nach bleiben viele der Besucher noch fiir lingere Zeit in den Rdumen der Gemeinde,
besuchen die Teestuben, von denen manche inzwischen durchaus professionell be-
triecben werden, kaufen in den angeschlossenen Lebensmittelgeschiften oder den
Buchldden ein. Dass sich wegen der Arbeitsorganisation iiberhaupt Freizeit bietet,
trigt deutlich zu dem verdnderten Charakter der Gemeinden im Vergleich zur Tir-
kei bei.

Zusitzlich wird der Einfluss der (staatlichen) Politik auf die islamischen Ge-
meinden in Deutschland als zwar nicht unbedeutend, aber doch sehr viel geringer
eingeschitzt. Die bocas hitten, nach Meinung der Jugendlichen hier viel gréBere Frei-
heiten der Offentlichen Rede. — Interessanterweise sagen dies hier Jugendliche in
einer DITIB-Moschee; bekanntlich gibt es Direktiven vom tiirkischen Prisidium fir
religiose Angelegenheiten (D7yaned), die die Inhalte der Freitagsansprachen vorgeben.

O.A.: Das ist aber ja auch durch die tiirkische Politik *n bisschen bedingt. Dass zum Beispiel der
Imam gar nicht, ich sag’ mal, frei reden darf — (Eytp-Sultan, S. 36)

H.: — genau, das ist mir auch aufgefallen. Hier kannst du dir das Thema aussuchen — (Eytip-
Sultan, S. 36)

0.A.: — ob richtig oder nicht, brauchen wir ja nicht zu diskutieren. Ich hab’ zum Beispiel gehort,
dass die Moscheen [in der Tirkei; HLF] nur noch zum Beten ge6ffnet werden und danach wie-
der geschlossen werden. (Eyiip-Sultan, S. 36)

H.: Zu dem Unterschied noch, also zu den Gefihlen, wenn ich da in ’ner Moschee bin und zum
Freitagsgebet hier: Wenn ich hier beim Freitagsgebet bin, dann ist die Moschee relativ klein, sag’
ich mal, und ist nicht voll. Und in der Ttrkei beim Freitagsgebet: eine Riesenmoschee, wirklich
alle sind dort, alle sind in der Moschee, kezner ist mehr draullen, oben, unten, alles voll, drau3en
voll. Und dann sitzt da ’n hoca, der erzdhlt von — ah — Blumen und, okay, von Wildern, die wir schiit-
zen miissen. Aber es gibt andere Themen, die man ansprechen kann, vor so vielen Leuten [die
anderen lachen]. Man freut sich, dass man in so ’ner Menge sitzt, aber man kriegt nichts gelebrt,
oder so. (Eyiip-Sultan, S. 37)

158

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

O.D.: Also, der Islam wurde von den hocas, genauer gesagt, von den Leuten, die die hocas unter
ihren Fittichen haben, sehr stark beeinflusst und sehr in gewisse Bahnen gelenkt. Das muss ich
witklich sagen, das ist — die haben’s eigentlich in die Richtung gelenkt, und, ob’s richtig oder
falsch ist, dazu nichts. Aber eigentlich ist die Moschee, wie er schon sagt, eine mescid und die ist
zum Beten da. Aber es gibt auch noch andere Riume, bezichungsweise, man kann auch Veran-
staltungen machen. Das ist 'n sozialer Treffpunkt — (Eytap-Sultan, S. 37)

O.A.: — genau! Das macht es erst zur Moschee. (Eyiip-Sultan, S. 37)

In den Augen der Gesprichspartner bringt so der Unterschied zwischen den hiesi-
gen und den tiirkischen Moscheen — dass die hiesigen ,soziale Treffpunkte® sind —
die Gemeinden in Deutschland einer hypostasierten ,Urform® niher. Der Umstand,
dass man die Gemeinde nur im Zustand der rituellen Reinheit aufsucht, also abdesss?
ist, fihrt zu einer im folgenden Abschnitt beschriebenen Verhaltensinderung.

O.D.: Das ist ein sozialer Treffpunkt, in dem Gesichtspunkt, weil man, wenn man in der Mo-
schee ist, dann hat man meistens abdest, diese religiése Waschung. Und einem ist ja auch be-
wusst, in der Moschee zu sein. Man ist viel bedachter und man iberlegt sich genau, was man
sagt, weil man weil3, man ist in .A4/hs Haus. Man ist dann viel vorsichtiger. Man ist freundlicher,
und dementsprechend ist man — also wenn jemand verirgert ist, ist er ruhiger als drauflen, jetzt
im Verhiltnis. Und das wurde im Laufe der Jahre in der Turkei abgeschafft, muss man einfach
sagen. Das hat man so bewusst gemacht, nicht unbewusst. Dartber bin ich mir auch im Klaren.
Und das hat dann auch natiirlich, wie gesagt, der Moschee eine neue Definition gegeben. (Eyiip-
Sultan, S. 37)

Hier wird unterstellt, dass ein Moscheebesuch in der Tlrkei eine absichtlich — aus
politischem Kalkul — reduzierte Bedeutung hat. Demgegentiber ist die wahre Defini-
tion von Moschee fiir die befragten Jugendlichen offensichtlich cher hier als in der
Tirkei praktisch umgesetzt. Sie nimmt Bezug auf (rekonstruierte) klassische Vorbil-
der'88, kniipft aber andererseits auch an Bestrebungen etwa der dgyptischen Muslim-
briider an, die den karitativen und sozialen Traditionen des Islam neue Deutungen
hinzufiigten.’®® Einzig dass auch hiesige Gldubige mit individuellen Problemen zu-
nichst beim Aoca Rat suchen, scheint der tirkischen Tradition zu folgen. Aber auch
hier deutet sich eine Kritik an: Wer von den Muslimen hier wie dort, so fragen die
Jugendlichen, wiirde denn auf die Idee kommen, im Qwur'an Hilfe zu suchen und sich
so unmittelbar an A/ah zu wenden?

H.: Wenn jemand Probleme hat, grof3e Probleme, geht er erst mal in die Moschee und fragt mal
den imam. Also, mit psychischen Problemen geht fast jeder erst mal in die Moschee — (Eyiip-
Sultan, S. 37)

187 Abdest: rituelle Reinigung; ohne die Reinigung ist es verboten den namaz zu verrichten, den
Qur'an zu berihren oder zu rezitieren, das Totengebet zu verrichten und die Ka'ba zu um-
schreiten.

188 Vgl. S. 225ff.

189 Vgl. u.a. Marty/Appleby (1996: 148).

159

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

O.A.: — aber eigentlich ist der Schritt ja so, als Moslem, wenn du ’n Problem hast, das hat letz-
tens ein zmam bei so ‘m Freitagsgebet gesagt, wenn ein Moslem ein Problem hat, geht er erst,
sozusagen, zu Gott personlich, also dem Qur'an, wenn er daraus nicht schlau wird, dann geht er
zu, sozusagen, dem Propheten, den hadis', wenn er daraus nicht schlau wird, dann geht er zu
den Gelehrten, und versucht da, seine Probleme zu I6sen. Und, ich sag’ mal so, welcher Mensch
oder welcher Moslem mit einem Problem, guckt nach, was der Qwr'an ihm dazu sagt? (Eyiip-
Sultan, S. 38)

H.: Ich da wiird’ ja sowieso nicht draus schlau werden. (Eytup-Sultan, S. 38)

0.A.: Ja. Ich wiirde dann eher zum hoca gehen, weillt du. Dass ich, sozusagen, zum hoca gehe, zu
dem dritten, dem Gelehrten gehe, weilt du. Nur, zur Zeit ist das ja so, dass eigentlich keiner auf
die Idee kommt, sich an den Qur’an zu wenden, in der Ttrkei. Dass man sagt, wan (1) lebt (!) doch
cure Religion aus, das verbietet euch doch keiner. Aber, vermischt das nicht mit anderen Prob-
lemen. — Aber das ist es eben: Die Religion ist nicht Beten. Ein Teil, ein Teil davon ist Beten.
(Eytip-Sultan, S. 38)

O.D.: Das ist es auch, was man eigentlich nicht versteht. Da st6Bt man an Winde halt. Da st6Bt
man immer noch an Winde — (Eyiip-Sultan, S. 38)

Diese Winde, das zeigt die anschlieBende Nachfrage, begrenzen die Entfaltungs-
moglichkeiten nicht nur in der Tirkei, sondern auch in den hiesigen Gemeinden.
Vor allem in dem Interview mit Jugendlichen der Eytp-Sultan-Gemeinde wird an
der politischen Orientierung der Dachverbinde!®! und deren Auswirkung auf das Ge-
meindeleben — von offener Konkurrenz bis hin zu Spaltungen und Unvereinbar-
keitsbeschliissen — deutlich kritisiert.

Schon verschiedentlich wurde angesprochen, dass die Jugendlichen sich im All-
gemeinen nicht in ihrer Religionsausiibung behindert fithlen. Auf die Frage, wie es
sich denn verhalte, wenn Religion, ihre Austiibung etwa im Gebet, im unmittelbaren
Kontakt mit Deutschen thematisiert werde, verandert sich das Bild. Von allen Be-
fragten wird kritisiert, dass den Gemeinden nicht erlaubt werde — wenigstens am
Freitag, so lautet die Minimalforderung — den ezan auszurufen. Einige wissen um die
Auseinandersetzungen, die sich dariiber in der Offentlichkeit entziindet haben, ande-
re haben im Gesprich mit Kollegen, oder, in einem Fall anlisslich einer &irchlichen
Diskussionsveranstaltung!?2, die Vorbehalte der Bevolkerungsmehrheit kennen ge-
lernt. Tenor der Kommentare solcher Standpunkte ist generell, dass man sein ei-

190 Hadis: Bericht, Ubetlieferung von Ausspriichen und Taten Muhammads; wichtige (Rechts-)
Quelle neben Qur'an und Sunna (tirk.: sinnet., Gewohnheit, Brauch des Propheten) mit diffe-
renzierten Kriterien zum Beweis ihrer Echtheit und/oder Relevanz. Thr Inhalt darf nicht im
Widerspruch zum Quwr'an stehen, sie miissen ,.eine Liickenlose Kette von Gewihrsminnern
aufweisen®, diirfen ,,nicht historischen Tatsachen zuwiderlaufen®. Hadisler werden in verschie-
denen Sammlungen tbetliefert (vgl. Mertek (1997: 90f.).

191 S. S. 243ff.

192 Der ,Islambeauftragte® der Bremischen Evangelischen Kirche hatte zu einer zentralen Diskussi-
onsveranstaltung geladen, auf der ein Justiziar der Hannéverschen Landeskirche tber ,Islam
und Grundgesetz* referierte.

160

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

gentlich verbrieftes Recht auf den Gebetsruf nicht gegen die Mehrheit durchsetzen
wolle, dass man auf Provokationen verzichte, dass man als Kliigerer nachgebe. Eine
Aufgabe des ,Rechtsanspruchs® ist damit aber nicht verbunden. Als Begriindung da-
fir wird angefiihrt, dass in der Turkei zu jeder Zeit christliche Gemeinden mit Glo-
ckengeldut zum Gottesdienst rufen dirften, oder aber, vor allem von den hier be-
fragten Teilnehmern der oben erwihnten kirchlichen Diskussionsveranstaltung, dass
die grundgesetzliche Religionsfreiheit den ezan einschlieBen miisse. Im ersten Fall
heif3t es dann etwa:

T.: Zum Beispiel mit diesem Gebetsruf, dass man das hier nicht 6ffentlich darf. Ich wiird” mal
sagen, es wir’ besser, dass, wenn die Moslems es nicht diirfen, die anderen das dann auch nicht
dirfen. (Hicret IL., S. 20)

HIF.: Dass die Kirchen nicht ihre Glocken liduten dirfen? (Hicret IL., S. 20)
T.: Oder so. Oder nicht so laut, vielleicht. (Hicret II., S. 20)

Al: Zum Beispiel in der Tiirkei lduten auch die Glocken. Man sagt auch nichts dagegen, gegen
die Kirchen. Das wird doch gemacht. Unser Land sagt auch gar nichts dagegen. (Hicret II., S.
20)

M.: Man respektiert sowieso andere Religionen. (Hicret II., S. 20)

Die indirekte Forderung eines der Befragten, dass, wenn den Muslimen der Gebets-
ruf verwehrt wiirde, die Kirchen auch nicht die Glocken liuten durften, witrd, als sie
in der Rickfrage konkretisiert wurde, schnell eingeschrinkt: oder nicht so laut — und
eine weitere Einschrinkung — vze/feicht. Deutlich ist jedoch der — an dieser Stelle nicht
verifizierte — Hinweis auf die Rechte turkischer Christen, die als selbstverstindlich zu
gelten scheinen. Andere Gespriche ergaben differenziertere Stellungnahmen, na-
mentlich von den Jugendlichen, die anldsslich der erwihnten Veranstaltung mit
Christen tiber Religionsfreiheit und Islam in der deutschen Verfassungsrealitit dis-
kutiert haben.

O.D.: Es ging auch an diesem Tag auch um Demokratie und Verfassung. Also es hat jemand
gefragt, darf der mifegzin jetzt ausrufen? Da hat der [Referent; HLF] gesagt, ,,ja, theoretisch wire
das méglich“. Es ging mir aber nicht darum, dass die Verfassung sagt, ich darf das. Ich hab’
nimlich gesehen, die Leute in dem Raum waren enttauscht, dass die Verfassung das zulisst. Die
waren enfseryt dariiber, oh, die waren echt traurig. Und dann mdchte ich das auch nicht! Dann
denk’ ich mir, hey, lieber nicht, ey, dann lass’ ich’s bleiben! Ich hab’s geschen, die Leute wollen
das nicht. Und das Witzige war, fiinf Minuten spiter haben sie gesagt, ,,Leute, die den Doppel-
pass wollen, sollen sich nach Demokratie und Verfassung richten. Aber wenn mir die Verfas-
sung ein Recht zugesteht, und wenn dz demokratisch bist, dann musst du, wenn du ein Demo-
krat bist, sagen, ,,die diirfen”. Und wenn du ein guter Demokrat bist, dann darfst du, wenn du
den miiezzin horst, nicht mal den Mundwinkel verziehen. Weil du aus deinem Demokratiever-
stindnis sagen musst: Das ist seine Freiheit. Und die kriegt der. Das ist es halt. Dass manche

161

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Anspriiche an andere Leute stellen, die sie selber gar nicht selbst gewihrleisten kénnen. (Eyiip-
Sultan, S. 45)

Anspruch und Wirklichkeit des Demokratieverstindnisses werden hier aufmerksam
wahrgenommen und treffend eingeklagt; trotzdem lautet das eher resignative Fazit,
ey, dann lass’ ich’s lieber bleiben. Das steht deutlich daftr, dass die Mehrheit der Befrag-
ten sich in letzter Konsequenz nicht einer Konfrontation der verschiedenen
Rechtsauffassungen und -anspriiche stellen will. Immerhin wird die Position des
vortragenden Juristen als beispielhaft gewtirdigt und steht wiederum als ein Beispiel
fir die positiven Moglichkeiten, die die bundesrepublikanische Verfassung gerade
hinsichtlich religiser Freiheit den reflektierenden Muslimen!% — nominell — bietet:

O.D..: Man muss sich mit an den Tisch setzen. Aber letztendlich, dieser Herr [Justiziar; HLF],
der hat mich so begeistert. Also wie er das ribergebracht hat an dem Tag in der Kirche, wirk-
lich, der hat das richtig objektiv riibergebracht, der hat sich dazu nicht als Christ, sondern wirk-
lich [geduBert; HLF]. Er hat gesagt, in der Verfassung steht dies und das drin, und wenn dies
und das so ist, dann muss man das auch einfihren, und dann muss man damit auch zurecht-
kommen. — Es ist so: Das ist unsere Verfassung, die garantiert einem Menschen dies und das,
aber sie miissen auch wissen, es gibt die und die Nachteile, die und die Vorteile — das ist wirklich
das Optimale, was man fiir eine Gesellschaft anstreben kann — (Eyiip-Sultan, S. 43)

H.: — der [Justiziar| hatte aber auch 'ne eigene Meinung — (Eytp-Sultan, S. 43)

O.D.: — ja, aber an dem Tag hat er gesagt: ,,Heute bin ich der Referent und bin jemand, der aus
dem Rechtlichen, aus der Verfassung heraus argumentiert™. Und er hat sich strikt daran gehal-
ten. Und an solchen Lenten fehlt’s. (Eyap-Sultan, S. 43)

Ahnlich dem egan verhilt es sich auch mit anderen religiésen Verrichtungen, zum
Beispiel dem Gebet wihrend der Arbeitszeit oder an Schule und Hochschule. Viele
Befragte haben, sei es, dass sie schon berufstitig sind, oder dass sie anldsslich von
Ferienjobs mit der Arbeitswelt in Bertthrung gekommen sind, Erfahrungen mit dem
namaz am Arbeitsplatz gemacht. Und sie berichten, von wenigen Ausnahmen abge-
schen, dass sie damit keine oder nur wenige Schwierigkeiten gehabt hitten. Es
scheint so zu sein, dass die erwarteten Schwierigkeiten, wenn es dann zu einem di-
rekten Kontakt kommt, auszurdumen sind. So berichtet ein Befragter zunichst, dass
es negative Reaktionen von Kollegen auf das Gebet eines weiteren am Arbeitsplatz
gegeben habe. Die Nachfrage allerdings ergibt:

HIF.: Also du sagtest eben, dass manche Leute auf deiner Arbeit sich da tibers Beten mokieren.
Hast du schon Mal versucht, denen das zu erkliren? (Fatih I, S. 14)

193 Die Fabigkeit zur Reflexion macht fiir viele Jugendliche gerade die ,richtige® Praxis des Glaubens
aus und stellt zugleich einen stichhaltigen Hinweis auf die Bedeutung von religicser Praxis als
einen méglichen Aspekt von Individualisierung.

162

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

T.: Natiirlich. Oay, nicht alle sind so, aber — da sind zum Beispiel zwei, drei Kollegen, mit de-
nen verstehe ich mich super, und mit denen rede ich auch iiber so was, die haben mich natiirlich
gefragt, ,,was macht der da“, und so. Und da habe ich gesagt, in unserem Qur'an da steht, dass
wir fiinfmal am Tag beten miissen, und der macht da gerade sein Abendgebet. Und die haben da
interessiert zugehort. Die Leute interessiert so was. Aber die meisten wollen irgendwie doch
nichts davon wissen und winken ab. (Fatih L., S. 14f.)

Gegentiber der Erfahrung des Desinteresses von Arbeitskollegen, die hier eher blass
beschrieben wird, erscheint eben auch, und nicht zufillig detaillierter, dass es Kolle-
gen gibt, mit denen der Befragte sich ech? super versteht. Ahnlich duBern sich auch die
meisten anderen Jugendlichen. Zumindest wird es nicht als Ausrede akzeptiert, wenn
jemand behauptet, das er an seinem Arbeitsplatz nicht beten kénne.

HLF.: Ist das mit dem Beten so eine Einschrinkung, die mit der Arbeit oder mit den Kollegen
zu tun hat? (Fatih 1., S. 22)

I/ Nein, nein. Also eines muss ich echt sagen: In Deutschland wird es, wenn man den Islam
ausleben will oder siberhanpt eine Religion ausleben will, sehr tolerant angesehen. In den Firmen,
wo ich in den Semesterferien gearbeitet habe, war das tiberall so, dass die damit tolerant umge-
gangen sind. Wenn einer seine Religion ausleben wollte, dann konnte der das auch machen. Ich
habe zum Beispiel in einer Firma gearbeitet, da war ein Pausenraum und da konnte man eben
fir funf Minuten verschwinden. Der eine macht eben seine Zigarettenpause, und der andere
geht finf Minuten beten. Linger dauert das nicht. Das wire *ne Ausrede, wenn einer sagen wiir-
de, ich kann wegen meinem Beruf nicht beten. (Fatih 1., S. 22)

Hiufiger beklagt wird allenfalls, dass es an Schulen, Hoch- und Fachhochschulen
keine eigens fiir muslimische SchulerInnen und Studentlnnen eingerichtete Gebets-
riume gibt. In Bremen haben islamische Studentenorganisationen wohl einen sol-
chen Antrag gestellt; inwieweit daran hier Befragte tatsichlich beteiligt waren, bleibt
offen:

HLF.: Gibt es von Schule abgesehen noch Lebensbereiche, wo ihr sagt, man miisste euch mit
mehr Respekt entgegentreten? (Mevlana I1., S. 81)

Sa: Zum Beispiel an der Uni. Unserer Religion miisste man schon freien Lauf geben. Wir
missten eigentlich beten kénnen, wenn es Zeit ist. Zum Beispiel an der Uni war jetzt so ne
Diskussion, ob wir jetzt einen Gebetsraum haben kénnen oder nicht. Den gibt’s immer noch
nicht. Und da haben wir uns da ein bisschen stark dafiir gemacht, dass das mal gemacht werden
sollte. Aber ich weil3 nicht, wie das ausgegangen ist, weil ich gerade zweicinhalb Monate in der
Tirkei war. (Mevlana II., S. 81)

So sehr grof3 scheint da das Engagement nicht zu sein.! Auch hier gilt: Die Forde-
rung scheint breit von vielen Jugendlichen getragen zu werden, aber nur wenige ha-

194 Der Strategie mancher islamischer Gruppen kénnte es entsprechen, anldsslich einer tatsich-
lichen oder vermeintlichen Diskriminierung Offentlichkeit herstellen, wobei der publikums-

163

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

ben tatsdchlich entsprechende Antrige gestellt oder auf informellerer Ebene einen
solchen Raum zu erhalten versucht. So weist auch in der folgenden Sequenz der Be-

fragte daraufhin, dass er zumindest keinen entsprechenden Versuch unternommen

habe.

HIF.: Kennst du noch andere Hindernisse, auBer jetzt den Gebetsruf, irgendwas, wo du dich
eingeschrinkt fithlst? (Mevlana II., S. 6)

M.: Eingeschrinkt eigentlich nicht. (Mevlana II., S. 7)

Se.: Vielleicht nicht direkt in der Moschee, aber es gibt — zum Beispiel, fiinfmal am Tag beten —
kénnte man das auch in der Schule machen, oder am Arbeitsplatz, dass man eben einen kleinen
Raum dafiir kriegt. (Mevlana 11., S. 7)

HILF.: Habt ihr das schon mal probiert an der Schule? Oder an der Uni? (Mevlana IL., S. 7)

Se: In der Uni nicht, aber am Arbeitsplatz. Ich hab als Ferienjob gearbeitet, und da waren wir
drei Freunde, auch Muslime, da haben wir da auf dem Flur richtig gebetet. Als wir gerade Pause
hatten. (Mevlana II., S. 7)

HLF.: Und es ist kein deutscher Kollege gekommen und hat gesagt, ,,ey, was macht ihr denn
hier?*. (Mevlana II., S. 7)

Se: Na, einer hat schon mal nachgefragt, was wir da machen und wieso wir das machen und
wieso wir das nicht nach der Arbeit machen. (Mevlana I1., S. 7)

HILF.: Und was habt ihr ihm erklirt, dem Kollegen, der da nachgefragt hat? (Mevlana II., S. 7)

Se.: Ja, das ist unser — wie soll ich das jetzt erkliren — dass das unser Glaube daran ist. Dass wir
das finfmal am Tag praktizieren mussen. Und da haben wir die Einzelheiten halt erklirt. Er war
natiirlich sehr dran interessiert, wie wir das machen. Wie das ablduft und so. Und ob wir das auch
dort machen diirfen. Weil ein bisschen Ahnung hatte der schon. Ob wir das so am Arbeitsplatz
oder auf dem Boden machen durfen. (Mevlana II., S. 7)

HLF.: Also, der hatte eher ein wohlwollendes Interesse? Der hat nicht gesagt, ,,was macht ihr
denn da fiir'n Quatsch*? (Mevlana I, S. 8)

Se.: Nein, der hatte schon wohlwollendes Interesse. (Mevlana II., S. 8)

Der Arbeitsplatz scheint gegeniiber Schule und Hochschule eher ein Ort zu sein, an
dem ohne gréBleren Aufwand der Gebetspflicht nachgekommen werden kann.1%

witksame Effekt héher bewertet wird als das eigentliche Ziel — hier: die Einrichtung eines isla-
mischen Gebetsraums an der Universitit.

195 Allerdings horte ich von einer Mitarbeiterin des Studiengangs Religionswissenschaft an der
Universitit Bremen, dass sie gelegentlich von muslimischen Studentinnen gefragt worden sei,
ob diese in ihrem Biiro beten diirften. Aus eigenem Erleben weil3 ich, dass einzelne muslimi-
sche Studenten sich wihrend der Gebetszeiten in weniger frequentierte Gebédudeteile der Uni-

164

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Und auch dieser Ausschnitt zeigt, dass im direkten Dialog positive Erfahrungen ge-
macht werden. Dem entspricht auch, dass viele Befragte aus der Familie oder dem
Bekanntenkreis von eintriglichen Losungen berichten, die in groBen hiesigen In-
dustrieunternehmen im Allgemeinen Usus sind. Dass trotzdem so viele Muslime
nicht an Arbeitsplatz und Ausbildungsstitte den #amaz beten, hat nach Einschitzung
der Befragten zum einen die Faulheit der Betroffenen als Grund, ist aber andererseits
durch islamisches Recht geregelt, denn das islamische Recht kenne fir Lebensum-
stinde, wie sie durch die Migration in ein nichtislamisches Land gegeben sind, vie-

lerlei Ausnahmeregelungen.

IV: Wenn du berufstitig bist, wenn du an einem Band arbeitest, wo du keine geregelten Pausen
hast, wo du Schichtatbeiter bist, da brauchst du nicht fiinf Mal am Tag zu beten. Wenn du da
morgens bei der Arbeit bist, da brauchst du kein Morgengebet zu machen. Dann gehst du hin,
arbeitest deine Schicht, kommst nach Hause, und da betest du nach, was du verpasst hast. (Fatih
1, S.51)

HIF.: Und das steht auch so im Qur'an? (Fatih 1., S. 51)

V.2 Ja. Wenn du die Méglichkeit nicht hast, wenn du in einem Land lebst, wo deine Religion
nicht die nationale Religion ist, zum Beispiel in Deutschland, wo der Islam ja keine anerkannte
Religion ist, wo du nicht die Méglichkeit hast, sagen wir mal, manche Sachen hundertprozentig
zu erfiillen, hundertprozentig deine Regeln auszuleben, dann brauchst du das nicht zu machen.
(Fatih I, S. 51)

Wie das rituelle Gebet wird auch das Fasten im Monat ramazan allmihlich in der
Familie gelernt. Den Aussagen der Befragten nach zu urteilen, sind es doch viele
Familien, die zumindest einen Teil dieser Zeit das Fastengebot einhalten, d.h. auch
diejenigen, die lingst nicht alle Pflichtgebete absolvieren, fasten regelmiBig fiir kiir-
zere oder lingere Zeit, und sie entdecken dabei durchaus einen gewissen Reiz. Anderer-
seits sind auch in Bezug auf das Fasten durch die Teilhabe an Arbeits- und Ausbil-
dungsprozessen den Befragten gewisse Grenzen gesetzt: Wer beispielsweise in den
grof3en Bremer Industrieunternehmen Schichtarbeit leistet, hat weit gréBere Schwie-
rigkeiten, in der Zeit zwischen Sonnenaufgang und Sonnenuntergang auf Essen,
Trinken und Rauchen zu verzichten.

HLF.: Wie ist das im ramazan? Das kann ich mir schon schwierig vorstellen, wenn du bei den
Stahlwerken arbeitest und du sollst fasten, das stelle ich mir schon heftig vor. (Fatih L., S. 22)

17.: Ich sag’ mal so [lachend], Gott hilft dabei, das durchzuhalten. Man gewohnt sich daran. Die
ersten zwei, drei Tage sind immer schwer, aber danach merkt man das nicht mehr, man geht
arbeiten, fastet und merkt das nicht. Okay, bei manchen Firmen ist das natiirlich so, dass man
bestimmte Pausenzeiten hat, in denen man nur essen so//, eine halbe Stunde Pause hat. Dann ist

versitit zuriickziehen. Ein Student, Befragter eines der Interviews, kam zu einer Verabredung in
die Cafeteria und sagte, er miisse »al furg Beten, ob es mir etwas ausmache, so lange zu warten.

165

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

es ein bisschen bldd, auf gut Deutsch, da muss man versuchen, die Pausenzeiten so zu regeln,
dass sie ab dem Zeitpunkt liegen, wo man essen kann. Wenn man das in einer Firma hinkriegt,
ist es natrlich ein bisschen einfacher. Aber in der Tirkei lauft das nicht viel anders ab. Das ist
fast genauso. Da sind auch bestimmte Pausenzeiten, und in denen isst man. Okay, im ramazgan ist
es da ein bisschen einfacher, weil in der Turkei 98 % Moslems leben. Da hat man eben einheitli-
che Pausenzeiten, in denen man essen darf, und dann verschiebt man das im ramazan. Aber auch
in der Turkei, einem muslimischen Land, muss man freitags arbeiten, obwohl da eigentlich Ge-
betszeit ist, obwohl das ein heiliger Tag ist. Was fiir die Deutschen der Sonntag ist, ist eigentlich
fur die Turken, fir die Moslems der Freitag. Aber trotzdem muss ein Burger in der Tirkei am
Freitag arbeiten.!% (Fatih 1., S. 22f.)

Laut Aussage dieses Befragten ist es also auch in der Tirkei nicht so einfach, die
Regeln einzuhalten, weil die Arbeitsorganisation ihnen entgegensteht. Allenfalls im
ramazan sei es leichter, wezl in der Tiirkei 98 %o Moslems leben. Als eigentlich bedrohlich
wird aber dennoch nicht die gesellschaftliche Organisation von (Arbeits-)Zeit ange-
schen, sondern wiederum ein Mangel an religioser Bildung.

M.: Also das hauptsichliche Problem der zweiten oder dritten Generation, also nicht unserer
Eltern oder der Alteren, sondern in unserem Alter, ist, dass wir selber unsere Religion nicht
hundertprozentig wissen und nicht leben. Okay, wir wissen vieles, wir haben frither Unterricht
gehabt, aber je dlter man wird, und zur Schule geht, zur Uni geht, desto mehr distanziert man
sich davon von dem, was man gelernt hat. Man fithrt das zwar aus, aber eben nicht hundertprogentig.
Man betet zum Beispiel nicht oder — Fasten und solche Sachen, das macht man —, aber man
betet nicht oder man kommt nicht regelmiBig zur Moschee. Das passiert automatisch. Und das
ist das Problem, weil wir auch nicht das Wissen haben, sag ich mal so, wie die Christen. Die
haben das Wissen — manche gehen regelmiBig zur Kirche — um die eigene Religion zu verteidigen
oder dartber Sachen zu erzihlen. Viele von uns, die wissen das nicht. Zum Beispiel ich: Wenn
du mir ’ne Frage stellst, weil3 ich das nicht, was ich darauf antworten soll. Wenn man ’ne falsche
Antwort gibt, dann kann das auch negative Folgen haben. Deshalb haben viele auch Angst. Auf
der Arbeit auch. Da geht man immer die gleichen Themen an. Meinetwegen, warum kein
Schweinefleisch essen oder, wenn wir, zum Beispiel, im ramazan fasten, wieso misst ihr fasten
oder solche Sachen. Richtig intensiv geht man eigentlich tiberhaupt nicht in das Thema rein. Ich
personlich habe zwar auch alles gelernt, aber so ganz das Wissen zum Erzihlen, das hat man
cigentlich nicht. Jedenfalls viele nicht. Das Hauptproblem ist, in so einer Diskussion auch was
sagen zu kénnen. (Fatih L, S. 16£.)

Die Unterweisung im Qur'an-Unterricht reicht demzufolge nicht aus, um Jugendliche
und junge Erwachsene der zweiten und dritten Generation mit einem stabilen Fun-
dament an religicsem Wissen zu versorgen. Darin sieht der Befragte M. eine Gefahr,
die sich im Gegeniiber mit Christen als eine Konkurrenzsituation!” erweist: Die

196 Hier irrt der Befragte. Zwar ist der Freitag ein Feiertag, aber ,,im Gegensatz zum christlichen
Sonntag oder zum judischen Sabbat kein Ruhetag, da die Vorstellung, dass Gott am siebten Tag
von seinem Schopfungswerk ausruhte, mit der islamischen Allmachtsvorstellung Gottes nicht
in Ubereinstimmung zu bringen ist* (KKhoury et al. Bd. 1 1999: 258f.). In der Tiirkei ist der
Sonntag seit den kemalistischen Reformen arbeitsfreier Tag (vgl. Spuler-Stegemann 1996: 2306).

197 Diese Haltung begegnet in den Interviews mehrfach. Fir viele Befragte scheinen Christentum
und Islam tatsdchlich zu konkurtieren, und zwar auf dem Feld der ,Wahrheit’. An anderer Stelle

166

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Christen haben das Wissen, um ibre Religion u verteidigen. Wenn auch viele jugendliche
Muslime um die tatsdchlich sinkende Bedeutung der Kirchen fur das 6ffentliche Le-
ben und ihre schwindende Bindungskraft fiir ihre (nominellen) Mitglieder wissen,
scheint doch eine Erfahrung zugrunde zu liegen, in der die eigene Diskussionsfihig-
keit im Dialog mit christlichen Gemeinden als defizitir erlebt wurde. Die Forderung,
die Pflichten einzuhalten, bekommt deshalb einen strategisch-defensiven Charakter
— um sich gegen die Christen behaupten zu kénnen — und gibt gerade dadurch fast
den eigenen, den Regeln innewohnenden Wert an sich, auf. Wenn nidmlich die Re-
geln nicht mehr zuerst zbrer Selbst wegen, sondern gegen die Dominanz, der Christen befolgt
werden, wiren sie bald iiberfliissig. Die AuBlerung, dass ein wirklich intensives Ge-
sprich iber den Islam erst jenseits der apologetischen Diskussion von Ge- und Ver-
boten beginne, zeigt an, dass die Bedeutung der Religionszugehorigkeit sich fiir die-
sen Befragten lingst nicht in der Befolgung der Regeln erschépft. — Wie sehr sich
der Islam der tirkischen Einwanderer eben auch durch den Erklirungsanspruch der
Aufnahmegesellschaft verindert, indem die individuell-persénliche Bedeutung durch
sich stindig wiederholendes Abfragen des vermeintlich Befremdenden am Islam,
kann wohl erst zuktnftig ermittelt werden. Fir den Befragten M. jedenfalls scheint
bereits alles vorbez, wenn nur eine der Grundlagen in Zweifel gezogen wird. Im Zu-
sammenhang mit dem Befolgen des rituellen Gebets wie des Fastens sagt er:

M.: Ein richtiger Moslem, der nach dem Quwr'an lebt, der akzeptiert das und weil3 das und der
glaubt auch daran, was im Qur'an steht. Und der miisste eigentlich keine Zweifel haben. Zum
Beispiel im Qur'an steht, ich muss beten, und wenn ein Moslem daran Zweifel hat, ,,normaler-
weise miisste ich nicht beten®, wenn er das sagt, dann ist schon alles vorbei. Dann ist man kein
richtiger Moslem. Man ist gar nicht mehr in der Religion. Das wird von klein auf jedem riber-
gebracht, dass du beten musst, dass du fasten musst, dass du an Gott glauben musst, dass du an
den Propheten glauben musst — an die Sachen musst du glauben. Was heiflt musst du? Wenn du
ein Moslem bist, und das steht im Qur'an, und du glaubst auch an die Religion, dann ist das au-
tomatisch, dann sollte keiner Zweifel daran haben. (Fatih 1., S. 21)

Im unmittelbaren Anschluss wird dann jedoch deutlich, wie er diese Forderung fiir
sich selber als jemand, der auch nicht ,richtig® betet und fastet, integriert. Er sieht
sein und das Leben anderer Muslime als eine Priifung, die er ,am Ende‘ zu bestehen
hat. Damit aber wird das Gebot der gufieren Befolgung der Regeln zu einer Frage von
innerer Verantwortlichkeit.

M.: Also bei uns, wenn man zum Beispiel nicht — also ich personlich bete auch nicht — wenn
man das nicht macht — jeder Moslem hat ein Buch fiir gute Taten und eins fiir schlechte Taten
— dann zdhlt das eben zu den schlechten Taten. Und am Ende gibt’s *ne Abrechnung, und dann
wird es sich zeigen, ob man mehr gute Taten hat oder mehr schlechte. Wenn man mehr

wird berichtet werden, wie tiber unterschiedliche Jesusbilder gestritten wurde; die Jugendlichen
sahen, jenseits von theologisch-dogmatischen Erwigungen, das christliche Jesus-Bild zuerst als
einen Angriff auf die Einzigartigkeit Muhammads.

167

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

schlechte Taten hat, wird man dafir bestraft, in der Holle schmoren, und wenn man mehr gute
Taten hat, kommt man direkt ins Paradies. Daran glaubt jeder Moslem. Daran arbeiten die.
Wenn man natirlich nicht betet, wenn man so viele Sachen nicht macht, ist das fur jeden selber
die eigene Last, die er spiter tragen muss. Wo er sich selber spiter verantworten muss. Fiir uns
ist das Leben, wie soll ich sagen, wie eine Prifung. Wir werden jetzt geprift von Gott, wie wir
uns verhalten, wie wir leben. Wir sollten méglichst nach dem Islam leben. Es gibt natiirlich auch
Situationen, da kannst du nicht danach leben. Ich arbeite zum Beispiel bei den Stahlwerken
Bremen, da gibt es Situationen, da kann ich natirlich nicht beten. (Fatih L, S. 21)

Von dort aus ist es allerdings nicht weit zu der Position, wie sie sich im folgenden
Interviewausschnitt darstellt: Beten und Fasten gehéren zu den spegiellen Sachen, de-
ren Befolgung im Grunde genommen jedem persénlich anheim gestellt sind.

A.: Aber das mit den speziellen Sachen, zum Beispiel Beten und andere, wie heilen die, Fasten
und so, das ist dann jedem seine eigene Sache. Ich mein’, wenn sie’s nicht machen, dann ist es
natiirlich nicht richtig, vom Islam her gesehen, aber da kann man dann auch nichts dran dndern.
(Fatih 1L, S. 38)

Die tbrigen Regeln, also hac und gekds®s, sind fir die Altersgruppe der Befragten
grof3tenteils von untergeordneter Bedeutung, aber auch hier deutet sich ein Wandel
an, der durch die Migration zu erkliren ist. Im Zeitraum der Befragung hatte ein
Jugendlicher bereits die Pilgerreise unternommen, zwei weitere planten sie fiir das
laufende Jahr, auch sie sind inzwischen Aacz.!? Die Almosensteuer ist fiir die meisten
Befragten (noch) nicht relevant, weil sie iiber kein nennenswertes eigenstindiges
Einkommen verfigen. Dieser Status wiirde sie eigentlich auch vom hac ausschlieBen:
Frither galt, dass wer die Pilgerreise unternehmen wollte, iiber gentigend Vermogen
verfiigen musste, um den Unterhalt seiner Familie fiir diesen Zeitraum sicherzustel-
len. Fur Pilgerreisende in islamischen Lindern ist diese Vorraussetzung nicht selten
schwer zu erfilllen. Weil aber trotzdem die Zahl der ,Bewerber® grof3 ist, werden in
der Turkei Wartelisten2 fiir zuktnftige Pilger gefithrt, d.h. lingst nicht jeder kann
zum gewiinschten Zeitpunkt seinen Wunsch zu pilgern erfiillen. Von Deutschland
aus, so die Befragten, sei es leichter, nach Mekka zu kommen.2!

198 Hae: Pilgerreise nach Mekka; zedt: Almosensteuer.

199 Hae: Ehrentitel, Anrede fir Mekkapilger.

200 Grund fur diese Wartelisten sind vor allem ,logistische’ Probleme: Zum einen hat beispielsweise
die Turkei kaum die ,touristische® Infrastruktur, um alle potentiellen Pilger zu transportieren,
zum anderen teilt auch Saudi Arabien den einzelnen islamischen Lindern bestimmte Kontin-
gente zu, weil die Pilgermassen in Mekka und den anderen heiligen Orten ohnehin kaum noch
zu bewiltigen sind. In den letzten Jahren ist es immer wieder zu Ungliicksfillen mit katastro-
phalem Ausgang gekommen, von Massenpanik oder etwa unvorsichtigem Umgehen mit offe-
nem Feuer ausgelOst.

201 Aber auch das — die niedrigeren Hiirden fiir die Pilgerreise — zieht mitunter Kritik nach sich.
So stellten etwa Vertreter der Bremer Islamischen Kulturzentren in einem Interview, das fur die
bereits genannte Studie von Frese/Hannemann gefithrt wurden, einen Vergleich zwischen dem
Wandel des hac und Erscheinungen des gegenwirtigen Massentourismus an, vgl. Fre-

168

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

S.: Hier ist das relativ einfach, also dort hin zu fahren, weil hier jetzt nicht solche langen Listen
sind und so, wie in der Tirkei. Dort muss man schon sich irgendwie eintragen und dann warten.
Es ist eine bestimmte Grenze angelegt, wie viele hinfliegen kénnen. Und hier ist das so, dass
jeder, der hinfliegen will, der sich eintrdgt und so, das auch kann. (Mevlana 1., S. 106)

B.: Also, das gréBte Problem sche ich eigentlich bei den finanziellen Mitteln. Also, da ist es hier
doch relativ einfach, denn das Einkommen — (Mevlana 1., S. 16)

HLF.: — weil die Leute hier mehr Geld haben? (Mevlana 1., S. 16)

B.: Richtig. Genau das ist der Punkt. Also, in der Tirkei, da mdichte auch jeder, genauso wie hier,
aber da fehlt 6fters mal das Geld. (Mevlana 1., S. 106)

HLF.: Inzwischen kenne ich auch 20-Jihrige, die da hingefahren sind. (Mevlana L, S. 16)

B.: Also ich wollte dies’ Jahr auch hin, nur konnte ich nicht, weil ich Priifungen hatte. Mein Va-
ter ist dies’ Jahr hingeflogen. (Mevlana 1., S. 16)

HLF.: Frither waren das nur iltere Leute, das machte man eher gegen Ende seines Lebens.
(Mevlana 1., S. 17)

B.: Ja, bei den Jugendlichen, da geht man davon aus, dass sie sowieso noch fiinfzig Jahre leben
und dass sie dann noch Zeit genug haben. [lacht] Mevlana 1., S. 17)

Detjenige unter den Jugendlichen, der zum Zeitpunkt der Befragung den hac bereits
absolviert hat, nutzte die fur ihn giinstige Gelegenheit, dass sowohl seine Eltern als
auch seine Schwester zu pilgern planten. Allein, dass die Pilgerreise so zu einem Fa-
milienunternehmen wurde, stellt eine deutliche Akzentverschiebung zu tiirkischen
Verhiltnissen dar. In den Interviews ging es vor allem darum, herauszufinden, ob
sich durch die Absolvierung der Pilgerreise Statusverinderungen ergiben, und, falls
ja, was das fir jungere Pilger bedeute. Der folgende Ausschnitt zeigt, welche Er-
wartungen innerhalb der community an einen Pilger gerichtet werden und wie die

(hier) Befragten demgegentiber 7/re Realitdt beschreiben.

O.D.: Vielleicht kann er [H.] dazu was sagen. Er hat ja dieses Jahr die Wallfahrt gemacht. Und er
wurde irgendwie angesprochen, irgendwie, ,,betest du funf fiinfmal am Tagr, und er antworte-
te, ,,ja, ich bete finfmal am Tag*, — ,,was, du siehst so cvo/ aus und betest fiinfmal am Tag? Das
gibt’s?* [Lachen| Das kommt sogar eher von den Tirken als von den Deutschen: Alle denken,
wenn jemand pilgern fahrt, was weil ich, der hat zwei Meter Bart — (Eyiip-Sultan, S. 24)

O.A.: — also, ich muss sagen, vor zehn Jahren dachte ich das auch — (Eyiip-Sultan, S. 24)
H.: —ja, dachte ich auch, wir kannten ja keine Jingeren, die — (Eytip-Sultan, S. 24)

O.D.: —und die Alteren taten so ¢oo/, dass sie da endlich waren — (Eyiip-Sultan, S. 24)

se/Hannemann (1995: 27, Anm. 82). Demzufolge wiirden Bedeutung und Wert des hac ent-
scheidend gemindert.

169

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

H.: — ich hab’ wirklich noch bis vor Kurzem noch gedacht, alle Leute, die pilgern fahren, das
sind alles 50-, 60-Jdhrige. (Eyiip-Sultan, S. 24)

O.A.: — und das muss so sein, du musst erst mal ’n bestimmtes Alter haben, das sagen ja viele.
(Eytup-Sultan, S. 24)

H.: Ja genau. ,,Bist du schon reif genug, fithlst du dich schon ref genug?®, das fragen ja viele.
(Eytup-Sultan, S. 24)

0.A.: Ja und diese Vorurteile, die erschweren eigentlich immer nur den Weg dahin. (Eyiip-
Sultan, S. 24)

H.: Die tun so als ob du, wenn du pilgern warst und zuriickgekommen bist — vieles darfst du
auch so nicht, bevor du hin gefahr’n bist.202 Nur als ich da gewesen bin, habe ich gesehen, dass
witklich fast hauptsichlich Jugendliche dort sind. Und ich hab’ gedacht, ey, ich bin zwar erst
zweiundzwanzig, aber es ist fast schon zu spit. Darum mdchte ich da auch mit so ’ner Jugend-
gruppe noch mal hinfahren und denen das auch zeigen, dass es nicht so ist, wie wir das hier
gehort haben, dass man da erst hinfihrt, wenn man schon funfzig, sechzig, am Ende des Lebens
ist. Ich hatte das Gliick, dass meine Eltern dieses Jahr gefahren sind. Ich habe eigentlich nicht
vorgehabt, zu fahren, aber meine Schwester wollte unbedingt mit, und da habe ich gedacht, das
ist jetzt die Chance, wenn du jetzt mitfihrst, dann hast du’s wenigstens hinter dir. Jeder Moslem
muss einmal in seinem Leben gefahren sein, geflogen sein. Und jetzt habe ich es hinter mir. Und
ich kann da, wenn ich will, noch mal hin gehen. Und jetzt faht’ ich da aus Spaf hin. Ich habe
geschen wie schon das dort ist, wie aufregend das alles dort ist, wie freundlich die Menschen alle
sind. Man sagt ja, Moslems sind alle Briidder oder Christen sind alle Briidder. Und da sieht man
das, dass sie wirklich Brider sind. Die Leute kommen von anderen Lindern, Indonesien, Malay-
sia, Schwarze kommen an, und die griien dich, setzen sich zu dir und unterhalten sich mir dir,
obwohl man den nicht versteht. Aber die Gestik — man versteht schon einigerma3en was von
der Gestik, also, man weil3, dass er sagt, ,,wie geht’s dir?, und du sagst, ,,0ah, astrein®, aber der
versteht das nicht, beide lachen. (Eyiip-Sultan, S. 25f.)

Die Erwartungen, die fromme und weniger fromme Muslime an einen Mekkareisen-
den stellen, leiten sich unter anderem aus ,volksreligiosen® Vorstellungen her: Der
Pilger habe geldutert aus Mekka zuriickzukehren, die Regeln vorbildlich zu leben und
sich jeder Stinde zu enthalten. In einigen Interviews hief3 es, dass eventuelle Siinden
nach dem bac mehr, stirker zihlten. Diese Annahme wurde umgehend von anderen
Gesprichsteilnehmern wenn nicht bestritten, so doch relativiert:

HIF.: Neulich sagte mir jemand, dass es eigentlich bedeutender ist, wenn man den Aac schon als
junger Mann macht und nicht erst im Alter. Friher hab’ ich immer gedacht, dass die Leute das
machen, wenn sie einen groB3en Teil ihres Lebens gelebt haben. (Hicret 1L, S. 7)

Ab.: Ja, aber ich glaub’, das wird auch nur so gemacht, weil wenn man in Mekka gewesen ist,
und da halt gebetet hat, das Ritual also sozusagen da gemacht hat, wenn man dann cine Siinde
begeht, dann zihlt die viel mehr, als wenn man noch nicht in Mekka wat und eine Stinde begeht.

202 Bezieht sich auf die weit verbreitete Vorstellung, dass an die Lebensfihrung eines hac weit
héhere Anspriiche gestellt werden als an diejenigen, die (noch) nicht gepilgert sind.

170

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Wenn man das wissentlich macht, dann ist es ja eine Siinde, aber man ist deswegen nicht gleich
kein Moslem mehr. Wenn man aber auch noch in Mekka war und dieses Gebet gemacht hat,
sich richtig an Gott sozusagen gewendet hat, dann ist das viel schlimmer, zu sindigen. Und
deshalb machen viele das vielleicht auch erst im spiten Alter, weil dann die Stinden auch nicht
unbedingt nullifiziert werden, aber doch verringert werden. (Hicret 11., S. 7)

T.: Aber ich mein’ mal, das muss nicht unbedingt so sein, weil bevor du in Mekka warst, zum
Beispiel, weilit du ja, dass im Islam Alkohol verboten ist, ’ne Siinde ist, und man weil} es ja,
wenn man dann nach Mekka fihrt, dann weill man das ja auch noch. Und wenn man dann wie-
der kommt, dann weil3 man das ja auch. (Hicret I1., S. 7)

Ab.: Ja, aber es ist immer noch schlimmer, wenn du in Mekka gewesen bist und dann Alkohol
trinkst, als wenn man normal Alkohol trinkt. (Hicret I1., S. 7)

T.: [deutlich] Das weil man nicht! (Hicret I1., S. 7)

Abh.: Doch, das ist so! (Hicret I1., S. 7)

T.: Nein, nein, das weil3 man nicht. (Hicret II., S. 7)

HLF.: Also, die Stinden zihlen stirker, wenn du in Mekka warst? (Hicret IL., S. 7)

Ab.: Also soweit ich weil3, zihlen die Stinden stirker, nachdem man in Mekka gewesen ist. Weil
man dort ja direkt, sozusagen, an Gott betet. Was heilt direkt? Da ist man ja gleich an dem
Hauptpunkt. (Hicret I, S. 7)

Al: Ja, in Gottes Haus also. (Hicret I1., S. 7)

S.: Aber das kann man nicht wissen. Ob man das vorher macht und nachher auch — man kann
nicht wissen, ob das schlimmer ist. (Hicret I, S. 8)

Ab.: Aber es wird so gesagt. Es wird so gesagt. (Hicret 1L, S. 8)

Der Befragte Ah., aufgrund seines Alters und seiner Eloquenz mit gréBerer Verant-
wortung innerhalb von Jugendabteilung und Gemeinde, aber — und das wissen die
anderen — weniger ,gebildet in Sachen Islam, vertritt hier die Auffassung, dass ers-
tens vorber begangene Siinden nach der Pilgerreise weniger zihlten, zweitens aber
anschlieffend begangene Stinde umso mehr ins Gewicht fielen. Zwei andere Ge-
sprichsteilnehmer weisen sofort darauf hin, dass Siinde gleich Siinde sei, dass jeder
Muslim um das Alkoholverbot wisse. Und dieses Wissen habe man vor wie nach der
Pilgerfahrt. Ob — vor Gott — solche Stinden dann unterschiedlich gewichtet wirden,
koénne man nicht sagen. Dass die beiden ihre Positionen nicht vehementer vertraten,
hat sicher auch mit der Position .44.’s in der Gemeindehierarchie zu tun. — Ahnliche
Diskussionen fanden auch in anderen Interviews statt. Auch hier war der Bezugs-
punkt zunichst das Alter der Pilger. Hatte es oben gehei3en, dass in der Jugend zu
pilgern kiinftige Stinden anders gewichte, dass es deshalb, so wire zu schlieBen, bei-
nahe ,taktisch® unklug sei, als junger Mensch zu pilgern, so wird hier eine Verinde-

171

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

rung der Personlichkeit angenommen. Dann lautet die Frage: Kann ein junger Mus-
lim das wollen, verantworten und vor allem durchhalten, diese Anderung schon in
der Jugend anzustreben, ist der Glaube in der Jugend dafir stark genug?

Se: Ich glaube, das hingt nicht von Alter ab, sondern von der Stirke des Glaubens. Ich meine,
ich kenne sogar noch einige 20-J4hrige, die glauben besser an ihren Glauben, die stehen mehr zu
ihrer Religion, als ein 60-Jdhriger, der auch sagt, ,,ich bin Moslem®. Ich meine, der Unterschied
liegt nicht in dem Alter, sondern in dem festen Glauben. (Mevlana II., S. 22)

Sa.: Da ist dann erstmal die Stirke des Glaubens ausschlaggebend. Aber zweitens: okay, will man
tberhaupt seine eigene Lebensweise verindern, weil, wenn man da hinfihrt, da passiert was mit
einem. Schon von der Atmosphire her wird man total ’n ganz anderer Mensch, wenn man wie-
der hier ist. Da denkt man ganz anders. Und will man das iiberhaupt wahrhaben. Will man -
berhaupt ne Verdnderung in seinem Leben schon in frithen Jahren haben oder will man das erst
spater, diese Verinderung wahrnehmen. Das ist die Frage dann, das ist dann ein bisschen psy-
chisch bedingt. (Mevlana II., S. 22)

HIF.: Mir haben andere Jugendliche gesagt, wenn man in Mekka war, dann zihlen die Stinden
hinterher stirker. Ist das so? (Mevlana I, S. 22)

Sa.: Nein — gut — das stimmt eigentlich. So wie ich das kenne, passiert da irgendwas mit einem
Menschen, dann ist man praktisch 'n bac, wenn man wieder hier ist. Da hat man bestimmte
Verpflichtungen zu erfiillen. Du kannst dann nicht mehr so leben, wie du frither gelebt hast.
Einiges muss sich da dndern. Und wenn du vom Herzen da hingefahren bist, und du glaubst
jetzt von Herzen daran, ja, ich werd’ jetzt ein hacz, und wenn du hier bist, dann denk’ ich mal,
dass das dann ’n bisschen anders aussieht. (Mevlana I1., S. 22)

M.: Die Siinden zihlen nicht stirker, sondern man sollte dann keine Stinden mehr begehen,
wenn man im hac war. (Mevlana IL., S. 22)

Se.: Man soll was draus gelernt haben. (Mevlana II., S. 22)
M.: Dann sollte man keine Siinden begehen. Aber die zdhlen nicht stirker. (Mevlana II., S. 23)

Se: Ob man vorher Alkohol getrunken hat oder nachher Alkohol getrunken hat — Siinde ist
Stnde. (Mevlana II, S. 23)

M.: Man sollte es danach nicht tun, keine Siinden begehen. (Mevlana I1., S. 23)

Die Annahme, dass det haez hinterher nicht mehr so wie vorher leben kénne, bezieht
sich wohl auf den Status, den er wihrend seiner rituellen Handlungen als Teil der
Pilgerfahrt innehat: Vom ersten Umschreiten der Ka'ba (tirk.: Kdbe) tiber die Wande-
rung zum Berg Arafat und die symbolische Steinigung des Teufels in Mina, dem
Tieropfer und dem erneuten Umschreiten der Ka'ba nimlich befindet sich der Pilger
in einem ,,Weihezustand”, der allerdings mit dem anschlieBenden Scheren oder Stut-

172

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

zen des Haares abgeschlossen ist.2> Wenn (aus Deutschland) offensichtlich zuneh-
mend junge Muslime die Pilgerreise unternehmen, fithrt das zu einer neuen Sicht-
weise des Pilgers. Wer pilgern war hat nicht mehr gwei Meter Bart zu tragen, er muss
auch nicht linger besonders cwo/ auftreten; selbst eine wie auch immer verstandene
Reife wird weder vor noch nach der Pilgerfahrt verlangt, stattdessen gilt der Aufent-
halt in Mekka und den anderen heiligen Orten als bedeutendes Erlebnis, als etwas,
wobei man auch Spaf haben kann, das man wiederholen kann, im Falle des Befrag-
ten H. nach Méglichkeit zusammen mit einer Jugendgruppe, die den Aac eben vor-
rangig als Méglichkeit, Brudetlichkeit und Gemeinschaft — zzmet — zu etleben, be-
greift. Der Ehrentitel bacz wird dabei sicherlich ,entzaubert’. Zusammen mit der Tat-
sache, dass die Mekkareisen der Jingeren aus dem Familienvermégen, will sagen:
von den Eltern finanziert werden, zeigen sich hier wichtige Verinderungen der che-

dem traditionellen Muster.

HIF.: Glaubt ihr, dass sich an den Grundlagen des Islam, an den finf Pfeilern, das sich da was
dran dndert, dadurch dass man hier in so 'ner christlichen Umgebung lebt? (Fatih II., S. 17)

[Eiénbellig, dutcheinander: Ablehnung] A.: Das ist festgeschrieben im Qur'an, und das kann man
auch nicht andern. (Fatih I, S. 17)

HIF.: Mir hat mal jemand gesagt, wenn man heutzutage den bar macht, das ist ja wie Massen-
tourismus, manche Leute machten das nur um anzugeben — (Fatih 11, S. 17)

[Unruhe, Ablehnung] A.: Nein! (Fatih 11., S. 17)
F.: Um anzugeben nicht, nein! (Fatih I1., S. 17)

HILF.: Das hat mir jemand gesagt. Das ist nicht meine Meinung. Der hat gesagt, dass es nicht
mehr so wichtig ist, dass man das heutzutage macht — (Fatih 11., S. 17)

A.: — nein, nein, ¢z Mal. Einmal muss jeder. (Fatih 11., S. 17)
F.: Einmal ist Pflicht. (Fatih II., S. 17)
A.: Es gibt viele, die drei, vier, finf, sechsmal — (Fatih I1., S. 17)

HILF.: — aber da kénnte man ja auch sagen: wenn sie das Bedirfnis danach haben — warum
nicht? Kann ja jeder — (Fatih 11., S. 17)

A.: Einmal ist Pflicht. Und beim ersten Mal, glaub’ ich, da sind auch alle #chtig dabei. (Fatih IL.,
S.17)

F.: Es gibt auch welche, die da hinfahren, nur um, was weil3 ich jetzt, was zu kaufen und dann
hier wieder zu verkaufen. Das hab’ ich auch schon mal gehért. (Fatih I1., S. 17)

203 Vgl. Mertek (1997: 87f.).

173

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

HIF.: Wie, was, so Souvenirs? (Fatih II., S. 17)

F.: Ja. Irgend so was bringen die da mit. (Fatih II., S. 18)

Der Vergleich mit dem westlichen Massentourismus wird vehement zuriickgewiesen.
Bleibt die Frage, was Menschen dazu bringt, die Pilgerreise, die mit nicht wenigen
Strapazen verbunden ist, wiederholt zu unternehmen. Der ,Souvenierhandel, von
dem die Befragten hier berichten, kann ja wohl kaum eine Erklirung bieten. Eher
schon stellt er eine Nihe zur christlichen Wallfahrt her, die in Vergangenheit und
Gegenwart stets auch einen nicht zu unterschitzenden 6konomischen Aspekt nicht
zuletzt fir die betreffenden Regionen hat(te).2* Zusammen mit der oben zitierten
AuBerung, ich kann da, wenn ich will, noch mal hingehen, nnd jet3t fabr’ ich da ans Spaf§ hin,
mit der Méglichkeit, in jungen Jahren zu pilgern und mit dem sich dariiber verin-
dernden Status des Pilgers in Gemeinde und Gemeinschaft, deutet sich doch ein
wesentlicher Wandel des Pfeilers der bar an: Das einmalige, fast schon das Leben
beschlieBende Erlebnis der Pilgerreise wird wiederholbar und ist nicht linger der
Lebenshohepunkt, das zentrale Ziel der Glaubigen. Trotzdem wird diese Entwick-
lung, genau wie entsprechende der anderen vier Sdulen des Islam, nur selten als eine
tatsdchliche 1 erdnderung begtiffen. Die Verpflichtung an sich bleibt in ihrem Charakter
unverindert, auch wenn sich die Praxis, ihre Verrichtung, unter anderen Bedingun-

gen abspielt.

Se: Ich mein’, wichtig ist es schon, aber es gibt bestimmt Leute, die, was weil3 ich, vielleicht als
Utlaub da hin gehen, oder irgendwas anderes. Es muss aber im Innern sein. Ja, ich weil ja nicht,
mit welchem Hintergedanken die da hingehen, aber es gibt bestimmt solche Leute, die da nur als
show hingehen, aber es gibt bestimmt auch Leute, die das wegen ihrem Glauben, wegen ihrer
Religion tun. (Mevlana IL, S. 21)

M.: Das muss dann auch die ganze Mehrzahl sein. (Mevlana 11., S. 21)

Hinzuzufligen ist noch, dass sich, wie in vielen Interviewabschnitten, auch am Bei-
spiel des hac immer wieder Méglichkeiten fiir die Befragten fanden, den Interviewer
zum Islam ,einzuladen‘. Solche ,Einladungen® wurden immer wieder, teils eher ritu-
ell-formelhaft, mit weniger grofBen Erwartungen an mdgliche Folgen, teils auch ve-
hementer ausgesprochen. Die folgende Sequenz gibt eine Variante wieder:

HILF: Eine Frage hab’ ich noch an dich: Bist du ein Aac? (Yunus-Emre, S. 36)
H.: Ah —ich glaub’ dieses Jahr. (Yunus-Emre, S. 36)

HLF.: Dieses Jahr? Dann trigst du deinen Bart schon im voraus? (Yunus-Emre, S. 36)

204 Stellvertretend fiir etliche Belege: R. Habermas (1991: 99).

174

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

H.: Nein, das ist jetzt nicht wegen hacz, sondern dass ist, weil unser Prophet auch einen Bart
hatte. Deswegen trag’ ich den. S#nnef’> nennt man das. — Der war linger, aber ich hab’ den ab-
geschnitten, weil bei der Arbeit wird der immer sehr dreckig — (Yunus-Emre, S. 36)

HIF.: — ja, bei den Stahlwerken ist das schwierig — (Yunus-Emre, S. 36)

H.: —ja. Und, ich sag’ mal, den werd’ ich auch immer lassen — insdallah — (Yunus-Emre, S. 30)
HIF.: [zu H.] — aber du planst das fir nichstes Jahr? (Yunus-Emre, S. 36)

H.: Ja. (Yunus-Emre, S. 36)

HILF: Fihrst du von hier aus? Ich hab’ im Café ’n Aushang gesehen. (Yunus-Emre, S. 36)

H.: Nee, nicht von hier, sondern von Dortmund aus. Da ist so’n Verein206, und der wird fahren.
Das ist auch glinstiger und besser, glaub’ ich. (Yunus-Emre, S. 37)

HIF.: Viel Glick und gutes Gelingen! (Yunus-Emre, S. 37)

H.: Danke. Hoffentlich kommst du auch irgendwann noch mal! (Yunus-Emre, S. 37)
HILF.: Nach Mekka? (Yunus-Emre, S. 37)

H.: Ja? Oder nicht? (Yunus-Emre, S. 37)

HLF.: [lachend] Das datf ich ja nicht als Christ. (Yunus-Emre, S. 37)

H.: Aber als Moslem! (Yunus-Emre, S. 37)

Die charmante Einladung, Mekka zu besuchen, ist dennoch mehr als ein beildufiger
Bekehrungsversuch: Nicht-Muslimen ist der Besuch der heiligen Stitten untersagt.2””

Analog zu den Verinderungen, die fiir den Aac beschrieben wurden, zeigen sich auch
Anderungen, die den zekdr, die Almosensteuer, betreffen.2’8 Naturgemil sind Ju-
gendliche von dieser Pflicht ausgenommen, so lange sie iiber kein anderes Einkom-
men verfiigen. Immerhin wissen sie aber, dass sich die Praxis des gekdr in der Migra-

205 Siinnet:: Sunna; Weg, Gewohnheit des Propheten, zweitwichtigste (Rechts-) Quelle des Islam.

206 Spiter wurde mir von anderer Seite zugetragen, dass der Befragte Mitglied eines in Dortmund
residierenden islamischen Ordens sei. Ob er seine Pilgerreise dariiber organisiert, wurde nicht
deutlich. Auch sonst hat sich der Befragte an keiner Stelle tiber seine Ordensmitgliedschaft ge-
aulert.

207 Ahnliche, eher rhetorische Einladungen zum Islam wurden auch in anderen Zusammenhingen
ausgesprochen. So hief3 es am Rande eines Interviews, wenn der Interviewer mehr tber den Is-
lam erfahren wolle, mége er doch eine Muslima heiraten. Fir sich genommen stellt das noch
keinen Bekehrungsversuch dar; wenn man sich aber vergegenwirtigt, dass es muslimischen
Frauen untersagt ist, einen Nicht-Muslimen zu heiraten, deutet sich der eigentliche Kern einer
solchen Aufforderung an.

208 Siehe auch: Frese/Hannemann (1995: 28f.).

175

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

tion verdndert hat: zunchmend spenden Muslime an spezielle Hilfsorganisationen.
Die IGMG bringt dariiber hinaus jedes Jahr stattliche Betrige fiir ihrer Meinung
nach wegen ihres Glaubens bedrohte und bedringte Muslime auf, in den vergange-
nen Jahren beispielsweise fir bosnische, albanische oder tschetschenische Muslime —
auch fiir deren organisierten, militdrischen ,Widerstand*. Ahnliche Verinderungen

zeigten sich in den letzten Jahren fiir die Praxis des &urban.2

HILF.: Und bei den anderen Pfeilern — das Gebet ist das Gebet, und das Bekenntnis ist das Be-
kenntnis. Da kann man nix dran andern. Aber wie ist das mit der Almosensteuer? Das ist doch
hier anders als in einem islamischen Land? (Fatih II., S. 18)

A.: [lacht] Ich bezahl’ keine Almosensteuer. (Fatih I1., S. 18)

HLF.: [lachend] Ja, du nicht. In der Tiirkei, hab’ ich zumindest gehért, ist es hiufig so, dass man
erst mal in seiner Umgebung guckt, ob da jemand Not leidet, in der Verwandtschaft oder im
Dortf — (Fatih 1L, S. 18)

A.: —ach so, ja. Das ist so. (Fatih IL., S. 18)

HLF.: Und hier? Wer hat denn jemand in seiner Umgebung, der Not leidet? (Fatih 11., S. 18)

A.: In Deutschland nicht. Das Geld, was hier gesammelt wird, wird hier gesammelt in der Mo-
schee, ih, ich weil} jetzt nicht, wie das jetzt ist, in den Gemeinden, ob die das einzeln machen,
oder alle zusammen. Und dann wird das Geld dann eben nach Athiopien, wenn dort Hungetlei-
dende sind, oder nach Bosnien [geschickt; HLF]. Das gibt’s auch. Wo eben die Leidenden sind.
(Fatih 1L, S. 18)

HILF.: Das ist aber ein Unterschied, ob man das jemandem gibt, mit dem man in ’ner direkten
Beziehung steht — (Fatih 1L, S. 18)

A.: [zweifelnd] — ja — (Fatih 11, S. 18)
HLF.: — oder ob du das eben ciner Organisation gibst. (Fatih I, S. 18)

A.: Das ist eigentlich egal. Also fiir mich ist das egal. (Fatih II., S. 18)

Wiederum wird die eingetretene Verdnderung nicht als eine solche bewertet, obwohl
die neue Praxis doch deutlich von der friheren abweicht. Dahinter scheint insgesamt
eine unausgesprochene Abneigung zu stehen, der Verdnderung von Religion, des
scheinbar seiner Natur nach Unveridnderlichen, einen Ausdruck zu geben, selbst

209  Kurban: Opfer, kurban bayramr: Opferfest am 10. Tag des Monats Zilhicce. Einer der wichtigsten
islamischen Festtage. Die Praxis, dass das Familienoberhaupt personlich das Opfer, die
Schichtung des Opfertieres vollzieht und, wie es in der Turkei durchaus noch iblich ist, an
(irmere) Verwandte und Nachbarn verteilt, ist nicht zuletzt wegen deutscher Tierschutzbe-
stimmungen in den Hintergrund getreten. Stattdessen gibt es gegenwiirtig grofle, z.T. zentral
organisierte Spendenkampagnen wie die oben beschriebene der IGMG.

176

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

wenn, wie in der folgenden Sequenz, die neue Praxis von den Jugendlichen selbst
getragen und auch begriif3t wird.

HLF.: Zu kurban — in diesem Jahr hat ja die Fatih) Camii mit der islamischen Féderation das Op-
ter in Bremen unter Bedirftigen verteilt. Ich habe in der Zeitung gelesen, dass es da so ’ne
Sammlung gegeben hat fiir bediirftige Familien in Bremen — (Fatih II., S. 19)

A.: — ach ja, da war ich dabei. Also, wir hatten eine Tonne Fleisch, da hatten wir n Lastwagen,
und dann sind wir mit, ich weil3 jetzt nicht, der Senatorin fiir irgendwas, sind wir dann losgefah-
ren und dann haben wir fur das Frauenhaus und andere Hiuser fur die Armen, da haben wir
dann immer Fleisch gespendet. Das lief ganz gut ab. Die Senatorin?!® war auch in dem Wagen,
wo ich war, und das war ganz gut [lachend]. Und da haben wir den ganzen Tag gefragt, um das
Ganze zu verteilen. (Fatih 11, S. 19)

Wie bei den Verdnderungen, die fir den bac beschrieben wurden, handelt es sich
auch hier um neue, den sozialen und Skonomischen Bedingungen der Migration
angepasste Formen von religiéser Praxis; wiederum wird die Verdnderung anschei-
nend nicht zur Kenntnis genommen, weil vom Islam, in der Migrationssituation zu-
mal, erwartet wird, dass er sich gerade nicht dndere.2!!

4.3.1.1 Ein mdnnlicher Blick anf das richtige Leben der Franen

Ein anderes Feld fiir das Rechttun, fir das neue Ausleben des Islam, ist die réch-
#ige Bekleidung insbesondere der Frauen. Zwar gehort sie ihrem Wesen nach nicht zu
den unmittelbaren Pflichten des Islam und in der Tat zeigen sich in der Praxis sehr
unterschiedliche Auffassungen dessen, was als geboten verstanden wird, aber den
interviewten mdnniichen Jugendlichen bzw. jungen Mdnnern war das Bedecktsein22 der

210 In Bremen war die Aktion mit der Sozialsenatorin abgesprochen. In Zusammenarbeit mit der
entsprechenden Behérde hat die Islamische Foderation Bremen (IFB) 1000 Kilogramm Fleisch
an Bediirftige verteilt. Darliber war es innerhalb der regierenden groen Koalition zu Unstim-
migkeiten gekommen, weil das Innenressort die IFB, anders als Sozialbeh6rde und Auslinder-
beauftragte, als ,fundamentalistische‘ und ,extremistische* Organisation begreift, die ,sich mit
karitativen Aktionen nur salonfihig® machen wolle. (Weser-Kurier Nr. 76, 31.03.99: 22) Wie
auch immer man die IFB bewerten mag — sicher ist, dass derlei medien- und 6ffentlichkeits-
wirksame Aktionen ihr hochwillkommen sind.

211 ,,Die Auffassung, dass Religionen sich verdndern, ist an sich bereits fast eine Hiresie. Denn was
ist Glaube anderes als ein Festhalten am Ewigen, Gottesverchrung anderes als eine Verherrli-
chung des Immerwihrenden? Gab es jemals irgendeine Religion [...], die ihre Anliegen als vorii-
bergehende, ihre Wahrheiten als vergingliche, ihre Forderungen als bedingte ansah? Dennoch
besteht kein Zweifel, dass Religionen sich verindern, und ein jeder, der auch nur ein paar Ge-
schichtskenntnisse oder ein Gespiir fiir die Weltldufe besitzt — sei er nun religiés oder nicht —,
weil3, dass sie sich verdndert haben, und geht davon aus, dass sie sich verindern werden. |[...]
wieso ist eine Institution, die ihrem Wesen nach den bestindigen Momenten im Leben gewid-
met ist, ein solch herausragendes Beispiel fiir alles Unbestindige in ihm? Nichts verdndert sich
offenbar so wie das Unverdndetliche® (Geertz 1991: 88).

212 Die interviewten Jugendlichen benutzen nur selten die Begriffe ,verschleiert® oder ,Schleier’; sie
sprechen in aller Regel von ,bedeckt’ oder dem ,Kopftuch®. Oriinmek ist wohl angemessener mit
,sich bedecken® als sich verschleiern® zu iibersetzen. Vgl. dazu Pusch (1999: 147, Anm. 2): Die
Autorin weist den Begriff ,verschleiern® aus zwei Griinden zuriick: Erstens handele es sich bei

177

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Frauen hdufig hoch willkommen, um das richtige Ausleben, den richtigen Lebensstil
zu erldutern und zu demonstrieren. Das zeigt einmal mehr, dass die Debatte um das
Tragen des Kopftuchs lingst nicht nur Frauen und Midchen betrifft, sondern auch
fir méinnliche Muslime zu einem zentralen (politischen) Symbol fiir das ,richtige
Leben® als Praxis des Islam geworden ist.21> Hiufig, wenn in den Interviews von Re-
ligionsfreiheit, Meinungsfreiheit, aber auch Integration die Rede war, wurde das
Kopftuch thematisiert, wurde es geradezu als Barometer fiir (religiése) Freiheit und
Toleranz angefithrt. Der Mut der Frauen und Midchen, sich hier, in einer nicht-
islamischen, sikularen und oftmals religionskritischen Umgebung zu bedecken, wird
als ein Beweis fiir erfolgreiche Integration muslimischer Zuwanderer bewertet.

H.: Wenn es eine Akzeptanz [der gesellschaftlichen Mehrheit; HLF] gibt, wenn es eine Tendenz
gibt, dass Midchen mehr Kopftiicher tragen, dann ist es eher — fiir mich als Moslem sag’ ich das
sowieso — aber wenn man seinen gesunden Menschenverstand einschaltet, dann ist das ja eher
positiv zu bewerten. Der Grund, warum die Médchen frither kein Kopftuch in den Schulen
getragen haben, dem muss man auf den Grund gehen, warum haben sie’s denn nicht getan? Sie
mussten das jal?'* Von den Eltern wurden sie sogar dazu ermutigt. Wie zum Beispiel meine
Schwester. Aber sie haben sich gestriubt und haben gesagt, ,,nein, ich mach’ das nicht*. Das
waren mehr die Hemmungen vor der Gesellschaft und vor den Freunden in der Schule, vor den
Lehrern, als tiberhaupt ihr Eigenes — als ihr Wunsch, den Glauben auszuleben. Wenn man wirk-
lich an etwas glaubt — man méchte es ausleben, aber man hat Hemmungen, man schimt sich.
Da tut die Gesellschaft einem nicht gut. Oder da geht die Gesellschaft mit der Person nicht
richtig um. Wenn aber jetzt die Akzeptanz, wenn die Tendenz dazu da ist, dass die Madchen
tatsdchlich, wie sie es auch wollen, das Kopftuch tragen, dann hei3t das ja nur, dass sie sich von
der Gesellschaft nicht mehr so bedroht, abgestoen oder verfolgt fihlen. Ich kenn’ das zum
Beispiel von meiner Schwester. Sie hat’s mit neunzehn oder so aufgelegt. Das war nur die eine
Frage: die Schule. ,,Wie soll ich denn da hin? Wie soll ich mich denn da zeigen? Das geht gar
nicht“. (Hicret I., S. 19)

HLF.: Obwohl mir auffallt, dass ich in letzter Zeit immer mehr Schiilerinnen sehe, die das ma-
chen. (Hicret I, S. 19)

H.: So! Und meine Schwester, ich habe ecine jiingere Schwester, die hat das viel friher gemacht.
Einfach darum, weil sie sich freier fihlt wahrscheinlich, weil sie sich nicht von ihren Freundin-
nen — 4h — bedringen lisst. Sie kann argumentieren. Oder sie kann — das ist gang wichtig — sie
kann die Sprache. Sie kann sich wehren. Sie kann erzihlen, ,,ich mach das deswegen, aus diesem
Grunde®. Und, ich weil3 nicht, ich hab’ schon gehért, dass Midchen von den Lehrern ermutigt
werden, das Kopftuch abzulegen, bei meiner Schwester auch. Aber ich glaube, dass die Lehrer
sich nicht im Klaren sind, dass sie damit ihren demokratischen Glauben verlassen, wenn sie

dem besagten Kleidungsstiick um ein Kopftuch und keinen Schleier, zweitens wirden ,,die
Begriffe ,verschleiert’ und ,verhiillt® eine orientalistische [man méchte korrigieren: orientalisieren-
de; HLF] Vorstellung von den Kopftuchtrigerinnen suggerieren®.

213 Dass es analoge Bekleidungsvorschriften fur Minner gibt und dass ebenso von Minnern ein
bestimmtes Verhalten gegentiber Frauen gefordert wird, kam dagegen kaum zur Sprache. Vgl.
dazu die Kritik Bilgins (2000: 154).

214 Die Aussage, sie mussten das ja!, steht fiir eine unmissverstindliche Interpretation der Kleiderre-

gel.

178

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

jemanden ermutigen, etwas zu tun, woran er nicht glaubt. Dieses Kopftuch ist fir eine Frau bre
Freiheit, auf ihre Weise. Ich hab’ oft gehért, ,,befreit die Frau von ihren Kopftiichern®. Das ist
der Standpunkt eines Deutschen, der vielleicht nichts davon weill. Aber fiir eine Muslima ist das,
wenn zhr das Kopftuch genommen wird, dann wire sie in ihrer Freiheit zatsichlich eingeschrinkt.
Das wire gleichbedeutend — das ist nicht, ,,befreit die Frau vom Kopftuch®, sondern ,,verwehrt
ihr das Kopftuch® — mit einem Verbot, etwas frei zu tun. Und das [lacht] ist cher ein Verbot als
Freiheit, wiirde ich sagen. (Hicret L., S. 19£.)

Wie sich die Praxis der unmittelbaren Regeln bezogen auf gesellschaftliche und (po-
litisch-)historische Prozesse dndert, so dndert sich gleichfalls die Bedeutung, die dem
Kopftuch zugesprochen wird. Die neue Praxis wird von einer Befragtengruppe unter
den (im Interviewleitfaden vorgegeben) Begriff ,Re-Islamisierung® subsumiert.2ts

O.A.: Zum Beispiel das Kopftuch in der Tiirkei, das ist zur Zeit so: die Frauen haben friiher das
Kopftuch von unten einfach nur so zugeschniirt [zeigt, wie der Knoten unter dem Kinn gebun-
den wurde], ja? Aber Sinn des Kopftuchs ist es ja, sich zu bedecken. Aber so, wie die ihr Kopf-
tuch gebunden haben? Wenn ich zum Beispiel alte Fotos von meinen Eltern sche, waren die
Haare nur bis zur Hilfte bedeckt. Das war ein Kopftuch fiir die. Die dachten dadurch sie leben
den Islam aus. So, und jetzt, die neue Generation, die jungen Midchen, die haben das Kopftuch
nicht so getragen, wie die Eltern das getragen haben, sondern die haben nachgelesen, ,,warum
muss ich denn Kopftuch tragen“? Und dann haben die plétzlich gesehen, da ist sogar eine Be-
schreibung, ,,wie trage ich Kopftuch?*. Also, Kopftuch soll etwas bezwecken, soll gewisse Sa-
chen verdecken, also wenn ich das Kopftuch so trage [zeigt den Knoten unter dem Kinn|, dann
verdeckt es nicht. Also ist es nicht Sinn der Sache, also muss ich das Kopftuch so tragen [zeigt
wie das Tuch angelegt wird, so dass die Haare und der Hals bedeckt sind]. Und das wiirde 7ch
unter Re-Islamisierung verstehen, dass dann wirklich angefangen wird, den Islam wieder zu le-
ben, auszuleben. (Eytup-Sultan, S. 91f))

Wiederum ist es so, dass zur Frage der ,richtigen® Bedeckung auf die Quellen2¢ ver-
wiesen wird. Gegentiber der (tirkischen) Tradition stellt das einen Bruch da. Und
obwohl das Kopftuch — in Deutschland und erst recht in der Ttrkei2!” — auch Symbol

215 Die Mehrheit der anderen Befragten lehnt diesen Begriff allerdings ab. Diejenigen, die ihn -
berhaupt kannten, bezeichneten ihn hiufiger als Erfindung der (westlichen) Medien.

216 Als gur'anische Quellen werden zur Frage der Bedeckung im Allgemeinen die Suren 24, 31 und
33, 59 angegeben. Beider Suren Inhalt regelt indes nicht genau die Bekleidungsvorschriften.
Wenn etwa Mertek (1997: 200) den tiirkischen Ausdruck sefriavret mit ,,Bedecken der Schamteile
(bei Frauen des ganzen Kérpers auller Gesicht, Hinden und Fiflen, bei Midnnern vom Bauch-
nabel bis zu den Knien)“ Gbersetzt, kann er dabei kaum auf die gur'anischen Quellen zuriickgrei-
fen. Die Jugendlichen nehmen entweder diese Uneindeutigkeiten nicht wahr, oder sie speisen
ihr Wissen aus anderen Quellen. Eine zeitgemiBie — weibliche — Erwigung zur Bedeckung lie-
fert die turkische Theologin Beyza Bilgin (2000) in dem Aufsatz ,Frauen in der islamischen
Kultur®: Sie kritisiert, dass in den Fikih-Blichern [einseitig; HLF| der Mann als Mittelpunkt ge-
sehen wird” und die unreflektierte Ubernahme , nicht-islamischer Kulturen® und erkennt den-
noch im Kopftuch ein zum Teil richtiges ,,politisches Mittel“. Den ganzen Fragenkomplex er-
klart sie zur Sache der einzelnen Muslime, keinesfalls aber zu der des Staates (vgl. Bilgin, 2000:
151£E).

217 Die Kritik an gegenwirtigen innertiirkischen Auseinandersetzungen wurde in Abschnitt 4.2 dar-
gestellt.

179

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

eines politischen Kampfes ist, heilit es im Verlauf der Sequenz, dass die ganzen politi-
schen Ausnutzungen vom Islam durch die neue Praxis, bei der es erneut um das ,richtige
Leben® geht, zuriickgewiesen werden.

0.A.: Also in der Tiirkei ist das zur Zeit so, wenn du das Kopftuch so trigst, wie frither, dann
ist das *n normales Kopftuch — das ist erlaubt — und wenn du so trigst, wie es eigentlich getragen
werden sollte, dann ist es ein politisches Symbol. Eigentlich so schwachsinnig. Und wenn das
mit Re-Islamisierung gemeint ist, dass man wieder anfingt, den Islam wirklich so zu leben, wie
er sein sollte, dann glaube ich auch, dass diese ganzen politischen Ausnutzungen vom Islam,
nicht mehr méglich sind. Weil ich lauf” doch nicht jemandem hinterher, der mir den Himmel auf
Erden verspricht, wenn das gar nicht so im Qur'an steht. (Eytip-Sultan, S. 92)

Einziger akzeptierter Maf3stab ist auch hier der Qur'an. Natiirlich handelt es sich um
ein Paradoxon, wenn politische Perspektiven — hier: einem den Himmel auf Erden ver-
sprechen — von einem (nur vermeintlich) gur'anischen Standpunkt aus tatsichlich poli-
tisch kritisiert werden. Wenn, wie in der Tirkei, die Bedeckung der Frauen tberaus
hoch politisiert ist, kann man kaum fiir sich in Anspruch nehmen, sich frei von die-
sem Kontext dafiir oder dagegen zu entscheiden!

Keiner der befragten Jugendlichen lehnt es grundsitzlich ab, dass Midchen und
Frauen sich bedecken, im Gegenteil, sie befiirworten dies durchweg und bestitigen
ausdriicklich die gemeinhin fir die Bedeckung angefiihrten Griinde. Unterschiede
zeigen sich jedoch in der Art und Weise, wie den Frauen die Bedeckung angetragen
wird bzw. wie auf die Entscheidung einer Frau oder eines Médchen, sich nicht zu
bedecken, reagiert und uw.U. Einfluss genommen wird. Die meisten wiinschen sich
so, dass ihre Schwestern, ihre Verlobten oder Ehefrauen?® und — zukiinftigen —
Tochter sich bedecken, lehnen aber Zwangsmittel aus den gleichen Griinden ab, wie

218 So gab es im Anschluss an ein Interview, nach dem Ende des Tonbandmitschnitts, eine heftige
Diskussion unter den Teilnehmern. Einer von ihnen hatte, als insgesamt meine Fragen und der
Interviewverlauf besprochen wurde, zu mir gesagt: ,,Du hittest die mal fragen sollen, warum sie
alle davon traumen, sich spiter ein Midchen aus der Tirkei zu holen!” Meine Riickfrage vor-
wegnehmend sagte er weiter: ,,Die traumen a/le von einem reinen Midchen aus der Turkei.* Und
dann, an die anderen Teilnehmer gewandt: ,,Haltet ihr etwa eure Schwestern nicht fiir rein, weil
sie hier aufgewachsen sind? Wollt ihr etwa sagen, dass meine Schwester nicht rein ist?* Dariiber
entspann sich eine lingere Diskussion. Von den anderen Jugendlichen wurden u.a. schidigende
Einfliisse des Lebens in Deutschland auf Madchen genannt. Doch der erste warf den anderen,
aber auch verallgemeinert: vielen Jugendlichen vor, ihnen wiirde es nur darum gehen, cine
moglichst bequeme Frau zu heiraten, die wenig Widerworte gibt, frag- und klaglos Haus und
Kinder versorgt, und die Dominanz ihres Mannes fir selbstverstindlich hilt. — Eine Befragung
tirkischer Jugendlicher in Berlin (Auslinderbeauftragte des Senats 1997: 8) ergab, dass 50,9 %
der jungen Minner, aber nur 19,6 % der gleichaltrigen Frauen mit Partnern verheiratet sind, die
vor der Ehe in der Tirkei gelebt hatten. ,,Auffillig ist der Unterschied zwischen Méinnern und
Frauen. Die Ehepartner der tirkischen Frauen lebten zu 80 % vor der Ehe in Deutschland,
wihrend sich die Ehepartner der tirkischen Manner nur zu 46 % vor der Ehe in Deutschland
aufhielten” (ebd.). Daraus ist zu schlieBen, dass die Sozialisation in Deutschland im Hinblick
auf potentielle Ehepartner von Frauen und Minnern je unterschiedlich als bei der Partnerwahl
zu berticksichtigender Vor- bzw. Nachteil bewertet wird.

180

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

sie insgesamt fiir die religiése Sphire abgelehnt werden. Nur in einem Fall hat es
eine lingere Auseinandersetzung zwischen einem Interviewpartner und seiner Ehe-
frau gegeben, die fiir die Untersuchung deshalb so aufschlussreich ist, weil ich einet-
seits die Aussagen des jungen Mannes dokumentieren konnte und andererseits tiber
(vertrauliche) Informationen aus dem engeren Freundeskreis verfiige, die von einer
Bezichungskrise, die fast zur Trennung gefiihrt hitte, berichten. Dass diese ,Infor-
manten‘ die Zwangsmittel des Ehemannes ablehnten und sich dennoch als Schlich-
ter zur Verfiigung stellten, weist auf die Komplexitit des Konflikts. Die Ehe konnte
(vorerst?) gerettet werden, und die an der ,Rettung® beteiligten Freunde des Paares
zeigen dariiber auch Genugtuung; trotzdem heilt es einhellig: soweit hdtte er nicht geben
diirfen. Im Interview wurde der Konflikt um das Kopftuch von dem Betroffenen —
das interessiert dich vielleicht — bereitwillig dargestellt. Vorausschickend muss gesagt
werden, dass der Befragte seine heutige Frau kennen lernte, als beide noch ein ande-
res Leben fihrten. Fir ihn bedeutete dieses andere Leben zum Beispiel (sexuellen)
Kontakt zu Frauen, Genuss von Alkohol, Besuch von ,zweifelhaften Orten® wie
Discotheken etc. Lachend erzihlte er mir, dass er seine Frau auf dem Bremer Frei-
markt?l? kennen gelernt habe. Sein Bewusstseinswandel hin zu einem islamischen
Lebensstil vollzog sich erst nach diesem Kennenlernen. Und auch seine spitere Frau
pflegte zu dieser Zeit einen Lebensstil, der es ihr erlaubte, aus heutiger Sicht Orte,
wie den besagten Freimarkt aufzusuchen. Der Befragte?0 beschreibt das mit den

Worten, bevor wir gebeiratet haben, war sie offen.
HILF.: Ist deine Frau strenggldubige Muslima?

Befragter: Die betet fiinfmal am Tag. Wie ich. Bevor wir geheiratet haben, war sie offen. Das
interessiert dich vielleicht? Ich hab’ gesagt, hor’ mal zu, du bist jetzt meine Ehre, du bist meine
Frau, du lebst mit mir zusammen, bedeck’ dich bitte. Sie: ah, dies und das, ich arbeite und so.
Ich hab’ gesagt: nimm das nicht als Grund. Du sollst das zuerst fiir Alab tun und dann fiir
mich, weil ich da ein Recht drauf habe. Warum, wieso, weshalb? Weil du deine schone Seite nur
mir zeigen sollst. Ich hab’ das nicht gerne, wenn deine Schonheit jemand anderes betrachtet.
Ansonsten kann ich niemals eine Schénheit an dir finden.

Dass die Frau sich nicht wirklich freiwillig fiir das Kopftuch entscheidet, wird hier
schon deutlich; ihre Vorbehalte stehen, so stellt es jedenfalls der Befragte dar, we-
sentlich im Zusammenhang mit ihrer Berufstitigkeit: Als Helferin einer Arztpraxis
war es ihr unangenehm, von einen Tag zum anderen plotzlich bedeckt zu arbeiten.
Die Aussage des Befragten, er konne keine Schonheit an seiner Frau finden, wenn
auch andere (Mdnner) die betrachteten, zeigt die Brisanz des Konflikts, und mit wel-
chen Mitteln er ausgetragen wurde. Der Befragte sah, neben dem Durchsetzen sei-

219 Volksfest, vielleicht mit dem Miinchener Oktoberfest zu vergleichen.

220 Um dessen Privatsphire zu schiitzen, ist dieser Interviewauszug ausnahmsweise konsequenter
anonymisiert. Zusitzlich wurde auf die Nennung der Gemeinde und der Seitenzahlen des
Transkripts verzichtet.

181

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

nes Interesses und seines — wie auch immer verstandenen — Rechts, seine Aufgabe
vor allem darin, der Ehefrau an ihrer Arbeitsstelle die Bahnen zu ebnen, d.h. poten-
ticllen Widerspruch, etwa des Arbeitgebers, zu beschwichtigen. Dass der betreffende
Arzt zwar an den Darwinismus glaubte, aber doch kein vollig Unglaubiger war, sondern
auch an Gott, an eine Macht glaubte, erleichterte aus der Sicht des Befragten die Aus-

einandersetzung mit ihm.

HIF.: Hat sie Probleme auf der Arbeit gehabt damit?

Befragter: Ich bin fur sie zu dem Arzt hingegangen, und der glaubt an Gott, der glaubt an eine
Macht, der glaubt aber auch, dass die Menschen vom Affen abstammen [Es folgt ein lingerer
Exkurs tiber die scheinbare Widersprichlichkeit der Evolutionstheorie Darwins].

HILF.: Nee, sag’ mal, das mit dem Chef deiner Frau war kein Problem?

Befragter: Ja, der sagt, wir leben in Deutschland. Das war ein junger Kerl, also dreiflig, dreiund-
dreiBlig. Und der hat Verstindnis. Wir haben auch einen guten Dialog gehabt, sind auch ab und
zu mal ausgegangen, zu uns, zusammen Freimarkt oder was auch immer, bei uns gegessen. Wir
haben zusammen woanders gegessen, beim Griechen gegessen oder beim Italiener gegessen,
nicht? Solche Kontakte hatten wir gehabt. Momentan haben wir die Zeit leider nicht dazu. Er
arbeitet auch hart. Und mit dem Arzt hab ich gelabert, ,,hét’n Sie mal zul“ — ich hab’ auch
reichlich an Gott gebetet, ich hab’ wirklich sehr viel gebetet, und Gott hat mir meinen Wunsch
in Erfillung gebracht — ich hab’ gesagt in einer schénen Stimme, im freundlichen Ton, so und
so, ,,wir heiraten bald, ich bin Moslem, Sie wissen ja*“ — wir haben auch viel tiber den Islam ge-
redet. Und er hat auch viele Vorteile selber anerkannt. Dass wir die Propheten akzeptieren und
auch Jesus und so weiter und so fort. Er hat an Affenabstammung und so weiter und so fort
geglaubt, nicht, so was. Aber er hat gesagt, ,,ich habe cinen Respekt, es herrscht in Deutschland
Glaubensfreiheit, ich kann nichts dazu sagen®. Er hat mich nur gefragt, ,,zwingst du deine Frau
dazu?“ — Ich: ,,Nein! Sie mochte das, ich weil3 das. Ich weil3 das*.

HLF.: Und wie geht’s ihr jetzt damit, dass sie bedeckt ist?

Befragter: Sie sagt, ,,wieso hab’ ich mich nicht frither bedeckt?*. Die erste Zeit war schr schwer
fiir sie, denn sie hat sich immer so beobachtet gefiihlt. Das ist ja schwer. Und nach ’ner Zeit hat
sie wirklich gesehen, wer die wahren Freunde von ihr sind und wer nicht. In ihrem eigenen
Freundeskreis. Und sie hat dann vieles, was man durch diese Augen nicht sechen kann, wenn
man offenhaarig ist, hat sie ganz anders gesehen, mit ihren Augen, als sie zugedeckt worden
ist.221

HLF.: Das glaube ich.

Befragter: So. Und dann hat er [der Arbeitgeber; HLF] gesagt, ,,cigentlich méchte ich sie so schen,
wie ich sie kennen gelernt habe®. Verstehen Sie, er hatte zwei Meinungen. Er hat Respekt, aber
cigentlich méchte er das so haben, wie er sie kennen gelernt hat. Aber sz dndert sich ja nicht!
Aber hitte er zu mir gesagt, ,,nein, akzeptiet’ ich nicht®, dann wir’ ich ja nicht so bléd, dass sie
ihre Ausbildung abbricht. Dann wiirde ich ein Jahr warten und sagen, ,,mach’ deine Ausbildung,
und wenn du deine Ausbildung hast, wirst du nicht mehr arbeiten, das mécht’ ich nicht. Aber

221 Beachte den Gebrauch des Passivs!

182

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

so hab’ ich gesagt, er hat was Gutes fiir mich getan, er respektiert mich, und ich respektier’ ihn,
weil meine Frau eine wirkliche Hilfskraft fiir ihn ist. Die organisiert alles da fast alleine. Ohne sie
wiirde da, sag’ ich mal, etwas fehlen. Die bringt auch gute Stimmung und so weiter und so fort,
ein gutes Arbeitsklima, Arbeitsverhiltnis. Dann war das so, dann wirde ich sagen, ,,h6r’” mal zu,
ich méchte nicht mehr, dass du arbeitest™. Da hitte ich ja das Recht dazu. Dann habe ich gesagt,
,ich bin ja nicht so, nicht, okay, arbeite, bis wir ein Kind bekommen oder bis eine Zeit kommt,
wo du sagst, ich mochte nicht mehr arbeiten®. Ieh habe das zu bestimmen als Mann, ob meine
Frau arbeitet oder nicht. Denn es beruht ja auf Gegenseitigkeit. Der Mann ist meistens fiir die
AuBenseite, auBer Haus, zustindig, das Geld, das Essen zu besorgen, weil der Mann eben halt
kraftvoller ist, und die Frau ist eben halt mehr hiuslicher, um sich um die Hauswirtschaft zu
kiimmern, sag’ ich mal.

Das Recht des Mannes, so wie es hier begriffen wird, umfasst schlieBlich viel meht:
Nicht mehr nur die Bedeckung der Ehefrau steht zur Disposition, sondern auch ihre
Handlungsméglichkeiten und daraus sich herleitenden Statusfragen. Berufstitigkeit
wird so zu einer Angelegenheit, die der Zustimmung des Mannes bedatf. Ein so
konstruiertes Frauenbild, reduziert auf den Bereich des Hauses und Mutterschaft,
scheint seinem Charakter nach aber eher traditionell als islamisch zu sein.?22 Erstaun-
lich ist angesichts dieser Einstellungen nur, dass iiberhaupt so viel Mithe aufgewen-
det wurde, um bei dem Arbeitgeber der Frau fiir Verstindnis und Akzeptanz fiir die
neuen Bedingungen zu werben.

Die oben genannten ,Informanten® duBern an dieser Haltung deutliche Kritik.
Zwar waren sie (erfolgreich) bemtht, den Ehefrieden zu erhalten und eine im Raum
stehende Trennung zu verhindern, hegten aber, bezogen auf die ganze Auseinander-
setzung, erhebliche Zweifel, insbesondere hinsichtlich des Verhaltens des Eheman-
nes, der Ernsthaftigkeit und Redlichkeit seiner Bemithungen um ,das richtige® islami-
sche Leben. So wurden seine rigorosen Positionen etwa mit der relativ spiten ,Be-
kehrung® und dem damit einhergegangenen abrupten Wandel des Lebensstils erklart.
In anderen Interviews wurde dagegen die Berufstitigkeit von Frauen hochgeschitzt
und, angesichts heute héherer Qualifikationen von Frauen und Midchen, auch als
Beleg erfolgreicher Integration gewtirdigt.

O.A.: Ich sag’ mal so, dieses Beispiel, die Frau mit Kopftuch, die macht jetzt nicht mehr den
Tisch sauber, sondern die sitzt am Tisch und ist irgendwo im Biiro titig, ja. Und der Islam, das
ist ja auch immer dieses Hauptthema, der Islam wird pl6tzlich deutlich. Die Moslems, die halten
sich nicht mehr zurtick, und die Gesellschaft muss darauf vorbereitet werden, dass man nicht
nur vom Arbeitsplatz nach Hause und dann in die Moschee und dann wieder zuriick geht und
fir die Deutschen eigentlich nur von auflen betrachtbar ist, sondern dass man plotzlich am Ar-
beitsplatz mit Frauen mit Kopftuch zusammenarbeiten muss, in zeams. (Eytip-Sultan, S. 22)

222 Das (junge) Musliminnen in dieser Frage allenthalben deutlich abweichende Positionen vertre-
ten, soll hier nur angedeutet werden. Verwiesen sei hier wiederum auf Géle (1997) sowie Nékel
(1996; 1999) und Bilgin (2000). Letztere bietet Einblick in innerislamische, theologische De-
batten.

183

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Hier erscheint die ,bedeckte’ Frau sogar als Prototyp des integrierten, beruflich er-
folgreichen Muslimen. Den, in diesem Fall: die, zu respektieren ist ein Lernfeld fir
die ganze Gesellschaft. Auch in anderen Interviews kreisen die Fragen nach der an-
gemessenen Bedeckung und damit zusammenhingender Folgen hiufig darum, ob
ein bedecktes Midchen bzw. eine junge Frau hinsichtlich ihrer Bildungsméglichkei-
ten und/oder einer (spiteren) Berufstitigkeit eingeschrinkt wiirde. So wurde bereits
gezeigt, dass die tiirkische Praxis, bedeckten Frauen die Immatrikulation an Hoch-
schulen zu verwehren, heftig angeprangert wird. Wenn in den Interviews die Frage
darauf kam, ob es auch in Deutschland Nachteile fur bedeckte Frauen und Midchen
gebe, so in der Schule, bei der Berufswahl oder Arbeitsplatzwahl, wurden solche
Nachteile eher bestritten oder wenigstens relativiert: Das Rechtsempfinden vieler
Befragter akzeptiert keine generelle rechtliche Beschrinkung der Bedeckung; wenn
es doch zu Problemen kommt, hingen die aus der Sicht der Befragten an der feh-
lenden Toleranz potentieller Kritiker. Bildung und Berufstitigkeit erscheinen in vie-
len AuBerungen als selbstverstindliche Freiheiten der Frauen. Natiirlich wissen die
Befragten, dass von nicht-muslimischer Seite die Bedeckung, etwa im Schulunter-
richt oder Teilen davon, in Frage gestellt wird. So gibt es Schilderungen von Lehrern
und Lehrerinnen, die muslimische Schilerinnen fragen, warum sie sich denn (auch)
in Sport- und Schwimmkursen bedecken oder, fiir die Befragten noch unverstindli-
cher, ob sie nicht grundsitzlich lieber unbedeckt wiren. Wenn sich dabei heraus-
stellt, dass diese LehrerInnen bedeckte Schiilerinnen kritisieren, heil3t es, das seien
nicht deren Probleme. Damit wird keinesfalls behauptet, dass die Bedeckung an sich
und die Reaktionen darauf immer unproblematisch sei — das Gegenteil wird schlie3-
lich oft berichtet —, nur stellt der Verzicht auf das Kopftuch keine vorstellbare L6-
sung fir die minnlichen Jugendlichen dar: Die Lehrer, die Arbeitgeber und schlief3-
lich die ,deutsche Gesellschaft® miissen lernen, mit bedeckten Frauen als sichtbares

Zeichen islamischen Lebens umzugehen.2

M.: Meine eine kleine Schwester trigt zum Beispiel ein Kopftuch. Sie hat tiberhaupt kein Prob-
lem in der Schule. In manchen Schulklassen, da wird das zum Problem. (Fatih L., S. 31)

Solche Probleme — so sie denn tiberhaupt gesehen werden, tragen die Befragten sie
mit einem gewissen Unverstindnis vor — schreiben die Jugendlichen gemeinhin der
Unkenntnis oder anderweitiger Unzuldnglichkeiten des jeweiligen Gegeniibers zu. In
einem geschilderten Fall etwa hat ein Lehrer zur Schwester eines Befragten, die ihre
Kleidung mit dem Qur'an rechtfertigte, wie der Jugendliche beteuert, wortlich gesagt:
,,Ich scheil3’ auf deinen Koran!“. Die Eltern dieser Schulerin haben sich daraufhin

223 Wie von dieser Position aus auch Politik gemacht wird, zeigen Frese/Hannemann (1995: 31f):
Nicht die bloBe Zugehorigkeit, wohl aber ein islamischer Lebensstil wurde vom Bundesverwal-
tungsgericht 1993 einer Bremer Schiilerin als Grund zuerkannt, #icht am Sportunterricht teilzu-
nehmen.

184

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

umgehend bei dem betreffenden Schuldirektor beschwert, und der Lehrer wurde
gerligt.

HILF: Ja, ich krieg’ das oft mit, dass Lehrer sich aufregen, wenn Madchen sich bedecken. (Fatih
1L, 8. 13)

A.: Aber das finde ich nicht korrekt. Da sollte jeder Lehrer toleranter sein. Und, ich mein’, das
ist doch ein freies Land, und jeder sollte das machen, was er fiir richtig hilt. (Fatih IL., S. 14)

HILF.: Aber eben weil die Vorurteile haben, sagen die sofort, wenn da ein Middchen mit Kopf-
tuch kommt, ,,Fundamentalisten®, oder ,,die werden alle gezwungen® — solche Vorurteile gibt es
da eben. (Fatih IL, S. 14)

A.: Daist dann ’ne Liicke in der Bildung der Lehrer. (Fatih IL., S. 14)

HIF.: Kriegt ihr solche Diskussionen in der Schule mit, gibt’s da Konflikte mit Lehrern? (Fatih
1L, S. 14)

A.: Ja, klar. Meine Schwester zum Beispiel. Die wurde vom Lehrer angemacht: ,,Ich scheil auf
deinen Qur'an®. Das hat der so gesagt. Und dann sind wir eben zum Schulleiter gegangen. Und
dann hat der sich noch schriftlich bei uns entschuldigt. Und die Schule, die Schulen, die kénnen
sich neue Lehrer ja nicht leisten. Und weil der so eingearbeitet ist — ach, [lacht] die Person muss
man nicht beschreiben. Wenn man sein Haus sieht, erklirt das alles. Also, der tut einem schon
Leid. Der schlift im Auto. Sein Auto ist voller Mill. Also nee. Nachdem seine Frau gestorben
ist, ist der leicht ein bisschen gestort gewesen. Das muss man sagen. Ja, solche Konflikte entste-
hen da. Aber dann hat er sich noch schriftlich entschuldigt bei uns, und der Schulleiter — mein
Vater hat mit dem Schulleiter gesprochen, aber was dabei rausgekommen ist, das weil3 ich nicht.
(Fatih 11, S. 14)

Der Lehrer, der sich laut Erzihlung des Befragten diese Entgleisung zu Schulden
kommen lassen hat, steht am Ende als Bedauernswerter da, als einer, der aus pet-
sonlichen Griinden die Zeichen der Zeit nicht verstanden hat. Denn alle Befragten
gehen davon aus, dass die eingewanderten Muslime lingst dauerhaft Teil der Gesell-
schaft geworden sind und also auch Formen der 6ffentlichen Reprisentanz — unter
anderem darin liegt der Schlissel zur symbolischen Bedeutung des Kopftuchs — bil-
den. Die realen Alltagsprobleme werden schlicht als Marginalien aufgefasst. Ange-
sichts tatsichlicher Benachteiligungen bei der Lehrstellensuche verwundert es fast,
wie durchgingig solche Schwierigkeiten relativiert werden. Dass ndmlich ,bedeckte’
Midchen und junge Frauen in weit groerem Ausmall von Diskriminierung auf dem
Arbeitsmarkt betroffen sind, dass sie in mancher Hinsicht auch Opfer eines islami-
schen Diskurses sind, den sie in der Tat (auch) stellvertretend fiir die Manner fithren
(und auf den, wie zu sehen war, die miannlichen Muslime sich ja hiufig bezichen),
bleibt unreflektiert.

HIF.: Midchen geht es ja manchmal so, dass sie keine Lehrstelle kriegen, wenn sie bedeckt
sind. Das trifft Jungs dann nicht so, oder? (Hicret I, S. 15)

185

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

T.: Ich wiird” mal sagen, in Deutschland ist es nicht so. Also ich kenne Personen, die ein Kopf-
tuch tragen, und trotzdem genauso eine Arbeitsstelle haben, wie andere — (Hicret I, S. 15)

HILF.: —ich kenn’ auch genug, die keine gekriegt haben — (Hicret 11, S. 15)

M.: — zum Beispiel meine Schwester konnte bei der Sparkasse Praktikum machen, obwohl sie n
Kopftuch hatte. (Hicret 1L, S. 15)

Auch wenn Teilnehmer dieses Gesprichs tatsichlich aus eigenem Erleben von (be-
ruflichen) Benachteiligungen gerade (aber lingst nicht nur) fiir Middchen und Frauen
berichten kénnen, hei3t es immer: Dann muss man es eben noch einmal versuchen.
Letztlich besteht ein groBes Vertrauen in die Gesellschaft, dass solche Diskriminie-
rungen zu uiberwinden, wenigstens aber zu umgehen sind; die Situation der Frauen,
die davon anders betroffen sind, wird nicht eigens problematisiert.224

T.: Das hingt auch von diesen bestimmten Angestellten ab. Es gibt welche, die dagegen so ’n
Vorurteil haben. Wenn man dann zu dieser bestimmten Sparkasse geht und man da gerade auf
so ’ne Person trifft, die dann sagt, ,,nee, wir nehmen dich nicht, wir nchmen diese andere®, dann
sollte man das eher noch mal versuchen, wiirde ich sagen. Weil meistens liegt das ja an dieser
Person und nicht an dem Betrieb. Ich kann mir nicht vorstellen, dass alle hohen Personen von
Mercedes was gegen Auslinder haben. Also Mercedes ist ja 'ne weltweite Marke, und das wiirde
deren image schaden, wenn sie was gegen Auslinder hitten. Ich wiird’ mal sagen, das ist vielleicht
eine von zehn Personen. (Hicret I, S. 15£))

Fir Benachteiligungen ist also nicht ,das System, sondern sind allenfalls einzelne
Personen verantwortlich. Und — das unterstreicht einmal mehr das oben Gezeigte —
sie werden weniger sichtbaren Zeichen islamischer Religiositit, also dem richtigen
Austeben des Islam durch das Tragen des Kopftuchs, sondern rechtlichen Aspekten —
im weiteren Gesprichszusammenhang: dem Besitz des deutschen Passes, der deut-
schen Staatsbiirgerschaft — zugeschrieben. Dennoch werden die Befragten anderer-
seits, wenn beispielsweise Mitschiiler sie auf den Islam ansprechen, immer wieder
mit Vorbehalten gegen das Kopftuch und das, wofir es in den Augen vieler Deut-
scher steht, konfrontiert. Genauso wie soziale und berufliche Benachteiligungen als
Randphinomen aufgefasst werden, ist es nach Meinung der Befragten im unmittel-
baren Kontakt moglich, Vorurteile dauerhaft zu entkriften. Richtet man den Blick
auf die gesamte Gruppe der Einwanderer tirkischer Herkunft?, scheinen die Mus-

224 Trotzdem wiirde ich in der Interpretation (jedenfalls auf Grund des vorliegenden Materials)
nicht so weit gehen, dass ich aus dieser Ignoranz der realen Situation von Frauen und Madchen
auf eine mannliche Haltung schl6sse, die Frauen nicht notwendig als ebenbiirtige Akteurinnen
im Erwerbsleben sicht.

225 Fir die Gesamtgruppe der Einwanderer sind ja durchaus soziale, bildungsmifBige und berufli-
che Benachteiligungen dokumentiert. Die in diesem Rahmen befragten Jugendlichen entspre-
chen der Gesamtgruppe in Bezug auf Bildungsaspiration und beruflichem Erfolg gerade nicht.
S. dazu S. 67-70. Hinzuweisen ist erneut auch auf die Aussagen von Diehl/Urban (1999: 53f.),

186

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

lime unter ihnen tatsichlich weniger Probleme mit Integration bzw. Gesellschaftli-
cher Akzeptanz zu sehen.22

SchlieBlich interessierte noch die Frage, wie denn die persénliche Entscheidung
einer Muslima fiir oder gegen das Kopftuch bewertet wird, und ob diese Bewertung
Aussagen tiber den ,Wert® der betreffenden Frau, ihr Ansehen und ihre Integritit
zulassen.

HLF.: Und wenn eine Frau kein Kopftuch trigt, sich aber dariiber im Klaren ist, dass sie’s ei-
gentlich miisste, wie witd das dann bewertet? (Hicret L., S. 18)

H.: Ja, so lange sie weil3, dass das ein Gebot des Islam ist, — (Hicret L., S. 18)

Ahnlich wie bei der Frage der religiosen Pflichten, etwa des Gebets, fillt auf, dass
auch hier die Entscheidung sich zu bedecken — oder eben nicht — in die individuelle
Zustindigkeit der Frau bzw. des Midchens fillt. Hier heil3t es, aber das wird lingst
nicht von allen so gesehen, die Frauen missten wissen, dass die Bedeckung islami-
sches Gebot ist. Es wird also unterschieden zwischen dem Anerkennen eines Ge-
bots und seiner Befolgung. Die Konsequenzen der Entscheidung sind dann eben-
falls individuell zu tragen, und: wie auch immer eine Muslima sich entscheidet, es ist
keine Frage von Ehren- oder Unehrenhaftigkeit.

HILF.: Wenn junge Frauen, die Muslimas sind, sagen, ,,ich weil3, dass es eigentlich richtig ist, ein
Kopftuch zu tragen, aber ich will keines tragen®. Ist das okay? (Fatih L., S. 31)

M.: Das muss jede Frau selber wissen. (Fatih 1., S. 31)
HILF.: Ist das dann eine Frage, die mit Ehre zu tun hat? (Fatih 1., S. 31)

M.: Wenn man Kopftuch trigt ist es nicht so, dass man dann mehr Ehre hat, als wenn man kein
Kopftuch trigt. Solche Vorurteile gab’s vielleicht vor zehn, funfzehn, zwanzig Jahren. Aber jetzt
ist das eher so, dass die Mehrheit &ein Kopftuch trigt, und die Leute haben damit kein Problem.
Ich personlich habe damit auch kein Problem. [...] Da ist man schon etwas toleranter geworden.
Das ist auch das &leinste Problem, Kopftuch tragen oder nicht. (Fatih L., S. 31f))

IV Nicht nur toleranter. Im Qur'an steht das ja ganz klipp und klar: Jeder wird nach seinen Feh-
lern beurteilt. Und nicht danach, was der andere entscheidet. Keiner muss sich vor irgendwel-
chen Leuten verantworten. Das steht im Qur'an Klipp und Klar. Jeder macht das fiir sich! Und jeder
wird nach seinen Taten beurteilt. Und deswegen: Frither gab’s das vielleicht mal, aber das hatte
nichts mit der Religion zu tun damals, das hatte mit kulturellen Sachen zu tun. Dass das von der
Kultur her verboten war, dass da gesagt wurde, ,,ah, dessen Tochter, die hat kein Kopftuch, das
is” ’ne Schlampe®, solche Sachen. Mit dem Qur'an hat das nichts zu tun. (Fatih L., S. 32)

dass regelmiBige Moscheebesucher sich etwas besser integriert und etwas mehr anerkannt fith-
len als solche Einwanderer turkischer Herkunft, die nie Moscheen aufsuchen.
226 Vgl. dazu die Aussagen zur Zusammensetzung des Samples in Kap. 3.

187

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Die Aussage, jeder macht das fiir sich, und jeder wird nach seinen Taten benrteilt, stellt wie-
derum eine Individualisierung religiser Normen dar. — Der Befragte M. erzihlt, dass
er mit einer Frau aus einem binationalen deutsch-tirkischen Elternhaus nach dem
Isiam verheiratet sei, und zwar gegen den urspriinglichen Willen seines Vaters. Die
Ehefrau bekenne sich zum Islam, lehne aber die Bedeckung ab. Das stellt die Aussa-
ge, ich personlich habe damit auch kein Problem, vor einen Hintergrund, zu dem ganz
selbstverstindlich Toleranz und wiederum die gur'anische Regel, ,kein Zwang im
Glauben®, geh6rt. Das Bedecken, heif3t es in der folgenden Sequenz, soll man nicht
anuf Biegen und Brechen machen. Das gilt gleichermalBen fur die betroffenen Frauen und
Midchen aber auch gegeniiber der nicht-islamischen Bevélkerungsmehrheit.

M.: Ist klar, man will’s ja nicht auf Biegen und Brechen machen. Das geht nicht. Das sagt uns
der Qur'an auch: Man soll es nicht auf Biegen und Brechen machen. Wenn es die Moglichkeit
gibt, soll man das machen, nach dem Islam. (Fatih 1., S. 51)

I7.: Zum Beispiel, wo die [Deutschen] Angst haben, ,,0ah, schwarze Kleider, wie Ninja-Kimpfer
laufen die Frauen so voll verschleiert rum® [lacht]. Jal Aber man wird so verglichen, von deut-
schen oder auch tiirkischen Mitbiirgern. Aber im Qur'an steht auch, zum Beispiel, du sollst nicht
auffallen, du sollst nicht negativ auffallen, sag’ ich mal. Wenn zum Beispiel in einem Land, wo
alle offen rumlaufen, das kein islamisches Land ist — zum Beispiel am Strand, wo alle halbnackt
rumlaufen, und da kommt ne Frau an, vollverschleiert, da fallt sie auf. Das soll nicht sein. Ent-
weder darf man sich da nicht aufhalten, oder man soll sich da anpassen. Aber nicht so anpassen,
dass du da nackt rumliufst. Es soll natiirlich nicht so sein, dass man sagt, ,,ahh, hier in
Deutschland sind alle Frauen offen, da zieh ich mich auch mal aus oder laufe halbnackt durch
die Gegend*, oder was weil3 ich was. Das soll man auch nicht machen. Okgy, man kann ja
Kopftuch tragen. Aber man braucht doch nicht ganz in schwarz rumlaufen. Man kann ja normale
Kleider anziehen. Dass man eben nicht groBartig auffillt. Also Kopftuch und so — (Fatih I, S.
52)

M.: — auf Deutsch gesagt, der Islam sagt auch, in so *nem Land soll man auch ein bisschen mit
deren Kultur mitgehen. Also, man muss nicht hundertprozentig die Kultur leben, aber man
sollte auch wissen, was fiir 'ne Kultur die da haben, und man sollte auch dementsprechend in
manchen Situationen die Kultur leben kénnen, miissen. Wie gesagt, unser hoca sagt auch, ,,wenn
ich zum Beispiel auf der Strale ‘ne Frau sehe, die vollig verschleiert ist, muss ich mich fast iber-
geben®. Wieso muss die Frau in so einem Land, sag’ ich mal so, wo eh die Leute sagen, ,,0ah, die
Frau ist vollig verschleiert®, sich komplett verschleiern? Normal, was der Islam sagt, normal sich
bekleiden, und Hand in Hand durch die Stadt gehen. Da sagt keiner was, da dreht sich keiner
rum und guckt und sagt, ,,ach, guck dir die mal an, die laufen Hand in Hand und verschleiert®.
Aber wenn eine Person komplett schwarz durch die Stadt geht, da dreht sich jemand um und
sagt, ,,was ist das denn fiir eine?. Man soll also nicht im negativen Sinne auffallen. Man soll sich
auch ein bisschen anpassen. Das sagt der Islam. (Fatih 1., S. 52)

Deutlich ist der Appell zur MaBigung zu héren. Muslimas, die im hiesigen Stra3en-
bild auffallen, weil sie sich mit einem Tschador?” bedecken, werden von den Jugendli-

227 Haufig schwarzer Korperschleier. Der Tschador kam im Verlauf der iranischen Revolution zu
neuen Ehren und spielte in Biirgerkriegsszenarien eine grole Rolle: Er erlaubte den Frauen in

188

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

chen als Ninja-Kampfer ironisiert. Diese Art der Bedeckung erfihrt eine klare Absage.
Nicht (unangenehm) aufzufallen, wird als gur'anisches Gebot aufgefasst, und die Al-
ternative lautet: Man kann _ja Kopftuch tragen, aber man kann ja normale Kleider anziehen.
Der hoca der Gemeinde wird zitiert, er habe gesagt, dass er sich fast tibergeben mis-
se, wenn er Frauen mit Kérperschleier sehe; stattdessen sollten sich die Frauen nor-
mal kleiden und Hand in Hand mit ihten Midnnern durch die Stadt gehen. Eine sol-
che Praxis ist nach Einschitzung der Jugendlichen auch der Mehrheitsgesellschaft
leichter zu vermitteln, wird weniger als Provokation empfunden. Das ist gemeint,
wenn gesagt wird, man soll es nicht auf Biegen und Brechen machen.

Unabhingig von solchen Erwigungen der Minner und minnlichen Jugendli-
chen tber das ,richtige’ Tragen des Kopftuchs hat sich in den vergangen Jahren eine
Gruppe von Midchen und jungen Frauen gebildet, die ganz selbstverstindlich das
Kopftuch trigt, die sich ansonsten aber keinesfalls modischer Kleidung enthilt, son-
dern sehr bewusst einen westlich geprigten #nd jislamisierenden® Stil bildet.28 Teil-
weise werden dabei auch dezidiert islamische Traditionen vetletzt, etwa was den
Schnitt der Kleidung angeht, der abgesehen vom Kopftuch nicht mehr selbstver-
stindlich weit und verhillend ist.22

seinem Schutz Waffen zu transportieren. Nicht zuletzt deshalb galt und gilt er als revolutionires
Kleidungsstiick. Manche Frauen kniipfen mit dem Tragen des schwarzen Kérperschleiers an
die Tradition der islamischen Revolution an.

228 Nokel (1996: 288-293) zeigt, wie ,,Neo-Muslimas®, Frauen und Midchen der zweiten Migran-
tengeneration, eine eigene Asthetik konstruieren, die Inneres und AuBeres in einem islamischen
Lebensstil zu verbinden sucht. Kennzeichen dieses Lebensstils sei geradezu, dass seine Prota-
gonistinnen ihn eigenverantwortlich entwiirfen und entwickelten.

229 Zaimoglu (Die Zeit Nr. 23 2.6.99 (Leben): 4) beschreibt in einem satirischen Text tber das
Turken-Bild der Deutschen (und das Wissen der Tiirken darum) eine solche Interpretation von
islamischer Kleidung und islamischer Selbstinszenierung: ,,Aynur triagt Kopftuch. Sie geht auf
hohen Absitzen, weil die der letzte Schrei sind und sie einen Kopf groler machen. Schwarze
Pants mit Schlag und ein kérperbetontes Top, dazu eine strallengingige taillierte Lederjacke. Thr
Mund sicht aus, als hitte sie saure Kirschen auf ihre Lippen gedrickt. Alles an ihr ist erste
Wahl. Wire da nur nicht der Fetzen Stoff, diese duBlerst kenntlich machende Orientalhaube, auf
die der Blick fallt und von der er nicht loszukommen scheint. Die derart Bedeckte hat jeden
Bonus verspielt, sie braucht sich keine Gedanken mehr zu machen tber ihr Aussehen. Auch die
wenigen Wohlmeinenden winden sich vor Verlegenheit oder wollen dann doch anmerken, dass
ihrer Meinung nach diese Kopfbedeckung nicht unbedingt kleidsam sei. Im Kaufhaus unterbre-
chen die Verkduferinnen ihren Plausch, schauen streng oder stieren. Sie kennen die Tirken-
muttis von den Winter- oder Sommerschlussverkaufstagen, aber dass diese jungen Dinger sich
genauso fiirchterlich vermummen missen, geht doch zu weit. Unter den bosen Gaffern sind
tibrigens auch manchmal strenggliubige Muslime, die Orthodoxen und die wahren Gesalbten
Allahs. Sie stellen sich unter ziichtiger Bedeckung etwas ganz anderes vor. Lackierte Fingernigel
und gepuderte Frauenwangen sind Scheitans Lieblingsfarben, so gehen ihre Ubetlieferungen.
Sie schnalzen missbilligend mit der Zunge, denn in ihren Augen ist halb bedeckt gleich halb
entbl6Bt. Aynur sieht sich nicht als Exportartikel, sie nennt sich eine Turka auf Abwegen. Sie ist
eine so genannte Deutschlinderin, dritte Generation, was sich anhort wie eine Hausnummer
und nichts anderes bedeuten will, als dass man sich wohl oder tibel diesen Ausweis ausstellt. Es
sei im Grunde keine Verhiillung und sie beuge sich nicht dem Minnerdiktat. Man bemuhe sich
standig, ein Bild vom ,Ttirkenweib in Fesseln® festzufrieren. Sie geht zuweilen in die Disco und
bestellt sich eine Cola on the rocks. Tanzen mdchte sie vor den Augen der irgendwie hormon-

189

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

HILF.: Mir fillt seit einigen Jahren auf, dass es 'ne groBere Anzahl von Midchen gibt, die zwar
das Kopftuch tragen, das auch richtig tragen, so dass auch der Hals bedeckt ist, aber meinetwe-
gen enge Hosen oder im Grunde genommen ziemlich erotisch angezogen sind. Das ist doch fiir
viele Leute nicht akzeptabel, wie die sich anziehen. Wie ist das, wie muss es eigentlich richtig
sein? (Mevlana IL, S. 47)

Sa.: ’Ne Frau sollte sich schon so bekleiden, dass man nicht direkt von der Kleidung her als
Lustobjekt dargestellt ist, nicht die Figur betont — (Mevlana IL, S. 47)

HLF.: — und diese Midchen, die das aber machen, wirdet ihr die dafur kritisieren? Ich meine,
man muss die nicht ansprechen, aber jetzt, wenn wir unter uns jetzt dartiber reden? (Mevlana II.,
S. 47)

Sa.: Ja, klar. Da gibt’s dann *n Widerspruch in der Kleidung, wenn sich eine Frau so anzicht, wie
du das eben gesagt hast. Entweder sie geht nach dem Islam und bekleidet sich danach, hat ihr
Kopftuch auf und bekleidet sich auch dementsprechend, oder sie lisst es sein, macht das
Kopftuch auf und zieht sich erotischer an. (Mevlana I1., S. 47)

Vielleicht ist es durch die Fragestellung provoziert, aber dennoch fillt auf, dass die
Jugendlichen allein auf die sexuell-erotischen Aspekte der ,richtigen‘ Bekleidung ab-
heben. Die Frau sollte sich nicht figurbetont und nicht so anziehen, dass sie den Min-
nern als Lustobjekt erscheint. Wenn sie ihren Korper aber in dieser Weise prisentiert,
ist das Kopftuch tberfliissig. Ob sie so gekleidete Mddchen tatsichlich offen kritisie-
ren wiirden, erscheint mir speziell bei diesen Befragten, die sich selber als moderne
Muslime bezeichnen und sich, was Freundinnen und Freizeitvergniigen angeht, eini-
ges rausnebmen, fraglich. Auch deshalb verwundert es nicht, wenn einer von ihnen
unmittelbar auf die Antwort des anderen: entweder sie geht nach dem Islam |...] oder sie
macht das Kopftuch auf, betont, dass allein die Art der Kleidung nicht darauf schlieSen
lasse, ob das betreffende Midchen, die betreffende Frau Nicht-Islamistin — wohl im
Sinne von: Ungldubige, keine Muslima — ist.

M.: Das heiB3t denn aber auch nicht, dass die Madchen, die sich so erotisch anziehen, Nicht-
Islamisten sind — (Mevlana IL., S. 47)

Sa.: — da kommt man dann wieder im Gedanken drauf: Wi/ die Frau das eigentlich machen?
Will sie Gberhaupt das Kopftuch tragen? Oder nicht? Oder macht sie das durch Zwang? Das
wiirde ich mich dann fragen. (Mevlana 11., S. 47)

getriibten Manner dann doch nicht, da sei der Anstand davor. ,\Was mir meine Eigenheit neh-
men will, beraubt mich meiner konkreten Situation’, sagt sie, ,und viele Anteile meiner mensch-
lichen Situation bestehen aus Glaubensinhalten. Ich bin glaubig, aber ich bin keine Auskunfts-
stelle fiir Islamangelegenheiten. Sie richten selten das Wort an mich. Sie blicken stumm und
grausen sich bei meinem Anblick. Ich bin in ihren Augen das den anatolischen Schicklichkeits-
gesetzen vorgeworfene Opferwild. Ich bedecke mein Haupthaar, wie es der Allmichtige gehei-
Ben hat. Ich spare meine Unschuld fiir meinen ersten Mann, meinen Ehemann, auf. Und tbri-
gens: Er muss sich auch fiir mich aufbewahrt haben. Wehe ihm, wenn er denkt, er kénne mit
seiner Turkenkalesche vorfahren und wie der Prinz aus dem Morgenland aussteigen.®

190

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

M.: Die da ein Kopftuch haben und dann irgendwie erotische Kleidung — da tragen die dann
durch Zwang irgendwie ein Kopftuch. Oder was? (Mevlana I1., S. 47)

Als Erklirung des Widerspruchs zwischen Kopftuch und westlich-modischer
Kleidung vermuten die Befragten, dass die Mddchen (von ihren Eltern) gezwun-
gen wiirden, das Kopftuch zu tragen — die Idee, dass die Art der Kleidung etwas
mit der eigenen islamischen Identitit und dem Selbstbewusstsein, mit einer Neu-
Interpretation von Tradition zu tun haben kénnte, kommt ihnen dabei nicht.
Mein Einwand, dass die besagten Frauen nicht aussihen, als ob sie sich dazu
zwingen lieBen, wird mit Fantasien retourniert, die sich mit der eigenen noch
lingst nicht geborenen Tochter beschiftigen: Entweder Zwang oder /laissez faire
sind scheinbar die Alternativen, aber sofort wird die Méglichkeit, die Tochter zu
zwingen, eingeschrinkt — Zwang gibt’s nicht — zugunsten der Moglichkeit, die
Tochter Giber Tradition, Religion und Familie aufzukliren, in der Hoffnung, dass
die dann schon richtig entscheide.

Sa.: Ich weil3 nicht, wenn ich ’ne Tochter haben wiirde, ich wurd’ sie sich bestimmt nicht so
anzichen lassen. Entweder ich bin ganz tolerant und demokratisch und wiirde sagen, ,,ja, du
kannst machen, was du willst, das ist mir v6llig egal, wie du dich anziehst®, oder, natiirlich im
bestimmten Rahmen, oder sich sage einfach, ,,0kay, Zwang, du musst dein Kopftuch aufhaben®
— aber das mache ich natiirlich nicht! Ich wiirde ihr natiirlich ihre Freiheiten geben. Ich wiird’
ihr erzdhlen, wie ist es im Islam? Was sagt der Islam? Was ist unsere Tradition? Und was ist
tiberhaupt meine Familie? Wo stehe ich? Und dementsprechend wird sie sich schon einkleiden,
ohne dass ich mich da irgendwie einmischen muss: ,;was machst du da“, oder, ,,zich das aus, das
machst du nicht®. Das wird sich schon finden. (Mevlana IL., S. 48)

HIF.: Aber kann man das von auflen bewerten, also man sicht zum Beispiel so ’ne Frau, und
kann man dann sagen, 9a, das ist ‘ne richtige Muslima und das cher nicht’> (Mevlana IL., S. 48)

Se.: Nee, das kann man nicht. (Mevlana 11., S. 48)

Letztendlich ist die Integritit einer Frau ohnehin nicht am AuBeren festzumachen.
Die Entscheidung gegen die Bedeckung ist nicht gleichbedeutend mit Ungliubigkeit;
sie fiuhrt auch nicht zum Ausschluss aus dem Islam. Wiederum handelt es sich um
cine Frage der Eigenverantwortlichkeit. Das Kopftuch sei kein ,Muss’, sondern ein
,Soll.

M.: Kopftuch ist ja auch kein Muss, sondern ein Soll. Das #uss man nicht, sondern das so//fe man
aufsetzen. (Mevlana IL., S. 48)

HILF.: Und wenn ’ne Frau sich dafiir oder dagegen entscheidet, das Kopftuch zu tragen, ist das
ihre Verantwortung? (Mevlana 11., S. 48)

M.: Ja. Aber wie gesagt, die ist dann auch nicht nichtislamisch. (Mevlana 11., S. 48)

191

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

4.3.1.2 Richtiges und falsches Leben: Vom Umgang mit der Siinde und die Bewertung der Siinder
Die Kehrseite des ,richtigen® Lebens, des Auwslebens des Islam, bilden zwangsliu-
fig die Verfehlungen, das falsche Leben. Ein Befragter fand dafiir die Formel:

S.: Es gibt ein Sprichwort, von dem zweiten halife*®, Omer, der hat ein gutes Wort, einen hadis,
der sagt, wenn ein Mensch nicht so lebt, wie der Glaube es ihm gebietet, dann bietet sich eine
Gelegenheit, so zu glauben, wie er lebt. Verstehst du? Also da denkt man schon, okgy, ich lebe
so, und das ist richtig fiir mich, weil man keine richtige Erfahrung hat, weil man das nicht richtig
Punkt fiir Punkt praktiziert. Dann treten eben halt die Schwierigkeiten auf: Ich trinke — ich bin
Moslem — okay. Hauptsache ich bin Moslem. Fir die einen. Aber das Wahre entscheidet .A/ab.
Denn A/lah ist barmherzig. (Yunus-Emre, S. 13)

Die Vorstellung einer umfassenden islamischen Lebensweise korrespondiert mit
einem Idealbild von Gesellschaft. Weil dieses Idealbild aber nirgendwo realisiert ist,
begegnet es uns im Spiegel einer mehr oder weniger vehementen, teilweise rigiden
Gesellschaftskritik. Kategorien dieser kritischen Gesellschaftsreflexion sind Begriffe,
die sich als Abweichungen von den geforderten (religiésen) Pflichten, also als ,Stin-
de‘ — das Gebotene nicht tun — definieren lassen.

H.: Es gibt zum Beispiel auch grofe Stinden und kleine Siinden. Grof3e Stinde ist zum Beispiel
Alkoholsaufen?! oder jemanden téten, mit einer Frau, zum Beispiel — (Yunus-Emre, S. 17)

HIF.: — Ehebruch? (Yunus-Emre, S. 17)
H.: Ja. (Yunus-Emre, S. 17)
HLF.: Schweinefleisch, ist das auch ’ne groB3e Siinde? (Yunus-Emre, S. 17)

H.: Ja. (Yunus-Emre, S. 17)

Die Befragen trennen aber in der Regel Siinde sehr sorgfiltig von £iifiir?32 — eine Sin-
de allein, wenn sie denn im Bewusstsein ihrer Stindhaftigkeit begangen wird, fiihrt
eben nicht zum Ausschluss aus dem Islam. In den meisten Interviews hiel3 es auf
entsprechende Nachfragen — sei es in Sachen Alkohol oder bezogen auf das richtige
Tragen des Kopftuchs — die jeweiligen Verfehlungen begrindeten keinen Aus-
schluss, sie erlaubten noch nicht einmal den Schluss, dass bzw. ob jemand gldubig

230 Halife: turk. fur Khalif (Nachfolger, Stellvertreter); hier ist die Rede von ‘Umar, dem zweiten
der vier ,rechtgeleiteten Khalifen®.

231 Dass Alkohol hiufig zusammen mit dem Verb ,Saufen‘, Schweinefleisch mit dem Verb Fres-
sen‘ verbunden wird, deutet auf eine mehr als latent aggressive Haltung hin. Der Verzehr von
Alkohol und Schweinefleisch wird oft auch der Mehrheitsgesellschaft vorgeworfen und gilt
dartiber hinaus einigen wenigen Jugendlichen als Beleg fiir die Unreinheit der ganzen Gesell-
schaft.

232 Kifiir: die Leugnung Gottes, des Islam, der religiosen Wahrheiten; &ifir fihrt zum Ausschluss
aus dem Islam.

192

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

oder ungliubig sei, weil niemand auBer Gott in die Herzen der Menschen schauen
koénne und deshalb niemand wisse, ob jemand, der nach Auflen rechtschaffen lebe,
auch in seinem Herzen glaube, und umgekehrt, ob nicht mancher offensichtliche
Stnder im Herzen fromm sei. Wirklich kritisch wird es erst dann, wenn der Stunder
oder die Siinderin ihrer Verfehlung den siindhaften Charakter absprechen wiirde,
wenn etwa gesagt werde, der Islam verbiete den Alkoholgenuss nicht, obwohl der

oder die Betreffende es besser hatte wissen konnen und miissen.?3

H.: Man kann vieles falsch machen, ist klar, man kann auch vieles wissentlich falsch machen, aber
das ist sozusagen nicht gleichbedeutend mit dem Rausschmiss aus dem Islam. Zum Moslemsein
gehért das Glaubensbekenntnis. Und das reicht! Bevor man iiberhaupt angefangen hat, zu be-
ten, oder irgendein Gebot zu verrichten, ist man schon Moslem, allein mit dem Glaubensbe-
kenntnis. Und man bleibt das so lange, wie man es nicht abstreitet. Alkohol trinken oder
Schweinefleisch essen heil3t nicht unbedingt abstreiten. ,,Ich weil es, dass es ‘ne Stinde ist, ich
weil}, dass ich das nicht machen datf, aber ich mach’s trotzdem, das nehm’ ich in Kauf* — so
lange das in dieser Richtung ist, mit diesem Wissen, mit dem Hintergrund, ist es sozusagen nicht
in Ordnung, nein, das will ich nicht gutheifen, aber — man muss sich irgendwann dafiir verant-
worten. Und viele von uns haben sicher eine Siinde begangen, wo sie gewusst haben, das darf
ich nicht, aber ich mach’s trotzdem jetzt. Falsch wire es dann, das zu rechtfertigen. Das wiirde
cinen aus dem Islam ausgrenzen. Wenn jemand sagt, ,,nee, der Islam befichlt so was #nicht, im
Islam gibt es kein einziges Gebot dariiber, dann sagt er nicht die Wahrheit. Aber wenn’s unwis-
sentlich ist, dann hat er’s nicht gelernt. Und deswegen ist es auch wichtig, tagtiglich zu beten,
weil da spricht man das Glaubensbekenntnis immer wieder. In dem Gebet steckt es ja fiinfmal
am Tag. Und das ist ja — selbst einen Tag zu verpassen ohne dieses Glaubensbekenntnis, mit
dem Wissen, ,,ich bin kein Moslem, ich hab’ irgendwas getan, was mich eigentlich aus der Reli-
gion genommen hat®, was &ifir ist. Kifiir, das sind die Aussagen, oder die Taten eines Moslems,
die ihn aus der Religion nehmen, wo er kein Moslem mehr ist. Wenn zum Beispiel jemand sagt,
wenn man sich ber Gott lustig macht oder {iber seine Propheten. Auch iiber Jesus zum Bei-
spiel, nicht? Und wenn man sich tber Jesus zum Beispiel lustig macht, dann ist das sozusagen
cin Verstoll gegen den ganzen Islam. Man darf halt nicht ein paar Sachen fiir sich aussuchen,
man darf das nicht selektieren nach eigenem Ermessen. Man kann nicht sagen, ,,ach, das ist fiir
mich Islam, das ist fiir mich zich? Islam, das schmeil3’ ich raus, das akzeptier’ ich nicht®. Ich hab’
schon Leute kennen gelernt, die haben gesagt, ,,Kopftuch — kenne ich nicht. Islam — gibt’s fiir
mich kein Kopftuch. Aber ich bin Moslem®. Da hab’ ich auch schon Leute kennen gelernt. Nur,
das darf man nicht. Wenn man’s weil3, ,,ja, das gibt es und ich #’s nicht, oder das nehme ich in
Kanf*, das geht in Ordnung. Nur wenn man das abstreitet, das ist dann &zfir. (Hicret I, S. 17f))

Trotzdem heif3t es, dass nicht der gliubige Mensch, sondern allein Gott die Bewer-
tung eines anderen vorzunechmen habe. Entsprechend war es vielen Jugendlichen
wichtig zu sagen, dass s in ihrem Handeln dem eigenen Gewissen und schlieBlich
Gott gegentiber verantwortlich wiren. Fir die Rolle der Eltern, insbesondere der
Viter, bedeutet das, dass sie den Séhnen allenfalls Ratgeber seien; umgekehrt sind
die S6hne den Eltern nicht Rechenschaft schuldig — wenigstens so lange sie nach
ihren eigenen Mal3stiben rechtschaffen handeln. Diese Maf3stibe sind wiederum

233 Unausgesprochen bezichen sich sie Befragten auch im Folgenden offenbar immer wieder auf
den Qur'an, 5:90-93.

193

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

eine Frage des Wissens und der (islamischen) Bildung, sie setzen nicht nur deshalb
auch ein bestimmtes Alter voraus. Sich nicht Giber seine Religion zu informieren, sagt
einer der Teilnehmer, allerdings sogleich abgeschwicht durch die anderen Beteilig-
ten, sei bereits eine Stinde.

HIF.: Wie ist das tiberhaupt mit Stiinden? Ist das so, dass ihr es in eurer Verantwortung scht,
wenn ihr etwas macht, was gegen das Gebot ist? (Hicret I1., S. 8)

Al: Bis zu einem gewissen Alter ist man nicht verantwortlich, weil man das Gute und das
Schlechte nicht unterscheiden kann. Bis zw6lf Jahre etwa. Und danach fingt man an, gut und
falsch zu unterscheiden. Und dann muss man wissen, wenn ich sage, ,,Alkohol trinken — das ist
falsch!®. Und wenn ich das bewusst mache, dann muss ich die Verantwortung auch tragen. (Hic-
ret I, S. 8)

T.: Aber wenn man zum Beispiel die Stinde nicht weil3, wenn ein Moslem zum Beispiel nicht
weil3, dass Alkohol trinken verboten ist, und er macht das, dann wird das nicht als Stinde ge-
zihlt. Weil — man trinkt das, aber man weil3 ja nicht, dass das Siinde ist. Und wenn man das
dann spiter erfihrt, dann sagt man, ,,aha®, dann stellt sich das sozusagen ein, ,,das ist ja Siinde,
ich mach’ das ab jetzt nicht mehr*. Dann wird das nicht mehr als Stinde gezihlt, weil man das
vorher gemacht hat. Aber wenn man ab dem Punkt dann wieder Alkohol trinkt, bewusst trinkt,
dann wird das dann als Stinde gezihlt. (Hicret I, S. 8)

Abh.: Aber eigentlich zdhlt das sozusagen auch schon als Siinde, weil dann derjenige sich ja nicht
tber seine Religion erkundigt hat. Normalerweise ist das ja so: man muss sich tber seine Religi-
on erkundigen, und wir sollen eigentlich auch iiber die anderen Religionen etwas wissen und die
akzeptieren. Das ist ja die Sache. Wenn man sich dann halt nicht informiert, dann ist das auch
cigentlich schon eine Stinde. (Hicret II., S. 8)

Fir die Jugendlichen stellt sich die Palette ihrer Handlungsmdoglichkeiten sehr breit
dar. So gibt es einige unter ihnen, die regelmiBig Discotheken besuchen — wenn sie
denn hinein gelassen werden —, die wenigstens manchmal Alkohol trinken, die
Freundinnen haben. Fir andere ist an genau diesen Punkten die Grenze des Er-
laubten eindeutig Gberschritten. Die Erstgenannten bezeichnen sich als woderne Mus-
lime, die zweite, kleinere Gruppe lehnt, wie bereits zu lesen war, alles ab, was wodern
adjektivisch vorangestellt hat. Die sich selbst als mwodern bezeichnenden jungen Mus-
lime sind dagegen eher der Meinung, dass jeder Mensch fir sich entscheiden muss,
wie er gottliches Gebot mit seiner Lebensfithrung in Ubereinstimmung bringt.

HLF.: Wie ist es tiberhaupt mit Stinden? Wenn ihr zum Beispiel vor der Frage steht, trink ich
Alkohol oder trinke ich keinen Alkohol, ist das ’ne Sache, die man mit seinem Gewissen ab-
macht? Wenn man jetzt Alkohol trinken wiirde, ich will euch das jetzt nicht unterstellen, aber
angenommen, ihr titet das, hittet ihr dann ein schlechtes Gewissen, oder hitte das unmittelbar
mit Gott, mit A/ah zu tun, dass man da in der Schuld ist? (Mevlana II., S. 23)

Se: Ich denk’ mal, das sieht jeder Mensch anders. Jeder Mensch fiir sich. Fir mich personlich
wiirde ich natiirlich Schuldgefiihle haben. Aber nachher — ich wiird’s vielleicht tun, aber danach

194

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

wiird’ ich bestimmt sagen, ja, wieso hast du das getan? Was hast du jetzt davon? Das hingt ja
von der Personlichkeit ab. (Mevlana 11., S. 23)

Alkoholgenuss, der Verzehr von Schweinefleisch und der Besuch von Discotheken
waren in den Interviews die Parameter, anhand derer die Begriffe Siinde und Siinder,
ihre Bewertung und der Umgang mit ihnen dargestellt wurden. Alkoholgenuss ge-
hért zu den Verfehlungen, die vom islamischen Recht mit badd-Strafen®+ sanktio-
niert werden. Fiir die Befragten ist es jedoch eher eine Frage, die sie mit ihrem Ge-
wissen oder unmittelbar in Gedanken an Gott oder ,die Religion® ausmachen, als
dass sie ,irdische® Sanktionen firchten. Die Sanktionen des Islamisches Rechts je-
denfalls sind fiir die meisten Befragten keine Kategorie, der sie sich (bewusst) un-
terstellen (wiirden). Und selbst die wenigen, die iberhaupt tiber Islamisches Recht
im Allgemeinen nachdenken, kénnen sich nicht vorstellen, wie es sich — in Deutsch-
land zumal — einfordern und durchsetzen lassen sollte, geschweige wie und von wem
eine islamische Gerichtsbarkeit vertreten werden konnte. Sicher wird es in allen Pha-
sen der islamischen Geschichte und unter allen jeweiligen Formen von Herrschaft
Spannungen zwischen Anspruch und Wirklichkeit gegeben haben. Dem Anspruch
nach steht ,Stinde’ (tiirk: ginah) fur die Gesetzesethik des Islam. Und so wird in einer
oben zitierten Interviewpassage deutlich, dass der Befragte keine selektive Bewer-
tung des (kodifizierten) Bestands der Verfehlungen zulassen will. Wenn hier aber so
viele der befragten Jugendlichen die Sanktionierung der Stunde verinnerlichen, wenn sie
sie zu einer Sache des Einzelnen wnd oder mit Gott erkliren, deutet sich eine folgen-
reiche Akzentverschiebung von einer Gesetzes- hin zu einer Gesinnungsethik an.
Wenn auch in erst vorsichtigen Ansitzen, so wird hier dennoch deutlich, dass ein
entscheidendes Sondergut des Islam, nimlich die ,,gehorsame Befolgung des gottli-
chen Gesetzes® als Quintessenz der spezifischen Beziehung A/ah-Mensch doch ver-
inderlich und verdnderbar erscheint: Die ,,gesinnungsethische Bewidhrung in der
Gesamtlebensfihrung®, die Max Weber als Kern einer calvinistischen Ethik heraus-
stellt, scheint auch fiir etliche der befragten Jugendlichen eine wenn auch selten be-
wusste Option darzustellen.?s Fiir eine solche Entwicklung kénnen vielfiltige Ursa-
chen vermutet werden. Sicher ist das gestiegene Bildungsniveau eine davon; dieses
Bildungsniveau kann einerseits nicht unabhingig von der Migrationsgeschichte und

dem in ihr angelegten Bildungsanspruch verstanden werden, andererseits zeigt es mit

234 Hadd, (pl. hudnd): Grenze, Stufe, Grad (vgl. Mertek 1997: 89). Die hadd-Strafen sind die so ge-
nannten Korperstrafen des islamischen Rechts, zum Beispiel durch Geilelung (Unzucht, Alko-
holgenuss) oder Amputation (Diebstahl). Verhingung und zumal Vollzug sind jedoch dufBerst
kompliziert, weil ,,ihre praktische Anwendung schon von jeher durch das Prozessrecht ganz
wesentlich eingeschrinkt worden (ist)“. So bedarf es zu einer Verurteilung zwei bzw. vier ,voll-
wertiger* Zeugen oder cines Gestindnisses des Delinquenten; der Richter muss im Prozess-
verlauf dem Delinquenten den Widerruf seines Gestindnisses nahe legen (vgl. Dilger, 1984:
204¢£.).

235 Vgl. die Darstellung der Religions- und Herrschaftssoziologie Webers bei Schluchter (1991b:
303).

195

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

tberraschender Klarheit, wie sehr die tiirkischen Migranten der zweiten und dritten
Generation Elemente des bundesdeutschen Diskurses iiber sinnvolles Handeln und
Jrichtiges® Leben tbernommen haben. — Wenn von Assimilation bisher geflissentlich
noch nicht die Rede war — weil allein eine solche Idee dem Selbstverstindnis der Be-
fragten ganz offensichtlich zuwiderlduft —, dann ist hier doch, wenn auch unter Vor-
behalt, ein Assimilierungsprozess auszumachen. So wie der Islam anscheinend zu-
nehmend unter einen westlichen Begriff von Religion subsummiert werden kann, so
bildet sich auch eine islamische Lebensfiihrung, die jenseits eines ,,Utilitarismus®,
wie ihn wiederum Weber fir den Islam bei ,,zunehmender Veralltiglichung aus-
macht, Gewissen und Gesinnung als legitimierende Instanzen erkennt.23¢

O.D.: Ich finde heutzutage, besonders auch in Deutschland, die Bestrafung, die sollte jedem
selbst tiberlassen sein, ob er sich bestraft oder nicht. Wobei die Bestrafung ganz unterschiedlich
aussehen kann. Also, das heilit ich sollte nicht iiber jemanden sagen, der ist Moslem oder Nicht-
Moslem, und wenn ich ein Vergehen gegen den Islam, aber nicht gegen die deutsche Verfassung
begehe, wenn mir kein Gefingnis oder irgendeine Strafe droht, und wenn ich nach ein paar
Jahren religiéser geworden bin, wenn ich merke, dass ich das wieder gutmachen méchte, dann
wiirde ich sagen, ich gehe zum hoca und frag’ ihn, was das ist, und dann tbetlege ich’s mir. Aber,
ich wiirde mal sagen, wir sollten jetzt nicht, weil jetzt jemand sagt — oder spiter in der Verfas-
sung, von wegen du bist Moslem — das sche ich im Pass, da steht ja bei uns Ttrken immer, Reli-
gion: Islam — du bist ’n Moslem, jetzt machen wir Verfassung, Teil drei, auf und da steht, du
hast das getan und weil du Moslem bist, wirst du nach islamischem Recht, nach diesem Recht
bestraft. Nee, ich finde, in Deutschland gibt es eine Verfassung, ich mein’ ich hab’ sie nicht
komplett durchgelesen, oder so, aber so wie ich sie sehe, finde ich sie relativ okgy. Natiirlich
kann man die entwickeln, nur ich finde, wenn die deutsche Verfassung dies und das sagt, dann
werde ich danach bestraft, und das andere bleibt mir tiberlassen. Wenn ich der Meinung bin, ich
bin Moslem, wie ich damit umgehe, letztendlich — gut, ich sage immer, #zh handele nach dem
Qur'an, ich befolge die Regeln des Qur'an — aber was soll ich mit jemandem machen, der das
nicht tut? Soll ich jetzt sagen, du musst jetzt gesteinigt werden, oder was? Und wenn der sich
nicht steinigen lassen méchte [alle lachen]? In diesem Fall jetzt, ein ganz harter Fall — wir leben
letztendlich in Deutschland — das ist doch ##r im Theoretischen méglich! Und praktisch — du
kannst in “ner Ortschaft — stell’ dir mal 'ne Moschee vor: In der Moschee sind ’n paar Leute,
wenn jetzt det hoca sagt, ,,das war ‘n Fehler®, ja, sagen wir mal, in einer islamischen Gemeinde.
Und jemand macht was, und der hoca sagt, ,,ey das, das was du gesagt hast, ist jetzt gegen den
Islam!“. Der [Betreffende; HLF] wiirde sich aber aufregen! Schon in der Moschee, in der islami-
schen Gemeinde! Wie willst du das in einem Staat machen? (Eyiip-Sultan, S. 62)

HLF.: Aufregen? (Eyiip-Sultan, S. 62)

236 Zit. n. Schluchter (1991b: 307). Die Weber-These, ,,det heraufzichende Kapitalismus habe der
Unterstiitzung durch eine innere Macht, ein[es] Ethos, bedurft®, um den ,,Traditionalismus* zu
tberwinden (Kippenberg 1997: 222), erweitert nicht zuletzt die Erklarungsmoglichkeiten fiir die
Konflikte zwischen der ersten und den folgenden Generationen muslimischer Migranten. Der
Aufstiegsorientierung, ein zentrales Motiv vieler Befragter (und allgemein der zweiten/dritten
Einwanderergeneration) hat eben auch mit der Umwertung religioser Motive zu tun. ,,Nur wo
Erl6sungsreligiositit zur Gesinnungsethik wurde, sprengte sie die Geltung von Einzelnormen
und revolutionierte die alltigliche Lebensfithrung® (Kippenberg, 1997: 230).

196

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

O.D.: Ja, er regt sich driiber auf. Er ist damit nicht einverstanden. Und sagt, ,,0ah, das gibt’s ja
nicht!“. Wie willst du das denn in einem Staat machen? (Eytip-Sultan, S. 62)

H.: Aber das sich der hoca das Recht nimmt, ihm was zu sagen, das ist falsch! (Eyiip-Sultan, S.
62)

Allein die Aussage, es solle jeden selbst iiberlassen werden, ob er sich bestraft oder nicht kann
nur aufgrund eines vollstindig verinderten Rechtsverstindnisses gemacht werden.2s’
Wenn es denn kein ,duBleres® Gericht geben kann, muss es also ein ‘inneres’ sein.
Fromme Muslime haben dieses znnere Gericht als Gottesfurcht verinnerlicht.2® Diese
,Gottesfurcht’, das Wissen, einem gukiinfligen gottlichen Gericht unterstellt zu sein,
prigt dann das Handeln, das sich zuerst dadurch auszeichnet, dass jeder und jede
wichtige Entscheidungen fir sich treffen muss. Ob das gelingt, ist fiir die Befragten
wiederum eine Frage der ,Bildung".

O.A.: Du kriegst von Allab die Méglichkeit dazu, zu lernen. Zum Beispiel: Jeder Mensch wird
sein eigenes Gericht haben. (Eytp-Sultan, S. 53)

Trotzdem geht es in der Frage, ,wie Leben’, nicht nur um das Tun, sondern auch um
das Wollen, d.h. letztlich das Handeln nach bestem Wissen und Gewissen. In der
folgenden Sequenz wird deutlich, wie Wissen und Gewissen — bezogen auf das rich-
tige Tun — zu einer Ermessensfrage werden, die aber einer zusitzlichen (theologi-
schen, rechtswissenschaftlichen) Uberpriifung bedarf.

HLF.: Angenommen man kommt hier in eine Situation, in der man sich fiir oder gegen etwas
entscheiden muss, und nicht genau weill — man sieht, so und so ist das hier @iblich in der deut-
schen Gesellschaft, so und so wird gehandelt, aber man weil nicht so genau, ob das islamischem
Recht entspricht oder nicht. Fragt man dann sein Gewissen — wie geht man dann vor, um sich
zu verhalten? (Eytip-Sultan, S. 68f.)

0.A.: Also, ich handle nach dem Gewissen. Aber insofern: Das Gewissen, das hingt ja auch
wieder von meinem Wissen ab, dem Wissen vom Qur'an. Wenn ich zum Beispiel in so einer Situ-
ation bin, dann handele ich aus dem Bauch heraus, aber ich werd’ auf jeden Fall danach zu ei-
nem Gelehrten gehen, erzihl’ ihm die Situation und frag’ dann nach. Und ich hab insofern mei-
ne Absicherung durch A/ah, dass er sagt, ,,wir stellen euch keine Priifung, die ihr nicht bewilti-
gen konnt“. Und alles wird nach unserem Ermessensstand gerichtet. Nicht ob das letztendlich
richtig war, sondern ob du nach dem Islam handeln wo/test. Darum geht’s: Mach’ ich das wirk-
lich, weil ich es spiter vor Allah verantworten méchte, verantworten kénnen méchte? Und
wenn ich danach hinlaufe und merke, das war falsch, dann muss ich sehen, ob ich das riickgin-
gig machen kann oder irgendwie hinbiegen. Das Problem ist halt, auf der einen Seite ist der

237 Vergegenwirtigt man sich, dass im islamischen Recht grundsitzlich zwischen den Rechten
Gottes und denen der Menschen unterschieden wird, und dass durch hadd-Strafen geahndete
Delikte, von Verleumdung und Unzucht abgesehen, die Rechte Gottes verletzten (vgl. Dilger
1996: 2006), dann stellt die Auffassung dieser Jugendlichen Positionen der islamischen Theologie
deutlich in Frage.

238 S. dazu die Interviewpassage S. 154.

197

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Islam, hat der Islam bestimmt Vorschriften, aber bei einigen Sachen muss man halt so 'ne Gren-
ze ziehen. Und, ich hab’ gemerkt, jeder Mensch muss die Grenze fiir sich selber zichen. Auf der
einen Seite darfst du Menschen nicht enttauschen, auf der anderen Seite musst du deine Rechte
wahren, aber auch keine anderen Rechte zertreten. (Eytp-Sultan, S. 69)

Einerseits schildert der Befragte, wie er sich gegebenenfalls bei einem Rechtsgeleht-
ten absichert, andererseits macht er deutlich, dass letztendlich eben doch er allein zu
entscheiden hat und dass er auf diese Entscheidung vorbereitet ist, insofern er sich
keiner (gottlichen) Prifung ausgesetzt sicht, die er nicht zu bestehen in der Lage
wire. Er hat sich die Forderungen der Religion zu vergegenwirtigen, aber auch seine
aktuelle Lebenssituation, die gerade durch die Migrationssituation eine besondere ist;
er muss sich seiner Rechte gewiss sein, darf aber auch keine anderen Rechte zertreten. In
dieser Lage kann es nur eine individuelle Entscheidung geben. Sich dabei auf Gott
zu berufen, dient der inneren Klirung — nach auflen ist eine Begriindung des eigenen
Handelns durch die Berufung auf Gott eine schwierige Angelegenheit, wie seine fol-
gende Aussage zeigt.

0.A.: Ich hab’ mal von einem Freund so’n Spruch gehért, wenn ich den iibersetze, hort sich das
so an: ,,Rede ziber Gott, aber rede nie fiir Gott™. Das ist sehr wichtig. Also: Rede tiber .4/ah, aber
rede nicht fiir ihn. Dann begehst du ndmlich eine sehr grofle Siinde. Weil du dich dann schon
fast mit ihm gleich stellst. (Eytip-Sultan, S. 63)

Die Gewissensentscheidung, also das Abwigen des Fiir und Wider nach den ureige-
nen Méglichkeiten, letztlich auch nach dem eigenen Verstindnis des Islam, zieht sich
durchgingig durch fast alle Interviewpassagen. Alle schwierigen Entscheidungen, die
méglichen Stolpersteine des Lebens als Muslim in einem nicht-muslimischen Land,
werden so entschieden — mitunter in einer groffen Spannung zwischen dem Wiin-
schenswerten und dem tatsichlich Gelebten. Insbesondere diejenigen, die sich ange-
sichts solcher tagtiglich neu zu treffenden Entscheidungen als moderne Muslime be-
zeichnen, prifen sich und ihr Gewissen stindig aufs Neue, unternehmen dabei wohl
auch manche Gratwanderung, manchmal mit einem Augenzwinkern, manchmal in
groBler Entschiedenheit angesichts auch von ihnen als unverriickbar erachteter
Grenzen.

HIF.: Wenn es darum geht, ob ihr euch an die Regeln haltet, oder nicht, wenn man weil3, dass
man vielleicht gerade eine Stinde begeht, wie entscheidet ihr, wem seid ihr verantwortlich? Eu-
rem Gewissen? (Fatih 1L, S. 24)

A.: [lacht] Unserem Gewissen. (Fatih IL., S. 24)

HLF.: Wenn man vor so 'ner Entscheidung steht: mach ist das jetzt, oder mach ich das nicht,
denkt man an Gott, oder denkt man an sein Gewissen? (Fatih 1L, S. 24)

198

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

F.: — nee, ich denke auch noch an meine Religion und dann — nee, und dann bin ich mir der
Konsequenzen, die daraus folgen, auch noch bewusst, und dann vielleicht — (Fatih II., S. 25)

A.: — wenn ich jetzt zum Beispiel sage, ich trinke, dann weil3 ich sofort, ich werde bestraft wer-
den. Aber wenn ich jetzt sage, ich mach’s trotzdem, das ist schlimm. Aber ich bin mir der Kon-
sequenzen bewusst. Ja. Wenn du dann — (Fatih I1., S. 25)

F.: — es gibt Dinge, die ich auf keinen Fall mach’, auch wenn ich jetzt so am Ubetlegen bin, da
kommt mir schon wieder der Gedanke: das machst du nicht. (Fatih II., S. 25)

HLF.: Die Frage ist nur, ob man dann sozusagen im Kopf oder meinetwegen im Herzen hat, so
’ne innere Stimme, die sagt, ,,tu das nicht!®, oder denkt ihr dann an AZakh? [A.: lacht] Das wiirde
ich gerne wissen. Ist es dann das Gewissen, oder denkt man dann sofort, ,,ah, das gibt Arger,
das lass ich lieber“? (Fatih I1., S. 25)

A.: Das ist individuell! Manche sagen, ja, gut, ich weill was mir da bevorsteht, wenn ich das ma-
che, aber ich mach’s trotzdem, weil ich’s einfach gut finde, so, weil ich da besser drauf bin und
das cinfach nétig habe, und es gibt andere, die sagen, nein, das kommt nicht in Frage. (Fatih II.,
S. 25)

F.: Das hat auch damit viel zu tun, wie fest man an den Glauben eben glaubt, mein’ ich. Wer 'n
festen Glauben hat, der kommt gar nicht in die Situation, zu iiberlegen, ja, mach’ ich das oder
mach’ich das nicht. (Fatih 11., S. 25)

Nicht zuletzt durch sein Lachen driickt einer der Befragten aus, dass es (ihm) wohl
nicht immer gelingt, sich in solchen Fillen fiir die Religion und gegen den Alkohol-
genuss zu entscheiden; fur ihn ist diese Frage sndividuell zu entscheiden. Oberstes
Kriterium ist daftr das Wissen um die Konsequenzen, die Folgen des verbotenen Tuns.
Auch hier wire aber der absolute Tabubruch erst darin zu sehen, das Alkoholverbot
an sich nicht zu akzeptieren oder gar zu leugnen. Einer zukiinftigen Strafe ins Auge
zu sehen, gehort also zu einer Grenziiberschreitung dazu.

Eine Gruppe mit jingeren Gesprichspartnern unterhilt in der Alkoholfrage ei-
ne andere Sicht; hier wird das religiés gebotene Alkoholverbot zusitzlich mit der
gesundheitsschidlichen Wirkung des Alkohols begriindet.

HLF.: Wie ist das mit dem Gewissen? Wenn es zum Beispiel um Fragen geht, wie keinen Alko-
hol zu trinken, verbietet euch das euer Gewissen, oder macht ihr das nicht, weil es die Religion
sagt? (Mevlana 1., S. 21)

E.: Beides. Das ist ja auch wirklich schidlich fiir den Korper. Biolggisch ist das nachweisbar. Und —
warum sollte man etwas tun, was einem selber schadet, sag’ ich mal. 2% (Mevlana 1., S. 21)

239 1In anderen Interviews wurde dhnliches auch iiber den Verzehr von Schweinefleisch gesagt: H.:
Ich hab’ zum Beispiel tiber Schwein was gelesen, ich hab das jetzt nicht im Kopf, aber tber
Schwein hab ich gelesen, dass das wirklich nicht gesund ist. Da sollen diese kleinen, wie heif3t
das — HLF.: Trichinen? §.: — Viren, Bakterien, Trichinen — H.: — ja, genau, und die sind ganz ge-
fihrlich — da gibt’s auch noch andere Sachen — HLEF.: — okay, Zigaretten sind auch ungesund —
also, wenn’s nur das ist? S.: Ich sag’ mal — (blittert in dem von der fritheren AMGT herausge-

199

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Y.: Nachdem man das gelernt hat, dass das schidlich ist und dass das religiés auch nicht gut
angeschen ist, sag’ ich mal, kann ich jetzt nicht erkliren — wenn das schidlich ist, wieso sollte
man das denn machen? (Mevlana I, S. 21)

Diese Haltung begegnet in den Interviews, wenn es um die Bedeutung des Qur'an
und des Islam im Allgemeinen geht, hdufiger: dass versucht wird, religidse Gebote
zu rationalisieren, indem (pseudo-)wissenschaftliche Aspekte zur Erklirung und
Rechtfertigung herangezogen werden.2* Trotzdem wird, jedenfalls von den meisten
der Jugendlichen, der Stinder nicht verbannt. Er wird nicht wegen seiner Stinde aus
der Gemeinschaft der Muslime ausgeschlossen, und man bricht auch nicht leichtfer-
tig den Kontakt zu ihm ab. Die folgende Sequenz zeigt, wie ein weniger stromlinien-
férmiger Muslim, in diesem Fall auch noch ein Kurde, was das Konfliktpotential
cher noch verschirft, trotzdem als Teil der Gemeinschaft akzeptiert wird.

Ab.: Also, ’n Vater von ’ner Freundin von mir, der ist Kurde. Der geht da auch hin [in die Mo-
schee; HLF] und der ist auch mit den Leuten da gut befreundet. Der trinkt ab und zu auch mal
was. Also der ist nicht ganz streng religids, aber er geht auch zur Moschee, um zu beten und um
seine Sachen zu machen und der ist da auch angesehen. Also der wird nicht irgendwie rausge-
schmissen oder was weil3 ich, weil er Kurde ist, oder weil er trinkt, weil er seine Religion nicht
hundertprozentig auslebt. (Hicret IL., S. 42)

T.: Ich wird” mal sagen, ein Moslem, also es ist auch bei uns so, wenn ein Moslem Moslem ist,
dann ist er einer, und dann ist es egal, ob er trinkt, ob er raucht, oder ob er Gold trigt, oder ob
er was weil ich macht — das ist auch im Islam so: wenn ein Moslem sagt, ,,ich glaube an den
Islam, ich glaube an den Qur'an, ich respektiere, ich glaube an die Regeln, aber ich kann sie
manchmal eben nicht halten®, dann kriegt er zwar die Siinden dafiir, aber er ist immer noch

gebenen Buch Der Islam. Geschichte, Religion, Kultnr) — hier: Schweinefleisch, 544 — jal (zitiert)
»Schweinefleisch, einschlieBlich des Fettes, ist verboten! Ebenso wie alkoholhaltiges Getrink.
Was das Fleisch angeht, so darf der Muslim nur solches von Tieren und Végeln verbrauchen,
die nach ritueller Vorschrift geschlachtet worden sind. Der Qur'an sagt, untersagt sind fiir euch
das tote Tier und das Blut und das Schweinefleisch und das, tiber dem ein anderer Name als der
Name Gottes angerufen worden ist. — Wir schlachten ja im Namen Gottes. (Yunus-Emre, S.
17f)) — Ausdrtcklich in der Art eines ,,medizinischen Matetialismus® (vgl. Douglas 1988: 45-59)
wird zundchst als Erlduterung des Schweinefleischverbotes angefiihrt; als ich dann eine (rhetori-
sche) Analogie zum Tabakkonsum herstellen will, schligt 5. sicherheitshalber doch in einem
zum Interview mitgebrachten Buch nach und zitiert die Reinheitsvorschriften. Die medizini-
schen Einwinde gegen Alkohol und Schweinefleisch scheinen den Befragten zwar plausibler, a-
ber erst durch die Berufung auf die eigentlichen Gebote wihnen sie sich auf der sicheren Seite.
S.a. Anm. 134.

240 So sagte etwa ein Jugendlicher, er habe die Sunna des Propheten, der zu Folge die Gliubigen
auf der rechten Koérperseite (ein-)schlafen sollten, lange nicht verstanden, ihm habe nicht ein-
geleuchtet, warum es von Bedeutung sei, auf welcher Seite er schlafe. Kurz vor dem Interview
habe er dann aber in der Grtlichen Tageszeitung gelesen, dass Schlafen auf der linken Kérper-
seite Herz und Kreislauf nachhaltig belaste. So wird in seinen Augen eine Notiz im medizini-
schen Teil einer Tageszeitung unversehens zu einer rationalen Begriindung fiir eine propheti-
sche Weisung. — Weiter unten soll so gezeigt werden, wie die Vollkommenheit, die ,Absolutheit*
um es mit den Worten der Jugendlichen zu sagen, des Qur'an auch mathematisch bzw. mit
Mitteln der Informatik bewiesen werden soll.

200

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Moslem, sozusagen. Er ist ein Moslem, der Siinden begeht. Aber er ist ein Moslem. Und das
wird auch von der Gesellschaft so gesehen. (Hicret I1., S. 42f.)

Insgesamt zeigen sich bei den befragten Jugendlichen deutliche Unterschiede in der
Bewertung und im Umgang mit den Verfehlungen anderer. Manche, das soll weiter
unten gezeigt werden, sehen sich selber frei von jeder Art solcher Verfehlungen; sie
duBern Kiritik in einer besonders rigiden Form. Andere wissen, wie sich bereits ge-
zeigt hat, um die Relativitit der Forderungen nach dem richtigen Leben, und wieder
andere entscheiden sich spontan und situationsbezogen, welches Verhalten — ihnen
— angemessen, gerade noch gestattet oder aber ausgeschlossen erscheint. So gestat-
ten sich einige Jugendliche, die modernen Muslime, von denen bereits mehrfach die
Rede war, regelmifig Discothekenbesuche. Bezeichnenderweise waren diese im Ge-
sprichsverlauf nicht als ein Aspekt von sindhaftem Verhalten besprochen worden,
sondern als Beispiel fiur die Diskriminierung von Auslindern und wegen der Frage,
ob es den Jugendlichen auch in der Turkei méglich sei, solche Einrichtungen zu be-
suchen.

HIF.: Viele Leute sagen ja, dass sie nicht in Discos kommen? (Fatih I1., S. 30)

A.: Ja, natiirlich. Es ist sehr schwer, hier in Bremen als Ttirke, oder allgemein, als Auslinder, als
Sudlidnder, bisschen braungebrannt, ’n bisschen breit?!, kérperlich aggressives Verhalten, dann
hat man eigentlich keine Chance in die meisten Discos zu kommen. (Fatih II., S. 30)

HIF.: Ich versteh’ nicht, warum die Jugendlichen in solche Liden tiberhaupt noch gehen. Also,
ich wire nie in ’ne Disco gegangen, wenn ich gewusst hitte, dass da jemand nicht reinkommt,
weil er dunkle Haare hat. (Fatih IL., S. 30)

A.: Das kommt auf den Namen an. Wie die Disco ist. Wenn das ’ne ganz gute ist, wie zum Bei-
spiel das Capitol?*? Da will man gerne rein. Weil das da von allem her sehr gut ist. Und dann will
man da eben hin. Und weil das dann auch Spaf macht, wenn man einmal drinne ist [lacht] —
(Fatih 11, S. 30)

241 ,Breitsein® steht in der Sprache vieler Jugendlicher fir Rauschzustinde, seien sie durch Alkohol
oder Haschisch bzw. Marihuana herbeigeftihrt.

242 Discothek am Bremer Stadtrand mit einigem Renommee; eingelassen zu werden bedeutet Pres-
tigegewinn. In Bremen und im Bremer Umland sind in Vergangenheit immer wieder Disco-
theken aufgefallen, die auslindisch aussehende Jugendliche grundsitzlich abweisen; genannt werden
von Jugendlichen immer wieder das S#bu in der Bremer Innenstadt, das Capito/ in Oyten und
die Fun Factory in Wildeshausen. In den Eingangsbereichen der genannten Gastronomien kam
es in Zusammenhang damit haufiger zu kérperlichen Auseinandersetzungen, die teils in der lo-
kalen Presse berichtet wurden, insbesondere, wenn Auslinder mit abweichendem Aufenthalts-
grund, z.B. AustauschschilerInnen, Gaststudentlnnen etc. betroffen waren. Vgl. u.a. Wiegand
(Weser-Kurier 1996: 37): ,,Die Situation junger Tirken in Deutschland beschiftigt lingst die
Sozialwissenschaft. Hier geboren, hier zur Schule gegangen, hier geprigt; die Sprache erlernt,
mit Deutschen Sport getrieben, an der Universitit studiert — aber an der Disco-Tiir abgewiesen,
oft arbeitslos, mit eingeschrinkten politischen Rechten.*

201

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

HLF: [lacht] — du gehst also manchmal in Discos? [Lachen| Glaubt ihr, dass ihr anders wirt,
wenn ihr in der Tirkei lebtet, in einem islamischem Land? (Fatih 11., S. 30)

F.: Bestimmt. Wir hitten nicht so viel Freiheit in der Ttrkei, das an erster Stelle. (Fatih II., S. 30)

A.: Nein! In der Tirkei ist das genauso. Wenn man in Istanbul ist — da gibt’s an jeder Ecke 'ne
Disco. (Fatih II., S. 30)

Ein Teil der Jugendlichen besucht also hiufiger Discotheken und sieht auch kein
besonderes Problem darin. Anderen geht das schon zu weit, selbst wenn sich die
Jugendlichen des Alkohols und aus ihrer Sicht ungebiihtlicher Kontakte mit Besuche-
rinnen enthalten. Flir sie ist allein der Aufenthalt an Orten, an denen andere Alkohol
trinken, an denen — in ihren Augen — aufreizend getanzt wird, verwerflich. Die Atmo-
sphire dort sei generell verderbt und {ibe einen schlechten Einfluss aus.

H.: Also, viele Freunde von mir, die gehen zum Beispiel in die Disco, die trinken nicht und die
kiffen nicht. Aber die sind irgendwie brutal, sag’ ich mal, die haben ’ne ganz andere Finstellung.
Wenn du mal Zeit hast, dann kénnen wir mal einen Termin abmachen hier, mit Jugendlichen,
die richtig den Islam leben wollen. Dann kannst du auch selber sehen, wie geduldig die sind. Also
ich finde das wirklich schén. Deswegen: wenn einer zur Disco geht, der hat bestimmt was vor —
ja — der will da irgendwelche Leute provozieren, oder irgendwas. Weil, ich hab’ das auch erlebt.
Da sind wir nicht zum Tanzen hin, wir wollten da irgendjemanden provozieren und, ,,ey, mach’
mich mal an, ich schlag’ dich®, und so. Das ist so. Aber das war alles falsch. (Yunus-Emre, S. 13)

Der Befragte S., der im Verlauf desselben Interviews immer wieder auffillig rigide
Positionen gegentiber anderen Lebensformen und -duflerungen vertritt, erliutert im
Folgenden, wie und auf welche Weise sich der Besuch nicht statthafter Orte sich auf
das Verhalten der Jugendlichen seiner Meinung nach auswirke. Die Verlockungen
seien zu grof3 und zu viele, als dass Jugendliche ihnen widerstehen kénnten. Der
Grund aber, weshalb Jugendliche so leicht zu verfiithren seien, lautet: sie seien eben-
so wie Kinder und — an anderer Stelle zusitzlich erwihnt — Frauen — der beste Freund
vom Satan. Dass er, wenn er sich gegen unislamische Lebensweisen richtet, zugleich
gegen den Satan kimpft, verleiht seinem Engagement eine tiefere Dramatik und Eh-
renhaftigkeit zugleich.

S.: Der beste Freund vom Satan sind die kleinen Kinder und die Jugendlichen, weil er niher an
die rankommt, weil die junges Blut haben, sag’ ich mal, weil die viele ausgeflippte Sachen ma-
chen und noch nicht erfahrungsvoll sind. Die begehen ja meistens mehrere Fehler. Die kénnen
ja ungewollt oder unwissend jemandem wehtun, sag’ ich mal, in dem sie ’ne Priigelei anstiften.
Das ist auch ’ne Siinde, dass man jemanden verletzt, sag’ ich mal. Und heutzutage ist es ja in der
Jugend — Brutalitit, Kriminalitit — alles hauft sich ja. Und das passiert in den Gesellschaften, sag’
ich mal, wie in den Discos, in den Lokalen, in den Bats. (Yunus-Emre, S. 11)

Glédubigkeit kann man aus dieser Sicht nur durch eines demonstrieren: Durch eine
richtige Lebensfihrung, die — einzig — richtige Praxis des Islam, die ausdricklich

202

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

nicht nur MaB3stab des eigenen, sondern des Lebens aller ist. Wer sich als Muslim
versteht, aber nicht die richtige Praxis lebt, steht fiir diesen Befragten schon aufler-
halb der Gemeinschaft der Muslime, weil, wie sich im Folgenden zeigt, zwischen
ihm und den Nicht-Muslimen &ein Unterschied bestehe.

S.: Also, ich sag’ mal, es geht hier um die Praktik. Jeder Mensch, wie gesagt, versteht das ganz
anders. Ich sag’ mal so, der eine praktiziert das, der andere nicht. Der eine nennt sich Moslem,
der andere nennt sich auch Moslem. Aber wer jetzt den richtigen Weg geht, das weill nur A/ab.
Und wenn man sich, sag’ ich mal, sehr eng mit dem Islam beschiftigt, dann wird der schon
wissen, welchen Ful} er wohin setzen muss. Also wenn jetzt jemand, der sich Moslem nennt,
aber der das nicht praktiziert, der keine Ahnung hat, sag’ ich mal, was erlaubt ist und was nicht
erlaubt ist. Die Offentlichkeit, die Gesellschaft ist auch wichtig, wo man sich aufhilt. Denn, ich
sag’ mal, Disco ist 'ne Gesellschaft, wo jeder ausgeflippt tanzt, wo jeder ausgeflippte Sachen macht,
sich unterschiedlich zum Islam bekleidet, verhalt — #rinken — siindigen — das ist ja in unseren Augen
sindigen. Man kann auch mit den Augen stindigen, sag’ ich mal. Man kann ja schlecht denken.
Man kommt leichter von dem richtigen Pfad ab, sag’ ich mal. (Yunus-Emre, S. 9)

HIF.: Also, wenn man in der Disco ist und man sicht beispielsweise eine Frau oder ein Mid-
chen — wenn man das reizvoll findet, das ist schon Siinde? (Yunus-Emre, S. 9)

§.: Genau. Siinde in dem Sinn, dass man vielleicht weitergehen kénnte, dass man dahin kommt,
zu denken, ,,ah, wie sieht die denn nackt aus® — | wie wir’ das denn, wenn ich mit der ins Bett
gehen kénnte® — solche Gedanken sind dann eben im Menschen drin. (Yunus-Emre, S. 9)

Der richtige Weg ist hier deutlich schmaler als bei den anderen Befragten. Wohl nicht
nur, weil dieser Jugendliche besonders lange und besonders heftig um seinen islami-
schen Lebensstil gerungen hat, ist die Kritik an anderen, weniger ,strenggldubigen’
Altersgenossen so vehement. Er beruft sich erneut auf den Kalifen ‘Umar, und pri-
sentiert, im Interview mit den anderen Lebensweisen konfrontiert, ein drastisches
Beispiel fiir die Strafen, die den Frevlern und Abweichlern, den Uneindeutigen seiner
Meinung nach bevorstehen.

§.: Wenn man so lebt, wie man glaubt, ist man auf dem richtigen Pfad, wenn man so glaubt, wie
man lebt, dann ist man auf der falschen Seite. Und wenn er denkt, ich bin ein modernisierter
Moslem — erzihl” mir mal, was ist ein modernisierter Moslem? Dann bin ich ein asbachuralter
Moslem fiir dich! Dann sind dann die Interessen oder Gegenmeinungen, die jeder Mensch hat,
sag’ ich mal. Der Mensch sagt, ich bin Moslem — ich trinke Alkohol. Das ist Siinde! Man soll
nicht trinken. Wenn ich trinke, dann verstof3’ ich doch gegen den Islam, oder nicht? Das wider-
spricht sich. Da gibt es keine Logik! Wieso soll ich dann noch Moslem sein? Dann habe ich ja
keinen Unfterschied (Yunus-Emre, S. 44)

Seine Haltung zu Stinde und Stindern offenbart tiberraschend ein fiir diesen Jugend-
lichen wichtiges Motiv, vielleicht das zentrale Motiv seiner Religiositit: Es geht dar-
um, sich zu unterscheiden! Wenn ein bekennender Muslim eine Siinde begeht, warum

soll er denn uberhaupt Muslim sein? Was so oft und in vielen Interviewaussagen

203

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

mitschwingt, ist hier auf die Spitze getrieben: Die eigene Identitit als Muslim in einer
nicht mehrheitlich islamisch geprigten Lebenswelt wird tGber Differenz modelliert,
und nichts gefihrdet eine so konstruierte Identitit mehr als andere Muslime, die zwi-
schen scheinbar cinander entgegengesetzten Wegen verschlungenere Pfade be-
schreiten, die sich auf vorgegebene polare Alternativen nicht einlassen, sondern nach

neuen Formen suchen, deren Leben im Grunde Ausdruck solcher neuen Formen ist.

HIF.: Weilit du, ich habe mit Leuten gesprochen, die sagen, zu siindigen ist schlecht, natiirlich,
aber wenn sie das tun, dann haben sie selber die Verantwortung. (Yunus-Emre, S. 44)

S.: Ja, klar, auf jeden Fall. Das koénnen wir jetzt nicht auf dem Gerit [dem Tonband; HLF] auf-
zeichnen oder zeigen. Halt mal tbers Feuer [entziindet sein Feuerzeug], wie lange du das aus-
halten kannst! (Yunus-Emre, S. 45)

HIF.: Wenn ich den Finger tiber die Flamme halte? (Yunus-Emre, S. 45)

S.: Ja. Du weil3t, es tut weh! Zwei Sekunden, drei Sekunden haltst du das aus. Du weit das hier
drinne: Das sagt der Islam — es gib# das Feuer! Wenn du siindigst, dann kommst du ins Feuer.
Diese Welt hat dieses Feuer hier [die Flamme des Feuerzeugs]. Das ist nichts gegen die Hélle.
Denn wenn wir jetzt unsere Hand darauf halten wiirden, zwei Sekunden, drei Sekunden, vier
Sekunden — nach der vierten Sekunde wiirdest du wegzichen! Es tut weh! Warum? Zwei, drei
Wochen hast du ’ne Blase oder Schmerz, kannst nichts richtig anfassen. Und wenn jemand dann
noch zu mir sagt, ,,ja, okay, ich akzeptiere meine Strafe dann®. Okgy, wenn er seine Hand ins
Feuer legen kann — dann soll er’s tun! Es kommt auf den persénlichen Charakter an. Es kommt
auf den Menschen an, der das praktiziert oder nicht. Wie der das versteht. Das Vorstellungs-
vermdégen muss 7/ sein, verstehst du? Und wenn er sich vorstellen kann, wie die Hélle ist, wo
er dann keine Méglichkeit mehr hat, seine Hand wegzuzichen, wenn er keine Méglichkeit hat,
auch nur eine Chance zu bekommen, denn diese Chance hast du ja auf dieser Welt, das ist ja
cine Priifung, das ist ein Test, das ist ein Stoppschild. Diese Welt ist — (Yunus-Emre, S. 45)

HLF.: — aber trotzdem: man hat doch die Méglichkeit, umzukehren, oder? Wenn du mit sechzig
merkst, mein Leben war — (Yunus-Emre, S. 45)

8.t — ja, okay, das entscheidet nur Gott. Das kénnen wir ja nicht beurteilen. Ich kann ja kein
Utrteil iiber jemanden sagen, der sduft und siuft und siuft, weilt du, und sagt, ich bin Moslem,
aber tu ich vielleicht was ganz anderes. Der kann ja in seinem ganzen Leben nur Schlechtes
getan haben, und durch einen kleinen Punkt — er kann, zum Beispiel, er hat fiir AA/ah geheult in
seinem Gebet, und diese eine kleine Wimper, die durch einen Augentropfen nass wurde, wird
dann als Zeuge da stehen und sagen, lieber Gott, tu’s fiir mich. So wird seine Wimper zu Gott
sprechen und sagen, bitte vergib ihm. Vielleicht — Gott ist barmherzig, allmichtig. Und das kann
nur Gott entscheiden. Und Gott vergibt gern, er bestraft nicht. A/ab bestraft nicht. Und, ich
sag’ mal, ich kann jeden Tag beten, aber ich vernachlissige vielleicht meine Familie oder ich tue
vielleicht, ohne es zu wissen, unbewusst, etwas Schlechtes. Da kann es sein, dass ich meine Stra-
fe absitzen muss. Das kann nur Gott entscheiden. Aber der Qur'an sagt, du darfst nicht trinken,
du darfst nicht siindigen, du darfst dich nicht gegen deine Eltern wehren oder ’n Aufstand ma-
chen, du darfst nicht ligen. Das sagt ja der Qur'an. Der Qur'an ist ja, wie die Bibel sozusagen —
Bibel, Tora — hat ja ’ne Gemeinsamkeit: die versuchen, das Rechte vom Unrechten zu unter-

204

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

scheiden, damit ein Mensch profitvoller leben kann, damit ein Mensch bequemvoller leben
kann, damit ein Mensch den richtigen Weg finden kann. (Yunus-Emre, S. 45)

Auch dieser Jugendliche mafit sich also nicht an, um im Bild eines oben zitierten
Jugendlichen zu bleiben, fiir Gott zu sprechen. So drastisch er auch die zu erwarten-
den Hoéllenqualen schildert, bleibt zu richten letztlich auch fir ihn Sache Gottes.
Vergebung ist auch Teil seiner Vorstellung, und die gewissenhaft verrichteten religi-
Osen Pflichten allein garantiert ihm keinen Platz im Paradies; er kann seine Familie
vernachldssigen oder u#nbewusst das Schlechte tun. Letzte Sicherheit kann es so auch
fir ihn nicht geben. Das Leben wird so zu einer Prifung, auf die er sich durch eine
klar definierte Lebensweise vorbereiten kann, deren Ergebnis sich aber nicht vorweg
nehmen lasst — das Ende bleibt, aller Gewissheitssehnsucht zum Trotz, offen:

§.: Damit testet Gott uns. Ich kann das als guter Moslem nur als Information geben: Er testet
dich, mich und andere Leute. Alle Menschen. Und nur die, die Wahrheit kennen, werden das
erfahren, was richtig ist, was schlecht ist. (Yunus-Emre, S. 59)

HIF.: Ja. Und viele Leute werden sich wundern [Lachen]. — Wenn’s denn so weit ist. Die
Christen glauben, du kannst tun was du willst, letztlich ist man immer abhingig von der Gnade
Gottes. (Yunus-Emre, S. 59)

S.: Klar. Aber wenn Gott im /l#zten Buch, das er verkindet hat, im Qur'an, wenn er da sagt, bringt
mich nicht in eine Gestalt?, versucht nicht, mich in eurem Vorstellungsvermégen in eine Ges-
talt zu versetzen. Denn erstens reicht euer Ideenreichtum und euer Vorstellungsvermégen nicht
dazu aus und zweitens sche ich das als Siinde, und wer stindigt, der bekommt das Feuer zu spii-
ren. Das sagt Gott. Das sagt A/lah. Der Allah, an den du glaubst und der A/ab, an den ich glau-
be. Das ist der Punkt. (Yunus-Emre, S. 59)

So wie dieses ganze Gesprich mehr oder weniger unterschwellig den Charakter einer
teilweise heftig ausgesprochen Einladung zam Islam an mich hat, wird mir in dieser
Sequenz mein Gericht angekiindigt, das schon deshalb nichts Gutes verspricht, weil
ich der christlichen Irrlehre der Trinitit?# anhidnge und mich allein schon dadurch
schuldig mache.

Allerdings sind die Aussagen dieses Befragten in ihrer Drastik ein Ausnahmefall.
Niemand hat zudem so dezidiert seine Jenseitserwartungen und -fantasien beschrie-
ben wie eben dieser Befragte (auch wenn das ,Jenseits® zugleich MaBstab und Legi-
timation fast aller Befragten ist). Wenn er nimlich den richtigen Weg geht, stechen
ihm im Paradies Glickseligkeiten bevor, die alles irdische Gliick in den Schatten
stellen, die ihn insbesondere fiir die einschrinkende Kontrolle seiner sexuellen und

243 Hier klingt eine Kritik an christlicher Tradition und Theologie an, die im Abschn. 4.4.6 eigen-
stindig dargestellt wird.

244 Nach muslimischer Vorstellung ist die Vorstellung von Gottvater, Sohn und heiligem Geist sirk
(Beigesellung, Vielgotterei, Abkehr vom Monotheismus).

205

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

aller anderen #riebbaften Energien im irdischen Leben mit immerwihrendem sexuellen

Genuss im Paradies belohnen.

S.: Man hat immer versucht, eine Beziehung aufzubauen, man ist ausgegangen, man hat was
spendiert und dann hat man geheiratet. Man hat zusammengelebt, man hat Kinder bekommen.
Dann wurde man wieder glucklich. Man hat einen job gefunden, man hat einen job vetloren.
Diese Welt ist so. Aber, in der wahren Welt, im Paradies, ich will hoffen, dass jeder Mensch da
reinkommen kann, ingdallah, nicht, ich winsche es jedem. Und ich habe das Ziel, ins Paradies zu
kommen. Da witd dieses kurze glickliche Gefiihl unendlich und hundert- oder so gar mehrfach
starker sein. Stell Dir vor, ein unendliches Leben — das hat der Islam, das Paradies, du kannst
siebzig, so viel ich weil3, Frauen haben, buris, nicht, Paradiesfrauen, Jungfrauen haben — (Yunus-
Emre, S. 74)

HILF.: — [lacht] brauch’ ich gar nicht, [lacht] zu meinem Gliick brauch’ ich die nicht — (Yunus-
Emre, S. 74)

S.: — okay, ich verzichte nicht darauf — (Yunus-Emre, S. 74)
HLF.: —ich glaub’ siebzig wir’ eher Stress — (Yunus-Emre, S. 74)

S.: — nee, du wiirdest — ich sag’ ja, der Islam ist offen, du wiitdest die Kraft haben. Wenn wir
mal vom Orgasmus reden, Geschlechtsverkehr. Man schlift mit seiner Frau. Man schlift viel-
leicht einmal mit ihr, erlebt einen Orgasmus. Man schlift zweimal mit ihr, erlebt einen schwa-
chen Orgasmus. Das dritte Mal noch weniger. Je nach der Ausdauer und der Stabilitit des Man-
nes, nicht? Aber da bist du, sag’ ich mal, wenn du hundertmal da mit deznem Eigentum, mit deinen
Frauen, mit deinen huris Geschlechtsverkehr hast — das Orgasmusgefiihl ist ja ganz kurz, aber
schr schén — das wird, wie gesagt, hundertfach stirker sein, dieses Gefiihl. Und du wirst die
Mboglichkeit haben, hundertmal Geschlechtsverkehr auszuiiben. Das sind so die schénen Sa-
chen. Aber das sind Tatsachen, die Gott uns durch den Qwur'an auch riiberbringt. Und wenn wir
das Feuer angucken [entziindet sein Feuerzeug|, das Feuer, das ist Qual, das ist brutal, das ist
erniedrigend, das ist so furchterregend — da mochte ich niemals reingehen. Also versuch’ ich immer,
diese Gedanken in mir hervorzurufen, wenn ich kurz vor einer Stiinde stehe. Ey, was machst du?
Wenn ich jetzt siindige, wenn ich mal mit jemandem ausgehe, fremdgehe, mit ihm schlafe, mit
ihr schlafe, dann hab’ ich gestindigt. Ey, du wirst dafiir bestraft. Halt doch mal deine Hand tbers
Feuer! Wie lange hiltst du das aus. Das sag’ ich mir dann so. Das ist eine gute Abschreckung fiir
mich. Denn das gehért sich nicht. Das ist nicht okay. Verstehst du, was ich meine? Und so kann
ich auch meine Geduld und mein #efis?*> — Allah hat einem Menschen, auSer dieser Sprachbega-
bung, wo der Mensch tibetlegener wurde durch diese Namenserkennung, was die Engel nicht
wussten — hat A/ah noch ein nefis gegeben. Und dieser nefis — sein bester Freund ist der Satan.
Die sind eng befreundet — (Yunus-Emre, S. 74f.)

HLF.: — das Beditfnis, das Triebhafte? — (Yunus-Emre, S. 75)
§.: — das Bediirfnis, nicht, ,,ha, ist egal Mann!®, dieses Stindige, dieser Trieb ist so schmackhaft,
der Satan macht dir das so schmackhaft, du kannst nicht widerstehen. Und das ist der Punkt, wo
sich ein wahrer Gldubiger von dem ungliubigen Menschen trennt oder von dem Menschen, der
das nicht richtig praktiziert. Wie gesagt, wenn man richtig danach lebt, dann sicht man die Welt

245 Nefis: das Selbst, Ich; (k6rperliche) Begierde.

206

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

ganz anders. Und Islam ist so was Schones! Wenn man da richtig versucht, sich auch in das
islamische Leben einzupassen, einzuleben, dann wird man das nach ’ner Zeit merken. Wenn
man betet — zum Beispiel, als ich nur ab und zu mal gebetet habe, da hab’ ich schon so ’n Ge-
fithl gehabt. Das ist ein ganz anderes Gefiihl. Das Gefiihl kann man nicht mit dem Wortschatz
erkliren. Ich habe so dieses 724, dieses Licht gespiirt in mir drin. Ich hab’ irgendwas gespiirt in
mir, das war sehr schén. Ich hab’ gebetet, konzentriert. Der Satan versucht, sich auch in dein
Gebet einzumischen, und bringt so Gedanken — ,,ah, wo hast du noch eingekauft und hast du
das noch vergessen und deine Arbeit, dann deine Frau, deine Kinder, dein Auto® — was auch
immer — der versucht, die Konzentration in dem Dialog zwischen A/ah und dir zu brechen.
Aber da gibt es islamische Methoden, wie man das natiirlich beseitigen kann. Das brauch’ ich
jetzt nicht zu erzihlen. Auf jeden Fall gibt es fiir jede Sache eine interessante, eine vorteilhafte,
profithafte und intelligente und logische Antwort auf jede Frage. Und das bewundere ich am
Islam. Da kann ich gar nicht schlecht sein. Da kann ich keinem anderen Menschen Schlechtes
wiinschen. Und das kann ich bei anderen Glauben [Religionen; HLF] so nicht finden. Ich kann
das nicht finden, dieses Gefithl. (Yunus-Emre, S. 75)

Wenn auch viele andere Jugendliche sagen, dass sie sich auf das Jenseits vorbereiteten,
finden sie die Plausibilitit fur ihre Lebensfragen und — vor allem — ihre Antworten
auf diese Fragen cher im Diesseits. So tolerant tblicherweise mit den Siindern um-
gegangen wird, so niedrigschwellig auch ihre Angebote an weniger fromme Jugendli-
che (tirkischer Herkunft) sind, so deutlich sehen sie mégliche Gefahren als einen
Teil ihrer Lebenswelt. Und hier kommt denn auch die Aufgabe der islamischen Ge-
meinden ins Spiel: Alle sehen sich, zumindest was das Motiv ihrer Jugendarbeit an-
geht, berufen, Jugendliche von der StraBe zu holen und damit vor den Gefabren des
Hier-Lebens zu bewahren. In der folgenden Sequenz sind solche Gefahren und ihre
Folgen beschrieben. Die Moscheegemeinde wird darin zu einer Art ,Gegenwelt’, zu
einer Zuflucht, die den Jugendlichen sozialen Schutz bietet.

HILF.: Manche Muslime sagen, dass die Gefahren hier so grof3 sind — tiberall gibt’s Drogen,
tberall gibt’s Sex, ich weil3 nicht was — die Gefahr ist so groB3, dass die Leute entweder hier her
[in die Moschee; HLF] kommen oder sie stranden — (Fatih 1. S., 59)

M.: — die Gefahr ist natiitlich ziemlich grof3, das stimmt. Also, wenn man in der Moschee ist, ist
die Gefahr natiirlich niedriger, ist klar. Weil hier hat man Freunde, hier kriegt man was mit, hier
wird dir das jeden Tag eingebldut, dass du zum Beispiel draulen auf die schiefe Bahn kommen
kannst. Aber wenn du drauBen bist, immer zum [tiirkischen| Café gehst, zockst oder Bier
trinkst, dann kommt auch die Zeit, da willst du viel mehr, was viel GroBBeres machen. Da hast
du dein ganzes Geld verzockt, hast Schulden, da musst du deine Schulden einholen. Und wenn
du nicht arbeitest? Musst mal sehen, die ganzen Leute in den Cafés, die sind alle Arbeitslose, die
haben Langeweile, die sitzen von morgens bis abends im Café. Und irgendwann ist das Geld a/e.
Du hast Schulden von 20, 30tausend Mark. Ich kann dir ein Beispiel geben. Ein Kumpel?*7 von
ihm (177), der hat Versicherungen gemacht, pipapo gemacht, hat 50tausend Matk Schulden ge-
habt, hat ’ne Bank iiberfallen, ist in’ Knast gekommen und danach hat er seinen Vater erschos-
sen, letztens, vor zwei Wochen. (Fatih L. S., 59)

246 Nur: Licht. Bezeichnung der 24 Sure des Qur'an.
247 Der Fall wurde in der lokalen Tagespresse ausfiihrlich berichtet.

207

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

I7.: Das ist ein Klassenfreund von mir gewesen — (Fatih 1. S., 59)

M.: —’n Klassenfreund von ihm, der ist auf so eine schiefe Bahn, dass er zum Schluss ausgeras-
tet ist. Hat seinen Vater erschossen! (Fatih I. S., 59)

7. Ja, und das ist eine Person, der hat sein Abi gemacht, er war kein Bléder, er war kein Durch-
gedrehter, kein Vollidiot, sondern ein normaler Schiiler, der perfekt Deutsch konnte, der hier in
der Umgebung keine Probleme hatte, der #ur auf die schiefe Bahn geraten ist. Und das geht
schnell! (Fatih 1. S., 59)

M.: Ich sag’ mal, dass er zwei, drei Freunde hatte, die ihn auf die schiefe Bahn gelockt haben.
Einfach fiinfzigtausend Mark Schulden gehabt. Exr musste *ne Bank tiberfallen. Hat Bankiberfall
gemacht, ist in” Knast gekommen, ist wieder rausgekommen — da ist schon alles eh’ vorbei. Na,
vorbei nicht — aber ich sag’ mal, viele die aus dem Knast wieder rauskommen, nehmen automa-
tisch die andere Seite wieder ein. (Fatih L. S., 59f.)

I”: Und davon wollen wir die Leute hier abhalten. Oder das mindestens versuchen. (Fatih 1. S,,
60)

M.: Man kann das nur versuchen, man kann niemanden zwingen. Also, wir zwingen niemanden.
Wir ketten hier keinen an oder sagen, ,,du musst hier bleiben, du musst das und das machen®.
Es gibt Leute, die kommen hier her und die gehen auch in die Cafés. (Fatih 1. S., 60)

Diese Gefahren, vor denen es die muslimischen Jugendlichen zu bewahren gilt, wer-
den zuvorderst im gesellschaftlichen Kontext gesehen, wobei es nicht, wie bereits
gezeigt werden konnte, darum geht, sie ausschlief3lich in den westeuropdischen Lin-
dern zu lokalisieren — auch die Ttrkei wird angesichts mancher Entwicklungen kriti-
siert, die als Teil bzw. Begleiterscheinung von Modernisierung verstanden werden.
Gesellschaftliche Modernisierung, wenn sie denn als Wertewandel, Bedeutungsver-
lust der Religion und Neubewertung von Familie zu begreifen ist, wird immer und
pauschal kritisiert — unabhingig davon, dass viele der AuBerungen der befragten
Jugendlichen sie gerade nicht als Traditionalisten im herkémmlichen Sinn ausweisen.
Stattdessen sind die Befragten — mit allerdings unterschiedlichem Erfolg — durchweg
aufstiegsorientiert und bemiht, ihre Eltern bildungs-, status- und vor allem ein-
kommensmiBig zu tberfligeln. So wie die meisten religidse Bildung als fzrz2 anse-
hen, fithlen sie sich ebenso berufen, ihre Entwicklungsméglichkeiten innerhalb des
deutschen Schul- und Ausbildungssystems auszuschépfen und einen so angeschenen
wie eintriglichen Beruf zu ergreifen, offenbar auch um damit die Migration der El-
terngeneration nachtriglich mit einem Sinn zu versehen, der deutlich Gber deren
urspringliche Migrationsziele hinausgeht. Dass das alles nicht ohne eine wenigstens
partielle Assimilation zu erreichen ist, scheint den meisten Befragten allzu bewusst.

248 Farz: ,,Verrichtungen, die von Gott cindeutig geboten worden sind“. Unterschieden werden
diejenigen, die Verpflichtungen des Einzelnen sind (die fiinf Pfeiler) und solche, die die Ge-
meinde betreffen. Vgl. Mertek (1997: 75).

208

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM
4.3.2 Glanben und Wissen — Bildung als farz

Den Schlissel zu ,richtigem‘ Verhalten bildet, wie schon vielfach angedeutet, Bil-
dung, und zwar unabhingig von einem prizise definierten Bildungsbegriff — schlief3-
lich umfassen die diesbeziiglichen Vorstellungen sehr unterschiedliche Gegenstinde
und Formen des Bildungserwerbs. So konnte gezeigt werden, dass etwa eine mog-
lichst hohe berufliche Qualifikation bzw. deren Option bei allen Befragten einen
hohen Stellenwert hat, nicht zuletzt wohl weil die Elterngeneration migrationsge-
schichtlich begrindet eher auf solche Segmente des Arbeitsmarkts beschrinkt sind,
die zwar wenige Qualifikationen voraussetzen, aber eben auch nur mifig bis
schlecht entlohnt werden. Die zitierten Interviewpassagen konnten ferner zeigen,
dass der demgegeniiber vergleichsweise hohen Bildungsaspiration der Befragten kei-
nesfalls nur egoistische Motive zugrunde liegen, sondern auch ein Verantwortungs-
bewusstsein, das durchaus den Blick auf die ganze Gesellschaft richtet. Fir den Be-
reich Religion ist ebenso eine umfassende Bildung Pflicht. Fir deren Vermittlung
sind zundchst die Eltern, und darauf folgend, die Moscheegemeinden zustindig. Im
Anschluss an den Quwr'an-Unterricht sehen sich aber viele Jugendliche aufgerufen,
ihre Kenntnisse durch eigenstindiges Bemiithen zu vervollstindigen, ja, sie sehen
dies sogar als religidse Pflicht, im Sinne von farz an. Oben konnte schon gezeigt wer-
den, dass ene Erwartung an so verstandene Bildung die Vers6hnung, wenigstens aber
der Versuch von gegenseitigem Verstindnis zwischen unterschiedlichen Weltbildern
ist. Auch das Bildungsgebot bezieht so einen Teil seiner Legitimation und seiner
Begriundung aus dem gesellschaftlichen Gegendiber. Wihrend Angehérigen der Aufnah-
megesellschaft ein eher wissenschaftlich geprigtes Weltbild unterstellt wird, ist dieses
den Muslimen, jedenfalls aus der ersten Einwanderergeneration, hiufig fremd. Dar-
aus ergeben sich nach Meinung der Jugendlichen nicht nur etliche statusmilige
Nachteile, sondern die Angehdrigen der ersten Generation sind auch in ihren
Kommunikationsméglichkeiten erheblich eingeschrinkt. So hiel3 es in einem bereits
zitierten Bericht tiber den Dialog zwischen je einer benachbarten Moschee- und Kir-
chengemeinde, dass die christlichen Teilnehmer sich tiber die Denkweise eines lte-

ren Muslimen &aputtlachen wiirden.

HLF.: Kann man ’n Konzept haben, wie Leute unterschiedlicher Religionen oder Weltanschau-
ungen sich einigen kénnen, wie sie zusammen leben? (Eyiip-Sultan, S. 51)

O.D.: Es ist ja mit den Atheisten so, dass sie der Meinung sind, sie argumentieren wissenschaft-
lich, das was sie aus der Schule oder Uni gelernt haben. Sie halten sich fiir wissenschaftlich und
modern. Ein sehr bekanntes Beispiel: Die Evolutionstheorie, Darwinismus und die ganzen
Technologie-Geschichten. Das Problem ist dann, denen das klarzumachen, was heute ist. Das
Problem ist eigentlich, dass der Moslem nicht die wissenschaftlichen Erkenntnisse hat, bezie-
hungsweise die wissenschaftlichen Kenntnisse des Islam hat, und dass er das nicht zusammen-
bringen kann. Das ist das Problem, das ein ilterer Moslem jedenfalls mit sich trigt. Um einem
Atheisten zu sagen, um einem Atheisten klarzumachen, dass das, was er da als wissenschaftlich

209

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

bewiesen hat, geklirt hat, gesehen hat und auch akzeptiert hat, dass das mit dem Islam vereinbar
ist. Das ist das Problem, das Kinder haben. Beispiel: In der Selimiye-Moschee war ein Treffen,
kirchliche Gemeinde, islamische Gemeinde, da hat sich ein alterer Moslem aufgeregt. Die Frage,
die gestellt war: die Existenz .A/abs, kénnt ihr sie beweisen? Und da hat ein élterer Tiirke gesagt,
[emphatisch]| ,,wie kann das denn angehen, wie blind und bléd ist der?, und ich frag’ ihn, ,,ja,
wieso? — ,,der soll sich mal *ne Kuh angucken, man sicht’s doch, da kann doch nur eine Abso-
lutheit hinterstehen!® Sein Problem ist nun: Weil sein Glaube so stark ist, auch aufgrund seines
Lebens, sucht er nicht nach ’ner wissenschaftlichen Beweisfithrung oder Erklirung. Und ihm ist
die Genetik, beispiclsweise, unbekannt. Er hat keine Ahnung davon, er weil3 gar nicht, wie 'ne
Kuh aufgebaut ist. Aber der Typ, der ihm gegentber sitzt, dem ist die Genetik bekannt. Der
weil3, dass es jetzt vier Basen gibt, et cetera, et cetera. Und er [der idltere Moslem]| versucht, nur
mit seinen Kenntnissen, seiner Lebenshaltung entsprechend, dem Gegentber den Islam klar zu
machen. Aber der lacht sich natiirlich innerlich dartber tot. Das ist das Problem. Und ich hab’
das Gefiihl, sobald ich das [,wissenschaftliches’ Denken und Islam; HLF] fusioniere, in Verbin-
dung bringe — auch in der Schule habe ich mich immer eingemischt — kann ich sagen, dass es
letztendlich kein endgiiltiger Beweis ist, den Darwin gestellt hat. Das kénnt ihr nicht als richtig
anschen, das beweist nicht, dass die Kirche und die Moscheen was Falsches gesagt haben. Und
dann fangen auch die andetren an, dariiber nachzudenken. Man hat Verantwortung, wenn man
sagt, ,ich bin Moslem, ich bin Christ, ich gehére dieser Religion an“. Und wenn die Religion
kritisiert wird, dann ist man als Moslem, als Christ dafur verantwortlich, das zu Jernen, weil ich fest
in mir die Meinung trage, dass ich, wenn ich danach suchen wiirde, im Islam witklich die Lo-
sung finden wiirde, die dem dann auch wissenschaftlich entspricht. Und das ist meine Aufgabe,
denke ich. Ich glaube auch, dass ich in der Gesellschaft eine sehr hohe Verantwortung trage,
weil es heiflt, der Umkreis wird dich nach dem Tode, am Tag des jiingsten Gerichts, dafiir zur
Verantwortung ziehen, weil du ihm das nicht erklirt hast, bezichungsweise nicht in der Lage
warst, nicht fahig warst, ihm zu erkliren, dass er auf dem falschen Weg ist. (Eytip-Sultan, S. 52f.)

Ganz selbstverstindlich wird in diesem Beitrag davon ausgegangen, dass es eine Le-
gitimation fiir den Islam gibt, die wissenschaftlichen Ansprichen geniigt, dass der
Islam, wenn er nur selber wissenschaftlich betrachtet wird, zu allen nur denkbaren
Fragen eine Antwort parat hat. Illustriert wurde diese Haltung nicht nur in diesem
Interview mit Belegen, die sich zwar selten unmittelbar dberpriifen lieBen, aber
nichtsdestotrotz mit einigem Nachdruck vorgetragen wurden. Hiufig bezogen sich
solche Beispiele auf Beweise, in denen mittels moderner Computertechnologie die
absolute V ollkommenbeit des Qur'an nachgewiesen werden sollte. Zunichst aber geht es
darum, die eigenen Glaubensgewissheiten Nicht- und Andersgliubigen auf eine Art
und Weise verstindlich zu machen, die jenen nicht erlaubt, den Islam als vorwissen-
schaftliche, im Grunde genommen defizitire Denkweise zu diskreditieren.

O.A.: Ein Freund, ein Atheist, hat mich mal gefragt, ,,sag” mal, das muss doch voll das dumme
Gefiihl sein, wie gehst du denn damit um, immer in Verantwortung und ’n schlechtes Gewissen,
was ist das denn fiir'n Leben?“. Die Frage, die haut erst mal rein. Da habe ich uUbetlegt, wie
meint der das? [ironisch] Weil, eigentlich komme ich mit der Verantwortung ganz gut klar [die
anderen lachen]. Aber es war echt schwer, ihm das beizubringen. Und da meinte er, ,,wenn ich
jetzt einem Menschen helfe, und du hilfst einem Menschen — und du hast ja gesagt, wenn ich
nicht als Moslem sterbe, komme ich nicht in den Himmel, und du kommst aber in den Himmel,
obwohl wir beide das gleiche gemacht haben, wieso kommst du in den Himmel und ich nicht?*.

210

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Das sind solche Fragen, auf die man so vielleicht nicht unbedingt — man hat zwar ’ne Antwort
parat, aber ich weil3 nicht, ob es unbedingt die rich#ige Frage ist? Das heif3t, ich komme ins Stru-
deln. Ich habe gesagt, ,,wenn ich es fiir Gott mache, dann werde ich dafiir belohnt, aber du
machst es fiir dein reines Gewissen, du gehst an einem Bettler vorbei, und gibst ihm Geld, nur
damit du kein schlechtes Gewissen hast. Du legst dich ins Bett, hast ’n gutes Gewissen, hast es
sozusagen damit erfilllt. Aber ist das denn wirklich die richtige Anmworf? WeiBit du, vielleicht
habe ich ihm etwas erzihlt, was ihn in seinen Theorien nur bestitigt hat, dass es die Absolutheit
nicht gibt? Das sind all solche Sachen, wo ich in Gesprichen mit Atheisten vor allem ins Stru-
deln komme, aufgrund der Tatsache, dass ich nicht viel weil3. Vor allem nicht viel wissenschaft-
liches. — Meine Schwester hat mal zu jemandem gesagt, ,,die Kinder werden von Gott bestimmt,
ob das ’n Junge ist oder ‘n Middchen®. Und da sagte der, ,,nein, das kommt von den Genen®.
Und dann hab’ ich ihn gefragt, ,,und woher kommen die Gene?”, und dann war sein Wissen zu
Ende — hitte er sozusagen das notige Wissen gehabt, hitte er mir eins auswischen kénnen. Und
dann wire mein Wissen zu Ende. Ich sag’ mal, wenn er mit den Chromosomen gekommen wir’.
Ja? Und das sind alles solche Sachen, wo ich aus Gesprichen mit Atheisten, [lacht] wissen-
schaftlich geprigten Atheisten, die Erfahrung gemacht hab’, dass 7ch ziemlich wenig weil. Und
dass ich da wirklich viel aufarbeiten muss. Der Islam biezer auch wissenschaftliche Beweise. (Eytp-
Sultan, S. 54)

Solche wissenschaftlichen Beweise denn auch eigenstindig fithren zu kénnen, sehen
diese Befragten hier als ihre Aufgabe an. Warum Bildung farz sei, erschlieB3t sich hier
auf unerwartete Art und Weise: Es geht eben auch darum, sich in die Lage zu verset-
zen, kritische Anmerkungen von Nicht-Muslimen zum Islam parieren zu kénnen.
Das aber ist nur méglich, wenn die Jugendlichen einerseits die entsprechenden
sprachlichen Codes beherrschen und andererseits mit bzw. durch Wissenschaft selber
islamisches Ideengut legitimieren und untermauern. Dazu gehért eben auch die Pra-
xis eines ,medizinischen Materialismus?¥ als Begrindung dessen, was baran ist
oder eine nachtrigliche Medikalisierung prophetischer Traditionen, hier, des badis,
der gebietet, sich [zum Schlafen] auf die rechte Seite zu legen:

O.A.: Bin Beispiel ist, dass es zum Beispiel sinnet ist, sich im Bett auf die rechte Seite zu legen.
Wenn man schlift, sollte man sich auf die rechte Seite legen. Es ist nicht Pflicht. Es ist nur, weil
unser Prophet es gemacht hat. Und ich hab’s einfach so hingenommen. Ich hab’s lange Zeit
gemacht. Und dann hab ich irgendwie das Bediirfnis gehabt, mich auf die linke Seite zu legen.
Hab’ mich dann auch auf die linke Seite gelegt. Ein paar Tage danach habe ich in *ner Zeitschrift
gelesen, dass ein Wissenschaftler bewiesen hat, dass es fiir den menschlichen Korper gestinder
ist, sich auf die rechte Seite zu legen. Und das ist die Antwort. Wenn jetzt jemand gekommen
wir’ und hitte gesagt, ,,ey, Mann, so was Dimliches, ob ich mich nun rechts hinlege oder links
hinlege, das ist doch nun witklich scheiBegal, oder auf’m Bauch, was ist daran denn Religion?
Was ist der Vorteil?, dann hitte ich nur mit dieser Antwort kommen miissen. (Eyiip-Sultan, S.
55)

HLF.: Aber man dreht sich doch unwillktrlich im Schlaf, selbst wenn du auf der rechten Seite
einschlifst, dann kann es ja sein, dass du auf der linken aufwachst. (Eytip-Sultan, S. 55)

249 Vgl. Douglas 1988: 45-59.
250 Haram: alles Verbotene, u.a. der Verzehr von Schweinefleisch, Blut und Alkohol (vgl. Mertek
1997: 95).

211

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

0.A.: Das ist klar. Aber genau das ist jetzt wieder *ne Antwort, da ist mein Wissen zu Ende.
Weilt du? (Eytip-Sultan, S. 55)

HLF.: Aber da weil3 ich nicht so genau, ob das nicht eher ein Argument dafiir ist, dass man da
mit Wissen und Wissenschaft gar nicht so richtig weiterkommt. Dass es in der Religion und im
Glauben um was anderes geht als, in Anfithrungsstrichen, um Wissen. (Eytip-Sultan, S. 55)

O.A.: Ich habe das mittlerweile so eingesehen: Wenz ich daran glauben will, dass es einen Gott
gibt, der uns erschaffen hat, dann weil3 er doch wirklich besser als wir, was fiir uns gut ist und
was schlecht ist. Genauso wie ein Vater sein Kind erzieht. (Eyiip-Sultan, S. 55)

O.D.: — viel exctremer — (Eyiip-Sultan, S. 55)

O.A. — natlirlich ist das extremer. Das kann man natiirlich nicht vergleichen. Aber er weil3 doch,
was gut ist und was schlecht ist. Genauso weill Allah, was gut ist und was schlecht ist. Und er
sagt zu uns nicht, ,,macht das, wenn ihr betet, geht es mir besser, sondern er sagt, ,,mach das,
dann wird es dir besser gehen®. Das heil3t alles, was unser Gott uns vorgeschrieben hat, ich
wiirde eigentlich nicht vorgeschrieben sagen, sondetrn was er uns empfohlen hat, was unser
Prophet gemacht hat, dient uns. Und wenn wir das nicht sehen, dann heif3t das, uns fehlt Wis-
sen. Und da sollte man die Wissenschaft gebrauchen. Um zum Beispiel solche Sachen verstind-
lich zu machen. Aber cin gliubiger Mensch braucht die Wissenschaft eigentlich nicht. Weil er
daran glaubt. Das ist genau wie mit der Kuh, er braucht die nur anzugucken, und sagt, ,,das ist
der Beweis fiir mich, dass es Gott gibt®. (Eyiip-Sultan, S. 55£.)

Der Verweis auf den ilteren Muslim und seine Betrachtung der Kuh (s.0.) zeigt, dass
auch fur die Jugendlichen der Islam eigentlich keiner zusitzliche Legitimation be-
darf; die Vollkommenheit der Schépfung wie des Qur'an sind als Gottesbeweise hin-
reichend. Allein um die eigene Religiositit — dass eben der Islam als Basis fir alltdgli-
che Lebensfragen und -entscheidungen taugt — hier, in einer westlichen, weitgehend
sakularisierten Lebenswelt vermitteln zu konnen, ist der Verweis auf ,Wissenschaft
né6tig. Typisch fiir eine solche Vorgehensweise ist das Beispiel der folgenden Inter-
viewpassage.

O.D.: In dem Zusammenhang mit Wissenschaft vielleicht: Also der islamische Botschafter, was
auch immer, der in Hannover sitzt, der die Aocas unter sich hat, der Attaché [der tiirkischen Re-
gierung fiir Islamangelegenheiten; HLF], mit dem haben wir uns mal mit dem unterhalten, und
er meinte halt, wenn man die s#res nacheinander, wenn man so 'ne Matrix aufbaut, wo oben die
sures, oder unten halt, und dann die gyets nebeneinander schreibt, die Anzahl der ayess. Also man
guckt sure drei, wie viele ayess hat, sagen wir mal drei, dann macht man dort ’n Punkt, dass halt so
’ne Matrix entsteht. Wie so’n Schachbrett. Und er meint, wenn man das alles zusammenbindet,
dann steht da nachher A/ah. Wenn ich das jetzt einem Atheisten erzihlen wiirde, dann wiirde
der sagen [lacht], ,,ey, der hat da 4/ab hingeschrieben®, der hat .4//ah hingeschtieben, und dann
hat der die ayers und sures zugeordnet Und natiirlich, der kann das sagen. Er sagt danach, ,.ey, der
hat A/lah hingeschrieben®, so, ganz klar, weil es ’n relatives Denken ist. Wenn man aber in ’ner
ganz anderen Dimension dartiber nachdenkt — man muss ja sagen, ich stell’ die Annahme, das
ist 'ne Absolutheit —, dann hat auch diese Absolutheit diese Fahigkeit, etwas zu konstruieren,
und da kommt eben das dabei raus. Es ist ganz normal. Was fiir uns Zrrational ist, was wir tber-
haupt nicht begreifen kénnen, wo wir sagen missen, ,,also, ich muss jetzt erst mal .4/ah hin-

212

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

schreiben und diese Matrix aufbauen, und danach kommt dieses Buch, und dann werde ich im
Buch die gyets und sures so ordnen, dieses komplexe System, dass da nachher A/ah rauskommt*.
Das ist dieses relative Denken. Aber wenn man wirklich tiber eine Absolutheit nachdenkt — das
sind diese Probleme, die man auch hat, wenn man diese Bezichung aufstellt, Sohn-Vater,
Mensch-Allah. Ja? Das ist ein Problem. Man kann diese Bezichung [diesen Vergleich; HLF]
kaum aufstellen. Es ist wirklich unfair, wenn jemand jetzt mit dieser Vater-Sohn-Bezichung
versucht, eine Antwort zu geben, dann da wirklich nachzuhaken, rumzundrgeln, zu sagen, ,,das
geht doch nicht®, weil der einfach versucht, diese Absolutheitsbeziechung, die ist nun mal abso-
lut, die gibt’s nicht anders, die ist einzigartig, diese Einzigartigkeit mit relativen Dingen zu erkla-
ren. Rein vom Begriff her gibt es einfach keinen Vergleich. Das ist halt das Problem. (Eyiip-
Sultan, S. 56f.)

Die Méglichkeiten moderner Computertechnologie wurden insgesamt hiufiger als
Beleg gottlicher bzw. gur'anischer Vollkommenbheit dargestellt. Aber, wie auch in der
folgenden Sequenz, geht es immer darum, diese Vollkommenheit nur mehr zu bes-
titigen, denn eigentlich, heilt es weiter, reiche ja der normale Verstand vollig aus, um

daran zu glauben.

S.: Mein Wissen tiber den Islam, das ist vielleicht wie die Spitze einer Nadel. Aber der Islam ist
so vollkommen, der Islam ist so mathematisch aufgebaut. Sie kénnen den Qwr'an in den PC
cintippen und das Wort Satan herausfiltern, sie haben eine bestimmte Zahl. Sie kénnen, das ist
bewiesen, das Wort Engel herausfiltern, es entsteht eine Zahl. Sie kénnen ein Wort — cennet —
sprich: Paradies — herausfiltern. Sie kénnen das Wort — for example — Holle herausfiltern, Sie ha-
ben eine bestimmte Zahl. Und diese ganzen Zahlen sind durch neunzehn teilbar. Es ist bewiesen!
Und im Namen A/labs, des Barmherzigen, des Erbarmers, oder besser gesagt, im Namen 4//abs,
diese Buchstaben ergeben die Zahl Neunzehn. Also man hat so 'ne Theorie dargestellt, neun-
zehn ist so ’ne Schlisselzahl im Qur'an. Stell’ dir vor, es ist ein Buch! Das kénnte nur jemand
machen, der so grofle Macht hat, die nur 4/ah hat. Und kein anderer. [...] Sie haben den Qur'an
einigermaf3en durchgelesen? Verstanden oder nicht verstanden, das ist ja ne andere Geschich-
te.?>! Aber ich sag’ mal, Sie haben bestimmt Thre Vorteile da entdeckt. Und wenn man dieses
Wissen schon hat, dann glaubt man ja, dass dieses Buch ein geheimnisvolles Wissen hat, das
auch wirklich von A/lah kommt. Und dass das auch der Wahrheit entspricht. Viele Sachen, wie
gesagt, einige Menschen verstehen das so, wie sie’s haben méchten, einige verstehen das, was sie
nicht erwartet haben. Verstehen Sie, was ich meine? Es gibt da Unterschiede, mit dem Verstand.
Und so ist der Qur'an. das ist schon etwas Geheimnisvolles. Qur'an ist nicht jedermanns Sache,
aber er 75t anch jedermanns Sache. Und in dieser Hinsicht reicht der normale Verstand vollig aus,
daran zu glauben. (Yunus-Emre, S. 60)

Weitere Beweise werden aber auch in der Natur gefunden. So zeigten mir die Teil-
nehmer eines Interviews eine in meinen Augen cher undeutliche Fotokopie, die den
baumbewachsenen Rand einer nordrhein-westfilischen Bundesstraf3e abbildete. Die
Kopie war in der Teestube einer Moschee am schwarzen Brett ausgehingt; das Be-
sondere an der Darstellung war ihre Interpretation durch die Jugendlichen: dass die

251 Eine andere Geschichte insofern, als dass ich ihn — aus muslimischer Sicht — tatsachlich nur
bezeugen kénnte, wenn ich ihn denn verstanden hitte.

213

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

abgebildeten Biaume in der Form der arabischen Schriftzeichen fiir /a ilaba illallalh?®,
das islamische Glaubensbekenntnis, den ersten (und wichtigsten) der finf Pfeiler,
gewachsen wiren. Dass dieses Naturschauspiel sich ausgerechnet in einem nicht
mehrheitlich islamischen Land ereignete, galt als ein umso deutlicheres Zeichen
gottlicher Allmacht. Fur die befragten Jugendlichen sind diese Beispiele durchweg
ein vielleicht unnétiger, aber zusitzlicher Beleg fir die Vollkommenheit von Schép-
fung und géttlicher Offenbarung; in der Diskussion mit Angehdrigen der Aufnah-
megesellschaft sind sie Teil einer breit angelegten Apologie.

Unabhingig von solchen apologetischen Fragen, die nur allzu oft mit wieder-
kehrenden rhetorischen Phrasen variiert werden, unterstellen alle Befragten ein weit-
gehendes Bildungsgebot, verbunden mit einem Bildungsauftrag an die Gemeinden
und ihre (nicht nur jugendlichen) Mitglieder.253 Grundsitzlich gilt der Islam als etwas,
das zu erlernen ist. Dass die Jugendlichen sich den Islam durch Lernen aneignen,
fihrt in ihren Augen dazu, dass er eben ein selbstverstindlicher und immer gegen-
wirtiger Teil ihres Lebens ist. Der Islam, so konnte gezeigt werden, verldsst dabei
die Grenzen der Moschee; islamische Grundsitze werden gerade auch auf das Hier-
Leben angewandt, etwa in sozialen und 6konomischen Fragen. Die — gebildeten —
Muslime beschrinken ihre Frommigkeit nicht auf das Beten, sondern der Islam wird
MaBstab fir das ganze Leben. Fast alle Jugendliche lehnten den Begriff Re-
Islamisierung als Bezeichnung dieses Prozesses ab und verwiesen stattdessen immer
wieder auf die Unverinderlichkeit ihrer Religion seit 1400 Jahren; einige wenige aber
bewerteten solche Entwicklungen immerhin als einen gewaltigen Unibruch®s*, fir dessen
Beschreibung sie die Kategorien VVolksislan und Hochislan?5 als durchaus angemes-
sen bezeichneten; sie fanden in ihnen eine treffende Unterscheidung zwischen ihrer
und der Religiositit ihrer Eltern bzw. Angehoérigen der ersten Einwanderergenerati-

252 La ilaha illallab: es gibt keinen Gott, auller Alah.

253 Nicht zufillig hebt eine vom Islamrat fiir die Bundesrepublik Deutschland geférderte quantita-
tive Studie aus Miinster (Alacagioglu 1999) u.a. auf mangelhaftes religioses Wissen ab. Nur die
Hilfte der Befragten (n=30) konnte etwa die funf Sdulen des Islam richtig nennen, sieben er-
kannten in einem multiple-choice-Frageverfahren gur'anische Prophetennamen richtig, 16 Be-
fragte konnten keinen einzigen islamischen Glaubensgrundsatz nennen usw. (vgl. Alacagioglu
1999: 771.).

254 Vgl. S. 156.

255 Wie den Begriff ,Re-Islamisierung’, der in Publikationen tber den Islam allgegenwirtig ist,
wollte ich auch die Kategorien ,Volks-* bzw. ,Hochislam® iberpriifen. Letztere tibernechme ich
von Mihgiyazgan (1994: 197f.): , Fir unser Thema ist auf die unterschiedliche Bedeutung des
religiésen Rituals im Hochislam einzugehen. Die meisten Vorschriften fiir die religiésen Rituale
sind koranisch verankert. Da der Koran als unverindert und unverinderbar gilt, wird im
Hochislam die Ausfiihrung der Rituale als conditio sine qua non angesechen. Aus demselben
Grund ist aber im Volksislam eine relativ liberale Haltung zum religisen Ritual zu finden: Da
die Gldubigen sich in ihrer Praxis nach den Hadisen richten, ist die strikte Einhaltung der kora-
nischen Vorschriften sozusagen nicht ihr Thema. Im Gegenteil, ihre religiosen Geschichten
enthalten offensichtlich Relativierungen dieser Vorschriften. So ist fiir die ,einfachen Muslime*
nicht die Ausfiihrung, sondern die Bekundung ihrer Absicht, das Ritual ausfiihren zu wollen,
die zentrale Basis ihres Glaubens.*

214

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

on. ,Wissenschaft’, wenn auch allenthalben hochgeschitzt, wird tatsichlich doch nur
apologetisch und deshalb selektiv angewandt; die Antwort auf die Frage, wie mit den
Gegensitzen zwischen wissenschaftlichen und herkémmlichem religiésen Positionen
umgegangen wird, bleibt undeutlich. Allenfalls in dem Anspruch, dass Bildungs- und
Wissenserwerb nie abgeschlossen seien, zeigt sich eine Perspektive, die verspricht,
dass diese Gegensitze ausgeriumt werden kénnten, wenn man nur genug lernte.
Dabhinter steht eine unerschitterte Gewissheit, dass der Qur'an fir alles eine Losung
biete — es gilt nur, danach zu suchen.

4.3.3 Religidse Erziehung in Elternbaus und Moscheegemeinde

Von allen Befragten hat nur ein einziger angegeben, dass er eine Art Bekehrungser-
lebnis gehabt habe. Auch er hatte, wenn auch eher widerwillig, im Kindesalter den
Qur'an-Unterricht einer Gemeinde besucht. Er beschrieb deutlicher als die anderen
Befragten, wie hoch die Belastung solcher Unterrichte fiir die Kinder sei, weil sie
neben den schulischen Pflichten u.U. stundenlang an Wochenenden in der Moschee
lernen mussten. Nicht nur aus seiner, sondern auch aus der Sicht seiner Eltern und
der Verantwortlichen in der Gemeinde konnte dieser Unterricht, der ja, das muss
man sich vergegenwirtigen, eine wichtige Grundlage fiir gelebte islamische Religio-
sitit bedeutet, nur als gescheitert angesehen werden. Der betreffende Jugendliche
fihrte spiter ein eher ,wildes® Leben; er war sozial auffillig, renitent in der Schule
sowie Alkohol und anderen Drogen nicht abgeneigt. Angesichts der divergierenden
Wertvorstellungen von Elternhaus, islamischer Gemeinde und Aufnahmegesell-
schaft entschied er sich, offensichtlich véllig tiberfordert, fiir ein Leben jenseits aller
Limitierungen. Erst gegen Ende des zweiten Lebensjahrzehnts lernte er den hoca
einer (DfoB—)Gemeinde kennen, der ihn nicht nur auf die Fragwirdigkeit seines
Lebenswandels ansprach, sondern ihm auch Fragen stellte, die ihn tiber den Sinn
seiner Existenz nachdenken lieBen. Dieser Jugendliche verkérperte eben den Le-
bensstil, der genau das ausdriickte, was in vielen Interviews als den schlechten Pfad geben
angesprochen wurde. Nun haben, wenn auch in anderer Intensitit, einige der inter-
viewten Jugendlichen persénliche Erfahrungen mit diesem Lebensstil gemacht — der
Unterschied zu diesem Einzelfall besteht vielmehr darin, dass sie, auf die Frage, wie
sie zum Islam gekommen sind, kein Erlebnis und keinen konkreten Zeitpunkt angeben

konnen: Sie sprechen vielmehr davon, dass sie in den Islam reingewachsen sind:

M.: Da ist man reingewachsen von klein auf, wenn die Eltern der Religion angehéren. Und
wenn man von klein auf ein bisschen am Unterricht teilgenommen hat, zum hoca gegangen ist,
wenn man ab sieben, acht, neun Jahren ab und zu von seinem Vater mit in die Moschee ge-
nommen wurde, dann wichst man einfach da rein. Und wenn man das so langsam mitgekriegt
hat, dann ist man in der Religion mit drinne. Das ist nicht so, dass einen mit 15 der Vater fragt,
,»willst du jetzt als Christ oder willst du jetzt als Moslem leben®. Man ist da reingeboren und geht

215

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

den Weg halt. Ob man den Weg genauso geht wie sein Vater es will, das ist eine andere Frage.
(Fatih I, S. 306)

So wird fast stereotyp die religiése Sozialisation beschrieben. Die Kinder lernen die
Grundlagen der Religion von ihren Eltern durch Nachleben. Der Qur'an-Unterricht
in den Gemeinden kann auf diese Grundlagen aufbauen; er wird von den meisten
Befragten zwar als wichtige, aber im Vergleich zu Eltern und Familie oft weniger
wichtige Quelle religiéser Erfahrungen angesehen.

H.: Ich hab’ vom Elternhaus viel mitbekommen. Mein Vater ist seht belesen, obwohl et selber
wenig zur Schule gegangen ist, aber von ihm hab’ ich viel vermittelt bekommen, islamische Ge-
schichte und so weiter. In der Moschee weniger. So zur islamischen Geschichte, so zur islami-
schen Allgemeinbildung. Dazu gehért ja nicht nur, die Gebote und Verbote des Islam tatsich-
lich zu lernen, sondern auch die islamische Geschichte, und die Vergangenheit, was damit ge-
macht wurde, was damit passiert ist. Diese Dinge hab’ ich von Zuhause vermittelt bekommen,
die Geschichte. Und die Moschee war halt eine Lehrstitte fiir Qur'an, fir die Rezitation, aber
auch, um das Gefiihl dafiir bekommen zu haben. (Hicret L., S. 10)

HLF.: Wenn ihr guckt, was ihr von der Religion wisst, was ihr so gelernt habt, kénnt ihr sagen,
wie viel von den Eltern kommt und wie viel von der Moschee kommt? (Mevlana I1., S. 63)

M.: Bei mir ist sehr viel von den Eltern gekommen, weil — das kann man so sagen: ich hab’ nicht
viel von der Moschee mitgekriegt, was Religion angeht. (Mevlana IL., S. 63)

HLF.: Aber, was hast du gesagt, wie viele Jahre bist du im Qur'an-Unterricht gewesen? (Mevlana
1L, S. 63)

M.: Ich selber — nicht lange. Das war ’n Jahr oder so. Und da bin ich echt nur zum Spal} hinge-
gangen und nicht zum Lernen. Ich hab’ sehr viel von meinen Eltern gelernt, weil die auch selber
streng religios sind. Aber modern religiés und tolerant. (Mevlana II., S. 63)

Sa.: [ironisch| Keine Fundamentalisten — [Lachen| (Mevlana IL., S. 63)

Vielen Befragten war es wichtig zu sagen, dass die entsprechenden Kenntnisse al-
tersgerecht vermittelt werden missten. Zum Beispiel sei zu berticksichtigen, dass
Kinder nicht tberfordert, sondern nur ihrer Reife entsprechend unterwiesen werden
durften.

B.: Also bei uns ist es so, wenn man akz/bdli®> ist, wenn man in die Pubertit kommt, erst ab
dann gelten dann die Regeln. Also wenn da vorher irgendwas gemacht wurde, was verboten ist —
man war ja noch ein Kind, man wusste nicht, was man tat — Siinde ist nicht Stinde. Das ist wirk-
lich anerkannt. Erst danach gilt eigentlich das, was man macht. Und so geschen kénnte man
eigentlich auch sagen, bis man in die Pubertit kommit, ist es eigentlich vollig wurscht, welcher
Religion man angehort, [lacht] kénnte man schon fast sagen, aber das ist jetzt meine Interpreta-
tion: Man weil} ja selbst noch nicht, was man macht. Man tut ja nur das, was man vorgesagt

256 Woértlich etwa: verniinftig geworden.

216

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

bekommt, von den Eltern oder vom Umfeld. Erst wenn man selbst in der Lage ist, nachzuden-
ken, erst ab da wird eine Stunde auch als Stinde bewertet. Also der Mensch muss erst selbst
nachdenken kénnen, selbst wissen Adnnen, was richtig und was falsch ist. Er muss die Unter-
schiede selbst erkennen. Erst danach wird eine Siinde zu einer Siinde. (Mevlana 1., S. 42)

Vorher mussen die Kinder erst lernen, was etlaubt und was verboten ist, eine Siinde
kann noch nicht als Siinde bewertet werden. Aber nicht bei allen Befragten wird win-
schens- oder ablehnenswertes Verhalten in religiéser Terminologie bezeichnet. Was
der oben zitierte Jugendliche fiir jingere Kinder sagt, dass es nimlich vor der Pu-
bertit noch nicht wirklich wichtig ist, sich in religiéser Hinsicht korrekt zu verhalten,
wird relevant, wenn man sich in Erinnerung ruft, dass fiir genau diese Kindheitspha-
se beinahe ausschlieBlich der Mutter die Erziehung obliegt. Miitter sind zustindig fiir
Wirme, Nihe, emotionalen Schutz und liecbevolle Zuwendung, Viter dagegen fiir
Respekt, aber auch Rivalitit, fiir Regeln und Gesetz — gerade insofern sie sich im
Bereich der Religion manifestieren.

Der erste Kontakt zur Moscheegemeinde wird deshalb wohl nicht zufillig iber
den Vater hergestellt. Vom Qur'an-Unterricht heil3t es stets: Dann bat mein 1 ater mich
da angemeldet. Das Reinwachsen in den Islam ist immer damit verbunden, dass der Vater
das heranwachsende Kind, seinem Alter entsprechend, zunichst manchmal und
schlieBllich regelmidBig mit in die Moschee — in der Regel zum Freitagsgebet —
nimmt. Vorher, bevor das Kind am Qwr'an-Unterricht teilnimmt, findet eine allge-
meine religiése Erziehung in der Familie statt, die unterschiedlich in der Intensitit
und wohl auch Qualitit ist, je nach dem, wie religiés versiert die Eltern oder andere
Verwandte (GroBeltern, Onkel oder Tanten) im niheren Umfeld sind. Die Kinder
lernen dabei einerseits durch familidre Vorbilder — ,,man weiff ja selbst noch nicht, was
man macht. Man tut ja nur das, was man vorgesagt bekommt, von den Eltern oder vom Umfeld*
(Mevlana 1., S. 42) —, andererseits werden ihnen mehr oder weniger kindgerecht reli-
gi6se Inhalte vermittelt.

HLF.: Wie ist es tberhaupt, in der Erzichung, welche Vorstellungen haben islamische Kinder
von Allah? Was kriegen die in ihren Familien gesagt? (Mevlana II. S., 59)

Sa.: Also: Allah ist allmichtig, er ist iberall, er kann alles sehen, was wir machen, was wir tun,
was wir denken, er ist Uberall. Vor ihm kann man nichts verbergen. Er weil3 alles. (Mevlana II.

S., 59)

M.: Bei uns ist das so: Alles ahnelt Gott, aber Gott ahnelt nichts. Oder dhnelt niemandem. So 257
kann ich mir Gott nicht vorstellen. (Mevlana II. S., 59)

HLF.: Aber wenn man da mit Kindern driiber spricht, wie erklirt man denen Gott? (Mevlana II.
S., 59)

257 Unmittelbar vorher war das Tonband zu Ende; wihrend des Bandwechsels wurde tiber christ-
liche Gott-Vater-Bilder gesprochen.

217

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Sa.: Da sagt man vielleicht: er ist riesig, er ist grof3, er ist tberall — (Mevlana II. S., 59)
M.: — er hat keine Gestalt! (Mevlana II. S., 59)

Se: Da geht man auf das Kinderniveau runter: Wie verhilt man sich als Kind mit ihm — (Mevla-
naII. S., 59)

HLF.: — aber ich glaube, die Vorstellung, die man als Kind hat, die hat man im Grunde sein
ganzes Leben lang. Die tridgt man dann mit sich rum — (Mevlana II. S., 59)

Se: — ich mein’ mit ,,auf sein Niveau runtergehen® nicht, dass man ihm was Falsches erzahlt.
Nur in seiner Sprache. (Mevlana II. S., 59)

Die frithe Vermittlung von religidsen Inhalten geschieht also in einer altersgemi3en
Sprache. Trotzdem liegt das groBere Gewicht auf ,Vorleben® durch die Eltern und
JImitation® durch die Kindetr. Nur in seltenen Fillen wnterrichten Eltern oder andetre
Verwandte die Kinder ausdricklich im familidren Rahmen; die Vermittlung von ritu-
eller Kompetenz findet in aller Regel in den Moscheegemeinden statt. Ein Jugendli-
cher, der in seiner Kindheit keine Moschee im unmittelbaren Einzugsbereich hatte
und nur mit grolem organisatorischen Aufwand den Qwr'an-Unterricht in einer Ge-
meinde hitte besuchen konnen, beschreibt, dass in seinem Fall auf Betreiben der
Eltern ein religiés gebildeter Onkel ihn und die Nachbarskinder unterrichtet habe.

0.A.: Also ich war da nur ganz kurz [im Qur'an-Unterricht; HLF]. Aber ich habe das Gliick
gehabt, sag’ ich mal, dass ich das ziemlich frith von meinen Eltern beigebracht gekriegt hab.
Und ein Onkel von mir, der hat das ziemlich gut drauf. Der hat in der Tturkei diese Imam-Hatip-
Schulen? besucht und der hat mir dann auch so das richtig gute Lesen beigebracht. Ich hab’s
also eher, sozusagen, in der Familie gelernt. Auch deshalb, weil es in der Gegend, wo ich her-
komme, keine Moscheen gab. Da haben wir das dann so gemacht, dass meine Mutter [I] am
Wochenende die Kinder aus dem ganzen Bereich zusammengetrommelt hat, und dann haben
wir zusammen Qur'an gelernt. (Eyiip-Sultan, S. 11)

Neben der Information, dass hier auBlerhalb eines gemeindlichen Rahmens eine
Form der religiésen Unterweisung gefunden wurde, fillt wiederum auf, dass die Art
und Weise der Wissensvermittlung als beibringen®® bezeichnet wird. Dieses Verb wird
hiufig benutzt, wenn es um familidre Erziehung, und insbesondere um die Vermitt-
lung von Religion, Tradition und Kultur in den Moscheegemeinden geht. Niemals

258 Imam-Hatip-Schulen sind héhere Schulen in der Tirkei (,Predigergymnasien®), die auf eine wei-
tergehende Ausbildung, vorzugsweise auf ein theologisches Amt vorbereiten.

259 Beachte auch den Unterschied, den Mannheim zwischen ,,Hineinwachsen‘ und bewusst Erzie-
hen markiert (s. S. 50f.). Ein belletristisches Zitat vermag einen Hinweis auf die Bedeutung von
beibringen zu geben: ,,Alles, was einem beigebracht wird, ist etwas, wozu man die Fihigkeit be-
reits besitzt, sonst wiirde es einem nicht beigebracht werden kénnen. Und wenn man die Fa-
higkeit dazu besitzt, kann man strenggenommen nicht von Lernen sprechen; es entsteht nichts
Neues, man entwickelt nur etwas, das schon vorhanden ist“ (Maarten ’t Hart. Diée schwargen 1/6-
gel. 1999: 201).

218

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

dagegen wurde mit ,beibringen® die Vermittlung von schulischer Bildung umschrie-
ben. ,Beibringen® scheint, auch angesichts der Feststellungen Mihgiyazgans2® zur
Erziehung in Familien tiitkischer Herkunft, eher auf einen imitativen Erziehungs-
prozess zu verweisen; dass auch die Wissensvermittlung in den Gemeinden nicht
,padagogisiert® ist, soll an anderer Stelle vertieft werden.

Problematisch aus der Sicht der Jugendlichen wird es mit den in der religiGsen
Erziechung vermittelten Werten, wenn die Pubertitsphase beginnt. Einerseits tut sich
dann eine Kluft auf zwischen dem, was deutsche Gleichaltrige durfen, und den Re-
geln, elterlichen Forderungen und Beflirchtungen, denen sich Jugendliche tlirkischer
Herkunft ausgesetzt sechen, wenn sie denn aus einer religiésen Familie kommen. An-
dererseits sind diese Regeln von den Jugendlichen nicht immer leicht nachzuvollzie-
hen und akzeptabel. Zwischen den minnlichen Kindern und ihren Eltern ergeben
sich so teilweise heftige Auseinandersetzungen, die, jedenfalls im Fall der religids
gebundenen Jugendlichen, hiufig dazu fithren, dass elterlichen Vorgaben, welches
Verhalten gut oder schlecht, richtig oder falsch sei, von den Jugendlichen auf den
Grund gegangen wird. Die Regeln, so wurde hiufiger gesagt, seien in jedem Fall zu
tberpriifen, zu hinterfragen, um ihren eigentlichen, islamischen Sinngehalt, jenseits der
Anspriiche der Eltern, zu ergriinden.

0.A.: Also ich habe frither immer Probleme damit gehabt, warum ich einiges nicht machen
durfte. Und wenn ich dann nachgefragt habe, und ich habe keine klare und gute, zufrieden stel-
lende Antwort gekriegt, dann fragt man sich natiirlich, ja, warum soll ich das dann machen?
(Eytp-Sultan, S. 5)

O.D.: Anscheinend hat das Niveau an Bildung bei den Eltern gefehlt, um diese Information bei
den Kindern so weiterzugeben, dass die Fragen der Kinder beantwortet werden konnten, jeden-
falls zufrieden stellend, und andererseits wird — im Verhaltnis zu den deutschen Familien — in
den tiirkischen Familien vielleicht mehr handgreiflich®! erzogen. (Eytip-Sultan, S. 6)

Hier kommt ein entscheidendes Unterscheidungsmerkmal zur Sprache, das nicht nur
in der Migrationsbiografie der Eltern, sondern auch in deren Méglichkeiten, wie sie
sich — u.U. noch in der Tirkei — die Religion angeeignet haben, begriindet ist. Alle
befragten Jugendlichen bezeichnen es als ihre Pflicht, im islamischen Sinne als farz,
sich in religiéser Hinsicht zu bilden, die Religion zu lernen, und zwar unabhingig
von dem, was sowohl Eltern als auch Jocas vorgeben. Dabei werden durchaus auch
kritische Positionen bezogen, die im Fall der Eltern auf deren ,Bildungsniveau‘ und
im Fall der Geistlichen auf deren mangelhafte Kenntnis der spezifischen Lebensrea-
litat Jugendlicher tirkischer Herkunft in der deutschen Migration verweisen. Deren

Erfahrungshorizont ist ndmlich ein ganz anderer: Weil ihnen die Lebensweise der

260 S.S. 89f.
261 Vgl. S. 94fF.

219

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

hiesigen Gleichaltrigen um ein vielfaches niher steht, suchen die muslimischen Ju-
gendlichen ihre Lebenshaltungen im direkten Vergleich.

O.D.: In der Kindheit, da gab es immer mehr Verbote als Freiheiten. Und man hat die natiirlich
nicht verstanden. Man hat immer Auswege versucht. Es war so, ich durfte samstags nicht in die
Disco, aber wenn mein Vater auf Nachtschicht war, dann war ich halt weg. Und die Mutter,
also, ich hab’ gewartet bis die Mutter schlafen ging, und dann war ich weg. Bevor er morgens
um sechs nach Hause kam, war ich wieder im Bett. Und, ich hab’ das damals nicht verstanden.
Ich wusste auch nicht, was meine Eltern von mir wollten. Meine Freunde gingen alle in die Dis-
co. Ich war vielleicht der einzige, der keinen Alkohol getrunken hat. Aber trotzdem ging ich da
gerne hin. Aber bei mir ist es dann auch sehr durch die Schule beeinflusst worden. Dadurch dass
ich immer lernen wollte und was tun wollte und aus mir was machen wollte, hat sich dieses Ver-
gnulgen, sagen wir mal, dieser Vergniigungsbereich immer mehr eingeengt. Dann hab’ ich auch
angefangen, da irgendwann driiber nachzudenken, was das eigentlich sollte, die ganzen Veran-
staltungen, wo ich immer hin wollte. Also, die Begierde einfach. Wo das her kam. Und ich hab’
das irgendwann als sinnlos empfunden, so dass ich mit zwanzig eigentlich schon keine Lust
mehr hatte, da hin zu gehen. [...] Irgendwann kommt der springende Punkt, man versteht’s und
dann sagt man, ,,0kq)!“. (Eyup-Sultan, S. 7)

Der springende Punkt meint in diesem Fall genau den Moment, in dem sich Jugendli-
che um ecigenes, als authentisch begriffenes Wissen um den Islam bemithen. Natiiz-
lich erwirbt niemand dieses Wissen in einem intellektuellen Vakuum, sondern in
einem prozesshaften Sich-Abgrenzen, Zustimmen und Weiterentwickeln von Mei-
nungen, die seitens der Eltern, aber auch seitens der Aocas und der religiésen Dach-
verbinde in der Bundesrepublik vertreten und z.B. durch eigene Lektire Gberprift
werden. Der Bildungsauftrag ist deshalb individuell.

Al: Man muss lesen! Man darf nicht nur seinen Eltern zuhéren, wenn die sagen, ,,ja, du musst das
und dies machen®. Also man muss das selber machen. (Hicret II., S. 23)

T.: Aber ich mein’ mal, wenn man was selber rausfindet, bleibt das linger hier drinne [zeigt auf
den Kopf] als wenn meinetwegen die Mutter sagt, ,,ja, du musst fiinfmal am Tag beten” — _ja,
wieso? — ,,ja, weil das der Islam sagt“. Aber wenn man das liest, dann sicht man ja, ,,ja man
muss fiinfmal am Tag beten®. Wenn man das liest, dann versteht man das erstens besser und
zweitens bleibt das auch linger hier drinne [zeigt wiederum auf den Kopf], als wenn man das
hort. Man kann das nattitlich auch von den Eltern horen. Aber es ist immer besser, wenn man
eigene, personliche Erfahrungen macht. (Hicret I1., S. 23)

Kultur, Tradition und Religion, Begriffe, die oftmals fast synonym von den Ge-
sprichspartnern verwandt werden, erweisen sich in diesem Prozess endlich als diffe-
renzierbar. Auch ohne dass traditionelle und kulturelle Bindungen ginzlich aufgege-
ben werden, 16st sich die Religion, ihre Praxis und insbesondere iht intellektuelles
Fundament, aus der Umklammerung von Tradition und Kultur, zumindest insofern
tiberkommene Hierarchien nicht mehr unhinterfragt akzeptiert werden. Viele der

220

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Jugendlichen emanzipieren sich dabei tatsichlich von den Vorstellungen ihrer El-
tern, und auch die anderen erheben wenigstens theoretisch diesen Anspruch fiir sich.

0.A.: Die neue Generation, die jungen Midchen, die haben das Kopftuch nicht so getragen, wie
die Eltern das getragen haben, sondern die haben nachgelesen, ,,warum muss ich denn Kopf-
tuch tragen“? Und dann haben die pl6tzlich geschen, da ist sogar eine Beschreibung, ,,wie trage
ich Kopftuch?*. Also, Kopftuch soll etwas bezwecken, soll gewisse Sachen verdecken, also
wenn ich das Kopftuch so trage [zeigt den Knoten unter dem Kinn], dann verdeckt es nicht,
also ist es nicht Sinn der Sache, also muss ich das Kopftuch so tragen [zeigt wie das Tuch ange-
legt wird, so dass die Haare und der Hals bedeckt sind]. (Eytp-Sultan, S. 90f.)

H.: Das kommt durch die Bildung. Unsere Eltern, unsere Miitter sind auch auf ’'m Hof grofige-
worden. Wie man’s nimmt, die waren halt nicht so sehr gebildet, die wussten nicht, wie man sich
hundertprozentig bedecken muss. Sie haben sich so bedeckt, wie ihre Eltern auch, und das, was
sie gemacht haben, entsprach der Kultur, die sie von den Eltern beigebracht gekriegt haben. Die
hatten ja keinen Religionsunterricht. Die haben das von den Eltern gelernt. Und das merken wir
auch jetzt zu Hause, wenn zum Beispiel meine Mutter etwas sagt, was sie von ihren Eltern bei-
gebracht bekommen hat, dass das leider nicht dem Islam entspricht. Das muss man denen auch
sagen. Es gibt ab und zu mal Sachen, die halt falsch sind. Das kommt von der tiirkischen Kul-
tur. (Eytip-Sultan, S. 91)

Hier kommen verschiedene Einfliisse zusammen: Es zeigt sich, dass die Vermittlung
von Religion mindestens ab einem bestimmten Alter nicht linger ausschlieBllich den
Eltern und Moscheegemeinden obliegt. Die Jugendlichen sind offensichtlich auf der
Suche nach einem ,authentischen® Islam und reflektieren dabei gleichermaBlen kri-
tisch sowohl die tiirkische als auch die deutsche Lebenstealitit.

HLF.: Seid iht auf ne andere Art und Weise Muslime als eure Eltern das sind, oder GroBeltern?
(Eytp-Sultan, S. 906)

O.A.: Ich wiird’ einfach sagen [iberlegt angestrengt] — wir miissen aufgrund gewisser Gegeben-
heiten den Islam anders ausleben als die. Aber sonst, im Wesentlichen, finde ich gar nicht, dass
wir anders sind. Ist ein deutscher Moslem ein anderer Moslem als ein tiirkischer Moslem? Wenn
er nicht Ttrkisch spricht? (Eytip-Sultan, S. 96)

Die Gegebenheiten stehen fiir die spezifischen Lebensbedingungen dieser Jugendli-
chen, die durch die sich verstetigende Migration signifikant von denen ihrer Eltern
abweichen. Bedeutsam scheint nicht nur, dass Bildung als farg aufgefasst wird, son-
dern dass sich die Bildungsmdoglichkeiten fir die Jugendlichen der zweiten und drit-
ten Einwanderergeneration im Vergleich zu ihren Eltern und GrofBeltern potenziert
haben.

O.D.: Ein gebildeter Moslem ist ein anderer Moslem als ein — gewdhnlicher Moslem. (Eyiip-
Sultan, S. 96)

221

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

O.A.: — das liuft doch aufs gleiche hinaus: du sprichst Deutsch, deine Eltern nicht — (Eyiip-
Sultan, S. 96)

H.: — die haben ja auch alles von ihren Eltern gelernt, die Bildung kam nicht von der Schule,
vom Religionsunterricht, alles kam von deren Eltern. Tradition und Religion waren sehr ver-
mischt, sag’ ich mal, da war ziemlich viel Tradition drin. (Eytip-Sultan, S. 96)

O.D.: Also frither war das einfach so intuitiv — man hat’s gewacht — bei den Alteren auch. Man
sicht’s ja, wenn man dem Vater mal ne Frage stellt, dann sagt der einfach, ,,das macht man so*.
Und die hocas wussten das damals auch nicht. Als unsere Generation dann kam — die haben an-
gefangen Fragen zu stellen, erst waren sie [die Alteren] sauer und nachher mussten sie einsehen,
dass diese Fragen beantwortet werden mziissen. (Eytip-Sultan, S. 96)

H.: Denn du hast hier die Méglichkeit in zehn Biichern nachzuschlagen. (Eytip-Sultan, S. 96)
0.D.: Das heift natiirlich: man lebt bewusster. (Eyiip-Sultan, S. 96)

O.A.: Wiirdest du das als anders bezeichnen? (Eyiip-Sultan, S. 96)

H.: Das st doch anders! Natiirlich ist das anders! (Eyiip-Sultan, S. 96)

0.D.: Als Moslem bin ich nicht anders — (Eyiip-Sultan, S. 97)

0.A.: — sagen wir mal: einer der betet nur und liest nicht, bildet sich nicht weiter. Leb der auch
anders als du? Ein Jugendlicher? Verstehst du, wie ich das meine? Also, nach welchen Kriterien
definieren wir ,anders? (Eytip-Sultan, S. 97)

O.D.: Es geht um das Bewusstsein. Es geht auch um den eigenen Horizont. (Eyiip-Sultan, S. 97)
0.A.: Bewusster* hast du gesagt? (Eyiip-Sultan, S. 97)

O.D.: Es geht auch um den eigenen Horizont. Es ist ein riesiger Unterschied, ob du etwas intui-
tiv machst, bezichungsweise, weil man es dir sagt, oder ob man es dir sagt, du forscht nach und
kommst dann auf das gleiche Ergebnis. Das ist so, wie wenn du den Qwr'an nur liest und nicht
verstehst, was da drin steht, weil du kein Arabisch verstehst, du kannst nur lesen, und der Un-
terschied zu jemandem, der Arabisch lesen kann und es auch versteht. Das ist in etwa zu ver-
gleichen. [Lingere Gesprichspause; HLF] Gefillt dir das nicht? (Eyiip-Sultan, S. 97)

0.A.: Nein, das hat mit gefallen nichts zu tun. Ich definier’ das nur ’n bisschen anders. Ich sage,
wenn die Frage ist, ,,lebt ihr anders als eure Eltern?“, heiB3t das ja, die erste Generation anders als
die zweite und die zweite anders als die dritte. Wenn die Frage darauf hinaus liuft, wiirde ich
sagen, dass die prozentualen Anteile der Generationen, die den Islam viel bewusster ausleben,
vielleicht zugenommen haben. Da wiirde ich dir zustimmen. Aber es hat auch in der Generation
unserer Eltern Leute gegeben, die versucht haben, den Islam zu erforschen. Sehr wenige viel-
leicht, also sind nur die Anteile gewachsen. (Eyip-Sultan, S. 97)

222

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Die Jugendlichen begreifen also Bildung als das entscheidende Kriterium zur Unter-
scheidung ihrer Religiositit von der ihrer Eltern. Diese Bildung hat neben Eltern-
haus und Moscheegemeinde als weiteren und wichtigen Ort den Freundeskreis. Sol-
che Freundeskreise existieren tiber die jeweiligen Wohngebiete hinaus stadtweit und
sind ausdriicklich nicht auf Jugendliche jeweils eines bestimmten Dachverbandes
begrenzt. Gerade unter den Jugendlichen sind diese Gtrenzen der Dachverbinde
hiufig aufgehoben — wie suspekt dies deren Funktiondren auch immer sein mag.
Zusammen mit der Tatsache, dass auch unter den Eltern, respektive Vitern, hiufig
Doppelmitgliedschaften vorkommen, ergeben sich daraus spannende Fragen flr die
Zukunft der — heute noch — konkurrierenden Dachverbinde.

4.4 Das Bild von der islamischen Gemeinde

Die Gemeinden haben sich seit ihren Anfingen sehr stark verindert. Diese Ande-
rungen betreffen nicht allein die Prozesse von Grindung, Spaltung, Neugriindung
und Namensinderung??, die es allenthalben gegeben hat und noch gibt, sondern
auch das duBlere Erscheinungsbild und die Funktion der Gemeinden. Dass es die
tber lange Jahre fast klassische Keller- oder Hinterbofmoschee kaum mehr gibt, hat of-
fensichtlich viel mit der Entwicklung der tirkischen Bevolkerungsgruppe zu tun.
Diese Entwicklungen, die hier nur angedeutet werden kénnen, sind auch den be-
fragten Jugendlichen bewusst; sie gehen sogar von einer Wachstumsprognose aus,
und zwar sowohl was den zahlenmifligen Anteil von tirkischen Einwanderern an

der Wohnbevélkerung angeht, als auch die islamischen Gemeinden betreffend.

V2 Ich denke, am Anfang war das ja so: Damals haben wir in kleinen Rdumen gebetet. In Zim-
mern mit fiinf Leuten, was weil} ich, haben die gebetet, und da war Freitagsgebet. Aber jetzt
langsam, in den letzten fiinfzehn Jahren, haben die Menschen kapiert, ,,Leute, das ist vorbei, wir
bleiben hier. Wir werden hier sterben, und das war’s®. Und den Jugendlichen geht das genauso.
Deswegen investiert man jetzt auch das Geld nicht mehr in der Tirkei, sondern die meisten
kaufen jetzt hier ein Haus oder kaufen hier ihre Wohnung oder sagen, ,,ich investier’ mein Geld
in die Moschee, da tu’ ich was Gutes. Die bauen hier Moscheen. Wie zum Beispiel unsere Mo-
schee hier — das ist alles von Privatgeldern, von Spenden aufgebaut. Da haben die Leute gezeigt,
ey, wir bleiben hier, wir brauchen nicht in der Tirkei irgendwo was zu spenden, wir kénnen
hier unsere Moschee aufbauen, wenn wir was spenden, dann kénnen wir ja hier den Leuten
helfen. Und ich sag’ mal so: die Investitionen, die wir hier gemacht haben, die haben sich alle
gelohnt. Also, jetzt sind so viele Angebote da, dass man viel mehr jetzt aus den Moscheen ma-
chen kann, dass man viel mehr Unterrichte machen kann, dass man viel mehr Freizeiten gestal-
ten kann. Und deswegen bin ich mir ganz sicher, dass die Leute sagen, ,,tzz, was haben wir die
letzten 25 Jahre gemacht, wieso haben wir so lange gewartet, bis wir die Moschee gebaut ha-
ben®. Und, ich sag’ mal so, es werden wahrscheinlich noch andere Moscheen gebaut werden.
Irgendwann wird die Zeit kommen, sag’ ich mal so, dass diese Moschee auch fir uns zu klein
sein wird. Dann wird man eine gré3ere Moschee bauen missen. (Fatih 1., S. 41)

262 Vgl. ua. Schiffauer (2000: 18), Mihciyazgan (1994: 28). Frese/Hannemann (1995: 7ff.), Feindt-
Riggers/Steinbach (1997: 16-26).

223

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Als sich die urspriinglichen Migrationsziele offenkundig nicht mehr kurzfristig errei-
chen lieB3en, als sie die reduzierte Welt der Minnerwohnheime und die Unzuging-
lichkeit der Aufnahmegesellschaft eine Zeit lang erfahren hatten, begannen die so
genannten Gastarbeiter, ihre Lebensumstinde zu verdndern. Die Perspektive ver-
schob sich von einer baldigen zu einer mittel- bis langfristigen Riickkehr. Bestand die
,Gastarbeitergesellschaft® zunichst ausschlieSlich aus Minnern, die zudem gleichalt-
rig und dhnlich (un-)qualifiziert fiir ein bestimmtes unteres Segment des Arbeits-
marktes ausersehen waren, dnderte sich die Zusammensetzung der tirkischen
Wohnbevolkerung in Deutschland durch Familiennachzug, Partizipation an Bil-
dungs- und Qualifizierungsangeboten und nicht zuletzt durch das Entstehen einer
speziell auf tiirkische Migranten bezogene Infrastruktur aus kleineren und mittleren
Gewerbebetriecben. Allmihlich verlagerte sich so der Lebensmittelpunkt der
Migranten nach Deutschland. Dadurch wurde die wachsende Heterogenisierung der
urspriinglich homogenen Bevolkerungsgruppe angestof3en und iiberhaupt erst mog-
lich. Frauen wurden in die Arbeitswelt einbezogen, Kinder in das deutsche Bildungs-
system, und es etablierte sich allmihlich eine ,Migrantenkultur® mit einem entspre-
chenden Angebot.

Neben den konsumtiven Bedirfnissen, die von einer ,,Nischendkonomie*263 be-
friedigt wurden, spielten auch soziale eine gewichtige Rolle und zwar sowohl bei der
Heterogenisierung der tiirkischen Minderheit als auch bei ihrer Etablierung als eine
gesellschaftlich relevante Gruppe. Es entstand ein groBflichiges Netzwerk von Initi-
ativen, die neben spezifischen, wie Arbeitnehmerinteressen (z.B. Lohnsteuerselbst-
hilfe), Freizeitaktivititen (Sport, Kleingirtner, Folklore)2#, auch allgemeineren Zielen
dienten. Dartiber hinaus sind flichendeckend tiitkische Medien in Deutschland er-
hiltlich. Sechs verschiedene turkische Tageszeitungen sind am Markt, und seit Be-
ginn der Sateliteniibertragung bzw. des Kabelfernsehens sind auch diverse tirkische
TV- und Rundfunkprogramme zu empfangen.2s Fir den Zusammenhang dieser
Arbeit ist natiirlich der ,Bereich® Religion besonders wichtig, insofern Religion und
religiéses Leben nicht mehr selbstverstindlicher Teil des allgemeinen sozialen Le-
bens sind, sondern analog zu den oben genannten Spezialinteressen einer Initiative
bediirfen und organisiert werden wollen, und zwar — das ist das eigentlich Bedeuten-
de — nach hiesigen Vorgaben: die Giber den eindeutig privaten Rahmen hinausgehen-
den religi6sen Aktivititen sind nach Maf3gabe des deutschen Vereinsrechts verfasst.
Diese Struktur aber ist dem Islam im Grunde fremd.266 Damit ist ein zusitzlicher
Impuls zur Diversifikation gegeben, der zwangsliufig und auf ganz neue Art zu einer
Verrechtlichung im Sinne einer formellen Organisierung des Islam fithren wird.

263 Sen (1996: 263).

264 Detaillierte Darstellung bei: Fijalkowski/Gillmeister (1997).
265 Vgl. Zentrum fiir Tirkeistudien (1994: 110).

266 Vgl. Frese/Hannemann (1995: 8).

224

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

O.D.: Ich finde, aus den Moscheen sind gewisse Einrichtungen entstanden, und die vertreten
jetzt in verschiedenen Bereichen den Islam. Sei es jetzt, zum Beispiel, das Islamarchiv?$7 in Bre-
men, das ist ja letztendlich aus der Moschee [entstanden; HLF] — aber jetzt haben sie sich so
mittlerweile getrennt, dass sie selbst ’ne Einrichtung sind. Die denken sogar iiber ’ne Stiftung
nach. Aber es nimmt, gewisse Sachen nehmen einfach einen natiirlichen Lauf. Es trennen sich
gewisse Sachen von der Moschee — rein rechtlich — das passt sich ja an. Frither, nach dem isla-
mischen Recht wiirde es ja heilen, die sind in der Moschee wirklich involviert. Also, die hitten
einen Raum, also rein 6rtlich jetzt, und sie wiirden unter den Fittichen der Moschee arbeiten.
Aber weil sie sich jetzt dem deutschen Recht angepasst haben, sozusagen, sie haben gesehen, in
Deutschland, rein rechtlich ist das so und so. Na gut, haben sie gesagt, dann trennen wir uns.
Und sie haben sich wirklich auch getrennt. Und nun haben sie wirklich ’ne unabhingige Instanz,
’ne Einrichtung fiir sich. (Eytip-Sultan, S. 45)

Interessanterweise werden nun die sich in der Migration bildenden Gemeinden von
vielen Jugendlichen als ein Idealbild einer Moscheegemeinde bezeichnet, einer Ge-
meinde, die nicht, wie die Befragten es fir die Turkei annehmen, ausschlieSlich zum
Beten aufgesucht wird und ansonsten in der Regel leer und oft sogar verschlossen
bleibt; die Gemeinden wurden hier wieder zu sozialen Zentren, und kimen damit
den ,klassischen® Moscheen der Vergangenheit sehr nahe.

HIF.: Koénnt ihr sagen, welche Unterschiede ihr zu tlirkischen Gemeinden seht, was die Orga-
nisation des religiésen Lebens angeht? Kann man das konkret sagen, welche Unterschiede es zur
Tirkei gibt? Oder ist das alles identisch, hierher verpflanzt sozusagen? (Eyiip-Sultan, S. 26)

O.D.: Ich wiirde sagen: Das ist im Umbruch, gerade durch die zweite Generation. Also, ich
find’s auf alle Fille anders. Und ich finde, dass da ein Umbruch stattfindet durch die zweite
Generation. (Eyiip-Sultan, S. 26)

O.A.: Aber auch durch die gegebenen Probleme. Die Problematik ist ja auch ziemlich anders.
Ich denke mal, in der Tiirkei in den Gemeinden und hier in Deutschland. (Eytip-Sultan, S. 26)

H.: Das sind ganz andere Anforderungen in der Tirkei. Da ist eine Moschee halt nur eine Mo-
schee, wo die meisten von der Arbeit direkt hingehen, beten, und dann wieder zur Arbeit fah-
ren. Der Laden wird kurz geschlossen, fiir zehn Minuten, hingehen und zuriick, das war’s. Mo-
schee ist Moschee. Und hier ist die Aufgabe der Moschee nicht nur, dass man drin betet, son-
dern es ist 'n Versammlungsort, wo sich Jugendliche eigentlich auch treffen sollten, wo be-
stimmte Sachen diskutiert werden ##d gebetet wird. Ein Raum sollte hier sein, wie gesagt, sozial,
damit hier Jugendliche zusammen spielen kénnen, und was weil3 ich. Was sie halt machen wol-
len. (Eyiip-Sultan, S. 26)

O.D.: Fiir die frommen Familien bleibt eigentlich nur die Moschee fiir die Freizeitgestaltung.268
Das ist es. Und dann gibt’s fiir den Begriff ,Moschee’ eine neue Definition in dem Zusammen-
hang, wie es vielleicht schon mal vor hundert Jahren auch war — (Eytip-Sultan, S. 27)

267 In Bremen befindet sich eine AuBenstelle der in Soest ansissigen Hauptstelle des Zentralinstituts
Islamarchiv-Dentschland.

268 An anderer Stelle im selben Interview wird tiber die Tirken in der Tirkei ausgesagt, dass die
sich von den hier lebenden vor allem dadurch unterschieden, dass sie tiberhaupt keine Freizeit

225

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

O.A.: — genau, wollt’ ich gerade sagen: das ist ja keine nese Definition, sondern die wahre Defini-
tion. [...] Im Begriff ,Moschee® ist noch mal mescid. Mescid ist eigentlich nur der Ort, wo man
betet. Die Moschee bedeutet aber nicht [nur; HLF] ,,det Ort, wo man betet®. Ich hab’ dir doch
von diesem 4.2 erzahlt, der hat mir mal erzihlt, er hat im Internet mal so 'ne Zeichnung, oder
cinen Plan von einer Stadt, von einer frithen Stadt gesehen, und da war im Zentrum der Stadt ist
’ne ganz grole Moschee und um die Moscheen rum sind diese Einkaufshallen und dann Treffs
fir Frauen, weil in unserer Religion sitzt man ja separat, fiir die Frauen extra, fir die Minner
extra, und da ist sozusagen die Moschee halt, die das soziale Zusammenleben plant. Ja, die Mo-
schee stellt sozusagen, fiir die Religion abgestimmt, Méglichkeiten zum Heiraten, wie man zum
Beispiel auf islamische Art, sozusagen, heiratet. [...] Das heil3t, der Islam bedeutet ja nicht nur
Beten. Sondern auf islamische Art heiraten, auf islamische Art verheiratet zu sein. Das bedeutet
halt wiederum, dass man mit der Frau zusammen was unternimmt — auf den Islam abgestimmt.
Das gibt’s hier in Deutschland nicht. Ein Biergarten ist zum Beispiel nicht ein Ort, wo man mit
der Frau zusammen hingehen kann, und sozusagen sich vergniigen kann. Und jetzt muss man sich
diese Orte selber schaffen. Und natiitlich versucht man dann automatisch an die Moschee anzu-
kntpfen, und da ist immer fiir mich dieses Paradebeispiel Fatih-Moschee. Also wenn’s mehr
solcher Moglichkeiten geben wiirde, wiirde es auch viel cooler werden, wiirde ich sagen. (Eyiip-
Sultan, S. 30)

Die Anforderungen, die nicht nur von den Jugendlichen an die Gemeinden gestellt
werden, sind im Laufe der Zeit héher geworden. Zwar steht nach wie vor das ge-
meinschaftliche Gebet im Vordergrund, aber heute miissen die Gemeinden, wenn
sie denn von jiingeren Muslimen anerkannt werden wollen, auch weitergehende so-
ziale Funktionen erfiillen.”0 Dazu gehéren umfassende Angebote — z.B. auch eine
,offene Tur", ein niedrigschwelliges Angebot fiir Jugendliche, das nicht zuletzt dazu
dient, sich in den Jahren nach dem Qwr'an-Unterricht nicht aus den Augen zu verlieren.
Dazu kommt, als vollig neue Aufgabe eciner Moscheegemeinde, Freizeitgestaltung,
wenn moglich fir die ganze Familie bzw. fir alle Altersgruppen. Die Moschee als
Ort, an den man auch mit seiner Frau usammen hingeben kann, stellt eine neue Qualitit
dar. Es geht also um soziale Kohision, die dutch das (Freitags-)Gebet allein nicht
(mehr) herzustellen sei. Die Moschee als Gebetsraum ist so gesehen die Grundvor-
aussetzung, die sich unter den Bedingungen der Migration erweitern muss.

H.: Also, das allerwichtigste ist ja zuerst, das Gebet zu verrichten. Irgendeine Stelle, wo man das
Gebet verrichten kann. Das Freitagsgebet ist sowieso Pflicht, und dafiir muss man eigentlich
eine Moschee haben. Frither war das so, dass die Leute ihre Gebete in Wohnungen und in Kel-
lern absolviert haben. Und fiir mich ist das wichtigste, das Gebet zu verrichten. Und das ist ja

hitten, sondern immerzu arbeiten miissten. Ein Unterschied zwischen hiesigem und tirkischem
Gemeindeleben erklirt sich demnach aus der abweichenden Organisation von Arbeitszeit.

269 Die Rede ist vom jungen Pressesprecher der Islamischen Féderation Bremen (IFB), der im
Laufe der Zeit, vor allem auch durch seine Mitarbeit in interreligiosen und interkulturellen (po-
litischen) Arbeitsgruppen, iiber muslimische Zusammenhinge hinaus einen innerstidtischen
Bekanntheitsgrad erlangt hat, der weit iiber den seiner Vorginger hinausgeht.

270 Was das dann tber die Bedeutung und die Stellung des Gebets im Gemeindeleben aussagt,
miisste eigens tberpriift werden; eigentlich konstituiert sich ja die Gemeinschaft gerade in der
gemeinschaftlichen Verrichtung des namaz. Vgl. dazu al-Buhari (1997: 140ff.).

226

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

wohl iiberall mdglich, in allen Moscheen, und zweitens, ein Treffpunkt fiir Jugendliche. Das ist
gar nicht lange her: Ich weil3, dass es das vor ein paar Jahren nirgendwo gegeben hat. Da musste
man bei den Alteren halt mit ins Café. Es war so. Gut, da war ich noch ziemlich jung und hab’
das nicht so gesucht, dieses Zusammensein mit Jugendlichen. Vielleicht lag es daran, dass ich in
meiner Gegend in ein Jugendheim gegangen bin, in ein staatliches Jugendheim gegangen bin, da
wo sich die Freunde und Kumpels getroffen haben. Jetzt, wiirde ich sagen, wenn es jetzt dieses
Jugendcafé [in der Gemeinde; HLF] nicht geben wiirde, wiirde ich es sehr vermissen. Man
braucht einen Platz, wo man sich mit Freunden trifft. Das ist so wie bei den anderen die Gast-
stitte oder so. Da ist man halt Samstagabend und da trifft man sich. Da braucht man sich nicht
zu verabreden. Weil wenn man berufstitig ist, ist es ungemein schwierig, sich zu verabreden und
irgendwas zu unternehmen mit Freunden. Oder besser gesagt, es ist ganz einfach, sich mit guten
Freunden aus den Augen zu verlieren. Und dann trifft man sich erst ein Jahr spiter, und man
hat sich dann irgendwie nichts mehr zu sagen. Und das finde ich an der Moschee wichtig, dass
das Jugendcafé mit integriert ist. Die Moschee ist in ihrer urspriinglichen Form eigentlich nicht
nur eine Gebetsstitte, sondern ein Aufenthaltsraum Uber alle sozialen Belange. Zum Beispiel,
die Ausgabe von Essen ist eigentlich inbegriffen. Sollte so sein in einer Moschee. Reisende soll-
ten beherbergt werden. Reisende sollten dort bewirtet werden. Die Méglichkeit sollte einem
gegeben sein. Dort zu schlafen sollte méglich sein. Dort zu lernen. Nicht nur Lernen, wie wir es
hier machen, als Qur'an-Schule, sondern mehr diese akademische Bildung zu erlangen. Das war
ja friher so. (Hicret L., S. 25)

HILF.: Also, eine medrese?'? (Hicret L., S. 25)

H.: Genau. Das war ja der Ursprung. Der kommt ja daher. Alles in eins zu vereinbaren. Eine
soziale Einrichtung, die es sich leisten kann, so was zu finanzieren. Moscheen darf man nicht
missen, die Sachen macht sonst keiner. Also ist das in der Moschee strukturiert. Heute ist das
nicht mehr so. Heute in der Tirkei ist das eher mehr *ne Gebetsstitte. Da ist kein Café mehr.
Da gibt’s nicht die Méglichkeit, Tee zu trinken, sich hinzusetzen, Sachen zu erledigen, einkau-
fen, zum Friseur gehen und solche Sachen. Aber das ist ja der eigentliche Gedanke: Die Mo-
schee als das Zentrum des sozialen Lebens darzustellen. Also alles, was man eigentlich im Alltag
macht, sollte man auch in der Moschee unterbringen kénnen. Also, die Wege sollten sich 6fter
kreuzen. In der Tirkei wird das eher als Gebetsstitte gehandelt. Mehr nicht. Dort ist kein Fri-
seur, dort kann man nicht einkaufen, dort kann man nicht andere Sachen etledigen, dort kann
man nicht Leute treffen. (Hicret I, S. 25f.)

Die Darstellung der idealen Moschee als Zentrum des sozialen Lebens, die ein Jugendli-
cher im Internet gefunden hat, scheint tiber die Dachverbands- und Gemeindegren-
zen hinaus zu kursieren; jedenfalls haben sich etliche Befragte offensichtlich darauf
bezogen, wenn sie ibre Idealvorstellungen schilderten. Viele Jugendliche begriiien
solche Vorginge nicht nur als Belege fiir erfolgte Integration, manche schreiben den
Gemeinden eine integrative Wirkung zu. Wobei die Vorstellung von Integration hier
zunichst andere Inhalte hat, als sie etwa in der Offentlichkeit gemeinhin diskutiert
werden. Integration bedeutet fiir die Jugendlichen zu allererst Binnenintegration,
cine Selbsthilfestruktur: Die Moscheen sollen (und sind es wohl auch) eine Anlauf-
stelle fir solche Muslime sein, die Hilfe fiir Umgang mit den Institutionen der Auf-

271 Medrese; turk. fir arab. madrasa: klassische islamische Lehranstalt, frither an die Zentralmoscheen
angegliedert, vermittelt(e) eine eher theologisch-akademische islamische Bildung.

227

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

nahmegesellschaft benétigen. Voraussetzung fiir diese Form der Selbsthilfe ist aller-
dings, wie der folgende Interviewabschnitt zeigt, dass die ,Betreiber’ der Gemeinden
sich selber zurecht finden. Das Integrationsverstindnis der Jugendlichen, so wird an
dieser Aussage deutlich, unterscheidet sich wesentlich von den Erwartungen der
Aufnahmegesellschaft: Deren Vorstellungen, die oftmals kulturelle Assimilation

meinen, gehen an denen der befragten Jugendlichen vorbei.

HIF.: Haben die Moscheegemeinden hier *ne Aufgabe dabei, die Muslime zu integrieren? (Hic-
ret I, S. 26)

H.: Ach, also, seit Kurzem — also das soziale Leben in Deutschland etwas zu etleichtern, oder
behilflich zu sein, wiirde ich sagen. Vor Kurzem, also vor nicht allzu langer Zeit, waren ja die
Leute, die die Moscheen hier betrieben haben, selbst ja noch nicht integriert. Die konnten sich ja
selbst nicht mal zurecht finden. Geschweige, dass sie anderen Hilfestellung geben konnten. Frii-
her war das nicht so. Aber jetzt, wo jetzt meine Generation erwachsen ist, diese Aufgaben tber-
nimmt, geben wir Hilfestellung. Wir sind immer da, wenn Fragen da sind. Das ist @iberhaupt das
Wichtigste, dass man weil3, wen man fragen soll. Da kommt einer an mit ‘nem Brief, Finanzamt,
Stadtamt, Polizeiamt, je nach dem, ,,was ist'n das?“ — und dann macht man das schnell fertig.
(Hicret 1., S. 26f.)

Eher auf das Verhalten der muslimischen Einwanderer hebt die folgende Sequenz
ab. Die Gemeinden, heillt es, wiirden insbesondere die Jugendlichen zu freundli-
chem Auftreten gegentiber den deutschen Mitbiirgern anhalten und sich um deren Bil-
dung kiimmern. Der letzte Aspekt — sicherlich in Zusammenhang mit der bereits
beschriebenen Wertschitzung von Bildung an sich — deckt sich endlich mit landldu-
figen Integrationserwartungen.

HILF.: Haben die Gemeinden einen Anteil an der Integration der tirkischen Einwanderer. (Fa-
tih 1., S. 14)

I7.: Also, was unsere Moschee angeht, was ich hier so hére und sehe, da hat das natiirlich einen
positiven Einfluss. Zum Beispiel bringt unser boca uns immer bei, dass wir zu unseren deutschen
Mitbiirgern immer freundlich sein sollen, dass wir uns um die kimmern sollen, dass alle Men-
schen gleich sind. Solche Sachen. Und Integration genauso. Es wird hier sehr viel geholfen. Hier
wird Nachhilfeunterricht angeboten, und solche Sachen férdern die Integration. Und hier wer-
den auch Seminate angeboten. Zum Beispiel Computerkurse. Das sind Sachen, die die Integra-
tion fordern. (Fatih 1., S. 14)

Es gibt aber auch Jugendliche, die Integration nicht zu den gemeindlichen Aufgaben
zihlen. Im folgenden Abschnitt ist ein Jugendlicher offenkundig sogar von der Frage
tberrascht — das deutet jedenfalls seine Rickfrage an.

HLF.: Wenn ihr tber so was wie Eingliederung oder Integration nachdenkt, helfen dabei die
Moscheegemeinden? (Fatih I1., S. 12)

228

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

A.: Noch mal? (Fatih IL,, S. 12)

HLFE.: Wenn ihr Gber Integration der tiirkischen Biirger hier nachdenkt, helfen die Moscheen
dabei — (Fatih IL, S. 12)

A.: — ich denk’ mal, das sollte individuell sein — (Fatih I, S. 12)

Derselbe Befragte, das méchte ich an dieser Stelle anfigen, hat mehrfach auch Fra-
gen nach dem richtigen Leben der Religion als individuel/ zu beantwortende bezeichnet;
dass er selber recht aktiv in einer Milli-Goriis-Gemeinde mitarbeitet, wird manchen
Leser tberraschen. Integration ist, zumindest in Zusammenhang mit den Gemein-
den, offensichtlich nicht das grole Thema fir die Jugendlichen, was vielleicht daran
liegen mag, dass ihnen der Begriff Integration selber mit all seinen Implikationen
cher suspekt ist. Wenn er in anderen Interviewzusammenhingen thematisiert wurde,

war die Gegenfrage, was denn unter Integration zu verstehen sei, haufige Replik.

4.4.1 Moscheegemeinden als Vereine: Mitgliedschaft im vereinsrechtlichen Sinn

Die oben angedeutete rechtliche Anpassung der Gemeindestrukturen erfordert neue
Formen zum Beispiel der Zugehoérigkeit, namlich Mitgliedschaft im vereinsrechtlichen
Sinn. Ob eine solche Mitgliedschaft sinnvoll oder gar notwendig ist, dartiber sind die
Befragten uneins. Auffillig an diesen Meinungsunterschieden ist, dass die Positionen
der Jugendlichen offenbar abhingig davon sind, ob ihre Eltern, in diesem Fall in der
Regel die Viter, selber Mitglieder einer Gemeinde sind und u.U. im Vereinsgeflige
Funktionen und Verantwortung ibernehmen.

HIF.: Sind eure Eltern — ja, irgendjemand hat gesagt, seine Eltern sind hier auch im Vorstand —
ja, dein Vater ist hier im Vorstand — und eure, sind die Mitglieder hier? (Mevlana IL., S. 60)

Sa.: Mitglieder, ja. (Mevlana I1., S. 60)

HIF.: Auch richtig eingetragen? (Mevlana 11., S. 60)

Sa.: Ja, natiirlich. (Mevlana IL, S. 60)

HIF.: Ist das wichtig, dass man eingetragen ist? (Mevlana IL., S. 60)
M.: Wichtig nicht, aber gnt. (Mevlana 1L, S. 60)

Sa.: Man sollte schon ’ne Gemeinde unterstiitzen und irgendwo schon Mitglied sein. Okay, mein
Vater ist bei Milli Gariis Mitglied und hier auch. (Mevlana I1., S. 60)

M.: Damit stirkt man den Zusammenbhalt. (Mevlana IL., S. 60)

229

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Wichtig nicht, aber gnt, heilt in diesem Zusammenhang, dass die Jugendlichen Mit-
gliedschaft nicht als conditio sine qua non fir die Zugehorigkeit zum Islam behaupten.
Hier geht es noch um die Stitkung des Zusammenhalts, also cher eine immaterielle
Kategorie. Im Sinne der Befragten wire ein starker Zusammenhalt sicher Baustein
von Integration.2’2 Die vielen Doppelmitgliedschaften in gonkurrierenden Dachver-
binden — die hier zitierte Aussage eines Jugendlichen hat ganz und gar keinen sin-
guldren Charakter — stellt fiir den Zusammenhalt eine weitere Dimension dar und
zugleich sowohl die eigentlichen (politischen) Intentionen der Verbinde als auch
deren dichotomische Zuspitzung in der gesellschaftlichen Diskussion, die die DI-
TIBGemeinden als vergleichsweise liberal, Milli-Goriis-Gemeinden als cher ,funda-
mentalistisch® betrachtet, in Frage. Dass eine groBlere Zahl von Mitgliedschaften
auch Beitrdge bedeutet, die den Gemeinden sicherere Kalkulationen ihrer finanziel-
len Moglichkeiten erst erméglichen, wissen so vor allem Jugendliche, deren Viter im
Vereinsvorstand Verantwortung tragen. Der Befragte H., Sohn eines Gemeindevor-
sitzenden, fasst in der folgenden Sequenz die Bedeutung der Mitgliedschaft deutlich
weiter als die anderen Gesprichspartner: Die integrierende Funktion der Gemeinde-
zugehorigkeit, Engagement und aktive Mitarbeit allein halten die Gemeinde nimlich
nicht am Leben.

HLF.: Ist es wichtig, in einem Moscheeverein Mitglied zu sein? (Eyiip-Sultan, S. 96)
O.A.: Man sollte in der Moschee #itig sein. (Eyiip-Sultan, S. 96)
HILF.: Mitgliedschaft spielt nicht so ’ne Rolle? (Eyiip-Sultan, S. 96)

H.: Das spielt schon eine Rolle. Nur so kann die Moschee erhalten bleiben. Die Moschee wird
finanziert durch die Mitglieder. (Eytip-Sultan, S. 96)

HLF.: Wiirdest du (H.) sagen, wenn jemand sich als Moslem bezeichnet, dann wire das nur fair,
wenn er irgendwo ’n Beitrag zahlen — (Eytip-Sultan, S. 96)

H.: — nein, sicherlich nicht so — (Eyiip-Sultan, S. 96)

HILF.: — ich mein’, nicht als ,Muss°, sondern einfach als eine faire Geste, sich irgendwo zu betei-
ligen — (Eytip-Sultan, S. 96)

H.: — also, das denke ich schon eher. (Eyiip-Sultan, S. 906)

0.A.: Also, ich persénlich finde die Mitgliedschaft nicht so wichtig, weil ich finde, jeder sollte
mit dem, was er hat, der Gemeinde helfen, einer Gemeinde. Das heif3t, fiir die idlteren Leute, die
eben das Kapital dazu haben, bietet sich ’ne Mitgliedschaft an in Form von Mitgliedsbeitrigen,
in ihrem Rahmen. Aber ich persénlich finde es wichtiger, dass mein Engagement, sag’ ich mal,
in die ganzen Moscheen mit einbringe — da #zuss ich nicht unbedingt Mitglied sein. Also wenn
hier zum Beispiel 'ne Veranstaltung ist, die muss organisiert werden, und ich hab’ gerade mal

272 Wiederum im Sinne von Binnenintegration; siche dazu S. 26 und Anm. 120.

230

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Zeit, dann komm’ ich her und organisiere und hau’ dann auch wieder ab. Also, ich halt’ mich
nicht linger auf. Einfach halt nur fiir'n guten Zweck. (Eyiip-Sultan, S. 96)

H.: Natirlich. Aber wenn jeder so denkt — (Eytip-Sultan, S. 96)

Auch die Jugendabteilungen werden nach diesem Prinzip organisiert. Zumindest in
den groBeren Moscheegemeinden sind die Jugendabteilungen als eigenstindige Ver-
eine verfasst, die selber Mitglieder und damit auch Mitgliedsbeitrige einwerben und
dem Gemeindevorstand gegentber verantwortlich und zur Rechenschaft verpflichtet
sind.z3 Zwar gibt der Gemeindevorstand hin und wieder Zuschusse, aber ein gro3er
Teil der Kosten wird von den Jugendlichen selber aufgebracht. Dazu gehéren u.a.
Mieten und Telefongebiihten, aber auch Anschaffungen von Spielen, Sportausriis-
tungen und die Kosten fiir Freizeiten. Ohne diese Form der Selbstverwaltung, wenn
sie auch angesichts der eingreifenden Kontrolle der Gemeindevorstinde?’ nur eine
relative ist, wiren viele der jugendspezifischen Aktivitdten innerhalb der Gemeinden
nicht moglich. Andere Jugendliche lehnen — fiir sich — eine Mitgliedschaft vollig ab;
sie akzeptieren auch nicht das wirtschaftliche Argument, sondern finden, dass die
Gemeinden sich ausschlieBlich durch Spenden und Einnahmen?7 finanzieren miss-
ten.

HIF. Sind eute Eltern in irgendeiner Moscheegemeinde hier in Bremen eingetragene Mitglie-
der? (Fatih II., S. 39)

273 Die Jugendabteilungen haben dementsprechend auch eigene Vorstinde.

274 Kontrolle heit in diesem Fall: Die Wahl etwa der Jugendfunktiondre wird in solchen Ge-
meinden, die eine nennenswerte Jugendabteilung unterhalten — das gilt zumal fiir die Mevlana-
und die Fatih-Moschee — vom Gemeindevorstand zwar nicht manipuliert, aber doch durch ein
Vorschlagsrecht des Vorstands in gewisser Weise gesteuert; auch sind solche Wahlen nicht
durchgingig geheim. Jugendliche Mitglieder der Fatih-Moschee kénnen zwar ihre Stimme fiei
abgeben, nur geschicht das unter den Augen von je zwei Angehérigen des Gemeindevorstands
sowie der Jugendabteilung. Die Jugendlichen wetrden einzeln in einen Raum gebeten und geben
dann ihre Stimme miundlich und hinter verschlossenen Tiren ab. Trotz dieses ausgeprigten
Kontrollmoments durch den Vorstand kénnen die Wahlen m.E. nicht als eigentlich undemo-
kratisch gelten, weil in ihrem Vorfeld ein differenzierter Meinungsbildungsprozess unter den
Jugendlichen stattfindet, der wiederum den Vorstand nicht unbeeindruckt ldsst, insofern er
Kandidaten nicht abgekoppelt von diesen Prozessen vorschlagen wiirde (und wohl auch kénn-
te). Der so gewihlte Vorsitzende der Jugendabteilung beruft dann, nun in Absprachen mit den
Jugendlichen, ,Beauftragte fiir die einzelnen Abteilungen, z.B. Finanzen, Sport, Kultur, Folklo-
re, offene Arbeit usw. usf. Diesen ,Beauftragten® wird wiederum ein meist jungerer ,Helfer* zur
Seite gestellt, sodass eine Durchlissigkeit beziiglich der Altersstruktur gegeben scheint. Unter
den Beauftragten und ihren Helfern gibt es hiufiger Fluktuationen innerhalb einer Wahlperio-
de. Auch deshalb kann man kaum von einer ,Kaderstruktur® sprechen. — Einzelne Jugendliche
aus der Mevlana-Moschee nennen diese Strukturen ihrer Nachbargemeinde trotzdem ,milita-
risch’, was aber durchaus nicht abwertend gemeint ist, im Gegenteil: Sie wiirden gerne selber
solche Strukturen ausbilden.

275 Zumindest die gréBeren Gemeinden verfiigen tiber Einnahmen aus Buch- und Devotionalien-
verkauf, angeschlossene Lebensmittelgeschifte und Teestuben bzw. Cafés. In letzter Zeit for-
dern die Gemeinen auch fiir weiterfiihrende Bildungsangebote, z.B. die Computerkurse, deren
Teilnahme zertifiziert wird, Teilnehmerbeitrige.

231

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

F.: Ja, hier in der Moschee. (Fatih II., S. 39)

A.: Ich finde, das ist die eigene Sache, also das ist individuell, und hingt ab vom Wohnort. (Fa-
tih IL., S. 39)

HLF.: Und grundsitzlich: ist es wichtig, dass man Mitglied ist in einer Gemeinde? (Fatih II., S.
39)

A.: Nee, das ist nicht wichtig. Es kommt drauf an, wo man beten kann. Also, dort geht man hin.
Man muss auch kein Mitglied sein. Das muss man sagen. Und man kann tberall beten. (Fatih
1L, S. 40)

HIF.: Aber irgendwie mussen sich die Gemeinden ja auch finanzieren. (Fatih IL., S. 40)

A.: Die Gemeinden? Ja, wenn eben Freitagsgebet ist, dann werden Spenden gesammelt. Wenn
man zum Beispiel sagt, wir brauchen noch fiir dies Geld, fir einen Gegenstand oder so, dann
wird Geld gesammelt. Also, da wird gespendet, da ist jeder nicht verpflichtet, aber er kann
spenden. (Fatih IL., S. 40)

HLEF.: Das hei63t, die Gemeinden sind nicht unbedingt auf die Mitgliedsbeitrige angewiesen?
(Fatih I1., S. 40)

A.: Nein. Es ist ja nicht aus Spal3, dass man ein paar Liden, einen Kiosk und Imbissstand hat.
Man muss sich ja auch finanziell itgendwie halten kénnen. (Fatih I1., S. 40)

Anlisslich der Freitagsgebete und vor allem zu den Festen wie ramazan oder kurban
werden sicherlich gréBere Betrige, hiufig zweckgebunden fir besondere Anschaf-
fungen oder bauliche MaBinahmen, gesammelt. Und grundsitzlich ist wohl die Spen-
denbereitschaft der Besucher recht grof3. Dass fiir grof3ere Investitionen Spenderlis-
ten ver6ffentlicht werden, deutet auf einen Statuszuwachs der Spender und auf einen
gewissen Druck auf solche, die es werden kénnten. Trotzdem sind die regelmiBigen
Ausgaben allein aus diesen Spenden, aus dem Verkauf von Lebensmitteln und Bi-
chern und der Bewirtung der Besucher sicher nicht zu decken. Der Verweis auf die
sonstigen Einnahmemdéglichkeiten der Gemeinde kommt hier nicht zufillig von einem
Jugendlichen, dessen Eltern keine Gemeindemitglieder sind. Auch beschreibt er
wiederum die Aufgabe der Gemeinde damit, dass sie einen Ort bieten misse, wo #an
beten kann. Ob und wie sich der einzelne Muslim dariiber hinaus in der Gemeinde
engagiert, sei individuelPs.

Aber nattrlich hat der Status ,Mitgliedschaft® auch tiber den finanziellen Aspekt
hinaus Bedeutung fiir die Gemeinden, und zwar umso gréBere, je zahlreicher die
eingetragenen Vereinsmitglieder sind. Zwar ist es unter den Jugendlichen nicht un-

276 Dieser Befragte sagte auffallend héufig, dass das Verhalten einzelner Muslime individuell be-
trachtet und auch begriindet werden muss, nicht nur die Mitgliedschaft betreffend, sondern
auch den Umgang mit allgemeineren und — ist man versucht anzunehmen — selbstverstindliche-
ren Regeln.

232

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

umstritten — manche reagieren duBerst reserviert, wenn das Wort Politik insbesonde-
re bezogen auf die eine oder andere (islamische) Partei genannt wird —, dennoch
scheinen die meisten die Gemeinden auch als eine zumindest potentielle Interessen-
vertretung zu verstehen, die in manchen Aspekten auch Stellvertreterfunktion fir die
Muslime und dartiber hinaus fur die Einwanderer aus islamischen® Lindern haben.
Hiufig im Vordergrund steht dabei die Reprisentanz nach auflen, gegentiber der
Mehrheitsgesellschaft. Letztlich steht dahinter ein mehr oder weniger ausgesproche-
ner Anspruch auf einen der Grofle der Bevélkerungsgruppe entsprechenden Anteil
an der gesellschaftlichen Definitionsmacht?”7; das Islambild in der Offentlichkeit zu
verindern, ist eine entscheidende Erwartung der Jugendlichen an die Gemeinden
und Element ihres Selbstverstindnisses als Muslime.

Sa.: Ja, das ist ja praktisch die Aufgabe einer Gemeinde, einer islamischen Gemeinde, den Leu-
ten zu zeigen, die denken, Islam ist gleich Fundamentalismus, Islam ist radikal, da muss 'ne Ge-
meinde sich dafiir einsetzen, den Leuten zu zeigen, dass das eigentlich ganz anders ist. Das ist ja
praktisch die Aufgabe einer Gemeinde. (Mevlana II., S. 15)

4.4.2 Gemeinde und nicht-islamische Unmwelt —
Politisch-kulturelle Interaktion mit dem Ziel Akzeptanz

Die neueren Bestrebungen, auf die Umgebung zuzugehen, mit dem Ziel, Akzeptanz
innerhalb der Bevélkerung herzustellen und zu vergréBern, wird von manchen Ju-
gendlichen, namentlich aus dem Umfeld der Fatih-Moschee, als Offensive bezeichnet.

I7.: Die muslimischen Gemeinden hier in Bremen, die sind ja lingst nicht mehr passiv. Die ge-
hen in die Offensive und machen zum Beispiel die Islamwoche und irgendwelche anderen Veran-
staltungen und beteiligen sich tiberall. Und wenn irgendwelche Einladungen zu Veranstaltungen
kommen, da sind die Moslems jetzt tiberall vertreten. Und die wollen mit entscheiden, mit ge-
stalten, und zum Beispiel hier in Bremen, mithelfen bei irgendwelchen Problemen. Zum Beispiel
wurden beim letzten Schlachtfest?’8 tiber 1000 Kilo Fleisch an Leute verteilt, die in schlechten
Verhiltnissen leben, die irgendwie arm sind und sich kein Fleisch leisten kénnen. (Fatih 1, S. 12)

277 Die Auseinandersetzungen zwischen sozialen Bewegungen, zu denen durchaus auch ethnische
und religiése Gruppen, und zwar innerhalb eines staatlichen Gemeinwesens wie in internatio-
nalem Rahmen, gehdren, gewinnen dann an Schirfe, wenn es in ihnen um so genannte ,,Positi-
onsgiiter” geht. Esser (1996: 79f.) bezeichnet als Positionsgliter solche ,,Ressourcen®, die den
Gruppen dazu dienen, sich — kulturell, religiGs, ethnisch usw. — von anderen zu unterscheiden.
Das heif3t, diese Giter, Esser (1996: 64f.) spricht auch von , kulturellem Kapital®, gewinnen da-
durch an Wert, dass sie grundsitzlich knapp und nicht reproduzierbar sind. Die Auseinander-
setzungen wetden vor allem um ,,Definitionsmacht® gefiihrt, um die Fihigkeit, Wert und Rele-
vanz der jeweiligen Positionsgiiter, die iiber die Gestaltung des Alltags bestimmen, festzusetzen.
Diese Definitionsmacht bedeute letztlich Herrschaft, und zwar bis hin zur Verfligung tber
staatliche Gewalt (vgl. ebd. 80).

278 Eigenwillige Eindeutschung des kurban bayram: , des ,Opferfests®.

233

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

HLF.: Da hat Bortscheller?” sich iibrigens driiber aufgeregt, habt ihr auch gelesen, oder? (Fatih
1,8.12)

I7.: Ja, Bortscheller hat sich dadriiber aufgeregt, aber die islamische Gemeinde versucht jetzt in
die Offensive zu gehen und den deutschen Mitbiirgern [lacht|?%0, den Deutschen [alle lachen] —
dass man da, egal welches Fest wir feiern, da machen wir Kinderfeste in den Gemeinden und
irgendwelche anderen Feste, immer laden wir die ganzen Nachbarn hier in Grépelingen, die
ganzen Deutschen ein. Wir versuchen, dass die gucken, wie wir feiern, was fiir Feste wir haben,
und dass die mitfeiern kénnen und dass die sagen konnen, ,,0kay, das sind jetzt die Leute, die
werden wahrscheinlich ihr Leben lang in Deutschland leben und hier sterben®. Da sollen die
auch mal sehen, wie wir leben, wie #nsere Religion aussicht. All solche Sachen. Das geht natiirlich
nicht von einem Jahr auf’s andere. Das ist ein Prozess, der wird wahrscheinlich noch 50, 60
Jahre dauern. Aber irgendwann wird das so sein, dass ein Deutscher sagt, ,,0ah, Muslime, islami-
sche Religion — kenn’ ich und ich weill was die so machen, warum die beten oder warum die ihr
Schlachtfest machen®. (Fatih L., S. 12f.)

Der Vorgang der Fleischspende hat nicht zuletzt durch die Einwirkung des damali-
gen Innensenators einen politischen Charakter erhalten. Wenn aber direkt nach dem
Politischem dieses Einflusses der Gemeinden gefragt wurde, waren die Jugendlichen in
aller Regel zurtickhaltend bis ablehnend. Den Gemeinden wird das Recht jedweder
politischer Beeinflussung, zumal der Aufruf, bestimmte Parteien zu unterstiitzen,
abgesprochen (und zwar von Jugendlichen aus allen Dachverbidnden bzw. Gemein-
den); es heil3t, das wiirden die nie machen (Fatih 1., S. 45), hier von einem Jugendlichen
aus einer IGMG-Gemeinde.

T.: Das stimmt schon, aber wenn’s jetzt bald Wahlen?! gibt, und sich das nicht dndert. Aber, ich
denke, das hat viel mit Politik zu tun — und — tber so was iberhaupt zu reden — ich weil3 nicht.
(Fatih 1., S. 8)

279 Ehemaliger Bremer Innensenator (CDU), der die genannte Aktion kritisierte, weil die Muli
Gariig eine Organisation sei, die auf die ,,weltweite Islamisierung® ziele und ,,Hetze gegen die
Bundestrepublik® betreibe. Sozialbehérde wie Auslinderbeauftragte sollten sich daher zurtick-
halten, ,,statt Extremisten dabei zu helfen, sich mit karitativen Aktionen salonfihig zu machen®
(Weser-Kurier Nr. 76 31.3.99: 22).

280 Das Lachen des Befragten angesichts seines Lapsus’ vom ,deutschen Mitbiirger’, verdeutlich
einmal mehr die Absurditit, die der Rede vom ,auslindischen Mitbiirger® auch nach der Reform
des Staatsbirgerschaftsrechts eigen ist.

281 Bezogen auf die Wahlen zur Bremer Biirgerschaft im Juni 1999. In der zur Zeit der Befragung
laufenden Legislaturperiode war der Innensenator (CDU) wiederholt aufgefallen, weil er die e/n-
beziehende Politik des Prisidenten des Senats und ersten Biirgermeisters, Scherf, gegeniiber den
Muslimen und ihren Gemeinden kritisiert und mit rechtspopulistischen Mitteln konterkariert
hat (vgl. z.B. Weser-Kurier Nr. 220 20.9.97: 17): Einen Tag vor der Er6ffnung der ersten Bre-
mer Islamwoche konstatiert Bortscheller, offenbar mit Bezug auf die Untersuchung von Heit-
meyer (1997) unter der ,islamisch orientierten Bevélkerung [...] starke Isolierungstendenzen®,
die ,,vorwiegend bei jungen Auslindern auf Resonanz st6f3t. Damit verbunden ist eine latente
Gewaltbereitschaft [...] und ein Uberlegenheitsgefiihl gegen iiber dem dekadenten christlichen
Westen®. Zum Ende des Interviews heilit es: ,,Wer es ernst meint mit der deutsch-jidischen
Verstindigung, sollte sich gut tiberlegen, ob er sich in diesen Dunstkreis begibt. Der Senator
ist in der jetzigen Legislaturperiode nicht mehr Kabinettsmitglied.

234

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Uber Politik, das lisst sich fiir nahezu alle Interviews sagen, wird nicht gerne gespro-
chen, obgleich die Jugendlichen natiirlich politische Priferenzen haben; sicher er-
kliarbar aus den ,tirkischen Erfahrungen®, gilt Politik zundchst immer als schlecht
und gefihtlich.

4.4.3 Die Gemeinden als Interessenvertretungen

Es war nicht einfach, in den Interviews die gesellschafispolitische Dimension der Mo-
scheegemeinden zu thematisieren, bzw. auf entsprechende Fragen auch Antworten
zu erhalten. Selbst das Stichwort ,Interessenvertretung® war eher schwierig abzufra-
gen; ob das einen Niederschlag der Heitmeyerschen Untersuchung (1997) darstellt,
wire interessant zu wissen, war jedoch im Rahmen der Interviews nicht eindeutig
festzustellen. Darstellungen ,des® Islam in den Massenmedien, wie die unten bei-
spiclhaft berichtete, sind jedenfalls vielen Jugendlichen bekannt.22 Die politische

282 In der Studie ,Verlockender Fundamentalismus® (Heitmeyer et al. 1997: 137-142) ist ein Zu-
sammenhang zwischen Bildungsaspiration und der Akzeptanz von ,Grauen Wélfen und Ml
Gariis als ,,Interessenvertretung® hergestellt worden: weniger gebildete junge Muslime, heil3t es,
sihen ihre Interessen von beiden Organisationen besser vertreten als solche mit ,,hohem Aspi-
rationsniveau®. Die Autoren sehen in der ,,sich verschlechternden Arbeitsmarktsituation gerade
auch fiir Personen mit niedrigerer Bildungsqualifikation* die Tendenz, dass die Hinwendung zu
,nationalistische(n) bzw. religios-fundamentalistische(n) Organisationen® zunimmt. Die Basis
dieser Behauptung scheint mehr als fraglich: Auch ohne eine reprisentative Datenbasis meine
ich doch deutliche Hinweise zu haben, dass z.B. bei Jugendlichen aus Mi/li-Giriis-Gemeinden
das Bildungsniveau vergleichsweise hoch ist. Fragen nach Interessenvertretung bzw. Stellver-
tretung wurden hiufig nur vage beantwortet. Die Jugendlichen schen sich offensichtlich auf
dinnem FEis. Es ist nicht auszuschlieBen, dass hierin ein Reflex auf die Heitmeyersche Untersu-
chung zu sehen ist — wenigstens deren Rezeptionsgeschichte ist vielen Jugendlichen bekannt,
und sie bezichen sich in den Interviews auf einen ihrer Hohepunkte, den der ,,Spiegel® just zum
Veréffentlichungszeitpunkt der Heitmeyer-Studie im April 1997 lieferte. Auslinder und Deut-
sche seien einander gefihrlich fremd, heif3t es da, und die multikulturelle Gesellschaft am Ende.
Das Titelbild zeigt blattfiillend eine junge Tirkin, die inbriinstig #zd offensiv eine tirkische
Fahne schwingt, in deren Hintergrund sind, rechts unten, junge Minner in ,Bomberjacken® und
mit einschlidgiger Bewaffnung montiert, als ob sie die Fahne als Deckung fiir kriminelle Aktio-
nen nutzten, wihrend am linken unteren Bildrand ,bedeckte’ junge Midchen tber den Qur'an
gebeugt in einem durch Weichzeichner erzeugten diffusen Nebel sitzen. Die Dramatik des Ti-
telblatts vermittelt sich, wie in solchen Fillen tblich, durch eine Anordnung lings eciner diago-
nalen Achse. Den grofBiten Bildteil nimmt von rechts oben die tiberwiegend rofe tiirkische Fahne
ein. Darauf steht in groBen gedben Lettern der Titel ,,Gefihrlich fremd”. In der Bildmitte plat-
ziert ist der Kopf der Fahnentrigerin, der durch vor Anstrengung geschwollene Halsvenen auf-
fillt. Uber den linken unteren Bildrand zieht sich ein grimes Band mit dem Text: ,,Mykonos-
Affire. Das Urteil gegen die Mullahs“. Ein Feindbild? (Der Spiegel 14. 04.1997; Titelblatt; eine
Reproduktion fiir diese Veroffentlichung wurde vom Spiegel-Verlag leider abgelehnt.) Im ei-
gentlichen Artikel, der durch Fotos waffenstarrender junger Minner, verschleierter junger Frau-
en und eines zum ,,Gewaltforscher” mutierten Heitmeyer (ebd. 89) ,aufgelockert® ist, wird eine
Verbindung von der ,,Heitmeyer-Untersuchung tber islamischen Fundamentalismus in
Deutschland® (sicl) zu Huntingtons ,,Clash of Civilisations gezogen (ebd. 88). Die Medien-
kampagne, von der oben die Rede wat, bekommt so eine Wirkungsgeschichte, die selber der Un-
tersuchung bedarfl AngestoBen wurde sie sicher durch die Studie Heitmeyers, die zwar Diskri-
minierung junger Turko-Deutscher und die Fremdenfeindlichkeit als Ursachen des in ihr be-

235

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Funktion der Gemeinden wird wie in dem folgenden Ausschnitt zunichst immer
zurickgewiesen. Dass darin eine defensive Strategie zu erkennen ist, mit der die Ju-
gendlichen negative Vorbehalte der 6ffentlichen und verdffentlichten Meinung pa-
rieren, erscheint zumindest vorstellbar.

HIF.: Hat die Mevlana-Moschee im Stadtteil auch ’ne politische Funktion? Als Interessenver-
tretung fir Muslime? (Mevlana I1., S. 69)

Se.: Vielleicht dass sie Iorschlige machen, aber die hat Aein Wort zu sagen. (Mevlana II., S. 70)
HLF.: Also: Politik ist Sache von Parteien? Oder was heil3t das? (Mevlana II., S. 70)

M.: Ja. (Mevlana IL, S. 70)

Unmittelbar im Anschluss stellt dann jedoch ein Teilnehmer fest, dass es angesichts
der Minderheitenposition der Muslime doch wichtig sei, wenn die Gemeinden sich
fir ihr Klientel einsetzten. Typisch ist, wie diese Aufgabe auf einen cher speziellen
Bereich eingegrenzt wird, hier auf die Unterstitzung von Neu-Einwanderern. Erst
als ich in der anschlieBenden Frage die offensichtlichen Diskriminierungsfille zweier
Lehrerinnen2s3 unmittelbar anspreche, werden auch solche Fille als sinnvolle Po/itik-
felder der Gemeinden anerkannt, wiederum mit einem Akzent, der Aussagen tber
parteipolitische Priferenzen ausschlief3t.

Sa.: Da wir jetzt mal 'ne Minderheit sind, ist es wichtig, dass man jemanden hat, oder dass man
’ne Gemeinde hat, die sich mal fiir dich einsetzt. Das ist schon wichtig. Wenn da zum Beispiel
mal irgend so’n Einwanderer kommt, und der wei3 nicht wohin, und er weil3 nicht, was er jetzt
machen soll. Ja gut, er ist hier, und er hat jetzt sehr viele Sachen zu etledigen, et weil nicht, wo,
wie, und hier und da, und hat niemanden anderen und steht ganz alleine da und plétzlich ist da
so 'ne Gemeinde, und die sagt, ,herzlich willkommen, komm mal her, was hast du denn auf
dem Herzen®. Und du kiimmerst dich dann um ihn. Das wir’ doch ’ne Aufgabe fir die Ge-
meinde, fiir Minderheiten auch ein bisschen po/itisch zu wirken. (Mevlana I1., S. 70)

haupteten Riickzugs von der Aufnahmegesellschaft annimmt, aber die davon ausgehende Ge-
fahr dem zuspricht, worauf sich die Migranten zurtickzégen: dem Islam.

283 Fereshta Ludin, Iyman Alzayed und weitere Fille. Nachdem Fereshta Ludin in Baden-
Wirttemberg auf Grund einer Entscheidung von Kultusministerin Schavan nicht in den Schul-
dienst tibernommen werden durfte (vgl. uw.a. ,,Darf eine Muslimin mit Kopftuch unterrichten?”,
Weser-Kurier Nr. 155 7.7.99: 4; ,Mit Kopftuch kein Schuldienst®, Weser-Kurier Nr. 161
14.7.98: 1; ,,Kein Kopftuch-Verbot in Baden-Wiirttemberg*, Weser-Kurier Nr. 163 16.7.98: 4.;
,Der Kopf zihlt, nicht das Tuch®, Die Zeit Nr. 30 16.7.98: 3; ,,Im Glauben eine Heimat fin-
den®, Die Zeit Nr. 31 23.7.98: 7; ,,Die letzte Schlacht®, Der Spiegel Nr. 30 20.7.98: 58f.), wur-
den weitere Fille publik, die allerdings weniger Aufsehen erregten, vielleicht auch, weil es sich
bei ihnen um zwei deutsche Konvertitinnen handelte, von denen eine bereits verbeamtet war,
bevor sie sich fiir das Tragen des Kopftuchs entschloss. Ludin ist dagegen Deutsche afghani-
scher Herkunft. Argumentiert wird von den Landesregierungen in allen Fillen, dass das
,,Kopftuch Kampfinstrument® sei (vgl. Weser-Kurier Nr. 166 20.7.98: 4), und dass die Landes-
regierungen ,,durch das Kopftuch die Neutralitit eines Beamten und dessen besonderes Ver-
hiltnis zum Staat beeintrichtigt® sihen (vgl. Weser-Kurier Nr. 216 15.9.99: 6).

236

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

M.: Es wir’ gut, wenn das die Aufgabe der Gemeinde wir’, aber ob das auch so ist? Das ist 'ne
andere Frage. (Mevlana IL,, S. 70)

HLF.: Zwei Beispiele, die mir dazu einfallen: Es gibt ja in Deutschland jetzt schon zwei Lehre-
rinnen, die nicht in den Schuldienst iibernommen wurden, weil sie gesagt haben, sie wollen be-
deckt bleiben, auch wenn sie ihren Beruf austiben. Die eine Frau kommt aus Afghanistan ur-
sprunglich, die andere ist ’ne deutsche Muslima — (Mevlana I, S. 70)

Sa.: — genau, bei den Sachen muss sich *ne Moscheegemeinde dafiir einsetzen kénnen. (Mevlana
1L, S. 70)

HILF.: Aber das ist ja auch politische Arbeit, wenn man das tut. Mevlana I1., S. 70)

Sa.: Genau. So ist es recht sinnvoll, Politik zu betreiben. Solche Sachen nachzuverfolgen. Aber
nicht, dass man irgend ’ne Partei unterstiitzt, oder sagt, ,,ja, die Partei ist okay, oder wit sind die
Unterstiitzer dieser Partei, wir gehdren dazu, wir sind ein Teil davon®. Gesellschafispolitisch kann
so 'ne Gemeinde natirlich so ’ne politische Funktion haben. Miisste sogar, vielleicht. In so ’ner
Gesellschaft. (Mevlana II., S. 70)

Allein aus dem Faktum, Angehdrige einer Minderheit zu sein, ergibt sich fiir die Ju-
gendlichen die Notwendigkeit einer Interessenvertretung. Tatsichlich wird aber, wie
in der folgenden Sequenz, die reale Einflussméglichkeit der Gemeinden gering ein-
geschitzt.

HLF.: Wenn es um die Frage geht, wie die Gesellschaft insgesamt mit Minderheiten umgeht,
konnt ihr euch vorstellen, dass die Gemeinden einen Einfluss darauf nehmen konnten, dass die
Gesellschaft toleranter gegeniiber Einwanderern wird? (Mevlana II., S. 12)

M.: Ich wei} nicht, ob die Gemeinde groflen Einfluss auf die Gesellschaft nehmen kann, oder
hat? Das weil3 ich nicht. Ich glaube nicht. (Mevlana II., S. 13)

HIF.: Habt ihr eher die Vorstellung, dass die nach innen arbeiten? (Mevlana II., S. 13)
M.: Ja. Leider. Das ist das Problem. (Mevlana II., S. 13)

HIF.: Dann sag’ doch mal, wie du dir das besser vorstellen kénntest. Was du da fiir Ideen hit-
test. (Mevlana II., S. 13)

M.: Ich weiB3 nicht. Die Gemeinde sollte sich mehr mit der Gesellschaft befassen, also mehr mit
der Gesellschaft zu tun haben als nur mit sich selber. Das wird eben heutzutage nur so gemacht
in den Moscheen, dass die halt, was die machen und die ganzen Gespriche, halt #zr in der Mo-
schee gemacht werden, und auch da bkiben, nicht fiir die AuBenwelt zuginglich sind, fiir die
Gesellschaft. Das ist das Problem. (Mevlana II., S. 13)

Sa.: Es wird vielleicht n bisschen zu viel fiir 'ne Gemeinde, fiir 'ne islamische Gemeinde, wenn
man sich tberall hin verflechtet. In der Gemeinde gibt es eigentlich so viel zu tun, da ist das
Café, die Jugendarbeit ist da, Qur'an-Kurs, Gebetsraum, dies und das — darum muss sich die
Gemeinde ecigentlich kiimmern, aber es kann natiirlich sein, dass da irgendwas anderes noch,
dass da irgend 'ne andere Gemeinde zu Stande kommt, und die dann speziell noch ’n bisschen

237

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

anders arbeitet, nicht auf islamischer Ebene, sondern so ’n bisschen auf politischer Ebene, dass
die sich dann fiir diese Probleme speziell einsetzen kann. (Mevlana I1., S. 13)

Dass die Gemeinden nur nach innen arbeiten wird von einem Jugendlichen beklagt,
und es klingt ganz dhnlich, wie die an anderer Stelle an der ersten Generation kriti-
sierte Haltung, sich zu lange nur mit sich selbst und seinesgleichen beschiftigt zu
haben. Doch dann heil3t es, angesichts der Aufgabenfiille der einzelnen Moscheen,
dass diese Aufgabe im Grunde genommen eine Uberforderung darstellt; vielleicht
misste sich, so vermutet dieser Jugendliche eine eigenstindige Gemeinde (sic!) nicht
auf islamischer, sondern auf politischer Ebene um solche Fragen kimmern 284

HILF.: Kénnen die Moscheegemeinden helfen, den Respekt der Nicht-Muslime, der Deutschen
gegeniiber dem Islam zu erhShen? (Fatih 11, S. 12)

F.: Ich glaub’ schon, eben durch Veranstaltungen. Tag der offenen Moschee und so. Das glaub’
ich schon. (Fatih II., S. 12)

A.: Damit man vertrauter wird. Dass man keine Grenzen zieht — keine Vorurteile hat. Dann
wird man auch lockerer. Wenn man sich versteht, dann kann man auch lockerer reden. Und
dann auch irgendwas aufbauen. FreundschaftsmifBig. (Fatih II., S. 12)

Im Vordergrund stehen auch hier Bestrebungen, die auf eine Verinderung der 1Vor-
urteile der Aufnahmegesellschaft zielen. Im Grunde handelt es sich dabei immer wie-
der um Variationen des Selbsthilfegedankens. Die Gemeinden bilden eine Struktur —
oder sie sollten es tun —, die nicht nur den Mitgliedern Unterstiitzung gewihrt, sei es
bei sprachlichen Barrieren in Zusammenhang mit Beh6rdengingen, sei es direkte
Flichtlingshilfe, jedoch vor allem, indem sie Vorurteile abbauen helfen. Wenn die
Vorurteile erst tiberwunden seien, heil3t es, dann &ann man lockerer reden und irgendwas
anfbanen.

Perspektivisch geht es fiir die Jugendlichen darum, dass die Gemeinden in eine
Bezichung zur Gesellschaft cintreten, dass sich die einzelnen Muslime klar machen,
welche Stellung sie in dieser Gesellschaft einnehmen und wie sie mit ihren Werten umgehen
konn(t)en. Die Moscheen werden hier quasi zu Einrichtungen, die personell und von
ihrem eigenen Wertebestand her in der Lage sind (oder in absehbarer Zukunft sein
werden), Muslime durch Erzichung und Bildung auf die Gesellschaft vorzubereiten.

284 In dhnlichen Zusammenhingen wurde in den Interviews nach denkbaren zukinftigen islami-
schen Parteien in Deutschland gefragt. Abgesehen von einigen 14-Jdhrigen, die auf forciertere
Nachfrage nur widerstrebend einrdumten, dass man sich so was ja ,vielleicht® vorstellen konnte,
lehnte die Mehrheit der Jugendlichen diese Méoglichkeit deutlich ab, und vertrat dagegen, dass
tirkische (muslimische) Einwanderer sich in bestehenden deutschen Parteien engagieren und so
ihre Anliegen in die Parlamente tragen sollten. Es wurden auch durchaus Beispiele genannt, wie
ein solches Engagement aussehen konne: neben einigen Kommunalpolitikern kennen etliche
Jugendliche so Cem Ozdemir, ein prominenteres MdB fiir Biindnis 90/Die Griinen, und be-
griiien im Grundsatz seine Arbeit — mit Einschrinkungen bezogen auf die ,Kurdenfrage®.

238

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

0.A.: Wie viele Muslime soll’s in Deutschland geben? — zwei, drei Millionen? I/er Millionen?
Wenn die wirklich den Islam ausleben wiirden, mich mit einbegtiffen, dann wiirden sich viele
Probleme von selbst 16sen. Auf der anderen Seite, natiitlich, miissen die auf jeden Fall auch in
der Gesellschaft aktiv werden. Weil, ich glaube, die Moscheen haben das Zeug dazu, die Leute,
die Muslime irgendwie auf die Gesellschaft vorzubereiten. Weil dadurch, dass ich zum Beispiel
vieles iiber meine Religion gelernt habe, habe ich *n viel besseren Uberblick gekriegt: Was fiir *ne
Stellung nehme ich in dieser Gesellschaft ein. Ich hatte eine lange Zeit, da wusste ich nicht, ob
es richtig ist, wenn ich zum Beispiel anfange, mich deutsch zu fiiblen, dentsch zu verbalten. Und ir-
gendwie merkte ich nach ’ner Zeit, dass da eigentlich iberhanpt nichts dagegen spricht, dass man
sich irgendwie deutsch #nd tirkisch verhilt nach ’ner Zeit, sozusagen, dass man viele Werte
tbernimmt. Und ich merk’ dann so, die Deutschen, die machen das, die i fiir richtig gehalten
hab’. Das will sogar der Islam. Aber das wusste ich vorher gar nicht. Und plétzlich ist das kein
Thema mehr, das ich sage, ich mach’ das gerne und das ist sogar richtig, dass ich das mache.
Und dadurch wird vieles einfacher fiir mich. Und das ist sozusagen dieses optimistische Ziel,
was ich vor Augen habe. Und dafur, finde ich, sollten die Gemeinden halt fiir die Muslime aber
auch fir die Gesellschaft viel tun. (Eyiip-Sultan, S. 39f.)

Aber auch diese gemeindlichen Méglichkeiten sind von Bildung abhingig; der nicht-
muslimischen Umgebung wird Unkenntnis des Islam attestiert, die zuerst dadurch zu
tberwinden sei, dass Muslime sich ihrer Religion durch Lernen vergewissern und
dadurch in den Stand versetzt werden, sie nach aullen zu vertreten und gegebenen-
falls zu verteidigen. Sprachliche Schwierigkeiten, die heute noch vielfach den Kon-
takt zwischen Gemeinden und Gesellschaft belasten, sehen die Jugendlichen als —

mit ihrer Generation — erledigt an.25

O.A.: Ich metke, das Problem ist in erster Linie, dass die Information fehlt. Viele Vorurteile
bestehen aufgrund von Unwissenheit, habe ich so den Eindruck. Wenn ich mit einem Deut-
schen ein paar Mal ins Gesprich komme, einem Unwissenden, und wenn wir dann schon eine
gewisse Ebene erreicht haben, wenn er mir wirklich die richtigen Fragen stellen kann, die ihn
witklich driicken, wo er sich sozusagen nicht mehr geniers, da irgendwie zu fragen, ,,ey, sag’ mal,
warum betest du eigentlich? Das ist doch Quatsch, diese Ubungen zu machen!*, weil: das wiirde
ein normaler Nicht-Freund nicht fragen. Und wenn ich dem dann das erzihle, dann geht der ganz
anders damit um. Diese Méglichkeit zu schaffen, sollte versucht werden. Das kénnen Gemein-
den eigentlich ganz gut iibernehmen, glaube ich. Wenn du zum Beispiel als Deutscher vor zehn
Jahren in eine Gemeinde gekommen wirst, dann hittest du keinen Deutschsprachigen gefun-
den. Und jetzt sind sehr viele da, die die Deutsche Sprache beherrschen. Und sogar das Wissen
haben. (Eytip-Sultan, S. 40)

O.D.: Letztendlich, wie du sichst, es miissen immer Dolmetscher da sein. Und natiitlich gibt es
immer beim Dolmetschen die Verluste. Und man kennt auch nicht die Fachbegriffe. Also das

muss man immer einkalkulieren. (Eytip-Sultan, S. 40)

HILF.: Aber das hort ja mit eurer Generation endgiiltig auf. (Eyiip-Sultan, S. 40)

285 Aber auch die Fahigkeit, in der Landessprache zu kommunizieren, ist abhingig von Bildungs-
erwerb. Die Kritik an die Versdumnisse der Elterngeneration wurde oben bereits gezeigt (s.
Abschn. 4.1).

239

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

O.D.: Ja, eben, das Beispiel: Es 16sen sich gewisse Probleme auch auf. Es wird dieses Problem
nicht mehr geben, sondern ihr wiirdet wahrscheinlich in zehn Jahren einen Imam vor euch ha-
ben, der perfekt Deutsch spricht. Das wird zur Rege/ werden, in finf bis zehn Jahren. Und ihr
werdet dann Leute haben, die den Islam vielleicht gréBtenteils in der Deutschen Sprache gelernt
haben, das heil3t, die die Fachbegriffe auch zibersetzen konnen. (Eytp-Sultan, S. 40)

Um wiederum nach politischen Wirkungsfeldern der Gemeinden zu fragen, wurde in
der nichsten Sequenz eine Analogie zu den (Grof3-)Kirchen hergestellt — und in die-
sem Rahmen war es méglich, deutsche und tiirkische Umgangsweisen mit dem Ver-
hiltnis von Religion und Staat zu diskutieren. Das deutsche Modell wurde dabei ein-
deutig dem turkischen Laizismus2¢ vorgezogen. Und am Beispiel der Kirchen
konnten die Jugendlichen deutlich machen, wie sie tatsichlich politisches Handeln
bzw. politische Stellungnahmen religiéser Gruppen, also auch der muslimischen,
begreifen und befurworten.

HILF:: Bei den Kirchengemeinden ist es ja schon so, dass die politischen Einfluss haben, nicht
direkt, die sitzen ja nicht als Kirchengemeinden im Parlament, aber es ist schon so, dass die
Kirchen sich in bestimmte politische Debatten der Gesellschaft einmischen. Sollten das die
Moscheegemeinden auch machen? Zum Beispiel die Frage: Doppelpass? (Eytip-Sultan, S. 41)

0.D.: Also ich muss sagen, ich bin fiir eine letztendliche Lésung im Fall ,Doppelpass, die wirk-
lich aus der Gesellschaft kommt, und ein Tei/ dieser Gesellschaft ist nun mal eine kirchliche Ge-
meinde, da versammeln sich immerhin Leute. Und ich finde es sehr gut, dass gewisse Diskussi-
onen, Auseinandersetzungen in der Kirche stattfinden. Wieso nicht? Wieso soll man die Kirche
ausgrenzen. Ich finde, man kann sich wirklich da hinsetzen und dariiber reden. In der Kirche.
Es sollen halt auch Christliche was dazu sagen. Auch ein Pastor, ein Pfarrer. Wieso soll die Reli-
gion nicht einbezogen werden? Was ist so schlecht an der Religion? (Eytp-Sultan, S. 41)

HLF.: Das passiert aber ja auch. In bestimmten Fragen melden sich die Kirchen ja zu Wort.
(Eytip-Sultan, S. 41)

O.D.: Ich finde das auch okay. Ich finde, das kommt sogar zu kurz, anch wenn es vielleicht zu
meinem Nachteil ist. Wieso soll man diese strikte Trennung von Staat und Religion [vornehmen;
HLF] — das verstehe ich nicht. Das ist der Staat, und das Religion? Ich habe "ne Religion und sobald
ich im Dienste des Staates bin, habe ich meine Religion abgelegf? [...] Und ich finde auch, Beispiel,
die CDU hat sich im Paragraph 218 wirklich der Kirche angeschlossen. Es war ja quasi die Aus-
sage der Kirche, die sie formuliert haben, und die sie auch in der Gesetzgebung haben wollten,
das ist kein Problem fiir mich. Auch in diesem Kruzifix-Fall. Das ist okay, ich meine, das ist 'ne
Demokratie, die haben sich zu Wort gemeldet, und wenn wirklich eine CDU, Christlich Demo-
kratische Union, und wenn man sagt, das ist so 'n Riesenanteil einer Bevolkerung, der christlich
ist, und der wirklich eine christliche Partei wihlt, ihr politisches Gehér, dann ist es okay. Da ist
nun mal ’n Volumen, ’ne Menge da. Und sonst wiirden sie halt die Christlichen nicht wéhlen.
Da wiirden sie ’ne andere Partei wihlen. Darum finde ich, es kann ruhig in ’ner Kirche stattfin-
den, ich finde auch, ’n Pfarrer sollte auch dazu was sagen, 6ffentlich, man sollte ihn nicht ein-
schrinken. Wieso nicht. Er hat nun mal seine Grundlagen aus der Kirche und er sagt sie auch.
(Eyiip-Sultan, S. 41f.)

286 S. dazu S. 129f.

240

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

HLF.: Na ja, das Schwierige ist, dass die politische Sphire nie unumstritten ist. (Eyiip-Sultan, S.
42)

O.D.: Also, dass es in Deutschland #eine strikte Trennung [von Religion und Staat; HLF] gibt,
das finde ich gut. Man kann ja sogar eine gewisse Einarbeitung [im Sinne von Verflechtung;
HLF] noch vertiefen. Ich wiirde sagen, wenn’s umgekehrt wire — strikte Trennung — dann wiit-
den gewaltige Probleme entstehen. Diese Trennung — zum Beispiel, man macht das ja in der Tur-
kei. Das ist fir mich, wie wenn man gegen 'ne Wand rennt. Also, ich komm’ damit tiberhaupt
nicht klar, wenn die in der Tirkei dartiber reden. Ein Beispiel: ich habe letztens einen Artikel
gelesen, das ging um den tiirkischen Botschafter in Bonn, und der hat gesagt, sein letzter Satz
wat, also sein statement halt, ,wir sind halt laizistischer als die Deutschen, wir geben halt nicht nach jeder
staatlichen Feier gleich in die Kirche, oder so. Wieso soll der Mensch das #icht machen? Bezichungs-
weise, ich wurde gewihlt und gehe jetzt in die Kirche. Wieso nich? Wenn das meine Art ist, mich
zu vergniigen — die Leute kénnen sich ja nicht vorstellen, wenn sie in die Kirche gehen, sich zu
vergniigen — und wenn das meine Art ist, dann gehe ich da eben hin. Ob ich in die Disco gel’,
oder da hin, das ist nicht dein Problem. Und wenn ich in einem demokratischen Staat lebe, dann
gehe ich halt in die Kirche. (Eytip-Sultan, S. 42)

H.: Der [tiirk. Botschafter; HLF] tut so, als hitten die 'n Iorzei/, weil sie nicht mehr in die Mo-
schee, nicht mehr in die Kirche gehen — (Eyiip-Sultan, S. 42)

O.D.: — sie sehen das vielleicht als entwickelt an. Es gibt auch Menschen, die sagen klar, strikte
Trennung [von Religion und Staat; HLF], aber ich verstehe das nicht. Wenn letztendlich eine
Fundamente auf dem Islam gegriindet sind, oder auf dem Christentum, dann bringe ich das
gewissermallen ein. Jeder hat natiirlich zu beachten: Dieser Staat hat eine Verfassung und ein
Grundgesetz. Man muss das immer natiirlich in einem Spiel sehen, also man muss immer schen,
was passt und was passt nicht. (Eytip-Sultan, S. 42)

Daraus, dass sie den Kirchen das Recht auf politische Positionen selbstverstindlich
zugestehen, auch und gerade solche®7, die Muslimen suspekt erscheinen mussen,
leiten diese Jugendlichen analoge Rechte fiir die islamischen Gemeinden und ihre
Verbinde her. Dass der Botschafter der Tirkei anldsslich eines Antrittsbesuchs in
Bremen auf jovial-paternalistische, fast herablassende Art und Weise die hiesige Pra-
xis des Verhiltnisses von Religion und Staat bzw. Religion und Politik kritisiert hat,
kénnen die Jugendlichen nur a/bern finden.

Genauso gibt es aber Jugendliche, die an der laizistischen Tradition unbedingt
festhalten (wollen), und Religion und Politik als verschiedene Welten betrachten. Die
Politiker, wie es am Beispiel der Neuordnung des schulischen Religionsunterrichts
deutlich gemacht wird, sollten zwar auf die Bedurfnisse der Gemeinden ricksichts-

287 Der von dem Jugendlichen zitierte ,Kruzifix-Fall‘ stellt insofern ein besonderes Problem dar, als
fir Muslime in der figiirlichen Darstellung Jesu, um von dessen Gottessohnschaft gar nicht erst
zu reden, eine im Grunde genommen noch irgere Blasphemie liegt als etwa in einer bildhaften.
Wenn den Kirchen hier ausdriicklich das Recht auf die politische Betitigung — hier: die po/itische
Mobilisierung der Bevélkerung fiir das Verbleiben von Kruzifixen in Schulen — eingerdumt
wird, zeigt das m.E. auch, dass und wie die Jugendlichen auf cine insgesamt pluralistische Ge-
sellschaft optieren!

241

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

voll eingehen — andererseits miissten diese sich jedoch mit Forderungen an die Poli-

tik zurtickhalten.

HLF.: Und wenn man die Gesellschaft insgesamt anguckt, glaubt ihr, dass die Gemeinden da ’ne
Rolle spielen fiir die Gesellschaft? Wenn man die Kirchen anguckt, da gibt es ja kaum eine ge-
sellschaftspolitische Frage, zu der sie sich nich? duBBern. Es gibt oft in der Politik Probleme und
Auseinandersetzungen, wo die Kirchen sich einmischen. Sollten die Moscheegemeinden das
auch machen? (Mevlana 11, S. 12)

Se.: Das denke ich eher nicht. Da muss man unterscheiden zwischen Politik und Religion. Denn
das sind zwei verschiedene — Welten — oder so. (Mevlana 11., S. 12)

HILF.: Aber wenn es zum Beispiel darum geht, meinetwegen islamischen Religionsunterricht in
den Schulen einzufordern, das wire ja auch eine politische Sache, wenn man das macht. (Mevla-
na II., S. 12)

Se.: Ja, okay, aber die Politiker sollten zumindest im islamischen Gedanken darauf eingehen, aber
nicht dass die Gemeinden jetzt ecinfach dahingehen und sagen: Thr miisst das machen! Das mei-
ne ich. (Mevlana I, S. 12)

HIF.: Also, sie sollen keine Forderungen stellen? (Mevlana I1., S. 12)

Se.: Keine Forderungen, nein, nur die Politiker sollten natiirlich auch Riicksicht darauf nehmen.
(Mevlana I1., S. 12)

Wo aber in den Gemeinen tatsichlich politisch argumentiert wird, und das geschicht
in der Regel abhingig von den jeweiligen Dachverbandszugehorigkeiten und deshalb
hiufig angebunden an innertirkische politische Auseinandersetzungen, gibt es daran
von den Jugendlichen harsche Kritik. Oberflichlich meint diese Kritik zunichst die
Mitglieder der jeweils anderen Dachverbinde. D.h. Mitglieder von DITIB-Gemein-
den werfen solchen aus Milli-Gdriis-Gemeinden gern vor, dass sie politisches Interes-
se an Religion hitten, dass sie den Islam fiir (partei-)politische Zwecke instrumenta-
lisierten. Umgekehrt lautet der Vorwurf, gerade in DITIB-Gemeinden wiirde die
Sache des tlirkischen Staates bettrieben, die hocas seien nicht nur Beamte des Staates,
sondern nicht selten auch seine Agenten, die ihre Predigten nach amtlichen Direkti-
ven gestalteten und Dossiers iiber Gemeindeglieder und deren Umfeld verfassten
und an Geheimdienste weitetleiteten. Unter Angehérigen der ersten Generation gab
es wegen dieser gegenseitigen Einschitzungen bis an Feindschaft reichende Ableh-
nungen; fiir viele Jugendliche aber sind diese Einstellungen nur Relikte der alfen tit-
kischen Auseinandersetzungsformen, die sie ablehnen und tberwinden wollen. Aus-
geprigter ist diese Tendenz allerdings bei Mz//i-Goriig-Mitgliedern zu finden; Jugend-
liche in DITIB-Gemeinden halten zwar eine solche Entwicklung fiir wiinschenswert,
sind aber einigermal3en pessimistisch hinsichtlich ihres méglichen Erfolgs.

242

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

4.4.4 Dachverbénde

Im Rahmen dieser Untersuchung wurden Jugendliche aus vier Dachverbidnden be-
fragt, drei aus einer ATIB-Gemeinde, von denen einer jedoch sich eher dem Dach-
verband ADUTDF? zuordnet, acht aus DITIB-Gemeinden und 16 Jugendliche aus
Milli-Goriig-Gemeinden. Alle Jugendlichen gaben an, zumindest gelegentlich auch
Gemeinden anderer Dachverbinde aufzusuchen. Manche haben im Laufe ihres Le-
bens u.U. mehrfach Gemeinden und/oder Dachverbinde gewechselt. Ein Jugendli-
cher sagt von sich, er sei tiberall schon gewesen. Hiufig hingen solche Wechsel mit
Umzlgen von einem Stadtteil in einen anderen zusammen; in jlingster Zeit, seitdem
das Angebot der gréBeren Gemeinden deutlich an Attraktivitit gewonnen hat, kann
auch darin ein Wechsel begriindet sein. Insgesamt stellen die islamischen Gemeinden
in Bremen ein zwar lockeres, aber doch funktionierendes Netzwerk dar. Viele der
befragten Jugendlichen kennen sich untereinander, pflegen Freundschaften tiber das
ganze Stadtgebiet, wobei Gemeinde- und Dachverbandszugehérigkeiten und auch
politische Orientierungen, seien sie nun durch Gemeinde, Dachverband oder an-
derweitig begriindet, keine absolute Grenze darstellen. Unter Umstinden kénnen
enge Freunde in rivalisierenden Parteien Mitglied bzw. Aktivisten sein, und ihr En-
gagement trigt der Freundschaft keinen Abbruch. Oder Jugendliche engagieren sich
in der Kinder- und Jugendarbeit einer Gemeinde, obwohl sie gerade diese Gemeinde
aus politischen Grunden gerade nicht migen, nur weil sie es fir wichtig halten, dass in
einem Stadtteil, der sonst keine Alternativen bietet, tiberhaupt ein kinder- und ju-
gendspezifisches Angebot besteht.

Eine engere Identifikation mit einer Gemeinde findet sich vor allem in den gro-
Beren Gemeinden jeweils von DITIB und Milli Gériis. Fiir den VIKZ, den Dachver-
band der Islamischen Kulturzentren, steht gleiches zu vermuten, allerdings wurden
aus den bereits erwihnten Griinden keine Jugendlichen dieses Verbands in die Un-
tersuchung einbezogen. Wahrscheinlich wire die Verbundenheit bei letzteren auch
anders begriindet: Sie lieBe sich kaum, wie bei DITIB und Milli Giriis, aus der Att-
raktivitit der Gemeinden und ihres Angebots erkliren. Deren (heimliche) Zentral-
moscheen haben tber das Stadtgebiet groBle Strahlkraft fiir die Jugendlichen. Die
neue Fatih-Moschee, architektonisch und von der Gréfie und der Komplexitit ihres
Angebots die beeindruckendste Bremer Gemeinde, wird von sehr vielen Jugendli-
chen als Prototyp einer Moschee in Deutschland, als Vorbild und Wegweiser in die
Zukunft aufgefasst, selbst wenn politische Vorbehalte geltend gemacht werden.

Die befragten Jugendlichen priferieren verschiedene — hiesige — Parteien. Auch
wenn hier nicht im Sinne einer reprisentativen Umfrage befragt wurde, kann doch
festgestellt werden, dass die allermeisten, wenn sie denn wihlen dirften, ihre Stim-
men solchen Parteien giben, die dem deutschen Spektrum angehéren. Viele haben

288 Religioser Dachverband der ,Grauen Wolfe!, von dem sich ATIB abgespalten hat.

243

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

mit der CDU sympathisiert. Nach der ,,Doppelpass-Debatte” um die Reform des
Staatsburgerschaftsrechts hat die Partei allerdings deutlich, in der Regel zugunsten
der SPD, vetloren. Einige stehen Bindnis 90/den Griinen wegen deren Eintreten
fir Migranten, Auslinder und andere Minderheiten nahe, hegen allerdings auch
Zweifel gegeniiber der Partei, weil sie etwa ihre Haltung zur Kurdenfrage ablehnen.
Fir die FDP hat sich kein Befragter ausgesprochen.

Weit schwieriger war das Verhiltnis zu tlrkischen Parteien abzufragen. Einer-
seits haben insbesondere jingere Teilnehmer gesagt, dass tiirkische Politik sie nichts
(mehr) anginge, wihrend von idlteren zu héren war, dass sie die erste Generation
kritisierten, weil fur sie Politik immer noch das sei, was in der Turkei stattfinde. An-
dererseits waren die Jugendlichen deutlich vorsichtig, offen fur eine bestimmte tirki-
sche Partei einzutreten. Ein einziger offenbarte Aritische Sympathie fir die ,Grauen
Wolfe'; zwei Befragte, von denen ich aus anderen Quellen sicher weil3, dass sie junge
Funktionidre der zugehorigen MHP2 sind, verschwiegen dies tunlichst. Bei vielen
Jugendlichen aus Milli-Giriis-Gemeinden kann von einer Nihe zur fritheren Refah-
und heutigen Fagiler-Partei ausgegangen werden — allerdings wurde sie selten direkt
bekundet, sondern eher tiber Umwege, wenn etwa nach dem drohenden neuerlichen
Verbot dieser Partei gefragt wurde, und es darauf hiel3, Fagilet wiirde doch nur fiir die
Menschenrechte der Muslime kémpfen. Manchmal hiel es auch, noch verklausulierter,
man wirde &ezne Partei wiblen, die sich gegen den Islam wendet. Mit Bezug auf innertirki-
sche Debatten ist das dann doch wieder eine recht deutliche Stellungnahme.

AuBer den Teilnehmern eines Interviews, die insgesamt zu den Jungeren des
Samples gehdren und sich vielleicht durch die Fragen aufs Glatteis haben fithren las-
sen, lehnen aber alle Befragten Neugriindungen islamischer oder migrantenspezifi-
scher Parteien zusitzlich zum deutschen Parteienspektrum ab. Sie befiirworten da-
gegen ein Engagement Einzelner in den bestehenden Parteien.2%

289 ,,MHP — Milliyetei Hareket Partisi — Partei der nationalistischen Bewegung?, rechtsradikale, akti-
vistische Partei, die fiir eine Vielzahl der vor 1980 veriibten politischen Morde verantwortlich
gemacht wird. [...] In einer Zeit, da wesentliche Elemente der von ihr vertretenen Politik ver-
witklicht sind, verwundert es nicht, dass heute in den Fuhrungskadern aller rechten und kon-
servativen Parteien ehemalige MHP-Funktionire an einflussreichen Stellen zu finden sind*
(Seufert 1997: 85, Anm. 78). An anderer Stelle weist Seufert (1999: 291f.) unter Vorbehalt auf
zumindest eine gewisse Nihe der DITIB-Leitung zur Tiirk Fiderasyon, cinem ,,Ableger” der
MHP hin. Deren Mitglieder ,,wiirden in aller Regel die Gebete in den der Dzyanet angeschlosse-
nen Moscheen verrichten®. Das entspricht auch Bremer Verhiltnissen: So gab es, au3erhalb
von ATIB und ADUTDF, nur bei Jugendlichen aus der DITIB Sympathiebekundungen fiir die
MHP; auBerdem war zu horen, dass in mindestens einer der DITIB-Gemeinden Vorstandsmit-
glieder (u.a. der Vater eines Befragten) zugleich der MHP angehoren.

290 ILaut einer dpa-Meldung vom 03.09.01 berichtet der bayerische Verfassungsschutz von Partei-
grindungs-Vorbereitungen ,,islamistischer Extremisten®, gemeint sind die Mitglieder der Mu/i
Gariis, die ,,auf Hochtouren® liefen. Die Milli Giriis bemuhe sich um ein ,,rechtlich unangteifba-
res Erscheinungsbild und empfehle ihren Mitgliedern die Annahme der deutschen Staatsbiir-
gerschaft, damit sie die neue Partei auch wihlen kénnten. In diesem Zusammenhang fordert
der bayerische Innenminister, ,,das bundesweit alle Einbiirgerungsantridge von Islamisten auch
vom Verfassungsschutz tiberpriift werden* (Weser-Kurier Nr. 205 03.09.01: 2).

244

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

HLF.: Kénnt ihr euch vorstellen, dass es hier in zwanzig, dreiBlig Jahren Parteien geben wird, in
denen sich Muslime zusammentun, um ihre Interessen zu vertreten? (Fatih IL., S. 12)

A.: Nein, wiirde ich nicht sagen. (Fatih I, S. 12)

HLF.: Wiirdest du nicht sagen, dass es die gibt, oder wiirdest du das nicht gut finden? (Fatih II.,
S.12)

A.: Wiird’ ich nicht gut finden. Ich finde, die [Parteien; HLF], die es jetzt gibt, sind eigentlich
ausreichend. (Fatih 11, S. 12)

HILF.: Na ja, es gibt ja auch 'ne CDU, also ’ne Christlich Demokratische Union — (Fatih IL, S.
12)

A.: —ja, na gut, man konnte vielleicht in 'ne Partei reingehen — (Fatih 11., S. 12)
HLF.: — von denen, die’s schon gibt? (Fatih I, S. 12)

A.: Ja. Und sich dort dann fiir Rechte fiir die Tirken einsetzen. Wir leben ja auch hier in
Deutschland. Also miissen wir auch natiirlich unsere Rechte vertreten, sonst [lacht] wirde sich
das ja nicht ohnen. Ich glaub’ nicht, dass die anderen dann fiir uns denken. Da muss man schon
Eigeninitiative zeigen. (Fatih IL., S. 12)

Dieselben Jugendlichen sprechen sogar den Dachverbinden, wie vorher schon den
Gemeinden jedes Recht auf politische Stellungnahme ab, und sei es auch nur auf
Migranten oder gesellschaftliche Prozesse beschrinkt. Die Dachverbidnde, immer
auch Ausdruck fiir Bindungen an bestimmte tiirkische Interessen, entweder die der
Regierung (DITIB) oder aber Patteien (Milli Giriis, ATIB und ADUTDF), werden
eben wegen dieser Bindungen kritisiert, politisch mit der Aussage, Politik ist das, was
hier stattfindet, religiés mit Stellungnahmen, wie im folgenden Interviewauszug:

HLF.: Meint ihr, dass die Dachverbinde der Gemeinden auch ’ne politische Aufgabe haben?
Zum Beispiel: Fiir die Rechte der Einwanderer einzutreten, oder die Rechte der zweiten, dritten
Generation? (Mevlana II., S. 69)

M.: Nee, glaub’ ich nicht. Ich weif3 nicht, ich hab’ mit den Verbinden weniger zu tun. Ieh bin ein
Muslim fir mich selber und #icht fiir die Verbande. (Mevlana II., S. 69)

Dieser Jugendliche, der an anderer Stelle klar begtiindet, warum er genau in dieser
DITIB-Gemeinde verkehrt und aus politischen Griinden #icht in einer benachbarten
Milli-Girifg-Gemeinde, erldutert aber die Priferenz zugunsten seiner Gemeinde eben
nicht politisch, d.h. er lehnt die Mili Goriis wegen ihrer politischen Aussagen ab,
woraus sich aber nicht der Umkehtschluss ziehen lisst, dass er seine Gemeinde aus
politischen Griinden gewihlt hat.

HILF.: Geht ihr auch in die Fatih-Moschee? (Mevlana II., S. 53)

245

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Sa.: Klar, ab und zu. (Mevlana IL., S. 53)
HLF.: Und kommen von da auch mal welche hierher? (Mevlana II., S. 53)
M.: Ja, Klar. Also, Feinde sind wir ja nicht. [Lachen] (Mevlana IL., S. 53f.)

Sa.: Der Unterschied ist nur darin, dass die politisch ’n bisschen weiter gehen. Also hier wird
tberhaupt keine Politik gemacht in unserer Gemeinde. Aber Milli Giriis ist da ganz anders.
(Mevlana I1., S. 54)

M.: Da verbinden die Politik mit Religion, also, und wir hier nicht. (Mevlana IL., S. 54)

Sa.: Die sind ja praktisch 'ne Gemeinde, die 'ne Partei in der Turkei richtig unterstiitzt. Die sind
vollig in der Politik drinne. Da kommen auch Leute aus der Tirkei hierher und halten irgendwel-
che Reden in der Fatih-Moschee. Das sind Unterstiitzer von einer Partei in der Turkei. Und die
Mevlana-Moschee hat damit weniger zu tun. (Mevlana I, S. 54)

Die Aussage, dass der Unterschied zur Milli Goriis nur darin zu sehen sel, dass die poli-
tisch 'n bisschen weiter geben weist genau wie die lachend getroffene Feststellung, Feinde
sind wir ja nicht, auf die trotz aller Divergenzen bestehende Gemeinsamkeit. Jugendli-
che aus DITIB-Gemeinden teilen im Grundsatz die Kritik an der politischen Situati-
on in der Tiirkei mit solchen aus der Milli Giriis. Uberall wird die tiirkische ,Kopf-
tuchpraxis‘, die bedeckten Frauen oder Mddchen den Zugang zu Schulen, Universi-
titen oder dem Parlament verwehrt, abgelehnt, und alle Jugendlichen glauben zu
wissen, dass auch heute in der Tirkei der Qur'an-Unterricht nur unter grofieren
Schwierigkeiten erteilt werden kann. Die politische Fraktionierung der tiirkischen
Bevélkerung spiegelt sich in den Augen der Jugendlichen zu ihrem grolen Verdruss
in der Migration wider, zumal in der ersten Migrantengeneration. Fast alle Jugendli-
chen wiirden dementsprechend die Uberwindung dieser Spaltungen begriilen. Al-
lenfalls in der Beurteilung der Aussichten solcher Bemithungen gehen die Meinun-
gen auseinander.

B.: Also eigentlich ist es ja so, dass es in der Tirkei aufgrund der politisch prekiren Situation zu
diesen Ausschreitungen, zu diesen Diskussionen kommt. Wenn man jetzt nach der Grundverfas-
sung geht, dann ist das in der Tirkei auch eigentlich alles erlaubt. Studieren mit Kopftuch — das
ist auch alles erlaubt. Nur aufgrund der Situation zurzeit, gibt’s in der Tirkei ziemlich viele
Probleme. Und da haben es sicherlich die Muslime hier in Deutschland um einiges einfacher.
Weil halt die politische Situation hier nicht so brisant ist wie zur Zeit in der Tirkei. (Mevlana 1.,
S. 36)

HLF.: Und diese politische Situation, stellt die sich auch unter den verschiedenen tiirkischen
Einwanderern dar? Gibt es unter den tiitkischen Einwanderern Konflikte? (Mevlana 1., S. 306)

B.: Ich kann ein sehr einfaches Beispiel sagen, was du vorhin schon angedeutet hattest: frither
gab es zum Beispiel die Moschee in AG Weser [ehemalige Bremer GroBwerft; HLF], wo sie alle

246

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

zusammen im Wohnheim gebetet haben.?’! Und aus dieser einen Moschee sind dann zwei Mo-
scheen entstanden. Einmal die Mevlana-Moschee und die Fatih-Moschee. (Mevlana 1., S. 36)

HIF.: Aber heute versteht ihr euch doch ganz gut, oder? (Mevlana 1., S. 36)

B.: Die diltere Generation nicht, die Jugendlichen ja. Und detr Grund, warum es zwei Moscheen gab,
war halt nur reine Politik. Sonst nichts. Aber jetzt ist es so, dass die von der Fatih-Moschee ge-
nauso oft hier sind wie wir dort?? [...]. Also hier, unterhalb der Moscheen gibt es, vor allem bei
den Jugendlichen, keine Probleme. Die Alteren mucken hier und da mal so’n bisschen auf, wegen
der Politif und so, aber das, was die unter Politik verstehen, ist inzwischen schon was ganz anderes
als das, was wir unter Politik verstehen. Die [Alteren; HLF], also ein GroBteil von denen, sehen
Politik Aier immer noch als die Politik, die in der Tiirkei gemacht wird. Nur kann es uns hier im Prin-
zip eigentlich schon wurscht sein, was in der Tiirkei gemacht wird, denn wir sind vielleicht mal
alle zwei, drei Jahre fiir'n paar Wochen in der Tirkei, sind dort am Strand oder bei Oma, Opa,
und das war’s. Fiir #us ist wichtiger, was bier geschieht. Mevlana 1., S. 36f.)

Insgesamt werden aber cher von Jugendlichen der Milli Goriis Hoffnungen auf eine
gemeinsame Zukunft aller Dachverbinde als eize Organisation gehegt. Diejenigen
aus den DITIB-Gemeinden kénnen sich einen Zusammenschluss nur unter staatli-
cher Obhut vorstellen, und gehen — realistisch — davon aus, dass M:lli Goriis sich der
nicht unterstellen wiirde. Andererseits lasst das aber eben auch den Schluss zu, dass
sie sich in ihrer Organisation, gefithrt und kontrolliert durch staatliche tiirkische Or-
gane, recht wohl zu fithlen scheinen, dass sie den Staat geradezu als ordnende Kraft
auf dem ansonsten unsicheren Feld von Religion #nd Politik betrachten.2

291 Hinweis auf den gemeinsamen Ursprung der Fatih- und der Mevlana-Moschee in Bremen-
Gropelingen. Beide Gemeinden haben heute die Funktion von Zentral- oder Freitagsmoscheen
im Innenstadtgebiet fiir ihren jeweiligen Dachverband. Uber einige Jahre gab es zwischen bei-
den Gemeinden wenig Kontakt, sondern stattdessen offene Konkurrenz. Erst in den letzten
Jahren scheint sich eine vorsichtige Anniherung anzudeuten, die aber lingst nicht von allen
Gemeindegliedern und anderen Beobachtern der Szene begriit wird. Auch dringt sich der
Eindruck auf, dass es insbesondere der Kélner Zentrale von DITIB nicht recht sein kann, wenn
beide Gemeinden einander niher riicken. Eigens zu priifen wire, inwieweit die beobachtbaren
Anniherungen — so haben in Bremen Mitglieder der Mevlana-Moschee fiir den Bau der Fatih-
Moschee Spenden gesammelt und begeistert deren Grundsteinlegung mit gefeiert — auf die Epi-
sode der Regierungsbeteiligung der damaligen Refah-Partei zuriick gehen, und ob sich in dieser
Phase das Klima unter den Dachverbinden veridndert hat. Meines Wissens sind diese Fragen
bisher nicht wissenschaftlich bearbeitet worden.

292 Richtig ist, dass manche Gemeindeglieder und Funktionire der Mevlana-Moschee weniger
Berithrungsingste haben als andere. Eine endgtltige, verbindliche Position ist abet noch lingst
nicht gefunden. So gibt es bis zu offenen Anfeindungen reichende Auseinandersetzungen in-
nerhalb der Gemeinde, wie mit der Nachbargemeinde verfahren werden soll. — Die oben zi-
tierte Aussage, dass Jugendliche Mitglieder bzw. Besucher sich gleichhiufig gegenseitig besu-
chen, scheint mir zumindest nicht realistisch. Jugendliche aus derselben Gemeinde, die weiter
untern zitiert werden, nehmen denn auch ganz andere Standpunkte zu den verschiedenen
Dachverbinden ein.

293 Dazu passt, dass ein Jugendlicher aus einer DITIB-Gemeinde mir am Rande cines Interviews
erzihlte, er sei schon ein Mal in die Kélner Zentrale des Dachverbands gebeten worden und
dort mit einem Dossier iiber seine Person konfrontiert worden, das nicht nur seinen ,religidsen
Werdegang®, also verschiedene Gemeinde-Zugehorigkeiten und Aktivititen, sondern neben

247

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

HILF.: Wirdet ihr das gut finden, wenn die verschiedenen Dachverbinde, die es hier von den
Moscheegemeinden gibt, also DITIB und Milli Gériis und die ganzen anderen Vereine auch
noch, wenn die sich irgendwann mal zusammenschlieBen wiirden? (Mevlana I1., S. 52)

M.: Ja, natiitlich. (Mevlana II., S. 52)
HILF.: Und kénnt ihr euch auch vorstellen, dass das auch mal passiert? (Mevlana II., S. 52)
Sa.: Glaub’ ich nicht. (Mevlana IL., S. 52)

M.: Bis jetzt ist das nicht passiert und ich glaub’ auch nicht, dass das irgendwann mal passiert —
(Mevlana I1., S. 52)

HLF.: — ja, ich hab’ oft das Gefiihl, ich wei} nicht, ob das richtig ist, aber mein FEindruck ist,
dass die Jugendlichen alle sagen, also, ,,diese Dachverbandsgeschichten, die sind uns gat nicht so
wichtig®, also die wiirden licber einen gemeinsamen Dachverband haben, weil sie die Unter-
schiede nicht so wichtig nehmen. Aber die ilteren Leute sind da viel empfindlicher. Die sagen,
,»nee, die sind politisch oder die sind politisch®. (Mevlana II., S. 52)

M.: Die Frage stelle ich mir auch selber oft, warum die das so machen. (Mevlana IL, S. 52)

HLF.: Aber es kénnte ja sein, wenn eure Generation mehr Einfluss hat, wenn meinetwegen hier
in der Mevlana-Moschee der komplette Vorstand aus Leuten eurer Generation besteht, sagen
wit in zehn Jahren, fiinfzehn Jahren, dann kann es ja sein, dass sich da was dndert? (Mevlana II.,

S. 52)
M.: Natiirlich. (Mevlana II., S. 52)
HLF.: Oder gibt’s da Konflikte mit dem tiirkischen Staat? (Mevlana IL., S. 52)

Sa.: Der tiirkische Staat hat darauf {iberhaupt &einen Einfluss mehr. Auf die Verbinde, die hier
entstanden sind, da werden nur ein paar vom tiirkischen Staat kontrolliert. Also der Verband der
Mevlana-Moschee, der gehért zum Staat. Der wird vom Staat noch unterstiitzt. Aber Milli Goriig
und so, das sind Dachverbinde, die hier entstanden sind. Die haben mit dem Staat weniger zu
tun. Und deswegen glaub’ ich nicht, dass die ganzen Dachverbinde sich irgendwann einmal zu
cinem Verein zusammenschlieBen, weil das heilt ja dann, dass man zurick zum Staat kommen
miisste. (Mevlana I1., S. 52f.)

Diese Argumentation wird wohl nur verstindlich, wenn man sich mit der genuin
tirkischen Form des Laizismus vertraut macht: Einerseits sind Religion und Staat

weiteren Informationen auch seinen schulischen und beruflichen Bildungsverlauf detailliert auf-
fuhrte. Er berichtete ferner, dass der Dachverband keine Bedenken habe, solche Erkenntnisse
tiber einzelne Personen auch in etwaigen (politischen) Auseinandersetzungen in seinem Interes-
se einzusetzen. Zum Beispiel sei anldsslich der Wahl eines Gemeindevorsitzenden, dessen bis-
heriges Wirken in den Augen der DITIB gelinde ausgedriickt zweifelhaft war, die Gemeinde
unmittelbar vor der Wahl mit Einzelheiten aus dessen Akte konfrontiert worden, worauf seine
Wiederwahl gescheitert sei. Erstaunt hat mich damals, dass der Jugendliche sich dadurch weni-
ger bespitzelt fithlte, als dass er die Organisation, die solche Dossiers zu erstellen in der Lage
wat, ob ihrer Stirke bewunderte.

248

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

absolut getrennt, andererseits hilt genau dieser Staat verwaltungsmilBige Strukturen
vor, die Gemeinden, Theologen und auch theologische Ausbildungen reglementie-
ren und bezahlen (so sind die Geistlichen der hiesigen DITIB-Moscheen Beamte
bzw. Angestellte des tirkischen Staates). Aus speziell der bundesdeutschen Praxis
betrachtet sind solche Vorstellungen nicht frei von Paradoxien. Fir den Fall dieser
Jugendlichen ist schwer nachzuvollzichen, dass sie einerseits Mi/i Girig und andere
Dachverbinde als unabhingig vom Staat betrachten, gerade weil sie hier — in der
Migration — entstanden seien, und es andererseits unvorstellbar finden, dass es zu-
kiinftig einen Zusammenschluss geben koénnte, der nicht als ganzes unter staatlicher
Fihrung steht. Die Erkenntnis, der tirkische Staat hat daranf iiberhanpt keinen Einfluss
mebr, scheint nicht dem zu entsprechen, was sie tatsidchlich fiir wiinschenswert hal-
ten. Die Gemeinsamkeit, die so oft von und von so vielen Jugendlichen beschworen
witd, scheint hier, wenigstens fiir DI YTB—Mitglieder doch aufgehoben. Die Ideologi-
sierung, die sonst den Alteren unterstellt wird und die die verschiedenen Lager ze-
mentiert, geh6rt im Ernstfall doch auch zum Riistzeug der Jungen, wenn sie auch
sich weniger vehement in ihren Auswirkungen zeigen mag. In der anschlieBenden
Sequenz wurde vor dem Hintergrund der Bemithungen um Kérperschaftsstatus, den
zu erlangen zentrales Anliegen fast aller Dachverbinde ist?4, nach den Moglichkeiten
cines Zusammenschlusses gefragt, und es heif3t, auch die Jugendlichen in der Milf
Goriis wirden den Zusammenschluss ablehnen, wenn er wie fir diese Gesprichs-

partner, nur unter einem staatlichen Dach denkbar ist.

HLF.: Verschiedene islamische Dachverbidnde haben diesen Korperschaftsstatus beantragt, und
da hieB3 es aber immer, das sind ja viel zu viele verschiedene Organisationen, das musste schon
eine sein, um diese Rechte auch zu bekommen, um die gleichen Rechte zu haben, wie die Kir-
chen. Dafiir wire es schon wichtig, dass man da irgendwann mal hinkommt. (Mevlana IL, S. 53)

294 Turkische islamische Vereine und Verbinde (VIKZ seit 1980; IGMG tber den Islamrat seit
1996; vgl. Feindt-Riggers/Steinbach 1997: 18; 35) betreiben seit Langem den Versuch, ihre In-
stitutionen als Korperschaften 6ffentlichen Rechts anerkennen zu lassen. Sie argumentieren da-
bei mit der grundgesetzlich gebotenen Gleichstellung mit den christlichen Kirchen, von denen
selbst kleinste Denominationen keine Schwierigkeiten hatten, diesen Rechtsstatus fir sich zu
erlangen. Dabei hat die geforderte Gleichstellung sowohl einen gesellschaftspolitischen (Aner-
kennung) als auch einen rechtlichen Aspekt: als rechtsfihiger Verband im Sinne des Korper-
schaftsrechts stiinde man unter staatlicher Aufsicht und ndhme staatliche Aufgaben war. Das
allein hitte weitreichende Folgen — auch und gerade bei der Erziechung der Kinder und Jugend-
lichen. Zugleich sind aber diese Bestrebungen auch Teil einer politischen Konkurrenz der jeweili-
gen Verbinde, die sich durch den angestrebten Status Einflussmoglichkeiten auf die tiirkische
community erhoffen. Dass den Gruppen oder einer von ihnen der Koérperschaftsstatus noch im-
mer nicht zugesprochen wurde, liegt nicht zuletzt daran, dass ,der Islam* eben nicht wie die
christlichen Kirchen in Deutschland ,verfasst® ist. Die in Deutschland tiblich gewordene Struk-
tur aus Moscheetrigervereinen und tbergeordneten Dachverbinden ist keine origindr islami-
sche! Problematisch ist, dass die staatlich geforderte Verfassung der Religionsgemeinschaften
dem Vorbild der Kirchen angelehnt ist, also eine personelle und eine territoriale Hierarchie for-
dert. Die aber ist dem Islam nicht zuletzt theologisch fremd. Vgl. dazu u.a. Albrecht (1995: 1-6),
Atries (1996: 353-356) und Kippenberg (2000: 106-116); s.a. Kap. 2, Anm. 12.

249

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Sa.: Ja, klar, wichtig ist es schon, aber so wie’s aussieht, denk’ ich mal nicht, dass da irgendwann
ein Zusammenbhalt entsteht, dass sich da zwei oder drei Verbinde oder die ganzen Verbinde zu
einem Verein zusammenschlieBen. Weil Mi/li Giriis zam Beispiel hat ja "ne ganz andere Denkwei-
se. Die Ideologie ist ganz anders als hier in der Mevlana-Moschee. Und deswegen, okay, wir sind
vielleicht dazu bereit, alle Dachverbinde zu vereinen, aber das wiirde Milli Goriis anders sehen.
Auch die Jugendlichen, die dort aufgewachsen sind, die wiirden das auch anders verstehen. Weil
die wiirden sagen, ,,Mi/li Giriis geht weiter. (Mevlana II., S. 53)

HILF.: Die wiirden dann vielleicht sagen, wenn alle zusammen, dann aber unter unserem Dach?
(Mevlana I1., S. 53)

Sa.: Das vielleicht. (Mevlana II., S. 53)

M.: Das auf jeden Falll Nicht vielleich#t Das auf jeden Falll (Mevlana 11., S. 53)

So sehr die Folgen der Trennung beklagt werden, steht ein Zusammenschluss doch
aullerhalb des Moglichen. Genau die — scheinbare? — Uniiberwindlichkeit der Ge-
gensitze wird von Befragten der Mi/i Goriig kritisiert. Interessant ist, dass diese Kri-
tik aber nicht alle Gegensitze egalisieren will, seien sie nun politischer oder auch
religiéser Natur. Ein weiterer Gesprichsteilnehmer schildert die bestehenden Unter-
schiede als auch positiv und fordert eine gemeinsame, aber pluralistische Struktur. Zu
Beginn des Interviews hatte sich der betreffende Jugendliche versichert, ob er am
Ende Gelegenheit haben wiirde, ein Stasement zu Protokoll zu geben.

O.D.: — mein Statement — also was so’ne Entwicklung wire, worauf ich sehr hoffe, dass es so mal
eintritt, ist — also was mir zum Beispiel nicht gefillt, der Stand im Islam, sind so diese Seiten
Milli Gariig und Diyanet. Das gefillt mir tiberhaupt nicht und ich hoffe, dass das durch die zweite
Generation abgeschafft wird. (Eytip-Sultan, S. 107)

HLF.: — dass es dann einen gemeinsamen Dachverband gibt? — (Eyiip-Sultan, S. 107)

O.D.: — ja, genan. Dass diese Fronten, es gibt kleine Fronten, sie sind nicht so grof3, und dass der
Einfluss der Tiirkei ein bisschen zuriickgedringt wird. (Eytip-Sultan, S. 107)

HILF.: Spielt das fiir eure Generation noch genau so ’ne grof3e Rolle? (Eytip-Sultan, S. 107)

O.D.: Nee. Uberhaupt nicht. Beispiel, ich bin eher bei Milli Giris, mein Vater auch, die beiden
eher umgekehrt?%, aber fiir mich ist das iiberhaupt kein Problem. Die Alteren, die wetfen das

295 Der Jugendliche, der sich hier an einem Interview mit einer DITIB-Gemeinde beteiligt, steht
eigentlich Milli Goriis niher. Die drei Befragten sind eng befreundet und durch die Verlobung
des hier zitierten mit der Schwester eines der beiden anderen Jugendlichen auch (demnichst)
verwandtschaftlich verbunden. Sie besuchen hiufig gemeinsam unterschiedliche Moscheege-
meinden und treten bei Veranstaltungen als eloquente Redner auf. Ein weiterer, s#ller Teilneh-
mer dieses Gesprichs war der aus der Turkei zu Besuch weilende Sohn des Aocas, der, nicht des
Deutschen michtig, uns stindig mit frischem Tee versorgte und sich allenfalls ins Gesprich
cinschaltete, wenn tiirkische Begriffe fielen. Immer wenn etwa der Name Ml Goriis genannt
wurde, dullerte er sich — zur Erheiterung der anderen Jugendlichen — abfillig iiber diese Organi-
sation.

250

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

gern zur Diskussion auf, hier und da, teils positiv, teils negativ. Die Jugendlichen — die sehen das
cher objektiver, die kénnen sich da raustrennen und sagen, ,,das ist bei denen gut und das ist bei
denen gut — das ist bei denen schlecht und das bei denen®. Die kénnen sich das auch zugestehen.
Bei den Alteren sieht das ein bisschen anders aus. So ’ne Traumvorstellung ist, wenn sich Diyanet
und Milli Goriig streiten, dass ein Deutscher sagt, ,,ey haltet mal die Klappe!“. So in der Art. Da-
mit die auch mal merken, was die eigentlich anrichten mit ihrer Einstellung. (Eytp-Sultan, S. 107)

HLF.: Fir die rechtliche Gleichstellung von Muslimen wire das wichtig, dass die das schaffen,
einen Dachverband zu bilden. Diese ganzen Geschichten mit dem Kérperschaftsrecht, die wer-
den ja immer deshalb abgelehnt, weil es keine geweinsame Organisation gibt. (Eyiip-Sultan, S. 108)

H.: [leise| Danach sicht das aber zberbanpt nicht aus im Moment. (Eytip-Sultan, S. 108)

O.A.: — das hat aber auch Vorteile, weil dadurch, dass es viele verschiedene Moslems gibt —
(Eytip-Sultan, S. 108)

O.D.: — die soll’s ja geben, aber die sollen sich letztendlich in einem Dachverband — (Eyiip-Sultan,
S. 108)

0.A.: - ja natiirlich, aber, ich sag’s mal so, einen Vorteil haben wir erreicht: Frither war das ja so
extrem, dass in der einen Moschee die anderen nicht gebetet haben. So extrem soll’s ja gewesen
sein. Heutzutage ist das so, dass die Iwame sich gegenseitig besuchen. Der eine da vorbetet, der
andere da. (Eyiip-Sultan, S. 108)

H.: In Disseldorf oder in Koln soll’s ja so sein, dass auf einer Straf3e ist eine Moschee — Milli
Gorifs — dann fiinfzig Meter weiter ist eine Diyaner-Moschee und dann ein bisschen weiter
kommt noch eine Sileymanye-Moschee?® — und die einen Leute besuchen die andere Moschee
tberhaupt nicht. Die sind da auch nicht erwiinscht. (Eytip-Sultan, S. 108)

O.D.: Das ist nicht im Sinne des Islam! Das liuft schon in die andere Richtung. Das ist schon
fast eine Trennung. (Eyilip-Sultan, S. 108)

Der Einwand, danach siebt das aber iiberbampt nicht ans, wird sicher nicht zufillig durch
Sohn des Vorsitzenden dieser DITIB-Gemeinde vorgebracht. Zwar bemingelt auch
er Formen der Gegnerschaft, die dazu fithren, dass Mitglieder des einen nicht in
Moscheen eines anderen Dachverbands beteten, dass sie dort nicht erwiinscht seien,
doch die Perspektive ist insgesamt eine pessimistischere, was einen zukiinftigen Zu-
sammenschluss angeht. Wichtig scheint aber die unwidersprochene Aussage, dass
insgesamt Jugendliche die Gegensitze hier objektiver sihen und in der Lage seien, in
allen Lagern sowohl Positives als auch Negatives zu erkennen. Und aufschlussreich
ist auch der Wunsch, dass ausgerechnet ein Deutscher es sein mége, der den ver-
feindeten Protagonisten dieser Auseinandersetzungen verdeutlicht, was die eigentlich
anrichten mit ibrer Einstellung.

Dabei muss man sich vergegenwirtigen, dass dieser Befragte laut eigenem Be-
kunden der Milli Goriis nahe steht. Diese Organisation versteht sich — sie gibt sich

296 Zum Verband der Islamischen Kulturzentren (VIKZ) gehérend.

251

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

alle Miihe, so verstanden zu werden — als migrantenspezifisch und nicht auf die Tir-
kei ausgerichtete Organisation; ihre Mitglieder, insbesondere die Jugendlichen unter
ihnen, haben ziemlich konkrete Vorstellungen, wie sich der Verband in 6ffentliche

Diskurse einbringen kann und soll.

I7.: Die Gemeinden hier oder die Verbinde, die kriegen ja viel mehr mit, weil die ganzen Ein-
wanderer oder die auslindischen Mitbiirger ihre Probleme hier in den Moscheen eher mitteilen
als in irgendwelchen deutschen Amtern oder Institutionen. Deswegen sollte man den Moscheen
mal zuhéren und man sollte zu den Dachverbinden hingehen und sagen, wir haben hier so ein
Problem, ein Integrationsproblem oder dies oder das. Es muss ja auch kein Problem sein, es
kann ja auch ein Vorschlag sein. Zum Beispiel, Islamunterricht oder Biblische-Geschichte-
Unterticht oder itgendwelche anderen Untetrichte, wo man sagt, ,,Leute, lasst uns man zusam-
mensetzen, wir mochten das so und so machen, was meint ihr dazu. Ist das von der religiésen
Seite her gesehen machbar oder wird die tiirkische Gesellschaft das nicht annehmen?*. Es leben
ja drei Millionen Menschen oder vier Millionen Auslinder oder funf Millionen Auslinder in
Deutschland. Und ich sag’ mal so, irgendwann wird es sebr viele geben, die deutsche Staatsbiirger
werden. Es gibt ja jetzt schon sehr viele, die die beantragt haben. Und von Tag zu Tag wird das
meht. Irgendwann werden alle sagen, ,,egal, ob es die doppelte Staatsbiirgerschaft gibt oder
nicht, ich werde zum Deutschen®. Und dann wird es wahrscheinlich zu spit sein, wenn man da
nicht schon darauthin arbeitet. Ich sag’ mal so, man sollte jetzt schon mit den Dachverbinden
zusammenarbeiten und den Leuten mal ein bisschen zuhoren, ein bisschen um Hilfe bitten.
Natiirlich, die Dachverbinde sollten auch offensiv sein. Aber das wichtigste ist erstmal, dass
Deutschland auch den Dachverbinden mal die Chance gibt, angehirt za werden. (Fatih 1., S. 44)

Insgesamt deutet sich fiir viele Jugendliche eine relative Abkopplung von der tiirki-
schen Politik an, und zwar in (fast) allen Dachverbinden. Real vorhanden ist diese
Abkopplung dennoch eher als zukiinftige Perspektive, denn einerseits ist die Gene-
ration der Befragten noch lingst nicht so weit in der Verantwortung, dass sie ent-
sprechende Verdnderungen durchsetzen kdnnte, andererseits ist auch bei den be-
fragten Jugendlichen die Affinitdt zur Tirkei so ausgeprigt, dass sie — zumindest in
konflikthaften Situationen — zweifellos wiissten, auf welcher Seite sie stehen. Trotz-
dem entfernen sich die religiésen Organisationen allmahlich aus der tiirkischen Um-
klammerung. Darin ist abermals ein Ausdruck von erfolgter und erfolgender Indivi-

dualisierung von Religion zu erkennen.
4.4.5 Jugendliche in biesigen Gemeinden

In den meisten Bremer Moscheen kommen an Freitagen zahlreiche (minnliche) Ju-
gendliche und junge Erwachsene zum Gebet.2” Sie stellen zwar lingst nicht den

297 Die Beteiligung der Frauen am Freitagsgebet steht auf einem anderen Blatt! Zwar halten fast
alle Gemeinden, die groBieren in jedem Fall, getrennte Gebetstdume vor, nur werden diese
Riume in aller Regel selten genutzt. Allenfalls in der neuen Fatih-Moschee, die tiber einen
Frauenbereich auf einer Empore oberhalb des cigentlichen Gebetsraumes verfligt, sind einige
Frauen zum cuma namazs, dem Freitagsgebet, anwesend. In den anderen Gemeinden ist es hidu-
fig so, dass diese Rdume leer stehen und allenfalls an Festtagen, wenn besonders grofier Publi-

252

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

grofiten, aber doch einen bedeutenden Teil der anwesenden Gemeinde; an anderer
Stelle konnte gezeigt werden, dass die Teilnahme am Freitagsgebet von den Jugend-
lichen hoch bewertet wird, dass oft das Freitagsgebet umso regelmifBiger verrichtet
wird, weil es mit dem Erfillen der allgemeinen tiglichen Gebetspflicht (noch) ha-
pert.

Lingst nicht alle interviewten Jugendlichen beten tiglich fiinfmal. Das Gebet
steht auch nicht eigentlich im Zentrum der Jugendarbeit, cher schon das Ziel, die
Jugendlichen im Laufe der Zeit an eine gewissenhafte Praxis heranzufiihren. Diese
Entwicklung wird gemeinhin als ein lingerer Prozess betrachtet, fiir dessen Gelingen
es wichtiger ist, dass die Jugendlichen eigene Einsicht entwickeln. Repressive Mittel
werden wiederum ausdricklich abgelehnt, sie gelten auch allenthalben als kontra-
produktiv. Vorrangiges Ziel aller Jugendarbeit ist es, Jugendliche von der Straffe zu
holen. ,Strafie® symbolisiert dabei alle Gefahren, denen Jugendliche auBerhalb des ge-
figten Rahmens von Familie, eines rechtschaffenen Freundeskreises, Ausbildung
und Arbeit oder der Gemeinde ausgesetzt sind. Es stellt aber auch eine deutliche
Parallele zu Zielen allgemeiner Jugendarbeit dar: In aller Regel ist das Ziel von Ju-
gendpflege, Sportvereinen und anderen speziellen (6ffentlichen und institutionali-
sierten) Angeboten fiir Jugendliche mehr als Bewahren vor befiirchteten ungtinsti-
gen Einflissen denn als Entwickeln von beispielsweise kreativem Potential oder so-
zialer Kompetenz definiert. Ubertragen auf die islamische Jugendarbeit findet sich
die Entsprechung dazu in dem Satz: Die branchen ja nicht 3u beten.

M.: Unser Ziel ist, die Leute von der Straffe zu holen, dass sie nicht kriminell werden oder auf die
schiefe Bahn kommen, dass sie davon abgebalten werden. Dass die hiether kommen, mit uns Tee
trinken — die brauchen ja nicht tagtiglich zu kommen oder von morgens bis abends. Die brau-
chen auch nicht zu beten. Man soll sich nur niher kommen. Man soll die eigene Kultur nicht
vergessen, die Religion soll man nebenbei lernen, nebenbei in Anfithrungsstrichen, und man soll
vor allem nicht draulen auf die schiefe Bahn kommen. Das ist das hauptsdchliche Thema fiir
unsere Jugendarbeit. (Fatih L., S. 35)

17.: Die meisten Jugendlichen, die hierher kommen, die kommen am Anfang, gucken sich das an
und schen, aha, hier kann ich mir ja positive Sachen rauszichen, zum Beispiel Nachbhilfe,
Hausaufgabenhilfe. Wir machen nichsten Monat eine Computerschule auf. Es gibt schon eine
Computerschule in der Mevlana-Moschee. All solche Sachen. Die Leute, die eben sehr viel Zeit

kumszuspruch besteht, genutzt werden — von Minnern. Die Gebetspflicht fiir Frauen ist bei
den Jugendlichen umstritten: zumeist heif3t es, fir Frauen sei das Gebet in der Moschee keine
Pflicht (farg); in einem Interview wird jedoch beklagt, dass in deutschen im Gegensatz zu tirki-
schen Gemeinden keine Frauen an den Gebeten teilnehmen. AuBlerhalb der Gebetszeiten tref-
fen sich aber hiufig Frauen in eigenen Rdumen. Es werden Gesprichskreise zum Beispiel fiir
junge Frauen und Mitter, Nih- und Sprach- und Computerkurse, Nachhilfe- und Férderunter-
richte und Selbstverteidigungs- oder andere Sportgruppen angeboten. Mir — als Mann — war es
nicht méglich, dariiber Details in Erfahrung zu bringen; auch die interviewten Jugendlichen
wissen wenig liber frauenspezifische Aktivititen. In einem Interview aus einem anderen Zu-
sammenhang hie3 es von einem Jugendlichen: ,,einen Einblick in diese Gemicher haben wir ja
auch nicht“ (zit. n. Frese/Hannemann 1995: 5).

253

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

haben, die sonst rumhingen wiirden, méchten wir gerne hierher holen, damit die hier ihre Zeit
verbringen. Es muss ja nicht sein, dass die hier ihre Religion ausleben. Die kénnen einfach
kommen, Kicker oder Billard spiclen, ihren Tee trinken und wieder abhauen. Das reicht uns
auch schon, das ist auch ein Zeichen fiir uns, dass wir wissen, okay, wir haben die hierher ge-
lockt, vielleicht haben wir ihnen nichts beigebracht, aber es ist besser, als wenn die drauBen
irgendwo rumhingen wiirden und vielleicht Scheile bauen. Und dann versuchen wir hier viel-
leicht auch Leute zu gewinnen, die was machen wollen, die sich bereit finden, hier mitzuhelfen,
Kindern zu helfen, Unterricht zu geben, mit Kindern und Jugendlichen Sport zu machen, frei-
tags vielleicht mal ein Seminar zu halten. Wir haben viele Seminare, wo wir den Jugendlichen
hier beibringen, wie man iiberhaupt Seminare hilt. Wir bringen denen das bei, und dann sagt
man, ,,0kay, jetzt tibst du das mal, jetzt haltst du fiir uns ein Seminar. Such dir ein Thema aus,
egal was. Es muss nicht unbedingt mit Religion zu tun haben®. Zum Beispiel, ,,Haben wir ein
Problem mit den Deutschen, Fragezeichen”. Und dann kann man sich hier hinstellen und ein
Seminar halten. Solche Sachen. Dass man fiir die Schule was beibringt. Alles mogliche. Dass
man den Leuten ein bisschen Interesse entgegenbringt, dass man ihnen zeigt, ,,ey, Junge, du bist
nicht irgendeiner, du gehérst mit dazu, komm und mach mal was®. (Fatih I, S. 36)

Ziemlich umfassend wird in dem zitierten Interviewausschnitt die Bandbreite der
Angebote einer grifieren Gemeinde dargestellt. Ein groBer Teil aller vorhandenen
Kapazititen wird fir eine Offene-Tiir-Arbeit aufgewendet, die die oben beschriebenen
Ziele abdeckt: Es soll ein Ort geschaffen werden, an dem Jugendliche sich regelmi-
Big zwanglos treffen kénnen, und es wird darauf geachtet, diesen Rahmen nicht vor-
schnell zu Gberfrachten mit im eigentlichen Sinne religids definierten Inhalten. Das
Angebot soll ausgesprochen niedrigschwellig sein, damit eine moglichst groBe An-
zahl Jugendlicher tiberhaupt in die Riume der Moschee gelock? werden kann. Unter
denen, die einen regelmiBig erscheinenden Kern der Besucher bilden, wird spiter
fiir weitergehende Mitarbeit geworben. Dazu gehért zunichst die Organisation von
wiederum offenen Angeboten, Sportveranstaltungen, Ausfligen, Grillparties und so
weiter. Aber es werden auch Seminare — im eigentlichen Sinne Diskussionsveranstal-
tungen — (haben wir ein Problem mit den Deutschen, Fragegeichen) angeboten, deren Ziel
ausdriicklich ist, verbale und kommunikative Fihigkeiten der Besucher zu erweitern.
SchlieBlich werden auch immer wieder Jugendliche gebraucht, die selber Veranstal-
tungen im Rahmen der Gemeinde anbieten. Haufig sind das Hausaufgabenhilfe oder
Sprachkurse. In den gréBeren Gemeinden, namentlich der Fatih- und der Mevlana-
Moschee, werden auch Kurse von Professionals angeboten, die, das ist jedenfalls fir
die Zukunft beabsichtigt, am Ende zertifiziert werden und so die schulischen wie
beruflichen Aussichten der Jugendlichen tirkischer Herkunft — als gesellschaftliche
Gruppe immer noch bildungsmifig benachteiligt — verbessern soll. Die Erfolge, die
diese Arbeit unmittelbar oder zukiinftig zeitigt, soll dann wiederum neue Besucher
werben helfen.

I7.: Man sicht das ja auch: die, die hier ihre Zeit verbringen, das sind immer erfolgreiche Leute. Das
sieht man an den Erfolgen, die wir erreichen. Wir haben sehr viele Leute, die hier in der Moschee auf-
gewachsen sind, sag’ ich mal oder die ihre Tage hier verbracht haben, ihre Jugend, die jetzt er-

254

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

folgreich geworden sind — beruflich, oder im Studium. Viele von unseren Jugendlichen hier
machen Abitur, viele aus der Jugendtruppe studieren, viele haben ihre Ausbildung gerade fertig
gemacht und arbeiten jetzt, sind irgendwo beschiftigt, haben ’n festen Job. Da sind die Eltern
dann immer stolz und sagen, ,.ey, geh’ mal in die Moschee, da sind Leute, die sind erfolgreich.
Lern’ mal was. Unterhalte dich®. (Fatih L., S. 40)

Die individuelle Aufstiegsorientierung Jugendlicher der zweiten/dritten Einwande-
rergeneration schligt sich also auch in der Gemeindearbeit nieder. Jugendliche mit
hohen Schulabschlissen und/oder akademischer Bildung genieBen hochstes Anse-
hen, sie verfigen tber groBen Einfluss innerhalb der Jugendabteilung und werden
von den Gemeindevorstinden nicht nur mit verantwortungsvolleren Aufgaben be-
traut, sondern eben auch gehért, wenn Entscheidungen anstehen. Oftmals sind sie
auch unmittelbar Gber ihre Funktionen in die Vorstinde eingebunden; einige arbei-
ten in dbergemeindlichen Gremien. Solche Funktionen, etwa das Amt eines Presse-
sprechers oder Offentlichkeitsreferenten, kénnen u.U. eine Karriere in den Zentra-
len der Dachverbinde oder anderer iberregionaler islamischer Einrichtungen ein-
leiten. Sie verschaffen den betreffenden Jugendlichen tber die Gemeinden hinaus
einen grofen Bekanntheitsgrad und mitunter vielfaltige Kontakte zu diversen Insti-
tutionen. In fast allen Gemeinden streben solche Aktivisten nach gréBerem Einfluss
und mehr Verantwortung; fir die meisten steht auller Zweifel, dass ihre Generation
in Kiirze den Gemeinden vorstehen wird und dass damit noch ein Mal grof3e inhalt-
liche wie strukturelle Verinderungen einhergehen werden.

HIE.: Ist es wichtig, dass sich solche Leute [die Rede ist von jungen, akademisch gebildeten
Muslimen; HLF] in den Moscheen engagieren? (Fatih 1., S. 27)

M.: Natiirlich ist das wichtig! Wir kénnen von solchen Leuten schr viel lernen und davon profi-
tieren, weil wir seit drei, vier Jahren viel offener geworden sind als friher. Von frither, aus den
anderen Moscheen, kenne ich das noch. Da gab’s so was nicht, da war das wnmiglich, dass ne
deutsche Gruppe herkommt und die Moschee besucht. Seit wir diese (Fatih-)Moschee jetzt
haben, ist das viel offener geworden. Dz kommst hierher, besuchst uns, wir geben Sachen raus,
wir unterhalten uns oder trinken Tee zusammen. All solche Sachen. Aber friher hitte es so was
nicht gegeben. Das wire ja gar nicht méglich, weil es die Leute auch nicht gab. Friher waren in
den Vorstinden nur iltere Leute, mein Papa, sein Papa, der und der Papa. Aber jetzt sind das
viel mehr jugendliche Leute, die studiert haben, die das Wissen haben, wie man in Deutschland leben
muss, wie man sich integtieren muss und so. Und deshalb fillt es der Moschee viel leichter, nach
auBen zu gehen. (Fatih 1., S. 27f.)

Nur gegenwirtig missen die Jugendlichen sich noch mit vielen Beschrinkungen
ihrer Arbeit abfinden. Dazu gehéren vor allem solche finanzieller Art. Zwar wissen
sie, dass die Gemeinden ohnehin wirtschaftlich auf eher schwachen Fillen stehen,
und sie duBern, wie noch zu zeigen sein wird, durchaus auch Forderungen nach zu-
sitzlicher Unterstitzung etwa durch die 6ffentliche Hand; aber zunichst wiinschen
sie sich aus den Haushalten der Gemeinden einen gréfleren Anteil, auch wenn sie

255

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

wissen, dass die Chancen dafiir nicht allzu gut sind. So heiB3t es 6fter, dass einerseits
die Jugendlichen immer Gehor bei den Vorstinden finden, dass sich dies anderer-
seits aber nicht in klingender Miinze ausdricke.

Im Grunde ergibt sich die schwache Finanzdecke der Gemeinden aber auch, je-
denfalls aus der Sicht mancher Gesprichspartner, aus ihrer Mitgliederstruktur. Zahlen-
de Gemeindeglieder sind nidmlich zum gréBten Teil immer noch die Angehdrigen
der ersten Generation, und deren Moglichkeiten gelten, wegen ihres beruflichen und
sozialen Status, als begrenzt.

O.A.: In den meisten Moscheen mangelt es ein bisschen an finanziellen Mitteln, um Projekte fiir
Jugendliche zu gestalten, die ein bisschen anspruchsvoller sind fiir diese Zeit. Ich meine, so
Leute wie wit, sag’ ich mal, 5 habe nicht so grofie Erwartungen, wenn ich in eine Moschee
reingehe. Weil das, was ich suche, das finde ich da auch — wenn ich zum Beispiel was tber die
Religion wissen will und so. Aber die meisten Jugendlichen, die kommen nicht unbedingt mit
dieser Einstellung rein. Die wollen nichts iiber die Religion wissen, sondern die erwarten Frei-
zeitgestaltung, und da fehlt es an Personal — obwohl jetzt die neue Generation, die hier geboren
ist, die Gesellschaft ein bisschen mehr kennt und auch das nétige religiése Wissen hat, die ist
jetzt gerade dabei, fiir diese Jugendlichen so ein bisschen Projekte zu starten. Ich sag’ mal, die
Fatih-Moschee ist so ein Projekt, ist ein Prototyp, wiirde ich dazu sagen. Ich wiirde mir wiin-
schen, das es mehr solche Moscheen gibt, in mehreren Bereichen, weil das lockt auch mehr
Jugendliche an. Zum Beispiel in unserer Moschee [O. kommt aus Bremen-MarBel; HLF], da
lduft eigentlich gar nichts in der Richtung, weil da die Leute fehlen, die das nétige Wissen, das
religiose Wissen haben, die anch die Gesellschaft kennen, und vor allem mangelt es an Geld. Das
witd ja nicht vom Staat oder so bezuschusst, das sind halt einfach nur Spenden von den Musli-
men. Und da kann man nicht sehr viel drauf aufbauen, weil das eben alles Arbeiter sind, die das
in der Regel finanzieren, die erste Generation halt. Aber es wird viel versucht, und ich glaube,
fir die Zukunft gesehen, der Wille ist da bei den vielen Jugendlichen. Wir haben’s ja durchlebt
und wir wollen das gerne fiir die jiingere Generation ein bisschen reizvoller gestalten. Und wenn
solche Leute wie wir sich da ein bisschen engagieren und dann auch die nétigen finanziellen
Mittel bereitgestellt werden, dirfte es fir die Zukunft eigentlich nicht mehr so viele Probleme
geben. (Eytlip-Sultan, S. 2)

Dariiber hinaus ist die Verteilung der Haushaltsmittel immer auch an die verant-
wortlichen Personen innerhalb des Vorstands gebunden, und da gibt es eben coole
und Sturkdpfe. In der folgenden Interviewsequenz, auf die Frage nach Gleichberechti-
gung innerhalb der Gemeindestrukturen gibt es zunichst ein Missverstindnis unter
den Teilnehmern: Der Befragte H. schildert, dass er als Jugendlicher hiufig um Rat
gefragt und also in bestimmte Entscheidungsprozesse eingebunden wird. Als aber
der Aspekt ,Finanzen‘ von einem weiteren Jugendlichen angesprochen wird, denkt
H. zunichst daran, wie viel — oder besser: wie wenig — er als Student zu geben in der
Lage sei, und beginnt, sich zu rechtfertigen. Gemeint ist aber tatsidchlich die Frage,
wie grof3 der Anteil des Budgets ist, der fiir Jugendarbeit zur Verfigung steht. Dass
gleichberechtigt Gebor finden mit Gleichberechtigung in finanzieller Hinsicht einhergehen
kénnte, erschlieBt sich dem Befragten H. nicht unmittelbar.

256

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

HLF.: Findet ihr in den Moscheegemeinden gleichberechtigt Gehor im Vergleich zu den Er-
wachsenen? (Eyiip-Sultan, S. 99)

H.: Wenn nicht sogar mehr! Da wir Jugendliche sind, hier geboren sind, die Deutsche Sprache
und so weiter sehr gut beherrschen, sag’ ich mal, werden wir hiufig von den Alteren in be-
stimmten Fragen angesprochen, nach unserer Meinung gefragt. Und ich, von meiner Seite aus,
sehe in keiner Hinsicht, dass jemand sagt, ,,ah, du bist sowieso zu jung!* — (Eytip-Sultan, S. 99)

O.D.: — auch im finanziellen Bereich? (Eyiip-Sultan, S. 99)
H.: Wie: im finanziellen Bereich? Was hat das damit zu tun? (Eyiip-Sultan, S. 99)

O.D.: Ja, wenn’s um Finanzen geht, allgemein. Wenn’s um Finanzen geht, seien es jetzt Spenden
fir die Moschee, die Verwaltung von Geldern. (Eyiip-Sultan, S. 99)

H.: Nein, natiirlich kann ich nicht so viel geben, wie mein — (Eytip-Sultan, S. 99)

O.D.: — nein. Es geht um die Verwaltung von Geldern. Um die Entscheidung, welche — (Eyiip-
Sultan, S. 99)

H.: — gerade dort, gerade dort — (Eyiip-Sultan, S. 99)

O.D.: — dem kann ich nicht zustimmen, aber es ist letztendlich — du weit ja, wie das ist — (Ey-
tip-Sultan, S. 99)

O.A.: — Erfahrung ist das — (Eyiip-Sultan, S. 99)

O.D.: — ja, das ist Erfahrung. In welcher Moschee du aufgewachsen bist, und welche Leute da
sind. Das ist es. Nimm mal als Beispiel I. und H., wie coo/ die sind und — es gibt wirklich Leute,
die sitzen im Vorstand irgendwo, die sind eher — (Eytip-Sultan, S. 99)

H.: —ja, okay, das kommt ganz auf den Vorstand an, stimmt. (Eytup-Sultan, S. 99£.)

O.A.: Aber es ist auch wirklich schwer, den Alteren innovative Vorschlige schmackhaft zu ma-
chen. (Eytip-Sultan, S. 100)

Manche Jugendliche fordern direkt oder indirekt auch o6ffentliche Bezuschussung
ihrer Arbeit. Sie vergleichen das Angebot der Gemeinden mit denen der staatlichen
Jugendfreizeitheime und sehen sich in ihrer Arbeit benachteiligt.2? Noch grof3ere
Attraktivitit konnten die Jugendabteilungen gegeniiber solchen Freizeitheimen nur
erreichen, wenn sie finanziell vergleichbar ausgestattet wiirden, wenn nicht mehr alle

Arbeit fiir die Jugendabteilung ehrenamtlich geleistet werden musste.

298 Ahnliche Forderungen wurden von islamischen Institutionen und ihren Sprechern verschie-
dentlich 6ffentlich vorgetragen, so etwa in einem Gastkommentar des Vorsitzenden des Zent-
ralinstituts Islam-Archiv Deutschland, Kiling, in der Bremer Lokalbeilage der Berliner Tages-
zeitung (taz-Bremen 28.2.98: 1): ,,Wir erinnern daran, dass unsere Religionsgemeinschaft ge-
geniiber anderen Religionsgemeinschaften benachteiligt ist. Wir erinnern daran, dass unsere so-
zialen Werke und Einrichtungen keinerlei staatliche Zuschusse erhalten®.

257

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

V2 Nach meiner Meinung ist das noch zu wenig, was wir machen. Ich sag mal so: Die Leute, die
hier tiglich erscheinen, sind Leute, die hier aufgewachsen sind, die schon als Kinder hier in die
Moschee gegangen sind. Aber, wenn ich so gucke, dass die Leute, wie zum Beispiel 1. oder an-
dere aus dem Vorstand, auf freiwilliger Basis viel fiir die Jugendlichen tun, dann ist das natirlich
schon gentigend und eigentlich sogar sehr viel. Die Zeit, die die Leute hier in der Woche inves-
tieren — das wiirde wahrscheinlich kein Sozialatbeiter ohne Geld tun. Also hier ist die Atbeit
freiwillig [ehrenamtlich; HLF]. Die Leute investieren sehr viel Zeit, was weil} ich, z. B. fiir
Hausaufgabenhilfe und sportliche Aktivititen fiir Jugendliche, organisieren irgendwelche Tur-
niere fiir Jugendliche, freitags, samstags irgendwelche Unterrichte, holen den hoca her, was weill
ich alles. Also in der Woche werden hier mindestens zwanzig bis fiinfundzwanzig Stunden or-
ganisiert. Und dann gibt es noch unsere Riume, die wir haben, fiir die wir auch Miete zahlen
miissen. Also wir machen keinen Gewinn, um die Leute zu bezahlen, die ihre Zeit hier opfern.
Und wenn man das alles mit einrechnet, dann wird hier sehr viel geboten. Aber natiirlich ist
unser Ziel, den Leuten zu helfen, die auf der Strale sitzen und nichts zu tun haben oder nichts
vorhaben und einfach rumhingen oder so. Die Leute wollen wir eigentlich hier reinziehen. Und
wenn wir das angucken, dann haben wir noch zu wenig geschafft. Das liegt eben daran, dass wir
kein Geld haben, um vielleicht andere Sachen zu organisieren, die viel attraktiver sind. Wo die
Leute von drauflen sagen, ,,0h, geil, die organisieren da irgend so ‘ne Fahrt®, was weil3 ich, nach
Spanien oder nach Italien oder in die Tiirkei oder irgendwelche anderen Fahrten, wo die nichts
dazu bezahlen missten. In den Freizeitheimen werden zum Beispiel Sachen organisiert, dass die
Leute da fiir ein Wochenende an die Nordsee fahren konnen, ohne was dazubezahlen zu missen.
Und hier miissen wir alles selber kaufen. Die Spiele miissen wir selber finanzieren, die Miete
miissen wir selber finanzieren, alles mégliche miissen wir selber bezahlen. Und da miissen wir
cben zuschen, dass wir irgendwoher Geld kriegen. Das ist sehr schwer. (Fatih 1., S. 1f.)

Zumindest langfristig sehen viele Jugendliche Staat und Gesellschaft durchaus in der
Pflicht, die Moscheegemeinden zu unterstitzen. Dass daftir die Dachverbinde nach
dem Korperschaftsrecht verfasst sein miissten, dass die Auseinandersetzung darum
vorrangig gefiihrt werden misste, ist allerdings nur wenigen Jugendlichen klar.29

HLF.: Hittest du da eine Idee, an wen du finanzielle Forderungen richten kénntest? (Eytip-
Sultan, S. 3)

O.A.: Also, man liuft ja eigentlich mit allem gleich immer zum Staat. Und — die meisten laufen
da umsonst hin. Ich glaube, das wird auch dabei bleiben. Aber irgendwann muss man mal sehen,
ich meine, wir bauen ja zusammen die Gesellschaft auf zur Zeit, und — ich finde, die Moslems,
oder die muslimischen Gemeinden werden ziemlich allein gelassen von der Gesellschaft, von
wegen, ihr seid jetzt hier, und jetzt seht mal zu, dass ihr zurecht kommt. Ich wiirde mich freuen,
wenn’s Projekte gibt, die halt von beiden Seiten sozusagen finanziert werden. Also von dem
Staat oder von der jeweiligen Stadt, oder von wem auch immer und halt von den Gemeinden,
dass man zusammen versucht, auch mal ein paar aufwindige Sachen zu machen, auf die Beine
zu bringen. Nicht dass das immer, in Anfithrungsstrichen, zu Lasten der Gemeinde fillt. Aber
konkrete Vorstellungen, wer da eventuell Zuschiisse gibt, und wo man hinlaufen miisste, weil3
ich nicht, damit habe ich mich noch iiberhaupt nicht befasst. (Eytp-Sultan, S. 3)

299 Dass im Gegensatz dazu die Verbinde durchaus um die Wichtigkeit dieser Auseinandersetzung
wissen, zeigen Anm. 294 und 298.

258

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Im eigentlichen Sinne religiése Bildung scheint verglichen mit den anderen Feldern
von Jugendarbeit cher wenig stattzufinden. Sicher bieten die Gemeinden Qur'an-
Unterricht fur die Kinder, die Milli-Goriis-Gemeinden auch so genannte Sommerinternate
fir Fortgeschrittene und solche die es werden wollen (sollen) an, in denen weiterge-
hendes Wissen vermittelt wird. Aber im Alltag der Jugendabteilungen kommen reli-
gitse Themen eher randstindig vor. Die Form des Wissenserwerbs, die an anderer
Stelle als ein zentraler Teil des religiosen Lebens dargestellt wurde, scheint denn
doch einer privaten Initiative zu bediirfen. Allenfalls die erforderliche Literatur wird
von den Gemeinden vorgehalten.30

Die Qur'an-Kurse werden auf eine Art und Weise abgehalten, die sich, was die
Inhalte angeht, kaum von der tiirkischen Praxis zu unterscheiden scheint. Allenfalls
der Einsatz von erzieherisch gedachten Zwangsmitteln ist offensichtlich in den letz-
ten Jahren aus der Mode gekommen. Auf die Frage aber, ob sich der Qur'an-
Unterricht in der Migration nicht auch anderen Themen zuwenden miisse, die die
Lebenssituation der Kinder und Jugendlichen widerspiegeln und vielleicht neue
Formen des Muslimseins er6ffnen, hie3 es in der Regel, dass solche Unterrichte oh-
nehin so ,vollgepackt® seien, dass dafir kaum Zeit bliebe — selbst der als so wichtig
erachtete Topos ,Islamische Geschichte® findet kaum Raum. Wenn es in der folgen-
den Sequenz heil3t, ein Viertel der Zeit wiirde auf islamische Geschichte verwandt,
scheint das noch zu hoch gegriffen.

B.: Es werden eigentlich nur die Verse aus dem Qur'an rezitiert. Und es wird sehr selten die Be-
dentung von den Versen iiberhaupt mitgeteilt. Also, die meisten kennen zwar die Verse answendig,
wissen aber gar nicht, was die da eigentlich gelernt haben. Im Prinzip ist das nur reine Auswen-
diglernerei. Sowohl in der Tiirkei als auch hier. Fast in simtlichen Moscheen, also da gibt’s kaum
Unterschiede. Der Hintergedanke, also was die Verse bedeuten, das wird erst in der Jugendab-
teilung einigermaffen mitgeteilt. Oder die Jugendlichen interessieren sich da privat fiir. (Mevlana 1.,
S. 4)

HIF.: Aber es gibt ja auch islamische Geschichte, tiirkische Geschichte, das kommt doch im
QOur'an-Unterricht auch vor, oder nicht? (Mevlana 1., S. 4)

B.: Im Qur'an-Unterricht?®! Ja, aber weniger als das andere. Also, sozusagen, ein Viertel der Zeit
wird dann fiir die Geschichte geopfert, der Rest, drei Viertel der Zeit, sind nur zum Auswen-
diglernen und zum Lesen des Qur'an. (Mevlana 1., S. 4)

HLF.: Findet ihr das okay so, oder sollte man im Qur'an-Unterricht auch auf spezielle Probleme
cingehen, die es hier gibt? Vielleicht haben ja Jugendliche tiirkischer Herkunft in Deutschland

300 Besonders grof3 ist die Auswahl in der Regel wihrend des ramazan-Monats. Die Gemeinden
richten dann zusitzlich zu ihrem stindigen Angebot grofie Buch- und Verlagsausstellungen aus.
Auch ist in dieser Zeit der Anteil deutschsprachiger Blicher umfangreicher als sonst. Negativ
fallt dagegen mitunter auf, dass der Tenor mancher ausgelegter Publikation lingst nicht immer
so tolerant gegeniiber Nicht-Muslimen ist, wie es die Jugendlichen im Gesprich sind.

301 Die verbliiffte Riickfrage zeigt deutlich, dass tatsdchlich im Qur'an-Unterricht lingst kein Viertel
der Zeit auf die Vermittlung islamischer Geschichte verwandt wird.

259

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

andere Probleme als in der Tirkei? Denkt ihr, dass man darauf eingehen miisste? Oder ist das
nicht so wichtig? (Mevlana L, S. 4)

Y.: Eigentlich, im Groflen und Ganzen, finde ich, dass das so schon in Ordnung ist. Vielleicht
kénnte man noch iiber die Probleme der heutigen Zeit reden, aber man hat ja kaum Zeit. Das ist
ja begrenzt, eine Stunde, zwei Stunden Unterticht in der Woche, da lernt man ja Qur'an lesen.
Und das muss man ja sehr intensiv lernen, um das richtig zu kénnen. Und das reicht schon,
schitze ich. (Mevlana 1., S. 4)

Die Jugendlichen empfinden, bei aller ihm attestierten Notwendigkeit, den Qur'an-
Unterricht eben auch als Belastung, die sie zusitzlich zur Schule zu tragen haben2;
da ist ihnen jede offensichtliche Mehrarbeit suspekt. Haufig wird die reine Auswendig-
lernerei kritisiert, die nach Meinung der Jugendlichen dazu fihrt, dass so wenig Mus-
lime tatsichlich tiefere Kenntnisse der Religion haben. Alles in allem ist aber zu
konstatieren, dass Jugendliche, je jinger sie sind und je intensiver ihnen der eigene
Qur'an-Unterricht in Erinnerung ist, umso weniger bereit scheinen, den Unterrichts-
stoff zu erweitern. Und dltere Jugendlichen, die vom Alter her eher fahig wiren, sich
weitergehende Kenntnisse anzueignen, sind fiir die Gemeinden, wie die nichste Se-
quenz zeigt, dafiir schwer zu erreichen.

Sa.: Man munss wissen, was im Qur'an steht. Das reicht ja nicht, dass man das einfach so rezitieren
kann, einfach nur liest, sondern man sollte ja spiter auch verstehen kénnen, was tiberhaupt der
QOunr'an meint. Und was der Islam eigentlich isz. Was fir *ne Lebensphilosophie dahintersteckt. Die
Kinder kénnen das natiirlich in dem Alter noch nicht verstehen, aber zumindest den Jugendli-
chen ab dem sechzehnten Lebensjahr, denen muss schon erzihlt werden, was tiberhaupt der
Islam ist. (Mevlana IL, S. 5)

HLF.: Aber das, denke ich, ist genau die Gruppe, an die man schwer rankommt, die iiber 16-
Jéhrigen. (Mevlana I1., S. 5)

M.: Da ist ja das Problem, die meisten Leute, die kommen hierher und rezitieren den Qur'an,
aber die verstehen das halt nicht. Und fur ’ne Sache, die sie nicht verstehen, wollen sie halt nicht
ihre Zeit opfern. Deswegen hab’ ich halt am Anfang gesagt, die zichen nur die Minderheit der
Jugendlichen in die Moscheen und nicht die Mehrzahl: Weil sie halt gar nicht verstehen, was
ihnen in der Moschee beigebracht wird. (Mevlana 1L, S. 5)

Dass die so Erreichten die vermittelten Inhalte nicht verstinden, wird als ein zusitz-
licher Faktor betrachtet, der eine intensivere Einbindung vieler Jugendlicher behin-
dere. — In diesem Interview wird denn auch ein Versuch gemacht, die Minderheit

302 U.a. im Interview mit der Yunus-Emre-Moschee, S. 22: S.: Wir haben damals das Wochenende
[Qur'an-Unterricht] gehabt, wo wir unsere eigene freie Zeit genommen haben und unsere eigene
freie Zeit geopfert haben, gerne, oder ungerne. Fiir kleine Kinder, sag’ ich mal — wir sind auch
ab und zu mal abgehauen und hatten keine Lust. Aber das versteht sich ja. Wir hatten eine Wo-
che lang, funf Tage, haben wir Schule gehabt, und danach hatten wir so ’n dicken Kopf und
dann auch noch Hausaufgaben, keine freie Zeit. Das hat sich immer so konfrontiert. Da hat
man leichter 'ne Abneigung gehabt.

260

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

der jugendlichen Moscheebesucher und die Mehrheit derjenigen, die nie oder selten
kommen, zu quantifizieren. Héchstens 30 Prozent der Jugendlichen, heil3t es, wiir-
den von den Gemeinden erreicht (und auch das scheint noch zu hoch gegriffen).

HLF.: Wenn man mal die Gesamtzahl der tiirkischen Jugendlichen hier in Grépelingen, in die-
sem [Bremer; HLF] Stadtteil, zugrunde legen wiirde, wie viele Leute werden da von den Mo-
scheen erreicht? (Mevlana I1., S. 2)

M.: Leider nicht schr viele. Das ist das Problem. Ich sag’ mal, wenn ich das in Prozent ausdri-
cken sollte, dann sind das vielleicht nur dreiBlig Prozent, die hierher halt angezogen werden. Der
Rest, der wird eher abgestoffen als angezogen. (Mevlana 1L, S. 2)

HILF.: Und vorher, wie ist das bei den Kindern, die zum Qur'an-Unterricht kommen, sind das
auch so ungefihr dreiBig Prozent? (Mevlana IL, S. 2)

M.: Das sind zwar mehr, aber die werden halt auch von den Eltern aus hergeschickt. Die kommen
nicht alle fremwillig. Die kommen zwar her, die lernen auch Qur'an, aber was das bringt, weil3 ich
auch nicht, oder: ob das was bringt. Das sollte zwar was bringen, aber, wie gesagt, die kommen
ja alle nicht von sich selbst aus. Na gut, nicht alle, aber die meisten kommen nicht von sich selbst,
sondern die werden halt von den Eltern geschickt. (Mevlana IL, S. 2f.)

Zum Qunr'an-Unterricht kimen nach Meinung dieser Befragten zwar mehr als 30
Prozent, dafiir aber nicht (ganz) freiwillig. Vielleicht liegt hier auch der Schlissel
dafiir, dass in allen Interviews Freiwilligkeit als Voraussetzung fiir einen gelungenen
Erwerb religioser Kenntnisse, vor allem fiir eine Integration dieser Kenntnisse ins
cigene Leben beschrieben wurde. Wie das im Einzelfall aussehen kann, zeigt die fol-
gende Sequenz. Die Frage bezieht sich zunichst auf die jugendlichen hocas, von denen
immer wieder geredet wurde, die es angeblich in vielen Gemeinden gibe, die den
Islam auf Deutsch gelernt hitten. Deutlich wird unter anderem, dass es in den Augen
der Jugendlichen nicht notwendig eine akademische theologische Ausbildung sein
muss, die einen boca qualifiziert.

HLF.: Uberall sagen die Jugendlichen, es gibe jetzt auch junge Leute, die selber zum Teil hier
geboren sind, oder als junge Leute hierher gekommen sind #ud eine theologische Ausbildung
haben, aber ich hab’ noch keinen getroffen. (Mevlana L., S. 29f.)

B.: Das stimmt. Es sind meistens, es ist meistens so, dass die halt keine Awusbildung in dem Sinne
haben, sondern halt ibr halbes Leben in der Moschee verbracht haben. Und aufgrund dessen auch
schon ein gewisses Basiswissen haben, beziehungsweise ein Wissen tiber das Basiswissen hinaus.
Hier in Grépelingen kenne ich gleich zwei Personen, die das sofort machen konnten, oder
gleich drei, mit mir eingeschlossen. Das ist einmal der Mehmet Kiling, dann der Abdulkerim
Sar33, Also, wir hatten im Prinzip auch keine Ausbildung in dem Sinne, nur halt aufgrund der

303 Beide stadtweit prominente Mitglieder von Mili Giriis und Islamischer Féderation; Kiling ist
Vorsitzender des Zentralinstituts Islam-Archiv, Sari (Presse-)Sprecher der IFB. So erstaunlich
wie bezeichnend auch, dass der Befragte, Funktionstriger einer DITIB-Gemeinde, sich in eine
Reihe mit ihnen stellt.

261

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Tatsache, dass wir nun mal mehr als die Hilfte unseres Lebens in der Moschee zugebracht ha-
ben, haben wir nun mal das Basiswissen. Und wir tibernehmen dann auch in der Jugend, im
Jugendbereich dann auch im Prinzip die Arbeiten des Imams fir die Jugendlichen. (Mevlana 1., S.
30)

HIF.: Was heil3t das denn, so mehr als die Hilfte des Lebens in der Moschee verbracht? Heil3t
das erstmal an Jahren? Heil3t das, von dem Zeitpunkt, an dem du von deinen Eltern oder dei-
nem Vater hierher mitgenommen worden bist, bist du eben durchgingig immer wieder hier
gewesen? (Mevlana 1., S. 30)

B.: Richtig. So seh’ ich das. Also, es war so, dass ich schon den Qur'an lesen konnte, bevor ich
die lateinische Schrift lesen konnte. Also mit vier hab’ ich schon den Qur'an gelesen. Und mit
funf hatte ich den schon einmal durch. Also meine Eltern waren damals immer stolz darauf,
dass ich so gut Qur'an lesen konnte. Und somit — (Mevlana 1., S. 30)

HILF.: — du bist aber kein Adfiz34, oder doch? (Mevlana 1., S. 30)

B.: Ah — zwischendurch dacht’ ich mal daran — und auch der Imam dieser Moschee damals —, als
ich in der siebten Klasse war. Aber es ist doch sehr anstrengend. Also, man kann nicht Adfiz
[werden; HLF] und dann gleichzeitig die schulische Laufbahn [einschlagen; HLF], das ist sehr
schwer. Da hab’ ich selbst meine Erfahrungen gemacht. Ich hab’s versucht. Es ist schr schwer.
Und meine Eltern haben dann auch gesagt, ,,nee, nee, lass’ mal lieber, geh’ lieber zur Schule®.
(Mevlana 1., S. 30)

4.4.6 Das Verhdltnis zu Nicht- und Andersglinbigen

Die Basis, von der aus sich die Jugendlichen mit Atheisten und Andersgliubigen
auseinandersetzen, ist, wie in Kap. 4.3.2 gezeigt werden konnte, religiése Bildung.
Deren Fundament allein vermag aus ihrer Sicht das Ristzeug zu bieten, mit dessen
Hilfe die Jugendlichen in solchen Auseinandersetzungen, bei denen nicht nur, aber
zuerst den Atheisten kritische Vorbehalte von vornherein unterstellt werden, beste-
hen koénnen. Bezeichnend ist, dass sich viele Jugendliche mit Atheisten genauso wie
mit Andersgliubigen, d.h. im Alltag vorwiegend mit (kulturellen oder praktizieren-
den) Christen, in einer permanenten Konkurrenzsituation wihnen. Im tiglichen
Kontakt mit Freunden, wie Kap. 4.1.3 zeigt, spielt das noch keine so groB3e Rolle;
wenn aber Diskussionen tber religiése (Schopfung, Evolutionstheorie) oder kultu-
relle Fragen (Kopftuch; Frauenfrage) gefiihrt werden, verfallen die Jugendlichen nur
zu leicht in eine defensive, apologetische und mitunter auch latent aggressive Hal-
tung. Dass dabei eine Konkurrenz, der Offenbarungen empfunden wird, zeigte sich in den
Interviews in solchen Passagen deutlich, in denen die Interviewten den Spiel um-
drehten und begannen, den Interviewer nach seiner Religion zu befragen. Unter-
schwellig — darum war es zunichst schwer zu erkennen — scheint diesem (Konkur-

renz-)Denken eine eigene innere Logik zu Grunde zu liegen: Wenn Jesus als Gottes

304 Hdfiz: Ehrentitel dessen, der den ganzen Qur'an auswendig rezitieren kann.

262

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Sohn bezeichnet wird, abgesehen davon, dass das von einer islamischen Warte aus
eigentlich nicht denkbar ist, dann kann er nur groBBere Bedeutung haben als Muham-
mad. Wenn ein Gesprichspartner die Gottessohnschaft bezeugt, dann kann er dar-
um Muhammad nur gering schitzen.

§.: Die Deutschen [sic!] glauben ja, sie sagen ja, ,,im Namen des Vaters, des heiligen Geistes und
des heiligen Sohnes®. Wir sagen, ,,im Namen A/ahs, des Allmichtigen, des Barmherzigen und
des Erbarmers®. Das ist ein Unterschied! Weil wir daran glauben, dass Gott es verbietet, ihn in
eine Gestalt zu versetzen. Das ist Stinde! Was macht das Christentum? (Yunus-Emre, S. 49f.)

HLF.: Jesus ist fir Christen das Zeichen Gottes, dass er eben auch ganz menschlich ist. Er ist
auf der cinen Seite das, was am weitesten von uns weg ist, das, was am abstraktesten ist, was
man sich nur vorstellen kann, und er hat als Zeichen fiir die Menschen, dass er eben auch ganz
real sein kann, dass er Mensch sein kann, wie du und ich, hat er Jesus gesandt als seinen Sohn.
(Yunus-Emre, S. 50)

S.: Also, et kann auch ein Mensch sein? (Yunus-Emre, S. 50)
HLF.: Ex kann jede Gestalt annehmen. (Yunus-Emre, S. 50)

S.: Genau, das kann er machen, aber ich verstehe — also, ich hab’ zuerst verstanden, dass er ein
Mensch zsz. (Yunus-Emre, S. 51)

HLF. In Jesus ist er das. (Yunus-Emre, S. 51)
§.: Auf welche Weise? (Yunus-Emre, S. 51)
HILF.: So wie Jesus eben gelebt hat. (Yunus-Emre, S. 51)

8.2 Und wie hat der Prophet Mobammed gelebf? Glauben Sie iiberhanpt daran — wir sagen ja, Prophet
Mohammed — glauben Sie daran, dass er der Gesandte von Gott ist? Glanben Sie an Moham-
med? Erkennen Sie ihn an als Propheten? (Yunus-Emre, S. 51)

Die rhetorischen Konter in solchen Interviewsituationen waren mitunter so stereo-
typ, dass sich die Annahme aufdringt, solche Dispute wiirden trainiert. Wenn die
Muslime die jidisch-christlichen Propheten als Gesandte Gottes, d.h. ihre Offenba-
rung als gottlich anerkennten, sei es doch nur recht und billig, wenn Christen umge-
kehrt auch Muhammad als Propheten akzeptierten — dann aber erledigte sich das
Problem Gottessohnschaft quasi von selbst. Dieser Faden lieBe sich eifrig weiter
spinnen: Wenn Muslime die judisch-christlichen Offenbarungsschriften als zwar
verfilschte aber urspriinglich doch géttliche Offenbarung betrachteten, miisste dies
umgekehrt doch auch ein Christ mit dem Qwr'an tun — die Gegenfrage, ob ein Christ
sich denn noch als solcher bezeichnen kénne, wenn er dem folgte, wurde hiufig
genisslich-verschmitzt unbeantwortet gelassen, als befinden sich die Kontrahenten

in einem Schachspiel, bei dem der eine mit seinem nichsten Zug entscheiden kénne,

263

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

ob ihn der andere in seiner Replik zunidchst nur Schach oder gleich Schach und matt
setzen wiirde.

Keiner der Befragten Jugendlichen hatte bisher (privaten) Kontakt mit Angeho-
rigen anderer, nicht-christlicher Religionen.?> Nur oberflichlich verneinen die meis-
ten Jugendlichen eigene Schwierigkeiten im persénlichen Umgang mit Christen und
Atheisten. Gleichzeitig sind aber fast alle Befragten bemiiht, eine Nihe zu Christen
herzustellen. Dabei stellen sich potentielle Gemeinsamkeiten heraus, die Muslime
und Christen auf der einen Seite von Atheisten auf der anderen trennen. So wird
auch im folgenden Interviewauszug zunichst ein Unterschied zwischen Christen und
Atheisten verneint, doch schnell stellt sich heraus, dass der Befragte diese Position
nicht halten kann.

HILF.: Wenn du tber deine Religion redest, macht es einen Unterschied, ob du mit einem
Christen oder einem Atheisten redest? (Fatih 1., S. 15)

IV Nee, das ist iiberhaupt kein Unterschied. Ich sag mal so, beim Atheisten — das sind ja Leute,
die an iberhaupt keine Religion glauben, die sagen, ,,0ah, ich glaub’ an gar nichts“, und sind
meistens stur. Bei den Christlichen ist es immer schon, dass uns im Islam sehr viel Uber die
christliche Religion beigebracht wird, das beznhaltet ja alles, was im Christlichen ist. Und deswe-
gen ist es meistens gar nicht schwer, weil wir meistens die gleiche Meinung haben. Nur, dass es
im Islam eben ein bisschen weitergefiibrt wird. Dass wir an den Islam glauben, nicht an das Chris-
tentum, aber dass das Christentum in unserem Qur'an einen sehr hohen Wert hat und eine
wichtige Rolle. Deswegen ist es doch meistens einfacher, mit einem Christen tber den Qur'an
oder Islam zu reden. (Fatih 1., S. 15)

HLF.: Ist es denn tiberhaupt sinnvoll, dass Menschen, die verschiedene Religionen oder Weltan-
schauungen haben, miteinander ins Gesprich kommen oder sollten die lieber jeweils fiir sich
bleiben? (Fatih 1., S. 16)

Ve Im Qur'an wird gefordert, dass wir mit Menschen anderer Religionen reden. Wir sollen nicht
stur unsere Religion leben und nur fiir uns da sein. Wir sollen auch mit den anderen Menschen
reden, die ’ne andere Religion haben und denen unsere Religion beibringen und sagen, ,,Leute,
okay, ihr glaubt an das Christentum, aber unsere Religion ist das und das, und das solltet ihr auch
mal kennen lernen®. (Fatih 1., S. 16)

Die Bedeutung des Verbs beibringen weist sicher tiber ein bloBes Aufkliren hinaus; ein
Missionsgedanke schwingt tatsdchlich sehr hdufig mit, wenn iber interreligiose
Kontakte betichtet wird. Uber den Islam zu reden, scheint untrennbar verbunden mit
den Islam zu verbreiten.

305 Erst in jungerer Zeit gibt es Versuche, auf institutioneller Ebene, namentlich von der Fatih-
Moschee, mit der ortsansissigen jiidischen Gemeinde in einen Dialog zu treten. Es scheint aber
nicht unrealistisch, dieses Bemtihen als einen Reflex auf die Antisemitismusvorwiirfe seitens ei-
ner kritischen Offentlichkeit gegeniiber verbandsinternen Verdffentlichungen der Dachorgani-
sation IGMG zu bewerten.

264

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

HLF.: Wiirdet ihr das auch als Aufgabe der Moscheen anschen, auf die Christen zuzugehen oder
auf die Kirchen zuzugehen? (Mevlana 11., S. 11)

M.: Das auf jeden Fall. Weil das ist ja deren Aufgabe, den Islam zu verbreiten. (Mevlana IL, S.
11)

Andererseits wird aber auch die Erfahrung ausgedriickt, dass junge Muslime sich
hiufig schlechter geriistet fithlen, wenn es in solche Begegnungen geht. Die Christen
werden dann — auch von den Befragten — oft als die besser Gebildeten gesehen, die
die Muslime in die Rolle der Unterlegenen dringen.3% Trotzdem wollen die Jugendli-
chen das Gesprich mit Christen nicht aufgeben, auch sie sehen darin, dass man im-
mer wieder neu in den Kontakt tritt und solchen Begegnungen Kontinuitit verleiht,
eine Voraussetzung fiir ein besseres Zusammenleben als bisher. Und — allen damit
verbundenen Angsten zum Trotz — das scheint mit Leuten, die sich auch auf eine

Religion als Grundlage berufen, einfacher.

HILF.: Wenn man in einer Gesellschaft zusammenleben will, muss man sich ja auf bestimmte
Werte verstindigen. Dass man sagt, was ecine Gesellschaft gemeinsam gut findet, was sie ihren
Mitgliedern zugesteht oder nicht, da muss es ja eine Form von Verstindigung geben. Kann man
das mit Leuten, die von unterschiedlichen Weltanschauungen kommen, kann man sich da auf
gemeinsame Werte einigen? (Fatih 1., S. 48)

IV Also, ich glaube daran. (Fatih L., S. 48)

HLF.: Oder wiirdet ihr da irgendwo Haken sehen, wiirdet ihr sagen, die Christen und die Mus-
lime, die krachen immer wieder aneinander? (Fatih L., S. 48)

1/.: Nein! (Fatih 1., S. 48)

M.: Ich sag’ mal so, wenn die andere Seite anch an irgendetwas glaubt, an eine Religion glaubt,
kann man sich einigen. Dann kann man sich untereinander verstehen. Aber wenn die Gegen-
seite, sag’ ich mal — also es gibt natiirlich Menschen, die an gar nichts glauben, bei denen ist das
natitlich schwieriger, die blocken gleich ab, die sagen, ,,ich glaub’ an gar nichts, das ist Schwach-
sinn, an was du glaubst®. Aber wenn es Christen sind, die glauben ja auch an Gott. Die glauben
auch an Jesus, nur auf eine andere Weise. Mit dez Leuten kann man sich natirlich verstehen, mit
den Leuten teilt man auch die, ich sag’ mal, in manchen Sachen, die gleiche Meinung. Man ist
schon auf einer Ebene, weil die auch an die Bibel glauben. In der Bibel steht auch, dass es den
Qur'an gibt. Und deshalb ist es viel leichter fiir uns, mit Menschen auszukommen oder mit Men-
schen zusammenzuarbeiten, mit Menschen zusammenzuleben, die auch an eine Religion glau-
ben. Mit den Menschen, die an nichts glauben, ist es auch schwierig, sich den Menschen zu ni-
hern, weil die gleich abblocken. (Fatih 1., S. 48)

HIF: Sind die Werte so unterschiedlich, dass es immer schwierig bleiben wird? (Fatih L., S. 49)

306 Sicher hat das auch mit dem o6ffentlichen bzw. veréffentlichten Islambild im Westen zu tun:
Islam und Muslime erscheinen darin hiufig als vormodern, unaufgeklirt und fundamentalistisch
im Sinne von riickwirts gewandt.

265

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

IV Es wird bestimmt Punkte geben, wo es unterschiedliche Meinungen gegen wird, wo sie sich
wahrscheinlich nicht einigen kénnen. Ich sag’ mal so, das werden wahrscheinlich alles Probleme
sein, die gelost werden kénnen. Also, ich glanbe daran. Man muss nur wollen. Wenn man in einer
Gesellschaft mit verschiedenen Religionen lebt, mit verschiedenen Kulturen, dann bin ich mir
sicher, dass man sich einigen wird. (Fatih 1., S. 49)

HILF.: Wie kann man das machen, dass die Leute iberhaupt miteinander reden, sich verstindi-
gen? (Fatih L, S. 49)

/2 Das Wichtigste ist, dass man miteinander viel mehr spricht. (Fatih 1., S. 49)

Fir die Befragten steht dabei auBer Frage, welche Bevolkerungsgruppe sich in dieser
Frage zu bewegen hat. Die deutschen Biirger haben zu lernen, dass ihre Rechte nicht
geringer werden, wenn die Muslime mehr zugestanden bekommen.

HILF.: Konnt ihr euch vorstellen, dass auf Dauer in einer Gesellschaft Menschen mit verschie-
denen Weltanschauungen und verschiedenen Religionen konfliktfrei zusammenleben kénnen?
(Fatih 1L, S. 16)

A.: Ja, meiner Meinung nach. Das ist kein Problem. Die [Deutschen; HLF] miissten dann aber
auch toleranter sein. (Fatih II., S. 16)

HIF.: Wie kann man das machen, dass sozusagen jeder das gleiche Recht hat, wie kann man das
hinkriegen? Dass die Kirchen mehr Rechte haben, als die Moscheegemeinden, ist ja zum Bei-
spiel so ’ne Sache. Was kann man da tun, dass sich das mehr angleicht? (Fatih IL., S. 16)

A.: Das ist ein sehr heikles Thema. Das ist auch ganz schén schwer, mein’ ich. Ich mein’, da
misste man mehr Sffentliche Arbeit machen, und den Biirgern hier in Deutschland klar ma-
chen, dass das nichts Schlimmes ist und dass sz nicht benachteiligt werden. Nur, dass wir dann ’n
bisschen meht Rechte haben. Und wenn die das dann verstehen, wenn die da toleranter werden
konnen, dann, meine ich, kann man Initiativen starten, Unterschrifteninitiativen, und dann
konnte das vielleicht auch geregelt werden. (Fatih 11, S. 17)

Auch wenn viele Jugendliche auf direkte Nachfrage nach erlittenen Benachteiligun-
gen zuriickhaltend antworteten, zeigt sich hier doch, wie ihrer Meinung nach die
Gewichte der gesellschaftlichen Definitionsmacht verteilt sind: Sich selber verorten
sie randstindig zur Gesellschaft. Auch insofern macht es Sinn, nach Gemeinsam-
keiten mit Christen zu suchen. LieB3e sich nidmlich allen Unterschieden zum Trotz
religiose Erfahrung an sich als Gemeinsames bestimmen, wiirde sich die erlittene Rand-
stindigkeit perspektivisch auflosen. Die vielfach vertretene Annahme, sich Christen
gegentber eher leichter erkliren zu kénnen, als anderen gesellschaftlichen Gruppen,
weist in diese Richtung.

HIF.: Haben Muslime, Christen und Juden was gemeinsam? (Fatih IL., S. 25)

A.: Die haben einen Gott. (Fatih II., S. 25)

266

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

F.: Die kommen ja auch alle, ich mein’, so wie wir das gelernt haben, kommen die alle von ei-
nem Stamm — die sind eigentlich identisch mit uns, aber durch den Lauf der Zeit hat sich, glaub’
ich, der christliche Glaube Zrgendwie verandert. Den haben die verindert. So haben wir das gelernt
von unserem hoca. Ich mein’, die sind schon identisch, so 'n bisschen. (Fatih II., S. 206)

A.: Zum Beispiel, glauben wir an finfundzwanzig Propheten. Also, die’s gab — und Moses und
Jesus sind auch dazwischen. Jesus ist der vorletzte und unser Prophet ist der Letzte und ist dar-
auf aufbauend. Und, ich mein’, Adam und Eva waren die ersten Menschen. Das sagen die
Christen auch und so. Die Juden auch. Und die kommen auch alle aus einer Gegend. (Fatih II.,
S. 206)

HILF.: Findet ihr das sinnvoll, dass es zwischen Angehérigen dieser drei Religionen 'ne Verstin-
digung gibt? (Fatih II., S. 26)

A.: Das ist meiner Meinung nach wichtig, weil wenn man das nicht machen wiirde, dann hitten
die immer noch mehr Vorurteile und dann wiird’ das immer mehr angespannt werden. (Fatih
1L, S. 26)

HIF.: Kann man da auch ins Gesprich kommen, ohne dass man sich letztendlich immer in die
Wolle kriegt? (Fatih II., S. 26)

A.: Ja, kann man. (Fatih 1L, S. 26)

Im Gemeinsamen aber die Unterschiede zu erkliren, fillt den Jugendlichen — in Ge-
genwart des Interviewers — schwer. Eigentlich alle Befragten, das wird noch gezeigt
werden, gehen davon aus, dass die Bibel im Laufe der Zeit absichtlich umgeschrie-
ben, gefalscht worden ist; sie trauen sich aber nicht immer, das auch so zu vertreten.
Im folgenden Auszug ist diese Unsicherheit deutlich zu spiren.

HIF.: Glaubt iht, dass Juden, Christen und Muslime etwas gemeinsam haben? (Mevlana 1., S.
21)

S.:Ja. Mevlana L, S. 21)

B.: [lacht] Der Ursprung, also der Glaube ist ja der gleiche. Blof, es gibt ein paar Unterschiede,
also, weil manche Sachen verindert worden sind und so. (Mevlana I, S. 21)

Y.: Also, eigentlich waren Qur'an, Bibel und so, ganz am Anfang war das ja alles so richtig. Aber
danach wurde ja nach unserem Glanben die Bibel verindert. Und so ist das ja zur heutigen Zeit
gekommen. Vorher haben die ja an das Gleiche geglaubt. An Gott. — Jetzt denken Christen
eigentlich auch an Gott. (Mevlana L, S. 21)

B.: Alle glauben an einen Gott, das hast du ja eben gesagt. Was mzch jetzt auch interessiert, wo
ihr jetzt selbst die Unterschiede seht zwischen den Religionen? (Mevlana L., S. 22)

Y.: Bei den Gebeten, wie man das zeigf, zum Beispiel. Die einen gehen in die Kirche, und die

anderen gehen in die Moschee und beten fiinfmal am Tag. Die anderen haben ja andere Wege
zu beten. (Mevlana I, S. 22)

267

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

B.: Also nur in der Art und Weise der Ausiibung, der Form der Gebete? (Mevlana 1., S. 22)
Y.: Ja. (Mevlana L., S. 22)

B.: Der Sinn ist derselbe? Aber wie man das macht, ist verschieden, meinst du? (Mevlana 1., S.
22)

8.2 Nein. Wie oft man das macht. Und ob man das se/ber will oder auch gezwungen wird, oder so.
|angestrengt] Was weiff ich. (Mevlana 1., S. 22)

B.: Wie jerzf? [ironisch| In der einen Religion wird gezwungen, in der anderen nicht? Wie meinst
du das jetzt? (Mevlana L, S. 22)

S.: [Entnervt] Nes! (Mevlana 1., S. 22)

Y.: Nein. Man glaubt doch nicht an den richtigen — wir glauben ja zum Beispiel an einen Gott,
und auch an Isa — Mevlana 1., S. 22)

B.: — Jesus, ja, Isa: Jesus, ja — (Mevlana 1., S. 22)
Y.: —ja, und die Christlichen glauben an Jesus. Dort ist ein Unterschied. (Mevlana I, S. 22)

B.: Aber die glauben auch an einen Gott. (Mevlana 1., S. 22)

Dass dann ein Rest von Unverstindnis verbleibt, wird in der folgenden Passage auf
kulturelle Figenheiten zurtckgefithrt. Offensichtlich erscheint es den Jugendlichen
einfacher, sie dort im Beliebigeren zu verorten, als im Bereich Religion, in dem es
schlieflich um letzte Wahrheiten geht. Andererseits deutet sich hier an, wenn man
sich die teils kritischen Aussagen zu tiirkischer Kultur und Tirkentum in Erinnerung
ruft, dass der Islam auch Integrationsmedium sein kann. Wenn letztlich die Kultur —
auch ohne wirkliche analytische Scheidung von Religion — als das Trennende bewertet
wird, kénnte Religion zum Verbindenden werden.

HLF.: Kénnen Leute, die verschiedenen Religionen oder auch verschiedenen Weltanschauun-
gen jeweils anhingen, kénnen die tiberhaupt miteinander ins Gesprich kommen, oder bleibt
man sich eher fremd? (Mevlana I1., S. 17)

Se: Ich glaub’ in der Religion nicht, aber in der Kultur bleibt man fremd. Zwischen deutsch und tiir-
kisch, nicht Islam und Christ, sondern deutsch und tiirkisch. (Mevlana I1., S. 17)

HLF.: Das wire in deinen Augen keine religiése Sache, sondern eine kulturelle? (Mevlana IL, S.
17)

Se.: Ja. (Mevlana 11, S. 17)

Fast alle Befragten erheben aber den Vorwurf gegentiber den Christen, dass diese die
biblische Offenbarung verfilscht haben. Den Beweis dafiir meinen sie fithren zu

268

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

kénnen, indem sie auf die existierenden Unterschiede zwischen Qur'an und Bibel
hinweisen. Die Bibel, so wird vielfach behauptet, weise auf Muhammad als letzten
Propheten und den Qur'an hin, da kann in ihr nichts Falsches stehen®7, es sei denn, sie
wire — vorsitzlich — gefilscht worden. Dann aber missten im Grunde fiir Christen
dieselben Regeln und Gesetze gelten wie fir die Muslime. Es kénne nicht sein, dass
das eine Buch etwa Alkohol verbiete, wihtend davon im anderen nichts zu finden
sei. Der Verzehr von Schweinefleisch und vor- und auflerchelich gelebte Sexualitit
wurden in weiteren Fillen genannt.

Die folgende Frage, ob die Jugendlichen finden, dass die Christen in Deutsch-
land ihrer Religion treu wiren, wurde in allen Interviews gestellt, und stets verneint.
Allenfalls die ,moralische’ Bewertung dieser ,Untreue’ wies Unterschiede auf: Wih-
rend einige Jugendliche durchaus beiden, Muslimen und Christen, gewissermalien
eine menschliche Charakterschwiche attestierten, sahen andere diese bei den Chtis-

ten ibermilBig oder ausschlieBlich ausgeprigt.

HIF: Findet ihr, dass die Christen in Deutschland ihrer Religion treu sind? (Mevlana I, S. 30)
M.: Weniger. (Mevlana II., S. 30)

Sa.: Ich seh’ eigentlich viel weniger Christen, sagen wit’s so. Die meisten treten ja so langsam aus
der Kirche aus, und die Leute, die aus der Kirche raus sind, sagen auch nicht mehr, ,,ich bin
Christ®, sondern, ,,ich glaub an gar nichts mehr, ich bin Heide oder Atheist geworden®. (Mevla-
na IL, S. 30)

M.: Die richtige Bibel ist eigentlich auch gar nicht schlecht. Die richtige Bibel. Nicht die Bibel, die
heutzutage gelesen wird. (Mevlana 11., S. 30)

HILF: Ich weif3, dass Muslime glauben, dass an der Bibel was verfilscht3%® worden ist, dass es da
Verinderungen gegeben hat. Kénnt ihr sagen, wann das passiert ist? Fillt euch dazu ein be-

stimmtes Bild ein? (Mevlana II., S. 30)

M.: Wann? (Mevlana IL., S. 30)

307 Indirekt wird offenbar Bezug genommen auf Joh. 14, 16-26; 15, 26; und 16, 7. In Jesu Ab-
schiedsreden wird den Gliubigen ein kinftiger Beistand angekiindigt, in dem die Muslime unter
Berufung auf Qur'an 61, 6 Muhammad zu erkennen meinen. Dort ist die Rede von Ahmad, dem
Gepriesenen. ,,Der Vers deutet hier auf den Paraklet hin, den Jesus verhieS. Ahmad ist das grie-
chische Wort mepuhutodg ,hochberithmt’, daher die Muslime annehmen, napgxintog , Troster
wire eine Filschung aus nepuotoc” (Henning 1991: 538, Anm. 1).

308 Sowohl Juden als auch Christen wird ,Schriftverfilschung® vorgeworfen. Die qur'anischen NV or-
wiirfe werden theologisch unterschiedlich gedeutet. Sie bezichen sich entweder auf eine (wis-
sentlich) falsche Interpretation oder auf tatsichliche Textinderungen, die jeweils mit dem Ziel
unternommen worden wiren, Gliubige an der Erkenntnis der Ubereinstimmungen von Qur'an
und Bibel zu hindern. In der modernen islamischen Theologie bezichen sich die Vorwiirfe auf
fehlende Authentizitit der Evangelien sowie den Einfluss der Konzilien auf ihre Zusammen-
stellung (vgl. Khoury et al. Bd. 3, 1999: 736f.).

269

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

HLF.: Oder wie das passiert ist? Alle Muslime, mit denen ich dartber rede, die sagen, ,,ja, die
Bibel ist ja verfilscht worden, oder verindert worden®, aber so richtig kann keiner sagen, wann
und wie und bei welcher Gelegenheit. Also, ich meine jetzt nicht das Datum, 571, oder so —
(Mevlana I1., S. 30)

Sa.: Als die Kirche an der Regierung war. Wann war das denn noch? (Mevlana II., S. 30)
M.: [lachend] In der Zeit von Galileo war das, nicht? (Mevlana IL., S. 30)

HLF.: Also so was: die ist Kirche an die Macht gekommen und hat dann andere Interessen
verfolgt? (Mevlana I1., S. 31)

M.: Ja, die Interessen der Menschen, nicht der Propheten wahrscheinlich. (Mevlana II., S. 31)

Interessant ist zunichst, dass es keine wirkliche Vorstellung dariiber gibt, wann und
von wem die behaupteten Filschungen der Bibel vorgenommen worden seien. Der
Hinweis auf die Zeit von Galileo wird nicht den Vorstellungen der Theologen und Re-
ligionsgelehrten entsprechen. Die Aussage aber, dass die Filschungen mit Machtin-
teressen der Kirche zu tun haben kénnten, kann zwar auch noch nicht fur sich bean-
spruchen, eine absolute Wahrheit auszudriicken; sie ist aber aufschlussreich dafiir,
wie Macht im Zusammenhang mit (christlicher) Religion verstanden wird, und er-
laubt so ein komplexeres, wenn auch nicht unbedingt ein richtiges Bild.

HIF.: Ich wiitde einfach gerne wissen, welche Vorstellung dahintersteckt, wo man als Christ
dann sozusagen den Fehler suchen miisste. Lernt man das eigentlich im Qwr’an-Unterricht, oder
wo spricht man tiber so was? (Mevlana 11., S. 31)

Se.: Ich mein’, das hingt ja alles vom Gefiihl ab. Wie man die Religion fiih/t. Ich mein’, wiirde die
christliche Religion, wiirde man das jetzt sehen, dass die auch richtig praktiziert wird — weil,
wenn’s nach mir geht, wird die hier in Deutschland nicht richtig praktiziert, in meiner Umge-
bung. (Mevlana II., S. 31)

HIF.: Kannst du mal sagen, woran du das sichst? Kannst du ein paar Beispicle nennen? (Mev-
lana IL., S. 31)

Se.: Oh [lacht]. Die wiren, glaub’ ich, nicht gut. (Mevlana II., S. 31)
HILF.: Na, komm, keine Scheu. (Mevlana IL, S. 31)

Se.: Ich glaub mal — ist in der christlichen Religion Alkohol trinken verboten? (Mevlana 1I., S.
31)

HIF.: Nee. (Mevlana II., S. 31)
Se.: Nein? (Mevlana II., S. 31)

M.: Normalerweise ist es das schon, ich glaub’ schon, in der richtigen Bibel. Das hab’ ich so mal
mitgekriegt. In der richtigen Bibel ist das verboten. (Mevlana IL., S. 31)

270

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Se.: [lacht] Ja, so was hab’ ich auch gehért. Deswegen. (Mevlana I1., S. 31)

Sa.: Fur uns ist das ja so: es gibt vier groie Biicher, die von A/ab her gekommen sind an ver-
schiedene Propheten.3” Und das letzte Buch ist der Qur'an — (Mevlana 11., S. 31)

M.: — gefiltert worden von den anderen, sozusagen. (Mevlana II., S. 31f.)

Sa.: Und deswegen glaub’ ich mal selber daran, dass alle vier Biicher miteinander zu tun haben.
Es kann vorher nicht gewesen sein, dass in einem Buch steht, ,,ja, man kann Alkohol trinken, es
ist nicht schlimm®, und dann plétzlich im Qur'an steht, ,,Alkohol ist verboten® und ,,Schweine-
fleisch und das Ganze ist verboten®. Das seh’ ich mal so. Also wenn das wirklich nicht gefilscht
ist, wenn man die richtigen Biicher findet, und die dann interpretiert — (Mevlana IL, S. 32)

HLF.: — also, du gehst davon aus, dass da in der richtigen Bibel drinstehen miisste, dass Alkohol
vetboten ist, und — (Mevlana I1., S. 32)

Sa.: — normal schon, ja. Und das mit dem Schweinefleisch genauso. Es miisste eigentlich prak-
tisch, was bei uns verboten ist — (Mevlana II., S. 32)

HIF.: — das misste da auch alles verboten sein? (Mevlana II., S. 32)

Sa.: Das musste da auch verboten sein. Vielleicht nicht so detailliert, wie im Qur'an. (Mevlana I1.,
S. 32)

Nicht herauszubekommen war, wie man sich auf dre richtige Bibe/ berufen kann, wenn
sie doch nirgends vorliegt. Es ergibt sich durchaus der Eindruck, dass diese rihtige
Bibel mehr ein Mythos und also in den K6pfen vorhanden ist, aus dem trotzdem mit
Beweiskraft ,zitiert® wird. In dieser Urbibel kann aus logischen Griinden nichts ste-
hen, was dem Qur'an in irgendeiner Form zuwiderlduft; umgekehrt kann der Qur'an
nur eine [erkdrperung der Urbibel sein. Dass Christen sich am Tag des Jingsten Ge-
richts wie die Juden wegen dieser ,Irrtimer® zu verantworten haben, wird — vielleicht
aus Ricksicht auf den Interviewer — jedoch in der Regel und auch in dieser Sequenz
nicht expliziert. Bezogen auf die Ausgangsfrage der Glaubenstreue, heilt es dann
aber oft, dass die heutigen Christen sich ja nicht einmal an das hielten, was ihnen von
der ,realexistierenden’ Bibel geboten sei.

HLF.: Aber wenn das genauso detailliert wire, hatte es den Qur'an ja nicht mehr geben miissen.
(Mevlana 11., S. 32)

M.: Ja, eben. (Mevlana IL, S. 32)

Se.: Ja. (Mevlana I1., S. 32)

309 Die Rede ist von den vier Offenbarungsschriften, die von der islamischen Theologie anerkannt
sind: eine — im Qur'an erwihnte Uroffenbarung an Abraham — die Thora, die Evangelien und
der Qur'an als letzte Schrift und zugleich Mutter aller Buicher. Schriftbesitzer (ab/ al-kitab), Juden
und Christen also, stehen in einem besonderen (rechtlichen) Verhiltnis zum Islam und zu den
Muslimen (vgl. Khouty et al. Bd. 3, 1999: 598ft.).

271

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Sa.: Aber oberflichlich schon. (Mevlana II., S. 32)

HILEF.: Aber was wurdet ihr denn jetzt zum Beispiel fir'n MaB3stab an Christen anlegen, woran
muss der sich denn halten, wenn er jetzt sagt, ,,ja, das ist meine Bibel, und ich mach das, was da
drinsteht” — (Mevlana IL., S. 32)

Se.: —ich mein’, wenn ich jetzt meinen Freund frage, ,,wie ist das so in deinem Glauben?*, dann
wiirde der sagen, ,,ach, weil3 ich nicht, ist mir doch egal®, es ist so. Aber wenn man ihn danach
fragt, ,,bist du ‘n Christ?* — ja, ich bin Christ — ,,praktizierst du das auch? — ,;mir doch egal®.
Da hat man auch keine Sicherheit. (Mevlana II., S. 32)

HIF.: Na, aber das gibt’s doch bei Muslimen auch. Da fragst du jemanden, ,,bist du Muslim®,
dann sagt er, ,,ja, klar — (Mevlana 11, S. 32)

M.: — ,,und was machst dur“ — (Mevlana II., S. 32)
HLF.: — und hinterher — (Mevlana IL, S. 33)

M.: — ist er am Saufen. Die Leute haben meistens ’nen muslimischen Namen, aber sonst nichts
von der Religion. (Mevlana I1., S. 33)

Sa.: Der MaBstab sollte eigentlich da gelegt werden, dass man praktisch sich dartiber im Klaren
ist, dass eigentlich die Religion, die beiden Religionen verdammt nah aneinander stehen und
dass die Quelle der beiden Biicher von einem Gott aus kommt. (Mevlana 11, S. 33)

SchlieBlich findet sich also eine Gemeinsamkeit von Muslimen und Christen, inso-
fern beide in der Praxis nachlissig sind. Auch wenn der zuletzt zitierte Befragte of-
fenkundig eine anstrengende Diskussion beenden will, liefert er zugleich einen pro-
baten Mafistab: die unzulingliche Praxis beider Gruppen. Dazu passt, dass hdufig
sowohl fir Muslime als auch fiir Christen gesagt wurde, dass sich viele Probleme des
Zusammenlebens dann 16sen wirden, wenn beide — Muslime und Christen — endlich
anfingen, ihren Glauben zu leben. Das stellt wiederum das richtige Leben als eigentli-

che Praxis von Religion dar.

4.4.7 Perspektiven: Islam in Deutschland — deutscher Islam?

Fast alle Jugendlichen sehen, was den Islam iz Deutschland angeht, optimistisch in
die Zukunft, obwohl es nicht selten Befiirchtungen gibt, dass die Muslime sich in
ihrer Religionsausiibung dhnlich verhalten werden, wie es heute bereits viele Christen
tun. Tatsichlich wird heute auch von Muslimen selber zwischen praktizierenden und
kulturellen Muslimen (,,faktischen Muslimen von Geburt an”) unterschieden.3!0

Die Erwartungen, was die Entwicklung der Gemeinden betrifft, gehen von ei-
nem kontinuierlichen quantitativen und qualitativen Wachstum aus. Das erklirt sich

aus den aufstiegsorientierten Haltungen vieler Befragter, die sich lingst nicht mehr

310 Vgl. Frese/Hannemann (1995: 30£.).

272

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

zwangslaufig in der unterprivilegierten Stellung wihnen, die vielfach noch die El-
terngeneration einnimmt. Daraus werden sich fur die Gemeinden erweiterte finan-
zielle Spielrdiume und ein offeneres intellektuelles Klima ergeben. Hintergrund dieser
Prognosen ist sicherlich auch, dass die Migranten tiirkischer Herkunft, allen frustrie-
renden Erfahrungen und Riickschligen zum Trotz, in den letzten Jahrzehnten all-
mihlich zu einem immer selbstverstandlicheren und selbstbewussteren Bevolke-
rungsteil geworden sind. Tendenziell wird, auch wenn das manchen Befragten nicht
angenehm ist, die Bindung an die Tirkei, an tirkische Kultur und Politik abnehmen,
wie es insbesondere fiir jingere Gesprichsteilnehmer deutlich gezeigt werden
konnte.

Nur wenige Befragte hatten Schwierigkeiten, sich den (zukiinftigen) Islam 7
Deutschland vorzustellen — ganz anders sahen die Reaktionen aus, wenn nach einem
dentschen Islam gefragt wurde. Fast standardmiBig wurde dann zunichst darauf ver-
wiesen, das der Islam immer gleich bleibe, sich nie dndere und heute so aktuell und
modern sei wie vor 1400 Jahren. Und es war, wie oben zu lesen war, fiir viele leichter
vorzustellen, dass in nennenswertem Umfang Deutsche zum Islam konvertierten, als
dass die Muslime tiitkischer Herkunft ihre Religionszugehérigkeit auf eine Weise mit
in ein zuktnftiges ,Deutsch-Sein® einbrichten, die schlielich den Islam selber vet-
andern wiirde. So wurde auf entsprechende Interviewfragen einleitend immer auf die
Kohitenz des Islam verwiesen.

HIF.: Kénnt ihr euch vorstellen, dass es eines Tages, von euch ausgehend, einen eigenstindigen
deutschen Islam gibt? So wie’s meinetwegen 'n indonesischen Islam gibt oder ’n pakistanischen?
(Mevlana I1., S. 68)

Se: Ich mein’, im Prinzip ist es ja das gleiche: Islam ist Islam. Pakistanischer Islam, tirkischer
Islam, deutscher Islam. Man kann das ja nicht dndern. (Mevlana II., S. 68)

Sa.: [zum Interviewer:| Kulturell meinst du? (Mevlana I1., S. 68)

HIF: Ja, der Islam ist ja relativ offen fiir Kulturen, der passt ja in verschiedene Kulturen. Aber
vielleicht noch mal genauer nachgefragt: Angenommen, eure Kinder oder Enkel haben irgend-
wann mal die deutsche Staatsbiirgerschaft und das, was du jetzt sagst, ,,mir ist das Turkentum
wichtig und mir ist der Islam wichtig“, das sagen die dann vielleicht ja gar nicht mehr. So wie
man jetzt sagt, es gibt ein deutsches Christentum — das ist natiirlich dasselbe Christentum wie
woanders auch, aber einige Sachen daran sind eben spezifisch deutsch — kann sich so was auch
fir den Islam entwickeln? (Mevlana II., S. 69)

Sa.: So, wie du das geschildert hast, das kann schon sein. Wenn unsere Enkelkinder dann den

deutschen Pass haben, und dann daraus so ’ne deutsch-islamische Kultur heraus-, heranwichst,
das kann schon sein. Das kann sein. (Mevlana IL., S. 69)

Viele Jugendliche haben jedoch Probleme mit dem Begriff Ku/tur, der, bezogen auf
den Islam, in einer etwas eigenwilligen Interpretation alle nicht originir islamischen

273

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Traditionen in der Tiurkei oder in anderen islamisch geprigten Lindern meint.
Banchtanz und Harem wurden so als nicht-islamische Kultur bezeichnet, sind aber
tatsdchlich nur einzelne ,Briuche’.

HLF.: Wie ist das iiberhaupt, wenn man die islamische Welt anguckt, wenn man da genau hin-
guckt, dann sicht man, dass der Islam in jedem Land ein bisschen anders ist: Meinetwegen in
Indonesien anders als in Saudi-Arabien, in Afrika anders als in der Tiirkei. Wird es eines Tages
einen europidischen, westeuropiischen Islam geben, wie man jetzt sagt, es gibt einen indonesi-
schen Islam, gibt’s da auch mal einen deutschen Islam? (Fatih L., S. 25)

M.: Na, das Problem ist ja bei den Lindern, die Linder binden die Kultur in den Islam mit ein.
(Fatih 1., S. 25)

HIF.: Kann das hier auch passieren? (Fatih 1., S. 25)
IV Klar kann das passieren. (Fatih L., S. 25)

M.: Naturlich kann das passieren. Je linger man in Deutschland lebt oder unsere Kinder, das
kommt irgendwann automatisch. In der Tirkei ist das genauso, wie gesagt, wenn Sie zum Bei-
spiel in der Zeitung lesen, Bauchtanz oder Harem, da denkt man automatisch, wenn man keine
Ahnung hat, dass das zum Islam gehort. Das stimmt aber nichf Das gehort zu der Tirkei als Kultur.
Aber das gehért nicht zum Islam. Das wird nur so riibergebracht, weil in der Tiirkei zur Mehrheit
Muslime leben, in Anfithrungsstrichen Muslime, da wird das hier in Deutschland so verstanden.
Aber das ist die Kultur der Tiirkei oder die Kultur Agyptens oder iiberall — du kannst ja auch
nicht deine Kultur mit dem Christentum gleichsetzen, denk’ ich mal. Kultur und die Religion
sind was anderes. (Fatih L., S. 25f.)

Der Islam, so ist daraus zu schlieBBen, stellt in einer Lebenssituation, die wesentlich
durch Umbruch geprigt ist, eine Stabilitdt versprechende Identifikationsmoglichkeit
dar. Offen bleibt allerdings, in welchem Umfang innerhalb der Bevolkerungsgruppe
tirkischer Herkunft von dieser Moglichkeit tatsidchlich Gebrauch gemacht wird. Si-
cher scheint nur, dass das Verhiltnis zum Islam in der Migration auf jeden Fall ein
anderes ist als noch in der Turkei. Ein Jugendlicher brachte das in einem anderen
Zusammenhang auf die Formel, dass die hiesigen Ttrken dem Islam entweder sebr
nah und verbunden seien, oder aber ihm véllig gleichgiiltig gegeniiber stiinden, sich
schlieBlich sogar von ihm abwendeten. 311

Die Vorstellungen iber die Zukunft des Islam in Deutschland leitet sich we-
sentlich daraus ab, was die Jugendlichen unter Integration verstehen. Mehrfach
konnte gezeigt werden, dass sie sich im Widerspruch befinden zu dem, was in der
Gesellschaft hiufig als Integration begriffen wird: ndmlich vollstindige kulturelle
Assimilation. Integration bedeutet fiir alle Befragten zunichst einmal Selbsthilfe, das
Schaffen von Strukturen, die (Neu-)Einwanderern und solchen, die nach Jahren in
Deutschland noch immer Schwierigkeiten mit so elementaren Dingen wie Behor-

311 Vgl. Frese/Hannemann (1995: 31).

274

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

dengingen haben, den Alltag erleichtern. In diesem weiteren Sinn wollen sich die
Jugendlichen, von wenigen Ausnahmen abgesehen, integrieren. Ich sehe nur zwei
Befragte, die der Idee ener Gesellschaft so kritisch gegeniiber stehen, dass sie we-
nigstens verbal jede nur denkbare Form von Integration ablehnen. Der Mehrheit
schwebt dabei offensichtlich ein Modell vor, dass das Bild von Gesellschaft insge-
samt um einige Facetten erweitert. Nur wenigen ist allerdings bewusst, dass das nicht
ohne Einfluss auf den Islam bleiben kann. Wichtig dafiir ist ein Bild von Gesell-
schaft, das Diversitit nicht nur anerkennt, sondern voraussetzt, weil erst darin die
Maoéglichkeit er6ffnet ist, sich selber als einen Teil von Gesellschaft zu verstehen, der
sich zwar nicht in allem, aber doch in bedeutenden Aspekten unterscheidet. Das
Unterscheidende aber ist es, was permanentes Aushandeln erfordert, weil fir sich
Recht zu haben und anderen Recht zuzugestehen zwei Seiten einer Medaille bilden.
Forderungen gegeniiber der Gesellschaft sind dann nicht unabhingig vom vorge-
fundenen gesellschaftlichen Klima zu stellen, sondern immer im Kontext sozialer

Balance, oder, wie es der Befragte in der folgenden Sequenz darstellt:

O.A.: Aber es laufen hier Leute mit griinen Haaren rum und mit Glatzen und mit vollgepiercten
Gesichtern, und das ist auch kein Problem, das ist ja auch nicht integrationshemmend. Man sagt
dann, ,,das ist unsere Gesellschaft. Ob das gut ist oder schlecht ist, sei dahingestellt. Dann
mochte ich aber nur sagen, dass wir als Moslems, zndenz wir unsere Religion ausleben, einen Teil
der Gesellschaft bilden méchten. Zum Beispiel finde ich das schon — 4h — ziemlich nett von
uns, dass wir nicht auf unser Recht pochen, wenn wir dadurch eine Gefihrdung der Harmonie
innerhalb der Gesellschaft darstellen. Weil normalerweise ist es mein Recht, dass ich fiinfmal am
Tag meinen Gebetsruf aussingen datf, aber wenn ich dadurch wirklich meine Freunde stére, die
Gesellschaft oder meine Nachbarn, dann méchte ich auf mein Recht gerne verzichten. Weil
noch wichtiger ist es fiir mich, wenn ich in mein Haus reinkomme und meinen Nachbarn sehe,
dass ich zu ihm riberlichle und sage, ,,guten Morgen®“. Weil ich habe nichts davon, wenn ich
jeden Tag grimmig zu ihm gucken muss, aber dafiir fiinfmal am Tag den miiezzin héren kann.
Und das ist doch meiner Meinung nach Integration, dass man das irgendwie versucht. Verfas-
sung hin, Verfassung her, keiner weill doch genau, wie’s weitergeht, wie die Zukunft in zehn
Jahren aussieht. Die Verfassung hilft einem dabei, gewisse Sachen zu planen, aber im Endeffekt
kommt alles wie’s kommt. Das hat ’n gewissen Lauf. Und daran méchte ich mit meiner Religion
mich beteiligen. Und ich glaube, nur so klappt das. Wenn’s nicht so mit meiner Religion lduft,
dann steh’ ich da in zehn Jahren, bin irgendwie anders und ich weil3 nicht, ob ich dazu stehen
soll, weil, wenn ich dazu stehe, werde ich von den Deutschen ausgegrenzt, wenn ich nicht dazu
stehe, habe ich selber Probleme damit. Ich kann einiges nicht so machen, wie die Nicht-
Muslime. Dann komm’ ich mit mir nicht klar. Dann muss ich entweder meine Sachen packen —
das will ich aber auch nicht, weil das irgendwo meine Heimat geworden ist — deswegen finde
ich, dass man dureh die Religion wirklich hier leben kann in Deutschland. Wenn man die Religi-
on verstanden hat. Die Religion bedeutet halt auch: arbeiten, dass man an gewissen Problemen
arbeitet. Mal nein sagen kénnen, mal auf sein Recht pochen, aber immer im Verhiltnis zu dem,
was bringt mir das und was verliere ich dadurch. (Eytip-Sultan, S. 46f.)

So verstanden, bekommt die Frage nach Politik, die im Zusammenhang mit Ge-
meinden und Dachverbinden ausfiihrlich erértert wurde, noch einmal bezogen auf
die ganze Gesellschaft Relevanz. Die islamische Religionszugehoérigkeit stellt An-

275

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

dersartigkeit her und ist zugleich ihr Ausdruck; sie bietet aber die Moglichkeit, als
Anderer in der Mitte der Gesellschaft Anerkennung zu finden, und das eigene Ge-
schick aktiv in die Hand zu nehmen. Mit genau dieser Logik wird in der folgenden
Interviewsequenz eine — denkbare — islamische Partei fiir Deutschland mit dem inte-
ressanten Verweis abgelehnt, dass eine deutsche Partei einen deutschen Charakter ha-

ben miisse und dass den Parlamenten und Patteien die Aufgabe zukomme, die ganze
Gesellschaft abzubilden.

HILF.: Kann man sich vorstellen, dass es irgendwann mal eine islamische Partei, oder so was,
geben wird? Wie meinetwegen die CDU? (Eytip-Sultan, S. 58)

O.D.: Ich wiirde eher sagen, dass es in deutschen Parteien muslimische Abgeordnete geben soll.
Ich finde, dass ist das Richtige. Fiir Deutschland und auch fir die Muslime, dass Muslime in
bestehenden deutschen Parteien aktiv werden. Weil eine islamische Partei, also von Leuten,
letztendlich von Auslindern, die nach Deutschland gekommen sind und da ’ne Partei grinden,
ich glaube, das wiirde Probleme geben. Und ich finde auch, ich wiirde nicht dafiir unterschrei-
ben, dass es so etwas geben sollte. Ich bin cher dafiir, dass man sich einer bestehenden Partei
anschlieSt. FDP, CDU, SPD oder auch noch andere, ist egal. Es sollte — die Partei sollte schon
ihren deutschen Charakter behalten. Wenn ich sage, deutschen Charakter, meine ich das nicht nach
dem Motto, wie die, die sagen, ,,ich bin stolz drauf, Deutscher zu sein®, sondern es sollte dem
deutschen Kulturcharakter oder auch dem deutschen Sozialleben entsprechen. Eine Partei sollte
versuchen, die Gesellschaft abzubilden. Ich finde, nicht nur das gesamte Parlament sollte eine
Gesellschaft abbilden, sondern auch eine Partei. Und das tut sie auch. Eine Partei hat ihren
rechten Fligel, linken Fliigel, ihre Mitte, wie das gesamte Parlament. (Eytup-Sultan, S. 58f.)

276

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. ZUSAMMENFASSENDE BEWERTUNG DER ERGEBNISSE

Die gro3e Mehrheit der befragten Jugendlichen strebt deutlich nach nichts mehr, als
einen selbstverstindlich akzeptierten, integralen Teil der Gesellschaft bereits jetzt,
mindestens aber zukiinftig zu bilden. Islamische Religion und ihre Revitalisierung?:2
bedeutet dabei einen Schutz davor, um den Preis der Integration, zu einer derart
poly- oder — vice versa — unimorphen Masse zu werden, dass sie mit ihrer Unter-
scheidbarkeit zugleich auch ihre so schwer errungene Identitit verléren. Im Gegen-
teil: erst durch die Bewahrung von Differenz scheint fir die Jugendlichen Integrati-
on méglich. Ein Aspekt der Religionszugehérigkeit ist daher die Stabilisierung der
cigenen Existenz angesichts Disparitit der Erfahrungen vor dem Horizont der ver-
stetigten Migration. Das Selbstverstindnis als Muslime, die ihre religidsen Bindungen
tatsichlich mit Leben fiillen (wollen), soll die nunmehr drei Generationen umspan-
nende Migrationsgeschichte mit Sinn antreichern und ihre nicht unerheblichen Mi-
hen im Blick auf Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft legitimieren. Gegentiber
einem traditionell verstandenen Religions- bzw. Islambegriff, wie er die innertiirki-
schen Diskurse bis in die Gegenwart hinein bestimmt, ergeben sich vielfiltige Ande-
rungen, die in den Interviews angesprochen und oft auch erst entwickelt wurden.
Was sich dabei tatsdchlich als neu herausstellt, ist jedoch nicht frei von rekursiven
und reflexiven Rezeptionen tiirkischer und — das ist die Besonderheit — auch deut-
scher Einstellungen zu Religion?3 im Allgemeinen und dem Verhiltnis von Religion,

312 Riesebrodt (2000) begreift Sikularisierung und Revitalisierung von Religion als parallele Prozes-
se und fragt nach deren Bedingungen (ebd. 11f): ,,Die Riickkehr der Religionen hat grof3e Be-
deutung und stellt ein Potential der Identititsbildung und Solidarisierung dar. [...] einerseits
transformieren und regenerieren sich religiése Traditionen in Auseinandersetzung mit diesen
globalen Prozessen sozialen Wandels, andererseits reagieren die Religionen nicht nur passiv auf
diese Prozesse, sondern gestalten sie aktiv mit* (ebd. 14). — Hinzuweisen bleibt allerdings dar-
auf, dass eine so beschriecbene (Mit-)Gestaltung nicht notwendig fundamentalistische Ziige ha-
ben muss, auch wenn, wie zu zeigen sein wird, die befragten Jugendlichen Teile des fundamenta-
listischen Arsenals, so wie es Riesebrodt analysiert, durchaus aufnehmen.

313 Inden Interviews fillt auf, dass die Befragten selber hiufig von Religion statt von Islam sprechen.
Auf S. 142ff. konnte gezeigt werden, wie sich durch den Bezug auf einen westlichen Religions-
begriff zumindest tendenziell die Méglichkeit der Zurtickweisung der Kategorie ,Auslinder
auftut. Der Wechsel der Selbst-Identifikation — vom Ausldnder zum Muslim — hat weitreichen-
de Folgen fiir die Situierung der Jugendlichen in der Gesellschaft und ist maligebliche Ursache
fir den Wandel des Verhiltnisses zu Turkei und Tirkentum (s. S. 127-145). Die Einordnung

277

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Gesellschaft, Politik und Staat im Besonderen.’* Wenn sich die Jugendlichen positi-
onieren, tun sie das in Relation zu tirkischen uzd deutschen Gegebenheiten. Ant-
worten auf die Frage, wie Identitit und Religion als ein wesentlicher Teil davon als
Eigenes — reflexiv — gebildet und aufgefasst werden, zichen sich als roter Faden
durch die in Kapitel 4 wiedergegebenen Interviewpassagen.

5.1 Individualisierung von Religion: Kritik der Autorititen

Durch den aktiven Erwerb und die allgemein hohe Wertschitzung von Bildung, die
sich als individuelles Bildungsgebot ausdriickt, sowie die partielle Ubernahme hiesi-
ger gesellschaftlicher Standards, durch Aufstiegsorientierung und individuelles Et-
folgsstreben zeigt sich unter den jugendlichen Muslimen eine ausgeprigte Individua-
lisierungstendenz. Diese Entwicklungen berithren die Religion nicht nur, sie mani-
festieren sich geradezu in ihr und werden von ihr in gleichem Mal3 angestoBen, wie
sie auf sie zurlickwirtken. Die vereinsrechtliche Verfassung der Gemeinden und die
grundgesetzlichen Garantien der freien Religionsaustibung haben ebenfalls Folgen:
Sie bewirken eine institutionelle und strukturelle Diversifikation durch Verrechtli-
chung. Die aber beférdert wiederum eine Individualisierung des islamischen Rechts
wie der grundlegenden fiinf Sdulen des Islam, begleitet durch eigenstindiges Bemii-
hen um Interpretation der heiligen Schriften, zu der sich eine wachsende Zahl von
Jugendlichen in der Lage und auch berufen fiihlt.

Das Ergebnis ist eine so umfassende wie begriindete Kritik traditioneller Hierar-
chien, das Streben nach interner Partizipation sowie eine selektive Rationalisierung
von Vorschriften. Geserg tritt zugunsten von Gewissen zurick3'5 Die Jugendlichen
unternehmen Ein- und Beschrinkungen des klassischen islamischen Rechts, die so-
wohl den gesellschaftlichen Bezugsrahmen als auch die (Neu-)Interpretation seiner

des Islam in den hiesigen Kanon der Religionsgemeinschaften kann allerdings nicht ohne Fol-
gen fiir die muslimischen Gemeinden und ihr Selbstverstindnis bleiben (etwa wenn in juristi-
schen Auseinandersetzungen um die Anerkennung als Religionsgemeinschaft Analogien herge-
stellt werden).

314 Nokel (1996: 288ff.) beschreibt junge muslimische Migrantinnen aus allerdings verschiedenen
Jslamischen® Herkunftslindern als ,,Neo-Muslimas®“. Auch fiir diese Gruppe entsteht im Rekurs
auf die Herkunfts- und Aufnahmelinder ein ,neuer’ Islam, jenseits von Kategorien wie ,Re-
Islamisierung’.

315 Mit aller gebotenen Vorsicht ist hier eine Analogie zum Wechsel von ,Gesetzesethik® zur ,Ge-
sinnungsethik® (Weber) zu erkennen. Dabei wird das Handeln des Einzelnen nicht linger aus
einer sakral untermauerten Stereotypisierung von Konvention und Recht® heraus legitimiert,
sondern folgt dem ,Gewissen®: ,,die religiose Gesinnungsethik (entsteht) aus der prinzipiellen Sys-
tematisiernng des Gesollten. Die zuvor weitgehend verselbstindigten Einzelnormen werden nicht
nur gleichsam neu gruppiert und auf verschiedenen Ebenen verteilt, sondern, zumindest die e-
thischen, in einen Zusammenhang gebracht, und zwar dadurch, dass sie auf ein religiéses Heils-
ziel [...] bezogen werden. Man unterwirft sie also einem gedanklichen Abstraktionsprozess*
(Schluchter, 1991a: 222). Deshalb kann Gesinnungsethik nur in einem bestehenden ,intellektu-
ellen Klima‘ entstehen; sie fordert und erzeugt zugleich einen ,,autonomen Gewissenstyp® ebd.
224) und hat weitreichende Folgen fiir die Lebensfiihrung (vgl. die S. 192-209 und 194ff.).

278

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUSAMMENFASSUNG

urspringlichen Gegenstinde umfassen.31¢ Vielfach behauptet wird, dass der Islam in
den hiesigen Gemeinden — vertreten durch die jungen Muslime der zweiten/dritten
Einwanderergeneration — einen Umbruch erfdhrt3”7 Das Verhiltnis zu Eltern und
allgemein: Alteren, zu Geistlichen und den Honoratioren der Gemeinden, die Bin-
dekraft der religiosen Dachverbidnde im Hinblick auf nationale Zugehorigkeit und
das Verhiltnis zu Reprisentanzen und Reprisentationsformen des tiirkischen Staats
sind davon vielfiltig betroffen. Zwangsidentititen stiftende, allgemeine Kategorien
wie , Turkentum® werden von einer Mehrheit kritisch gesehen und treten zuriick.

5.1.1 Eltern

Der groBite Teil der Jugendlichen ist sich durchaus bewusst, dass die Eltern grof3e
Opfer auf sich genommen haben, als sie die Turkei vetlieBen, dass sie sich zugleich
von festen sozialen Beziigen und unsicheren Skonomischen Aussichten lossagten,
um in Deutschland zu leben. Sie sind ihren Eltern dankbar fiir die Moglichkeiten, die
diese ihnen durch die Migration bieten konnten, und empfinden es als ihre Verant-
wortung, aus diesen Moglichkeiten ,etwas zu machen’, sich umfassend zu bilden und
(zukinftig) in méglichst hohen Positionen beruflich erfolgreich zu sein. Alles in al-
lem lisst sich unter den Befragten eine starke Aufstiegsorientierung ausmachen, de-
ren Zweck — auch — darin besteht, die Migration der Eltern und deren Opfer zu
rechtfertigen. Die Bildungsmoglichkeiten der zweiten und dritten Generation und als
deren Folge, die Option, die erworbene Bildung beruflich nutzen zu kénnen, trigt
genau genommen zu einer gewissen Trennung von Eltern und Kindern bei: Die Ju-
gendlichen spiiren sehr wohl, dass sie bildungsmifBig ihre Eltern hinter sich lassen,
und es kann nicht ohne Auswirkungen auf die innerfamilidgren Beziechungen bleiben,
wenn die Jugendlichen feststellen, dass die Eltern bzw. urspriinglich die Viter cher
wegen korperlicher Gesundheit und Leistungsfahigkeit — ihrer Arbeitskraft — als we-
gen intellektueller Fihigkeiten nach Deutschland angeworben wurden. Das geringe
Bildungsniveau der ersten Generation schreibt fiir die Jugendlichen deren Inferiori-
tit im Arbeitsleben und in der Gesellschaft fest. Die grolen Mihen, den Lebensun-
terhalt der Familien zu sichern und zusitzlich fir eine in der Turkei gedachte Zukunft

316 Bezogen auf islamisches Erbrecht wurde z.B. gesagt, dass sich die Aufteilung des elterlichen Ver-
mogens nicht (mehr) nach dem Geschlecht, sondern nach den unterschiedlichen Erwerbs- und
Einkommensaussichten von Geschwistern richten solle; die klassische Erbfolge, nach der
Tochter deutlich geringere Anteile erbten, habe, so die Befragten, ihren Grund allein in der
Notwendigkeit der Erhaltung gewinntrichtig zu bewirtschaftender Lindereien. Diese Voraus-
setzungen seien hier — in Deutschland — aber nicht mehr gegeben. Nur ein Befragter sagte ve-
hement, dass solche geschlechtsspezifischen Regeln fiir aufrichtig Glaubende bindend blieben
und schloss dabei ausdriicklich das Etb- wie das Zeugenschaftsrecht ein.

317 Dieser Umbruch wird nur in Ausnahmefillen — wenn im Interview diese Kategorisierung ange-
boten wurde — als Re-Islamisierung aufgefasst; die Unterscheidung zwischen Hoch- vs. Volks-
islam, wie sie Mihgiyazgan (1994: 197f.) bezogen auf Migrantenislam vorgenommen hat, fand
cher Zustimmung unter den Befragten (vgl. S. 214f).

279

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Vorsorge zu treffen, lieBen wenig Raum und Energie, sich in der deutschen Gesell-
schaft ,einzuleben’, sich mit den bestehenden Anforderungen, so sie denn tber das
eingegangene Arbeitsverhiltnis hinausgingen, nicht nur zu arrangieren, sondern ih-
nen offensiv und mit Blick auf gesellschaftliche Teilhabe zu begegnen.?8 Wenn auch
manche Jugendliche den Eltern vorwerfen, dass sie sich beispielsweise nicht um den
Erwerb von Sprachkompetenz bemiiht, sondern sich satt dessen in eigenethnische
Zusammenhinge zurlickgezogen oder — gravierender noch — als Familie isoliert ha-
ben, so sehen die meisten Befragten ihre Eltern doch so sehr in ihren Méglichkeiten
begrenzt, dass sie solche Erwartungen fir unangemessen und iiberzogen halten.®?
Dennoch: alle Jugendlichen sehen sich wegen ihrer in Deutschland erworbenen
Kompetenzen den Eltern tiberlegen; alle halten Kenntnis der Sprache und die Be-
reitschaft, sich auf ,das deutsche Sozialleben‘ einzulassen, fiir unverzichtbar, eben
weil sie die Migration lingst nicht mehr als eine voriibergehende Phase begreifen. 320
Und sie kritisieren deutlich die Haltung der Eltern, deren als Selbstschutz gedachte
splendid isolation® letztlich nur die unbefriedigenden Verhiltnisse festschreibe. Nur
wenige Befragte, namentlich unter denjenigen aus der Yunus-Emre-Moschee, schei-
nen in gewisser Hinsicht einen Bruch mit den Eltern vollzogen zu haben: In ihren
Erzihlungen kommen allenfalls Allgemeinplitze tber die Rolle von Vitern und
Miittern rspt. Mdnnern und Frauen, nicht aber ihre realen Eltern vor. Trotzdem tei-
len auch sie mit den anderen Befragten die deutlich hohe Wertschitzung enger fami-
lidrer Bezlge, die sie als eine Eigenart tirkischer und allgemein ,siidlindischer22
Einwanderer begreifen, und als beispielhaft auch fiir die hiesige Gesellschaft anse-
hen.

Wenn die Jugendlichen schildern, dass sich die Art und Weise, wie Eltern und
allgemein Alteren Respekt zu erweisen sei, geindert habe, muss das vor dem Hintet-
grund dieser Entwicklungen betrachtet werden. Viterliche Autoritit scheint sich
langsam zu wandeln; nicht mehr unterwiirfig und mit blindem Respekt begegnen die
Séhne ihren Vitern, sondern mit Hoflichkeit und wenigstens ciner Tendenz zu
Gleichberechtigung. Dass in Auseinandersetzungen zwischen Eltern und Kindern

318 Vgl. die Aussage S. 97: der betreffende Jugendliche sicht die Eltern so sehr mit ,Geld verdienen'
und ,Kinder erzichen® beschiftigt, dass sie sich kaum angemessen mit den Fragen und Proble-
men der Kinder auseinandersetzen kénnen.

319 S.dazuS. 85f.

320 Zumindest die Jingeren Interviewpartner verstehen sich selber nicht mehr als Einwanderer!
Wann immer in den Interviews danach gefragt wurde, ob die Moscheegemeinden gegentiber
den Einwanderern politische Verpflichtungen, z.B. im Sinne einer Interessenvertretung hitten,
verwiesen die Befragten dagegen auf die Notwendigkeit von sozialen Hilfestellungen fiir solche,
die gegenwirtig — neu — einwandern.

321 Vgl. dazu die Kritik an den Eltern in den Interviewaussagen S. 96.

322 S. dazu die Seiten 83, 117ff.: Der verlissliche Zusammenhalt innerhalb von Familien und
Freundeskreisen wird haufig als positive Eigenschaft von ,Studlindern® im Allgemeinen und
,Tirken® im Besonderen beschrieben. Dass diese Vorstellungen von der zdealen Familie deutlich
auch von der tiirkischen Realitdt der letzten Jahrzehnte abweichen, zeigt Anm. 121.

280

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUSAMMENFASSUNG

erst in Diskussionen ermittelt werden kann und muss, wer von beiden in einer kon-
kreten Situation Recht hat, wird auch von den Jugendlichen als sozialer Wandel beg-
riffen, der durch die Migration eingetreten ist. Dabei ist die Erfahrung, dass Eltern
sich offensichtlich auch irren kénnen und aus der Sicht der Jugendlichen ,falsche’
Standpunkte vertreten, nicht selten eine schmerzhafte.323

Solche Diskussionen entfalten sich auch um das Thema Religion. Analog zu e-
her schulischer Bildung schen viele der befragten Jugendlichen ihre Eltern auch in
religiésen Dingen weniger bewandert als sich selber. Die Eltern, denen von Auf3en-
stehenden so oft unterstellt wird, dass sie diejenigen seien, die an ,traditionellen® Le-
bensweisen festhielten, miissen ihre Einstellungen vor ihren Kindern rechtfertigen,
und dabei hdufiger die Erfahrung machen, dass die Kinder diese Einstellungen ab-
lehnen, eben weil sie ,nur® traditionell und nicht eigentlich islamisch begrindet seien.
Die Jugendlichen, so heif3t es in einer Interviewaussage, mussten gar ihren Eltern die
Jrichtigen® Traditionen nahebringen, weil diese in der Tirkei in Vergessenheit geraten
seien oder — in den Augen der Jugendlichen — nur als sinnentleerte Kultur tibetlebt
hitten.?* Die Eltern seien ,auf dem Hof groB3 geworden® und hitten das Verhalten
ihrer Eltern wiederum blind imitiert, ohne sich um eigenstindiges Aneignen religio-
ser Regeln zu bemiihen. Wie man zu beten habe und warum, wie das Kopftuch
Jrichtig” zu tragen sei und warum, wie der Qur'an zu lesen und zu verstehen sei — auch
in solchen Fragen sehen sich manche Jugendliche kompetenter als Thre Eltern bzw.
die erste Generation tiirkischer Einwanderer.3 Deren fehlende Auseinandersetzung
mit den eigenen Wurzeln und ihren geistigen Grundlagen férdere nach Meinung der
Jugendlichen zusitzlich die Isolation der ersten Generation, sie trage dazu bei, dass
auch die Gemeinden anfangs nur abgeschottet von der tbrigen Gesellschaft exis-
tierten, und sich so mit nicht viel mehr als sich selber befasst haben. Auch deshalb
betonen alle Jugendlichen, dass sie sich verpflichtet fihlten, #rabhingig von den El-
tern religiése Bildung zu erwerben. Nicht nur, weil ihrer Erfahrung nach viele Er-
wartungen der Eltern religiés nicht zu begriinden seien, sondern weil auch das, was
von den Forderungen der Eltern tatsichlich berechtigt sei, sich fiir die Jugendlichen
erst mit Leben erfille, wenn sie es eigenstindig erarbeiteten.32

Wann immer es hingegen elterliche Kritik am Verhalten der heranwachsenden
Kinder gibt, hiufig in Situationen, in denen die Eltern ihre Kinder zu nahe an ,deut-
schen‘ Lebensweisen und -stilen wihnen, berufen sich die Jugendlichen genau auf
ihre religiése Bildung und fithren eine daraus hergeleitete Rechtschaffenheit als Le-
gitimation fir ihre Handlungsweise an.

323 Vgl. den Interviewausschnitt S. 102.

324 Vgl. den Interviewausschnitt S. 138.

325 Vgl. die Seiten 179ff.

326 Vgl. die Interviewausziige auf den S. 147f. und 179.

281

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

5.1.2 Hocas

Ganz dhnlich lautet denn auch die Kritik der Jugendlichen an den Aocas?” der hiesi-
gen Gemeinden. Dazu muss man wissen, dass eine deutliche Mehrheit der hocas in
der Tiurkei theologisch ausgebildet worden ist und dass sie in der Regel Angestellte
oder Beamte des tiirkischen Staats sind oder waren. Die Geistlichen der DITIB-Ge-
meinden stehen durchweg auf tiirkischen Gehaltslisten. Sie werden fiir eine be-
stimmte, relativ kurze Zeit in hiesige Gemeinden abgeordnet, miissen nach Ende der
Laufzeit zunichst wieder in die Tirkei zuriickkehren und koénnen sich erst einige
Jahre spiter erneut fir einen Aufenthalt in Deutschland rspt. Europa bewerben.
Demgegentber rekrutieren die Milli-Giriigs-Gemeinden ihre bocas hiufig unter den
Pensioniren detr Diyanet328 Auch bei ihnen scheint es tblich, dass die Geistlichen in
kiirzeren Intervallen die Gemeinden wechseln. In beiden Fillen fithren diese Praxen
zu Schwierigkeiten, unter denen insbesondere jingere Moscheebesucher leiden: Die
Geistlichen stehen der Mehrheitsgesellschaft noch fremder gegeniiber als die Eltern-
generation, und zusitzlich ist davon auszugehen, dass sie, eben weil ihnen tirkische
Strukturen und Debatten vertrauter sind, den Gemeindealltag eher nach tirkischen
Kriterien organisieren und prigen. Fir die Jugendlichen wiederholt sich hier genau
das, was sie schon gegeniiber ihren Eltern kritisch anmerken: eine Abkoppelung von
hiesigen Verhiltnissen und ihren besonderen Erfordernissen. Besonders heftig wird
kritisiert, dass die hocas genau wie die Vorstinde der Gemeinden, die sich in aller
Regel noch immer aus Angehérigen der ersten Generation rekrutieren, iiber keinerlei
bzw. nur mangelhafte Kenntnisse der deutschen Sprache verfiigten.’? Die Jugendli-
chen warten deshalb ungeduldig darauf, dass sich der Generationswechsel in den
Entscheidungsgremien der Gemeinden vollzieht.

Viele Jugendliche machen deutlich, dass die Geistlichen im Grunde nicht fir ei-
ne Arbeit in Westeuropa qualifiziert sind. Zusitzlich sind sie, dhnlich wie die in der
Tirkei diensttuenden hocas, nach Augenschein der Jugendlichen hiufig an politische

327 Hoca, wortlich: Lehrer, bezeichnet in der Tiurkei den Vorbeter genauso wie den Schiedsrichter
beim Fuflball. ,,Im Sprachgebrauch der tiirkischen Muslime sind bocz und émam fast zu Synony-
men geworden® (Frese/Hannemann 1995: 23). In meiner Gegenwart hat keiner der Jugendli-
chen cinen Geistlichen nicht mit hocam angesprochen.

328 Den hoca der ATIB-Gemeinde habe ich zwar geschen, aber nicht kennen lernen kénnen; er
verfiigt Uber keine deutschen Sprachkenntnisse und ist dem Augenschein nach deutlich im
Rentenalter. Weder kann ich eine Aussage tiber seine Qualifikation machen, noch war zu er-
mitteln, nach welchen Kritetien die Gemeinde oder der Dachverband Geistliche auswihlt.

329 Die Analyse von internen Dokumenten aus dem tiirkischen Amt fur religiose Angelegenheiten
zeigt deutlich, dass zumindest fiir den Einflussbereich der DITIB/(Diyanet) davon auszugehen
ist, dass der Abstand der hocas zur Aufnahmegesellschaft, wie er sich aus ihrer unzulinglichen
Vortbereitung auf die Amtsfithrung in Deutschland rspt. Europa zwangsliufig ergibt, ein ge-
wollter ist. Oberstes Anliegen der Behorde ist, Muslime tirkischer Herkunft nachhaltig an die
tirkische Nation und an das Turkentum zu binden. Eine unabhingige Migranten- bzw. migra-
tionsspezifische Ausrichtung liegt ganz offensichtlich nicht im Interesse des tiirkischen Staates
(vgl. Seufert, 1999: 261-293).

282

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUSAMMENFASSUNG

Weisungen und Vorgaben gebunden.’3 Solche Vorbehalte werden naturgemil hiu-
figer von Milli-Giriis-Anhingern gegeniiber DITIB-Gemeinden geiuBert, aber auch
Jugendliche, die sich im letztgenannten Dachverband einordnen, rdumen ein, dass es
vom Amt fir religiose Angelegenheiten Vorgaben gibt, denen die Vorbeter Folge
leisten missen. Umgekehrt kann man sich vorstellen, dass auch Mil/i-Goriis-Gemein-
den keinen hoca einstellen wiirden, der ihnen politisch nicht nahe steht. Im Grunde
genommen sind also die Geistlichen sowohl in ihren MeinungsiuBerungen als auch
in ihrer Arbeit nicht wirklich frei. Generell sprechen aber Jugendliche aller beteilig-
ten Dachverbinde den hiesigen Geistlichen eine umfassendere Freiheit der Rede zu
als ihren Kollegen in der Turkei. Das gilt naturgemiB stirker fiir Jugendliche aus
Milli-Goritg-Gemeinden.

Fir die Jugendlichen manifestieren sich solche (an tiirkische Verhiltnisse ge-
bundene) Probleme, wenn die Geistlichen allzu offensichtlich das ,Innen® der Ge-
meinden vom ,Auflen‘ der nichtislamischen Umgebung trennen, wenn im gemeindli-
chen Raum an das Gute im Menschen appelliert und die Kraft des Glaubens verge-
wissert wird, ohne dass daraus sichtbare Folgen fir das Leben der einzelnen Mo-
scheebesucher und die Gemeinschaft der Muslime — in Deutschland — erwiichsen.!
Die hocas und mit ihnen die Gemeinden, so lautet ein Vorwurf, befassten sich ,zu viel
mit sich selber, anstatt mit dem ,wirklichen Leben® der Gemeindemitglieder, also
auch mit Fragen, die sich an das ,Hier-Leben® kniipfen, zuzuwenden 332

Dass so viele hocas wenigstens in der Vergangenheit nicht ohne korperliche
Zwangsmittel gegentiber Kindern und/oder Jugendlichen ausgekommen sind, witd
von den Jugendlichen als Teil der tiirkeiorientierten Amtsaustibung erkannt. Wenn
sie den Eltern durchaus noch kérperliche Ziichtigung3® als erzieherisches Mittel zu-
gestehen, riumen sie den bocas dieses Recht nicht ein. Im Zusammenhang mit Reli-
gion wird jede Form von Zwang abgelehnt; dass so viele gleichaltrige tiirkische Ein-
wanderer von den Gemeinden nicht erreicht werden, wird dieser Praxis zugeschrie-
ben. Schlagende Lehrer, so der Vorwurf, verfilschten das Bild des Islam®4, und es
dauere Jahre, bis sich eine Gemeinde, der dieser Ruf vorauseile, von den Folgen er-
holt haben wiirde.

Trotz allem gibt es auch Geistliche, die den Anforderungen der Jugendlichen
entsprechen. Sie zeichneten sich eben dadurch aus, dass sie den Fragen der Jugendli-
chen nicht auswichen, sondern Antworten giben, die unmittelbare Lebenshilfe be-
deuteten, so fiir den Umgang mit Sexualitit und das Zusammenleben von Ehepaa-
ren und Familien, iber den Umgang mit Angehérigen der Mehrheitsgesellschaft,

330 Dass Geistliche in der Tirkei nicht frei reden diirfen, behaupten alle Befragten unisono (vgl. S.
130f.; 159).

331 Der Umgang mit dem Zinsverbot ist dafiir ein Beispiel (vgl. S. 155f.).

332 Siehe S. 237f.

333 Siehe S. 94f.

334 Siehe S. 103f.

283

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

aber auch bei psychischen Problemen einzelner.? Solchen, mit den Worten der Ju-
gendlichen, eher coolen hocas gelingt es nicht selten, Jugendliche, die sich deutlich von
einem — aus islamischer Sicht — ,gottesfiirchtigen® Lebenswandel entfernt haben,
zuriickzuholen und fur die Gemeinden zu interessieren.33 Aber dann ist wiederum
entscheidend, ob diese bocas die Jugendlichen in eine sich isolierende Gemeinde zu-
rick holen, oder aber Méglichkeiten aufzeigen, wie sie hier, in einer mehrheitlich
nichtislamischen Umgebung leben kénnen, ohne dieser Umgebung stindiges Arger-
nis und Provokation zu sein. Das gelingt tatsdchlich bislang eher selten, und wohl
auch deshalb warten die Befragten sehnsiichtig auf eine neue Generation von Geist-
lichen, die den Islam ,auf Deutsch gelernt haben®, die hier aufgewachsen und ausge-
bildet worden sind. Unklar bleibt dabei allerdings, ob und wie sich dartber die An-
forderungen an eine theologische Qualifikation dndern (werden). In einigen Ge-
meinden gibt es bereits heute junge Leute, Angehorige der zweiten oder dritten Ge-
neration, die unter den Jugendlichen als bocas gelten, u.U. mit eingeschrinktem Wir-
kungskreis fiir jugendliche Gemeindemitglieder. In den Interviews wurden drei Jin-
gere genannt, zwei aus Milli-Goriig- und einer aus einer DITIB-Gemeinde, deren
Kenntnisse allseits Anerkennung finden. Interessanterweise haben die Genannten
keinerlei Ausbildung in der Tirkei (etwa auf einer Imam-Hatip-Schule) erhalten,
sondern sich teils in privatem, teils in gemeindlichem Rahmen tberdurchschnittlich
qualifiziert. Einer von ihnen, Student der Elektrotechnik, fiir die Jugendarbeit einer
DITIB-Gemeinde verantwortlich und Interviewteilnehmer, sagt von sich, er habe
sein ,halbes Leben in den Gemeinden zugebracht® und sei dadurch ausreichend qua-
lifiziert.33” Ob aber die Gemeinden zukinftig Strukturen entwickeln werden, die ge-
eignet sind, auf solche Weise qualifizierte Angehorige jiingerer Generationen professi-

335 Zugleich wird allerdings kritisiert, dass so wenige Glaubige sich mit ihren Problemen direkt an
Allab, d.h. an den Qur'an wendeten. Das sei zwar nicht immer der einfachere Weg, weil sich der
Inhalt des Qur'an gerade Laien haufig nicht unmittelbar erschlieB3e, sei aber doch notwendig, um
sich zusitzlich zur Meinung des hocas ein eigenes Bild machen zu konnen (vgl. S. 160f.). Manche
Jugendliche gingen sogar so weit, Geistlichen das Recht auf Leitung einzelner Muslime in kon-
kreten Lebenslagen (etwa Konflikte mit isl. Recht) abzusprechen (vgl. S. 196f.).

336 Vgl. S. 215f.

337 Vgl. S. 261f. — Noch bevor sich der Islam in Deutschland unter dem wachsenden Einfluss der
erst vergleichsweise spit entstandenen Dachverbinde zu institutionalisieren begann, war es
unter den ersten ,Gastarbeitern® tblich, dass sich interessierte Muslime unter der Fihrung des-
jenigen unter ihnen, der die umfassendsten Kenntnisse tiber den Islam hatte, in privatem Rah-
men zum (Freitags-)Gebet zusammen fanden. Der Imam als Vorbeter ist hier deutlich einer aus
dem Kreis der Gldubigen. Zur Ausiibung dieses Amtes ,,miissen folgende Bedingungen erfiillt
sein: 1.) Er muss Muslim sein; 2.) es soll sich um einen Mann handeln, wobei aber auch Frauen
dieses Amt ausiiben diirfen, was aber vermieden werden soll; 3.) er muss im Vollbesitz seiner
geistigen Krifte sein; 4.) er muss erwachsen sein; 5.) er darf nicht behindert sein; 6.) er muss fiir
das auswendige Rezitieren des Koran im Gebet mindestens tber ausreichende Kenntnisse ver-
figen® (Mertek, 1997: 121). Die Aussage des Befragten hinsichtlich ,jugendlicher Aocas* kntpft
u.U. an diese Praxis an. Ob sie eine Verbindung zur Tradition des schiitischen mu/ld, des ,einfa-
chen® Theologen darstellt, der die untere Ebene des schiitischen ,Klerus® reprisentiert (vgl. En-
de, 1996: 80), muss hier offen bleiben.

284

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUSAMMENFASSUNG

onell einzubinden, bleibt angesichts der noch vorherrschenden Gemeindestrukturen
und der Dominanz der Dachverbidnde unsicher. Fir den Moment gilt, dass a//e neu-
en Bewegungen, die sich in den Gemeinden und ihrer Peripherie etablieren und ins-
besondere unter den jlingeren Muslimen ausbreiten, Ladenbewegungen sind; sie erfah-
ren kaum eine #heologische Begleitung. Angesichts der weitreichenden Verdnderungen,
die sich in Bezug auf die Interpretation des Qwur'an, des Islamischen Rechts und sei-
ner Quellen, auf Tradition und nicht zuletzt auf Lebensfithrung zu zeigen beginnen,
scheint es zukunftig unabdingbar, an deutschen Universititen Lehrstihle fir islami-

sche Theologie einzurichten.

5.1.3 Qur'an-Unterricht

Hinsichtlich der Einstellungen zum Qur'an-Unterricht zeigen sich deutliche Unter-
schiede bei jeweils jungeren und ilteren Befragten. Wihrend die Jiingeren offenbar
noch deutlich unter dem Eindruck der Mithen3 stehen, die thnen dieser Unterricht
— neben dem Besuch der Regelschulen®® — bereitete, und daher keine zusitzlichen
Forderungen an dessen Inhalte stellen, sind dltere Befragte hiufiger unzufrieden,
weil in ihm ,nur® auswendig gelernt und den Unterrichteten weder Informationen
tber die Bedeuntung des Gelernten® noch islamische Geschichte vermittelt wiirde.
AuBerdem rdumen viele der ilteren Befragten auf Nachfrage ein, dass sich ein sol-
cher Unterricht insbesondere auch mit den Lebensumstinden der Migration zu be-
fassen habe. Die Jiingeren, und von den Alteren vor allem diejenigen, die sich in den
Gemeinden weniger engagiert zeigen, sind mit dem Unterricht im Grunde zufrieden,
wenn sie auch deutliche Hinweise geben, dass Zwang der Eltern oder Geistlichen
sich im Hinblick auf die Ziele solcher Unterrichte nur negativ auswirken kénnten.34

338 Siche die Seiten 154 und 260f.

339 In einigen Interviews wurde auch nach (zukiinftig einzufithrenden) schulischen Religionsunter-
richt gefragt. Der Tenor der Aussagen dazu war, dass dessen flichendeckende Erteilung grund-
sitzlich begriit werden wiirde. Jedoch kénne ein solcher Unterricht nicht an die Stelle des ge-
meindlichen Qur'an-Unterrichts treten. Im eigentlichen Sinne religiose Unterweisung gehort
nach Auffassung einer Mehrheit der Befragten in die Moscheegemeinden. Fiir den Schulunter-
richt forderten die Jugendlichen, dass der Islam gleichberechtigt #eben anderen Religionen in ei-
nem fir alle Schiiletinnen und Schiiler verbindlichen Unterricht behandelt werden misste. Nur
so kénne eine zusitzliche Segregation von Schiilerinnen und Schiilern nach ethnischen Katego-
rien verhindert werden, die einhellig abgelehnt wurde. Allerdings gab es angesichts eigener Er-
fahrungen grofie Zweifel, ob (deutsche) Lehrerinnen und Lehrer befihigt seien, den Islam ob-
jektiv darzustellen. Deshalb forderten die Jugendlichen, dass zumindest in die Konzeption ent-
sprechender Unterrichtsinhalte (tiirkische) Muslime verantwortlich eingebunden sein sollten.

340 Vegl. S. 260.

341 Vgl. S. 89ff. — Hinsichtlich der Intensitit disziplinierender Einwirkungen der Qu’ran-Lehrer-
Innen) gibt es unterschiedliche Aussagen. In modernen westlichen Berichten wird hiufig eine
Strenge vorausgesetzt, die korperliche Gewalt genauso kennt wie ein ,,monotones Pauksystem,
das heutiger westlicher Lernpsychologie grundlegend widerspricht™ (Antes, 1991: 71). Anders
liest sich die Schilderung marokkanischer Verhaltnisse bei Mernissi (1992: 112-116): Hier ist die
Rede von zartfiiblender Veralbernng und liebevollem Spott“, die solche Kinder treffen, die mit

285

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Dass nur wenig mehr als 30 % aller Kinder aus tirkisch-islamischen Familien3# zum
Qur’'an-Unterricht gingen, sei eine Folge des Drucks, den Eltern und nicht zuletzt
auch hocas ausiibten. Dieser Druck ist in den Augen der Jugendlichen auch dafiir
verantwortlich, dass so viele Teilnehmer in den Qur'an-Kursen entweder von vorn-
herein nur halbherzig bei der Sache sind, oder nach Ende der ,Pflichtibung® den
Gemeinden schnell wieder den Riicken kehren.

Eher als der Inhalt des Qurlan-Unterrichts, dessen Vermittlung von allen Be-
fragten als absolut notwendig und unverzichtbar angesehen wird, steht also die Form
zur Disposition. Die aber ist abhingig von den unterschiedlichen Klimata in den
Gemeinden, und wird maBlgeblich von Vorstinden und hocas, aber wohl auch von
den tbergeordneten Dachverbinden bestimmt. Wenn also die Wahl der Gemeinde,
in der Qur'an-Unterricht besucht werden soll, nicht schon durch die Mitgliedschaft
der Eltern bzw. Viter von vornherein entschieden ist, ist fir die Jugendlichen zu-
sitzlich ausschlaggebend, was tiber die jeweils angewandten Methoden und den Ruf
des Geistlichen bekannt ist.3* Wenn es heil3t, dass sich die Unterrichtsmethoden
aller Gemeinden in den letzten Jahren deutlich zum Besseren gewandelt haben,
dirften solche Wahlméglichkeiten der Kinder und Jugendlichen darauf einen gewis-
sen Einfluss ausgetibt haben.

Die Fihigkeit zur Rezitation ist eine wichtige Voraussetzung des Muslimseins:
Ohne Grundkenntnisse des Qur'an’*s konnen die Pflichtgebete nicht verrichtet wer-
den. Die Teilnahme am Qur'an-Untetricht dient also zuerst dem Erwetb von ritueller
Kompetenz. Die von den ilteren Jugendlichen hiufiger geduBerte Kritik am man-
gelnden Verstindnis der Qur'an-Schiller(innen) ist dieser grundlegenden Forderung
nachgeordnet; sie ist auch cher eingebettet in eine umfassendere Kritik des Bildungs-

geringerem Erfolg lernen. Kinder, die bei Schreibiibungen oder der Lektire einschliefen wiir-
den liebevoll hingelegt. Heute sei der Qur'an-Unterricht vor allem eine Bildungsmdglichkeit fiir
Kinder aus drmeren Schichten, denen das Geld fiir teure Kindergirten und Privatschulen fehle.
Die besondere Form des Lernens in den Qur'an-Schulen férdere auch besondere Fihigkeiten,
namentlich genaues und vollstindiges Memorieren. Mernissi verdeutlicht auch, dass die Fahig-
keit zur Rezitation ein zentrales und grundlegendes Gebot ist, insofern es den Befehl der ersten
Offenbarung an Muhammad aufnimmt, in der es heif3t: Lies! (vgl. ebd. 109).

342 Diese Zahl wurde als Selbsteinschitzung von Befragten genannt (vgl. S. 261); sie bezicht sich
nicht auf eine reale quantitativ messbare Gréfie. Ebenso wenig wie die Aussage, in Deutschland
lebten zur Zeit vier Millionen Muslime (vgl. S. 239). Die Jugendlichen sind, und das zeigt wie
wenig realistisch das Selbstbild als Gruppe ist, hdufig versucht, ihre Bedeutung durch die Nen-
nung abwegig grofler Zahlen zu erhdhen; gleichzeitig beklagen sie ebenso hiufig, wie wenige
der Muslime tiirkischer Herkunft von den Gemeinden erreicht wiirden. Die zwischen All-
machts- und Ohnmachtsfantasien schwankende Selbsteinschitzung deutet sicher nicht auf ein
ausgeprigtes und gefestigtes Selbstbewusstsein.

343 Ein Jugendlicher beklagte, dass in den Kursen nicht auch der Islam als ,Lebensphilosophie’ (vgl.
S. 260) gelehrt wiirde, und sah darin eine Ursache der mangelnden Bindungskraft der Gemein-
den fiir Jugendliche.

344 Siehe S. 103ff.

345 Mertek (1997: 141) tbersetzt den Begriff Qur'an mit ,,das oft Gelesene® und ,,die Rezitation®.

286

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUSAMMENFASSUNG

stands der (jugendlichen) Muslime.3# So heif3t es hiufig, dass der Erwerb islamischer
Bildung mit dem Qur'an-Unterricht nicht abgeschlossen sein darf. Allerdings gibt es,
von den Sommerinternaten der Mi/li-Giriig-Gemeinden abgesehen, kein organisiertes
Angebot fiir vertiefende Bildung. Etliche Jugendliche lesen deshalb eher im privaten
Bereich einschlidgige Literaturen, die in den gemeindeeigenen Buchliden angeboten
werden. In den Freundeskreisen werden Biicher weiterempfohlen und sicherlich
auch diskutiert. Die Bildungsangebote, die von den Jugendabteilungen der Gemein-
den vorgehalten werden, sind samt und sonders eher auf praktischen Nutzen ausge-
richtet: Neben den Computerschulen der groBeren Gemeinden gibt es Sprach- und
Handarbeitskurse, sportliche Angebote aber auch lose strukturierte Debattierzirkel,
die sich mit Alltagsproblemen befassen.

Interessant ist wiederum, dass die meisten Jugendlichen (und zwar aus allen
Dachverbinden) behaupten, in der Turkei seien Qur'an-Kurse entweder vollig ver-
boten, oder die entsprechenden Schulen wiirden — zu Unrecht — benachteiligt. Sol-
che Einstellungen sind zu weiten Teilen iber die Dachverbinde vermittelt, da die
meisten Jugendlichen kaum iber eigene Einblicke in die tatsichliche Lage in der
Tirkei verfigen — und sie sind so verbreitet wie fa/sch!® Sie markieren deshalb einen
Bedeutungsverlust der Tirkei-Bindung, der um so erstaunlicher ist, da kaum einer
der Dachverbinde darauf verzichtet, nationale Symbole zur Mobilisierung zu in-
strumentalisieren; die Kritik an der angeblichen wie tatsichlichen Benachteiligung
religiéser Krifte in der Tiurkei schafft aber Ressentiments unter den Jugendlichen,
die eine Identifikation mit dem ,Vaterland® auf Dauer untergraben, obwohl genau
das sicher nicht im Interesse der Dachverbinde liegt und liegen kann 34

5.2. ,Binnenintegration® als Integrationsmodus der Gemeinden
Alle Jugendlichen haben eine von der Mehrheitsgesellschaft deutlich abweichende

Integrationsvorstellung; allein der Begriff Integration ist vielfach negativ besetzt.
Wann immer er in den Interviews abgefragt wurde, entgegneten die Gesprichspart-

346 So beklagte ein Jugendlicher mir gegeniiber am Rande eines Interviews, dass seiner Einschit-
zung nach 80 Prozent aller, besonders aber der ilteren Gemeindeglieder tiber weniger Kennt-
nisse des Islam verfigten als ich als Aulenstehender.

347 Vgl. insbesondere die Seiten 136f. und 141. — Dagegen zeigt Seufert (1997: 196f.) mit Bezug auf
die Aussagen ecines tiirkischen Patlamentsabgeordneten, dass ,,die Zahl der Koran-Kurse von
1980 bis 1990 um 52 % gestiegen (ist), und jedes Jahr circa 300 neue Koran-Kurs-Gebiude er-
richtet (werden)®. Allerdings ist die Entwicklung, die Seufert fiir die Verlingerung der Schul-
pflicht ankiindigt, inzwischen eingetreten: Sie wurde gegen den Willen ,religitser Kreise® (Seu-
fert) von fiinf auf acht Jahre verlingert (vgl. ebd. 196). Weiter zeigt Seufert, dass 1994 in der
Turkei mehr Moscheen als Schulen zur Verfiigung stehen, und dass trotz groier Raumnot in
den vorhandenen Schulen immer noch mehr (staatliche) Gelder in den Bau von Moscheen in-
vestiert wiirden (vgl. ebd. 197). Allerdings wurde in der jiingsten Vergangenheit die Schulpflicht
in der Tirkei auf acht Jahre ausgedehnt, wodurch sich insbesondere die Qur'an-Kurse benach-
teiligt sehen.

348 Vgl. S. 129f.

287

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

ner, dass zunichst seine eigentliche Bedeutung diskutiert werden miisse. Dahinter
verbirgt sich die deutliche Abwehr von vollstindiger Assimilation, die die Befragten
als Motivation und eigentliches Ziel des gesellschaftlichen Integrationsdrucks verste-
hen. Integration hat nach Einschitzung der Jugendlichen zunichst zzmer mit Selbst-
hilfe zu tun: Einwanderer, vor allem solche, die gegenwirtig neu nach Deutschland
kommen, sollen in den Gemeinden aufgefangen werden und Unterstiitzung fir erste
Schritte und dariiber hinaus ein Zurechtfinden in der Aufnahmegesellschaft finden.
Die Gemeinden sind insofern Konstruktion sozialer Netzwerke von und fiir Migran-
ten, die unterstiitzt durch Zusammenhalt in Familien und Freundeskreisen, community
aber auch Gesellschaft auf ein Zusammenleben votrbereiten. Die von Elwert entwi-
ckelte These der ,Binnenintegration erweist sich einmal mehr als zutreffend und —
wie im Folgenden deutlich werden wird — auch stichhaltig: Gerade weil sie die Inte-
ressen der Betroffenen bertcksichtigt, ist sie in der Lage, die Vorginge in den Ge-
meinden abzubilden.

5.2.1 Ein neues Verstandnis von islamischer Gemeinde

Eine Aufgabe der Gemeinden besteht deshalb in der Stiftung von sozialer Kohision;
die Gemeinden sollen, so die Jugendlichen, zu sozialen Zentren®" werden, die sich
fir die Einwanderer einsetzen und auch gesellschaftspolitisch aktiv werden.’s! So
verstanden sind die Gemeinden Interessenvertretungen; sie sollen nach innen wie
nach auBlen definieren, welche Stellung sie und die in ihnen organisierten Muslime in
der Gesellschaft einnehmen wollen. Diese Aufgabenfelder reichen deutlich in den
Bereich von Politik hinein und sind genau deshalb auch nicht unumstritten unter
den Jugendlichen. Denn Politik ist das, womit die meisten Jugendlichen — vorder-
griindig — nichts zu tun haben wollen.’2 So gibt es Jugendliche, die eine stellvertre-
tende Interessenwahrnehmung durch die Gemeinden resolut ablehnen und statt des-
sen jeden Muslim, jeden tiirkischen Einwanderer und dariiber hinaus alle Auslinder
individuell verantwortlich fiir die Formulierung und die Artikulation ihrer Interessen

349 S.S.26und 87.

350 Vgl. insbesondere S. 225ff.

351 Wann immer pauschal nach ,Stellvertretung® und ,Interessenvertretung® gefragt wurde, duBBerten
sich die Jugendlichen wegen der politischen Konnotation des Begriffs ausweichend oder klarer
ablehnend. Wenn aber zur Illustration der Frage auf konkrete Fille (etwa auf die Berufsverbote
gegen kopftuchtragende® Lehrerinnen) hingewiesen wurde, verschob sich das Bild, und die Ju-
gendlichen sagten, dass die Gemeinden in solchen Fillen ausdriicklich aufgerufen seien, sich zu
duBern (vgl. S. 235-243).

352 Das gilt vor allem fiir Parteipolitik. Vor allem Jugendliche aus DITIB-Gemeinden duBern sich
ablehnend tber direkte Verbindungen von Gemeinden zu (tiirkischen) Parteien; bei ihnen heif3t
es, die Gemeinden kénnten ,vielleicht Vorschlidge® machen, sollten sich aber nicht in Tagespoli-
tik einmischen (vgl. 236). An anderer Stelle wird jedoch festgestellt, dass Kirchen wie islamische
Organisationen in bestimmten Fragen, z.B. zur Reform des Staatsangehoérigkeitsrechts, Stel-
lungnahmen abgeben (diirfen) sollten (vgl. S. 240f.).

288

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUSAMMENFASSUNG

sechen.3® Nur wenige Befragte sehen die Gemeinden mit den bisherigen Aufgaben
schon derart gefordert, dass ihrer Einschitzung nach fiir weitere Aufgaben keine
Kapazititen frei wiren. Der groBere Teil der Befragten ist sich jedoch einig, dass es
zu den gemeindlichen Aufgaben gehért, die Interessen der Muslime in Deutschland
in oder gegeniiber der Gesellschaft zu vertreten.3s

Fir einige Jugendliche stellt die Gemeinde Gegenwelt, Zuflucht und Schutz-
raum dar. Sie beschreiben es z.B. als komisches Gefiihl, wenn sie etwa vom Frei-
tagsgebet kommen, und ,drauflen’, in der Umgebung der Moschee, feststellen, dass
keine Frau ein Kopftuch trigt. Diesen Jugendlichen bietet der Gemeindebesuch of-
fenbar eine Moglichkeit des Eintauchens in einen geschiitzten Raum, der eine be-
stimmte Atmosphire vorhilt, die in keinem anderen Lebensbereich unmittelbar zu
erleben ist. Vergleichbar hochstens mit dem privaten Raum der eigenen Familie,
dem Zuhause der Wohnung, unterscheidet sich die Gemeinde davon jedoch durch
das intensive Gemeinschaftsetlebnis, das familiare Isolation und Minderheitserfah-
rungen’s durch eine Reproduktion ‘tirkischer’ Lebenswelt aufzulésen scheint. Das
gilt um so stirker fiir Jugendliche, die ihr Verhiltnis zur Mehrheitsgesellschaft gene-
rell als angespannt empfinden und w.U. jeden ,kulturellen® faux pas nichtmuslimischer
Mitmenschen fast als feindseligen Ubergriff wahrnehmen.’* Gerade akustische
Wahrnehmungen spielen dabei offenkundig eine herausragende Rolle. Viele Jugend-
lichen beschreiben intensive Gefiihle, die durch das Horen des ezan und das gemein-
schaftliche Gebet ausgelést werden und eine Art kollektive Heimat bedeuten 37

Fir das Gros der Jugendlichen erschopfen sich darin aber lingst nicht die Er-
wartungen und daraus abzuleitende Aufgaben der Gemeinden. Fiir sie miissen die
Gemeinden auch moglichst umfangreiche Angebote zur Freizeitgestaltung bereit-
halten, mittels derer einerseits Jugendliche ,von der Strale geholt” werden sollenss,

353 Vgl ua. S. 229.

354 So heiit es hiufiger, die Gemeinden miissten sich 6ffnen und den Islam nach auffen als nicht
radikal und nicht fundamentalistisch darstellen (vgl. 233).

355 Vgl. S. 122: Hier wird die Gemeinde als ,Standbein® gerade fiir solche Muslime, die #icht in der
Lage sind, sich zu integtieren, beschrieben.

356 Das solche Gefiihle durchaus nicht selten sind, steht zu vermuten; offensichtlich fillt es den
Jugendlichen aber schwer, die auch zu artikulieren. Nur selten wurde deshalb so freimiitig wie
in dem Interview mit Jugendlichen der Yunus-Emre-Moschee tber Begegnungen gesprochen,
in denen Nichtmuslime sich tatsichlich voreingenommen, verichtlich und aggressiv gegentiber
den Interviewpartnern zeigten, bzw. die von den Jugendlichen (nur) so interpretiert wurden. Je
stabiler das Selbstwertgefiihl und je gefestigter die Identitit der Jugendlichen ist, desto eher sind
sie in der Lage, erlittene Diskriminierungen im Ton angemessen anzusprechen (oder zu bekla-
gen).

357 Vgl. S. 152f.

358 Dabei geht es um mehr als ,sinnvolle® Freizeitgestaltung. Viele Jugendliche sehen durchaus die
Gefahr, dass ihre Altersgenossen entwurzelt sind und deshalb kriminell werden (kénnten). Die
Probleme, die von der Mehrheitsgesellschaft hidufig im Zusammenhang mit jugendlichen Trir-
ken der zweiten und dritten Generation ausgemacht werden — aggressive Jugendgangs, Drogen-
und Kleinkriminalitit — sind auch den befragten Jugendlichen allzu bewusst (vgl. S. 115f.). Die
Gemeinde soll auch deshalb ein Ort sein, von dem aus demonstriert werden kann, dass solche

289

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

die andererseits aber auch #slamische Freizeitgestaltung® sein und damit einen Ort
kreieren sollen, der den Interessen aller Altersgruppen, Familien und (Ehe-)Paaren
entgegen kommt, und gerade darin ,traditionelle® Aufgaben einer Moscheegemeinde
erweitert. Die Jugendlichen hegen Anforderungen an die Leistungsfihigkeit ihrer
Gemeinden, die sich sehr weit von den Gemeinden in der Tlrkei30 entfernt haben.
Sie sehen aber auch, dass die Lebens- und Produktionsbedingungen in Deutschland
sich von den tiirkischen deutlich unterscheiden, und dass sich die Erwartungen an
eine Moscheegemeinde deshalb hier erweitert haben.’! Im Entstehen begriffen sind
so in der Wahrnehmung der Befragten Moscheegemeinden, die einer idealisierten
,Urform®s einer Gemeinde nahe kommen. Dabei orientieren die Jugendlichen sich
dachverbandsiibergreifend an denselben Darstellungen, die im Internet kursieren
und die architektonische Anlage islamischer (orientalischer) Stidte aufnehmen, in de-
ren geografischem und sozialem Mittelpunkt eine Moschee das eigentliche Zentrum
dieser Stidte bildet(e). Dort kann man einkaufen, zum Frisér gehen, Restaurants und
Techiduser besuchen, es gibt Méglichkeiten durchreisende Giste aufzunehmen und
zu verkostigen, Qur'an-Schulen, medresen, und Treffpunkte fir Frauens® In ihrer
Aktualisierung als Migrantenmoschee bieten sie sogar Riume, die Minner und Frauen
aufsuchen kénnen, wenn sie gemeinsam etwas unternehmen wollen, wenn sie, wie es
ein Jugendlicher formuliert, sich auf islamische Art zusammen vergniigen wollen.36+ Spi-
testens hier verldsst die Idealvorstellung die historischen Vorbilder: Von Minnern
und Frauen gemeinsam zu nutzende Bereiche sind in klassischen® Moscheen
schlechterdings nicht vorstellbar.35 All diese Forderungen erfiillen hiesige Moscheen
aus der Sicht der Jugendlichen zunehmend besser als tiitkische. Die erfahren deshalb

Erscheinungen nicht nur kein vollstindiges Bild der Einwanderer tiirkischer Herkunft zeigen,
sondern auch durch Angebote der Gemeinden, die als praventive Sogialarbeit verstanden werden
wollen, tiberwunden werden koénnen (vgl. S. 253f.). Diese Angebote sind i.d.R. niedrigschwellig
gedacht: Dass die Jugendlichen in den Gemeinden selbstverstidndlich nicht beten miissten, wird
allenthalben betont.

359 Das Bediirfnis der Jugendlichen ist offenbar, mit der idealisierten Moschee einen (6ffentlichen)
Raum zu schaffen, an dem ein neuer — nach ihrem Verstindnis: der eigentliche — islamischer Le-
bensstil (u.U. unabhingig von der eigenen Familie) entworfen und gelebt werden kann.

360 Dort, so lautet ein oft erhobener Vorwurf, seien die Gemeinden nur (noch) zum Beten da. Sie
hitten sich im Laufe von Jahren und Jahrhunderten u.a. durch ,duBlere’ politische Einwirkungen
weit von den klassischen und traditionellen Aufgaben einer Moscheegemeinde entfernt (vgl. S.
156£f.; 225ff.).

361 So heifit es (vgl. S. 157f), dass die Menschen in der Tirkei gar keine Freizeit im hiesigen Sinne
— vor allem: im hier iiblichem Umfang — haben, und dass aulerdem dort auch andere 6ffentli-
che Riume zur Verfiigung stinden, an denen Muslime sich unbeschwert treffen konnten.

362 Vgl. S. 158f.

363 Vgl. S. 225ff.

364 Vgl. S. 226.

365 Vgl. ebd.: Auch der in diesem Zusammenhang genannte Wunsch, in den Gemeinden einen
Rahmen zum Heiraten und Hochzeit feiern zu schaffen, sprengt deutlich den ,traditionellen®
Rahmen einer (tiirkischen) Moschee. Dass diese Forderung hier erthoben wird, hingt vielleicht
damit zusammen, dass es in Bremen nicht, wie in vielen vergleichbaren GroB3stidten, die von
tirkischen Einwanderern betriebenen Hochzeitssalons gibt.

290

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUSAMMENFASSUNG

eine scharfe Kritik, die wiederum voraussetzt, dass staatliche/politische Krifte in der
Trkei, die ,da zur Zeit das Sagen haben’, der Religion kritisch bis ablehnend gegentiber
stehen, und die Muslime sowie ihre Institutionen beschrinken und behindern, wo es
nur eben geht. Die tlirkischen Moscheen sind nach Meinung der Jugendlichen viel-
fach Orte, die tatsichlich ##r zu den Gebetszeiten aufgesucht werden und potentiel-
len Besuchern ansonsten verschlossen bleiben. Im Vergleich dazu machen etliche
Jugendliche fiir die in Deutschland entstandenen einen ,Umbruch® aus, den sie vor
allem von ihrer Generation angestolen schen, ausgelost durch einen neuen, bil-
dungsgestitzten Zugang zum Islam und der Tatsache, dass die Jugendlichen im Ge-
gensatz zur ersten Generation hier sozialisiert sind und dadurch sowohl Zugang zur
Mehrheitsgesellschaft als auch ein intuitives Verstindnis fiir deren innere Verfasst-
heit entwickelt haben.

Die vereinstechtliche Verfassung der Gemeinden, die so entscheidend Einfluss
auf ihre Institutionalisierung und Verrechtlichung hatte und ausschlaggebend fur
dynamische strukturelle Entwicklungen war, hat fiir die meisten Jugendlichen dage-
gen eine cher untergeordnete Bedeutung. Dies ist ein Beleg dafir, dass ihre Genera-
tion tatsdchlich noch nicht so weit in die Hierarchien der Gemeinden vorgedrungen
ist, dass sie dort tiber Mitspracherechte und Entscheidungsbefugnisse verfligten. Die
Mitgliedschaft im vereinsrechtlichen Sinn bleibt vorerst den Vitern vorbehalten 36
Dass die Gemeinden — nicht nur finanziell — von ihrer Mitgliedschaft abhingig sind,
wird nur von sehr wenigen Befragten gesechen. Die anderen schen sich entweder
personlich (noch) nicht in der Pflicht, zum wirtschaftlichen Auskommen der Ge-
meinden beizutragen (weil sie als Schiiler oder Studenten tiber ein geringfiigiges Ein-
kommen verfligen) oder aber sie sagen, dass sich die Gemeinden eigenverantwort-
lich durch Spenden der Besucher und durch kommerzielle Offerten, z.B. in den an-
geschlossenen Teestuben und Restaurants, den Buch- und Lebensmittelliden sowie
kostenpflichtigen Kursen, um die Haushaltsdeckung bemiihen miissten. Einige we-
nige Jugendliche sehen jedoch sehr wohl, dass sich mit dem sozialen Aufstieg zu-
mindest eines Teils der tiirkischen Migranten auch eine Phase nie gekannter Prospe-
ritdt der Gemeinden und damit auch eine Verinderung ihrer Bedeutung im 6ffentli-
chen Leben abzuzeichnen beginnt

366 Dass einige der Jugendabteilungen selber eigene Mitglieder, eigene Vorstinde und auch dariiber
eingeworbene Haushaltsmittel haben, sehen die Jugendlichen nicht mit den Strukturen der Ge-
meinden verbunden. Bezogen auf die Gemeinde ist ihnen zwar ,Gemeinschaftserlebnis® und
,Zusammengehorigkeitsgefithl® wichtig, aber nicht selten wurde in entsprechenden Interview-
situationen geduflert, dass man Muslim fiir sich selber, nicht aber fiir eine Gemeinde (als Ver-
ein) oder einen Dachverband sei.

291

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

5.2.2 Religionsautonome Integration bei voller sozialer,
rechtlicher und politischer Integration in die Zuwanderungsgesellschaft

Einen deutlichen Beleg fiir bereits erfolgte Individualisierung stellt der Wunsch dar,
als Muslime integriert zu sein. Manche Jugendliche tun sich schwer mit der Entde-
ckung, dass sie beginnen, sich deutsch zu fiihlen;*” andere sehen darin einen selbst-
verstindlichen Prozess, der nicht ausbleiben kann, wenn ,turkische® und ,deutsche’
Lebensrealititen unmittelbar miteinander verglichen werden, und die ,deutschen’
dabei in vielem als vertrauter, richtiger und in einzelnen Fillen auch islamischer er-
scheinen.’® Um so auffilliger, dass die deutsche Gesellschaft dabei nicht unkritisch
gesehen wird! Viele Bereiche 6ffentlichen wie privaten Lebens und etliche Manifes-
tierungen des Zeitgeists werden von einer zwar wertkonservativen, jedoch gese/-
schaftsimmanenten Warte her beurteilt. Wenn sich daraus Handlungsoptionen hetleiten,
haben diese stets die Verbesserung der eigenen Lebensumstinde, oft aber auch das
allgemeine Wohl der Gesellschaft zum Ziel3® Die Jugendlichen fiihlen sich so nicht
nur fir sich und ihre eigene (ethnisch-religiése) Gruppe verantwortlich, sondern
genauso gut fir die Entwicklung der Zuwanderungsgesellschaft, eben weil sie min-
destens ihre Stadt, hiufig aber auch Deutschland als Heimat empfinden. Wenn sie
leiche Rechte (fallweise: fur ihre Religionsgemeinschaft) einfordern, beziehen sie sich
auf Demokratie und Verfassung als allgemein giltige, fiir alle verbindliche Werte
und treten dabei mit der nichtislamischen Umwelt in eine politisch-kulturelle Inter-
aktion. Thre Ausgangsposition und ihre Forderungen sind aus ihrer Sicht um so
schlissiger, als dass sie sich eben nicht (mehr) als Einwanderer, sondern als Birger
empfinden, die sich der bestehenden Rechtsordnung verbunden fiihlen und Ange-
hérige der Mehrheitsgesellschaft an der Umsetzung ihrer eigenen Werte messen.’”
Auslinderfeindlichkeit und antiislamische Feindbilder, unter der die befragten Ju-
gendlichen sicherlich zu leiden haben, werden z.B. deutlich nicht als schichtspezifi-
sche Probleme verstanden, sondern als ein Problem der ganzen Gesellschaft begrif-
fen3”t Ebenso machen die Jugendlichen den Bedeutungsverlust familidrer Werte,
den sie stets beklagen und als Kehrseite eines Bedeutungsverlusts von Religion auf-

367 Vgl. S. 239.

368 Das Grundgesetz etwa erfihrt von vielen Jugendlichen eine derart hohe Wertschitzung, dass
sie an seinen Standards, gerade wenn es um die Rechte von Einzelnen gegeniiber dem Staat
geht, auch die Tiirkei messen wollen. Ebenso wird die Einhaltung der ,Menschenrechte’ fiir die
Tirkei eingeklagt. Beides allerdings hiufig in Zusammenhang mit ,Freiheit der Religionsaus-
tbung’, die ein Recht auf islamische® Bekleidung ebenso einschlieBen miisse wie das Recht zur
Interpretation von Geschichte (s. S. 118ff.). Grundsitzlich priferieren sie auch die ,deutsche
Losung® des Verhiltnisses von Religion, Politik und Staat, die den Religionsgemeinschaften viel-
faltige Mitspracherechte einrdumt (vgl. S. 240fF.).

369 Vgl. S. 275f.

370 Vgl S. 161f.

371 So z.B. auf S. 162: Hier wird einem ,birgerlich situierten® Publikum vorgeworfen, dass es die
demokratischen Anspriche, die es gegeniiber Auslindern erhebt, seinerseits nicht einzul6sen
bereit ist.

292

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUSAMMENFASSUNG

fassen?2, nicht nur unter deutschen, sondern eben auch unter tiirkischen Familien

>
aus. Kritik und daraus hergeleitete Verdnderungswiinsche bleiben jedoch — von viel-
leicht einer Ausnahme abgeschen — moderat, weil die meisten befragten Jugendli-
chen durchaus realistisch einschitzen konnen, was jeweils winschenswert oder
machbar ist, weil sie Konfrontationen um jeden Preis zu vermeiden suchen, und,
nicht zuletzt, weil sie Entscheidungen fiir oder gegen bestimmte Lebensstile tatsidch-
lich als individuelle begreifen. Dass sie dariiber hinaus die Option eigener Parteien
von und fir (tirkische) Einwanderer oder gar einer islamischen Partei als Erweite-
rung des hiesigen Parteienspektrums mehrheitlich eindeutig ablehnen und statt des-
sen ein Engagement in den bestehenden (deutschen) Parteien begrifien, weist, zu-
sammen mit dem spiegelbildlich zu beobachtenden Relevanzverlust tiirkischer Par-
teien®, auf eine zunehmend stabilere Verankerung in den Politikfeldern der Meht-
heitsgesellschaft.

5.3 Religionspragmatik:

Islam als Frage der Lebensfithrung — Re-Traditionalsierung

Die beschriebenen Phinomene lassen sich als Entwiirfe eines neuen Lebensstils in-
terpretieren, der in konkreten lebenspraktischen Situationen pragmatische Entschei-
dungen fiir oder gegen cin bestimmtes gebotenes Handeln notwendig und mdéglich
macht, ohne dass dabei ,islamische’ Forderungen komplett aufgegeben wiirden. Zu-
sammen mit der oben gezeigten Bereitschaft vieler Jugendlicher, fiir richtig und an-
gemessen Erkanntes nicht um jeden Preis durchzusetzen, entsteht so eine Option
islamischer Lebensfiihrung, die tatsichlich vielfiltige Handlungsspielrdume eréffnet.
Eine wichtige Rolle hat dabei die selektive, haufig auch apologetische Verwendung
von Wissenschaft und mit ihr der Versuch einer Versdhnung von traditioneller
Kultur und dem rationalistischen Weltbild, das der Mehrheitsgesellschaft pauschal
unterstellt wird. Wenn man den Islam nur wissenschaftlich betrachte, so ein Allge-
meinplatz der Befragten, kénne dabei einzig herauskommen, dass er in allem Recht
habe. Der Anspruch einer ,wissenschaftlichen® Betrachtung?™ des Islam erhebt sich
aber auch, weil die Jugendlichen permanent erfahren, dass der hiesige gesellschaftli-
che Kontext andere Konzepte der Legitimation von Religion fordert. Die Suche
nach einem wissenschaftlichen Beweis der Wahrheit und Einzigartigkeit des Islam
trdgt deshalb deutlich apologetische Ziige,?” die nicht fiir die Glaubigen selber not-

372 Vgl. u.a. S. 122f.

373 S. dazu den Abschnitt 5.4.

374 Die aber ausdriicklich keine Islamwissenschaft ist! Zur Kritik der (westlichen) Islamwissen-
schaft s. S. 65.

375 Interviewfragen nach dem Kontakt mit Andersgliubigen oder Atheisten lenkten den Ge-
sprichsverlauf deshalb oft direkt auf ,,wissenschaftlich geprigte Atheisten, von denen sich ei-
nige Befragte unter Druck gesetzt fiihlten, nach stichhaltigeren Beweisen fiir ihre Wahrheit zu
suchen (vgl. S. 120f. und 210ff.).

293

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

wendig, sondern fiir unterschiedliche Umgebungen von Bedeutung sind.7¢ Die in

377

der Regel mathematisch-computertechnischen ,Beweise®”, die unter den Jugendli-
chen als Erzihlungen kolportiert werden, mussen sie deshalb nicht priifend nach-
vollziehen: Der universelle Anspruch und die ,Absolutheit‘ der gur'anischen Ubetliefe-
rung steht fiir sie ohnehin nicht in Frage. Und allein das Erzihlen dieser apologeti-
schen, gattungsmiBig Wundergeschichten’® nicht undhnlichen Miniaturen, steigert
den Anspruch auf die absolute Wahrheit des Qur'an in eine Dimension, die mensch-
lichem Ermessen im Grunde verschlossen ist und bleibt. Die Forderung des wissen-
schaftlichen Beweises bleibt so gesehen im Grunde uneingel6st, weil sie nichts mehr
ergeben kann, als einen weiteren Beleg fiir die Evidenz des Qur’an als das wnerschaffe-
ne Wort Gottes, das sich menschlichem Verstehen(-wollen) entzieht. Damit ist er-
neut jeder einzelne Muslim aufgerufen, sein Leben entsprechend gesinnungsethischer
Forderungen zu gestalten. Das relativiert nicht den Absolutheitsanspruch der Of-
fenbarung, nur sind nun die daraus zu ziechenden Schlisse ginzlich andere.

Deshalb werden turkische Traditionen aus einer verinderten ,islamischen Sicht®
gepriift und abgewogen. Dabei wird hiufig der Bereich von Kultur, der vielleicht mit
Brauchtum oder einzelnen Briuchen angemessen zu tbersetzen wire, von den als
ezgentlich islamisch erkannten richtigen Traditionen geschieden.?” Was so Ubrig bleibt,

376 In denselben Zusammenhingen war die Rede davon, dass der Islam in unterschiedlich konsti-
tuierten Gesellschaften je unterschiedlich vertreten und begriindet werden musse. Z.B. die Aus-
einandersetzung mit dem Darwinismus (vgl. S. 210f.) oder die Frage, wie der Islam in ,Afrika‘
und ,hier* unterschiedlich begriindet werden musse (vgl. S. 120£)).

377 Vgl.S. 213.

378 Solche Wundergeschichten koénnen genauso als ,Beweis’ herhalten. In der Yunus-Emre-
Moschee zeigten mir Jugendliche die (undeutliche) Kopie eines Fotos, dass in NRW aufge-
nommen wurde und mehrere Biume am Rande einer Landstrafle zeigt, die wundersamer Weise
in der Form der arabischen Schriftzeichen der sebadet, des islamischen Glaubensbekenntnisses
gewachsen waren. Dass Gott sich fir diese Naturerscheinung ausgerechnet ein nichtislamisches
Land ausgesucht hat, belegt seine Wunderkraft einmal mehr. Und dass deutsche Behorden (an-
geblich) den Zugang zu dem entsprechenden Ort verwehrt haben, deuten die Jugendlichen als
ungerechtes Vorgehen gegen den Islam (vgl. S. 213f)).

379 Die Traditionskritik richtet sich einerseits konkret gegen tiirkische Politik: Den tiirkischen Mo-
dernisierungs- und Europiisierungsbestrebungen seit Beginn des 20. Jahrhunderts seien die
,wahren‘ islamischen Traditionen geopfert worden, heif3t es hdufig. Andererseits erodieren frii-
her nicht hinterfragbare Traditionen gleichermaflen durch die oben angesprochene Verlagerung
von ,Gesetz* zu ,Gewissen® als handlungslegitimierende Instanzen. Zusitzlich wird ein Mecha-
nismus wirksam, den Berger (1992: 46) beschrieben hat: ,,Wenn die duB3ere (das heiB3t die sozial
vorhandene und wirksame) Autoritit der Tradition schwindet, sechen sich die Menschen zum
Nachdenken gezwungen und miissen sich die Frage stellen, was sie wirklich wissen und was sie
in fritheren Tagen, als die Tradition noch ihre Kraft besal3, sich nur einbildeten zu wissen®. In
einer verinderten sozialen Umgebung kénnen Muslime sich nicht mehr unreflektiert auf Tradi-
tion berufen, es sei denn um den Preis des Verzichts auf eine Teilhabe an gesellschaftlichen
Diskursen. ,,Daraus folgt, dass die moderne Situation mit ihrem geschwichtem Einfluss religic-
ser Tradition auf das Bewusstsein der Menschen zu einer bewussteren Reflexion tiber das We-
sen und die Beweiskriftigkeit religiéser Erfahrung fithren muss® (ebd. 46f.). Das bedeutet fiir
sikulare Gesellschaften, dass ,,modernes Bewusstsein eine Bewegnng vom Schicksal zu Wabl nach sich
(ziehd) (ebd. 24). Dass Traditionen nunmehr geprift und als islamisch oder unislamisch quali-
fiziert werden, belegt nur diesen Vorgang,.

294

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUSAMMENFASSUNG

verschmilzt mit dem als Ergebnis einer ,wissenschaftlichen® Beschiftigung mit dem
Islam Erwarteten zu etwas Neuem und stellt einen weiteren Aspekt des so oft be-
schworenen ,Umbruchs® dar. Wie und warum Frauen das Kopftuch tragen, wie die
finf Sdulen zu befolgen sind und wie sich die Jugendlichen schlieBllich als Muslime
in einer nichtislamischen Umgebung positionieren, nimmt Bezug auf ,tirkische® wie
islamische Traditionen und definiert sie fir konkrete Lebenslagen neu. Die islami-
sche Gemeinschaft ist der Ort, an dem solche Traditionen erfunden und moduliert
werden; sie strukturieren die Gemeinschaft nach innen und erméglichen zugleich

ihren Mitgliedern, sich in und gegeniiber der Mehrheitsgesellschaft zu situieren.

5.3.1 Islamische Gemeinschaft als ,sozialmoralische Miliens*

Gemeinde — und abstrakter Gemeinschaft — konstituieren ein sozial-moralisches
Milieu’!, dessen Mitglieder sich einem realen wie imagindren Ort zugehérig fithlen, an
dem potenziell andere Regeln3®? gelten, als in der unmittelbaren Umgebung. Diese
Regeln verlangen und generieren eine Lebensfithrung, die sich von derjenigen der
Mehrheitsgesellschaft deutlich unterscheidet, und schaffen so Moglichkeiten von
Grenzziehungen, die Sicheres von Unsicherem, Reines von Unreinem, Gutes von
Schlechtem scheiden. Es geht also um die Konstruktion von Selbst- und Weltbil-
dern. Das zentrale Motiv der gemeindlichen Jugendarbeit, Jugendliche ,von der Strafse
zu holen, knipft sich genau an diese Grenzziehungen. Der mégliche Gewinn fir Ju-

380 Diese Vorginge sind den Jugendlichen durchaus bewusst, sie sind deshalb Ausdruck eines
sweckgerichteten Handelns. Davon unabhingig folgt ihr Handeln ebenso einer wnbewussten Motivati-
on, die nicht zwangsliufig und in jedem Fall mit der ,,reflexiven Steuerung und Rationalisierung
des Handelns® iibereinstimmt (vgl. Giddens 1997: 55ff.). Die Spannung zwischen diesen beiden
Aspekten menschlichen Handelns fihrt fir Giddens zu einer ,,Dualitit von Struktur®, d.h. ,die
Strukturmomente sozialer Systeme (sind) sowohl Medium wie Ergebnis der Praktiken, die sie
rekursiv organisieren® (Giddens 1997: 77). Wenn im Folgenden von der islamischen Gemein-
schaft als ,sozialmoralisches Milieu‘ die Rede sein wird, ist dieser Gedanke zu beriicksichtigen.

381 Vgl. dazu Riesebrodt (2000: 55ff. und 68-83): Hier ist unter Bezug auf Lepsius (1990) die Rede
von (klassenheterogenen bzw. -homogenen) Kulturmilieus, als die sich eine ,,Vielzahl religioser
und speziell fundamentalistischer Bewegungen® (ebd. 73) analysieren lassen. Der Unterschied
zwischen Klassen- und Kulturmilieu besteht lt. Riesebrodt darin, dass in letzteren ,,auBerdko-
nomische, sozialmoralische Ordnungsvorstellungen das identititsstiftende Prinzip darstellen®
(ebd. 72). — Weil sich die Migrationsgriinde der ersten Generation in aller Regel aus einer verall-
gemeinerbaren Erfahrung 6konomischen Mangels herleiteten, kann m.E. fiir die tirkische
Wohnbevélkerung (noch) nicht von Klassenheterogenitit gesprochen werden, obwohl die zu-
nehmenden Bildungschancen der Jingeren sicherlich perspektivisch eine solche Entwicklung
ankiindigen. ,,Sozialmoralische Ordnungsvorstellungen® (s.0.) spielen jedoch in der Konstrukti-
on der Gemeinden und dariiber hinaus fir die Imagination von Gemeinschaft eine wichtige
Rolle.

382 Fir das Verstindnis des Umgangs der Jugendlichen mit ,Regeln‘ ist der Gedanke Giddens’
(1997: 74) wichtig, demzufolge ,,die diskursive Formuliernng einer Regel bereits eine Interpretation eben
dieser Regel (is7)*“ und sich in diesem Prozess auch die Form der Anwendung dndern koénne. Die
von den Jugendlichen betriebene selektive Aktualisiernng von Regeln (vgl. S. 278f.) entspricht ge-
nau diesem Vorgang.

295

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

gendliche, die sich in den Gemeinden organisieren, ist Zugehorigkeit. Damit eng
verbunden ist eine Ich-Stirke, die ein unbeschadetes und nicht zuletzt auch erfolg-
reiches Bestehen(-kénnen) in einer Umwelt verspricht, die sich fir die Befragten
nicht selten in ihren negativen Attributen konkretisiert. Wenn es in einem Interview
heil3t, ,du bist nicht irgendeiner, du gehirst mit dazn™, klingt genau dies an.

Das Besondere ist aber, dass sich die Mehrheit der Befragten als zwar exklusive
und auch elitire, aber keineswegs als eine solche Gruppe sicht, die von allen anderen
gesellschaftlichen Schichten und Gruppen oder von der ganzen Gesellschaft grund-
sdtzlich abgeschnitten ist (oder sein will). Daftr sind auch die negativen Erfahrungen
mit der Isolation der Eltern allzu prisent. Die Jugendlichen bestehen vielmehr auf
dem Recht, anders zu sein, und sich dennoch als Teil der Gesellschaft zu verstehen,
gerade weil sie selber auch solche von deren Teilen respektieren, deren Werte sie
ablehnen.’+ Thre eigene Vorstellung von Integration umfasst deshalb — von wenigen
Ausnahmen abgesechen — die Integration von kultivierter Differenz und lehnt eine
Nivellierung der Unterschiede ab.

Religion bietet den Jugendlichen dabei ein Feld, auf dem sie trefflich debattie-
ren, polarisieren und gerade darin ihre Position finden kénnen. Aus der Religion
abgeleitete Werte und Lebensmodelle werden ausdriicklich nicht nur im stillen
Kimmerlein oder in den gemeindlichen ,Reservaten® diskutiert, sondern aktiv aus
einem hoch entwickeltem Verantwortungsgefiihl gegeniiber der Gesellschaft vorge-
tragen.’ In einem Interview wurde so mit einer einschrinkenden Bedingung von
der Gesellschaft vetlangt, ,fremde Kulturen® in ihrer Mitte aufzunehmen: die dirften
nur nicht ,drgendwie terroristisch® sein — eine Bedingung, die sich durchaus auch an das
eigene Lager stellt, denn die sich hier dulernden Jugendlichen sehen durchaus realis-
tisch, dass es unter den Muslimen in Europa eben auch Krifte gibt, die allgemeine
rechtlich-moralische Ordnungen missachten oder gar zu zerstéren suchen.3¢ — Die
Religion bietet gesellschaftliche Ankniipfungspunkte und ein Medium, mit dem sich
soziale Allianzen schlieBen lassen, die die Hoffnung nihren, dass sich das Stigma
,Auslinder’ eines Tages ablegen lasse. Von grofler Bedeutung ist daher, wie sich die
befragten Jugendlichen zu Christen ins Verhiltnis setzen.

383 Vgl. S. 254.

384 Vgl. S. 275f. Der Kontakt zur Gesellschaft und auch innergesellschaftliches Engagement wird
nach einer Kosten-Nutzen-Abwigung entschieden.

385 Vgl. S. 119f.

386 Im Interview wurde von Jugendlichen der Eytup-Sultan-Moschee (S. 93f.) eingerdumt, dass es
bereits eine kleine militante islamische Szene in Deutschland gébe. Deren Protagonisten wurden
von den Jugendlichen als ,gefihrliche Ungebildete® bezeichnet, die Zulauf bekimen, wenn sich
,Nicht-Muslime* weigerten, den Islam zu akzeptieren, wenn sich die Gesellschaft weigere, Mus-
lime in ihrer Mitte aufzunechmen.

296

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUSAMMENFASSUNG
5.3.2 Akzeptanz; und Ablehnung des Christentums

Die Jugendlichen spiiren deutlich am eigenen Leib, dass sich die Aufnahmegesell-
schaft, trotz vielfach beklagter Sikularisierungstendenzen, auf christlich vermittelte
Werte stitzt. Die Erfahrung beispielsweise, dass Schulunterricht durchaus eine reli-
gibse Veranstaltung sein kann, haben etliche der Jugendlichen schmerzhaft etlebt,
gerade wenn sie sich durch den religisen Charakter des Unterrichts aus der Klas-
sengemeinschaft ausgeschlossen fiihlten.’® Grundsitzlich begrilien aber viele Ju-
gendliche, dass Religion an sich eine Rolle im 6ffentlichen Leben hat, und sie unter-
stlitzen beispielsweise die Haltung der katholischen Kirche wie der bayerischen Lan-
desregierung in der Auseinandersetzung um Kruzifixe als Wandschmuck in Schul-
rdumen. Sie sehen darin ein aus ihrer Warte tauglicheres Modell des Verhiltnisses
von Staat und Religion als das des tirkischen Laizismus verwirklicht.

Religion bietet sich also an, um mit anderen Teilen der Gesellschaft Allianzen
gegen Sikularisierung und Werteverfall zu schlieBen, um fir den Schutz der Familie
einzutreten. Die Kirchen und ihre Mitglieder sind auch deshalb Bundesgenossen,
weil sie auf ihrem Recht auf 6ffentliche AuBerungen im Sinne ihrer Religion beste-
hen und sich in 6ffentlichen Debatten (politisch) zu Wort melden. Das alles be-
schreibt jedoch allein die rational-strategische Perspektive des Verhiltnisses zwi-
schen Muslimen und Christen.’8 Dessen ,Unterbau‘ hat vielfiltigere Aspekte. Chris-
ten werden nimlich als diejenigen gesehen, die mit den Muslimen von einem Stamm her
stammen, die auch einen Gott haben und esgentlich identisch mit Muslimen sind.3° Das
macht einen vertrauensvollen Umgang mit Christen einfacher als etwa mit Atheisten.
Andererseits sind die Christen aber diejenigen, denen Untreue gegeniiber ihrer Reli-
gion vorgeworfen wird, die sich von der eigentlichen Botschaft ihrer Religion ent-

387 Wenn zB. in der Vorweihnachtszeit in den Schulklassen gebastelt wird, wenn weihnachtliche
Lieder, Gedichte und Texte im Unterricht behandelt werden (vgl. S. 93).

388 Spuler-Stegemann (1998: 307-320) sicht neben einer unbestrittenen Notwendigkeit des Dialogs
offensichtlich die Gefahr, dass sich das Interesse der Muslime an Kirchen wie Christen auf tak-
tisch-strategische Fragen beschrinke, dass Muslime insbesondere Vertreter der evangelischen
Kirche als beinahe ,blaudugige’ (ebd. S. 319) unfreiwillige Agenten des organisierten Islam be-
trachteten. Spuler-Stegemann hinterfragt kritisch, ob sich die Kirchen ,ausreichend informier-
ten’, bevor sie mit (vom Verfassungsschutz oberservierten) Gruppen wie Milli Goriis zasam-
menarbeiteten. Zusammen mit ihrer AuBerung zur fagia (ebd. 65ff.) ergibt sich dann doch ein
Bild vom Islam und den organisierten Muslimen, das es zweifelhaft erscheinen lisst, ob es u-
berhaupt sinnvoll sei, sich mit ihnen auseinander zu setzen. — In meinen Gespriachen mit ju-
gendlichen Muslimen hatte ich dagegen (fast) immer den Eindruck, dass die aus aufrichtigem
Interesse den Dialog suchten, auch wenn es ihnen mitunter Anstand und Héflichkeit verwehr-
ten, die ganze Palette ihrer Vorurteile auszubreiten (vgl. S. 270). Wenn aber negative Fremdbil-
der a priori gegen einen Dialog sprichen, mussten Muslime den Kontakt mehr flirchten: Im
Vergleich mit christlich-westlichen, antiislamischen Feindbildern sind die negativen Vorannah-
men der hiesigen Muslime schon wegen der realen Bevélkerungsanteile eher unbedeutend!

389 S.S.267f.

297

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

fernt, ja sie sogar (wissentlich) verfilscht haben.3 So werden Vorwiirfe wie Bibelfil-
schung, Vielgétterei und Missachtung des offenkundig Gebotenen erhoben. Auch
die Lebensfihrung der Christen, jedenfalls derer, die von den Jugendlichen in ihrer
Umgebung als Christen wahrgenommen werden, findet vor den Augen der Befrag-
ten wenig Zustimmung: Vor- und auBerehelicher Geschlechtsverkehr sollte Christen
genauso verboten sein wie der Genuss von Alkohol und Schweinefleisch.! Die
schirfste Kritik gilt jedoch denjenigen, die zwar von sich selber sagen, dass sie zwar
Christen seien, aber mit ihrer Lebensfithrung nicht fir die Religion einstinden. Ge-
nau wie bei der Mehrheit der (hiesigen) Muslime, die h6chstens zu den Festtagen
Moscheen aufsucht, wird das ,laue‘ Bekenntnis von Christen wie Muslimen, die sich
nicht an eine besondere Lebensfithrung gebunden fiihlen, angezweifelt.?2 Dass die
Religionszugehérigkeit der (hiesigen) Christen und der Muslime mehrheitlich keine
besondere Lebensweise zur Folge hat, stellt fiir viele Jugendliche andererseits ein
verbindendes Band zwischen ;,wahren‘ Muslimen und Christen her.

Trotzdem ist bei den ,Strengglaubigen® beider Lager eine gewisse Konkurreng der
Offenbarungen zu spuren, die sicher auf deren jeweilige Exklusivititsanspriiche zu-
ruckzufithren ist. Wenn Christen die Gottessohnschaft Jesu bezeugen, wird darin
nicht deshalb ein Angriff auf den Islam gesehen, weil aus der Sicht islamischer
Theologie der absolute Monotheismus in Frage gestellt ist, sondern weil die Jugend-
lichen darin Muhammad als ,Nur-Propheten® in eine nachgeordnete Rolle und
Funktion abgedringt sehen. Trotzdem genieB3en Christen, vor allem wenn sie sich als
bibelfeste Skripturalisten beweisen, groBe Anerkennung bei vielen Befragten. Die
Nihe zu Christen und Kirchen verspricht vor allem eines, die Perspektive namlich,
zukiinftig eine Stellung in der Gesellschaft einzunehmen, die derjenigen der Kirchen
vergleichbar ist. Der langjihrige Kampf der Dachverbinde um den Korperschafts-
status weist in dieselbe Richtung.

5.4 Minimierung der Bedeutung tiirkischer Politik

Bei vielen Jugendlichen, mit Ausnahme der wenigen, die explizit nationalistische
Ansichten vertreten, zeigt sich eine relative Abkoppelung von tiirkischer Politik und

390 Der Vorwurf der Schriftfilschung wurde oft erhoben, hiufig zusammen mit dem der wissentli-
chen und u.U. béswilligen Fehlinterpretation (vgl. S. 268ff.). Ebenso hiufig duflerten Jugendli-
che, dass sie ihr nicht selten umfangreiches Wissen iiber christliche Religion im Qur'an-
Unterricht erworben haben und dass dieses Wissen fiir Muslime geboten sei; so kennen sie
durchaus die Figuren der jidisch-christlichen Prophetie (eben weil die auch gur'anische ,Protago-
nisten‘ sind) und sehen in der (Be-)Deutung dieser Propheten die Gemeinsamkeit der Religio-
nen begriindet (vgl. S. 267). Die ,richtige® Bibel heil3t es, sei gar nicht so schlecht, und ihre Bot-
schaft sei Tei/ des Qur'an (vgl. S. 270). Anzunehmen ist aber, dass nicht nur das Wissen tber,
sondern auch die Kritik am Christentum im Qur'an-Unterricht vermittelt wird.

391 Vgl. S. 271f. Das Verbot des vorehelichen Geschlechtsverkehrs, hiel es am Rande eines Inter-
views (Hicret II), miisse selbstverstindlich fiir ,strenggldubige Christen® gelten.

392 Vgl. S. 149 und 272.

298

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUSAMMENFASSUNG

damit auch von der Tirkei bzw. dem Turkentum. Diese Entwicklungen, die fiir sich
genommen Anpassungsprozesse an das Leben in Deutschland darstellen, sind eben-
falls Ausdruck der Individualisierung von #zd durch Religion.? Die Jugendlichen
geben an, sich von ihren Eltern auch dadurch zu unterscheiden, dass fiir sie Politik
das sei, was hier stattfinde. Und sie befiirworten eine Form der Trennung von Reli-
gion und Staat, die den tiitkischen Laizismus weit hinter sich ldsst.

Die Wahrnehmung der Tirkei ist ideologisch durch Gemeinden und Dachver-
binde vermittelt: Die Tirkei bildet die negative Folie, auf der ,unislamische Politik°
abgebildet wird. Kemalismus und tiirkischer Laizismus stehen deshalb im Zentrum
der Kritik. Verwunderlich ist allenfalls, dass sich diese Einstellungen bei Jugendli-
chen aller Dachverbinde, also auch des staatlich kontrollierten, DITIB, finden, weil
die Analyse der inneren bzw. zentralen Diskurse dieser Organisation zu zeigen
scheint, dass die tirkische Behorde fir religise Angelegenheiten zuvorderst die
Bindung der tirkisch-islamischen Migranten an Staat und Turkentum erreichen
will.3% Selbst die zwei Jugendlichen, die im Interview nationalistische Positionen
vertreten und Anhdnger der ,Grauen Wélfe® sind, kritisieren die Tiirkei und ihre Be-
volkerung wegen der stattfindenden Modernisierungsprozesse, die ihrer Meinung
nach fiir beides, einen Abfall von Tradition und Religion, stehen. In keinem anderen
Fall wird so explizit auf eine unauflésbare Verbindung von Tirkentum und Islam
verwiesen.® Wenn demgegentber alle anderen Jugendlichen zumindest beginnen,
die beiden Identititsaspekte, Ttrkentum und Islam, unabhingig voneinander zu dis-
kutieren, liegt das auch daran, dass die Religionszugehérigkeit fiir die Zuwande-
rungsgesellschaft in ihren Augen eher Anschlussmoglichkeiten bietet als die (fremde)
Staatsangehorigkeit und mit ihr der Auslinderstatus. In (von einem abgeschen) allen
Interviews wird deshalb eher der Auslinderstatus als wesentliche Diskriminierungs-
ursache geschen als die religiose Bindung. Die hohe Wertschitzung der deutschen
Verfassung durch eine Mehrheit der Befragten hat ihre Wurzel deutlich darin, dass in
ihr weitreichende Rechte fiir Religionsgemeinschaften und deren Mitglieder festge-
schrieben sind. Letztlich, das wird in einem der folgenden Abschnitte deutlich, ver-

393 Vgl. wiederum die Aussage Simmels (1995: 480) tber die Bedeutung der Loslésung der Religion
von Familie, Sippe, Stamm und Nationalitit.

394 Vgl. Seufert 1999: 261-293. Selbstredend kommen auch die anderen tiirkischen Dachverbinde
nicht ohne nationale Symbolik und deren Inszenierung aus! Im Falle von DITIB und Milli Garsis
besteht aber ein gravierender Unterschied darin, dass letztere sich als ,migrantenspezifische’
Organisation versteht, die zwar ,,den tlirkischen Nationalismus offen (kritisiert), wo er in ag-
gressiver Form auftritt, [...] sich jedoch auch tatkriftig fiir die Erhaltung der tiirkischen Identitit
ihrer Mitglieder in der Diaspora (einsetzt)* (ebd. 315). Die Unterschiede des Verhiltnisses zum
tiirkischen Staat erkliren sich aus der Tatsache, dass Mi/li Gariis mit einer in der Tiirkei opposi-
tionellen Partei verbunden ist, wihrend DITIB als staatliches Organ firmiert. Es stehen also
,»,Regierungsanbindung vs. oppositionelle Tradition* (ebd. 307). Interessant ist deshalb, wée sich
Ansichten, die far Milli-Giriig-Anhinger schlissig scheinen, auch fiir solche attraktiv werden
kénnen, die zur DITIB gehéren.

395 Vgl u.a. S. 140ff.

299

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

lieren Dachverbinde wie tiirkische Parteien unter den meisten Jugendlichen an Ein-
fluss, Bindekraft und damit auch an ,spalterischem® Potential. Die eigentliche Moti-
vation der Dachverbinde (und der ihnen nahe stehenden Parteien), auch die zweite
und dritte Generation tiirkischer Migranten nachhaltig an die Nation zu binden, liuft
ins Leere, eben weil sie nicht ohne eine politisch #znd religiés explizierte Kritik an der
Tirkei auskommt.3¢ Die Erfahrung der Jugendlichen aber, dass die deutsche Lésung
des komplizierten Verhiltnisses von Staat und Religion vertriglicher ist, konterka-
riert die Strategie der Dachverbinde zusitzlich.

5.4.1 Der Einfluss tiirkischer Parteien

So wie es von den Jugendlichen eher vermieden wird, tiber Politik zu sprechen oder
sich politisch zu duflern, so iiben sie sich auch in grofler Zuriickhaltung von Sym-
pathiebekundungen fir tirkische Parteien. Sogar die beiden Jugendlichen, die sicher
aktive Mitglieder der ,Grauen Wolfe® sind, haben sich mir gegeniiber dazu nicht ge-
duBert. Das Verhalten eines der beiden lidsst sich als gezieltes Verheimlichen inter-
pretieren; der andere betrieb deutlich eine Legitimation von religidsen Nationalis-
men, ohne sich dabei als Parteiginger zu owten. Zuverlissige Informanten aus dem
Umfeld der Jugendlichen bestitigten allerdings ihr Parteiengagement.

Ein weiterer Jugendlicher, Funktionstriger einer DITIB-Moschee, bekundete am
Rande eines Interviews kritische Sympathie fiir die ,Grauen Wolfe® bzw. die MHP,
nicht ohne darauf hinzuweisen, dass lingst nicht alle unter deren Mitgliedern ,Fa-
schisten® seien. Er hilt regelmiBige Vortrige tber den Islam in den Riumen der
,Liirkischen Familienunion’, dem Bremer Zentrum dieser Gruppierung, weil er von de-
ren Mitgliedern behauptet, dass sie ,&eine Abnung vom Islan' hitten. Jugendliche aus
der Milli Goriis duBerten sich ebenfalls nur zuriickhaltend zugunsten irgendeiner oder
namentlich der Fazilet-Partei. Eine der deutlicheren Aussagen war noch, man “wiirde
keine Partei wiblen, die gegen den Islam isf, was allerdings angesichts der spannungsgela-
denen tiirkischen Politikfelder dann doch schon eine eindeutige Stellungnahme dar-
stellt. Von den jiingeren Befragten aus Mi//i Goriis-Gemeinden sagten einige aus, dass
die Fagzilet-Partei fir die Menschenrechte der Muslime kdmpfe. Angesichts der Tat-
sache, dass diese Partei heftig in der 6ffentlichen Kritik steht und dass sich die Vor-
behalte gegen Mi//i Goriis hierzulande nicht zuletzt auf deren Verbindung zur Fazilet-
Partei beziehen, lassen sich diese AuBerungen als Versuch einer Umwertung dieser
Einschitzungen verstehen.

396 Dass die Politisierung von (islamischer) Religion in der Geschichte des Islam einen vergleichba-
ren Effekt hatte, beschreibt Bishara (1993: 108): ,,Auch unter der Bedingung der Einheit von
Staat und Religion liegt bereits im Gebrauch der Religion als Instrument des Staates der Keim
der Sikularisierung*: ,,Sdkularitit und politische Religiositit sind verschiedene Resultate dessel-
ben Prozesses (ebd. S. 113).

300

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUSAMMENFASSUNG

Gleichzeitig haben aber Jugendliche aus den beiden groien Dachverbinden einhellig
versichert, dass sie die Griindung tiirkisch-islamischer Parteien als Interessenvertre-
ter tirkischer Migranten jetzt und zuktnftig ablehnen. Zusitzlich lehnen sie die ein-
seitige Fixierung der ersten Generation auf die politische Landschaft in der Turkei
ab. Wenn sie sagen, ,Politik ist das was bier stattfindet 7 zugleich Priferenzen fir hiesi-
ge Parteien einrdumen und fir die Zukunft hoffen, dass sich mehr Einwanderer in
diesen Parteien engagieren, zeigt sich einmal mehr die Loslésung von tirkischen
Verhiltnissen. Dafir spricht auch, dass selbst M7 Giriig-Anhinger sagen, die Ver-
bindung von Islam und Politik sei im Wesentlichen ein tirkisches Problem, das die
hier lebenden Muslime nichts angehe und insbesondere Jugendliche auch nicht inte-
ressiere3® Und es gibt sogar differenziertere, weitergehende Positionen, in denen
eindeutig formuliert wird, dass zukiinftig muslimische Abgeordnete fiir Parteien des
bestehenden deutschen Spektrums in den Patlamenten vertreten sein sollten. Als
Aufgabe der Parteien wie der Parlamente wird im Anschluss beschrieben, dass sie
die ganzge Gesellschaft mit ihren rechten und linken Fligeln und ithrem ,deutschen Kul-
turcharakter abbilden sollten.? Im Kontext der Gemeinden sind solche Einstellun-
gen sicher (noch) nicht mehrheitsfahig; fir die Zukunft aber, wenn der Einfluss der
hier sozialisierten muslimischen Einwanderer in den Gemeinden gewachsen sein
wird, deuten sich grole Verinderungen an, die selbstverstindlich die Dachverbinde
nicht unberiihrt lassen werden.

5.4.2 Kritik an den Dachverbanden

Viele Jugendliche unterhalten enge Freundschaften iber Gemeinde- und Dachver-
bandsgrenzen hinweg. Etliche besuchen ,konkurrierende’ Gemeinden, entweder weil
sie sich von besonderen jugendspezifischen Angeboten oder Anlissen angezogen
fihlen, oder weil sie (und ihre Familien) tatsichlich in mehreren Gemeinden hei-
misch sind. Auch unter Angehérigen der Elterngeneration gibt es nicht selten Dop-
pelmitgliedschaften; die AusschlieBlichkeitspolitik der Verbidnde geht bei ihrer Mit-
gliedschaft nicht mehr grundsitzlich auf.#0 Die Differenzen der Dachverbinde sind
fir viele Jugendliche nicht nachvollziehbar: Sie wiirden lieber die fiir sie wesentli-

chen Gemeinsamkeiten als das zu vernachlissigende Trennende in den Vordergrund

397 Vagl. S. 247. Die AuBerung stammt interessanter Weise von genau dem Jugendlichen, der sich
selbst als kritischen Sympathisanten der ,Grauen Wolfe bezeichnet.

398 Vgl. S. 130.

399 Vgl. S. 276.

400 Allgemein lisst sich in Bremen feststellen, dass die Rivalititen der Dachverbinde an Schirfe
verlieren: So gibt es inzwischen hiufiger gegenseitige ,offizielle’ Besuchen von hocas und Ge-
meindevorstinden und anlisslich von Moscheeneubauten oder Gemeindegriindungen jeweils
anderer Dachverbinde werden regelmiBig grofere Summen gespendet. Allein eine stadtweite
tbergeordnete, dachverbandsunabhingige Institutionalisierung der Gemeinden ist bisher stets
gescheitert. Ebenso sind gemeinsame Initiativen zur Neugestaltung des schulischen Religions-
unterrichts in der jiingeren Vergangenheit aufgegeben worden.

301

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

stellen. Dass die Unterschiede tiberhaupt so hoch bewertet werden, ist fiir die meis-
ten Befragten wiederum dem Elinfluss (tiirkischer) Politik vor allem auf die erste Ge-
neration zuzuschreiben. Die ,Winde®, an die Jugendliche bei ihren Eltern und den
Gemeindevorstinden stof3en, bleiben ihnen unverstindlich.4

Bei genauerem Hinsehen fillt jedoch auf, dass Hoffnungen auf eine gemeinsame
Zukunft aller Gemeinden unter einem Dach eher von Mili Goriig-Anhingern gehegt
werden. Auch wenn sie mit ihren Altersgenossen unter der bisherigen Spaltung lei-
den, scheinen DI TfB—]ugendliche cher geneigt, der Milli Giriig politische Ambitionen
nachzusagen; sie schen sie zwar als vom Staat unabhingige, in Deutschland bzw.
Europa entstandene Organisation, meinen aber, dass die in ihren Zielen tber ,rein®
religiése Angelegenheiten deutlich hinausgehen.*2 Das schlie3t andererseits ein, dass
sie es gleichfalls fiir unmdoglich halten, dass der tirkische Staat die muslimischen
Turken in Deutschland und Europa aus seiner Fithrung entldsst. Das Szenario einer
gemeinsamen Zukunft ldsst sich aus dieser Sicht nicht einmal entwerfen.

Die Uberwindung der Spaltung der Dachverbinde ist einem Jugendlichen, den
ich in einer DITIB-Gemeinde interviewt habe, der aber mit seiner Sympathie fiir
Milli Goriis nicht hinter dem Berg hilt, so wichtig, dass er sich bereits zu Anfang des
Gesprichs des Rechts versichert, nach Beantwortung aller Fragen eine Stellungnah-
me abzugeben. Er bringt darin seine Hoffnung zum Ausdruck, dass ,seine Generati-
on‘ die Trennung abschaffen werde, dass die seiner Meinung nach gar nicht so gro-
Ben Fronten iberwunden und der Einfluss der Turkei zuriickgedringt werde. Thm
geht es nicht darum, die Unterschiede zwischen den einzelnen Muslimen aus der
Welt zu schaffen; nur sind die seiner Meinung nach nicht so gravierend, dass sie
nicht von einem Dachverband reprisentiert werden kénnten. Dass die verantwortli-
chen Muslime, Einwanderer und delegierte Mitarbeiter tiirkischer Behorden, in sei-
ner Vorstellung ausgerechnet von einem Deutschen auf die Wirkung ihres Tuns
aufmerksam gemacht werden sollten, zeigt wie verfahren die Lage ist: Noch ist die
Umklammerung durch Otrgane der tirkischen Regierung offenbar so stark, dass
Veridnderungsimpulse schlechterdings nur von Auflen vorstellbar sind.403

401 Vgl. S. 160.
402 Vgl. S. 247ff.
403 Vgl. S. 250f.

302

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. SCHLUSS

Die Diskussion des Islam in Westeuropa verlduft nicht selten entlang eines ,,Funda-
mentalismus/Unterwanderungs-Paradigmas“+. Dabei erscheint ,detr® Islam als ver-
inderungs- und modernisierungsresistentes Ganzes; seine Anhinger werden als die-
jenigen beschrieben, denen nichts mehr am Herzen liege, als die westlich-christliche
Welt in jedem denkbaren Bereich zu besiegen, oder wenigstens ihr ausgeprigtes
Unterlegenheitsgefiihl, das allen Muslimen als eine Art Spitfolge der kolonialen Be-
satzung attestiert wird, durch die Ausweitung des eigenen Einflusses zu kompensie-
ren.#5 Der Islam bleibt in diesem Bild das grundsitzlich Fremde, Muslime bleiben
die Fremden und scheinen auf Dauer nicht integtrierbar.4¢ Allenfalls in einem (in
vieler Hinsicht archaischen) Status des Gastes kénnen sie geduldet werden. 7

Am Ende der Arbeit muss die Frage gestellt werden, ob denn die befragten Ju-
gendlichen und jungen Erwachsenen Fundamentalisten sind. In Kapitel 5 wurde der
Kontext, in dem islamische Gemeinden sich organisieren und entfalten im Rickgriff
auf Riesebrodt als sozialmoralisches Milieu dargestellt. Riesebrodt (2000: 74ff.) be-

404 Trautner (2000: 78).

405 Aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang ein Zitat von B. Tibi (1992: 12): ,,Da dieser Fun-
damentalismus eine Ausgeburt [sic! HLF]des Scheiterns der Muslime darstellt, sich die Moderne
anzueignen, sind seine historischen Wurzeln genauso alt wie die Begegnung zwischen der euro-
paischen Moderne und dem Islam®. Was uns bliiht, beschreibt er am Ende des genannten Bu-
ches: Die Muslime verdoppelten ihre Anzahl alle 25 Jahre und bedrohten durch Migration die
Industriestaaten im 21. Jahrhundert mit einem ,,weltgesellschaftlichen Biirgerkrieg® (ebd. 184).

406 Bielefeld (1991: 103ff.) beschreibt die psychologischen Grundlagen der Fremdenangst: Vor-
stellungen des Fremden vermischen sich mit dem eigenen, imaginierten Fremden. ,,Die Mi-
schung aus realen und imaginiren Fremden ergibt zusammen ein Fremdenbild, das sich ganz
hervorragend fiir Grenzziechungsprozesse eignet. Die Strukturen des imagindren Fremden und
des unbewussten Eigenen dhneln sich in einer iiberraschenden Weise [...]. Die Konstruktion des
Fremden entspricht dieser »Struktur« |[...], so dass es die Fremden nicht immer braucht, sowohl
um die Fremden zu machen als auch, um vor ihnen Angst zu haben. »Gefihrliche Fremde« sind
viele und sie sind michtig, seien sie auch wenige und schwach* (ebd. 105).

407 Risen (1996: 142f.) beschreibt, wie in frithgeschichtlichen Gemeinschaften das Menschsein an
sich mit der eigenen Gruppe identifiziert wurde. Aulenstehenden wurde im Gegenzug diese
Qualitit abgesprochen. Fiir den Umgang mit ihnen galten andere Verhaltensnormen, eine dop-
pelte Moral, die Frieden nach innen forderte und Krieg nach auflen ermdglichte. Um tiberhaupt
mit Fremden umgehen zu kénnen, musste man ihnen schlieBllich den Status das Gastes zuspre-
chen. ,,Der regulative (rechtliche, kultische) Aufwand, der mit dem Gaststatus verbunden war,
zeigt die Asymmetrie des Verhiltnisses zwischen FEigenem und Fremden® (ebd. 143).

303

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

schreibt, wie insbesondere marginalisierte und unsicher gestellte Gruppen# — in den
Industrienationen Westeuropas hiufig Migranten aus islamisch geprigten Lindern —
Kulturmiliens ausbilden. Grundlegende und globale Verinderungen im sozio-6kono-
mischen Gefiige der Herkunfts- und der Aufnahmegesellschaften l6sen traditionelle
Klassen- und Sozialstrukturen auf. , Fur alle, die unter den dramatischen Wand-
lungsprozessen Schaden genommen haben, die mit den gewandelten Sozialstruktu-
ren und der normativen Regelung von Bezichungen nicht zurechtkommen oder die
die Kosten fiir den erreichten Aufstieg als zu hoch erachten, ist eine Idealisierung
der Vergangenheit naheliegend” (ebd. 91). Diese Idealisierung kann zu einer umfas-
senden Kritik an ,,modernistischen Milieus“ und den in ihnen vertretenen Werten
und praktizierten Lebensstilen fihren, die von den offenkundigen ,Modernisie-
rungsverlierern® oft genug als dominierende empfunden werden. Als &lassenbeterogene
Kulturmiliens* bilden Angehérige solcher Gruppen schlieBlich die Basis fiir funda-
mentalistische Mobilisierungen, aber auch fir andere religidse Revitalisierungsbewe-
gungen. ,,Revitalisierungsbewegungen setzen sich kritisch mit der gesellschaftlichen
Realitit auseinander und erheben Anspruch, dass die von ihnen diagnostizierte ab-
grundtiefe Gesellschaftskrise nur durch eine Rickkehr zu den Grundlagen der je-
weiligen religiosen Tradition zu tberwinden sei. Revitalisierungsbewegungen artiku-
lieren somit eine Gesellschaftskritik, eine Diagnose der Ursachen der Krise, Rezepte
zu deren Uberwindung sowie den Entwurf einer zukiinftigen gerechten Sozialord-
nung; sie sind somit durch die Komplexitit und zentrale Bedeutung ihrer Ideologie
gekennzeichnet™ (ebd. 52f.). Lingst nicht allen, sondern nur bestimmten Erschei-
nungen der Moderne gegeniiber negativ eingestellt, richtet sich die fundamentalisti-
sche Kritik vornehmlich gegen verinderte Familienstrukturen und als oberflichlich
charakterisierte, einseitige Konsumorientierung der Bevélkerungsmehrheiten. Askese
und patriarchalischer Autoritarismus werden so zu fundamentalistischen Gegenmo-

dellen (vgl. ebd. 88).

408 Lange wurde nicht beachtet, dass Angehérige solcher Gruppen in den Aufnahmegesellschaften
cin deutlich ,,erh6htes Opferwerdungsrisiko tragen und dass insbesondere junge Minner unter
ihnen ,,kaum Chancen (haben), von Polizei und Justiz als Opfer anerkannt zu werden® (Strobl,
1998: 297). Einige der hier Befragten sagten denn auch aus, dass sie augenscheinlich wegen ihres
Ausschens gelegentlich eher ruppig von der Polizei kontrolliert worden wiren. Speziell fur Fille
tatsdchlicher Kriminalitit jugendlicher Turken weist Tellenbach (1995: 229f)) darauf hin, dass in
cinschligigen Untersuchungen wichtige soziale und psychologische Parameter, wie mangelnde
Sprachkenntnisse, fehlende oder mindere Schulabschlisse, Jugendarbeitslosigkeit, aber auch
spezifische Sozialisationsbedingungen und Lebenssituationen jugendlicher tiirkischer Herkunft
nicht angemessen beachtet wiirden.

409 U.a. durch die Kategorisierung von fundamentalistischen Gruppen als ,klassenheterogene
Kulturmilieus® setzt sich Riesebrodt deutlich von Huntington ab: ,,Im Gegensatz zu Hunting-
tons These fihrt dieser Kulturkampf keineswegs zur Herausbildung zivilisatorischer Blocke, die
untereinander in Konflikt geraten, sondern spaltet Gesellschaften in eine Vielzahl von Kultur-
milieus, die oft mehr Affinitit zu vergleichbaren Milieus in anderen Gesellschaften und ,Zivili-
sationen‘ haben als zu den feindlichen Milieus innerhalb der eigenen Gesellschaft und Zivilisa-
tion® (Riesebrodt, 2000: 12, 56£.).

304

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSS

Die befragten Jugendlichen hegen ohne Zweifel gewisse Affinititen zu diesen Ge-
genmodellen. Sie schitzen familiale Werte tiber die Mallen hoch, priferieren nicht
selten ein festgefiigtes Verhiltnis zwischen den Geschlechtern und lehnen (vielfach)
auBerehelich gelebte Sexualitit ab; sie sechen den Vater als legitimes Oberhaupt der
Familie und sie kritisieren das Freizeit- und Konsumverhalten der Gesellschaft. Und
doch fehlt ihnen ein entscheidendes Kriterium, das nach Riesebrodt auf ,echte Fun-
damentalisten zutreffe: Fundamentalisten seien niemals Demokraten aus Prinzip,
sondern bestenfalls aus Opportunitit (vgl. ebd. 89).40 Die Mehrheit der befragten
Jugendlichen schitzt aber in aller Regel demokratische Werte und die bundesdeut-
sche Verfassungsrealitit als deren Ausdruck tiberaus hoch. Sie verfiigt hiufig tber
die Erfahrung, dass die frezheitliche Atmosphire!', wenngleich sie ihr niemals unkritisch
gegentibersteht, auch und gerade ihr genau solche Entfaltungsmdoglichkeiten ge-
wihrt, die sie so fassettenreich einfordert. Die Jugendlichen sehen sich als Teil einer
gesellschaftlichen Gruppe, die ihren Platz neben solchen findet, die vollgepiercte Gesichter
und griine Haare haben.#12 Sie nehmen fir sich (und stellvertretend fiir die Muslime in
der Tirkei) die Moglichkeit, die Religion anszuleben, als Menschenrecht in Anspruch,
und vertreten dabei vehement Pluralismus als ein taugliches gesellschaftliches Kon-
stitutionsmerkmal. Sie aktualisieren zwar Aspekte aus der Vergangenheit, so die Ur-
Jorm der idealen Moschee, erwarten aber als Ergebnis eine durch und durch moderne
Einrichtung: ein islamisches Freizeitzentrum, in dem sie sich gegebenenfalls auch
mit ihren (zukinftigen) Frauen amiisieren wollen. Die Segregation der Geschlechter,
die integrales Teil der islamischen wie anderer — anch fundamentalistischer — patriar-
chaler Familienideale ist, bricht hier potenziell auf.

Entscheidendes Ergebnis der Arbeit ist, dass genau dasjenige, was nach landldu-
figer Auffassung eine Integration der tirkischen Einwanderer in die Aufnahmege-
sellschaft nachhaltig verhindere — die bewusst gelebte Zugehorigkeit zum Islam und
die Inszenierung einer durch den Islam begriindeten Lebensfithrung in einem weit-
gehend sikularisierten soziokulturellen Kontext —, tatsdchlich fir den beschriebenen
Teil der tirkischen Einwanderer progesshaft Anknipfungspunkte an gesellschaftliche
Diskurse darstellen kann. ,Progesshaff heilit in diesem Fall: Es ist lingst nicht ausge-
macht, wie umfassend diese Ankniipfung von statten gehen wird, welche Koalitio-
nen zukinftig geschlossen und ob sie von Dauer sein werden, wie sich die Tturkei-
Bindung entwickeln und schlieBlich wie autnahmebereit und tolerant sich die deut-
sche Gesellschaft letztendlich erweisen wird. Die Begriffe ,Zugehérigkeit’ und ,Le-
benstil® verweisen dabei auf die beiden Ebenen, auf denen sich die méglichen Ent-

wicklungen abspielen werden.

410 Genauso fehlt den Jugendlichen, was Marty und Appleby (1996: 27) als ,,Markenzeichen* aller
Fundamentalisten herausstellen: Sie schlagen eben nicht zuriick.

411 Vgl. Walzer (1998: 86f.).

412 S. die Interviewpassage S. 275f.

305

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Was sich nun héer bei den von mir interviewten Jugendlichen abzuzeichnen beginnt,
entspricht dem, was Simmel (1995: 480ff) als von so herausragender Bedeutung fiir
die Weltgeschichte am Beispiel des Christentums beschrieben hat: die Herauslésung
der Religion aus ihrer vorher unldsbar scheinenden Verbindung zu Familie, Sippe,
Stamm und Nation. Selbstverstindlich hat es der Geschichte des Islam zu jeder Zeit
Situationen gegeben, in denen er, etwa in Stammesrivalititen oder politischen Aus-
einandersetzungen, instrumentalisiert wurde. Jedoch stellt die sich andeutende Tren-
nung von Tarkentum und Islam eine wichtige Zisur in der Migrationsgeschichte dar,
weil sie in der Lage ist, die ideologische Umklammerung der tiirkischen Einwanderer
durch die Tirkei und darauf bezogene Zuschreibungen der Aufnahmegesellschaft
aufzusprengen.#> So wie, nach Simmel, der Christ seine Zugehorigkeit zur Kirche in
jede beliebige Gemeinschaft mitzunehmen in der Lage ist, wird es zukiinftig auch
der Muslim — und die Muslima — sein. Dazu kommt als ein zweites wesentliches E-
lement, dass die Jugendlichen beginnen, den hiesigen Diskurs tiber Religion aufzu-
nehmen und den Islam als dessen natiirlichen Bestandteil begreifen. Diese Position
bietet entscheidende Perspektiven: wenn die Tirkeibindung zugleich ihre Notwen-
digkeit und ihren Nutzen verliert, und wenn der Islam der tiirkischen Migranten sich
zur Zivilreligion hin entwickelt, ldsst sich eine Aufhebung der oben festgestellten
Stigmatisierung antizipieren. Der Islam wird also nicht nur von bestimmten Verin-
derungen ,ergriffen’, sondern generiert sie erst unter den Bedingungen von Migrati-
on und Diaspora. Fiir die Jugendlichen stellen sich so, bezogen auf Eltern, Gemein-
de und Gesellschaft, die Weichen auf Emanzipation. Die tirkischen Gemeinden
entfalten in dieser Situation eine Dynamik, die sich nicht nur an deren Basis, sondern
auch in den Dachverbinden zeigt und dort sowohl in peripheren wie zentralen Dis-
kursen niederschligt (vgl. Seufert 1999: 261-293; 295-322). Die Jugendlichen erwar-
ten sehnsiichtig den Generationswechsel in Gemeinden und Dachverbinden, und es
bleibt eine spannende Frage, wie dabei Zentrum und Peripherie neu justiert werden.
Seufert beschreibt solche sich anbahnenden Entwicklungen jeweils fiir DITIB und
Mill Goriig.

Fur die politisch-institutionelle Ebene zeichnen sich Entwicklungen ab, die eine
starke Eigendynamik entfalten: Von den ersten Gemeindegriindungen in der Bun-
desrepublik an, bis hin zu hartnickig vorgetragenen politischen Forderungen nach
Anerkennung als Kérperschaften 6ffentlichen Rechts mit so weitreichenden Ergeb-
nissen wie die Einflussnahme auf den Schulunterricht und seine Gegenstinde, haben
sich die Gemeinden und ihre tGbergeordneten Dachverbinde in eine ,,zivilgesell-
schaftliche Einbindung® begeben, die ,,dazu fiihrt, dass nicht nur ihre strategischen
Handlungsweisen, sondern — im Zweifel auch wider Willen — ebenso ihre vermeintli-

413 T. Hannemann und ich haben diese Bewegung in einem gemeinsamen Vortrag anlisslich einer
Tagung der Friedrich-Ebert-Stiftung in Bremen (08. — 09.10.99) mit dem Titel 1Vom Auskinder
zum Muslim dargestellt.

306

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSS

chen Zielsetzungen sukzessive ,ver-zivilgesellschaftet” werden®.414 Selbst wenn die
immer wieder bekundeten Befiirchtungen, dass sich die islamischen Dachverbidnde
nach anflen zwar demokratisch und Menschenrechten gegentber aufgeschlossen
zeigten, aber in ihren inneren Diskursen der westlichen Moderne und ihren Werten
gegentiber hochst abfillig und verachtend duBertens, tatsichlich nicht in allen Fil-
len unbegriindet sind, muss davon ausgegangen werden, dass die grole Mehrheit der
in den Verbidnden organisierten oder ihnen nahe stehenden Muslime ein solcher Art
gespaltenes Verhalten nicht durchhalten kénnen wird. Ohnehin haben solche zwei-
gleisigen Strategien der Verbinde vorrangig den Zweck, tiirkische Muslime in West-
europa an Turkentum und tirkische Nation zu binden. Weil sie aber je nach politi-
scher Couleur zugleich die turkische Innenpolitik kritisieren, wird diese Bindung
zwangslaufig an Kraft verlieren. Bereits die zweite und dritte Generation der tiirki-
schen Migranten verfiigt kaum mehr Uber Turkeibilder, die sich aus eigenen und
authentischen Erinnerungen, Erfahrungen und Anschauungen speisen!

Auf der anderen Seite kann der Islam, indem er von den Jugendlichen a/s Religion
in einem sikularen Kontext begriffen wird, und indem die Jugendlichen auf ihrem
Recht beharren, ihn in diesem Kontext auszuleben, Teil des westlichen Projekts der
individuellen Menschenrechte werden. Der Islam verfiigt — in der Rezeption durch
die Befragten allemal — iber das Potential, in den Wertekanon aufgenommen zu
werden, der seit Beginn der europiischen Aufklirung durch und zur Zivilreligion ge-
wachsen ist.416 Besonders deutlich wird das in der Aussage eines jungen Mannes, der
feststellt, dass Religion fiir ihn Arbeit bedeute, und zwar die Arbeit, heraus zu be-
kommen, welche Rechte und welche Pflichten er in und gegentiber der Gesellschaft

414 Trautner (2000: 58) trifft diese Einschitzung vor allem bezogen auf die IGMG (Millf Giriis) und
weitere solcher Verbinde, die als ,fundamentalistisch® eingeschitzt werden; insgesamt dirften
aber alle Gruppen, die sich um gesellschaftliche Anerkennung bemiihen, dhnlichen Entwick-
lungen ausgesetzt sein. So beschreibt auch Seufert (1999: 308ff.), dass die Strategien der IGMG
an westliche Wertvorstellungen ankniipfen missen: Deren Protagonisten konnten sich ,,nur auf
jene allgemeinen, auf der Freiheit des Individuums fulenden, Prinzipien berufen, die im Namen
individueller Rechte auch eine an Sonderorientierungen angelehnte Lebensfithrung schiitzen.
Aktivitit in europiischen Gesellschaften verlangt deshalb eine zumindest verbale Ubernahme
ihrer grundsitzlichen Werthaltungen, die damit — weil niemand in getrennten Welten leben
kann — zur bestimmenden Werthaltung der Akteutre selbst werden muss®. Dass vergleichbare
Prozesse auch in tirkischen innenpolitischen Debatten wirksam sind, zeigt Gole (1997: 33-54):
Sowohl das kemalistische Frauenideal als auch das (neue) islamistische konstituiert sich insbe-
sondere tber die 6ffentliche Sichtbarkeit der Frau. Durch die #exe ,,Verschleierung der Frauen®
werden diese zu 6ffentlichen Akteurinnen. ,,Im Widerspruch zu den islamischen Vorschriften
machen diese neuen islamistischen Akteurinnen ihren Weg in die 6ffentlichen Universititen, in
die politische Offentlichkeit, in die vielschichtigen Riume stidtischer Modernitit“ (ebd. 43). E-
her ,,ungewollt” fithre der Islamismus so einerseits zu einer ,,Individualisierung der Frauen®, die
andererseits jedoch dadurch limitiert wiirde, dass sie ,,auf den Nutzen fir die Gemeinschaft
beschrinkt werde (ebd. 47).

415 Vgl. u.a. Spuler-Stegemann (1998: 78ff. und 318f.); Giir (1993: 23ff.); Extremismusbericht des
Landes Bremen (2000: 29).

416 Vgl. hierzu Kippenberg (1996: 242ff. und 1997: 21-25) und Walzer (1998: 93-98).

307

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

habe, wie er beides miteinander in Einklang bringen kénne, und wann er unter wel-
chen Bedingungen auf das eine oder andere auch einmal verzichten kénnen miisse.*”

Der so hergestellte gesellschaftliche Bezug deutet denn auch daraufthin, dass die
Entstehung der Kulturmilieus eher den Anfang als das Ende einer Entwicklung
markiert: So notwendig, wie diese Milieus sind und sein werden, um bestimmte Po-
sitionen Uberhaupt erst formulieren — erfinden! — zu kénnen, weisen die aus ihnen
abgeleiteten Forderungen doch zugleich iiber sie hinaus. Denn letztendlich geht es in
den Forderungen um individuelle und nicht — jedenfalls nicht auf Dauer — um
Gruppenrechte. Das zeigt sich auch darin, dass etrlebte Geschichte von den Jugendli-
chen kaum im Sinne einer kollektiven Heilserwartung interpretiert und dramatisiert
wird. Zwar erwarten viele Jugendliche ein letztes gottliches Gericht, dem sie sich mit
ihrer eigenen Lebensfiihrung zu stellen haben werden, aber sie schliefen eine von
den Menschen vorweggenommene Bewertung aus, wenn es etwa heilt, dass nie-
mand das Recht zu sagen habe, wer in den Himmel komme und wer nicht.4# Sozio-
logisch gesprochen: ,,Bereiche, in denen gemeinsam verfasstes Handeln das eigene
Leben affiziert, (nechmen ab), und es nehmen die Zwinge zu, den eigenen Lebens-
lauf selbst zu gestalten, und zwar auch und gerade dort, wo er nicht das Produkt der
Verhiltnisse ist (Beck, 1986: 216). Dass Biografien so ,,se/bstreflexiv* (vgl. ebd.) wer-
den, bezieht sich eben nicht nur auf Familie, Beruf und die gewihlte Lebensform,
sondern auch auf Religion als ein Mittel zur Deutung des eigenen Lebens. Die Bil-
dung von Milieus, wodurch immer sie sich auszeichnen, wird den ,,Druck in Rich-
tung des individualistischen Modells*“4? nicht dauerhaft aufhalten.

Gerade die vehement vorgetragene Forderung der Jugendlichen, den Islam von
Politik strikt zu trennen, und die sich andeutende Zuriickweisung der Tirkisch-
Islamischen Synthese#, werden langfristig gesehen zu einer Politisierung der hiesi-
gen Muslime beitragen. Allerdings wird das Ziel zukiinftiger islamischer politischer
Bestrebungen in Deutschland nicht mehr die Tirkei sein: Es werden bundesdeut-
sche Politikfelder und -themen in den Mittelpunkt ricken. Die Einforderung indivi-
dueller Rechte gegeniiber dem Staat und der Gesellschaft erzeugt beides: eine fort-
schreitende Sakularisierung #nd eine mogliche Politisierung der islamischen Gemein-
schaften bzw. einzelner ihrer Mitglieder. Dass sich eine deutliche Mehrheit der Be-
fragten den demokratischen Wertekonsens lingst zu eigen gemacht hat, deutet dar-
auf hin, wie sich zukiinftig politische Forderungen innerhalb und aus den Gemein-
den heraus relativ nahtlos in aktuelle Politikfelder werden einordnen lassen — wenn
die gesellschaftliche Mehrheit es denn zulisst!

Perspektivisch bedeutet das vor allem, dass muslimische Biirger und die, die es
zuklnftig sein werden, endlich auch als potentielle Wihler wahrgenommen werden

417 Vgl. die Interviewpassage S. 275.
418 So H., Eytip-Sultan, S. 61.

419 Walzer (1998: 86).

420 S.S. 129f.

308

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSS

miissen. Aktuell aber missen zunichst andere Probleme gel6st werden. Selbstver-
stindliche Anspriiche von Muslimen gegentiber dem Staat diirfen nicht linger vor-
rangig als Anspriiche gegentiber dem zirkischen Staat aufgefasst werden. Korper-
schaftsrechte und die Anerkennung als Religionsgemeinschaften durfen nicht linger
pauschal verweigert werden.2! Schulischer Religionsunterricht darf nicht linger aus-
schlieBlich aus der Tirkei organisiert und personell ermdglicht werden. Der Islam
gehort in einen Religionsunterricht, der von seiner Konzeption her landldufigen bil-
dungspolitischen Zielen entspricht, und zugleich unbedingt zu den Aufgabenfeldern
der Bildungspolitik der Bundeslidnder. Seine Inhalte miissen mit Muslimen und ihren
Verbinden ausgehandelt werden. Um eine stillschweigende Christianisierung® eines
solchen Unterrichts auszuschlieBen, wird es unumginglich sein, Islamische Theolo-
gie in den Ficherkanon deutscher Universititen aufzunehmen, nicht um ihr die Leh-
rerbildung zu tiberlassen, wohl aber um sie mit ihr abzustimmen.

Der Islam ist zur drittgréften Konfession in Deutschland geworden. Schon
deshalb gebiihrt ihm gesellschaftliche Aufmerksamkeit und politisches Interesse. Im
Sinne des Grundgesetzes gebuhrt ihm ebenfalls gesellschaftlicher und politischer
Schutz, der dem der anderen Religionsgemeinschaften angeglichen sein muss. Die
Zukunft des Islam in Deutschland scheint deshalb nicht allein von religiésen oder
kulturellen, sondern vor allem auch von politischen Fragen abzuhidngen.

421 Die Anerkennung in Berlin stellt einen deutlichen Fortschritt dar (s. S. 19). Dennoch gilt es zu
bedenken, dass cine Konfessionalisierung des Religionsunterrichts in vielen Fillen eine Aus-
sonderung nach ezhnischen Kriterien bedeuten wiirde. Vielen Befragte lehnen genau das ab; sie
verwiesen fiir religise Unterweisung auf die Moscheegemeinden und befiirworten in der Schule
cinen allgemeineren, nicht aber allgemeinverbindlichen religionskundlichen Unterricht.

309

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur- und Quellenverzeichnis

Akgtin, Lale (1993): ,,Psychokulturelle Hintergriinde tiirkischer Jugendlicher der zweiten und
dritten Generation. In: Lajios, Konstantin (Hg.), S. 55-70.

Alacagioglu, Hasan (1999): Muslimische Jugendliche in tiirkisch-islamischen Gemeinden [Ab-
schlussbericht: Fachbereich Erziehungswissenschaft. Institut fiir Sozialpidagogik, Weiter-
bildung und Empirische Pidagogik. Projektleitung: Jiirgen Hohlmeier], Minster: Universitit
Miinster.

Albrecht, Alfred (1995): ,,Die Verleihung der Korperschaftsrechte an islamische Vereinigun-
gen®. In: Kirche und Recht 1, S. 1-6.

AMGT (Hg.) (1393 H./1973): Der Islam. Geschichte, Religion, Kultur, Istanbul: Conca Yayine-
V1.

Amiraux, Valérie (1999): ,,Is Islam Soluble into Germany? Sunni Muslims of Turkish Origin®.
In: ISIM Newsletter 4, S. 30.

Antes, Peter/Duran, Khélid/Nagel, Tilman/Walther,Wiebke (1991): Der Islam. Religion — E-
thik — Politik, Stuttgart, Berlin, Kéln: Kohlhammer.

Aries, Wolf D. Ahmed (1996): ,,Konfliktlinien westlicher und islamischer Kulturvorstellungen®.
In: Heitmeyer, Wilhem & Dollase, Rainer (Hg.), S. 349-359.

Auslinderbeaufttrage des Senats (Hg.) (1997): Tirkische Jugendliche in Berlin, Berlin: Senats-
verwaltung fir Gesundheit und Soziales — Auslinderbeauftragte des Senats.

Auslidnderbeaufttrage des Senats (Hg.) (1999): Tirkische Betliner, Berlin: Senatsverwaltung fir
Gesundheit und Soziales — Auslinderbeauftragte des Senats.

Beck, Ulrich (19806): Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne, Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Beck, Ultich/Sopp, Peter (Hg.) (1997): Individualisierung und Integration. Neue Konfliktlinien
und neuer Integrationsmodus? Opladen: Leske + Budrich.

Beck-Gernsheim, Elisabeth (1999): Juden, Deutsche und andere Erinnerungslandschaften. Im
Dschungel der ethnischen Kategorien, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Berkenkopf, Beatrica (1984): Kindheit im Kulturkonflikt: Fallstudien tber tiirkische Gastarbei-
terkinder, Franfurt am Main: Extrabuch.

Bichl, Frauke/Kabak, Sevim (1999): Muslimische Frauen in Deutschland erzihlen tber ihren
Glauben, Gutersloh: Giitersloher Verlagshaus.

Bielefeld, Uli (1992): ,,Das Konzept des Fremden und die Wirklichkeit des Imaginiren®. In:
Ders. (Hg.), Das Eigene und das Fremde. Neuer Rassismus in der Alten Welt? Hamburg: Ju-
nius, S. 97-128.

Bildungs- und Aktionszentrum Dritte Welt (Hg.) (1993): Islam im Umbruch. Grenzen einer
Weltreligion, Berlin: Das Arabische Buch.

Bilgin, Beyza (2000): ,,Frauen in der islamischen Kultur. In: Hannemann, Tilman/Meier-
Hising, Peter (Hg.), S. 136-155.

311

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

Bishara, Azmi (1993): ,,Religion und Politik im Nahen und Mittleren Osten®. In: Hippler, Jo-
chen/Lueg, Andrea (Hg.), S. 92-141.

Boos-Niining, Ursula (1994): , Turkische Familien in Deutschland”. In: Luchtenberg,
Sigrid/Nieke, Wolfgang (Hg.), S. 5-24.

Boos-Nuning, Ursula/Nieke, Wolfgang (1982): ,,Orientierungungs- und Handlungsmuster
tirkischer Jugendlicher zur Bewiltigung der Lebenssituation in der Bundesrepublik Deutsch-
land®. In: psychoszial 16, 63-89.

Bourdieu, Pierre (1998): ,,Verstehen®. In: Ders. et al., S. 779-822.

Bourdieu, Pierre. et al. (1998%): Das Elend der Welt. Zeugnisse und Diagnosen alltiglichen Lei-
dens an der Gesellschaft, Konstanz: UVK.

Breuer, Rita (19982): Familienleben im Islam. Traditionen - Konflikte — Vorurteile, Freiburg,
Basel, Wien: Herder.

Buhati, Sahih al- (1991): Nachrichten von Ausspriichen und Taten des Propheten Muhammad.
Sahih al-Buhari, Stuttgart: Reclam.

Busse, Heribert (1991): Die theologischen Beziehungen des Islams zu Judentum und Christen-
tum. Grundlagen des Dialogs im Koran und die gegenwirtige Situation, Darmstadt: Wiss.
Buchgesellschaft.

Deger, Petra (1997): ,,Ethnische Grenzziehungen, Biirgerstatus und multikulturelle Gesellschaft:
Gastarbeiter in Deutschland“. In: Hettlage, Robert/Deget, Petra/Wagner, Susanne (Hg.)
(1997): Kollektive Ethnizitit in Krisen. Ethnizitit in Region, Nation, Europa. Opladen:
Westdeutscher Verlag, S. 98 - 111.

DGB (Hg.) (1980): ,,Hintergriinde tiirkischer und extremistischer Aktivititen in Deutschland
(Sekten und Organisationen)®. In: Evangelischer Presse Dienst Nr. 15, S. 1-22.

Diehl, Claudia/Utbahn, Julia [in Zusammenarbeit mit H. Esser] (19992): Die soziale und poli-
tische Partizipation von Zuwanderern in der Bundesrepublik Deutschland, Bonn: For-
schungsinstitut der Friedrich-Ebert-Stiftung, Abteilung Arbeit und Sozialpolitik.

Dietzsch, Martin et al. (Hg.) (1997): Der Ruf des Muezzin. Fin Lehrstiick iiber die neigung
deutscher Birherlnnen, eine Relgion als Analss zu rassitischer Diskriminierung zumis-
brauchen statt religiése Toleranz zu iben. Eine kommentierte Dokumentation des Duis-
burger Instituts fir Sprach- und Sozialforschung, Duisburg: DISS.

Dilger, Konrad (1996%): ,,Tendenzen der Rechtsentwicklung®. In: Ende, Werner/Steinbach, Udo
(Hg.), S. 186-212.

Douglas, Mary (1988): Reinheit und Gefihrdung. Eine Studie zu Vorstellungen von Verunre-
inigung und Tabu, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Duran, Khalid/Ahmed, Munir D. (19964): ,,Pakistan®. In: Ende, Werner/Steinbach, Udo (Hg.),
S. 330-358.

Eickelman, Dale F./Piscatori, James (Hg.) (1990). Muslim Travellers. Pilgtimage, migration, and
the religious imagination, London/New York: Routledge.

312

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR- UND QUELLENVERZEICHNIS

Elwert, Georg (1982): ,,Probleme der Auslinderintegration. Gesellschaftliche Integration durch
Binnenintegration?®. In: Kolner Zeitschrift fir Soziologie und Sozialpsychologie. Sonder-
druck aus Heft 4/1982. Koln: Westdeutscher Verlag, S. 717-731.

Elwert, Georg/Jensen, Jurgen & Kortt, Ivan R. (Hg.) (1996): Kulturen und Innovationen. Fest-
schrift fir Wolfgang Rudolf, Berlin: Duncker & Humblot.

Ende, Werner/Steinbach, Udo (Hg.) (1996%): Der Islam in der Gegenwart, Miinchen: Beck.

Esser, Hartmut (1996): ,,Ethnische Konflikte als Auseinandersetzung um den Wert von kultu-
rellem Kapital®. In: Heitmeyer, Wilhelm/Dollase, Rainer (Hg.), S. 64-99.

Esposito, John L. (1992): The Islamic Threat. Myth or Reality? New York, Oxford: Oxford
Univ. Press.

Even, Herbert/Yesilyaprak, Kadir /Elwert, Georg /Stauth, Georg (1984): Sozio-6konomische
Differnzierung und Arbeitsmigration in der lindlichen Tiirkei, Saarbriicken, Fort Lauderdale:
breitenbach.

Faist, Thomas (Hg.) (2000): Transstaatliche Rdume, Bielefeld: transcript.

Feindt-Riggers, Nils/Steinbach, Udo (1997): Islamische Organisationen in Deutschland. Eine
aktuelle Bestandsaufnahme und Analyse, Hamburg: Deutsches Orientinstitut.

Fichte, Hubert (1984 [1976]): Xango. Die afroamerikanischen Religionen. Bahia, Haiti, Trinidad,
Frankfurt: Fischer.

Fichte, Hubert (1988): ,,Ketzerische Bemerkungen fiir eine neue Wissenschaft vom Menschen®.
In: Ders. 1988 [1980]. Petersilie. Die afroamerikanischen Religionen. Santo Domingo, Vene-
zuela, Miami, Grenada, Frankfurt: Fischer, S. 359-365.

Fijalkowski, Jirgen/Gillmeister, Helmut (1997): Auslindervereine. Ein Forschungsbericht: iber
die Funktion von Eigenorganisationen fur die Integration heterogener Zuwanderer in eine
Aufnahmegesellschaft — am Beispiel Berlins, Berlin: Hitit.

Flick, Uwe at al. (Hg.) (1995): Handbuch qualitativer Sozialforschung. Grundlagen, Konzepte,
Methoden und Anwendungen, Weinheim, Miinchen: BELTZ, Psychologie Vetlags Union.

Frese, Hans-Ludwig (1997): Integritit versus Integration? Uber das Verhiltnis von religiéser
Zugehorigkeit und gesellschaftlicher Integration turko-deutscher Jugendlicher, Bremen: un-
ver6ff. Diplomarbeit.

Frese, Hans-Ludwig/Hannemann, Tilman (1995): Wir sind ja keine Giste mehr. Religiose Ein-
richtungen Bremer Muslime, Bremen: Bremische Evangelische Kirche.

Frese, Hans-Ludwig/Hannemann, Tilman (1999): Vom Auslinder zum Muslim. Referat im
Rahmen einer Tagung der Friedrich-Ebert-Stiftung/Julius-Leber-Forum: ,,Islam und gesell-
schaftliche Integration. Zur Wiederentdeckung des Islam in der Diaspora und ihren Folgen®.
Bremen, 8. - 9. Oktober 1999.

Freud, Sigmund (1986 [1912/13]): ,,Totem und Tabu (Einige Ubereinstimmungen im Seelenle-
ben der Wilden und der Neurotiker)“. In: Ders. Kulturtheoretische Schriften, Frankfurt am
Main: Fischer, S. 287-444.

Geertz, Clifford (1991): Religiése Entwicklungen im Islam. Beobachtet in Marokko und Indone-
sein, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

313

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

Gerholm, Thomas/Lithman, Yngwe (Hg) (1990): The New Islamic Presence in Western
Europe, London, New York: Mansell.

Giddens, Anthony (19973 [engl. 1984]): Die Konstitution der Gesellschaft. Grundziige einer
Theorie der Strukturierung, Frankfurt am Main, New York: Campus.

Giddens, Anthony (19993 [engl. 1990]): Die Konsequenzen der Moderne, Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Giordano, Christian (1988): ,,’Miserabilismus® als Ethnozentrismus. Zur Kritik der Kulturkon-
fliktthese in der Migrationsforschung®. In: Greverus, Ina-Maria/Kostlin, Konrad/Schilling,
Heinz (Hg.), S. 243-249.

Glaser, Barney G. (1978): Theoretical Sensitivity, Mill Valley, Cal.

Glaser, Barney G./Strauss, Anselm L. (1967): The Discovery of Grounded Theory: Strategies
for Qualitative Research, Chicago: Aldine.

Goffman, Erving (1998!% [amerik. 1963]): Stigma. Uber Techniken der Bewiltigung beschidigter
Identitit, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Gole, Niliifer (1997): ,,Feminismus, Islamismus und Postmodernismus®. In: Schéning-Kalender,
Claudia/Neusel, Ayla/Jansen, Mechthild M. (Hg.), S. 33-54.

Greverus, Ina-Matia/Kostlin, Konrad/Schilling, Heinz (Hg.) (1988): Kulturkontakt — Kultur-
konflikt. Zur Erfahrung des Fremden, Frankfurt am Main: Institut fiir Kulturanthropologie
und Europiische Ethnologie.

Gur, Metin (1993): Tirkisch-islamische Vereinigungen in der Bundesrepublik Deutschland,
Frankfurt am Main: Brandes & Apsel.

Habermas, Rebekka (1991): Wallfahrt und Aufruhr. Zur Geschichte des Wunderglaubens in der
frithen Neuzeit, Frankfurt am Main, New York: Campus.

Hannemann, Tilman/Meier-Husing, Peter (Hg.) (2000): Deutscher Islam — Islam in Deutsch-
land. Beitrige und Ergebnisse der 1. Bremer Islam-Woche, Marburg: diagonal.

Hart, Maarten ’t (19992): Die schwarzen Vogel, Zirich, Hamburg: Arche.

Heine, Peter (1997): Halbmond iiber deutschen Dichern. Muslimisches Leben in unserem Land,
Miinchen: List.

Heitmeyer, Wilhelm (1996): ,,Einleitung: Ethnisch-kulturelle und religiése Differenzen zwischen
gewaltférmigen  Politisierungen  und  inflationdren  Toleranzanforderungen®.  In:
Ders./Dollase, Rainer (Hg.), S. 11-28.

Heitmeyer, Wilhelm (1996): ,,Ethnisch-kulturelle Konfliktdynamiken in gesellschaftlichen Des-
integrationsprozessen®. In: Ders./Dollase, Rainer (Hg.), S. 31-63.

Heitmeyer, Wilhelm/Dollase, Rainer (Hg.) (1996): Die bedringte Toleranz, Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Heitmeyer, Wilhelm/Muller, Joachim/Schréder, Helmut (1997): Vetlockender Fundamentalis-
mus. Tirkische Jugendliche in Deutschland, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Heitmeyer, Wilhelm/Dollase, Rainer/Backes, Otto (Hg.) (1998): Die Krise der Stidte, Frankfurt
am Main: Suhrkamp.

314

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR- UND QUELLENVERZEICHNIS

Henning, Max ( 1991 [1960]): Der Koran. [Aus dem Arabischen tbersetzt von Max Henning.
Einleitung und Anmerkungen von Annemarie Schimmel], Stuttgart: Reclam.

Hipplet, Jochen/Lueg, Andrea (Hg.) (1993): Feindbild Islam, Hamburg: Konkret Literatur Ver-
lag.
Hocker, Reinhard (1996): ,, Tirkische Jugendliche im ideologischen Zugriff. Zur Einflussnahme

extremistischer Gruppierungen auf jugendliche Migranten tiirkischer Herkunft®. In: Heit-
meyer, Wilhem/Dollase, Rainer (Hg.), S. 426-449.

Hoffmann, Lutz (1997): Feindbild Islam. Warum man hierzulande den Islam erfinden wirde,
wenn es ihn nicht schon gibe [Gleichlautend neu verdffentlicht in: Hannemann, Til-
man/Meier-Hiising, Peter (Hg.), S. 63-81.], Bremen: Die Auslinderbeauftragte des Landes
Bremen.

Holtbriigge, Heiner (1975): Tturkische Familien in der Bundesrepublik. Erziehungsvorstellungen
und familiale Rollen- und Autorititsstruktur, Duisburg: Verlag der Sozialwiss. Kooperative.

Johansen, Steppat (19918): Der Islam und die Muslime. Geschichte und religitse Tradition, Ber-
lin: Senatsverwaltung fiir Gesundheit und Soziales — Auslinderbeauftragte.

Juttemann, Gerd (Hg.) (19892): Qualitative Forschung in der Psychologie. Grundfragen, Verfah-
rensweisen, Anwendungsfelder, Heidelberg: Asanger.

Kandil, Fuad (1996): ,,Die gesellschaftliche Akzeptanz muslmischer Zuwanderer. Verfestigung
der Kulturdifferenzhypothese als Folge des religiosen Fundamentalismus®. In: Heitmeyer,
Wilhelm/Dollase, Rainer (Hg.), S. 401-425.

Karakasoglu-Aydin, Yasemin (2000): Muslimische Religiositit und Erziehungsvorstellungen.
Eine empirische Untersuchung zu Orientierungen bei tiirkischen Lehramts- und Pidagogik-
Studentinnen in Deutschland, Frankfurt am Main: IKO.

Kehl-Bodrogi, Krisztina (1996): ,,Formen ritueller Verwandtschaft in der Tirkei®. In: Elwert,
Georg et al. (Hg.), S. 187-209.

Kepel, Gilles (1996): ,Islam in Europa. Zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft. In: Heit-
meyer, Wilhelm/Dollase, Rainer (Hg.), S. 200-208.

Kepel, Gilles (1991): Die Rache Gottes. Radikale Moslems, Christen und Juden auf dem Vor-
marsch, Miinchen: Piper.

Khoury, Adel Theodor/Hagemann Ludwig/Heine, Peter (1991): Islam Lexikon. 3 Binde,
Freiburg, Basel, Wien: Herder.

Kiling, Mehmet (2000): ,,Rede zur Er6ffnung der 1. Bremer Islam-Woche“. In: Hannemann,
Tilman/Meier-Hising, Peter (Hg.), S. 18-20.

Kippenberg, Hans G. (1996): ,,Fundamentalismus: es herrscht Klirungsbedarf™. In: Marty, Mar-
tin E./Appleby, R. Scott, S. 226-247.

Kippenberg, Hans G. (1997): Die Entdeckung der Religionsgeschichte. Religionswissenschaft
und Moderne, Miinchen: Beck.

Kippenberg, Hans G. (2000): ,,Was spricht gegen cine 6ffentliche Anerkennung des Islam als
einer weiteren deutschen Konfession? In: Hannemann, Tilman/Meier-Hising, Peter (Hg.),
S. 106-116.

315

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

Klein-Hessling, Ruth/Nokel, Sigrid/Werner, Karin (Hg.) (1999): Der neue Islam der Frauen.
Weibliche Lebenspraxis in der globalisierten Moderne — Fallstudien aus Afrika, Asien und
Europa, Bielefeld: transcript.

Kleining, Gerhard (1995): ,,Methodologie und Geschichte qualitativer Sozialforschung®. In:
Flick, Uwe et al. (Hg.), S. 11-22.

Klinkhammer, Grit (2000): Moderne Formen islamischer Lebensfithrung. Eine qualitativ-
empirische Untersuchung zur Religiositit sunnitisch geprigter Tirkinnen der zweiten Gene-
ration in Deutschland, Marburg: diagonal.

Kudat, Ayse (1975): Stability and Change in the Turkish Familiy at Home and Abroad: Com-
parative Perspektives, Berlin.

Lajios, Konstantin (Hg.) (1993): Die psychosoziale Situation von Auslindern in der Bundesre-
publik. Integrationsprobleme und seelische Folgen, Opladen: Leske + Budrich.

Lamnek, Siegfried (1995%): Qualitative Sozialforschung. Methodologie. Band 1, Weinheim:
BELTZ, Psychologie Verlags Union.

Lamnek, Siegfried (19953%): Qualitative Sozialforschung. Methoden und Techniken. Band 2,
Weinheim: BELTZ, Psychologie Verlags Union.

Leggewie, Claus (1993a): Alhambra — Der Islam im Westen, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Leggewie, Claus (1993b): ,,Der Islam im Westen. Zwischen Neofundamentalismus und Euro-
Islam®. In: KZfSS, Sonderheft Religion und Kultur. 1993, S. 271-290.

Lohmann, Ingrid/WeiBle, Wolfram (Hg.) (1994): Dialog zwischen den Kulturen. Erzie-
hungshistorische und religionspadagogische Gesichtspunkte interkultureller Bildung, Miin-
ster, New York, Minchen, Berlin: Waxmann.

Luchtenberg, Sigrid/Nieke, Wolfgang. (Hg.) (1994): Interkulturelle Pidagogik und Europiische
Dimension. Herausforderungen fiir Bildungssystem und Erzichungswissenschaft, Miinster:
Waxmann.

Lueg, Andrea (1993): ,,Das Feindbild Islam in der westlichen Offentlichkeit*. In: Hippler, Jo-
chen/Dies. (Hg.), S. 14-43.

Mandel, Ruth (1990): ,,Shifting centres and emergent identities: Turkey and Germany in the lives
of Turkish Gastarbeiter. In: Eickelmann, Dale F./Piscatori, James (Hg.), S. 153-171.

Mannheim, Karl (1970): ,,Das Problem der Generationen®. In: Ders. (1970%) Wissenssoziologie.
Auswahl aus dem Werk [Hg. von Kurt H. Wolff.], Darmstadt: Luchterhand, S. 509-565.

Marty, Martin E./Appleby, R. Scott (1996): Herausforderung Fundamentalismus. Radikale
Christen, Moslems und Juden im Kampf gegen die Moderne [mit einem Nachwort von Hans
G. Kippenberg.], Franfurt/Main: Campus.

Mayring, Philipp (1996%): Einfiihrung in die qualitative Sozialforschung, Weinheim: BELTZ.

Meyer, Thomas (1989): Fundamentalismus. Aufstand gegen die Moderne, Reinbek bei Ham-
burg: Rowohlt.

Mernissi, Fatema (1987): Geschlecht Ideologie Islam, Freiburg: Herder.

316

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR- UND QUELLENVERZEICHNIS

Mernissi, Fatema (1993): Frauen im Wandel der islamischen Welt. Die Vergessene Macht, Ber-
lin.

Mernissi, Fatema (1996): Die Angst vor der Moderne. Frauen und Minner zwischen Islam und
Demokratie, Minchen: dtv.

Mertek, Muhammet (1997): Turkisch-deutsches Worterbuch islamischer Begriffe mit deutsch-
tiirkischem Glossar, Izmir: Kaynak.

Mihgiyazgan, Ursula (1986): Wir haben uns vergessen. Ein intrakultureller Vergleich tiirkischer
Lebensgeschichten, Hamburg: ebv.

Mihgiyazgan, Ursula (1990): Moscheen tiirkischer Muslime in Hamburg. Dokumentation zur
Herausbildung religiéser Institutionen tiirkischer Migranten, Hamburg: Senator fiir Arbeit,
Gesundheit und Soziales.

Mihgiyazgan, Ursula (1994): ,,Die religiose Praxis muslimischer Migranten. Ergebnisse einer
empirischen Untersuchung in Hamburg®. In: Lohmann, Ingtid/Weie, Wolfram (Hg.), S.
195-206.

Nauck, Bernhard (1986): ,,Der Verlauf von Integrationsprozessen und die Binnenintegration
von tlrkischen Migrantenfamilien®. In: Hoffmeyer-Zlotnik, Jirgen (Hg.), Segregation und
Integration, Berlin: Quorum, S. 56-105.

Nauck, Bernhard (1988): ,,Zwanzig Jahre Migrantenfamilien in der Bundesrepublik. Familidrer
Wandel zwischen Situationsanpassung, Akkulturation und Segregation®. In: Nave-Herz, Ro-
semarie (Hg.): Wandel und Kontinuitit der Familie in der Bundesrepublik Deutschland,
Stuttgart: Enke, S. 279-297.

Neumann, Ursula (1980): Erziehung auslindischer Kinder. Erziehungsziele und Bildungsvor-
stellungen in tiirkischen Arbeiterfamilien, Dusseldotf: Schwann.

Nokel, Sigrid (1996): ,,Ich hab ein Recht darauf, meine Religion zu leben: Islam und zweite Im-
migrantengeneration in der Bundestepublik Deutschland. In: Schlee, Gunther/Werner,
Karin (Hg.): Inklusion und Exklusion. Die Dynamik von Grenzziehungen im Spannungsfeld
von Markt, Staat und Ethnizitit, Kéln: Ridiger Képpe, S. 6-22.

Nokel, Sigrid (1999): ,,Islam und Selbstbehauptung — Alltagsweltliche Strategien junger Frauen
in Deutschland®. In: Klein-Hessling, Ruth/Dies./Werner, Karin (Hg.), S. 124-146.

Paret, Rudi (19967): Der Koran. Ubersetzung von Rudi Paret, Stuttgart, Berlin, Koln: Kohl-
hammer.

Peters, Rudolph (1979): Islam and Colonialism. The Doctrine of Jihad in Modern History, The
Hague: Mouton Publishers.

Pfeifer, Wolfgang. et al. (Hg.) (1995): Etymologisches Wérterbuch des Deutschen, Miinchen:
dtv.

Pfeifer, Christian/Wetzels, Peter (2000): Siddetin Fail ve Kurbanlart Geng Tirkler — Junge Tiir-
ken als Titer und Opfer von Gewalt [Erweiterte Fassung eines Zeitungsartikels in der FAZ
vom 30.03.2000: 14|, Hannover: KfN Forschungsbericht Nr. 81.

317

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

Pfliiger-Schindlbeck, Ingrid (1989): ,,Achte die Alteren, liebe die Jiingeren™: Sozialisation tiir-
kisch-alevitischer Kinder im Heimatland und in der Migration, Frankfurt am Main: Ate-
naeum.

Pusch, Barbara (1999): ,,Schleierhafter Protest? Zur Kopftuchdebatte in der Tirkei®. In: Klein-
Hessling, Ruth/Nokel, Sigrid/Werner, Karin (Hg.), S. 147-174.

Renner, Erich (1975): Erzichungs- und Sozialisationsbedingungen tiirkischer Kinder. Ein Ver-
gleich zwischen Deutschland und der Tiirkei, Heidelberg: Schindele.

Riesebrodt, Martin (1990): Fundamentalismus als patriarchale Protestbewegung, Tubingen:
Mohr.

Riesebrodt, Martin (2000): Die Riickkehr der Religionen. Fundamentalisten und der ,,Kampf der
Kulturen®, Minchen: Beck.

Risen, Jorn (1996): ,,Kollektive Identitit und ethnischer Konflikt im Prozess der Modernisie-
rung*. In: Heitmeyer, Wilhelm/Dollase, Rainer (Hg.), S. 142-151.

Sag, Emir Ali (1996): ,,Uben islamisch-fundamentalistische Organisationen eine Anzie-
hungskraft auf Jugendliche aus?*. In: Heitmeyer, Wilhelm/Dollase, Rainer (Hg.), S. 450-473.

Sandt, Fred-Ole (1996): Religiositit von Jugendlichen in der multikulturellen Gesellschaft. Eine
qualitative Untersuchung zu atheistischen, christlichen, spiritualistischen und muslimischen
Orientierungen, Minster, New York, Minchen, Berlin: Waxmann.

Schiffauer, Werner (1983): Die Gewalt der Ehre. Erklirungen zu einem tiirkisch-deutschen
Sexualkonflikt, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Schiffauer, Werner (1984): ,Religion und Identitit. Eine Fallstudie zum Problem der Reis-
lamisierung bei Atbeitsemigranten®. In: Schweizetische Zeitschrift fur Soziologie/Rev. suisse
sociol. 2, S. 485-516.

Schiffauer, Werner (1990): ,,Migration and Religiousness®. In: Thomas Gerholm, Yngve Georg
Lithman (Hg.), S. 146-158.

Schiffauer, Werner (1991): Die Migranten aus Subay. Tirken in Deutschland: Eine Eth-
nographie, Stuttgart: Klett-Cotta.

Schiffauer, Werner (1997): Fremde in der Stadt. Zehn Essays tiber Kultur und Differenz, Frank-
furt am Main: Suhrkamp.

Schiffauer, Werner (1997): ,,Kulturalismus vs. Universalismus. Ethnologische Anmerkungen zu
ciner Debatte® [zuerst verdffentlicht in Die tageszeitung Nr. 4773, 14.11.1995: 14-15] In:
Ders., S. 144-156.

Schiffauer, Werner (2000): Die Gottesminner. Turkische Islamisten in Deutschland, Frankfurt
am Main: Suhrkamp.

Schluchter, Wolgang (1991a): Religion und Lebensfithrung. Studien zu Max Webers Kultur und
Werttheorie. Band 1, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Schluchter, Wolgang (1991b): Religion und Lebensfithrung. Studien zu Max Webers Religions-
und Herrschaftstheorie. Band 2, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

318

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR- UND QUELLENVERZEICHNIS

Schmidt-Grunert, Marianne (1999): ,,Forschung in einer lebensweltbezogenen und sozialwissen-
schaftlich ausgerichteten Sozialen Arbeit®. In: Dies. (Hg.). Sozialarbeitsforschung konkret.
Problemzentrierte Interviews als qualitative Erhebungsmethode, Freiburg: Lambertus, S. 15-
68.

Schirazi, Ali (1993): ,,Zur Entstehung und Wandlungdes iranischen Islamismus im Kontext der

modernen Welt”. In: Bildungs- und Aktionszentrum Dritte Welt (Hg.), S. 15-23.

Schéning-Kalender, Claudia/Neusel, Ayld/Jansen, Mechthild M. (Hg.) (1997): Feminismus,
Islam, Nation. Frauenbewegungen im Maghreb, in Zentralasien und in der Tirkei, Frankfurt:
Campus.

Schrader, Achim/Nikles, Bruno W./ Griese, Hartmut M. (1976): Die zweite Generation.
Sozialisation und Akkulturation auslindischer Kinder in der Bundesrepublik, Kronberg:
Athenaeum.

Senator fir Inneres, Kultur und Sport (2000): Bericht des Senators fiir Inneres, Kultur und
Sport tiber den Extremismus im Land Bremen. Stand November 2000.

Seufert, Giinter (1997): Politischer Islam in der Tirkei. Islamismus als symbolische Reprisenta-
tion einer sich modernisierenden muslimischen Gesellschaft, Stuttgart: Steiner.

Seufert, Giinter (1999): ,,Die »Tiirkisch-Islamische-Union« (DITIB) der tiirkischen Religionsbe-
horde: Zwischen Integration und Isolation. In: Ders./Waardenburg, Jacques (Hg.), S. 261-
293.

Seufert, Gunter (1999): ,,.Die Milli-Gorts-Bewegung (AMGT/IGMG): Zwischen Integration
und Isolation®. In: Ders./Waardenburg, Jacques (Hg.), S. 295-322.

Seufert, Gunter/Waardenburg, Jacques (Hg.) (1999): Turkish Islam and Europe. Turkischer
Islam und Europa. Europe and Christianity als reflected in Turkish Muslim discourse &
Turkish Muslim Life in the disapora, Stuttgart: Steiner.

Simmel, Georg (1992 [1908]): Soziologie. Untersuchung tber die Formen der Vergesellschaf-
tung. Gesamtausgabe Bd. 11 [Herausgegeben von Othein Rammstedt], Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Simmel, Georg (1992): ,,Die Kreuzung sozialer Kreise®. In: Ders., S. 456-511.
Simmel, Georg (1992): ,,Exkurs tiber den Fremden®. In: Ders., S. 764-511.

Spuler-Stegemann, Ursula (1996%): ,, Turkei®. In: Ende, Werner/Steinbach, Udo (Hg.), S. 232-
246.

Spuler-Stegemann, Ursula (1998): Muslime in Deutschland. Nebeneinander oder Miteinander,
Freiburg, Basel, Wien: Herder.

Statistisches Landesamt Bremen (1987): Volkszihlung 1987. Gemeindeblatt der Volks- und
Berufszihlung 1987, Bremen.

Statistisches Landesamt Bremen (1997): Auslinderzentralregister — Stand 31.12.1997, Bremen.

Statistisches Landesamt Bremen (1998): 9.1 Auslindische Schiiler/Schiilerinnen nach Staats-
angehorigkeit und Schularten 1998. An Schulen der allgemeinen Ausbildung, Bremen.

319

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

Statistisches Landesamt Bremen (1999): Einwohnermelderegister. Bevolkerungstatistik (BIZ
14.07.99/02.XLS), Bremen.

Steuerwald, Karl (19882): Turkisch-Deutsches Worterbuch. Turkwe-Almanca Sozlik, Wies-
baden: Harrassowitz.

Stirling, Paul (1965): Turkish Village, London: Weidenfeld & Nicholson.

Strobl, Rainer (1998): Soziale Folgen der Opfererfahrungen ethnischer Minderheiten: Effekte
von Integrationsmustern, Bewertungen, Reaktionsformen und Erfahrungen mit Polizei und
Justiz, dargestellt am Beispiel tiirkischer Manner und Frauen in Deutschland [Interdisziplini-
re Beitrige zur kriminologischen Forschung, Bd. 11], Baden-Baden: Nomos.

Strobl, Rainer/Béttger, Andreas (Hg.) (1996): Wahre Geschichten? Zu Theorie und Praxis qua-
litativer Interviews, Baden-Baden: Nomos.

Suzuki, P. (1963): ,,Encounters with Istanbul, Urban Peasants and Village Peasants.* In: Science.
132, S. 891-892.

Sen, Faruk (1996): ,,Die Folgen zunehmender Heterogenitit der Minderheiten und der Genera-
tionsaufspaltung. Am Beispiel der tiirkischen Minderheit in Deutschland®. In: Heitmeyer,
Wilhelm/Dollase, Rainer (Hg.), S. 261-270.

Taylor, Charles (1997 [amerik. 1992]): Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung [mit
Kommentaren von Susan Wolf, Steven C. Rockefeller, Michael Walzer, Amy Gutman & Jur-
gen Habermas.], Frankfurt am Main: Fischer.

Tellenbach, Silvia (1995): ,,Zur Kriminalitit der tiirkischen Jugendlichen in der Bundesrepublik
Deutschland®. In: Zeitschrift fiir Tirkeistudien (ZfTS), 8. Jg., Heft 2, S. 221-231.

Tertilt, Hermann (1996): Turkish Power Boys. Ethnographie einer Jugendbande, Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Tibi, Bassam (1992): Islamischer Fundamentalismus., moderne Wissenschaft und Technologie,
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Tietze, Nikola (2001): Islamische Identititen. Formen muslimischer Religiositit junger Manner
in Deutschland und Frankreich, Hamburg: Hamburger Edition.

Thomi-Venske, Hanns (1981): Islam und Integration. Zur Bedeutung des Islam im Prozess der
Integration tiirkischer Arbeiterfamilien in die Gesellschaft der Bundesrepeblik Deutschland,
Hamburg: Rissen.

Trautner, Bernhard (2000): ,,Turkische Muslime und islamische Organisationen als soziale
Trager des transstaatlichen Raumes Deutschland-Turkei“. In: Faist, Thomas (Hg.), S. 57-86.

Treibel, Annette (1988): Engagement und Distanzierung in der westdeutschen Auslinderfor-
schung. Eine Untersuchung ihrer soziologischen Beitrige, Stuttgart: Enke.

Walzer, Michael (2000 [amerik. 1997]): Uber Toleranz. Von der Zivilisierung der Gesellschaft
[Hg. und mit einem Nachwort versehen von Otto Kallscheuer], Berlin: Rotbuch.

Weidacher, Alois/Lopéz-Blasco, Andrés (1982): Auslinderpolitik und Integrationsforschung in
der Bundesrepublik Deutschland. Eine Darstellung wichtigster Ergebnisse mit Auswahlbo-
bliographie, Miinchen: Deutsches Jugendinstitut.

320

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR- UND QUELLENVERZEICHNIS

Weiss, Robert S. (1994): Learning from Strangers. The Art and Method of Qualitative Interview
Studies, New York: The Free Press.

Witzel, Andreas (1982): Verfahren der qualitativen Sozialforschung. Uberblick und Alternativen,
Frankfurt am Main: Campus.

Witzel, Andreas (19892): ,,Das problemzentrierte Interview. In: Jittemann, Gerd (Hg.), S. 227-
255.

Witzel, Andreas (1996): ,,Auswertung problemzentrierter Interviews: Grundlagen und Erfah-
rungen®. In: Strobl, Rainer/Bottger, Andreas (Hg.), S. 49-76.

Wohlrab-Sahr, Monika (1997): ,Individualisierung: Diffenrenzierungsprozess und Zurech-
nungsmodus®. In: Beck, Ulrich/Sopp, Peter (Hg.), S. 23-36.

Wolff-Pweska, Anna/Schulz, Eberhard (2000): Polen in Deutschland. Integration oder Sepata-
tion, Dusseldorf: Droste.

Yonan, Gabriele (1993%): Einheit in der Vielfalt. Weltreligionen in Berlin, Berlin: Senatsverwal-
tung fiir Gesundheit und Soziales — Auslinderbeauftragte des Senats.

Zaimoglu, Feridun (19972): Kanak Sprak. 24 Mif3téne vom Rande der Gesellschaft, Berlin: Rot-
buch.

Zentrum fiir Turkeistudien (Hg.) (1994%): Tirkei - Sozialkunde: Wirtschaft, Beruf, Bildung, Reli-
gion, Familie, Erziehung, Opladen: Leske + Budrich.

Artikel aus Tages- und Wochenzeitungen

ap: ,,Massenprotest fiir Koranschule. 300 000 demonstrieren gegen MaB3nahmen des tiirkischen
Militirs®. Weser-Kurier 108 (12.05.97), S. 3.

ap: ,,Vorzeitige Neuwahl in der Tirkei. Ciller wird Ministerprisidentin®. Weser-Kurier 125
(2.06.97), S. 2.

ap: ,,Richter erlauben Islam Unterricht. Weser-Kurier 46 (24.02.00), S. 1.
ap: ,,Mit Kopftuch kein Schuldienst®. Weser-Kurier 161 (14.07.98), S. 1.

ap/dpa: ,,Druck auf Erbakan wichst. Turkisches Militir will den Einfluss der Fundamentalisten
zurtickdringen®. Weser-Kurier 52 (03.03.97), S. 3.

ap/dpa: ,,Turkei: Armee droht mit Waffengewalt. Warnung vor fundamentalistischer Unterwan-
derung®. Weser-Kurier 134 (12.06.97), S. 1.

ap/dpa: ,,Kein Kopftuch-Verbot in Baden Wiirttemberg. Landtag gibt jedoch Riickendeckung
im Fall Ludin®“. Weser-Kurier 163 (16.07.98), S. 4.

Der Spiegel: ,,Titel: Zeitbomben in den Vorstidten. Die Auslinderintegration ist gescheitert.
Uberall im Land entsteht eine explosive Spannung. Bei jungen Tiirken und Aussiedlern,
Randgruppen ohne Perspektive, wichst die Bereitschaft, sich mit Gewalt zu holen, was die
Gesellschaft thnen verweigert®. Der Spiegel 16 (14.04.97), S. 88-93.

321

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

Der Spiegel: ,,Auslinder und Deutsche: Gefihrlich fremd. Das Scheitern der Multikulturellen
Gesellschaft®. Der Spiegel 16 (14.04.97): Titelblatt.

Der Spiegel: ,,Die letzte Schlacht. Durch den Streit um das Kopftuch einer muslimischen Le-
hramtsanwirterin ist die Frage nach dem Verhiltnis von Staat und Religion erneut aktuell
geworden®. Der Spiegel 30 (20.7.98), S. 58-59.

dpa: ,,Kopftuch ist ein Kampfinstrument. Verbot fiir Lehrerin verteidigt”. Weser-Kurier 166
(20.07.98), S. 4.

dpa: ,,Klasse bekommt jetzt cine Lehrerin ohne Kopftuch. Streit fiir Grundschiiler zu Ende.
Muslimin will jetzt klagen®. Weser-Kurier 216 (15.09.99), S. 6.

dpa: ,,15jdhrige Libanesin von der Schule verwiesen. Mit Kopftuch im Unter-
richt/Bezirksregierung ist hilflos”. Weser-Kurier 24 (24.09.96), S. 18.

dpa: ,,Service” fiir Moslems: Konto ohne Zinsen®. Weser-Kurier 243 (02.06.99), S. 4.

dpa: ,,Erbakan wagt Kraftprobe. Widerstand gegen anti-islamistischen Kurs der tiirkischen Ar-
mee*. Weser-Kurier 53 (04.03.97), S. 2.

dpa: ,,Erbakan gibt Druck nach. Forderung des Sicherheitsrats akzeptiert®. Weser-Kurier 55
(06.03.97), S. 2.

dpa: ,,Kampf gegen Fundamentalismus®. Weser-Kurier 62 (14.03.97), S. 2.
dpa: ,, Tirkische Regierung gehorcht Militdr. die tageszeitung Nr. 5178 (14. Mirz. 1997), S. 2.

dpa: ,,Druck der Militirs: Erbakan will Fundamentalismus eindimmen. Tiirkischer Regierungs-
chef lenkt in/Zwei Minister zurtickgetreten. Weser-Kurier 98 (28.04.97), S. 2.

dpa: ,,Erbakan mit dem Riicken zur Wand. Regierungskrise in der Tirkei. Sicherheitsrat tagt®.
Weser-Kurier 124 (31.05.97), S. 1.

dpa: ,,Islamisten griinden angeblich Partei”. Weser-Kurier 205 (03.09.01), S. 2.
eb: ,, Fleischspende zum Opferfest®. Weser-Kurier 75 (30.03.99), S. 19.

Frank, Helmut/Kruse, Kuno/Willeke, Stefan: ,,Zuflucht in der Moschee®“. Die Zeit 35
(DOSSIER 23.08.96), S. 11-13.

Heitmeyer, Wilhelm/Miiller, Joachim /Schréder, Helmut: ,,Zuflucht in der Abkeht? Die Zeit
35 (DOSSIER 23.08.96), S. 11-13.

Hilbk, Merle: ,,Der Streit um das Kopftuch: Was muslimische Frauen denken. Im Glauben eine
Heimat finden. Die Lehramtsanwirterin Ludin kdmpft sanft, aber behartlich. Ihre
Entschlossenheit wuchs mit den Anfeindungen®. Die Zeit 31 (23.07.98), S. 7.

Kliver, Reymer: ,,Gesellschaft mit beschrinkter Weltsicht. Ungehindert hat sich die islamische
AMGT mit zehntausenden von Anhidngern ausgebreitet, die fiir eine extremistische Kader-
schmiede gehalten wird. Stiddeutsche Zeitung 98 (28.04.95), S. 3.

Kliver, Reymer: ,, Turken in Deutschland: Auf dem Weg ins Abseits? Einmal Bosporus, aber
bitte retour®. Stiddeutsche Zeitung 174 (31.07.95), S. 3.

Kiling, Mehmet: ,,Wir Muslime leiden. Gegen Intoleranz und Eiferer”. Gastkommentar. taz-
Bremen (28.02.98), S. 1.

322

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR- UND QUELLENVERZEICHNIS

Liders, Michael: ,,Ich bin doch kein Alien. Mit oder ohne Kopftuch — muslimische Studentin-
nen in Deutschland sind pragmatisch®. Die Zeit 31 (23.07.98), S. 7.

Mehr, Max Thomas: ,,Schulfrei fur alle Gotter. Eine Berliner Senatorin, ein Richter und ein
Vertreter der Tirken diskutieren tber islamischen Religionsunterricht™. Die Zeit 48
(19.11.98), S. 4.

Neumann, Edgar: ,,Darf eine Muslimin mit Kopftuch unterrichten? Streit um die Einstellung
einer deutschen Lehrerin afghanischer Herkunft in Baden-Wiirttemberg®. Weser-Kurier 155
(07.07.98), S. 4.

Pazarkaya, Utku: ,,Muslimische Weihnachten®. Die Zeit 52 (20.12.00), S. 6.
pv: ,,Fleischspende st63t Behorde sauer auf™. Weser-Kurier 76 (31.03.99), S. 22.

Schiffauer, Werner: ,,Sie verlassen die geschiitzte Zone! Kulturalismus versus Universalismus
oder Das ungeduldige Auflésen von Widerspriichen im kulturellen ,Diskursfeld’: Ethnologi-
sche Anmerkungen zu einer Debatte und ihren praktischen Konsequenzen®. die tageszeitung
4773 (14.11.95), S. 14-15.

Schuller, Axel: ,,Kontrolleure des Verfassungsschutzes sauer. Abgeordnete zitieren Innensenator
zu einer Sondersitzung/Uber angebliche Extremisten informieren®. Weser-Kurier 42
(25.02.98), S. 14.

Schuller, Axel: ,,Jugendliche nicht einfach den Fundamentalisten tiberlassen. Kontrollkommissi-
on bestitigt Gefahren durch die islamische Milli G6rts®. Weser-Kurier 49 (27.02.98), S. 21.

Sommer, Theo: ,,Der Kopf zihlt, nicht das Tuch. Auslinder in Deutschland: Integration kann
keine Einbahnstrale sein“. Die Zeit 30 (16.07.98), S. 3.

Spiewak, Martin: ,,Das Recht auf Unterricht. Islam in der Schule war jahrelang ein Tabuthema.
Nun wird er in Berlin als ordentliches Schulfach eingefiihrt“. Die Zeit 10 (02.03.00), S. 32.

Spiewak, Martin: ,,Allah ist schulreif. Solange Deutschland islamischen Religionsunterricht ver-
hindert, profitieren davon radikale Koranschulen®. Die Zeit 31 ((DOSSIER] 23.07.98), S. 9-
11.

Weser-Kurier: ,,Integrations-Problem nicht zukleistern. Ralf Bortscheller duflert sich tiber Is-
lamwoche®. Weser-Kurier 220 (20.09.97), S. 17.

Wiegand, Ralf: ,,Hier bin ich kein Deutscher, dort kein Tiirke. Der ehemalige Werder-Spieler
Ersan Dogu und sein kurzes Abenteuer bei Galatasaray Istanbul®. Weser-Kurier (09.11.96),
S. 37.

Zaimoglu, Feridun: ,,Was halten Sie von diesem Mann? Liigen ist zwecklos. Ein Tirke erkennt
an Thren Blicken, wie Sie iiber ihn denken®. Die Zeit 23 (Leben 02.06.99), S. 4.

323

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Register: Sachen und Begriffe

abdest 159

Abgrenzung 16, 48, 53, 65, 67

Absicherung, materielle 85

Absolutheit 146, 210f., 213

Abtreibung (kath. Kirche und § 218) 240

ADUTDEF 71, 243ff.

Affenabstammung 182

abl al-kitab 54

aklbalig 216£.

Akzeptanz 178, 183, 187, 233, 297

Aleviten 10, 106

Alkohol 109ff., 124f,, 135f,, 149, 171f., 181,
192-195, 199, 202f., 215, 220, 269ff., 298

Allab 146f., 159, 181, 192, 195, 197ff., 203-
206, 212ff., 216f., 263, 271

Alltag 92, 155, 227, 259, 262, 275

Alltagskommunikation 60

Alltagsleben 28, 52, 65, 99, 121

Alman iisiillii 107

Almosensteuer 168, 175f.

Alterspanne 64, 70

Alterssegment 64

Anarchie 122

Angebot, jugendspezifisches 25, 42, 64, 70-
72, 81f., 144, 150-155, 207, 224ff., 243f.,
254, 257, 289, 301

Angst 66, 86, 114, 142, 166, 188

Anomie 48

Anpassung, rechtliche 229

Anschlussfihigkeit 143

Anschen 117, 146, 187, 255

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,

REGISTER

Arbeitskollege(n) 111, 160, 162ff.

Arbeitslosigkeit 11, 91

Arbeitsmarkt 11, 85, 185, 209, 224

Arbeitsplatz 170-173, 196

Assimilation 93, 196, 209, 228, 274, 288

Asylbewerber 9

Atheist(en) 106f., 154, 209-212, 262f., 269,
293,297

ATIB 70, 113, 135, 140, 243, 245

Atmosphitre, freiheitliche 121

Attaché 212

Attitiide 116

Aufstiegsorientierung 93, 208, 273, 278f.

Auseinandersetzung(en) 26f., 85, 102, 117,
133, 160, 181ff.,, 219, 240, 242f., 252,
258, 262, 280f., 297

Auslinder 9, 26, 43, 67, 93, 106, 112f,, 116,
142, 186, 201, 244, 254, 275f., 288, 296

Auslinderfeindlichkeit 42, 292

Auslinderstatus 142f., 299

ausleben 17, 132f., 137, 147f, 153, 163,
1771., 186, 192, 221, 223, 239, 254, 276

auswendig lernen 291f

Autoritit 16f,, 82, 90, 102, 277, 280, 294

ayer 157

Barmherzigkeit 140

Bart(tracht) 129, 135, 137, 175

Bedeckung (s.a. Kopftuch) 133, 135, 137,
145, 177-192, 221, 237, 246

Bediirfniss(e), religiése 148

Befragungssituation 31, 58, 62, 81

Bekehrungsversuch 175

325



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

Bekenntnis 20, 24, 47, 67, 152, 176, 193,
214

Bekleidung 177, 190, 292

Bekleidungsvorschriften 178f.

Beleidigung(en) 115, 117, 125

Benachteiligung(en) 27, 115, 142, 185f., 266

Beobachtung, teilnchmende 64

Berufstitigkeit (von Frauen) 183ff.

Bevolkerungsstruktur 67

Bevolkerungswachstum 67

Beweis, wissenschaftlicher 210ff., 293f.

Bewegung(en), soziale 233

Bewusstsein 9, 21, 31, 38, 51, 77, 113, 128,
144, 155, 181, 192, 222, 294

Bibel 205, 265-271, 298

Bildung 14f., 45, 47f., 64, 70, 73, 84f., 88-
93, 99, 113, 128, 147f,, 184, 194, 197,
208-215, 219, 221ff., 228, 239, 254,
277f., 281, 286

Bildung, islamische 10, 129, 194, 287

Bildung, religiése 16, 42, 66, 166, 258, 262,
281

Bildungsangebot(e) 72, 209, 214, 224, 278,
287

Bildungsaspiration 68f., 113, 209

Bildungsniveau 68, 85, 195f., 219, 279

Bindung(en) 24, 45, 49, 57, 65, 73, 77, 113,
144, 220, 245, 260, 272, 275, 287, 299,
305ff.

Binnenintegration 17, 26f., 87, 228, 230,
287f.

Biografie 11, 219, 308

Bundestag 133

CDU 234, 241, 244f,, 276

326

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,

cennet 213

Christ(en) 13, 16f., 43, 49, 54f., 98, 100,
106, 111, 122, 133, 146, 149, 161f,
160f., 170, 175, 205, 210, 216, 240, 262-
272,296, 297-299

Christen, turkische 133, 161

Christen, armenische 111

community, tirkische 20f., 24, 26, 36, 86, 250

community, islamische 169, 288

Computer 210, 213, 229, 254

cuma 253

dar al-islam 54

dar al-harb 54

Darwinismus 182, 209f., 284

Definitionsmacht 24, 46, 233, 266

delifeants 36

Demokratie 33f., 42, 47, 141, 145, 161, 241,
292

Demokratieverstindnis 161f.

demokratisch 16, 131, 137, 161, 179, 191,
241,292

Denken, relatives 146, 213

Denkstrukturen 60

deutsch fiihlen, sich 239, 292

Deutung(en) 14, 30, 46, 78, 99, 159, 308

Deutungsmuster 30, 57, 59f., 76

Dialog 12, 55, 67, 73, 165, 167, 182, 209,
263, 297

Diaspora 20, 24, 31, 127, 299, 306

Differenz(en) 12, 16, 191, 31, 43, 125, 204,
276, 296, 301

Differenzierung, soziale 48ff.

Differenzierungsprozess(e) 49

Disco(theken) 193, 210f, 219ff



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diskriminierung 22, 32, 47, 99, 141ff,,
185f£., 201, 236

Diskriminierungsursache(n) 142f., 299

Diskurs(e) 10£., 25, 27, 30, 45, 53, 115, 137,
145, 185, 196, 252, 276, 299, 305ff.

Diskursfeld 24, 30, 74, 77, 154

Distanz, gesellschaftliche 62

DITIB 35, 70-72, 136ff., 158, 230, 243-253,
282ff., 298-302

Divergenz 62, 246

Diyaner 130, 153, 158, 244, 251, 282

Doppelpass 161, 240, 244

Dorf 21ff., 38, 84f., 89, 176

Drecksarbeit 116

Druck, familidrer 35, 98

dna 157

Ehefrau(en) 107, 180-183, 188

Ehre 19, 22,124,181, 187

Einrichtungen, eigenethnische 35, 87

Einwanderergeneration 27, 74, 85, 92f,
209, 215, 221, 254, 278

Engagement 10, 11, 24, 39, 111, 163, 202,
230f., 243, 245, 293

Entbettung 43f

Erfolg 70, 84, 94, 97, 103, 184,187, 243,
255, 277f., 296

Erhebungsgruppe 64

Erkenntnisinteresse 14

Erklirung, wissenschaftliche 120, 210f., 215

Erzichung 21, 23, 38, 48, 89-102, 104, 133,
150, 215, 217, 219, 239

Erzichungsideale 21, 47f., 89ff.

Erzichungsprozess 36, 93, 219

Evolutionstheorie 120, 182, 209, 262

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,

REGISTER

ezan 129,133, 137, 152£., 160£f., 289

Familiengeschichte 90

Familiennachzug 65, 85, 224

Familienunion, Turkische 71, 300

Jarz 148, 208£., 211, 219, 221

Fasten 148f., 151f., 165-169

Fatib-Moschee 36, 70, 103, 226, 233, 244,
2406f., 255

Faziler-Partei 134, 244, 300

Feindbild(er) 11, 31, 33, 35, 37, 2306, 292

Feste, islamische 64, 67, 232f.

fetwa 87

Foderation, islamische 12, 19, 177, 226, 261

Forschungsdesign 14

Forschungsverlauf 14, 58f.

Fragestellung 11, 14, 49, 63f., 77

Frau(en) 13, 23, 27, 32, 39, 45ft,, 91, 121,
133ff., 140, 177-192, 202f., 2006f., 224,
226f.

Frauenbild 183

Frauengruppen 39

Freiheit, der Drang nach 118

Freitagsgebet 14, 67, 157-160, 217, 223,
227,232,253, 289

Freizeit 40ff., 144, 149ff., 190, 224, 226f.,
255

Fremdbilder 15, 54

Fremddetermination 60

Fremde(r) 9, 22, 31, 54f.

Fremdenfeindlichkeit 25, 29, 32, 236

Freundeskreis(e) 15, 82f., 102-113

Freundin(nen) 97, 119, 190, 194

Freundschaft 15, 102, 113

Fronten 121, 250, 302

327



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

Fihrung, gesellschaftliche 146ff.

Fihrungsstrukturen, gemeindliche 146

Fundamentalismus 13, 32ff., 92, 142, 233,
303

Fundamentalisten 185, 216, 303ff.

Funktionir(e) 16, 64, 223, 244

Gastarbeiter 9, 45, 51, 85, 224

Gastarbeitermilieu 10

Gebet 40f., 140, 1406, 149ff., 153, 155, 157-
160, 162f., 165, 167, 176, 187, 193, 204,
226f., 253, 267, 286, 289

Gebetsraum, Gebetsraume 87, 163, 227,
238

Gebetspflicht 149, 152, 164, 253

Gebetsruf 133ff., 161f., 164, 275

Gebetszeit 150, 166, 291

Gebot(e) 99, 167, 187ff., 192ff., 200, 214,
216, 277

Gefahr(en) 94£t., 105, 166, 2071., 254, 289

Geistliche(r) 17, 129, 220, 249, 278, 282-286

Gemeindebildung(en) 11, 19

Gemeindeleben 74, 160, 226

Gemeinschaft 19, 20ff., 35, 40, 49f., 54,
143, 152, 173f., 200, 203, 283, 295f,,
306, 308

Gemeinwesen 100, 146, 233

Generationenfolge 50f.

Generationenkonflikt 23

Generationenlage 50

Generationenwechsel 51, 282

Genuss, sexueller 224

Gericht, inneres 196ff.

Gericht, jingstes 125, 147f., 210, 271

Geschlecht(er) 39, 45ff., 91f.

328

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,

Gesellschaftsordnung 16
Gesellschaftsstruktur, vormoderne 131
Gesetzgebung, deutsche 133, 268
Gesinnung(-sethik) 195f., 277, 294

Gewalt 25, 35£f., 94, 95

Gewissen 192-209, 211, 277, 294

Glaube 35, 40, 79, 104, 112, 120, 122, 140f,,
149, 151, 154f., 164, 172, 174ff.,, 178,
192, 199, 207, 210, 266f., 272, 283

Glaubensbekenntnis 193, 214, 294

Glaubensfreiheit 134, 141, 182,

Glaubensinhalte 11

Gleichberechtigung 257, 280

Glucksspiel 135

Gottesfurcht 154, 197

Gottessohnschaft 262f.

Graue Wolfe 71f., 113, 139, 141, 243f,
299ff.

Grenze(n) 12, 54, 96, 101f,, 104, 133, 145,
165, 169, 194, 198, 214, 223, 239, 243,
295

Grenziiberschreitung 199

Grundgesetz 132, 137, 145, 161, 242, 250,
277,292

Griine, Biindnis 90/Die Griinen 238, 244

giinah 195

Giiter, sprachliche und symbolische 61

Giter, konsumtive 88

Gliter, immaterielle 86, 143

hac126,168-177

hact 168, 173f., 176
hadd-Strafen 195, 197
hadis 160, 192, 211, 215
hafiz 262



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hiresie 54, 177

halife 140, 192

Haltung, wertkonservative 17

Handeln 30, 45, 50, 52ff., 81, 136, 148, 194,
196ff., 293, 295

Handeln, rekursives 52ff.

Handeln, politisches 34, 136, 240

Handlung(en) 66, 72

Handlungsméglichkeiten 195, 210

Handlungsmuster 7, 51

haram 87, 140, 211

Heimat 14, 21, 42, 84, 118, 140, 275, 289,
292

helal 87,140

Herausforderung 107, 117

Herkunftsland 16

Herrscher, christliche 140

Heterogenisierung 10, 27, 224f.

Hinderniss(e) 133, 164

Hinterhofmoschee 223

hoca(s) 95, 103, 130, 147, 153, 156, 158ff.,
188f., 196f., 213, 215f.,, 220, 229, 243,
257, 261, 266, 282ff., 286

Hochislam 23, 215

Hochislamisierung 23, 38

buris 206

Idealbild 192, 225

Identitdt(en) 9, 16, 19ff., 26, 29, 43, 45, 52,
113ff., 127, 143, 191, 204, 277f.

Identitdtsaspekte 82, 299

Identitdts-Standards 53

Identititsverlust 96

Ideologie 16, 33, 43f., 53, 78, 99, 141, 250,
399

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,

REGISTER

IGMG 12f,, 42, 136, 176, 235, 250, 263

TImam-Hatip-Schule 218f., 284

imam 153, 158ff., 240, 252, 261f., 284, 284

Individualisierung 17, 23, 38, 41, 48f., 89,
121, 143, 162, 188, 253, 277ff., 292, 299

Individualisierungsprozess(e) 48

Individualitit 38, 49

Individuum 22, 38, 40, 45, 49, 53f.

Inferioritit 279

Informationskontrolle 81

Inkorporation 23

ingdallah 175

Institution(en) 20, 28, 32, 73, 87f., 228, 252,
255, 291

Integrationsmedium 7, 300

Integrationsverlauf 75, 110

Integrationsvorstellung 58, 322

Integritit 8, 35, 125, 201, 206

Interaktionsbezichung 51f

Interessen, innenpolitische tirkische 113,
127f., 246ff.

Interessenvertretung 37, 233, 235ff., 246,
288

Interpretation 191, 214, 217, 274, 277, 285

Interview (problemzentriertes) 14ff.,, 54f,
57-81

Interviewer 14, 54, 72ff.

Interviewprotokolle 15

Isa 269

Islam, deutscher 25, 273ff.

Islamisierung 140, 144, 234

Islamrat 42, 87, 214, 250

Islamverstindnis 34, 138

Islamvorstellung 156

Islamwissenschaft 31, 33

329



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

Islam-Woche, Bremer 12, 73f, 234f
Isolation 26f., 86, 94, 105, 112, 116, 280f.,
289, 296

Jenseits 204£f.

Jesus 182, 193, 262ff.

Juden 140, 267£t., 271

Judentum 20

Jugendabteilung(en) 64-69ff., 74, 81, 104,
152,171, 231, 255, 2571f., 287

Jugendatbeit 64, 71f.,, 152, 207, 238, 244,
252-262, 284, 296

Justiz (jinnere Justiz®) 154

Ka’ba (Kdbe) 159, 172

kamet 152

Kampf, politischer 180, 237

Kanak Sprak 117

Kapital, kulturelles 61f., 233

Kemalismus 99, 132, 138, 299

Khalif 140, 192, 203

Kindheit 65, 93, 106, 112, 138, 150, 217f.
220

Kirche(n) 12f,, 17, 49, 73, 122, 161f., 1606f,,
210, 240ff., 250, 264-267, 269f., 297f.

>

Klassenlage 50

Klischee 117

Kohaision, soziale 227, 288

Kompetenz, rituelle 218, 286

Konflikt(e) 72, 88, 91, 94, 142, 181f., 185,
247,249

Konfliktlage(n) 14, 96

Konkurrenz 91, 133, 160, 166, 247, 250,
262,298

Konstruktion, dsthetische 78

330

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,

Konstruktion, realistische 60

Konstruktionsakt(e) 61

Kontamination 110

Kontingenz 50

Kontrolle 35, 129, 154, 2006, 231

Konzept, padagogisches 96f., 102, 285

Kopftuch 45, 471, 134£., 137, 177-195, 221,
247,262,279, 289, 295

Korperschaftsrecht(e) 19, 39, 72, 250f., 258,
298, 306, 309

Kreise, Kreuzung sozialer 20, 49

Kriminalitit 29, 53, 70, 92, 115, 203

Krise 25, 304

Kritik, antiautoritare 16f., 277ff.

Kritik, fundamentalistische 304

Kruzifix-Streit 242, 297

kiifiir 193f.

Kulturcharakter, der deutsche 301

Kulturgiiter 50

Kulturkonflikt 93

Kulturkonfliktthese 24, 29f.

Kulturmilieu 297, 306, 308

Kulturmuslime 54, 67, 112, 271

kurban 123, 176f., 233

kurban bayrann 176

la ilaba illallah 214

Laienbewegungen 285

Laizismus 16, 129f., 138, 240ff., 249, 297ff.

Leben, kollektives 24

Leben, rechtschaffenes 112, 193

Lebensbedingungen 32, 77, 245, 325

Lebenserfahrung(en) 14, 111

Lebensfihrung 11, 15, 45ff., 195f, 203,
277, 285, 293ft., 298, 305, 308



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lebensmittelpunkt 93, 224

Lebensrealitit 10, 135, 220f., 292

Lebenssituation 31, 40, 45, 73, 198, 259,
274

Lebensstandard 114

Lebensstil 16, 25, 29, 45ff. 121, 178, 181f.f.,
203, 216, 293, 304

Lebensweise 21, 23ff., 114, 122, 172, 192,
202ff., 220, 281, 298

Lebenswelt(en) 21, 36, 40, 89, 204, 207,
212,289

Lehrer(innen) 96, 153, 178f., 184f, 237, 283,
285

Leitkultur 10

Liebe, eltetliche 83

Lobby, Lobbies 74, 141

Logik 204, 262

Lustobjekt 190

Macht, politische 134, 140, 269
transzendente 182, 213

Machtstruktur 88

Mann 98f., 107, 183, 206f.

Materialismus 109, 122

Materialismus, medizinischer 200, 211

Medien 9, 24, 65, 115, 120, 142, 225, 235f.

medrese (madrasa) 228

Meidungsvorschriften 110

Mekka 126f, 178ff, 183, 186

Menschenrecht(e) 134, 137, 142, 145, 245,

292, 300, 305, 307

mescid 165, 250

MHP 113, 140, 245, 300

Migrantenmoschee 139, 290

Migrantenstatus 11

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,

REGISTER

Migrationsentscheidung 86
Migrationserfahrung 11, 24, 35, 92, 153
Migrationsforschung 28ff., 39
Migrationsgeschichte 11, 17, 196
Migrationsgriinde 84

Migrationskosten 83, 93

Migrationsverlauf 114

Migrationsziele 85, 209, 224

Milieu, sozialmoralisches 17, 295ff., 304

Milieu, klassenheterogenes 297, 304

Milieuspezifik 48

Militdr 34, 129

Milli Goriig 34, 42, 70ff., 103, 136, 143,
229f., 243-252, 258, 282ff, 287, 300ff.,
3006f.

Minderheit 10, 13, 21-24, 28, 32, 45, 53, 93,
90f., 106, 117-122, 152, 155, 225, 237f.,
244, 260

Misstrauen 65, 90, 116

Mitarbeiter, ehrenamtliche 64, 70f.

Mitgliederstruktur 57, 256

Mitgliedschaft 14, 20, 24, 27, 47, 57, 77,
230ff., 2806, 291, 301

Mittler, eigenethnische 88

Mittlerfunktion 28

Moderne 33, 38, 44, 471., 92, 127, 131, 200,
307

Modernisierung 208, 304

Modernisierungserfahrung(en) 17, 146

Modernisierungsprozess(e) 132, 299

Monotheismus 206, 298

miiezgin 153, 161, 275

Muhammad 99, 152, 160, 167, 262f., 268,
298

musabiplik 106

331



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

Muslim(e), faktische 20, 273

Muslim(e), organisierte 9, 21, 24, 65, 82,
288

Muslim(e), praktizierende 10, 20, 92, 272

Muslime, richtige 15f, 145-177

Muslime, moderne 194, 198, 201

Mutter 99, 104, 183, 217, 219ff.

Nachbar 86, 107, 142, 234, 274

Nachbarschaft 147

Nagel und Fleisch 127, 132, 140

Nahrungsmittel, erlaubte 87

namaz (rituelles Pflichtgebet) 149, 162, 165
227,253

Nation 17, 49, 53, 99, 300, 307

Nationalismus 99, 139ff., 143ff., 300

Nationalitit(en) 32, 141£f.

nefis 207

Ninja-Kampfer 188f.

>

Normalitit 36

Norm(en) 20, 25, 28, 30, 91, 137, 188
nur 207

Nurculuk-Bewegung 71

Offenbarung 214, 262f., 268, 270, 294, 298
Offene-Tir-Arbeit 255

Offensive 234

Offnung 27

Orientierung(en) 31, 37ff., 48, 131, 160, 244
drtiinmek 177

Osmanen 127ff., 139ff.

Osmanisches Reich 99, 127-132, 139ff.
Paradies 84, 168, 205ff., 213

Parteien, christliche 241

Parteien, deutsche 10, 138, 244ff., 275, 293

332

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,

Partei(en), islamische 34f., 138, 233, 244-
248, 274, 293

Parteien, tiirkische 17, 34f., 129, 134, 138ff.,
244ft., 293, 300£f.

Parties 97, 109, 254

Peripherie 35, 285

Permissivitit 90

Personlichkeit 49, 124, 172, 195

Perspektive(n) 85ff., 143f., 180, 215, 252f,,
272ff., 297f.

Pfad, der richtige 70, 83, 203f., 209

Pfeiler, funf 147£f.,, 152, 173£f.,, 209, 214

Phinomen, migrationsspezifisches 20

Pilgerreise 168-176

PKK 141

Politik 12, 16, 24, 34, 127-141, 145, 158,
233, 235ff., 242-248, 253, 273ff., 277,
288, 298-302, 307ff.

Positionsgiiter 24, 233

Priferenz(en) 26, 36, 71, 102, 106, 235ff.,
246, 301

Prestige 15, 74, 143

Prophet(en) 54, 160, 167, 175, 182, 193,
212, 263, 266-271, 298

Prototyp 184, 244, 256

Provokation(en) 116£., 161, 189

Priifung, das Leben als 167f., 198, 204f.

Prigel 94£f., 103

Pubertit 217ff.

Qur'an-Kurse (-Unterricht) 65, 72, 102ff,,
137, 144, 154, 166, 209, 215-219, 227,
238, 247, 258ff., 270, 285ff.

Qur'an-Lektire 138

Qunr'an-Rezitation 216, 2591,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ramazan 12, 123, 1491f., 152, 165f., 233, 258

Rassismus 30, 42, 143

Rationalisierung 200, 277, 295

Recht(e) 17, 24f, 27, 118, 120, 129, 131,
133, 142, 161f.,, 183f., 198, 246ff., 260,
274, 292, 296f., 307f.

Recht, deutsches 20, 39, 143, 225, 306

Recht, islamisches 54, 67, 140, 165, 195ff.,
225,277,285

Rechtsgelehrte(r) 198

Refab-Partei 34f., 134, 245, 247

Reflexion 41, 58, 61, 73, 94, 162, 294

Reflexivitit 52

Regelschule, tirkische 93

Regierung, die tirkische 34f., 130, 134,
141£., 246f., 304

Reinheit(-svorstellungen) 110, 123-126, 159,
200

Re-Integration 28

Re-Islamisierung 24, 129£., 179f., 214f.

Religionen 132, 140, 161, 194, 207, 264-
268, 272

Religionsbegriff 143, 276

Religionsfreiheit 17, 129f., 133, 161, 178

Religionsunterricht 12, 73f., 221f., 242, 285,
309

Religionswissenschaft 20, 65

Religionszugehérigkeit 10, 16, 20, 25, 28,
30f. 42, 29, 99, 1006, 112, 124, 141, 167,
273,277, 298f.

Religiositit 20f., 25, 28-48, 77f., 152, 186,
204, 212, 215, 223

Reprisentanz, 6ffentliche 24, 82, 119, 185,
233

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,

REGISTER

Respekt (Achtung) 15, 22, 27, 36, 90f,
100ff, 111, 118f., 163, 182, 280

Re-Traditionalisierung 293ff.

Rezitation 216, 286f.

Ruckkehr 93, 224

Riickkehrhoffnung 85

sakular 22f., 31, 35, 42, 47, 129ff., 146, 178,
212, 294, 307

Sakularisierung 17, 41, 50, 297, 300, 309

Satan 99, 202f., 207, 213

Schlagen 94f., 103

Schulunterricht 65, 104, 182

Schweinefleisch 85, 87, 110, 124, 142, 149,
166, 192£., 195, 200, 211, 269ff., 298

Segregation 42f., 112, 285

Selbstbild(er) 48, 53f., 70, 81, 116, 144

Selbsteinschitzung 68, 70

Selbstverstindnis 17, 82, 143, 196, 234,
277f.

Sexualitit 135, 147, 207, 269, 283

Sommerinternat(e) 39, 259

Sozialforschung, qualitative 49, 53

Sozialisation, familidre 23, 93ff.

Spaltung(en) 26, 160, 223, 247, 302

Spal3 117, 170, 173ff., 202, 216, 233

SPD 244, 276

Speisevorschriften 87

Sportunterricht 134, 184

Sprache, die Deutsche 84ff., 88, 154, 178,
240, 256, 280, 282

Sprache, die Tirkische 97, 114, 153, 222

Sprachvermégen 60

Staat 22, 35f,, 43, 50, 125, 147, 197, 240ff.,
256ft., 277, 297ff., 309f.

333



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

Staat, islamischer 128-131

Staat, tirkischer 128-131, 153, 243, 248ff.,
278, 282, 291, 299, 302, 309f.

Staatsangehdrigkeit 67ff., 99, 141, 299

Staatsangehorigkeitsrecht 244

Staatsbiirgerschaft 9, 67f, 253, 273

Status 11, 14f.,, 20ff., 30, 36, 66, 74, 101,
142f., 1691£t., 183, 209, 233, 255, 299

Stellvertreterfunktion 82, 185, 233, 236, 288

Stigma 43, 53f., 76ff., 81, 93, 115, 142, 296

Struktur 21f., 25-28, 30, 36, 38, 47, 511, 57,
60-64, 77f., 82f., 88f., 91ff.,, 131, 225ff.
239, 251, 278, 282, 284f., 291, 304

Struktur, dialogische 28, 55

Sunde(n) 112, 170££.,, 192-209, 217, 262

Sunna 167, 186, 218

stinnet 160, 175, 212

Symbol, politisches 178ff.

Symbol, nationales 287, 299

Synthese, Tirkisch-Islamische 110, 130

>

System, europdisches 99

sehadet 294
sirk 206

Tabubruch 199

tagiya 115

Teilhabe, gesellschaftliche 10f., 15, 143, 280

tesbih 157

terroristisch 34, 120

Theologie, islamische 197, 205, 269f., 285,
298, 309

Tochter 121, 188, 191

Toleranz 121, 142, 178, 184, 188

334

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,

Tradition 15f., 24, 28, 39ff., 43-48, 52, 92ff.,
97ff., 105ff., 114, 123, 127-139, 144f,,
159, 179, 189ff., 208, 219ff., 274, 277ff.,
293ff., 299, 304

Traditionskritik 294

Transkription 15, 66, 74-76

Treffpunkt (Moscheen als) 159, 227, 290

Trennung 20, 30, 49, 93, 129, 144, 181ff.,
241ff., 279, 299, 302, 306

Trichinen 200

Tschador 189

Uberlegenheitsanspriiche 35ff.

dilkiicii 139

Umbruch 145, 155f., 215, 226, 273, 279,
291, 295

dimmet 173

Unglaubige(r) 54, 112, 182, 190, 207

Unreinheit 110, 123£,, 192

Unterwerfung 146

Utilitarismus 196

Vaterland 133, 149, 287

Vaterlandstreue (s. Zlkiicii)

Verantwortlichkeit 167, 191

Verantwortung 115, 119ff,, 144, 147, 192ff.,
204, 209ft., 253, 279

Verbote 36, 137, 156, 167, 179, 216, 220

Verbundenheit 102, 244

Vereinsrecht 19ff., 25f., 115, 225

Vereinsstrukturen 25, 28

Verfassung (Grundgesetz) 137, 145, 161f,,
196, 242, 250, 274, 278, 299

Vergesellschaftung 65

Verrechtlichung 115, 180, 291



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vertrauen 111£., 155, 186

VIKZ 72, 244, 250

Volk 127f., 140

Volksislam 215

Vorschrift(en) 122, 135, 198, 215, 278

Vorurteil(e) 17, 33, 42, 76, 81, 102f.,, 120f,,
142, 170, 185£f., 239¢., 267

Vorurteilsstruktur 31, 59, 116, 121

Wahlfreiheit 98

Wandel 51, 89, 92, 99f,, 145, 168, 174, 183,
277,281

Waschung; rituelle 159

Weg, der richtige (s. a. Pfad) 96ff., 155, 203-
206

Weihnachten 93

Weltbild(er) 25f., 50f., 119, 209, 293, 295

Wert(e) 10, 15, 22, 24, 28, 30, 36, 42, 52,
82f., 91f., 97f,, 105, 107, 118, 132, 145f.,
151, 167, 187, 219, 239, 264£., 292, 296f.

Wertewandel 123, 228

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,

REGISTER

Wertvorgaben, ideologische 139

Widerspruch 24f, 28, 50, 121f, 193, 205,
308

Widerspruchspotential 25

Wissenschaft 61, 77f., 120, 200, 209-215

Wohlstand 116

Wundergeschichten 294

Wiirde 19

zekadt 168, 1751,

Zilhicce 176

Zinsen (Zinsverbot) 155f.

Zivilreligion 306f.

Zivilisation, westlich-christliche 73

Zocken (Gliicksspiel) 136, 208
Zichtigung, korperliche 283

Zukunft 122f.,244, 248, 257, 273-276, 301f.
Zusammenbhalt 83, 117, 230, 250, 288
Zwang 102f., 181, 188, 191, 259, 283ff.

Zwangsidentitit(en) 279

335



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTERVIEWSITUATIONEN
Interviewsituationen

Alle Interviews fanden jeweils in Rdumen der betreffenden Gemeinden statt. So schwer auch
manche der Termine zu verabreden waren, so freundlich wurde ich doch tiberall aufgenommen,
wenn es denn gelungen war, den Kontakt zu méglichst mehreren Jugendlichen aus den einzel-
nen Gemeinden herzustellen. In aller Regel hat einer der beteiligten Jugendlichen wihrend der
Gespriche fur stets frischen Tee oder andere Getridnke gesorgt, wenn nicht andere Gemeinde-
mitglieder diese Aufgabe freundlicherweise iibernommen haben. In einigen Gemeinden wurde
ich am Rande der Interviews von den /hocas zu einer Mahlzeit eingeladen, was immer Gelegenheit
bot, diesen mein Vorhaben zu etldutern. Auch hier waren die Reaktionen einhellig positiv.
Trotzdem gab es natiirlich atmosphirische Unterschiede in einzelnen Gemeinden. Diese Unter-
schiede hingen aber nicht mit verschiedenen Dachorganisationen zusammen, sondern cher da-
mit, wie geldufig den jeweiligen Gesprichspartnern Kontakte und Gespriche mit Deutschen
sind.

1. Eyiip-Sultan-Camii (DITIB)

Das Interview fand am 4.6.99 im Biro der neuen Eyip-Sultan-Moschee statt. Wir hatten
uns fiir 18:00 Uhr verabredet. Meine drei Gesprichspartner waren beim Abendgebet, als ich
kam. H. kenne ich seit der BEK-Untersuchung.#?? Er hatte - damals 17-jihrig - seinen Vater
vertreten, der als Vorsitzender des Moscheevereins aus gesundheitlichen Griinden nicht an ei-
nem Interview teilnehmen konnte. Zusammen mit dem etwas ilteren Pressesprecher der Ge-
meinde hatte er als Ubersetzer fungiert, sich aber auch selber und eigenstindig geduBlert. Mit H.
und O.A4. und einigen anderen Jugendlichen hatte ich im August 1998 den damaligen Stand
meiner Fragestellungen diskutiert; sie wussten daher in etwa, worum es mir in diesem Gesprich
gehen wiirde. Auch O.D. kenne ich seit der ersten Untersuchung von 1995. Er hatte das Ge-
sprich mit der Zeyn-E/l-Abidine-Moschee (Milli Goriig) tbersetzt. Spiter trafen wir noch einmal
zusammen. O.D. iibersetzte fiir T. Hannemann und mich eine Veranstaltung in den Riumen der
Selimiye-Moschee (DITIB) in Blumenthal, die aus Anlass der bevorstehenden Pilgerreise fiir die
Pilger ausgerichtet wurde. Am Rande dieser Veranstaltung diskutierten wir sehr engagiert, dabei
ging es auch um brisante Fragen, wie z.B. Homosexualitdt ##d Religion, und wir diskutierten
kontrovers, aber wir diskutierten.

Dieses neue Interview fand in sehr offener Atmosphire statt; bisweilen bewiesen die Ge-
sprichspartner einen ausgeprigten Sinn fiir Ironie und einen etwas beilenden Humor, wenn-
gleich entscheidende Fragen mit grof3er Ernsthaftigkeit und Engagement, niemals beildufig be-
sprochen wurden. Ich brauchte verhiltnismiBig wenig mit meinen vorbereiteten Fragen ein-
zugreifen. Lange Phasen des Gesprichs entwickelten sich aus einer gewissen Eigendynamik
heraus. Mitunter ermunterten die drei mich férmlich, meine Fragen vehementer vorzutragen.
Ich tat das eher zuriickhaltend, wurden die meisten mir wichtigen Punkte doch auch aus dem
Gesprichsfluss heraus angesprochen. FEine Besonderheit dieses Interviews ergab sich aus der
Anwesenheit des Sohnes des hocas der Gemeinde. Der, deutlich jinger als die Befragten, war
vortibergehend zu Besuch aus der Tirkei und deshalb nicht des Deutschen machtig. Er saf3 aber
geduldig dabei, kochte von Zeit zu Zeit frischen Tee und schaltete sich nur dann ein, wenn ein-
zelne tirkische Worte ficlen, die seine Aufmerksambkeit erregten. Insbesondere reagierte er dabei
auf den Namen Milli Goriig oder auf Personen und Parteien usw., die zu deren Umfeld gehéren,
indem er vehement sein Missfallen bekundete oder umgehend den Namen DITIB bzw. Diyanet
erwihnte. Und jedes Mal sorgte er damit bei den anderen fir ausgesprochene Heiterkeit.

422 Frese/Hannemann 1995.

337

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

H. ist 22 Jahre alt, wurde in Bremen-Nord geboren. Nach dem Abschluss des Gymnasiums
studiert er im vierten Semester Wittschaftswissenschaften an der Uni Bremen; O.D., 23 Jahre alt,
ebenfalls gebiirtiger Bremen-Norder; er studiert im 8. Semester Wirtschaftswissenschaften und
plant, sein Studium Ende nichsten Jahres zu beenden. Bis zum Vordiplom studierte er an der
Universitit Bielefeld, seitdem in Bremen. Er ist seit kurzem mit F.’s Schwester vetlobt; O.A4., 23
Jahre alt, geboren im Umland, studiert im sechsten Semester Wirtschaftswissenschaften. Alle
leben noch bei den Eltern.

2. Fatib-Camii 1. (Milli Goriig)

Das Interview fand am 6. Mai 1999 in den Rdumen der Fazih-Moschee statt. Am Vorabend
des Freitags waren alle Rdume der Moschee gut besucht. Wir mussten wegen anderer Veran-
staltungen mehrmals den Raum wechseln und wurden auch danach noch hiufiger unterbrochen,
wobei alle Leute, die zufillig oder mit konkreten Absichten die jeweiligen Rdume betraten, neu-
gierig und wohlmeinend reagierten, wenn sie den Anlass unserer Zusammenkunft erfuhren, und
deshalb nicht so schnell den Raum wieder verlieBen.

Die cigentliche Verabredung zum Interview war mit I, T. und M. getroffen worden. Ich

hatte mich etwas nassforsch zu einer Versammlung des Vorstands der Jugendabteilung, dem alle
drei angehdren, selbst cingeladen, bei der Gelegenheit noch einmal fiir meine Untersuchung
geworben und schliellich mit den Genannten den Termin vereinbart. 1. bestitigte im Interview
mein Vorgehen: ,,Den Druck musst du machen, das kinnen wir nicht tun.“ Aus unterschiedlichen
Griinden konnten T. und M. nicht am gesamten Interview teilnchmen; T. musste wegen anderer
Verpflichtungen friher gehen, M. kam spiter dazu. Insgesamt war in dem Interview die Sorge
der Gesprichspartner deutlich, dass sie sich zu so wichtigen Fragen, wie ihnen der Islam eine ist,
falsch, inkompetent oder unangemessen dulern kénnten. Das wurde auch immer dann deutlich,
wenn dritte, unter Umstinden dltere Personen zwischenzeitlich den Raum betraten: Die Be-
fragten wurden umgehend spiirbar zuriickhaltender in ihren Stellungnahmen. Eine solche St6-
rung verursachte ein junger Mann, der innerhalb der islamischen Zusammenhinge (und zuneh-
mend dariiber hinaus) wegen seiner Amter groBes Ansehen und Bekanntheit genieBt. Er, ver-
siert im Dialog mit Kirchen wie Politik, machte mich auf einen Konflikt aufmerksam, der zwi-
schen dem Gemeindevorstand und vielen Jugendlichen schwele: dass vom Vorstand fiir alle
Gemeinderdume verhingte Rauchverbot empfinden manche Jugendlichen als (zu) grofie Ein-
schrinkung. Und die Moglichkeiten, etwa vor der Tir zu rauchen, sei fiir viele keine Alternative,
da es sich nicht schicke, das vor ilteren Respektspersonen und schlimmer, womdglich dem ei-
genen Vater zu tun. Sie wiirden deshalb lieber wieder Jugendriume nutzen, die von der eigentli-
chen Gemeinde getrennt seien, so wie ,es frither war‘. Den Befragten war es spiirbar unange-
nehm, vor mir einen gemeindeinternen Konflikt auszubreiten; der Hinzugekommene sah aber
cine Gelegenheit, mir die Offenheit in der Gemeinde im Umgang mit internen Konflikten zu
demonstrieren. Diese Strategie ist mir auch in Gemeinden anderer Dachorganisationen hiufiger
begegnet, was die Vermutung nahelegt, sie folge taktischen Absprachen innerhalb dieser Orga-
nisationen, deren Ziel ist, plurale und auch dissonante Strukturen innerhalb dieser Organisatio-
nen, denen nicht selten ,Gleichschaltung® unterstellt wird, einer breiten Offentlichkeit zu de-
monstrieren.
/. ist 24 Jahre alt, wurde in Bremen geboren und verbrachte auch seine gesamte Schulzeit bis
zum Abitur hier. Er studiert im 6. Semester Informatik an der Uni Bremen; T., 22, ebenfalls in
Bremen geboren, Realschulabschluss, arbeitet im Bremer Mercedes-Werk; beide leben bei den
Eltern; M., Anfang zwanzig, in Osnabriick geboren, arbeitet bei den Bremer Stahlwerken und ist
mit einer ,deutschen Frau® aus einem binationalen deutsch-tirkischen Elternhaus (nach Islami-
schem Recht) verheiratet. Seine Frau bekennt sich zum Islam.

338

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTERVIEWSITUATIONEN

3. Fatib-Camii IL. (Milli Gériig)

Das Interview kam am 23. Oktober 1999 nach lingeren Bemithungen (iber /. (s.0.) ver-
mittelt) zustande. Der hatte zwischenzeitlich die Betreuung der jiingeren Jugendlichen in der
Fatih-Moschee tibernommen; er sprach wihrend der Anbahnungsphase von ,den Kindern®, die
doch so unzuverlissig seien und eigentlich auch gar keine Lust auf das Interview hitten. Zum
verabredeten Zeitpunkt war keiner der Jugendlichen in der Moschee. 1. war schr beschiftigt.
Neben vielem anderem beanspruchte ihn die Einrichtung bzw. Vernetzung der neuangeschaff-
ten Rechner fiir eine Computerschule, die sehr ambitioniert ,Computeruniversitit® genannt wird.
Acht komplette neue Rechnerarbeitsplitze standen schon in dem dafiir vorgesehenen Raum.
Ziel dieser Schule soll sein, auf verschiedenen Niveaus EDV-Grundlagen- und Spezialkenntnis-
se zu vermitteln. Professionelle Lehrkrifte sollen Anfinger- und Fortgeschrittenenkurse anbie-
ten. Die Lehrkrifte wiirden ihre Arbeit fur einen verringerten Stundenlohn (20DM/h) anbieten.
Den Teilnehmern entstehen 150 - 180 DM Kosten fiir ca. acht Kursabende. 1. erzihlte nicht
ohne Stolz von diesen Plinen und wies auch darauf hin, dass die Computerschule der benach-
barten Mevlana-Moschee zur Zeit nicht ,funktionierte’.

Die Gesprichsteilnehmer konnten schlieBlich per Handy herbeigerufen werden. Sie schie-
nen etwas miide. . blieb nur solange dabei, bis er mich mit den Jugendlichen bekannt gemacht
hatte. Dann beeilte er sich aber, mich mit ihnen allein zu lassen. Zunichst erlduterte ich mein
Vorhaben. Alle drei hatten keine Riickfragen, aber auch keine Vorbehalte. So kamen wir ver-
gleichsweise schnell zur Sache. Grundsitzlich waren die Gesprichsteilnehmer den Fragen ge-
geniiber offen; diejenigen Fragen, die gezielt nach islamischer Bildung® bzw. religiésen Kennt-
nissen fragten, gingen offensichtlich zu groflen Teilen an ihrer ,Alltagsreligiositit® vorbei. Wenn
es um Fragen von Lebensfiihrung und religiéser Praxis ging, hie3 es hier ausgeprigter als in
anderen Interviews, dass diese letztlich im zndividuellen Ermessen ligen. Im Verlauf des Inter-
views kam noch ein weiterer Teilnehmer (K.) hinzu. Etwa nach einer Stunde betraten zwei Min-
ner in meinem Alter, ein Tirke und ein Araber den Raum, um, wie sie sagten, mal eben eine
Fotokopie zu ziehen. Die Unterbrechung dauerte aber ziemlich lange, weil es doch etliche Ko-
pien wurden, und die beiden mit dem professionellen Kopiergerit, einer Neuanschaffung, nicht
zurecht kamen. Die jugendlichen Gesprichsteilnehmer meckerten die beiden Alteren schliel3-
lich, wie ich fand, ziemlich respektlos an und beschwerten sich iiber die Unterbrechung.

A., 18 Jahre alt, besucht die zwolfte Klasse eines Gymnasiums; A. beteiligte sich reger und
auch dominanter als seine Freunde am Gesprich. Er zeigte hdufig eine kritische Distanz gegen-
tber Forderungen, die sonst hiufig an ein richtiges Leben gestellt werden, und betonte denen ge-
gentiber die Entscheidungsfreiheit des Einzelnen. Er schien auch gegeniiber der Milli Goriis dis-
tanzierter, ist mir aber trotzdem anlésslich verschiedener Veranstaltungen der Gemeinde als
einer der aktiveren Jugendlichen aufgefallen; F., 16 Jahre alt, besucht die elfte Klasse eines Gym-
nasiums; M., 16 Jahre alt, hat die deutsche Staatsbiirgerschaft; elfte Klasse, Gymnasium; K., 16
Jahre alt, Realschiiler; alle sind gebiirtige Bremer und leben bei den Eltern. Einer der drei ist
verwandtschaftlich eng an Mitglieder der Fithrungsebene der benachbarten Meviana-Camii
(DITIB) gebunden.

4. Hicret-Camii 1. (Milli Goriig)

Das Interview fand am Abend des 17. Juni 1999 in den Ridumen der Hicret-Moschee statt.
Nachdem ich bei meinem zweiten Besuch der Moschee den Vorsitzenden der Jugendabteilung,
H., kennen gelernt hatte, stand ich mit ihm in telefonischer Verbindung. Trotzdem hat es einige
Zeit gedauert, bis wir einen Gesprichstermin vereinbaren konnten. Ich hatte dabei das Getfiihl,
H. ginge nicht ganz unbefangen auf mich zu. Zwar verliefen die Vorgespriche in einer freundli-
chen Atmosphire, aber wenn es an die Terminabsprache ging, wirkte er stets etwas reserviert.
Nun aber sollte es so weit sein. Ich war, wie verabredet, um 19:00 Uhr da, und H., wir blieben
zunichst per Sie, erwartete mich. Allerdings war auBler ihm niemand da. Nach einer halben

339

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

Stunde vergeblichen Wartens gingen wir auf seinen Vorschlag hin in den Unterrichtsraum im
ersten Stock des Gebiudes und begannen das Gesprich zu zweit. H. wirkte sehr formell, um
nicht zu sagen, formelhaft; vieles von dem, was er sagte, schien einstudiert, als wire er schon
Ofters zum selben Thema interviewt worden. Andererseits erzahlte er sehr freimiitig von seinem
personlichen Werdegang, seiner familidren Situation, um vieles detaillierter als das im Inter-
viewleitfaden vorgesehen war. Nach einiger Zeit mussten wir den Raum vetlassen, weil der Ge-
meindevorstand dort tagen wollte. Wir wechselten in den grolen Gebetsraum und zogen uns in
cine Ecke zuriick. Kurz darauf kam 4. zu dem Gesprich. Er war von H. vorher angesprochen
worden, konnte allerdings nicht rechtzeitig da sein. A., siebzehn Jahte alt, lieB3 sich viel unbefan-
gener - und selbstbewusster? - auf das Gesprich ein. Spiter mussten wir das Gesprich vorzeitig
abbrechen; die Zeit des Abendgebets nahte, und beide hatten im Anschluss andere Verabredun-
gen, bzw. H. wollte, weil er direkt von seinem Arbeitsplatz in einem Ingenieurbiiro in die Mo-
schee gekommen war, zu seiner Familie.

H., 26 Jahre alt, verheirateter Familienvater; H. hat ein ingenieurwissenschaftliches Studium
absolviert und arbeitet erfolgreich in seinem Beruf; er ist in der Gemeinde ,aufgewachsen‘ und
hat in seiner Kindheit ausfiihrlich am Qur'an-Unterricht teilgenommen und auch die intensiven
Wochenendkurse der Milli Goriis besucht. Seitdem die Gemeinde iiber ihre neuen und groB3-
ziigigen Raumlichkeiten verfiigt, steht er verantwortlich der Jugendabteilung vor. H. wurde noch
in der Tirkei geboren und kam im Kleinkindalter tiber den Familiennachzug nach Bremen. A.,
17-jdhriger gebiirtiger Bremer, dessen Eltern auch schon in Bremen aufgewachsen sind. Zwi-
schendurch hat er fir ein Jahr mit den Eltern in der Tiirkei gelebt, fiihlt sich nach eigenem Be-
kunden aber hier deutlich wohler als dort. Er beschreibt den Erziehungsstil seiner Eltern als
gemiligt, was sich darin zeige, dass die Eltern sich sowohl auf tiitkische als auch auf hiesige
Erzichungsstile und -ziele verlieBen.

5. Hicret-Camii 11. (Milli Goriig)

Am 29.06.99 rief mich H. spontan an und stellte einen Gesprichstermin fiir denselben A-
bend in Aussicht. Er selber konne zwar nicht teilnehmen, aber es hitten sich andere Jugendliche
bereit gefunden, mit mir zu sprechen. Als ich gegen 19:15 Uhr in die Teestube der Moschee
kam, waren einige Jugendliche schon dort versammelt. Sie spielten Billard, wobei ich erst eine
Weile zu sah, bis ich eingeladen wurde, eine Partie mit zu spielen. Bald darauf kam H. vorbei,
um den Friseur in der Moschee aufzusuchen, er stellte mich den Jugendlichen vor, und kiindigte
zugleich an, das er selber keine Zeit habe, und deshalb den Jugendlichen das Terrain tiberlief3e.
Denen, zwei von ihnen kannte ich vom Ansehen, war aber wichtig, zumindest noch auf 45. zu
warten, bevor wir anfingen. Aj. ist jiingstes Mitglied des Vorstands der Jugendabteilung; die
anderen Jugendlichen wollten ihn als eine Art Diskussionsleiter bestimmen. Er solle jeweils
entscheiden, wer auf welche Frage antworte. Als ich einwandte, das wir uns aber auch so ver-
stindigen kénnten und dass iiberhaupt das Gesprich nicht so formell gefithrt werden miisse,
nur weil es per Tonband aufgezeichnet wiirde, akzeptierten das alle. Trotzdem war 45, im Ge-
sprichsverlauf eine Art primus inter pares.

Die sechs Jugendlichen sind zwischen fiinfzehn und siebzehn Jahre alt. Alle sind gebiirtige
Bremer und gehen noch zur Schule. Je einer besucht eine Haupt- und eine Gesamtschule, vier
weitere sind Gymnasiasten. Gegen Ende kam ein weiterer 19-jahriger, Mz, hinzu. Alle leben bei
den Eltern. Das Gesprich fand im Unterrichts- und Versammlungsraum statt. Der Raum liegt
auf einer Ebene mit dem groflen Gebetsraum, d. h. man kann ihn nur ohne Schuhe betreten.
Mir fiel wiederum auf, wie genau mein Verhalten im Eingangsbereich beobachtet wurde: Ob ich
meine Schuhe auszége und den durch eine Leiste markierten Bereich beachtete, der mit Schu-
hen nicht Gbertreten werden darf, ob ich mich meiner Schuhe so entledigte, dass ich nicht bar-
full bzw. auf Socken den ,unteinen‘ Bereich betreten wiirde. Und mir schien, die Jugendlichen

340

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTERVIEWSITUATIONEN

registrierten mit Wohlwollen, dass sie mich nicht eigens auf die zu beachteten Regeln hinweisen
miissten.

Zu Anfang wies ich wieder darauf hin, dass ich eine Abschrift des Tonbands vorbeibringen
und die Namen der Gesprichspartner anonymisieren wiirde, bevor ich mit dem Material weiter
arbeite. Wegen der vielen Teilnehmer verlief das Interview sehr lebhaft; es wurde viel diskutiert.

6. Mevlana-Camii I (DITIB)

Uber den Pressesprecher der Islamischen Féderation Bremen und Aktivisten der Fazib-
Camii (Milli Goriig) hatte ich Kontakt mit dem neuen Vorsitzenden der Mevlana-Jugendabteilung,
B., bekommen. Nach einem orientierenden Telefonat machten wir sofort einen Gesprachster-
min aus. B. war sehr zuvorkommend; das bewusst unverbindlich gehaltene Vorgeplinkel der
anderen Gemeinden fand hier nicht statt. Am 23.07.99 traf ich mich zunichst mit B. in der
Mevlana-Teestube; wir fiihrten in der ,Computerschule’ der Jugendabteilung ein Vorgesprich,
bei dem ich wie iblich Auskunft iber mein Projekt gab. B. betonte, dass die Jugendabteilung
erst wieder neu im Entstehen sei, viele Vorhaben warteten noch auf ihre Realisierung, und er
beklagte, dass bisher nur solche Veranstaltungen bzw. Angebote gut liefen, bei denen er selber
anwesend sei. Insgesamt war B. schr offen in seinen AuBerungen, scheute sich in vielen Fillen
auch nicht Kritik zu duflern, so z.B. an den tirkischen Muslimen, den Dachverbinden, den po-
litischen Einstellungen vieler tiirkischer Einwanderer. Die Entscheidung, ob er bei dem Inter-
view zugegen sein sollte, iberlie3 er ausdriicklich mir; ich musste ihn schlieBlich bitten, dabei zu
bleiben. AuBler ihm nahmen drei Jugendliche teil: Y. ist 14 Jahre alt, gebiirtiger Bremer, geht zur
Schule; 8., 17 Jahre, gebiirtiger Bremer, besucht nach den Ferien die gymnasiale Oberstufe; E.,
16 Jahre alt, gebiirtiger Bremer, Realschiler; B., 23 Jahre alt, gebiirtiger Bremer, studiert Elekt-
rotechnik, Vorstand der Jugendabteilung und Mitglied im Vorstand der Mevlana-Gemeinde; alle
leben bei den Eltern.

Das Gesprich verlief iiber weite Strecken auf eine anstrengende Weise trige, die drei Jin-
geren antworteten hiufig einsilbig mit ja oder nein. Dabei war nicht klar, ob sie sich durch das
laufende Tonband irritiert fithlten, oder ob die grundsitzlich fremde Gesprichssituation daran
Anteil hatte. Dariiber hinaus trug der duBere Rahmen der ,Computerschule® wenig zu einer Lo-
ckerung der Atmosphire bei: Wir sallen an etwas mitgenommenen Biiromébeln. Auch fiir Mo-
schee-Verhiltnisse wirkte der Raum unfreundlich und weniger zweckmiBig als zweckreduziert.
Teilweise versuchte B. die Jiingeren zum Reden zu ermuntern, was jedoch hiufig nicht auf Er-
folg stiel. Wann immer Fragen angesprochen wurden, die in diesem Kontext allgemein als hei-
kel betrachtet wurden, lieB das Mienenspiel der Jugendlichen erkennen, dass auch sie iiber die
von mir angedeuteten Erfahrungen verfligten. Vielleicht schienen sie ihnen als zu heikel, um
dariiber zu reden; vielleicht nahmen sie mich aber auch zu sehr als Reprisentanten der Inlinder-
Gesellschaft wahr, und es schien ihnen sicherer, Zuriickhaltung zu tiben. So bleibt fiir mich zu
fragen, warum das Gesprich so schleppend verlief:

Greifen meine Fragen bei jiingeren Gesprichspartnern nicht?

War die geschilderte Atmosphire abtriglich?

Waren die Jingeren durch den anwesenden ,Funktionir® eingeschiichtert?
Ist mein Altersabstand zu den 14- bis 16-Jahrigen zu grof3?

Am Ende haben B. und ich noch ohne die Jiingeren fiir Giber eine Stunde in der Teestube zu-
sammengesessen und uns unterhalten. Schade, dass dort das Tonband nicht lief. B. gab freimii-
tig Einblick in seine Sicht der Moscheeszene, redete unbefangen iiber Politik und seine Kon-
takte Uber die Grenzen der Gemeinden und Dachverbinde hinaus. U.a. meinte er, ich hitte die
Jugendlichen fragen missen, warum so viele junge Minner davon ,traiumten’, sich zum Heiraten
cine rezne Frau aus der Tlrkei zu holen. Ob sie dichten, dass hier aufgewachsene Midchen und

341

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

Frauen per se unrein wiren, oder ob sie vielmehr die Vermutung hegten, in der Tiirkei aufge-
wachsene Frauen wiirden eher bereit sein, die Haus- und Familienarbeit in einem ,traditionelle-
ren‘ Sinn zu etledigen, wodurch sie zugleich von Auseinandersetzungen um eben diese Arbeiten
und der Verpflichtung, sich selber daran zu beteiligen, entlastet wiirden.

Seine eigene Rolle in der Moschee verglich er durchaus mit der eines hocas; nur sei er spe-
ziell fur die Belange der Jugendlichen zustindig. Die entsprechenden Kenntnisse habe er im
Lauf der Jahre erworben. Ab dem Alter von vier Jahren hat er am Qur'an-Unterricht teilgenom-
men und seine Kenntnisse seitdem stindig erweitert. Bei Moscheebesuchen in der Tiirkei wiren
die Landsleute immer wieder erstaunt gewesen, dass ein titkischer Junge aus Deutschland so
gekonnt den Qur'an rezitiere. Und hier in Deutschland habe er sogar schon Freitagsgebete ge-
sprochen und auch die Ansprache auf dem minber gehalten. B. hilt einige Jugendliche der zwei-
ten Generation fiir fihig, das zu tun; sie alle kénnten ohne weiteres Zzame sein. Inwiefern diese
dann tatsichlich in den Gemeinden auch so betrachtet wiirden, wurde mir allerdings nicht klar.
B. differenzierte zwar zwischen diesen und hocas mit theologischer Ausbildung, welche Folgen
diese Differenz aber fiir die Bewertung haben kann, blieb offen. Eine Aufgabe dieser Jugendli-
chen sei aber die Vermittlung in Generationskonflikten. Teilweise wirden Eltern sehr rigide
tber die Freizeit ihrer Kinder verfiigen - immer wieder genannt wurde u. a. Hilfe auf der Par-
zelle - fur andere Interessen fehle hiufig das Verstindnis. Die Moschee, und insbesondere Ver-
anstaltungen der Jugendabteilung, wiirden allerdings von vielen Eltern positiv gesehen. Schwie-
riger sei es oft die Erlaubnis, etwa fiir Grillparties, zu bekommen. Eltern hitten die eigentiim-
lichsten Fantasien, was sich anldsslich solcher Feste ereignete, und verweigerten den Séhnen die
Teilnahme. Solche Konflikte zu moderieren gehére klassisch in B.’s Aufgabenbereich.

Deutliche Kiritik tibte B. an der Form des Qur'an-Unterrichts. Zwar misse man Lesen und
Rezitieren und auch gewisse Dinge auswendig lernen, es ginge aber nicht an, dass die Kinder auf
Dauer nicht wiissten, was sie da lernten. Also musste der Unterricht auch die Bedeutung der
Suren vermitteln und zu einer Interpretation des Qur'an befihigen. Das reine Lesen und Rezitie-
ren lernen nihme vielleicht zwei Jahre in Anspruch, danach miissten aber komplexere Inhalte
vermittelt werden.

7. Mevlana-Camii 11 (DITIB)

Das Interview kam auf Vermittlung von B. (s.0.) zustande. Nach dem ersten Gesprich mit
jingeren Teilnehmern hatte ich ihn um Kontakt mit etwas ilteren Jugendlichen aus dem Umfeld
der Gemeinde gebeten. Zum vereinbarten Zeitpunkt am 30.09.99 war zunichst B. allein in der
Teestube der Moschee. Zu den anderen Jugendlichen bestand Kontakt via Handy, sie standen
jeweils in verschiedenen Staus des Feierabendverkehrs und sagten aber ihre Teilnahme zu.

B. berichtete wiederum von Kontakten zu den ,Grauen Wolfen', er zeigte mir seinen neuen
Schliisselanhinger mit deren Emblem (Hier das hab ich da gerade bekommen. Das kennst du sicherlich.
Da hab’ ich die ganzen Schliissel von der Moschee dran.) und berichtete, dass er am Wochenende zu
einem Kongress der ,Grauen Wélfe‘ fahren werde und dafiir am Rechner Anstecker fiir die
Bremer Teilnechmer herstellen wolle. Eigenartig ist, wie B. immer wieder die ,Grauen Wélfe® zur
Sprache bringt: Er berichtet von seinen Kontakten und Aktivititen und betont einerseits eine
gewisse Distanz und signalisiert gleichzeitig, die sind ja gar nicht so, wie immer alle denken. Als der
hoca dazu kam und uns begrifBite, lag allerdings der Schlisselanhinger wie zufillig mit dem
Emblem nach unten auf der Tischplatte. B. und ich salen fir einige Zeit mit dem hoca zusam-
men, der wirklich sehr um Kontakt bemiiht war. Natiirlich ergab sich das ein oder andere Ge-
sprich tber Religion. Der hoca befragte mich u.a. zu Satanisten und zu Praxis und Bedeutung
von Wallfahrten im Christentum!

Nach und nach kamen die eigentlichen Interviewteilnehmer. Als erster Se., der nach B.
zweiter Vorsitzender der Jugendabteilung ist. Se. schien deutlicher eingebunden in die Gemeinde
als die beiden anderen, M. und Sa. Letztere, beide Raucher, Partyginger und zumindest gele-

342

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTERVIEWSITUATIONEN

gentlich mit Freundin, bezeichneten sich als woderne Muslime. Sie unterschieden sich duflerlich, in
Kleidung und Gehabe deutlich von §e. M., das stellte sich am Ende heraus, hat weniger Verbin-
dung zur Gemeinde und ist fast zufillig zum Interview gekommen; er wollte urspringlich mit
Sa. Bewerbungen schreiben. Als die Runde komplett war, wechselten wir in die ,Computer-
schule® der Gemeinde. B. stellte mich noch einmal kurz vor und lieB uns dann im Wesentlichen
allein. Ich erlduterte mein Vorhaben; es gab diesbeziiglich keine Nachfragen, so konnten wir
schnell anfangen. Das Gesprich dauerte ungewdhnlich lange; als sich bei allen Beteiligten erste
Ermidungserscheinungen zeigten, betrat B. den Raum und hob ,ausnahmsweise® das bestehende
Rauchverbot auf, worauf zumindest die Raucher wieder konzentrierter bei der Sache waren.

Se., 19 Jahre alt, studiert an der Hochschule Bremen Bauingenieurwesen; M., 21, studiert
Informatik an der Uni Bremen; Sa., 20, studiert Informatik an der Uni Bremen; alle sind gebiir-
tige Bremer und leben bei den Eltern.

8. Yunus-Emre-Camii (ATIB)

Nach mehreren vergeblichen Versuchen, ein Interview mit Jugendlichen aus der Selimiye-
Moschee zu verabreden, hatte ich mich, zwei Wochen vor dem jetzigen Termin, dem Vorstand
der Selimiye angekiindigt, um im direkten Gesprich vielleicht doch noch ein Interview zu verab-
reden. Vorausgegangen waren, wie mir von Informanten zugetragen wurde, Konflikte um eine
Verstrickung der Jugendabteilung der Moschee in Drogenhandel und -konsum und Versuchen
der ,Grauen Wolfe!, die Jugendabteilung zu unterwandern. Beides fiihrte letztlich zu einer vorii-
bergehenden SchlieBung der Abteilung, die zuvor ein fir Bremer Verhiltnisse ausgesprochen
breites Angebot fiir Jugendliche vorhielt. Auch wegen dieser Probleme war ich bisher nicht
vorangekommen. Wihrend meines Besuches wurde dann ein junger Mann, ., aus der Teestube
in das Vorstandsbiiro gerufen, und wir verabredeten, einen Gesprichstermin fiir den 26.11.99
ins Auge zu fassen. Dafiir brauchten wir letztendlich mehrere Telefonate; wie so viele Ge-
sprichspartner litt auch S. unter akutem Zeitmangel: Er sei berufstitig und verheiratet und kén-
ne deshalb lingst nicht mehr so viel Zeit in und fiir die Gemeinde(n) opfern. Frither war er an
fihrender Position in der Selimiye Jugendabteilung engagiert. Ob und in welcher Form er am
,Niedergang® der Abteilung teil hatte, blieb auch spiter unklar. Einige Tage nach unserem ersten
Treffen sah ich ihn in einem dokumentarischem Film iiber eine internationale Jugendgang in
Bremen-Nord, die verschiedentlich durch delinquentes Verhalten in Erscheinung getreten war.
Gegenstand des Films waren die speziellen Lebensumstinde der Jugendlichen und ein Theater-
projekt, das deren zum Teil kriminelles Gewaltpotential kreativ kanalisieren sollte. §. wurde im
Film als ein rigide auftretender junger Moscheefunktiondr dargestellt und zu den betreffenden
Jugendlichen, von denen einer sein Bruder war, befragt. — Mir gegeniiber beschwerte sich 5,
dass die Filmemacherin ihre Zusage nicht eingehalten habe, ihm das Material zuginglich zu
machen, bevor es in die Kinos kime.

Wihrend unserer Telefonate stellte sich heraus, dass er inzwischen nach Marf3el verzogen
sei, und deshalb gegenwirtig cher die dortige Yunus-Emre-Camii aufsuchte. Weitere Jugendliche,
die Zeit und Lust hitten, an dem Interview teilzunehmen, konnte er zuniachst nicht nennen.
Zwischenzeitlich schlug er erst einen gleich alten deutschen Muslim und spiter einen 40-
jahrigen Agypter vor, und lieB sich nur schwer iiberzeugen, dass beide nicht in mein Untersu-
chungsprofil passten. Wir verabredeten uns schliefllich zu zweit in den Rdumen der genanten
Moschee. Zum ausgemachten Zeitpunkt war S. zunichst noch nicht dort. Ich wurde von den
Anwesenden in der Teestube der Gemeinde - cher erste Generation - nicht eben offen aufge-
nommen. Auch nachdem ich den Grund meines Kommens mitgeteilt hatte, bot mir niemand
cinen Platz an. Insgesamt reagierten die Anwesenden, anders als in allen anderen Gemeinden,
die ich im Laufe der Zeit besucht habe, gleichgiiltig bis abweisend. Es schien mir angenehmer
und angemessener, draufien zu warten. S. kam schlieBlich leicht verspitet. Wir betraten zusam-
men die Teestube und nachdem . mich den Anwesenden vorgestellt hatte, wurde die Stim-

343

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

mung auch etwas freundlicher. Ich stellte die BEK-Broschiire vor. Zumindest die wenigen jiin-
geren Besucher waren interessiert. Mit einem weiteren Jugendlichen, H. (gekleidet wie ein typi-
scher frommer Turke der ersten Generation und mitunter mit Schwierigkeiten im Deutschen),
gingen wir schliefllich in das im Keller befindliche Vorstandsbiiro und begannen mit dem Inter-
view. Nach etwa zwei Stunden musste H. gehen. Wieder spiter unterbrach uns der Vereinsvor-
sitzende, weil er die Moschee verlassen und das Biiro abschlieen wollte. Wir wechselten in die
inzwischen leere Teestube, wo sich uns C. anschloss. C. verfolgte den weiteren Gesprichsver-
lauf aufmerksam, beteiligte sich aber nur sporadisch, oft mit einem milden Licheln angesichts
§.s Eifer. Insbesondere S. und C., beide mehr als latent aggressiv gegentiber der Gesellschaft
eingestellt, stellten mitunter meine Geduld und mein Bemithen um Objektivitit auf eine harte
Probe. §. versuchte massiv und mit einigem Druck, mich zu bekehren; er war scheinbar auf3er
Stande, neben seinen andere Positionen zu zu lassen. C., der sich insgesamt cher in Form von
rigiden Slogans oder Parolen duBerte (wzein Sobn soll Hassan heiffen und nicht Hans!), vertrat antigrie-
chische, antiamerikanische und nicht zuletzt antisemitische Positionen; er schien iiberhaupt cher
politisch-ideologisch zu agitieren als tiber Religion zu reden in der Lage zu sein. Das Gesprich
dauerte bis weit in die Nacht und wurde auch fortgesetzt, als alle Tonbidnder bespielt waren. Ich
verlieB die Moschee deutlich nach 24:00 Uhr. Insbesondere S. wollte, so schien es, eine
,Grundsatzdebatte®. Spiter war er einer der wenigen, der an dem Interviewtranskript — alle Be-
fragten haben die jeweiligen Transkripte einsehen kénnen — nachtriglich Anderungen vorneh-
men wollte. Seine Finwinde bezogen sich nicht auf die Wiedergabe; er wollte solche Passagen
dndern, in denen er sich allzu umgangssprachlich ausgedriickt hatte.

8., 23-jihrig und in Bremen geboren. Nach der Hauptschule, die er als mit Abstand bester
Schiiler verlie3, besuchte er die zweijihrige héhere Handelsschule. Anschlieend absolvierte er
eine Ausbildung zum Speditionskaufmann. §. fithrte nach eigenen Erzihlungen in seiner frithe-
ren Jugend ein wenig tugendhaftes Leben. Er hatte spiter intensiven Austausch mit dem frithe-
ren hoca der Eyiip-Sultan-Camii (s.0.) und begann danach die religiésen Pflichten gewissenhaft zu
erfillen. Spiter war er in der Selimiye-Camii an prominenter Stelle in der Jugendabteilung titig. S.
ist verheiratet und arbeitet im erlernten Beruf. Mir wurde von anderer Stelle zugetragen, dass er
bei den ,Grauen Wélfen® aktiv sei; H., ebenfalls 23 und in Bremen geboren. Er hat sich zwi-
schenzeitlich einige Jahte in der Turkei aufgehalten und dort die Schule v.a. Qur'an-Schule be-
sucht. Spiter erlangte er in Bremen nach einem weiteren Schuljahr den Hauptschulabschluss
und wurde Betriebsschlosser in einem grolen Industrieunternehmen. H., hérte ich, sei Mitglied
cines in Dortmund ansissigen Otdens; C., 24-jihrig, in Bremen geboren, wurde allerdings mit
sieben Jahren in Begleitung der Mutter und seiner Geschwister in die Tirkei zuriickgeschickt. Er
absolvierte dort acht Jahre die Schule. 1989 kam er erneut nach Bremen, besuchte die Haupt-
schule und machte den Abschluss. Danach begann er eine Industrielehre, wurde jedoch nach
dem Abschluss nicht ibernommen, weil er, wie er selber einrdumt, wihrend der Ausbildungszeit
zu hiufig blaumachte’. Nach einiger Zeit der Arbeitslosigkeit begann er eine Umschulung als
Maschinenschlosser. Heute ist er erneut arbeitslos. C. fliegt mindestens dreimal im Jaht in die
Tirkei. Er ist engagiert im Waller Zentrum der ,Grauen Wolfe® und verrichtet dort auch seine
Gebete, allerdings hinterlie3 er den Eindruck, wenn tiberhaupt, dann nur sporadisch zu beten.
Riickblickend sicht er sich in seiner Schul- und Jugendzeit als total problematisch. C. soll ,Funk-
tiondr* bei den ,Grauen Wolfen® sein. Seine hidufigen Turkeireisen, hiel es von anderer Stelle,
stiinden im Zusammenhang mit Parteiaufgaben; H. und C. leben bei den Eltern.

344

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DANK

DANK

Viele Menschen haben mich in den letzten Jahren unterstiitzt. Thnen allen méchte
ich herzlich danken. Zuerst genannt sei mein Doktorvater, Prof. Dr. Hans G. Kip-
penberg, der mir iberhaupt erst die Perspektive der Promotion eréffnet und mich
seither am langen Zigel zwar, aber eben doch gefiithrt hat. Seine Hinweise und seine
anregende Kritik waren mir in jeder Phase der Arbeit hilfreich. Gleichfalls danken
mochte ich Prof. Dr. Jurgen Lott, der mit grolem Engagement das Zweitgutachten
erstellt hat. Prof. Dr. Hermann Schulz und Dr. Brigitte Luchesi erklirten kurzfristig
ihre Bereitschaft, dem Priffungskomitee anzugehéren und gaben mir zahlreiche An-
regungen fiir die vorliegende Verdffentlichung. Dr. Krisztina Kehl und Tilman
Hannemann, beide auch Teilnehmer der Disputation, haben das Projekt von Beginn
an mit Interesse verfolgt und oft genug geholfen, meine (Interview-)Erfahrungen aus
der Sicht ihrer jeweiligen Fachgebiete zu objektivieren. Dr. Kurt Greussing, fritherer
Mitarbeiter des Studiengangs Religionswissenschaft, hat grofle Teile der Arbeit
grundlich gelesen. Thm verdanke ich zahlreiche Anregungen, auf die ich nicht hitte
verzichten wollen. Frank Meng, der von anderer wissenschaftlicher Warte aus ein
dhnliches Thema bearbeitet, war mir ein wichtiger und kollegialer Gesprichspartner.
Bettina Platzek half bei den Kiirzungen fiir die vorliegende Veréffentlichung. Unter-
stitzung habe ich auch von MitarbeiterInnen und Studierenden des Studiengangs
Religionswissenschaft der Bremer Universitit erhalten. Zu nennen sind hier insbe-
sondere Teilnehmerlnnen des Kolloquiums zu neueren Forschungen lokaler Religi-
onsgeschichte, das mir tiber die Jahre Moglichkeiten zu Austausch und Weiterent-
wicklung bot. Der Universitit Bremen schulde ich Dank fiir die Gewahrung eines 3-
jahrigen Stipendiums, das grofziigig um die Zeit, die ich nach einem Unfall ausset-
zen musste, verlingert wurde. Vielen Dank fiir das in mich gesetzte Vertrauen!
Manchen tieferen Einblick in die innere Struktur der Moscheegemeinden und
die Lebenswelt insbesondere jingerer Muslime verdanke ich unzihligen Gesprichen
mit jingeren und dlteren Muslimen aus verschiedenen Bremer Gemeinden. Diesen
und den zahlreichen Jugendlichen, die sich an Interviews beteiligten, sich zu so anre-
genden wie aufschlussreichen Diskussionen bereit fanden und mir dabei immer wie-
der neu und herzerwirmend gastfreundlich begegneten (in meinem Leben habe ich
noch nicht so viel Tee getrunken!), danke ich fir ihr Vertrauen und ihre Geduld.

345

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12,



https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

Ohne ihre Freimutigkeit wire die Arbeit nicht geschrieben worden! Thnen allen bin
ich von Herzen dankbar!

Und schlieBlich verdanke ich meinen Familien, Freunden und Freundinnen viel.
Uber den Zeitraum von drei Jahren gab es manche Durststrecke, die ich allein nur
schwer gemeistert hitte. Mich umgab immer ein aufmunterndes Klima von wohl-
wollender Unterstiitzung. Frau Ursula Kaminski hat es nicht bei ideeller Unterstiit-
zung bewenden lassen, sondern mir von Zeit zu Zeit auch materielle Zuwendung
zukommen lassen, ohne die mir vieles von dem, was ich in den letzten Jahren habe
tun kénnen, so nicht méglich gewesen wire. Marcus Kaminski, meinem Lebensge-
fihrten, gilt mein groBter Dank: Er unterstiitzte mich in allem, sorgte fiir Boden-
haftung bei unwillkiirlichen Uberfliigen, richtete mich auf, wann immer es notwen-
dig war, und nahm mir manchen Selbstzweifel. Sein unerschiitterlicher Optimismus
und seine Geduld, obwohl er genau die sicher nicht zu seinen gréten Tugenden
zahlt, waren mir sicherer Hafen, nicht nur was die Tlicken universitirer Fahrwasser
anging und -geht.

Zum Schluss bleibt, meinem Vater, Hans-Friedrich Frese, zu danken. Ohne
seine Unterstiitzung wire es mit dem spiten Studium nichts geworden. Und: er hat
mich, gemeinsam mit meiner Mutter, Annegret Frese, deren Andenken ich diese
Arbeit widmen mochte, auf den Weg gebracht. Das klingt an dieser Stelle nach so
wenig — und meint doch so viell Danke fiir alles!

Hans-Ludwig Frese

346

https://dol.org/10:14361/9783839400852 - am 13.02.2026, 21:50:12, A


https://doi.org/10.14361/9783839400852
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover »Den Islam ausleben«
	Inhalt
	1. Einleitung
	2. Ausgangslage und theoretische Perspektive
	2.1 Die Forschungslage – eine Auswahl
	2.1.1 „Verlockender Fundamentalismus“?
	2.1.2 „Religiosität muslimisch orientierter Jugendlicher“
	2.1.3 „Muslimische Jugendliche in türkisch-islamischen Gemeinden“
	2.1.4 „Islamische Identitäten“
	2.1.5 Religiosität, Lebensstile und alltagsweltliche Strategien muslimischer Frauen und Mädchen in Deutschland

	2.2 Theoretische Perspektive: Gemeindebindung als Feld sozialer Differenzierung
	2.2.1 Georg Simmel: Individuation
	2.2.2 Karl Mannheim: Generation
	2.2.3 Anthony Giddens: Handeln
	2.2.4 Erving Goffman: Stigma


	3. Methodologische Perspektive: qualitative, problemzentrierte Interviews
	3.1 Problemzentrierte Interviews als Sonderform des qualitativen Leitfadeninterviews
	3.2 Die Interviews: Zugang, Zielgruppenbestimmung und Teilnehmerauswahl
	3.2.1 Zielgruppenbestimmung
	3.2.1.1 Gemeinden und Dachverbände


	3.3 Die Rolle des Interviewers
	3.4 Der Einsatz des Tonbands und die Transkription der Protokolle
	3.5 Die „Demokratisierung der hermeneutischen Haltung“ – Erwägungen zur Präsentation der Untersuchungsergebnisse

	4. Ergebnisse: Das Bild vom Islam und den Muslimen
	4.1 Das Bild von Familie und Freundschaft
	4.1.1 Die Migration der Eltern
	4.1.2 Die Erziehung der Kinder
	4.1.3 Das Bild von Freundschaft und Freundeskreis

	4.2 Das Bild von der Türkei, den Türken und dem Türkentum
	4.2.1 Türke-Sein in Deutschland
	4.2.2 Die Türkei und der Islam – Politik, Geschichte, Tradition und Kultur
	4.2.3 Türkentum und türkischer Nationalismus – das Osmanische Reich als Bezugspunkt
	4.2.4 Islam contra Nationalismus

	4.3 Das Bild vom ,richtigen‘ Muslim
	4.3.1 Das ,richtige‘ Leben als Praxis des Islams
	4.3.1.1 Ein ,männlicher Blick‘ auf das ,richtige Leben‘ der Frauen
	4.3.1.2 Richtiges und falsches Leben: Vom Umgang mit der Sünde und die Bewertung der Sünder

	4.3.2 Glauben und Wissen - Bildung als farz
	4.3.3 Religiöse Erziehung in Elternhaus und Moscheegemeinde

	4.4 Das Bild von der islamischen Gemeinde
	4.4.1 Moscheegemeinden als Vereine: Mitgliedschaft im vereinsrechtlichen Sinn
	4.4.2 Gemeinde und nicht-islamische Umwelt – politischkulturelle Interaktion mit dem Ziel ,Akzeptanz‘
	4.4.3 Die Gemeinden als Interessenvertretungen
	4.4.4 Dachverbände
	4.4.5 Jugendliche in hiesigen Gemeinden
	4.4.6 Das Verhältnis zu Nicht- und Andersgläubigen
	4.4.7 Perspektiven: Islam in Deutschland – deutscher Islam?


	5. Zusammenfassende Bewertung der Ergebnisse
	5.1 Individualisierung von Religion: Kritik der Autoritäten
	5.1.1 Eltern
	5.1.2 Hocas
	5.1.3 Qur’an-Unterricht

	5.2 ,Binnenintegration‘ als Integrationsmodus der Gemeinden
	5.2.1 Ein neues Verständnis von islamischer Gemeinde
	5.2.2 Religionsautonome Integration bei voller sozialer, rechtlicher und politischer Integration in die Zuwanderungsgesellschaft

	5.3 Religionspragmatik: Islam als Frage der Lebensführung – Re-Traditionalisierung
	5.3.1 Islamische Gemeinschaft als ,sozialmoralische Milieus‘
	5.3.2 Akzeptanz und Ablehnung des Christentums

	5.4 Minimierung der Bedeutung türkischer Politik
	5.4.1 Der Einfluss türkischer Parteien
	5.4.2 Kritik an den Dachverbänden


	6. Schluss
	Anhang
	Literatur- und Quellenverzeichnis
	Register
	Interviewsituationen
	Dank


