
Dritter Satz (Menuett): Las Casas in Webers Denken

Wenn eine Schrift zum Rechts- und Herrschaftsverständnis von zwei Den­
kern geschrieben wird, zwischen denen mehrere Jahrhunderte liegen, stellt 
sich die Frage, inwiefern der Jüngere vom Älteren Kenntnisse hatte. Sie tut 
es insbesondere dann, wenn der Jüngere sich ausführlich mit historischen 
Gegebenheiten und Entwicklungen beschäftigt hat. Dabei können zwei 
Fragestellungen ins Zentrum der Untersuchung rücken: 1) Inwiefern prägte 
der Ältere das Denken des Jüngeren? 2) Falls der Ältere im Denken des 
Jüngeren keine zentrale Stellung einnimmt: Wie ist er in der Geschichtsauf­
fassung des Jüngeren zu verorten? Diese beiden Fragen werden im Folgen­
den mit Bezug auf Las Casas (als Älteren) und Max Weber (als Jüngeren) 
behandelt: Hatte Max Weber Kenntnisse von Las Casas – und prägte Las 
Casas in irgendeiner Weise das Denken Webers? Wie ist Las Casas in 
Webers Universalgeschichte und Denken einzuordnen?

16 Las Casas in den Vorlesungen Webers

Bis vor wenigen Jahren hätte die Antwort auf die erste Frage gelautet: Max 
Weber hatte keinerlei Kenntnisse vom Denken des Bartholomé de Las Ca­
sas. Der Grund für diese Antwort ist einfach: In keiner der veröffentlichten 
Schriften von Max Weber wird Las Casas erwähnt.1 Auch in Webers Briefen 
sucht man Bartolomé de Las Casas vergebens.2 Erst die historisch-kritische 
Edition seiner Vorlesungsmanuskripte in Abteilung III der Gesamtausgabe 
lässt ein etwas anderes Bild entstehen. Weber nennt Las Casas in zwei 
Vorlesungen, die er noch vor seiner dauerhaften Krankschreibung (1899) 
hielt. Im Sommersemester 1898 hielt der junge Professor Weber in Heidel­
berg eine Vorlesung über die „Arbeiterfrage und Arbeiterbewegung“3. In 
dieser behandelte er in einem Exkurs zur „unfreien Arbeit“ die Geschichte 
der Sklaverei und erwähnte in diesem Zusammenhang unter anderen Las 
Casas.4 Die zweite Vorlesung, in der Weber Las Casas erwähnte, las er 

1 Vgl. die Schriften Webers: MWG I/1–25.
2 Vgl. die Briefe: MWG II/1–11.
3 Abgedruckt in: MWG III/4, 72–244.
4 Vgl. MWG III/4, 105.

303

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303 - am 21.01.2026, 08:01:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unter dem Titel „Praktische Nationalökonomie“ jeweils im Wintersemes­
ter 1897/98 und 1898/99 als fünfstündige Veranstaltung in Heidelberg.5 In 
ihr erwähnte er Las Casas in Zusammenhang mit der „Wirtschafts- und 
Colonialpolitik der Spanier“6 und der „wirtschaftspolitischen Ideale der 
Theokratien“7. Überdies hatte Weber vor, über Las Casas im Kontext des 
Endes der Rassensklaverei zu diskutieren, was er jedoch aus seinem Vorle­
sungsmanuskript strich.8

Weber kannte Las Casas vor allem als historische Person in Verbindung 
mit der Kirche – er erwähnt an jeder der genannten Stellen Las Casas 
im gleichen Atemzug wie die Kirche – und lässt ihn als Gegner der 
Conquista, Vorläufer der Jesuitenreduktionen in Paraguay und Gegner der 
(Rassen-)Sklaverei aufscheinen.9 Es ist zu betonen, dass in allen diesen 

5 Abgedruckt in: MWG III/2, 127–656.
6 MWG III/2, 224–236. Las Casas wird erwähnt in MWG III/2, 226 (Text 1 = Detailtext) 

und 227 (Text 3 = Grobstruktur).
7 MWG III/2, 236–243. Las Casas wird erwähnt in MWG III/2, 238 (nur in Text 1 = 

Detailtext).
8 Vgl. MWG III/2, 369 (nur in Text 1 = Detailtext).
9 Aus welchen Quellen Weber die Informationen über Las Casas bezog, lässt sich auf­

grund der von ihm verwendeten Literatur in diesen beiden Vorlesungen nicht klar 
eruieren. In der von Weber angegebenen Literatur zu den beiden Vorlesungen taucht 
Las Casas einzig in der kleinen Schrift von Gothein, Eberhard, Der christlich-sociale 
Staat der Jesuiten in Paraguay, Leipzig 1883 (= Staats- und socialwissenschaftliche 
Forschungen, Bd. 4 H. 4 (= H. 18 der ganzen Folge)) auf. Anzumerken ist jedoch, 
dass Weber gemäss Mit- und Nachschriften in der Vorlesung „Abriß der universalen 
Sozial- und Wirtschaftsgeschichte“, gehalten im Wintersemester 1919/20 in München, 
zur Thematik der Encomiendas auf ältere Literatur verweist, die Las Casas zum Teil 
ausgiebig behandelt (vgl. MWG III/6, 148, Anm. 32): Humboldt, Alexander von, 
Essaie politique sur le royaume de la Nouvelle-Espagne, 6. Bde., 2. Aufl., Paris 1826/27 
(dt.: Versuch über den politischen Zustand des Königreichs Neu-Spanien, 5 Bde., Stutt­
gart 1809–1814); Leroy-Beaulieu, Paul, De la colonisation chez les peuples modernes, 
3. éd., Paris 1886; Helps, The Spanish Conquest in America. Humboldt bemerkt zu 
Las Casas an einer einzigen Stelle, dass dem Prälaten Quiroga „die Beschützung der 
unglücklichen Bewohner von Mexico besser [gelang] als dem tugendhaften Bischof 
von Chiappa, Bartholomé de Las Casas“ (Bd. 1 der dt. Ausgabe (1809), 155). Mit Bezug 
auf diese Schrift Humboldts bemerkt Leroy-Beaulieu (12–13), dass die Fürsprecher 
der Indios vor allem Kleriker gewesen seien. Er beschreibt auf einer halben Seite die 
Kolonisationspläne des Las Casas auf der Insel Santa-Marta, die er als Modelle für 
die späteren Jesuitenreduktionen in Paraguay charakterisiert (vgl. Leroy-Beaulieu, 
14–15). Anders als Humboldt und Leroy-Beaulieu, die Las Casas jeweils nur beiläufig 
und einmalig erwähnen, behandelte die dritte Quelle zu den Encomiendas in der 
Vorlesung 1919/20 Las Casas sehr ausführlich. Arthur Helps beschreibt über vier Bände 
hinweg detailliert den Werdegang von Las Casas und seinen Einsatz für die Indios und 
ihre Rechte. Mit Helps, der Las Casas’ Werke inklusive der „Geschichte Westindiens“

Dritter Satz (Menuett): Las Casas in Webers Denken

304

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303 - am 21.01.2026, 08:01:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


engeren Zusammenhängen Las Casas die einzige Person ist, die namentlich 
Erwähnung findet. Andere in diesen Zusammenhängen in der Regel häu­
figer genannten Personen – etwa Karl V., Alexander VI., Juan Ginés de 
Sepúlveda oder Francisco de Vitoria – werden nicht namentlich erwähnt. 
Die genannten drei Zusammenhänge werden im Folgenden innerhalb von 
Webers Vorlesungen kurz vorgestellt.

16.1 Las Casas als Gegner der Conquista

In seinen Vorlesungen über „Praktische Nationalökonomie“ gibt Weber 
seinen Studierenden im ersten Buch über die wirtschaftspolitischen Syste­
me und Doktrinen im zweiten Kapitel von § 3, der dem Themenfeld „Mer­
kantilismus und Protektionismus“ gewidmet ist, einen historischen Abriss 
über Vorstadien des Merkantilismus. Innerhalb dieses historischen Abrisses 
spricht Weber über die Wirtschafts- und Kolonialpolitik der Spanier,10 die 
in seinen Augen das Gegenteil des Merkantilismus darstellt und gerade 
deswegen behandelt werden müsse.11 Die spanische Kolonialpolitik unter­
teilt er in zwei Perioden: die von ihm als „Zeitalter der Conquistadoren“12 

bezeichnete erste Periode bis Mitte des 16. Jahrhunderts und die nahtlos 
darauf folgende zweite Periode, die er als das definitive Wirtschafts- und 
Kolonialsystem der Spanier charakterisiert.

Weber betrachtet die spanischen Eroberungskriege gegen die Indios in 
Westindien als direkte Fortsetzung der „Mauren-Kreuzzüge“13 auf der Iberi­
schen Halbinsel. Die Reconquista sei als Variation direkt als Conquista fort­
geführt worden. Die von den Spaniern gewissermassen als Ersatz für die 
in Spanien besiegten Mauren bekämpften Indioreiche bezeichnet Weber 
dabei als „Culturstaaten“14, womit eine gewisse Wertschätzung für die In­
dioreiche zum Ausdruck kommt. Diese seien allerdings von den spanischen 
Eroberern im wirtschaftlichen Interesse der Krone auf der Jagd nach Edel­
metallen ausgeplündert worden. Zudem hätten die Eroberungszüge bis 
Mitte des 16. Jahrhunderts zu einem raschen „Zusammenschmelzen der 

vielfach direkt zitiert (englisch im Fliesstext, spanisch/lateinisch in den Anmerkun­
gen), hätte sich Weber schon vor 1900 ein klares Bild von Las Casas machen können.

10 Vgl. MWG III/2, 224–236.
11 Vgl. MWG III/2, 224 (detailliertere Fassungen (Text 1 + 2), 225 (Text 3).
12 MWG III/2, 226.
13 MWG III/2, 226.
14 MWG III/2, 226.

16 Las Casas in den Vorlesungen Webers

305

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303 - am 21.01.2026, 08:01:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indianer“15 geführt. Las Casas und die Kirche haben sich als Einzige gegen 
diese Eroberungszüge gewandt, so Weber.16 Die zeitgleiche Nennung von 
Las Casas und der Kirche ist insofern wichtig, als sie zeigt, dass Weber Las 
Casas nicht zu antikatholischen Zwecken instrumentalisiert hat – wie er 
es als Protestant im wilhelminischen Deutschland durchaus hätte machen 
können und in der Las-Casas-Rezeption häufig geschehen ist.17

16.2 Las Casas als Vorläufer der Jesuitenreduktionen in Paraguay

Auf die Ausführungen zur spanischen Wirtschafts- und Kolonialpolitik 
folgend setzt Weber ein Kapitel über wirtschaftspolitische Ideale der Theo­
kratien an. Die Reformation und Gegenreformation hätten, so Weber in der 
Vorlesung, auch wirtschaftliche Auswirkungen gehabt.18 So habe unter an­
derem die Bildung von Manufakturen eingesetzt, womit eine „Vermögens­
differenzierung u. besitzlose Massen“19 einhergegangen seien. Als Reaktion 
darauf hätten sich sozialrevolutionäre Ideen entwickelt, welche die bisheri­
gen traditionellen ethischen Ordnungen gefährdeten. Auch die Kirche(n) 
haben laut Weber auf diese Änderungen in Wirtschaft und Gesellschaft 
reagiert, und ihre Lehren hätten sich in zwei gegenteilige Hauptströmungen 
entwickelt: Die eine Richtung habe unter der Führung katholischer Utopis­
ten und der Jesuiten gestanden, während sich die zweite Richtung unter der 
Führung Calvins und der „Protestanten der Handelsstädte“20 entwickelt ha­
be. Las Casas wird von Weber im Rahmen der ersten Richtung (katholische 
Utopisten und Jesuiten) verortet. Die von Weber in der Vorlesung explizit 
genannte Quelle dafür ist das Werk seines Heidelberger Historikerkollegen 
Eberhard Gothein unter dem Titel „Der christlich-sociale Staat der Jesuiten 
in Paraguay“, das 1883 in einer von Gustav Schmoller verantworteten Reihe 
erschienen war.21

15 MWG III/2, 226.
16 „Las Casas u. die Kirche dag[e]g[en]“, schrieb Weber in seine Vorlesungsnotizen 

zum Ende der ersten Kolonialperiode (MWG III/2, 226 (eckige Klammern von den 
Editoren)).

17 Vgl. Kap. 4.4.
18 Später noch deutlicher im wohl bekanntesten Essay Webers „Der Protestantismus 

und der Geist des Kapitalismus“ (MWG I/9).
19 MWG III/2, 236.
20 MWG III/2, 241.
21 1878 erschien das erste Heft des ersten Bandes von Schmollers Reihe „Staats- und 

socialwissenschaftliche Forschungen“ bei Duncker & Humblot Leipzig.

Dritter Satz (Menuett): Las Casas in Webers Denken

306

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303 - am 21.01.2026, 08:01:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die theoretischen Grundlagen für die Jesuitenreduktionen habe der 
Dominikaner Tommaso Campanella in seiner politischen Utopie „Civitas 
solis“ (dt.: Der Sonnenstaat)22 gelegt. In dieser beschreibe Campanella 
den idealen Staat als „strenge Demokratie unter theologischer Führung“23. 
Das Grundproblem allen sozialen Übels sieht Campanella im Privateigen­
tum, das deswegen abgeschafft gehöre. Diese Utopie habe den Jesuiten die 
theoretische Fundierung des Missionsstaates in Paraguay geliefert, konklu­
diert Weber und folgt damit dem von ihm in den Handnotizen zitierten 
Gothein.24 Nach der Darlegung der theoretischen Grundlagen des Jesui­
tenstaates stellt Weber denselben in seiner historischen Entwicklung und 
Organisationsform dar.25

Der Zweck der Jesuitenreduktionen in Paraguay sei die „ethisch-religiöse 
Erziehung u. Beherrschung der Indianer“26 gewesen. Darin erkennt Weber, 
wie Gothein27, eine Fortsetzung „Las Casas’scher Ideen“28. Die von Go­
thein ebenfalls zu den Vorgängern der Jesuiten gezählten Franziskaner, „die 
gleich den weltlichen Eroberern einen geistlichen Siegeszug unternehmen 
wollten“29, finden in Webers Vorlesung hingegen keine Erwähnung. Go­
thein und Weber dürften sich auf die beiden versuchten Pilotprojekte Las 
Casas’ zur friedlichen Missionierung und Koexistenz von Indios und spani­
schen Besatzern beziehen. Ähnlich wie der Inka-Staat haben die Jesuiten 

22 Campanella, Tommaso, La città del sole, Trento 1602; lat. Ausgabe „Civitas solis“, 
Frankfurt 1623; dt. Ausgabe „Der Sonnenstaat“, Altenburg 1789 (Übersetzungen nach 
der ital. Erstausgabe verwenden den Titel „Die Sonnenstadt“, so etwa die Ausgabe: 
Die Sonnenstadt, aus dem Italienischen übers. u. hg. v. Jürgen Ferner, Stuttgart 2008 
(= Reclams Universal-Bibliothek, Bd. 18510)). Die These, Campanellas Utopie sei das 
theoretische Fundament der Reduktionen, wird mittlerweile in Anbetracht der Jah­
resdaten (erste Reduktionen in Paraguay: 1609, lat. Ausgabe der „Civitas Solis“: 1623) 
in Frage gestellt. Vgl. für eine kurzgefasste Kritik der Gothein’schen und Weber’schen 
These mit vielen Literaturangaben Ottmann, Geschichte, Bd. 3.1, 167.

23 MWG III/2, 238.
24 Vgl. Gothein, Der christlich-sociale Staat, 3–10.
25 Vgl. MWG III/2, 238–241. Genauso war auch Gothein in seiner Schrift vorgegangen.
26 MWG III/2, 238.
27 Vgl. Gothein, Der christlich-sociale Staat, 13. Noch deutlicher als Gothein formuliert 

dies der von Weber in seinen Vorlesungen 1919/20 in München verwendete Paul Le­
roy-Beaulieu auf Französisch: „On connaît le plan de Las Cases pour la colonisation 
de l’île Santa-Marta: ce plan échoua, mais il servit de modèle aux Jésuites pour le 
Paraguay“ (Leroy-Beaulieu, De la colonisation, 15) (dt.: „Man kennt den Plan von 
Las Casas zur Kolonisierung der Insel Santa-Marta: Der Plan scheiterte, diente aber 
den Jesuiten als Vorbild für Paraguay“).

28 MWG III/2, 238.
29 Gothein, Der christlich-sociale Staat, 13.

16 Las Casas in den Vorlesungen Webers

307

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303 - am 21.01.2026, 08:01:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in Paraguay eine „Stadtwirtschaft auf communistisch-patriarchaler Unterla­
ge“30 errichtet, indem die herrschende Schicht der Jesuiten die Indios im 
Interesse der Indios selbst unterwarf, ihnen aber zugleich die Wahl der ei­
genen Kaziken (d. h. der Leitungspersonen) zugestanden.31 In der Tat han­
delte es sich hier um eine der lascasasianischen Idee legitimer Herrschaft 
sehr ähnliche Vorstellung. Und wie in den beiden Projekten von Las Casas 
waren auch im Falle der Jesuitenreduktionen deren grösste Gegnerschaft 
nicht die heidnischen Indios, sondern die Christen in der Umgebung: 
bei Las Casas Projekten die Konquistadoren und Encomenderos, bei den 
Jesuitenreduktionen „die Enkel der Konquistadoren“32. Organisiert waren 
die Jesuitenreduktionen wie Fronhöfe, folgert Weber zum Schluss dieses 
Vorlesungsteils.33 Auch urteilt er, das „Experiment“34 sei nicht zur Gänze 
geglückt – so sei etwa die ethische Erziehung nicht vollständig gewesen und 
es habe immer wieder Rückfälle in den Kannibalismus gegeben. Ebenso 
sei das Gewerbe zwar wirtschaftlich erfolgreich, aber ohne eigene Innova­
tionen gewesen (es sei lediglich kopiert worden).35 Dennoch bezeichnet 
Weber die Jesuitenreduktionen im Ergebnis als „einziges Industrieland Süd­
amerikas inmitten spanischer Barbarei“36.

16.3 Las Casas als Gegner der Rassensklaverei

Las Casas als Gegner der Sklaverei, insbesondere der Rassensklaverei der 
Indios, behandelt Weber sowohl in der Vorlesung zur praktischen National­
ökonomie als auch in der Vorlesung über die „Arbeiterfrage und Arbeiter­
bewegung“, wenngleich er in der praktischen Nationalökonomie die Passa­
ge mit der Nennung von Las Casas später wieder gestrichen hatte. In bei­

30 MWG III/2, 238.
31 Vgl. MWG III/2, 239; Gothein, Der christlich-sociale Staat, 44, 46.
32 Gothein, Der christlich-sociale Staat, 12.
33 Diese Ansicht wiederholte Weber später in seiner Herrschaftssoziologie: „Der In­

kastaat und namentlich der Staat der Jesuiten in Paraguay waren vollends ausgeprägt 
fronhofartige Gebilde“ (MWG I/22.4, 260).

34 So die Bezeichnung Gotheins für das Projekt (vgl. Gothein, Der christlich-sociale 
Staat, 1–2), eine Formulierung, die sich im Theaterstück (Uraufführung am 24. März 
1943 in Biel) von Fritz Hochwälder zu den Jesuitenreduktionen niedergeschlagen hat: 
Hochwälder, Fritz, Das heilige Experiment. Schauspiel in 5 Aufzügen, in: Ders., 
Dramen, Bd. 1, München 1959, 21–94.

35 Vgl. MWG III/2, 241.
36 MWG III/2, 241. So auch Gothein, Der christlich-sociale Staat, 39: „Der Jesuiten­

staat in der Wildniss war das einzige Industrieland Sündamerikas.“

Dritter Satz (Menuett): Las Casas in Webers Denken

308

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303 - am 21.01.2026, 08:01:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Vorlesungen geht Weber nebenbei auf die Sklaverei und insbesondere 
die Rassensklaverei ein und wähnt Las Casas als Gegner der Indiosklaverei, 
der diese zu hindern gesucht habe.

Die traditionelle Sklaverei sei im Abendland aufgrund des Wegfalls eines 
Sklavenmarktes und des Eingreifens der Kirche mit dem Ausklingen des 
Altertums verschwunden.37 Im völkerrechtlich unter der Kirche geeinten 
Europa sei der Menschenverkauf unmöglich geworden.38 Nur der Heide, 
hier zunächst der Slawe39, sollte Sklave sein.40 Von diesen gab es aber 
im zunehmend christlichen Europa immer weniger.41 Erst mit der Entde­
ckung und Kolonialisierung sei, so Weber, die Sklaverei „auf überseeischem 
Boden“42 wiederaufgekommen. Im Gegensatz zur traditionellen Sklaverei 
in Europa handelte es sich bei dieser modernen Sklaverei „als Form der 
Ausbeutung der fremden Rasse“43 in den Tropen um spezifische Rassens­
klaverei. Die Kirche bzw. Las Casas hätten sich mit Erfolg gegen die Indio­
sklaverei gewandt. In seiner Vorlesung zur „Arbeiterfrage und Arbeiterbe­
wegung“ hält Weber fest, Las Casas habe seine „Indianerschutzgesetze“44 

1543 „ohne erheblichen Widerstand“45 entwickeln können. Den Grund, 
wieso die Einschränkung und das Verbot der Indiosklaverei von Las Casas 
und der Kirche ohne grösseren Widerstand möglich war, verortet Weber 
allerdings weniger bei der Person Las Casas’ und dem Einfluss der Kirche 
als vielmehr bei den Indios: Sie hätten sich selbst als Arbeiter und Sklaven 
disqualifiziert, weil sie sich nicht als ausreichend produktive Sklaven erwie­

37 Der Sklavereiforscher Michael Zeuske schreibt, (West-)Europa sei von einem Export­
territorium für Menschen ab ca. 1100 zu einem Importterritorium geworden (vgl. 
Zeuske, Michael, Handbuch Geschichte der Sklaverei. Eine Globalgeschichte von 
den Anfängen bis zur Gegenwart, Bd. 2, 2., überarbeitete u. erw. Aufl., Berlin 2019, 
799–812 („Quellen, Marginalisierung und Verschweigen – die silent reality der Sklave­
rei in der Welt- und Globalgeschichte“)).

38 Vgl. MWG III/4, 105.
39 Von diesem stammt auch die Bezeichnung „Sklave“ (vgl. Zeuske, Handbuch, 871–885 

(„Worte: Sakaliba – Slawen – Sklaven“)).
40 Vgl. MWG III/2, 369.
41 Vgl. MWG III/2, 369.
42 MWG III/2, 369.
43 MWG III/2, 369.
44 Weber nennt die Indios noch „Indianer“. Er spielt hier auf die Leyes Nuevas an, die 

bald nach ihrer Inkraftsetzung auf Druck der Encomenderos von Karl V. in Teilen 
zurückgenommen wurden.

45 MWG III/4, 105.

16 Las Casas in den Vorlesungen Webers

309

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303 - am 21.01.2026, 08:01:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sen hätten.46 Ebendarum sei seit dem 16. Jahrhundert die Afrikasklaverei 
die einzige Form der (Rassen-)Sklaverei geworden. Sklavenhandel wurde 
zum damals „Negerhandel“47 genannten Menschenhandel. Zudem sei diese 
Form der Rassensklaverei auch von der katholischen Kirche eher anerkannt 
gewesen, schliesslich habe die Kirche erst 1839 offiziell die „Verteidigung 
des [sogenannten] Negerhandels“48 verboten.49 Im Verlaufe des 19. Jahrhun­
derts, konstatierte Weber, sei allerdings auch diese Form der Sklaverei 
rückläufig gewesen, womit allgemein die „Expansion unfreier Arbeit“50 ihr 
Ende gefunden habe.

17 Las Casas in der patrimonial-bürokratischen Herrschaft

Las Casas war Weber also bekannt, allerdings lediglich als historische 
Persönlichkeit, die sich mit der Kirche gegen Rassensklaverei und das 
Encomiendasystem einsetzte, sowie als Theologe, der Ideen zur friedlichen 
Missionierung der Indios entwickelte. Wie verhält es sich mit der zweiten 
Frage – wie ist Las Casas beim Historiker Max Weber zu verorten? Dafür 
ist zunächst zu klären, welcher politische Herrschaftstypus in Las Casas’ 

46 Der ursprüngliche Plan (vom Sklavenhandelskapitän Kolumbus und seinen Geldge­
bern) war nicht der Einsatz von Sklaven aus Afrika auf amerikanischen Plantagen, 
im Gegenteil sollten Indios auf afrikanische Plantagen gebracht werden (vgl. Zeuske, 
Handbuch, 834–870).

47 MWG III/2, 369.
48 MWG III/4, 105.
49 Gregor XVI. verurteilte 1839 im Apostolischen Schreiben „In supremo Apostolatus 

fastigio“ an die Katholiken in Nordamerika (wo die Sklaverei etwa in Maryland, wo 
das erste röm.-kath. Bistum in den USA gegründet wurde, nach wie vor bestand) den 
Sklavenhandel, von dem Gregor XVI. freilich die Sklaverei als solche unterschied. In 
den folgenden Jahrzehnten bezog die offizielle katholische Kirche in Nordamerika 
keine Position zur Sklaverei (vgl. Guilday, Peter, A history of the councils of Balti­
more (1791–1884), New York 1932, 168–170). Der Wortlaut des Schreibens wurde auf 
Lateinisch und Englisch auf dem vierten Konzil in Baltimore (1840) veröffentlicht 
(vgl. Gregor XVI, In supremo Apostolatus fastigio, in: Murphy, John (Ed.), Letters of 
the late Bishop England to the Hon. John Forsyth, on the subject of domestic slavery: 
to which are prefixed copies, in Latin and English, of the Pope’s Apostolic Letter, con­
cerning the African Slave Trade, with some introductory remarks etc, Baltimore 1844, 
vii–viii (Latein), ix–xi (Englisch)). Zur Positionierung der katholischen Kirche und 
des Papsttums zur Afrikasklaverei vor 1839 vgl. detailliert Adiele, Pius Onyemechi, 
The Popes, the Catholic Church and the Transatlantic Enslavement of Black Africans 
1418–1839, Hildesheim 2017.

50 MWG III/4, 106.

Dritter Satz (Menuett): Las Casas in Webers Denken

310

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303 - am 21.01.2026, 08:01:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebensfeld massgebend war und wie Las Casas innerhalb dieser Herrschaft 
agierte.

17.1 Patrimonialismus und Patrimonialbürokratie

In Webers Herrschaftstypologien ist der Lebenskontext, in dem sich Las 
Casas im Spanien der beginnenden Neuzeit befand, als patrimonialbüro­
kratische Herrschaft zu bestimmen.51 Die Bezeichnung patrimonial zur 
Beschreibung einer eigenständigen Herrschaftsform geht, auch wenn ge­
rade in der neueren Theorie des Neopatrimonialismus diese meist auf 
Weber zurückgeführt wird,52 auf den im Allgemeinen als Schlusspunkt der 
spanischen Spätscholastik begriffenen Niederländer Hugo Grotius zurück. 
In seinem Werk „De iure belli ac pacis“ (1625) unterscheidet Grotius zwi­
schen patrimonialen und nicht-patrimonialen Monarchien. In patrimonia­
len Monarchien besitze der Herrscher die unbeschränkte Verfügungsgewalt 
über seine Besitztümer. In einem nicht-patrimonialen Königreich hingegen 
komme das Ausmass der Verfügungsgewalt des Monarchen über Besitztü­
mer des Königreichs durch den Konsens des Volkes zustande. Dasselbe 
gilt auch für Nachfolgeregelungen – in der patrimonialen Monarchie wird 
der Nachfolger durch Erbfolge bestimmt, in der nicht-patrimonialen durch 
Übereinkunft. Grotius nennt als historische Beispiele für die patrimoniale 
Herrschaftsform unter anderem Alexander den Grossen und die helleni­
schen Staaten, das ägyptische Pharaonenreich sowie das antike Britanni­
en.53

51 Vgl. MWG I/22.4, 247–370, 380–453; Pietschmann, Horst, Die staatliche Organisati­
on des kolonialen Iberoamerikas. Handbuch der Lateinamerikanischen Geschichte. 
Teilveröffentlichung, Stuttgart 1980, 54–55; Jorzick, Regine, Herrschaftssymbolik 
und Staat. Die Vermittlung königlicher Herrschaft im Spanien der frühen Neuzeit 
(1556–1598), Wien / München 1998 (= Studien zur Geschichte und Kultur der iberi­
schen und iberoamerikanischen Länder, Bd. 4), 15.

52 Zur Übersicht über die Diskussionen des Neopatrimonialismus vgl. von Soest, 
Christian, Neopatrimonialism: a critical assessment, in: Hout, Will / Hutchison, Jane 
(Hgg.), Handbook on Governance and Development, Elgar Handbooks in Develop­
ment, Northampton 2022, 145–159. Zu Ähnlichkeiten und Unterschieden zwischen 
Neopatrimonialismus und Webers Patrimonialbürokratiebegriff vgl. etwa Erdmann, 
Gero / Engel, Ulf, Neopatrimonialism Revisited – Beyond a Catch-All Concept, in: 
Journal of Commonwealth and comparative studies, Vol. 45/1 (2007), 95–119.

53 Vgl. Grotius, Hugo, De iure belli ac pacis libri tres. In quibus ius naturae et gentium: 
item iuris publici praecipua explicantur, Paris 1625, Lib. I Cap. III § XI und Lib. II 
Cap. VII § XII. Die deutsche Übersetzung ist bereits etwas älter: Ders., Drei Bücher 

17 Las Casas in der patrimonial-bürokratischen Herrschaft

311

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303 - am 21.01.2026, 08:01:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


17.1.1 Vom Oikos zum Patrimonialstaat

Wie Grotius leitet auch Weber die patrimoniale Herrschaftsform zunächst 
von der Hausgemeinschaft, dem hellenischen Oikos, ab. Weber zufolge war 
ein Oikos ein „autoritär geleitete[r] Großhaushalt eines Fürsten, Grund­
herrn, Patriziers“ zur Organisation der „Deckung des Bedarfs des Herrn“.54 

Grundlage davon war Grundbesitz, der durch Erbe weitertradiert wird 
– das sogenannte Patrimonialgut als Vermögen, über das der pater fami­
lias (Familienvater, Hausherr) verfügt. Die patrimoniale Herrschaftsform 
ist eine Weiterentwicklung, oder wie es Weber formuliert: ein „Spezial­
fall“55 patriarchaler Herrschaft und gehört damit zu den traditionalen Herr­
schaftsformen. Die enge Verknüpfung patrimonialer Herrschaft und deren 
Herleitung aus patriarchalen Herrschaftsformen ist zwar nicht ein Propri­
um von Weber,56 gleichwohl aber für das Verständnis essenziell. Am Anfang 
des Prozesses steht die Hausgemeinschaft mit dem pater familias an der 
Spitze. Der Patriarch hat im Haus die Entscheidungs- und Verfügungsge­
walt. Eine patrimoniale Herrschaft entsteht nach Weber durch die Dezen­
tralisierung einer solchen Hausgemeinschaft. Der Patriarch stellt anderen, 
von ihm abhängigen Mitgliedern seines Haushaltes (z. B. Haussöhnen) 
Land und Inventar zur Verfügung oder setzt sie auf einem Landstreifen 
zu dessen Bewirtschaftung und Verwaltung aus.57 Ein solcher Patrimoniali­
sierungsprozess kann bewirken, dass andere Hausherren unterworfen und 
die ursprünglich beherrschten Gebiete territorial und personal erweitert 

über das Recht des Krieges und Friedens, aus dem Lateinischen des Urtextes über­
setzt, mit erläuternden Anmerkungen und einer Lebensbeschreibung des Verfassers 
versehen von J. H. Kirchmann, Bd. 1, Berlin 1869 (= Philosophische Bibliothek oder 
Sammlung der Hauptwerke der Philosophie alter und neuer Zeit, Bd. 15), 158–159, 
337–339.

54 MWG I/22.1, 155.
55 MWG I/22.4, 257.
56 Die Beschreibung dieses Wandels war gerade in deutschen Akademikerkreisen des 

19. Jahrhunderts äusserst beliebt und oft auch politisch motiviert. So schrieb etwa 
der rechtshistorische Lehrer Webers Otto von Gierke 1868 zu diesem Wandel: „Der 
Uebergang von der patriarchalen zur patrimonialen Gestaltung der Herrschaft und 
des Dienstes war ein überaus langsamer“ (Gierke, Otto von, Das deutsche Genos­
senschaftsrecht. Bd. 1: Rechtsgeschichte der deutschen Genossenschaft, Berlin 1868, 
127). Grossen Einfluss auf Weber dürfte allerdings vor allem Johann Karl Rodbertus’ 
antike Wirtschaftsgeschichte gehabt haben, in der dieser den Oikos als wirtschaftli­
che Grundlage der antiken Gesellschaften darstellte (vgl. Breuer, „Herrschaft“, 87–
90).

57 Vgl. MWG I/22.4, 254–257.

Dritter Satz (Menuett): Las Casas in Webers Denken

312

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303 - am 21.01.2026, 08:01:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden. Als Effekt dieser Ausdehnung etabliert sich neben der patriar­
chalen Herrschaft im Haus und der patrimonialen Herrschaft ausserhalb 
des Hauses ein politischer Patrimonialismus: Der Patriarch ist nun nicht 
mehr nur Oberhaupt seines Haushaltes und der haushörigen Personen, 
die in seinem Auftrag seine Ländereien bestellen, sondern auch Herrscher 
über nicht-patrimoniale politische Untertanen. Diese gehörten ursprüng­
lich nicht zu seinem Haushalt, sondern waren bis zu ihrer Unterwerfung 
frei. Alle drei Herrschaftsbereiche werden prinzipiell gleich organisiert, 
nach der ursprünglichen patriarchalen Form. „Der urwüchsige Träger der 
Verwaltung ist die Hausherrschaft“58, so Weber. Der politische Patrimoni­
alherr gebietet über seine extrapatrimonialen Untertanen mit denselben 
Rechtsformen, mit denen er über seine Haushaltsmitglieder herrscht. Dazu 
hat er dieselben Pflichten, die er auch als Hausherr hat: für die Mitglieder 
seines Haushaltes zu sorgen.59

Wenn ein Herrscher die „spezifisch politischen Gewalten: Militärhoheit 
und Gerichtsbarkeit“60 erlangt hat und dieselben in den lediglich internen 
Beschränkungen der Tradition „über die ihm patrimonial Unterworfenen 
als Bestandteil der Hausgewalt“61 ausübt, wird der Oikos erfolgreich und 
nachhaltig in einen patrimonialen Staat transformiert. Das gesamte Territo­
rium des Patrimonialstaates gehört nun direkt zum Erbeigentum des Herr­
schers62 inklusive der darauf lebenden Untertanen. Der Patrimonialherr­
scher kann ganz nach persönlicher Willkür in den Schranken der Tradition 
die in seinem Namen erwirtschafteten Materialgewinne seinen Untertanen 
zuweisen. Verschiedentlich entwickelten sich historisch im Zuge der territo­
rialen Ausdehnung und der zunehmend extrapatrimonialen Rekrutierung 
des Verwaltungsstabs Formen des Feudalismus, einer Spielart des Patrimo­

58 MWG I/22.3, 666.
59 Vgl. MWG I/22.4, 254–256.
60 MWG I/22.4, 262.
61 MWG I/22.4, 262.
62 So auch, um nur ein Beispiel aus dem 19. Jahrhundert zu nennen, die Definition des 

Patrimonialstaates des einflussreichen Schweizer Staatsrechtlers und Politikers aus 
dem reaktionär-konservativen Lager Karl Ludwig von Haller (Haller, Karl Ludwig 
von, Restauration der Staats-Wissenschaft oder Theorie des natürlich-geselligen Zu­
stands der Chimäre des künstlich-bürgerlichen entgegengesetzt, 6 Bde., Winterthur 
1816–1834). Zur politischen Auswirkung von Hallers Staatsverständnisses vgl. Krus­
ka, Alexander, Die Polemik der Restauration. Metapolemische und ideengeschichtli­
che Betrachtungen zum Initialband der Restaurationsschrift Karl Ludwig von Hallers, 
Bielefeld 2019 (= Edition Politik, Bd. 73). Zu Hallers Konzept bemerkte Weber kri­
tisch: „Einen absolut idealtypisch reinen ‚Patrimonial‘staat hat es historisch nicht 
gegeben“ (MWG I/23, 484).

17 Las Casas in der patrimonial-bürokratischen Herrschaft

313

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303 - am 21.01.2026, 08:01:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nialismus. Die Diener und Verwalter des Verwaltungsstabs sind bestrebt, 
ihre materielle Bedarfsdeckung über längere Zeiträume hinweg stabil zu 
halten und – wenn möglich – zu vermehren, was durch die Appropriation 
von Pfründen oder Sporteln gewährleistet werden kann.63 Die Bindung des 
Verwaltungsstabs an seinen Herrn ist demgemäss zunächst eine persönliche 
und ökonomische. Wenn der Herrscher über sein Reich gleich wie über sei­
nen Haushalt herrscht, so gibt es keinerlei Trennung zwischen privaten und 
öffentlichen Lebensbereichen. Diesen spezifisch patrimonialen Charakter 
hat „die Mehrzahl aller großen Kontinentalreiche […] bis an die Schwelle 
der Neuzeit und auch noch in der Neuzeit ziemlich stark“64 getragen.

Weber grenzt den Patrimonialismus zunächst scharf von anderen tradi­
tionalen Herrschaftstypen, insbesondere von der Gerontokratie und dem 
Patriarchat, aus dem der Patrimonialismus erst hervorzugehen vermag, 
ab und unterscheidet ihn zeitgleich vom Feudalismus, der zumeist ein 
Sonderfall des Patrimonialismus darstelle. Wie jeder Herrschaftstyp kann 
sich indes auch der Patrimonialismus weiterentwickeln und verändern. So 
kann eine Patrimonialherrschaft etwa eine Bürokratisierung durchlaufen 
und äusserlich betrachtet Züge einer rational-legalen Herrschaft annehmen.

17.1.2 Der Übergang zur patrimonial-bürokratischen Herrschaft

Empirische und historische Gegebenheiten treten in der Regel nicht in 
ihrer Reinform, wie sie der Wissenschaftler mittels Typisierung und Model­
lierung zu beschreiben sucht, auf. Das ist besonders auch bei Herrschafts­
typen der Fall. Weber merkt in der Einleitung zur Wirtschaftsethik der 
Weltreligionen an:

„Wir werden immer wieder gezwungen sein, z. B. durch Wortbildungen 
wie: ‚Patrimonialbureaukratie‘ zum Ausdruck zu bringen: daß die betref­
fende Erscheinung mit einem Teil ihrer charakteristischen Merkmale der 
rationalen [legal-bürokratischen], mit einem anderen der traditionalisti­
schen – in diesem Fall: ständischen – Herrschaftsform angehört.“65

63 Die Möglichkeiten der materiellen Bedarfsdeckung patrimonialer Diener sind nach 
Weber (MWG I/23, 481): „a) Versorgung am Tisch des Herrn, – b) durch (vor­
wiegend Natural-)Deputate aus Güter- und Geld-Vorräten des Herren, – c) durch 
Dienstland, – d) durch appropriierte Renten-, Gebühren- oder Steuereinkunftschan­
cen, – e) durch Lehen.“

64 MWG I/22.4, 260–261.
65 MWG I/19, 125–126.

Dritter Satz (Menuett): Las Casas in Webers Denken

314

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303 - am 21.01.2026, 08:01:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Als Beispiele für eine patrimonialbürokratische Herrschaft nennt Weber 
etwa das antike Pharaonenreich, das kaiserliche China, die territorialen 
Körperschaften des Okzidents vom Mittelalter bis ins 18. Jahrhundert, aber 
auch den Inkastaat und den Jesuitenstaat in Paraguay.66

Die Vergrösserung des Herrschaftsterritoriums hat für die Patrimonial­
herrschaft weitreichende organisatorische und rechtliche Konsequenzen. 
Vor allem anderen wird eine wirtschaftliche Verwaltung notwendig, um 
die neuen Herausforderungen effizient organisieren zu können. Dem ge­
stiegenen wirtschaftlichen Verwaltungsbedarf begegnet der Patrimonialherr 
mit erhöhten Personalrekrutierungen. Der Verwaltungsapparat wird immer 
mehr mit Personen aus Gebieten bestückt, in denen der Patrimonialherr­
scher nicht dieselbe traditionsgebundene Legitimität geniesst. Ein teilwei­
se extrapatrimonial rekrutiertes Beamtentum bildet sich aus, und gerade 
dieses vergrösserte Beamtentum muss nicht nur versorgt, sondern auch 
organisiert werden. Es werden Dienstordnungen notwendig.67

Infolge der Vergrösserung des Herrschaftsgebietes und des Ausbildens 
und Vergrösserns des notwendig gewordenen Beamtentums „gleitet der Pa­
trimonialismus unvermerkt in die Bahnen einer rationalen bürokratischen 
Verwaltung mit geregeltem Geldabgabesystem hinüber“68. Die patrimoniale 
Herrschaft wird zu einer patrimonial-bürokratischen und ist bei alleiniger 
Betrachtung des Funktionierens des Beamtentums kaum von einer legal-
bürokratischen Herrschaft zu unterscheiden. Von dieser unterscheidet sich 
die patrimonialbürokratische Herrschaft zunächst in der Art und Weise 
der Gebundenheit der Verwaltungsbeamten an den Herrn und durch die 
Art und Weise ihrer Bestellung. Dem patrimonialbürokratischen Amt fehlt 
nicht nur die Trennung in öffentliche und private Sphäre sowie in Privat- 
und Verwaltungsmittel, sondern auch die sachliche Amtspflicht und die 
Fachspezialisierung. Die Beamten herrschen auf die gleiche Weise, wie 
dies ihr Herrscher macht, nämlich nach freier Willkür in den intern gege­
benen Schranken der Tradition. Während in legalen Bürokratien oberste 
Richtschnur für das Handeln der Verwaltungsbeamten das „auf der abstrak­
ten Geltung gleichen objektiven Rechtes ruhende[…] Ideal[…] der Verwal­
tung ‚ohne Ansehen der Person‘“69 ist, wird im patrimonial-bürokratischen 
Gebilde alles auf das Ansehen der Person abgestellt. Die bürokratische 

66 Vgl. MWG I/22.4, 321–369.
67 Vgl. MWG I/22.4, 286–290.
68 MWG I/22.4, 264.
69 MWG I/22.4, 214.

17 Las Casas in der patrimonial-bürokratischen Herrschaft

315

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303 - am 21.01.2026, 08:01:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verwaltung im Patrimonialismus ist denn auch nicht das Ergebnis einer 
Rationalisierung, sondern einer Stereotypisierung. Insofern handelt es sich 
nicht um eine rationale, sondern eine stereotypisierte Bürokratie.70 Für 
Kritik am Herrscher und an dessen Handeln gilt der Grundsatz, „daß 
ein Beamter seinem Herren nicht widersprechen darf “71. Ausnahmen von 
diesem Grundsatz sind nur nach der Schaffung und Besetzung eines Amtes 
mit Rechtstiteln möglich, die dem Amtsträger entsprechende Rechte zur 
Kritik seiner Oberen einräumt. Es werden von Personen wohlerworbene 
Sonderrechte für einzelne Ämter – oder besser: Amtspersonen – eingerich­
tet. Rechtlich auf besonderen Rechtstiteln basierend können sich solche 
Amtspersonen zugunsten der Untertanen an den Herrscher wenden, ohne 
Sanktionen derselben Art fürchten zu müssen, wie sie ohne diese Rechts­
stellung zu erwarten wären.72

Für die Rechtsordnung ist die begriffliche Abgrenzung des patriarcha­
len Patrimonialismus von weiteren Spielarten des Patrimonialismus, insbe­
sondere vom patrimonialbürokratischen Zustand und dem Spezialfall des 
feudalistischen Patrimonialismus, wichtig. Denn mit dem Abgleiten des pa­
triarchalen Patrimonialismus in einen ständisch stereotypisierten bürokra­
tischen Patrimonialismus und/oder Feudalismus tendiert dieser dazu, sich 
ein rechtsstaatsähnliches Gesicht zu geben – inklusive einer Gewaltentei­
lung73 und Andeutung eines Gesellschaftsvertrages, wie es moderne Staaten 
kennen. Im Gegensatz zum modernen Rechtsstaat formen aber weder der 
feudale Verband noch der stereotypisierte Patrimonialstaat ihre Rechtsstaat­
lichkeit auf der Basis objektiv gültiger und von der Person gelöster Rechts- 
und Regelsysteme aus, sondern allein auf der Basis subjektiver Rechte. 
Diese wohlerworbenen subjektiven Rechte sind abhängig von Privilegien 
und vom Wohlwollen des Herrn.74

70 Vgl. MWG I/22.4, 309–311. Weber verwendet den Begriff „Stereotoypierung“, der 
heute eine andere Bedeutung hat.

71 MWG I/22.4, 309–310.
72 Vgl. MWG I/22.4, 314–315.
73 So auch Habermas in seiner Philosophiegeschichte in etwas verständlicherer Sprache 

als Weber: „Dem Ständestaat der frühen Neuzeit liegt das Prinzip der Gewaltentei­
lung zugrunde, wobei wir jedoch nicht schon an die funktionale Teilung der Gewal­
ten in einem nach Kompetenzen geordneten Rechtsstaat denken dürfen. Es geht um 
die institutionalisierte Teilnahme von gesellschaftlichen Ständen, die ohnehin Herr­
schaftskompetenzen ausüben, an den zentralen Herrschaftsfunktionen des Fürsten“ 
(Habermas, Auch eine Geschichte, Bd. 1, 879).

74 Vgl. MWG I/22.4, 404–408, 436.

Dritter Satz (Menuett): Las Casas in Webers Denken

316

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303 - am 21.01.2026, 08:01:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mittels der Vergrösserung des Beamtentums, das bei einer bestimmten 
territorialen Ausdehnung des Patrimonialstaats vermehrt auch extrapatri­
monial rekrutiert wird, versucht der Patrimonialherrscher (z. B. König 
oder Fürst) die Kontrolle über sein Gebiet zu halten. Der Patrimonial­
herr ist stets darum bemüht, dass die durch Eroberung oder freiwillige 
Unterwerfung neu hinzukommenden Territorien auch faktisch zu seinem 
persönlichen Haushalt gehören und die Teilbarkeit des Reiches minimiert 
wird.75 Dies ist nicht ganz einfach – je grösser sein Reich wird, desto 
weniger Einfluss hat der Herrscher auf seinem Herrschaftsgebiet. Trotz 
der Weiterentwicklung und Verfeinerung von Verwaltungstechniken, wozu 
gerade im sich ausdehnenden spanischen Reich des 16. Jahrhunderts die 
Schaffung neuer und die Reaktivierung althergebrachter Rechtstitel (z. B. 
Vizekönigtum) gehörte,76 nimmt der patrimonialherrschaftliche Einfluss 
und die Kontrolle mit zunehmender räumlicher Entfernung ab.77

17.2 Las Casas, der patrimonialbürokratische Beamte

Ein Patrimonialbeamter Kastiliens war auch Bartolomé de Las Casas. Die 
von ihm bekleideten Ämter wechselten allerdings im Laufe seines Lebens, 
und er hatte zudem auch Ämter in der geistlichen Herrschaft inne. Im 
Folgenden wird der Fokus auf seine patrimonialen weltlichen Ämter gelegt, 
auch wenn der Bischof von Chiapas in seiner Rezeption vor allem als 
geistlicher Amtsträger in Erinnerung geblieben ist. Besonders zwei der 
von Las Casas im Laufe seines Lebens bekleideten Ämter verdienen hier 
hervorgehoben zu werden: das Amt des Konquistadors und Encomenderos 
und das Amt des Anwalts der Indios.

17.2.1 Las Casas, der Konquistador und Encomendero

1502 warb der Gouverneur Nicolás de Ovando Las Casas als Soldat zur 
Niederwerfung der Indios auf Hispaniola an. Nachdem er mit 16 Jahren be­
reits Teil des Patrimonialheeres war, wurde er nun erneut Teil des Patrimo­

75 Vgl. MWG I/22.4, 342–343.
76 Zur Ausbreitung der Bürokratie im (früh-)neuzeitlichen Spanien vgl. Bernecker, 

Walther L. / Pietschmann, Horst, Geschichte Spaniens. Von der frühen Neuzeit bis 
zur Gegenwart, 4., überarb. u. aktual. Aufl., Stuttgart 2005, 44–105.

77 Vgl. MWG I/22.4, 335–338.

17 Las Casas in der patrimonial-bürokratischen Herrschaft

317

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303 - am 21.01.2026, 08:01:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nialheeres der kastilischen Krone. Zur Entschädigung für seine Beteiligung 
an der Conquista erhielt Las Casas ein Stück Land und Indios in der Nähe 
von Concépcion de la Vega (in der heutigen Dominikanischen Republik) 
zugewiesen. Er wurde zum Encomendero. Mit der Encomienda bekam Las 
Casas eine ganz spezifische Rolle im expandierenden patrimonialbürokra­
tischen Spanien zugewiesen. Die Expansion auf überseeische Ländereien 
beförderte die Notwendigkeit, den Beamtenapparat zwecks Kontrolle und 
Bindung an das spanische Reich auszuweiten. Im Zuge der territorialen 
Ausdehnung vergrösserte sich der Beamtenapparat erheblich und rationali­
sierte seine Finanzen, womit der spanische „Patrimonialismus unvermerkt 
in die Bahnen einer rationalen bürokratischen Verwaltung mit geregeltem 
Geldabgabesystem“78 hinüberglitt. Die Encomiendas waren der systemisch 
zentrale Bestandteil dieses Wachstums: Die Encomenderos verwalteten die 
vom spanischen Patrimonialstaat beanspruchten extrapatrimonialen Terri­
torien in Westindien im Auftrag der Katholischen Könige und/oder der von 
ihnen eingesetzten höheren Beamten.79

Als Encomendero hatte Las Casas definierte Rechte und Pflichten zu 
erfüllen. Zum einen durfte der Encomendero zwar die Erträge des zugeteil­
ten Landes für die eigenen wirtschaftlichen Interessen und zur eigenen 
Bedarfsdeckung nutzen, musste davon aber Abgaben an die Krone leisten. 
Zum anderen hatten die Encomenderos, zumindest auf dem Papier, seit 
dem Erlass von Königin Isabella I. 1503 die Pflicht, nicht nur für ihren 
eigenen Lebensunterhalt, sondern auch für jenen der ihnen zugeteilten 
Indios zu sorgen. Zudem sollten sie auch veranlassen, dass die Indios im 
christlichen Glauben unterwiesen wurden, d. h., sie hatten einen missiona­
rischen Auftrag. In der Umsetzung nahmen, wie Las Casas immer wieder 
berichtete, die Spanier hauptsächlich ihre aufgrund des Encomendero-Sta­
tus zugeteilten Rechte über Land und Indios wahr, vernachlässigten aber 
die damit einhergehenden Sorgfaltspflichten. Auch Las Casas war hierbei 
keine Ausnahme. Er schreibt über sich als Encomendero:

„Da diese reiche ‚Menschenernte‘ auf diesem Weg [der conquistas und 
encomiendas; Hinzufügung aus der WA] vorankam, von Tag zu Tag 
an Kraft gewann, und aufgrund wachsender Habgier immer mehr von 
ihnen starben, beunruhigte sich der schon (III,28ff) erwähnte Kleriker 
Bartolomé de Las Casas (der wie die anderen mit der Ausbeutung seiner 
Landgüter eifrig beschäftigt war, der Indios seines repartimiento in die 

78 MWG I/22.4, 264.
79 Vgl. Pietschmann, Die staatliche Organisation, 13–154.

Dritter Satz (Menuett): Las Casas in Webers Denken

318

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303 - am 21.01.2026, 08:01:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Minen, auf Goldsuche und in die Aussaat schickte, um sie so weit wie 
möglich auszunutzen) […]. Genausowenig wie die anderen war er [Las 
Casas] darauf bedacht, daß sie [die Indios] ungläubige Menschen waren, 
die zu unterweisen und in die Gemeinschaft der Kirche Christi zu führen 
er verpflichtet war.“80

Als Encomendero sorgte Las Casas dafür, dass die wirtschaftlichen Grund­
lagen der spanischen Expansionspolitik stabil und kontrolliert ausgebaut 
werden konnten. Als Kuba erobert werden sollte, beteiligte sich Las Casas 
erneut daran, diesmal allerdings als Feldkaplan. Auch für diesen Einsatz im 
patrimonialen Heer erhielt er eine Encomienda als Entlöhnung.81

17.2.2 Las Casas, der Anwalt der Indios

1514 legte Las Casas die Rolle des Encomenderos öffentlichkeitswirksam 
ab. Die nächste grosse Rolle, die er in der sich entwickelnden Patrimonial­
bürokratie einnahm, war ein neu geschaffenes Amt, das er bis zu seinem 
Tod bekleiden sollte: 1516 wurde Las Casas zum „Anwalt oder universalen 
Schutzherren aller westindischen Indios“82 ernannt und mit dem entspre­
chenden Rechtstitel dazu ausgestattet. Für diese Aufgabe erhielt er von der 
Krone eine Entlöhnung von 100 Goldpesos pro Jahr, ein damals – noch 
vor den grossen Goldentdeckungen der Spanier in Peru – hoher Lohn, wie 
Las Casas betont.83 Es war also schon von daher ein ganz anderes Amt 
als jenes des Encomendero und Konquistadoren: Der „Anwalt oder univer­
sale Schutzherr aller Indios“84 Bartholomé de Las Casas wird im neuen 
Amt direkt aus dem Fiskus bezahlt. Der Encomendero hingegen hat seine 
Stellung nur aufgrund der Notwendigkeit der Finanzierung der Staatskasse 

80 LC WA 2, 262 = LC OC 5, 2080–2081: Llevando este camino y cobrando de cada 
día mayor fuerza esta vendimia de gentes según más crecía la cudicia [sic], y así más 
número dellas pereciendo, el clérigo Bartolomé de Las Casas, […] andaba bien ocupado 
y muy solícito en sus granjerías – como los otros – enviando indios de su repartimiento 
a las minas a sacar oro y hacer sementeras, y aprovechándose dellos cuanto más podía, 
[…]; pero ningún cuidado tuvo más que los otros de acordarse que eran hombres 
infieles y de la obligación que tenía de dalles doctrina, y traellos al gremio de la Iglesia 
de Cristo.

81 Vgl. Kap. 4.3.
82 LC WA 2, 271 = LC OC 5, 2135: procurador o protector universal de todos los indios de 

las Indias
83 Vgl. LC WA 2, 271.
84 LC WA 2, 271.

17 Las Casas in der patrimonial-bürokratischen Herrschaft

319

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303 - am 21.01.2026, 08:01:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und erhält seine Bedarfsdeckung aus dem ihm zugewiesenen Land. Der 
die Indios ausbeutende Encomendero finanziert somit über seine Abgaben 
seinen Kritiker, den Anwalt der Indios, mit.

Fortan hatte sich Las Casas von Amts wegen für die Indios einzusetzen. 
Las Casas hatte ein „‚wohl erworbenes Sonderrecht‘“85 erhalten, das zu­
gunsten der Untertanen (hier: der Indios) wahrgenommen werden musste. 
In dieser Funktion kritisierte er nicht nur die individuelle Behandlung der 
Indios durch die Spanier in der Neuen Welt, sondern auch das System 
der spanischen Expansion als solches: das Encomienda- und Repartimien­
tosystem. Es scheint aber, dass auch für Las Casas, obwohl er ein solch 
aussergewöhnliches Amt bekleidete, der patrimoniale Grundsatz, „daß ein 
Beamter seinem Herren nicht widersprechen darf “86, noch immer galt. 
In seinen Schriften und Traktaten betont er immer wieder aufs Neue, 
dass sich seine Kritik nicht gegen die Könige Spaniens, später nicht gegen 
Kaiser Karl V. richtet, sondern gegen die Beamten – die Encomenderos, 
Konquistadoren, Vizekönige und Berater der Könige. Sein Einsatz versteht 
er demgemäss nicht als Kritik an den Patriomonialherrschern, sondern als 
einen rechtlichen, politischen, religiösen und ethischen. Direkte Kritik an 
den Herrschern Kastiliens vermeidet er geflissentlich. Im Gegenteil: Die 
spanischen Könige werden gelobt.87

Anderen Denkern der spanischen Klassiker des Naturrechts hingegen 
fehlte ein solches Amt und damit verbunden die Kritikerlaubnis. Francisco 
de Vitoria beispielsweise hielt um 1538/39 eine öffentliche Vorlesung in 
Salamanca, wie er es gemäss seinem Amt als Professor der Universität 
einmal jährlich zu halten hatte. In der Vorlesung „De Indis“ kritisiert Vitoria 
die Rechtstitel in der Neuen Welt. Insbesondere bestreitet er, dass durch 
die Entdeckung Westindiens den spanischen Königen ein Recht auf die 
Beherrschung jener Ländereien und Völker zugekommen sei.88 Umgehend 
erhält Vitoria einen Maulkorb von Karl V. – fortan darf er in seinen Vor­
lesungen keine politischen Angelegenheiten mehr behandeln.89 Las Casas 

85 MWG I/22.4, 315. Zur Vergabe des Amtes an Las Casas, das er nicht aufgrund einer 
Fachschulung, sondern aufgrund seines „großen Eifer[s] im Dienst Unseres Herrgotts 
und in Unserem Dienst“ (LC WA 2, 270) erhielt, vgl. den ursprünglichen Auftrag in 
LC WA 2, 270–271.

86 MWG I/22.4, 309–310.
87 Vgl. kondensiert die „Dreißig Rechtssätze“, abgedruckt in: LC WA 3/1, 181–192.
88 Vgl. De Vitoria, De Indis / Über die Indianer, hier v. a. 406–489.
89 Vgl. den Wortlaut der schriftlichen Intervention Karls V. inkl. des Äusserungsverbots 

zu politischen Themen für Vitoria: Karl V., Brief an Francisco de Vitoria vom 
Sommer 1539, deutsch entnommen aus: Höffner, Joseph, Kolonialismus und Evange­

Dritter Satz (Menuett): Las Casas in Webers Denken

320

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303 - am 21.01.2026, 08:01:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf der anderen Seite wurde zwar nach dem Verfassen seines Handbuches 
für Beichtväter von seinem einflussreichen Gegenspieler Sepúlveda wegen 
desselben Grundes wie Vitoria, des Negierens des Anspruchs der Krone 
auf die Herrschaft in Westindien und infolgedessen Majestätsbeleidigung, 
angeklagt,90 aber nicht verurteilt. In der Disputation von Valladolid (1551) 
verteidigt sich Las Casas mit Rekurs auf sein Patrimonialamt als Anwalt der 
Indios:

„[…] [D]amit die Könige Kastiliens Westindien nicht verlieren und damit 
es nicht zum völligen Verderben so vieler Völker und der Verwüstung so 
riesiger Landgebiete komme […], stelle ich diesem Königlichen Hof seit 
fünfunddreißig Jahren [= 1516] meinen Arbeitseifer zur Verfügung.“91

Er wende sich in dieser Funktion nur gegen falsche Rechtstitel, öffne zeit­
gleich aber die Türen zu angemessenen Rechtstiteln.92

17.3 Las Casas, der Patrimonialkritiker

In seinen Schriften, die er nach seiner Einsetzung in das Amt des Anwalts 
der Indios verfasst hat, meldet Las Casas Kritik an einigen der von Weber 
als Kernelemente einer patrimonialbürokratischen Herrschaft benannten 
Charakteristiken an. Er fordert, nach Webers Begriffen, die Auflösung der 
Restbestände der patrimonialen Herrschaftsordnung ein und weist in Rich­
tung der Entwicklung und Etablierung einer legalen legitimen Herrschaft. 
So ist für Las Casas der legitime Herrscher ein Verwalter des Reiches: Er 

lium: Spanische Kolonialethik im Goldenen Zeitalter, in: Ders., Christentum und 
Menschenwürde, hg. v. Jörg Althammer und Ursula Nothelle-Wildfeuer, Paderborn 
2017 (= Joseph Höffner, Ausgewählte Schriften, Bd. 2), 41–434, 300–301). Zur „Relec­
tio de Indis“ und den Reaktionen darauf vgl. ferner Horst, Ulrich, Leben und Werke 
Francisco de Vitorias, in: De Vitoria, Francisco, Vorlesungen I (Relectiones): Völker­
recht, Politik, Kirche, lateinisch-deutscher Text von Joachim Stüben, mit Einführung 
v. Ulrich Horst, hg. v. Ulrich Horst, Heinz-Gerhard Justenhoven und Joachim Stüben, 
Stuttgart 1995 (= Theologie und Frieden, Bd. 7), 13–100, hier 84–98.

90 In seiner Entgegnung in der Disputation von Valladolid schreibt Sepúlveda gegen 
das Beichthandbuch von Las Casas: „in seinem Handbuch für Beichtväter von Enco­
mendros, das man wahrhaftiger […] als ein verleumderisches Pamphlet gegen unsere 
Könige und unsere Nation bezeichnen könnte“ (LC WA 1, 387).

91 LC WA 1, 436 = LC OC 10, 193: porque los reyes de Castilla no pierdan las Indias, e 
porque la total perdición de tantas gentes y despoblación de tan luengas tierras no haya 
efecto […] pongo treinta y cinco años ha tanta diligencia en esta corte.

92 Vgl. LC WA 1, 436.

17 Las Casas in der patrimonial-bürokratischen Herrschaft

321

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303 - am 21.01.2026, 08:01:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


waltet seines Amtes, indem er die eigentlich dem Volk gehörigen Güter mit 
dessen Zustimmung und zu dessen Wohl verwaltet. Dass der Herrscher ein 
Verwalter sei, trifft sowohl auf den weltlichen als auch auf den geistlichen 
Herrscher zu. Beide sind Verwalter eines Gutes, das eigentlich nicht ihres 
ist. Der weltliche Herrscher verwaltet das weltliche Gut des Volkes mittels 
der von diesem in Freiheit übertragenen Jurisdiktionsgewalt. Der geistliche 
Herrscher, d. h. der Papst, ist ohnehin lediglich ein Herrscher an zweiter 
Stelle, der in apostolischer Sukzession die geistlichen Güter verwaltet.

Eine solche Ansicht erfordert die Denkbarkeit einer Unterscheidung zwi­
schen Gütern, über die ein Herrscher als Amtsperson, und Gütern, über 
die er als Privatperson gebieten kann. Doch genau dies fehlt in der Regel 
in einem patrimonialen genauso wie in einem patrimonialbürokratischen 
Herrschaftssystem. „Dem patrimonialen Amt fehlt vor allem die bürokrati­
sche Scheidung von ‚privater‘ und ‚amtlicher‘ Sphäre.“93 Las Casas legt des­
wegen detailliert dar, was dem Herrscher qua Herrscherstatus zufällt, d. h. 
was der Herrscher als Amtsperson vom Volk übertragen erhalten hat, und 
was dem Herrscher qua Menschsein zukommt. So fordert Las Casas ein, 
dass zwischen privaten und öffentlichen Mitteln getrennt werden muss.94 

Diese Forderungen verpackt Las Casas, wie in einem traditionalen Herr­
schaftsverband üblich, mit der Tradition. So folgt er grundsätzlich auch 
dem patrimonialen Regierungsprinzip, nach dem auch ein ausgebauter Pa­
trimonialstaat mit extrapatrimonial rekrutierten Beamten nach denselben 
Prinzipien regiert wird wie der Oikos. Im „Traktat über die königliche Ge­
walt“ schreibt er als Antwort auf das elfte Gegenargument beispielsweise: 
„Die königliche Regierung ist eine gleichsam von sich und von ihrer Natur 
aus gute Sache […], wenn sie der Regierung des Familienvaters und des 
Hirten über die ihm anempfohlenen Schafe gleicht.“95

Las Casas wandte sich auch in seinem Amt als Anwalt der Indios nicht 
gegen die Könige von Kastilien, sondern gegen die spanischen Beamten 
und Siedler in Westindien. So bestätigt er in seiner Kritik noch einen ande­
ren von Weber als Grundmerkmal einer expandierenden Patrimonialherr­
schaft angegebenen Grundsatz: Je weiter weg sich ein Gebiet vom Herr­

93 MWG I/22.4, 291.
94 Vgl. Kap. 6.2.
95 LC WA 3/2, 245 = LC OC 12, 186: gubernationem regiam esse causam quasi per se, et 

de sui natura bonam […] non sit naturalis et similis paternae et ei quam exercet pastor 
super oves sibi commissas. Vgl. zudem besonders deutlich LC WA 3/2, 234.

Dritter Satz (Menuett): Las Casas in Webers Denken

322

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303 - am 21.01.2026, 08:01:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scherhof befinde, desto geringer werde die Bindung an den Herrscher.96 

In seinen Schriften merkte Las Casas immer wieder an, dass sich die 
eingesetzten Beamten in Westindien nicht so verhielten, wie sie sich nach 
Anweisung der Könige verhalten sollten. Bereits bei der Entdeckung der In­
dios durch Kolumbus und erst recht bei der Etablierung der Encomiendas 
hatte Isabella I. verfügt, dass die Indios gleich wie alle anderen Untertanen 
zu behandeln seien. Die Konquistadoren hingegen behandelten die Indios 
nicht wie andere Untertanen in der Alten Welt, sondern wie natürliche 
Sklaven.97 Insbesondere Las Casas’ historische Arbeiten über die Conquista 
beschreiben diesen Zustand detailliert. Mit ein Grund für den Verstoss 
gegen den Willen der Herrscher sieht Las Casas in der Entfernung Westin­
diens von den spanischen Monarchen, „denn der König von Spanien kann, 
wenn er ständig in Spanien ist, jenen Erdkreis überhaupt nicht sinnvoll 
regieren“98, meint Las Casas im „Traktat über die Schätze Perus“.

Die lascasasianische Kritik traf Entwicklungen, die mit der Vergrösse­
rung des patrimonialen Reiches Spaniens zusammenhingen. Neben der 
Kritik an der Praxis des Encomienda- und Repartimientosystems zeigt sich 
dies vor allem auch als Kritik an der Art und Weise, wie im patrimonialen 
Spanien die Ländereien und Ämter vergeben wurden. Nach Weber geschah 
es in der Expansion des Patrimonialstaates und infolgedessen des Ausbaus 
der Bürokratie häufig, dass die Patrimonialämter zur Verkaufsware werden. 
Sie wurden veräussert, verkauft, verschenkt und/oder getauscht.99 Gegen 
eine solche Praxis der Amtsvergabe wandte sich Las Casas dezidiert. Zwar 
war auch er nicht der Ansicht, dass öffentliche Ämter nie veräussert werden 
dürften, schlug aber eine detaillierte Unterscheidung vor: Einige Ämter, 
nämlich solche, die eher für den direkten Haushalt des Königs und seiner 
Familie zuständig sind, dürfen unter bestimmten Bedingungen veräussert 
werden; Ämter hingegen, die für alle Personen im Reich wichtig und be­

96 Weber fasst in MWG I/22.4, 335 zusammen: „Alle Mittel der Verwaltungstechnik 
hinderten nicht, daß auch für rein bürokratische Patrimonialgebilde das Normale 
ein Zustand blieb, bei welchem die einzelnen Bestandteile des Machtgebiets, je 
entlegener vom Herrensitz, desto mehr sich der Beeinflussung durch den Herrn 
entziehen.“                                                       

97 Zu Kolumbus vgl. LC WA 3/2, 84–87; zu Ovando und der Einführung der Encomi­
enda vgl. LC WA 3/2, 129–142.

98 LC WA 3/1, 299 = LC OC 11.1, 394: re uera Rex Hispaniarum, perpetuo in Hispania 
existens, nullo modo potest orbem illum utiliter gubernare [...].

99 Vgl. MWG I/22.4, 298.

17 Las Casas in der patrimonial-bürokratischen Herrschaft

323

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303 - am 21.01.2026, 08:01:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stimmend sind, dürften nicht veräussert werden100 – denn sie gehören nicht 
zum Eigentum der Privatperson des Herrschers, sondern zum Gemeingut.

18 Drittes Zwischenspiel

In zwei seiner frühen Vorlesungen behandelt Weber Bartolomé de Las 
Casas als historische Persönlichkeit im Umfeld der spanischen Eroberung 
der Neuen Welt. Er diskutiert ihn als einen Gegner der Conquista und der 
Rassensklaverei der Indios. In Las Casas’ Projekten zur friedlichen Missio­
nierung der Indios erkennt Weber den Vorläufer der Jesuitenreduktionen in 
Paraguay, in denen die lascasasianischen Ideen weiterentwickelt und unter 
theokratischer Führung etabliert wurden.

Der herrschaftliche Lebenskontext von Bartolomé de Las Casas ist in 
Webers Herrschaftstypologien als patrimonialbürokratisch zu bezeichnen. 
In der Bezeichnung Patrimonialbürokratie kommt die Mischung typischer 
Elemente traditionaler mit solchen rational-legaler Herrschaftsordnungen 
zum Ausdruck. Ihr Ursprung hat die patrimonialbürokratische Herrschaft 
beim Patrimonialstaat. Der Patrimonialstaat entsteht aus der Vergrösserung 
eines Haushalts und wird nach denselben Grundsätzen wie der Haushalt 
regiert. Mit fortschreitender territorialer und personaler Expansion des Pa­
trimonialstaates muss auch die Verwaltung vergrössert und müssen die Ver­
waltungstechniken verfeinert werden. Die daraus resultierende Bürokratie 
des politischen Patrimonialismus ist jedoch nicht Ergebnis einer Rationali­
sierung, sondern einer Stereotypisierung. Alles ist auf die Person abgestellt, 
Ämter werden nicht nach Fachschulung, sondern nach der Beziehung zum 
Herrscher vergeben.

Auch Las Casas hatte verschiedene Ämter in der patrimonialbürokrati­
schen Herrschaft des frühneuzeitlichen Spaniens inne. So war er als Kon­
quistador und Encomendero zunächst Teil des Systems geworden, das die 
Bindung der neu eroberten Überseegebiete an die europäischen Herrscher 
gewährleisten sollte. Als Folge seines Einsatzes als Konquistador wurde er 
zum Encomendero. Ab 1516 wurde für Las Casas das Amt des Anwalts 
der Indios eingerichtet, das direkt aus dem Fiskus finanziert wurde. Dieses 
Amt verpflichtete ihn zum Einsatz zugunsten der Indios und schützte ihn 
zugleich vor Sanktionen aufgrund seiner Kritik.

Schliesslich wandte sich Las Casas in diesem letztgenannten Amt immer 
wieder gegen patrimonialherrschaftliche Grundsätze. Insbesondere forderte 

100 Vgl. Kap. 6.3.

Dritter Satz (Menuett): Las Casas in Webers Denken

324

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303 - am 21.01.2026, 08:01:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


er die Trennung zwischen der privaten und der öffentlichen Sphäre der 
Herrschaft vehement ein, ohne dabei aber ausserhalb der Tradition zu 
argumentieren. Denn eine hauptsächlich traditionelle Herrschaft kann nur 
aus der Tradition selber verändert werden, was Las Casas erkannte.

18 Drittes Zwischenspiel

325

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303 - am 21.01.2026, 08:01:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748954101-303 - am 21.01.2026, 08:01:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	16 Las Casas in den Vorlesungen Webers
	16.1 Las Casas als Gegner der Conquista
	16.2 Las Casas als Vorläufer der Jesuitenreduktionen in Paraguay
	16.3 Las Casas als Gegner der Rassensklaverei

	17 Las Casas in der patrimonial-bürokratischen Herrschaft
	17.1 Patrimonialismus und Patrimonialbürokratie
	17.1.1 Vom Oikos zum Patrimonialstaat
	17.1.2 Der Übergang zur patrimonial-bürokratischen Herrschaft

	17.2 Las Casas, der patrimonialbürokratische Beamte
	17.2.1 Las Casas, der Konquistador und Encomendero
	17.2.2 Las Casas, der Anwalt der Indios

	17.3 Las Casas, der Patrimonialkritiker

	18 Drittes Zwischenspiel

