
V. Dimensionen von ›Spiritualität‹ 

in der Praktischen Theologie 

Schon ein oberflächlicher Blick in die wissenschaftliche Literatur zu ›Spiritualität‹ 
zeigt, dass um die Deutungshoheit gerungen wird, was die Definition von ›Spiri
tualität‹ betrifft – und das sowohl innerhalb der (Praktischen) Theologie als auch 
darüber hinaus im interdisziplinären Bereich. Die Ausgangsfrage der Analyse war 
deshalb, mit welchen Anliegen auf welche Weise in der Praktischen Theologie und 
im engeren interdisziplinären Kontext von ›Spiritualität‹ gesprochen wird. 

Das damit verbundene Ziel besteht darin, genauer zu beschreiben, worin kon
kret die Herausforderungen und vor allem auch die Vorteile der Rede von ›Spirituali
tät‹ für die Praktische Theologie liegen. Die Ergebnisse der Analyse werden nachfol
gend unter der Überschrift »Begriffsstruktur« zunächst noch einmal zusammenge
fasst und bewertet. Darüber hinaus gilt es dann zweitens zu fragen, welche Funktio
nen der Spiritualitätsdiskurs für die Praktische Theologie erfüllt. In einem dritten 
Schritt werden anschließend die Aspekte benannt, die aus praktisch-theologischer 
Perspektive im Hinblick auf die Rede von ›Spiritualität‹ zu beachten sind. Das Fazit 
formuliert, welche Aspekte im Fokus weiterer praktisch-theologischer Forschung zu 
›Spiritualität‹ stehen sollten. 

1. Begriffsstruktur von ›Spiritualität‹ 

Die Analyse der praktisch-theologischen Spiritualitätsdiskurse zeigt, dass ›Spiri
tualität‹ vieldimensional ist, dass sich jedoch auch verbindende Linien zwischen den 
verschiedenen Subdiskursen ergeben. Außerdem erweisen sich je nach Kontext an
dere Konnotationen von ›Spiritualität‹ als entscheidend. 

So ist für den Subdiskurs ›Profil‹ der Bezug auf die (konfessionelle) Tradition 
und damit der Fokus auf Schließung zentral, während andere praktisch-theologi
sche Spiritualitätsdiskurse durchgehend und deutlich stärker auf Öffnung setzen. 
Der Subdiskurs ›Entgrenzung‹ könnte als Gegendiskurs hierzu beschrieben werden: 
Er setzt in erster Linie auf Öffnung und konzipiert den sehr weit gefassten Begriff 
›Spiritualität‹ quasi als omnipräsent. Die Bedeutung verfasster Religion und kon

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


212 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

fessioneller Tradition hingegen tritt hier durch die Betonung von Prozessen der In
dividualisierung deutlich in den Hintergrund. Dieser Fokus auf Individualisierung 
steht auch im Hintergrund der weiteren erhobenen Subdiskurse, die sich zwischen 
diesen beiden Polen bewegen. Alle verbinden sie Öffnung und Schließung im Hin
blick auf ›Spiritualität‹ auf je spezifische Weise miteinander. 

So wird im Kontext von Spiritual Care mehr als in anderen Spiritualitätsdiskur
sen betont, dass ›Spiritualität‹ eine Dimension des Menschseins sei. ›Spiritualität‹ 
trägt damit auch selbst die Konnotation ›Mehrdimensionalität‹. Dieser Diskurs macht 
deutlich, dass der zunächst grundlegend vage Begriff jeweils individuell mit Bedeu
tung zu füllen ist. Prozesse der Öffnung und Schließung sind hier eng miteinander 
verbunden. 

Auch der Spiritualitätsdiskurs im Kontext von Körpererfahrung knüpft am In
dividuum an. Gerade unter dem Aspekt der ›Erfahrung‹ steht ›Spiritualität‹ hier be
sonders deutlich in der Spannung zwischen individueller Körpererfahrung und Tra
dition, zwischen Öffnung und Schließung. 

Im Kontext der Ausbildung zum Pfarrberuf schließlich steht ›Spiritualität‹ auch 
für das unverfügbare Gegenstück zur plan- und prüfbaren Ausbildung anderer Kom
petenzen. Sie markiert den individuellen Freiraum innerhalb des durch die Institu
tion vorgegebenen Rahmens der Ausbildung. 

Insgesamt zeigt sich also: Mit der praktisch-theologischen Rede von ›Spiritua
lität‹ dominiert über die unterschiedlichen Subdiskurse hinweg das Anliegen der 
Öffnung, häufig markiert als Gegenbewegung zu Tradition im Hinblick auf Form 
und Inhalt von Theologie und Kirche. 

Die Analyse von Spiritualitätsdiskursen im interdisziplinären Kontext außer
halb Praktischer Theologie schärft den Blick auf die Ergebnisse zu den praktisch- 
theologischen Subdiskursen zusätzlich. Es zeigt sich: Erstens spielt die Bindung von 
›Spiritualität‹ an spezifische (religiöse) Traditionen in Soziologie und Psychologie 
nur eine untergeordnete Rolle. Das Anliegen der Öffnung durch den Begriff ›Spiri
tualität‹ dominiert auch hier die Diskurse. Zugleich macht gerade die außertheolo
gisch nachweisbare extrem weite inhaltliche Öffnung deutlich, dass die Leistungs
fähigkeit des Begriffs ›Spiritualität‹ unter einer Unterbestimmtheit leiden kann und 
dass deshalb eine gewisse Schließung im Sinn jeweils eigener Definition von ›Spi
ritualität‹ bzw. Abgrenzung von anderen Definitionen aus praktisch-theologischer 
Perspektive letztlich doch notwendig ist. In diesem Zusammenhang wird zweitens 
deutlich, dass es gilt, die mit der Rede von ›Spiritualität‹ verknüpften eigenen An
liegen transparent zu machen, um nicht unreflektiert einer »hidden agenda«1 zu fol
gen. Dies gilt für praktisch-theologische Rede von ›Spiritualität‹ vor allem da, wo sie 
sich kirchenkritisch äußert. 

1 Diesen Begriff bzw. die dahinter stehende Überlegung übernehme ich von Westerink, Spiri
tuality in Psychology of Religion, 12. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Dimensionen von ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 213 

Die beschriebene vieldimensionale Begriffsstruktur von ›Spiritualität‹ mit ih
rem Akzent auf Öffnung ist deshalb zunächst daraufhin zu befragen, wie eine hilf
reiche Basisdefinition von ›Spiritualität‹ für den praktisch-theologischen Diskurs 
aussehen könnte. Die zentralen Anforderungen an eine solche Basisdefinition be
stehen darin, dass sie die herausgearbeiteten Akzente beinhaltet und zugleich für 
die Theologie ebenso wie für den interdisziplinären Kontext anschlussfähig ist. Sie 
sollte deshalb grundsätzlich weit gefasst sein, um dann kontextspezifisch in den je
weiligen Subdiskursen akzentuiert und ergänzt zu werden. 

Es liegt dementsprechend nahe, an bestehende Spiritualitätsdefinitionen anzu
knüpfen, die das Anliegen der Öffnung über Theologie und Kirche hinaus bereits 
zentral positionieren. Aufgrund ihrer weiten disziplinübergreifenden Verbreitung 
könnte hierfür die vielfach rezipierte Definition nach Hubert Knoblauch herange
zogen werden, wie er sie in seiner Monographie »Populäre Religion« formuliert: 

»Dazu gehört der tendenziell antiinstitutionelle (antikirchliche) Charakter sowohl 
der christlichen wie auch der esoterischen Bewegungen, ihre Art des Anti-Dogma

tismus, die Ganzheitlichkeit, die Popularisierung und der entschiedene Subjekti
vismus, der sich durch eine ausgeprägte Erfahrungsbetontheit auszeichnet.«2 

Die Analyse zeigte jedoch, dass die hier genannten Aspekte nicht alle in jedem prak
tisch-theologischen Kontext gleichermaßen von Bedeutung sind. Deshalb scheint 
die inhaltlich noch etwas offenere, im interdisziplinären Diskurs bislang weniger 
verbreitete Spiritualitätsdefinition nach Heinz Streib und Barbara Keller als Grund
lage für den praktisch-theologischen Spiritualitätsdiskurs sowie den interdiszipli
nären Diskurs noch besser geeignet zu sein: 

›Spiritualität‹ ist »privatisierte, erfahrungsorientierte Religion«3. 

Diese Definition betont sowohl Individualität als auch Erfahrung. Dabei vermeidet 
sie sowohl eine Engführung auf rein christlich begründete und an kirchliche Tra
dition gebundene Spiritualität (wie im Subdiskurs ›Profil‹) als auch auf alternative 
Spiritualität im Sinne von Esoterik (wie bei Detlef Pollack in der Religionssoziolo
gie oder Tatjana Schnell in der Psychologie). Zugleich hat die Definition nach Streib 

2 Knoblauch, Populäre Religion, 124. Inhaltlich verbindet Knoblauch »Spiritualität« mit der 
»Mystik« Ernst Troeltschs: »Die Mystik ist die Verinnerlichung und Unmittelbarmachung der 
in Kult und Lehre verfestigten Ideenwelt zu einem rein persönlich-innerlichen Gemütsbesitz, 
wobei nur fließende und ganz persönlich bedingte Gruppenbildungen sich sammeln kön
nen, im übrigen Kultur, Dogma und Geschichtsbeziehung zur Verflüssigung neigen.« (Ernst 
Troeltsch, Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen (1912), Tübingen 1994, 967 
zit.n. Knoblauch, Populäre Religion, 124). 

3 Streib/Keller, Was bedeutet Spiritualität, 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


214 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

und Keller mit ihrer Zuordnung zum übergeordneten Begriff ›Religion‹ einen Be
zugspunkt, der das Bedeutungsfeld von ›Spiritualität‹ (im Gegensatz zum Beispiel 
zur ›unbegrenzten‹ Definition bei Michael Utsch) begrenzt. Im Vergleich zu den Be
griffen ›Religion‹ oder ›Religiosität‹ markiert ›Spiritualität‹ deutlich die Konnotati
on der Individualisierung und den Bezug auf (Körper-)Erfahrung. 

Es liegt auf der Hand, dass bereits mit dieser Basisdefinition Herausforderun
gen für den praktisch-theologischen Diskurs verbunden sind. Denn die Erfahrungs
orientierung von ›Spiritualität‹ wertet Leiblichkeit und Körpererleben im Vergleich 
zur traditionell protestantischen Orientierung an Verstand und Reflexion auf. Und 
die Betonung von Individualität führt zu der Frage, ob und wie sie mit theologischen 
bzw. kirchlichen Deutungsmustern verknüpft werden kann oder soll. Wie sind al
so aus praktisch-theologischer Perspektive Individuums- und Erfahrungsorientie
rung zu deuten? Dies ist die zentrale Herausforderung, der sich Praktische Theo

logie mit der Rede von ›Spiritualität‹ gegenüber sieht. Sie wird in den praktisch- 
theologischen Spiritualitätsdiskursen eher indirekt bearbeitet denn explizit reflek
tiert. 

2. Funktionen von ›Spiritualität‹ im praktisch-theologischen Diskurs 

Jenseits der erarbeiteten Begriffsstruktur von ›Spiritualität‹ zeigt die Analyse, dass 
die Rede von ›Spiritualität‹ spezifische Funktionen für den praktisch-theologischen 
Diskurs erfüllt. Dazu zählen die vereinfachten Anschlussmöglichkeiten für Prakti
sche Theologie an den disziplinenübergreifenden Individualisierungs- sowie den 
körperbezogenen Erfahrungsdiskurs. Darüber hinaus fungiert ›Spiritualität‹ im 
praktisch-theologischen Diskurs in verschiedener Hinsicht als Signal der Öffnung 
mit dem Ziel der Zukunftsorientierung, wodurch sie insgesamt zu einem positiv 
besetzten Programmbegriff der Praktischen Theologie wird. 

2.1 Vagheit ermöglicht Interdisziplinarität 

Der Begriff der ›Spiritualität‹ wird disziplinenübergreifend vage gehalten. Mit 
einem einzigen Begriff können so sehr unterschiedliche Ideen und Praktiken er
fasst werden. Streib und Keller bezeichnen ›Spiritualität‹ im Anschluss an Albrecht 
Koschorke deshalb als »Gemeinplatz«4, andere sprechen von einem »Container
begriff«5. Aus soziologischer Perspektive ist diese Vagheit genau das, was ›Spiri

4 Albrecht Koschorke, Wahrheit und Erfindung. Grundzüge einer allgemeinen Erzähltheorie, 
Frankfurt a.M. 2012, 173 zit.n. Streib/Keller, Was bedeutet Spiritualität, 245. 

5 Vgl. zum Beispiel Peter Zimmerling, Das Handbuch Evangelische Spiritualität. Idee und Vor
geschichte, in: Ders. (Hg.), Handbuch Evangelische Spiritualität (Bd. 1), Göttingen 2017, 15–21: 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Dimensionen von ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 215 

tualität‹ letztlich ausmacht: Nach Armin Nassehi weist ›Spiritualität‹ präzise auf 
das Unbestimmte in Situationen hin und zehrt vor allem »vom formalen Potential 
religiöser Rede«6. 

Es kann folglich die Rede von ›Spiritualität‹ zahlreiche unterschiedliche inhalt
liche Akzentuierungen umfassen – das gilt auch für den intra- ebenso wie für den 
interdisziplinären Diskurs. Disziplinenübergreifend wird dabei anerkannt, dass 
auf Basis der zunächst christlich dominierten Begriffsgeschichte von ›Spiritualität‹ 
auch christlich-theologische Positionen selbstverständlich zum Spiritualitätsdis
kurs dazu gehören. 

Dies ist ein bemerkenswerter Unterschied zum Beispiel zu Anliegen und Ge
schichte der »Pastoralpsychologie«: Diese verstand sich in ihren Anfängen selbst als 
Psychologie und strebte von dieser Position aus an, in den Dialog mit der akademi
schen Psychologie zu treten. Da jene sich im deutschsprachigen Raum jedoch seit 
ihren eigenen Anfängen weitestgehend als naturwissenschaftlich, quantitativ-ex
perimentell arbeitende Wissenschaft versteht und die Bezeichnung »Psychologie« 
für sich und ihr Vorgehen reklamiert, kam es nicht zu dem von der Pastoralpsycho
logie erhofften institutionalisierten interdisziplinären akademischen Austausch.7 

Unter der Überschrift ›Spiritualität‹ werden dementsprechend auch Theologie 
und Kirche als Akteurinnen im interdisziplinären Spiritualitätsdiskurs genannt, 
wodurch (Praktische) Theologie anerkannte Gesprächspartnerin im interdiszipli
nären Dialog ist. 

Gerade, weil ›Spiritualität‹ also nicht eindeutig und allgemeingültig definiert 
werden kann, erfüllt sie ihre Funktion für die Praktische Theologie im interdis
ziplinären Diskurs: Interdisziplinärer Spiritualitätsdiskurs wird möglich und 
(Praktische) Theologie mit ihrem Spiritualitätsverständnis ist Teil desselben. 

18. Vgl. auch a.a.O., 281. Siehe auch Wilhelm Gräb, Religion der Individuen, 31. Als einer der 
Ersten verwendet wohl Gerhard Ruhbach den Begriff (vgl. Gerhard Ruhbach, Geistlich leben. 
Wege zu einer Spiritualität im Alltag, Gießen 1996, 17). 

6 Armin Nassehi, Spiritualität. Ein soziologischer Versuch, in: Eckhard Frick/Traugott Roser 
(Hg.), Spiritualität und Medizin. Gemeinsame Sorge für den kranken Menschen (Münchner 
Reihe Palliative Care 4), 2., aktual. Auflage Stuttgart 2011, 35–44: 40. 

7 Vgl. Jürgen Ziemer, Art. Pastoralpsychologie, in: RGG4 6 (2003), 993–996: 994. Vgl. dazu aus
führlicher auch Katja Dubiski, Seelsorge und Kognitive Verhaltenstherapie. Plädoyer für eine 
psychologisch informierte Seelsorge (APrTh 69), Leipzig 2017, 50–53. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


216 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

2.2 Wachstum ermöglicht Zukunft 

Die Rede von ›Spiritualität‹ ist auch mit der Idee von Wachstum verbunden und da
durch zukunftsorientiert. Dies gilt in zweierlei Hinsicht: quantitativ und qualita
tiv.8 

In quantitativer Hinsicht ist zum einen festzustellen, dass innerhalb und außer
halb Praktischer Theologie Texte über ›Spiritualität‹ üblicherweise mit einem Hin
weis auf den »Megatrend« oder den »Boom« von ›Spiritualität‹ beginnen, der »zu
nehmend« an »Bedeutung gewinnt«.9 Belegt wird die These des Booms unter ande
rem mit dem wachsenden Workshop- und Büchermarkt unter der Überschrift ›Spi
ritualität‹. Auch die steigende Zahl an wissenschaftlichen Veröffentlichungen unter 
diesem Titel dient als Beleg für die Aktualität und Bedeutsamkeit von ›Spirituali
tät‹.10 Der Anschluss an diesen Boom impliziert Zukunftsfähigkeit.11 

Zum anderen wird vor allem die Beobachtung, dass sich auch Menschen au
ßerhalb von Kirche als spirituell bezeichnen, als Begründung für das mit der Rede 
von ›Spiritualität‹ verbundene Bestreben der Öffnung über institutionell-kirchliche 
und traditionell-theologische Grenzen hinaus herangezogen. ›Spiritualität‹ steht in 
dieser Hinsicht quasi synonym für die Möglichkeit quantitativen Wachstums über die 
Grenzen von ›Religion‹ und vor allem von ›Kirche‹ hinaus. 

Dabei spielt es eine nur untergeordnete Rolle, dass sich die Rede von ›Spi
ritualität‹ im alltäglichen Sprachgebrauch auf einem in quantitativer Hinsicht 
relativ niedrigen Level bewegt. So sind die empirischen Ergebnisse der (erstmals 

8 Die Unterscheidung von quantitativem und qualitativem Wachstum im Hinblick auf ›Spiri
tualität‹ und Kirche führt Sabine Bayreuther ein (vgl. Bayreuther, Meditation, 307). 

9 Zitiert wird üblicherweise Regina Polak, Megatrend oder Megaflop? Zur Wiederentdeckung 
von Spiritualität, in: Diakonia 37 (2006), 386–392. Vgl. z.B. Bayreuther, Meditation, 303.306 
oder Hermisson, Spirituelle Kompetenz, 21f. 

10 So Utsch/Klein, Bestimmungsversuche, 26. Vgl. auch Roser, Innovation Spiritual Care, 45. Kri
tik an der Rede vom Boom nennt unter anderem Ulrike Popp-Baier und bezeichnet die sozio
logische Forschung zu ›Spiritualität‹ »als Grund für das methodologische Artefakt« (Hermis

son, Spirituelle Kompetenz, 21 unter Bezug auf Ulrike Popp-Baier, From Religion to Spiritua
lity – Megatrend in Contemporary Society or Methodological Artefact? A Contribution to the 
Secularization Debate from Psychology of Religion, in: Journal of Religion in Europe 3 [2010], 
34–67: 35). 

11 Zugleich ist freilich kritisch zu reflektieren, dass der praktisch-theologische Spiritualitäts
diskurs mit seinem Rekurs auf den Boom selbst dazu beiträgt, den »Boom«, mit dem er die 
eigene Existenz begründet, zu verstärken bzw. ihn sogar erst zu erschaffen. Diese Überlegung 
schließt an eine Grundüberlegung Foucaults zur Diskursanalyse an, der es darum geht »Dis
kurse […] als Praktiken zu behandeln, die systematisch die Gegenstände bilden, von denen 
sie sprechen.« (Michel Foucault, Archäologie des Wissens [1969], Frankfurt a.M. 1981, 74 zit.n. 
Kunz, Spiritualität im Diskurs, 215). 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Dimensionen von ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 217 

für die Bevölkerung in Deutschland repräsentativen) Kirchenmitgliedschaftsunter
suchung von 2023 (KMU VI) sehr niedrig, was die Selbstbezeichnung »spirituell« 
anhand des folgenden Items angeht: »Ich bin ein spirituell orientierter Mensch 
mit einer Verbindung zu einer höheren Wirklichkeit.«12 Mit dem Bezug »auf eine 
Transzendenzerfahrung«13 im Sinn einer »höheren Wirklichkeit« wird der Spiri
tualitätsbegriff hier sehr eng gefasst. Dies ist wohl ein Grund dafür, dass die Werte 
niedrig ausfallen: Nur 3 % der Befragten sagen von sich, dass diese Beschreibung 
auf sie »voll« zutrifft, 9 % antworten »eher«.14 Die Bandbreite der oben genannten 
praktisch-theologischen sowie außertheologischen Definitionen von ›Spiritualität‹ 
lässt annehmen, dass die hier verwendete Engfassung von ›Spiritualität‹ auf »hö
here[] Wirklichkeit«15 das Phänomen minimalisiert und unzureichend erfasst. Der 
Religionsmonitor der Bertelsmann Stiftung 2023 erzielt dementsprechend höhere Zah
len für die Selbstbezeichnung »spirituell«, da er jenseits der Selbstzuordnung »Als 
wie spirituell würden Sie sich selbst bezeichnen?«16 keine weitere Definition bzw. 
Beschränkung des Begriffs vornimmt: Für 13 % der Befragten trifft das genannte 
Item »sehr« oder »ziemlich« zu, für ca. 50 % »mittel« bzw. »wenig«.17 Insgesamt 

12 Evangelische Kirche in Deutschland (Hg.), Wie hältst du’s mit der Kirche? Zur Bedeutung der 
Kirche in der Gesellschaft. Erste Ergebnisse der 6. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung, Leip
zig 2023, 24 (nachfolgender Kurztitel: KMU VI), abzurufen unter: https://www.ekd.de/ekd.d 
e/ds_doc/07490_EKD_KMU_ Web_neu.pdf (Abruf am 05.03.2024). 

13 Ebd. 
14 Außerdem geben 19 % der Befragten »eher nicht« an, sowie 69 % Prozent »gar nicht« (ebd.). 
15 Ebd. 
16 Marcel Müke u.a., Zusammenleben in religiöser Vielfalt. Warum Pluralität gestaltet werden 

muss, Gütersloh 2023, 23 (nachfolgender Kurztitel: Religionsmonitor 2023), abzurufen un
ter: https://www.bertelsmann-stiftung.de/fileadmin/files/BSt/Publikationen/GrauePublika 
tionen/ST_DZ_Religionsmonitor_Zusammenleben_in_religioeser_Vielfalt_2023.pdf (Abruf 
am 19.07.2024). 

17 Beachtenswert ist, dass sich auch von den Befragten ohne Religionszugehörigkeit 7 % als 
»ziemlich/sehr« und 38 % als »wenig/mittel« spirituell bezeichnen. Dabei ist zugleich zu be
merken, dass sich von dieser Gruppe der Befragten ohne Religionszugehörigkeit auch 2 % 
als »ziemlich/sehr« religiös und 27 % als »wenig/mittel« religiös bezeichnen – der zusätz
liche Erkenntnisgewinn durch ›Spiritualität‹ ist also quantitativ begrenzt. Auch Menschen, 
die sich dem Buddhismus zugehörig fühlen, bezeichnen sich häufiger als ›spirituell‹ denn 
als ›religiös‹. Während umgekehrt gilt: Menschen, die sich Christentum, Islam oder Hinduis
mus zugehörig fühlen, bezeichnen sich häufiger als ›religiös‹ denn als ›spirituell‹ (alle in der 
Anmerkung genannten Daten: vgl. ebd). Vollständige Kreuztabellen zur Selbstbezeichnung 
als ›religiös‹ und als ›spirituell‹ stellen weder der Religionsmonitor 2023 noch die KMU VI vor. 
Einzelne Zahlen machen jedoch deutlich, dass das vorausgesetzte Verständnis von ›Spiritua
lität‹ zu immensen Unterschieden führt: Im Religionsmonitor bezeichnen sich »38 Prozent 
derer, die ihrer Selbsteinschätzung nach als ›hochreligiös‹ gelten können, […] auch als ›sehr 
spirituell‹« (a.a.O., 25). In der KMU VI sind es ca. 7 %, die als (eher) religiös und spirituell zu 
bezeichnen sind (rückgerechnet aus den Angaben KMU VI, 24). 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ekd.de/ekd.de/ds_doc/07490_EKD_KMU_
https://www.ekd.de/ekd.de/ds_doc/07490_EKD_KMU_
https://www.bertelsmann-stiftung.de/fileadmin/files/BSt/Publikationen/GrauePublikationen/ST_DZ_Religionsmonitor_Zusammenleben_in_religioeser_Vielfalt_2023.pdf
https://www.bertelsmann-stiftung.de/fileadmin/files/BSt/Publikationen/GrauePublikationen/ST_DZ_Religionsmonitor_Zusammenleben_in_religioeser_Vielfalt_2023.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.ekd.de/ekd.de/ds_doc/07490_EKD_KMU_
https://www.ekd.de/ekd.de/ds_doc/07490_EKD_KMU_
https://www.bertelsmann-stiftung.de/fileadmin/files/BSt/Publikationen/GrauePublikationen/ST_DZ_Religionsmonitor_Zusammenleben_in_religioeser_Vielfalt_2023.pdf
https://www.bertelsmann-stiftung.de/fileadmin/files/BSt/Publikationen/GrauePublikationen/ST_DZ_Religionsmonitor_Zusammenleben_in_religioeser_Vielfalt_2023.pdf


218 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

scheint jedoch die Rede von einem »Boom« von ›Spiritualität‹ im Hinblick auf den 
nicht-wissenschaftlichen, allgemeinen Sprachgebrauch auf Basis beider Studien 
eher hoch gegriffen.18 

Entscheidend für die Frage nach den Funktionen des Spiritualitätsdiskurses für 
die Praktische Theologie ist: Allein die Tatsache, dass Menschen sich als ›spirituell‹ 
bezeichnen (und eben nicht als ›religiös‹ bzw. sich keiner Religion zuordnen) und 
auch unabhängig davon, wie viele oder wie wenige Menschen dies sind, ist eine der 
zentralen Begründungen für die Thematisierung von ›Spiritualität‹ in der Prakti
schen Theologie. Die Rede von ›Spiritualität‹ hat hier also die Funktion, die Gegen
warts- und vor allem Zukunftsorientierung Praktischer Theologie zum Ausdruck zu 
bringen, indem sie selbst die positive bzw. optimistische Konnotation ›Wachstum‹ 
trägt. Damit fungiert sie als Gegenbegriff zu negativ bzw. pessimistisch besetzten 
Diskursen rund um sinkende Mitgliederzahlen der Kirchen. Die Rede von ›Spiritua
lität‹ ermöglicht demnach innerhalb Praktischer Theologie einen positiv besetzten 
Gegendiskurs mit Bezug auf die Zukunft bzw. stärkt diesen. 

Und auch in qualitativer Hinsicht werden mit dem Begriff ›Spiritualität‹ innerhalb 
des Christentums Praktiken akzentuiert, die als Erweiterung bzw. Vertiefung geleb
ter Religion verstanden werden. In diesem Sinn führt Sabine Bayreuther im Kontext 
von Meditation die Rede vom qualitativen Wachstum ein, das Einzelne durch Medi
tationspraxis erreichen.19 Auch hier hat die Rede von ›Spiritualität‹ die Funktion, ei
nen positiven Gegensatz zu als ›normal‹ markierter protestantischer Theologie und 
Kirche aufzuzeigen. Dies erreicht sie durch die Akzentuierung von Praktiken, die 
im stark kognitiv geprägten Protestantismus bzw. dessen theologischer Ausbildung 
bislang nicht vorkamen. In diesen Zusammenhang gehört auch die Verknüpfung 
von ›Spiritualität‹ mit den Begriffen ›Suche‹ und ›Sehnsucht‹ im Bereich praktisch- 
theologischer Diskurse: Die Rede von ›Spiritualität‹ signalisiert eine Orientierung 
Praktischer Theologie auf Zukunft hin. 

Exkurs: Einseitig positive Verzerrung von ›Spiritualität‹ 

In Verbindung mit den positiv besetzten Themen der Öffnung und Zukunftsorien
tierung gilt es, die insgesamt vorfindliche einseitig positive Verzerrung von ›Spi
ritualität‹ zu reflektieren, die in vielen Kontexten den Spiritualitätsdiskurs domi
niert. Dazu ist zunächst festzuhalten: Indem ich zu Beginn der vorliegenden Ana

18 Ein Vergleich mit Daten früherer Erhebungen ist schwierig, da die Daten der KMU bislang 
nicht repräsentativ für die deutsche Bevölkerung waren und die Daten des Religionsmoni

tors für 2008 und 2013 nach Ost/West getrennt und für nur vier Gruppen (sehr/ziemlich/we

nig/gar nicht – unter Auslassung von »mittel«) präsentiert wurden (vgl. Pollack/Müller, Reli
gionsmonitor, 12). 

19 Vgl. Bayreuther, Meditation, 307. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Dimensionen von ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 219 

lyse in Anlehnung an diskursanalytisches Vorgehen fragte, inwiefern ›Spiritualität‹ 
in den jeweiligen Subdiskursen als Lösung präsentiert wird, impliziert die Perspek
tive der vorliegenden Studie auf ›Spiritualität‹ von Anfang an eine positive Färbung 
des Begriffs sowie eine Orientierung auf die Zukunft hin. Dies ist jedoch kein durch 
die Bezugnahme auf diskursanalytische Vorgehensweisen bedingtes methodisches 
Artefakt. Vielmehr resultiert die methodische Herangehensweise gerade aus der Be
obachtung, dass ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie wie im interdisziplinä
ren Kontext durchgehend positiv konnotiert wird.20 Nach einer anfänglich eher kri
tischen Haltung gegenüber dem Begriff ›Spiritualität‹ wird aktuell Kritik am Be
griff ›Spiritualität‹ im praktisch-theologischen Diskurs nur in der Hinsicht geäu
ßert, dass der Begriff teilweise falsch verstanden werde.21 Es steht aber nicht die 
grundsätzlich positive Konnotation von ›Spiritualität‹ in Frage. 

Hinterfragt wird diese positive Einseitigkeit vor allem in jenem Bereich des 
theologischen sowie interdisziplinären Spiritualitätsdiskurses, in dem ›Spiri
tualität‹ empirisch zu messen versucht wird. Die einseitig positive Füllung von 
›Spiritualität‹ sowie ihre Gleichsetzung mit Well-Being wird von verschiedenen 
Autor*innen aus methodischen und inhaltlichen Gründen kritisiert. So stellt zum 
Beispiel der Mediziner Pär Salander fest, dass Korrelationen zwischen ›Spiri
tualität‹ und ›Well-Being‹ wiederholt in Abhängigkeit voneinander erhoben und 
darüber hinaus auch noch fälschlicherweise kausal interpretiert werden.22 Auch 
wird wiederholt betont, dass Religion mit ihren Ambivalenzen zu berücksichtigen 
ist: Es ist hoch wahrscheinlich, dass ›Spiritualität‹ ebenso wie Religiosität sowohl 
positive als auch negative Konsequenzen für das psychische und physische Wohl
ergehen haben kann.23 Außerdem wird von verschiedenen Autor*innen gefragt, 

20 Dies entspricht der alltagssprachlichen Verwendung, die Streib/Keller unter Anwendung 
zweier semantischer Differenziale, empirisch prüften: ›Spiritualität‹ ist durchgehend posi
tiver konnotiert als ›Religion‹ (vgl. Streib/Keller, Was bedeutet Spiritualität, 56–60). 

21 Die genannte kritische Position finden sich unter anderem im einschlägigen Artikeln in der 
TRE (vgl. Karl-Friedrich Wiggermann, Art. Spiritualität, in: TRE 35 [2002], 708–717). Kritik an 
spezifischen Verständnissen von ›Spiritualität‹ findet sich v.a. in den beiden Subdiskursen 
›Profil‹ und ›Entgrenzung‹, welche die Pole der Schließung und Öffnung im Bereich Prakti
scher Theologie darstellen. 

22 Salander arbeitet heraus, dass die Korrelation zwischen ›Spiritualität‹ und ›Well-Being‹ häu
fig kausal interpretiert wird, dass also angenommen wird, ›Spiritualität‹ zeige positiven Ein
fluss auf Well-Being (vgl. Salander, The Emperor’s New Clothes: Spirituality, 25). Salander 
betont, dass sogar die Korrelationen inhaltslos sein könnten, da sie Skalen verwenden, die 
selbst Items zu Well-Being enthalten, und diese mit ›Spiritualität‹ korrelieren (vgl. ebd.). 
Stärker inhaltlich argumentiert Herman Westerink (vgl. Westerink, Spiritualitätsbegriff, 171). 

23 Vgl. zum Beispiel Michael Klessmann, Religion und Gesundheit, in: Isabelle Noth/Christoph 
Morgenthaler/Kathleen J. Greider (Hg.), Pastoralpsychologie und Religionspsychologie im 
Dialog (Praktische Theologie heute 115), Stuttgart 2011, 28–40: 29. Vgl. auch Streib/Keller, 
Was bedeutet Spiritualität, 26. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


220 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

was eine einseitig positiv verstandene ›Spiritualität‹ überhaupt von Resilienz bzw. 
von (sozial-)psychologischen Faktoren unterscheide.24 

Innertheologisch sticht hier vor allem der Subdiskurs ›Mehrdimensionalität‹ im 
Kontext von Spiritual Care hervor, wo diskutiert wird, inwiefern diese einseitig po
sitive Füllung von ›Spiritualität‹ theologisch tragfähig bzw. nicht tragfähig ist. In 
diesem Sinn betont z.B. Isolde Karle, dass es gerade zur spirituellen Sorge dazu ge
höre, auch Sinnlosigkeit auszuhalten.25 

Erst in jüngster Zeit wird außerdem durch die zunehmende Sensibilisierung für 
Gewalt und Missbrauch reflektiert, dass der bislang in erster Linie positiv konno
tierte Begriff ›Spiritualität‹ auch eine spezifische Verletzlichkeit von Menschen mar
kiert, deren Implikationen für Kirche und Theologie unter der Überschrift »Macht« 
noch zu reflektieren sind.26 

Insgesamt lässt sich festhalten, dass bislang positive Lesarten von ›Spiritualität‹ 
auch den praktisch-theologischen Diskurs dominieren. Die dabei implizierte Zu
kunftsorientierung ist ein Grund dafür, den Begriff so intensiv zu rezipieren. Erst 
der sich innertheologisch aktuell weiter formierende Diskurs über den Zusammen
hang von ›Macht‹ und ›Spiritualität‹ setzt dieser positiven Einseitigkeit eine realis
tischere Komplexität im Hinblick auf ›Spiritualität‹ entgegen. Einzelne Stimmen, 
die ›Spiritualität‹ bereits zuvor deutlicher in ihrer Ambiguität wahrnahmen (vor al
lem im Kontext von Spiritual Care), weisen darauf hin, dass dem praktisch-theolo
gischen Beitrag zum disziplinenübergreifenden Spiritualitätsdiskurs hier eine spe
zifische Bedeutung zukommt, die sich einer einseitig positiven Verzerrung wider
setzt. 

24 Lea Chilian z.B. kritisiert weniger eine Einseitigkeit, sondern betont die möglichen negativen 
Auswirkungen von ›Spiritualität‹, um den Begriff von »Resilienz« unterscheiden zu können 
(vgl. Lea Chilian, Ethik und Spiritualität im Gesundheitswesen. Spiritual Care in theologisch- 
ethischer Diskussion [Ethik 17], Stuttgart 2022, 84). Zu den psychologischen Faktoren, die mit 
›Spiritualität‹ gleichgesetzt werden vgl. Salander, The Emperor’s New Clothes: Spirituality, 
24f. 

25 Vgl. Karle, Chancen und Risiken, 63. 
26 Schon länger wird in diesem Bereich von katholischer Seite geforscht, vgl. zum Beispiel Doris 

Reisinger, Spiritueller Missbrauch in der katholischen Kirche, Freiburg i. B. 2019 oder Barbara 
Haslbeck u.a. (Hg.), Selbstverlust und Gottentfremdung. Spiritueller Missbrauch an Frauen 
in der katholischen Kirche, Ostfildern 2023. Von evangelischer Seite finden sich erst jüngst 
Überlegungen hierzu, vgl. unter anderem Johann Hinrich Claussen (Hg.), Sexualisierte Ge
walt in der evangelischen Kirche. Wie Theologie und Spiritualität sich verändern müssen, 
Freiburg 2022 und Markus Schmidt, Spiritueller und sexueller Missbrauch. Zum Verhältnis 
von Missbrauch, Macht und Spiritualität, in: Pastoraltheologie 113,3 (2024), 71–87. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Dimensionen von ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 221 

2.3 Öffnung ermöglicht Selbstvergewisserung 

Fragt man nach Gründen dafür, warum Praktische Theologie ausgerechnet in den 
einseitig positiv besetzten Spiritualitätsdiskurs aktiv eintritt, so ist hier auch die 
negativ konnotierte Grundsituation zu nennen, in der sich Praktische Theologie ge
genwärtig angesichts des rückläufigen gesellschaftlichen Rückhalts ihrer selbst so
wie der Tradition und der Institution, auf die sie sich bezieht, befindet: Der Spiri
tualitätsdiskurs bietet der verunsicherten Wissenschaft Praktische Theologie eine 
positiv konnotierte Perspektive.27 

Denn die gesamtgesellschaftliche Entwicklung im Hinblick auf rückläufige 
Mitgliederzahlen der großen Kirchen in Deutschland berühren auch das Selbst
verständnis Praktischer Theologie. So wird zum Beispiel ein hauptsächlich auf 
Christentum und Kirche begrenztes Selbstverständnis Praktischer Theologie, wie 
es Dietrich Rössler noch bis in die 1990er Jahren formulierte, heute weder der 
Lebenswirklichkeit der Menschen noch den Herausforderungen gerecht, mit denen 
sich sowohl Praktische Theologie als auch Kirche auseinandersetzen.28 Vielmehr 
geht es Praktischer Theologie heute selbstverständlich nicht mehr nur um kirchliche 
und christliche sondern generell um religiöse Praxis, die inner- wie außerkirchliche 
Formen umfasst.29 Es liegt auf der Hand, dass Praktische Theologie sich in diesem 
Sinne notwendigerweise auch mit ›Spiritualität‹ befasst, um ihrer Aufgabe gerecht 
zu werden. Die explizite und prominente Thematisierung von ›Spiritualität‹ ist 
ein Ausdruck dieser Öffnung Praktischer Theologie über Kirche und Christen
tum hinaus. Praktische Theologie trägt damit einerseits der pluralen Gesellschaft 
Rechnung, andererseits dient diese Öffnung auch der Selbstvergewisserung. Zu
gleich gehen mit der Forschung zu ›Spiritualität‹ neue Herausforderungen einher, 
nicht zuletzt die der präzisen Formulierung der eigenen praktisch-theologischen 
Perspektive. 

27 Ähnlich argumentiert auch Detlef Lienau: »Will man der Säkularisierungsthese nachlassen
der Religiosität etwas entgegensetzen, braucht es den Aufweis neuer Formen und Orte von 
Religion. Dass dabei – zumindest auch – ein Selbstbehauptungsinteresse von Kirche und 
Theologie eine Rolle spielen kann, sollte nicht vorschnell zurückgewiesen werden. Die kri
tische Anfrage nach institutionellen Interessen ist auch darum plausibel, weil oftmals gegen 
die Selbstbeschreibung der Akteure Phänomene als religiös beschrieben und potenziell ver
einnahmt werden. […] Gerade die programmatische Unschärfe des Religionsbegriffs lässt fra
gen, ob diese Sichtbarmachung von Religion nicht zu weit greift und mit dem Interesse, die 
Relevanz von Religion und der eigenen Disziplin zu stärken, vereinnahmt.« (Lienau, Religion 
auf Reisen, 58). 

28 Vgl. Dietrich Rössler, Grundriss der Praktischen Theologie, 2., erw. Auflage Berlin 1994, 3. 
29 Vgl. Isolde Karle, Praktische Theologie (LETh 7), Leipzig 2020, 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


222 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

2.4 Zwischenfazit 

›Spiritualität‹ erfüllt für die Praktische Theologie mehrere miteinander eng ver
bundene Funktionen. So ermöglicht der vage Begriff ›Spiritualität‹ eine erweiterte 
disziplinenübergreifende Zusammenarbeit, er signalisiert Wachstum und eröffnet 
Praktischer Theologie damit Zukunftsperspektiven und vermittelt Selbstverge
wisserung als Gegengewicht zu negativ bzw. pessimistisch getönten Diskursen 
im Hinblick auf Prozesse der Entkirchlichung. Diese Funktionen gilt es im Blick 
zu behalten, wenn im Bereich Praktischer Theologie von ›Spiritualität‹ die Rede 
ist. Die folgenden Überlegungen zu Kriterien für einen praktisch-theologischen 
Spiritualitätsbegriff basieren auf der Annahme, dass ›Spiritualität‹ jedoch auch 
über die genannten Funktionen hinaus einen »Mehrwert«30 hat bzw. für praktisch- 
theologisches Arbeiten haben kann. 

3. Kriterien für einen praktisch-theologischen Spiritualitätsbegriff 

Die ausführlich beschriebene funktionale Dimension der Rede von ›Spiritualität‹ 
vorausgesetzt gilt es nun auf Basis der in den Subdiskursen erhobenen Begriffs
struktur von ›Spiritualität‹ genauer zu fassen, welche Aspekte bei der Rede von ›Spi
ritualität‹ zu bedenken sind, damit die praktisch-theologische Rede von ›Spiritua
lität‹ vor allem intradisziplinär, aber auch darüber hinaus für den disziplinenüber
greifenden Diskurs von Gewinn sein kann. 

Zu diesem Zweck geht es anschließend zunächst um eine Verortung von ›Spi
ritualität‹ zwischen Öffnung und Schließung sowie um die Position und Perspekti
ve Praktischer Theologie im intradisziplinären sowie im disziplinenübergreifenden 
Spiritualitätsdiskurs.31 Darauf folgen Überlegungen zur These ›anthropologischer 
Spiritualität‹ sowie zur theologischen Reflexion individueller (Körper-)Erfahrung, 
die mit ›Spiritualität‹ konnotiert ist. 

3.1 Verortung zwischen Öffnung und Schließung 

Der im Anschluss an die Aufgabenstellung Praktischer Theologie beschriebene 
Zweischritt von breiter Wahrnehmung der Praxis und deren Reflexion spiegelt sich 
auch in der Polarität von Öffnung und Schließung. Diese hatte sich in der Analyse 

30 Der Begriff stammt von Streib/Keller, Was bedeutet Spiritualität, 245. 
31 Auch Ralph Kunz betont die Bedeutung von »Leitprämissen« (Kunz, Spiritualität im Diskurs, 

219) und »Leitperspektiven« (a.a.O., 223) für die disziplinenübergreifende Frage nach ›Spiri
tualität‹. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Dimensionen von ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 223 

als Verbindungslinie zwischen Denkfiguren und Argumentationslinien der prak
tisch-theologischen und interdisziplinären Spiritualitätsdiskurse für den Umgang 
mit dem Bezugsproblem rückläufiger Kirchenmitgliedschaft erwiesen. Sie soll nun 
als erster Schritt der Formulierung von Kriterien für einen praktisch-theologischen 
Spiritualitätsbegriff vertieft reflektiert werden. 

Einen interessanten Denkanstoß für die Formulierung von Kriterien für einen 
in dieser Hinsicht angemessenen Spiritualitätsbegriff liefert der Ansatz des Sozio
logen Andreas Reckwitz zur Kultur in der Spätmoderne. Reckwitz ringt ebenfalls 
um eine Verknüpfung von Prozessen der Öffnung und Schließung, wenn diese auch 
bei ihm unter anderen Bezeichnungen auftauchen. Auch ohne seiner soziologischen 
Analyse in jeder Hinsicht zuzustimmen, ist sein Ansatz vor allem deshalb interes
sant für die vorliegende Fragestellung, weil Reckwitz notwendige Rahmenbedin
gungen für einen gemeinsamen Umgang mit Kultur in der individualisierten Gesellschaft 
beschreibt.32 Diese Zielsetzung kann mit der Frage nach Kriterien für eine hilfreiche 
Rede von ›Spiritualität‹ für die Praktische Theologie verglichen werden: Es geht dar
um, wie Individuums- und Erfahrungsorientierung mit theologischen Deutungs
mustern zu verknüpfen sind. 

Reckwitz beschreibt aktuelle gesellschaftliche Prozesse der Individualisierung 
anhand der Denkfigur »Singularitäten«33, in der Einzigartigkeit im Fokus steht: »Es 
bilden sich in gesellschaftlichen Kernbereichen allgemeine Strukturen und Praktiken 
aus, deren Interesse systematisch am Besonderen ausgerichtet ist.«34 Alles Nicht-Sin
guläre und Standardisierte erscheint im Gegensatz dazu nach Reckwitz als »wert
los«35. 

Reckwitz’ daran anschließende Überlegungen zu »Kultur«, die auf seine Grund
these der Singularisierung aufbauen, liefern die hier entscheidenden Anknüpfungs
punkte für die Übertragung auf die Frage nach ›Spiritualität‹. Denn Reckwitz stellt 
»zwei grundsätzlich konträre Umgangsweisen mit der Kultur«36 einander gegen
über: 

»In der einen, der Hyperkultur, gibt die Kultur der Selbstentfaltung von Individu
en eine Form und der Diversität auf globalen Märkten einen Raum, in der zweiten 

32 Die Generalisierung der so gedeuteten Singularität zur Erklärung sämtlicher aktueller gesell
schaftlicher Prozesse ist freilich kritikwürdig (vgl. Ivo Bäder-Butschle/Detlef Lienau, Funktio
nalisierte Religion. Soziologische Perspektiven auf Religion und Kirche, Leipzig 2021, 96). 

33 Vgl. Andreas Reckwitz, Die Gesellschaft der Singularitäten, Berlin 2017. 
34 Andreas Reckwitz, Das Ende der Illusionen. Politik, Ökonomie und Kultur in der Spätmoder

ne, Berlin 2019, 20 [Hervorhebungen im Original]. 
35 Reckwitz, Ende der Illusionen, 22 [im Original hervorgehoben]. Es lassen sich hier Parallelen 

zu Kristian Fechtners oben bereits genanntem Verständnis von ›Spiritualität‹ als einer Reli
giosität des Besonderen ziehen (vgl. Fechtner, Mild religiös, 33). 

36 Reckwitz, Ende der Illusionen, 24 [Hervorhebung im Original]. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


224 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

Umgangsweise, dem Kulturessenzialismus, wird Kultur als fester Ort beziehungs
weise als Medium der kollektiven Identität von Gemeinschaften begriffen.«37 

Reckwitz sieht demnach zwei zentrale Arten des Verständnisses des Umgangs mit 
Kultur miteinander im Konflikt.38 Auf der einen Seite ist dies die akademisch hoch
gebildete Hyperkultur, in der Menschen sich frei und offen aussuchen, was sie wol
len, und diese Wahlfreiheit aufwerten. Vielfalt »ist in der Hyperkultur per se gut«39. 
Von der Struktur her entspricht dies einem Verständnis von ›Spiritualität‹ mit ei
nem starken Akzent auf Individualisierung, wie es sich am deutlichsten im Subdis
kurs ›Entgrenzung‹ findet. Auf der anderen Seite steht, was Reckwitz als Kulturessen
zialismus beschreibt: eine auf die Homogenität der Gruppe und deren Wert setzen
de, sich nach außen abgrenzende essenzialisierte Form von Kultur.40 Im Hinblick 
auf ›Spiritualität‹ entspricht dem ein geschlossen gefasstes Spiritualitätsverständ
nis als konfessionelle Frömmigkeit, wie es die Analyse im Subdiskurs ›Profil‹ zeigte, 
in dem positiv bewertete Praktiken von ›Spiritualität‹ in der eigenen Tradition ge
sucht und gefunden werden. Die von Reckwitz genannten gesellschaftlichen Grup
pen können im Hinblick auf den Umgang mit Kultur koexistieren oder in Wider
streit geraten.41 Beides zeigt sich auch im praktisch-theologischen Spiritualitäts
diskurs. Reckwitz schlägt deshalb vor – und hier wird es für die Frage nach ›Spiri
tualität‹ in der Praktischen Theologie interessant – einen Weg zu finden, der sowohl 
die Heterogenität der Hyperkultur ernst nimmt als auch auf ein »Kollektiv«42 zielt. 

Dies erachtet Reckwitz auch deshalb für wichtig, weil die beiden beschriebenen 
Formen von Kulturalisierung Einseitigkeiten in sich tragen. So beschreibt Reckwitz 
als Nachteile der individualisierten Hyperkultur »die Abwesenheit des Kollektivs im 
starken Sinne und die Abwesenheit der normativen Verbindlichkeit einer gemeinsa
men kulturellen Praxis.«43 Auf ›Spiritualität‹ bezogen ist dies zu beobachten, wenn 
im praktisch-theologischen Diskurs Theologie und Kirche ausgeblendet oder nur 
noch negativ konnotiert werden. Wo dies der Fall ist, stellt sich aus praktisch-theo
logischer Perspektive die Frage, ob und wie Gemeinschaft und Gemeinsamkeit im 
Angesicht der Heterogenität von ›Spiritualität‹ überhaupt denkbar sind. 

37 A. a. O., 24f. 
38 Vgl. a.a.O., 30. 
39 A. a. O., 40. 
40 Vgl. a.a.O., 42–44. Reckwitz schreibt: »Das Ideal des Kulturessenzialismus ist damit die Ho

mogenität der Gemeinschaft, ihre Eindeutigkeit und Einheitlichkeit, in der Differenzen, die 
zwischen den Individuen untereinander existieren, absorbiert werden.« (a.a.O., 44). 

41 Vgl. a.a.O., 47. Reckwitz hat die Frage nach dem Zusammenhalt der Gesellschaft unter dem 
Vorzeichen »Konflikt« (a.a.O., 29) durch die Brille der polarisierenden Singularisierung vor 
Augen. 

42 A. a. O., 54. 
43 A. a. O., 53. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Dimensionen von ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 225 

Demgegenüber sieht Reckwitz eine artifizielle Homogenisierung des Eigenen 
durch Schließung nach außen im Kulturessenzialismus.44 Diese Art der Kulturali
sierung ist für Reckwitz letztlich nur möglich, wenn man sich ausschließlich auf 
die Vergangenheit fokussiert und Heterogenität nicht im Blick hat.45 Eine solche 
Schließung impliziert also einen Ausschluss der vielfältigen Realität und fände sich 
im Spiritualitätsdiskurs dort, wo Individualität ausgeschlossen und ein ausschließ
licher Fokus auf eine absolut gesetzte Tradition mit feststehenden unveränderbaren 
Deutungsmustern gelegt wird. 

Umso bedeutsamer wäre nach Reckwitz eine Verbindung beider Seiten, »die 
sich auf ein Kollektiv ausrichtet und zugleich nichtessenzialistisch ist«46. Die 
allgemeine Bedingung für eine »Kultur des Allgemeinen«47 formuliert er dem
entsprechend so: 

»Zentral wäre hierfür, das Universale und das Heterogene zusammenzudenken so
wie das Allgemeine nicht als etwas Vorgegebenes zu betrachten, sondern als ei
nen Prozess der Arbeit am Allgemeinen.«48 

Entscheidend für die Zusammenführung beider Aspekte ist nach Reckwitz das 
nicht-essenzialistische prozessuale Verständnis eines »Universalen«49. Übertra
gen auf die praktisch-theologische Rede von ›Spiritualität‹ ginge es im Anschluss 
daran darum, sowohl den Aspekt der Individualisierung und Heterogenität von 
›Spiritualität‹ ernst zu nehmen, als auch grundlegende nicht-essenzialistische 
Verbindungen im Hinblick auf Praxis und Theorie des Glaubens immer wieder 
gemeinsam zu erarbeiten. Vor dieser Denkfolie würde (Praktische) Theologie an 
Dynamik gewinnen und wäre deutlich weniger statisch zu konzipieren.50 

44 Vgl. a.a.O., 54. 
45 Vgl. a.a.O., 44. In »Singularitäten« deutet Reckwitz im Hinblick auf Religion das, was er im 

Aufsatz mit »Kulturalisierung II« als »neue[] Religionsgemeinschaften« (Reckwitz, Singula
ritäten, 410) bezeichnet – wobei er v.a. fundamentalistische »Neogemeinschaften« (a.a.O., 
412) in den Vordergrund stellt. Dieser Aspekt wird im Aufsatz zu Kultur weniger stark ge
macht. Hingegen wird der abstrakte Aspekt des Kollektivs und der Gemeinschaft umso deut
licher ausgearbeitet und ermöglicht die Übertragung auf den praktisch-theologischen Sub
diskurs ›Profil‹. 

46 Reckwitz, Ende der Illusionen, 54. Im exemplarischen Bereich des Rechts sieht Reckwitz dies 
in der Verfassung (vgl. a.a.O., 59). 

47 A. a. O., 57. 
48 Ebd. [Hervorhebungen im Original]. 
49 A. a. O., 58. 
50 Ivo Bäder-Butschle und Detlef Lienau formulieren in ähnlichem Zusammenhang die »Frage, 

ob affektive Gemeinschaftlichkeit nur via Gegenkulturalität funktioniert« (Bäder-Butschle/ 
Lienau, Funktionalisierte Religion, 95 [Hervorhebung: K. D.]), ob also bedeutungsvolle Ge
meinschaft nur als Prozess maximaler Schließung (zum Beispiel im fundamentalistischen 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


226 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

Insgesamt erweist sich die Konzeptualisierung der dritten Möglichkeit von Kul
turalisierung bei Reckwitz als hilfreiche Orientierung für die Formulierung von Kri
terien eines praktisch-theologischen Spiritualitätsverständnisses, das Heterogeni
tät mit einer fortdauernden Arbeit an einer gemeinsamen inhaltlichen Grundlinie 
verbindet und auf diese Weise Öffnung und Schließung im Hinblick auf ›Spirituali
tät‹ gewinnbringend verknüpft. Die entscheidende Erkenntnis besteht darin, neben 
der Öffnung – die im Hinblick auf die Funktionen des Spiritualitätsbegriffs für den 
praktisch-theologischen Diskurs zentral ist – mit der Schließung eben auch ihren 
Gegenpol in den Blick zu nehmen, diesen jedoch nicht-essenzialistisch und prozes
sual zu konzipieren. Was dies für den praktisch-theologischen Spiritualitätsdiskurs 
konkret bedeuten kann, gilt es bei den folgenden Reflexionen zu den Kriterien für 
einen praktisch-theologischen Spiritualitätsbegriff im Blick zu behalten. 

3.2 Theologische Perspektivierung 

Die Analyse der Spiritualitätsdiskurse Praktischer Theologie und ihres interdiszipli
nären Kontexts zeigte, wie bedeutsam es ist, die jeweilige disziplinäre Perspektive 
auf ›Spiritualität‹ zu reflektieren. Denn diese beeinflusst in hohem Maße das eigene 
Verständnis von ›Spiritualität‹ sowie deren Verortung im Gesamtdiskurs. 

Dies gilt umso mehr, da Praktische Theologie eng mit empirischen Wissenschaf
ten wie der Soziologie und der Psychologie zusammenarbeitet: Praktische Theologie 
beobachtet und reflektiert religiöse Praxis – und arbeitet in Anlehnung an andere 
Disziplinen deshalb auch selbst immer häufiger empirisch.51 Sie ist also in beson
derem Maße dazu herausgefordert, ihre spezifisch theologischen Perspektiven zu 
reflektieren und auch zu kommunizieren, was diese Sichtweise ausmacht. Dies gilt 
es im Blick zu behalten, denn es ist gerade die Verknüpfung unterschiedlicher diszi
plinärer Perspektiven, die den Gewinn interdisziplinären Forschens ausmacht. Der 
interdisziplinäre Diskurs ist besonders dann interessant und ertragreich, wenn ver
schiedene Perspektiven und Argumente benannt werden. 

Exkurs: »Spiritualität transdisziplinär« 

Für den disziplinenübergreifenden Spiritualitätsdiskurs werden neben »Interdiszi
plinarität« auch die Begriffe der »Multidisziplinarität« und der »Transdisziplinari
tät« verwendet.52 Prominent gilt dies zum Beispiel für den Sammelband »Spirituali

Sinn [vgl. Reckwitz, Singularitäten, 412f]) möglich ist oder ob sie auch in Verknüpfung mit 
der von Reckwitz beschriebenen Öffnung, d.h. der Prozessualität, gelingen könnte. 

51 Vgl. Christian Grethlein, Art. Praktische Theologie III. Als akademische Disziplin, in: RGG4 6 
(2003), 1563–1565: 1564. 

52 Vgl. Sebastian Lerch, Interdisziplinäre Kompetenzen, Münster/New York 2017, XX. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Dimensionen von ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 227 

tät transdisziplinär« (2011), herausgegeben von Arndt Büssing und Niko Kohls, zum 
Zusammenhang zwischen »Spiritualität und Gesundheit«53. Die Begriffe des Titels 
– ›Spiritualität‹ und ›transdisziplinär‹ – werden im Band selbst nicht explizit defi
niert, jedoch wird im Editorial das Anliegen des Bandes als das Bemühen beschrie
ben, »das Thema Spiritualität konfessionsneutral und ohne ideologische Einschrän
kungen wissenschaftlich zu bearbeiten«54. Mit diesen Worten markieren die Her
ausgeber, dass sie die Definition von ›Spiritualität‹ der Zuordnung zu Gesundheit 
nachordnen. Diesem Anliegen entspricht die Aufnahme von Texten unterschied
lichster Disziplinen, sowohl aus dem Umfeld theologischer Forschung55 als auch aus 
dem Bereich »Transpersonaler Psychologie«56. 

Bezogen auf den Spiritualitätsdiskurs bestätigt der Band damit, dass transdis
ziplinäre Anliegen sich vor allem im Kontext »Gesundheit« finden. Das zeigt sich 
auch in der Analyse praktisch-theologischer und ausgewählter Spiritualitätsdiskur
se im interdisziplinären Kontext. Der Band von Büssing und Kohls ist dem Subdis
kurs ›Positive Effekte‹ zuzuordnen, welcher der Idee einer ›neutralen Spiritualität‹ 
folgt und zurückhaltend bleibt, was eigene Spiritualitätsdefinitionen angeht. Dabei 
zeigt sich jedoch der bereits in der Analyse genannte Widerspruch: Unterschied
lichste Ansätze von ›Spiritualität‹ werden rezipiert, obwohl der Begriff zugleich im
mer wieder ausschließlich für die christliche Tradition beansprucht und zugleich 
positiv verzerrt dargestellt wird.57 

Versteht man unter Transdisziplinarität, »daß Kooperation zu einer andauern
den, die fachlichen und disziplinären Orientierungen selbst verändernden wissen
schaftssystematischen Ordnungen [sic!] führt«58, dann stellen sich die am trans
disziplinären Diskurs beteiligten Disziplinen mit ihrer je spezifischen Perspektive 

53 Arndt Büssing/Niko Kohls, Editorial, in: Dies. (Hg.), Spiritualität transdisziplinär. Wis

senschaftliche Grundlagen im Zusammenhang mit Gesundheit und Krankheit, Berlin/ 
Heidelberg 2011, 2. 

54 Ebd. 
55 So z.B. Stefan Huber, Constantin Klein und Klaus Baumann (vgl. Büssing/Kohls, Spiritualität 

transdisziplinär). 
56 Unter anderem Liane Hofmann, Harald Walach und Renate Ruhland (vgl. Büssing/Kohls, Spi

ritualität transdisziplinär). 
57 Eher wenig am Themenbereich Gesundheit orientiert, aber im Sammelband von Büssing und 

Kohls enthalten ist der oben bereits analysierte Text von Stefan Huber und Constantin Klein 
(vgl. Kap. IV.1.2.1). Hier zeigt sich eine ähnliche Grundstruktur wie im Subdiskurs ›Positive 
Effekte‹: Es findet sich eine Zurückhaltung, was die explizite eigene Definition von ›Spiritua
lität‹ angeht, auch die religionssoziologische Debatte um Säkularisierung vs. Individualisie
rung von Religion wird nicht explizit benannt. Dennoch akzentuiert der scheinbar neutrale 
Text die Gruppe der hoch-religiösen und hoch-spirituellen (vgl. Kap. IV.1). 

58 Jürgen Mittelstraß, Transdisziplinarität. Wissenschaftliche Zukunft und institutionelle Wirk

lichkeit (Konstanzer Universitätsreden 214), Konstanz 2003, 9f zit.n. Sebastian Lerch, Inter
disziplinäre Kompetenzen, Münster/New York 2017, 65. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


228 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

selbst in Frage, um dadurch zu einem gemeinsamen Spiritualitätsverständnis zu 
kommen. Von außen betrachtet stellt sich die Frage nach dem Anliegen, der Zielset
zung und den leitenden Normen, die das transdisziplinäre Arbeiten bestimmen, da 
»Neutralität« in dieser Hinsicht unmöglich ist. Im Hinblick auf die Formulierung 
der Kriterien für einen praktisch-theologischen Spiritualitätsbegriff folgt daraus: 
Es ist genau zu reflektieren, inwiefern transdisziplinäre Anliegen, Ziele und Nor
men denen der Praktischen Theologie nicht widersprechen und inwiefern eine Par
tizipation an der transdisziplinären Spiritualitätsforschung dementsprechend aus 
praktisch-theologischer Perspektive als sinnvoll erscheint. 

Es bleibt festzuhalten: Wird die Benennung und Reflexion der eigenen Per
spektive nicht explizit gemacht und stattdessen im disziplinenübergreifenden 
Spiritualitätsdiskurs ein gemeinsames Spiritualitätsverständnis einfach vorausge
setzt, geht der Gewinn verloren, der sich aus den unterschiedlichen Perspektiven 
der Disziplinen ergeben kann. Dementsprechend ist es von Bedeutung für den 
praktisch-theologischen Spiritualitätsdiskurs, spezifisch theologische Perspekti
ven hinsichtlich der Rede von ›Spiritualität‹ zu reflektieren und ggf. zu benennen, 
um auf diese Weise die Gemeinsamkeiten und Unterschiede und damit die Beson
derheiten verschiedener Spiritualitätsdiskurse präziser zeigen und so den vagen 
Begriff ›Spiritualität‹ insgesamt begrifflich strukturieren zu können. Im Unter
schied zum beschriebenen transdisziplinären Vorgehen wird deutlich, dass das 
Modell der »Interdisziplinarität« zwei zentrale Vorteile disziplinenübergreifenden 
Arbeitens miteinander verbindet: Einerseits wird auch hier nach gemeinsamen 
Anliegen, Zielen und Normen gesucht, zugleich wird aber andererseits die eigene 
(disziplinäre) Position diesbezüglich explizit reflektiert und benannt. 

Im Hinblick auf die Formulierung von Kriterien für einen praktisch-theologi
schen Spiritualitätsbegriff ist nun näher zu bestimmen, was die praktisch-theolo
gische Perspektive überhaupt ausmacht. Nur so kann diese interdisziplinär von Ge
winn sein und für den intradisziplinären Diskurs einen Rahmen bieten. 

Merkmale der praktisch-theologischen Perspektive können über eine Bestim
mung der Aufgaben Praktischer Theologie beschrieben werden. Im Anschluss an den 
Begründer der Praktischen Theologie, Friedrich Schleiermacher, ist es heute Kon
sens, dass diese darin bestehen, einerseits eine Theorie religiöser Praxis zu entwi
ckeln sowie andererseits Kunstregeln für die kirchliche Praxis zu erarbeiten.59 Die
ser zweifachen Aufgabe folgt Praktische Theologie auch mit ihrer Partizipation am 
interdisziplinären Spiritualitätsdiskurs. 

59 Vgl. Ulrike Wagner-Rau, I.1 Praktische Theologie als Theorie der christlichen Religionspraxis, 
in: Kristian Fechtner/Jan Hermelink/Martina Kumlehn/Ulrike Wagner-Rau, Praktische Theo
logie. Ein Lehrbuch (Theologische Wissenschaft. Sammelwerk für Studium und Beruf 15), 
Stuttgart 2017, 19–28: 20. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Dimensionen von ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 229 

Mit ›Spiritualität‹ wird – gemäß der ersten genannten Aufgabe – zunächst so
wohl kirchliche als auch darüber hinaus reichende Praxis beschrieben. Ziel einer Be
griffsstruktur von ›Spiritualität‹ wäre demnach auch eine Theoriebildung zur breit gefä
cherten Praxis dessen, was unter der Bezeichnung ›Spiritualität‹ von den verschiede
nen Disziplinen untersucht wird. Als Grundannahme scheint es sinnvoll, an Defini
tionen der Religionsforschung verschiedener Disziplinen anzuschließen und ›Spiri
tualität‹ in Relation zu ›Religion‹ zu definieren. Auf diese Weise erhält ›Spiritualität‹ 
in all ihrer Pluralität dennoch Kontur. 

Die Analyse praktisch-theologischer und interdisziplinärer Spiritualitätsdis
kurse hat gezeigt, dass mit der zweiten Aufgabe im Hinblick auf die Kunstregeln für 
kirchliches Handeln weitere Aspekte verbunden sind: Praktische Theologie muss 
gerade im Zusammenhang des Spiritualitätsdiskurses zum einen ihr Verhältnis zu 
Kirche reflektieren und begründen. Die Analyse zeigte, dass im Zusammenhang 
der Rede von ›Spiritualität‹ Kirchenkritik mitschwingt, ohne dass reflektiert wird, 
wie sich diese zu den Aufgaben der Praktischen Theologie verhält.60 Genau diese 
Aufgabe setzt jedoch ein grundsätzlich konstruktiv-kritisches Verhältnis zu Kirche 
voraus, das immer wieder neu zu reflektieren ist. 

Dabei nimmt auf den Spiritualitätsdiskurs auch Einfluss, ob und inwiefern 
die Aufgabe Praktischer Theologie auch normativ verstanden wird. Eine solche 
normative Füllung kann im Anschluss an Ernst Langes Formel von Praktischer 
Theologie als »Kommunikation des Evangeliums«61 erfolgen.62 Christian Grethlein 
versteht den Begriff des Evangeliums dabei biblisch fundiert und in Kooperati
on der theologischen Disziplinen auf Veränderung hin »als eine Perspektive, die 
die Sicht des Lebens verändert und Menschen in unterschiedlicher Weise neu 
ausrichtet«63. Die Deutung des Begriffs »Evangelium« als Transformation und die 
damit einhergehende zentrale Bedeutung von Transformation für die Praktische 
Theologie insgesamt findet sich in jüngerer Zeit häufiger, insbesondere auch im 
Kontext von ›Spiritualität‹. So führt Grethlein in Anlehnung an biblische Begriff
lichkeiten weiter aus, dass es um den »Anbruch der Gottesherrschaft«64 geht. 

60 Kirchenkritische Konnotationen trägt ›Spiritualität‹ explizit v.a. im Subdiskurs ›Profil‹, sowie 
implizit in den Subdiskursen ›Entgrenzung‹ sowie ›Unverfügbarkeit‹ (vgl. Kap. III). 

61 Ernst Lange, Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit, in: Ders., Predigen als Beruf. Aufsät
ze zu Homiletik, Liturgie und Pfarramt, hg. und mit einem Nachwort versehen von Rüdiger 
Schloz, München 21987, 9–51: 13. 

62 Vgl. z.B. Michael Domsgen/Bernd Schröder (Hg.), Kommunikation des Evangeliums. Leitbe
griff der Praktischen Theologie (APrTh 57), Leipzig 2014. 

63 Christian Grethlein, Praktische Theologie, Berlin/Boston ²2016, 160. Grethlein buchstabiert 
dies in seinem Lehrbuch dann aus über verschiedene Modi der Kommunikation des Evange
liums – als Lehren und Lernen, gemeinschaftliches Feiern und Helfen zum Leben (vgl. a.a.O., 
328). 

64 A. a. O., 160. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


230 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

Isolde Karle spricht von der Kommunikation des Evangeliums als Befreiung und 
»Ressource für lebensdienliche und heilsame Dynamiken im Kommunikations- 
und Lebenszusammenhang von Glaube, Liebe und Hoffnung«.65 Und für Sabrina 
Müller, die der Transformation durch religiöse Erfahrung insgesamt eine große 
Bedeutung zuschreibt, geht es Praktischer Theologie zentral um die »christliche 
Hoffnungsperspektive«66. Im weitesten Sinne lässt sich sagen: »Kommunikation 
des Evangeliums« hat durchgehend mit Veränderung zum Wohl von Menschen 
und Welt zu tun. Bei aller Variabilität in der konkreten Füllung von Langes Formel 
deutet sich hier eine übergreifende inhaltliche Norm Praktischer Theologie an. 

Mit einer in dieser Weise zurückhaltend normativen Bestimmung Praktischer 
Theologie sind Kriterien auch für den praktisch-theologischen Spiritualitätsdiskurs 
sowie für die praktisch-theologische Perspektive im interdisziplinären Spirituali
tätsdiskurs zu entwickeln. Diese Kriterien ergeben sich in Anlehnung an die dop
pelte Aufgabenstellung Praktischer Theologie daraus, einerseits Praxis zu beobach
ten und theoretisch zu fassen sowie andererseits zu fragen, »welche Interessen sich 
mit ihr verbinden und was sie bewirkt«67 bzw. ob und inwiefern kirchliche Praxis in 
Orientierung am Leitbegriff der Kommunikation des Evangeliums »affirmativ oder 
kritisch«68 angeregt werden kann. 

Zur Formulierung von Kriterien für einen praktisch-theologischen Spirituali
tätsbegriff lässt sich allgemein formulieren: Es gilt, für eine sinnvolle Bestimmung 
von ›Spiritualität‹ zunächst die praktisch-theologische Perspektive selbst möglichst 
präzise zu bestimmen – zum Beispiel anhand der Aufgabe(n) Praktischer Theologie 
– und dies auf die Definition von ›Spiritualität‹ anzuwenden. Ein solches Vorgehen 
wäre im Anschluss an die obigen Ausführungen ein erster Schritt zu einem nicht- 
essenzialistischen prozessualen Verständnis von ›Spiritualität‹. 

3.3 Reflexion der These ›anthropologischer Spiritualität‹ 

Ein weiteres Kriterium für die Formulierung eines praktisch-theologischen Spiri
tualitätsbegriffs ist die Reflexion der These von einer ›anthropologischen Spiritua
lität‹, die in ganz verschiedenen inhaltlichen Zusammenhängen vertreten wird. 

65 Karle, Praktische Theologie, 20. 
66 Sabrina Müller, Religiöse Erfahrung und ihre transformative Kraft. Qualitative und herme

neutische Zugänge zu einem praktisch-theologischen Grundbegriff (Praktische Theologie 
im Wissenschaftsdiskurs 29), Berlin/Boston 2023, 204. Im Hinblick auf spezifische Prakti
ken steht für Julia Koll die »Verwandlung des […] Lebens« (Julia Koll, Körper beten. Religiöse 
Praxis und Körpererleben [Praktische Theologie heute 85], Stuttgart 2007, 255) im Fokus, für 
Tatjana Schnütgen situative ebenso wie längerfristige Transformation Tanzender, die »neue 
innere Haltungen« (Schnütgen, Tanz, 497) gewinnen. 

67 Koll, Körper beten, 255. 
68 Lienau, Religion auf Reisen, 55. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Dimensionen von ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 231 

3.3.1 ›Bedarf‹ als Ausdruck generalisierten Bedürfnisses 
Die These ›anthropologischer Spiritualität‹ findet sich in mehreren praktisch-theo
logischen Subdiskursen. So wird im Subdiskurs ›Entgrenzung‹ im Kontext von In
dividualisierung besonders betont, dass ›Spiritualität‹ gesamtgesellschaftlich weit 
verbreitet bzw. allgegenwärtig ist, da alle Menschen nach Sinn fragen. Im Subdis
kurs ›Mehrdimensionalität‹ im Kontext von Spiritual Care wird ebenfalls betont, 
dass ein verbreitetes Bedürfnis nach ›Spiritualität‹ besteht – hier liegt der Akzent 
darauf, dass die Wahrnehmung dieses Bedürfnisses explizit auch von Seiten des Ge
sundheitswesens geäußert wird. Beide Diskurse signalisieren also auf unterschied
liche Weise, dass sie sich und ihre mit »Sinn« konnotierte Rede von ›Spiritualität‹ als 
notwendige Reaktion auf ein allgemeines menschliches Bedürfnis verstehen. Aus 
diesem Grund verhandeln sie ›Spiritualität‹ als »anthropologische Kategorie«69. 

Teilweise lassen die Argumentationen dabei offen, inwiefern sie im Blick haben, 
dass ein solches Bedürfnis nach ›Spiritualität‹ nicht bei allen Menschen vorliegt.70 
Dieser Aspekt ist jedoch zu reflektieren und zu benennen, da andernfalls implizit 
aus dem ›Bedürfnis‹ Einzelner die These eines generellen ›Bedarfs‹ aller an ›Spiri
tualität‹ werden kann, was in zweierlei Hinsicht problematisch ist. 

Denn zum einen zeigt sich bei der empirischen Erfassung von Lebenssinn in ei
ner groß angelegten Studie von Tatjana Schnell kein genereller Bedarf an Sinn: »In 
vielen Fällen trat beides nämlich gemeinsam auf: niedrige Sinnerfüllung und niedri
ge Sinnkrise«71. Es gibt demnach Menschen, die keinen Sinn für ihr Leben benennen 
können und dennoch keine Sinnkrise empfinden. Die These eines generellen Be
darfs an Sinn lässt sich empirisch nicht bestätigen. ›Anthropologische Spiritualität‹ 
als Ausdruck eines Bedarfs aller nach Sinn ist demnach eine Überhöhung dessen, 
was empirische Sinnforschung nachweisen kann. 

Zum anderen und weitaus gravierender ist aus theologischer Perspektive die 
Überhöhung einer anthropologischen Möglichkeit zur Notwendigkeit von ›Spiritua
lität‹, da hier die menschliche Freiheit betroffen ist.72 Mit dem Versuch, ›Spirituali

69 Roser, Spiritual Care, 453. Zimmerling verwendet den Begriff zwar nicht, aber geht davon aus, 
dass »nur wenige« (Zimmerling, Evangelische Spiritualität, 131) Menschen ohne Religion oder 
›Spiritualität‹ auskommen können. 

70 Salander kritisiert dieses »a priori« aus methodischer Perspektive: Wird ›Spiritualität‹ so 
weit gefast, dass alles darunter fällt, sind die Ergebnisse entsprechend breit gestreut (Sal
ander, The Emperor’s New Clothes: Spirituality, 26). Für Salander ist ein Kriterium adäquater 
Forschung im Bereich Religion/Spiritualität: »is it over-inclusive or does it respect a secular 
worldview«? (a.a.O., 29). 

71 Schnell, Psychologie des Lebenssinns, 9 [Hervorhebung im Original]. In einer Studie Schnells 
sind das »Ungefähr ein Viertel aller Deutschen« (a.a.O., 132). 

72 Auch Ralph Kunz spricht unter Bezug auf Karl Baier von ›Spiritualität als »menschliche Grund
möglichkeit« (Kunz, Spiritualität im Diskurs, 211 unter Verweis auf Karl Baier, Philosophische 
Anthropologie der Spiritualität, Spiritual Care, 1 [2012], 24–31: 24). 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


232 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

tät‹ bzw. Religion als notwendig in alle Biographien einzutragen, erfolgt, was schon 
Dietrich Bonhoeffer als Widerspruch zur Mündigkeit der Menschen markierte: 

»Ich will also darauf hinaus, daß man Gott nicht noch an irgendeiner allerletzten 
heimlichen Stelle hineinschmuggelt, sondern daß man die Mündigkeit der Welt 
und des Menschen einfach anerkennt, daß man den Menschen in seiner Weltlich

keit nicht ›madig macht‹, sondern ihn an seiner stärksten Stelle mit Gott konfron
tiert, daß man auf alle pfäffischen Kniffe verzichtet und nicht in Psychotherapie 
oder Existenzphilosophie einen Wegbereiter Gottes sieht.«73 

Bonhoeffer sieht den Eintrag von Religion bzw. ›Spiritualität‹ in Psychotherapie und 
Philosophie als unlauter und der menschlichen Freiheit widersprechend an. Viel
mehr ist die Ablehnung von Gott, von ›Spiritualität‹ oder von der Frage nach Sinn 
bzw. die Indifferenz diesen Themen gegenüber eine auch aus theologischer Perspek
tive legitime menschliche Möglichkeit. 

Die These eines generellen ›Bedarfs‹ aller an ›Spiritualität‹ ist folglich weder aus 
psychologischer noch aus theologischer Perspektive unumstritten. Dennoch findet 
sich vor allem im interdisziplinären Kontext der praktisch-theologischen Spiri
tualitätsdiskurse eine Überspitzung der beschriebenen argumentativen Tendenz 
durch die explizite Verschiebung von der Möglichkeit zur Notwendigkeit anthropo
logischer ›Spiritualität‹. Indem zum Beispiel Michael Utsch ›Spiritualität‹ mit dem 
Stellen existenzieller Fragen identifiziert und letzteres wiederum allen Menschen 
zuschreibt, kann er einen Bedarf aller Menschen an ›Spiritualität‹ postulieren.74 Aus 
dem Bedürfnis Einzelner wird der Bedarf aller. Aus der anthropologischen Mög
lichkeit ›Spiritualität‹ wird eine Notwendigkeit. Diese Verschiebung bildet dann die 
Basis für seine Forderung einer Integration von ›Spiritualität‹ in die Psychothera
pie. Die Argumentation, dass ›Spiritualität‹ für alle Menschen von Bedeutung und 
deshalb auch in der eigenen (außertheologischen) Disziplin notwendigerweise zu 
berücksichtigen sei, erweist sich damit letztlich als apologetische Strategie.75 

Diese extreme Position des Bedarfs aller an ›Spiritualität‹ wird im Kontext von 
Spiritual Care immer wieder kritisch diskutiert und findet sich generell in den prak
tisch-theologischen Spiritualitätsdiskursen eher selten. Dennoch schwingt eine 
apologetische Tendenz – deutlich schwächer und nur implizit – auch in praktisch- 
theologischen Argumentationen mit, zum Beispiel bei Wilhelm Gräb oder Traugott 
Roser. Bei Gräb ist sie Folge seiner Verknüpfung von ›Spiritualität‹ und Sinnfra

73 Dietrich Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft, 
hg. v. Eberhard Bethge, Gütersloh 131985 (1951), 174. 

74 Vgl. Utsch, Psychotherapie und Spiritualität, 22.256. 
75 Besonders für die Religionspsychologie stellte bereits Westerink eine solche apologetische 

Tendenz fest (vgl. Westerink, Spirituality, 11f). 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Dimensionen von ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 233 

ge.76 Für Roser benennt ›Spiritualität‹ die als ›mehr‹ (als nur die physische und 
psychische Ebene) markierte »Unschärfe«77 im empirisch arbeitenden Gesund
heitssystem. Beide fassen damit ›Spiritualität‹ extrem weit und es bleibt in den 
entsprechenden Texten offen, inwiefern menschliches Leben ohne ›Spiritualität‹ 
überhaupt als Möglichkeit mitgedacht wird. 

Im Hinblick auf die Frage danach, worin die Herausforderungen gewinnbrin
gender Rede von ›anthropologischer Spiritualität‹ aus praktisch-theologischer Per
spektive bestehen, ist also festzuhalten, dass ›Spiritualität‹ als menschliche Möglich
keit, nicht aber als Notwendigkeit zu verstehen ist. 

3.3.2 ›Sehnsucht‹ als theologische Akzentuierung von ›Bedürfnis‹ 
Jenseits der Verknüpfung von ›Spiritualität‹ und ›Bedürfnis‹ erfolgt in den prak
tisch-theologischen Spiritualitätsdiskursen regelmäßig eine Verknüpfung von ›Spi
ritualität‹ mit dem Begriff ›Sehnsucht‹.78 Auch über den Spiritualitätsdiskurs hin
aus ist die Rede von Sehnsucht häufig wiederkehrendes Motiv in der Praktischen 
Theologie: Wilhelm Gräb bezeichnet gar das Christentum als Ganzes als eine »Sehn
suchtsreligion«79. 

Bereits in den 1990er Jahren hatte Henning Luther ›Sehnsucht‹ als einen zentra
len Aspekt menschlichen Seins herausgearbeitet. Er begründet dies mit seiner These 
von Identität als Fragment, da Menschen immer auf andere und auf Zukunft aus

76 Gräb verknüpft ›Spiritualität‹ und Sinn eng miteinander (vgl. Gräb, Religion der Individuen, 
31). Im Unterschied zu Schnell unterstellt Gräb außerdem die Sinnfrage allen Menschen: »Die 
Sinnfrage steht dort, wo die Individuen stehen.« (Gräb, Sinn fürs Unendliche, 74). Freilich las
sen nicht alle Menschen sie zu und suchen auch Antworten nicht in Kirche und Theologie (vgl. 
a.a.O., 74f). 

77 Roser, Spiritual Care, 399. 
78 Vgl. Kap. III zu Corinna Dahlgrün, Ulrich Körtner, Isolde Karle. Eine Ausnahme im außertheo

logischen Diskurs bilden die Texte von Michael Utsch, dessen Argumentation durch eine Ver
knüpfung von ›Spiritualität‹, Bedarf, Bedürfnis, Suche und Sehnsucht und einer damit im

plizierten und betonten Dringlichkeit auffällt (vgl. oben Kap. IV.2). Auch Christian Grethlein 
assoziiert ›Spiritualität‹ eng mit Sehnsucht (Christian Grethlein, Art. Spiritualität VII. Prak
tisch-theologisch, in: RGG4 7 (2004), 1596f: 1597). Und Simon Peng-Keller schreibt: »Mögen 
auch manche Patienten fest in einer bestimmten spirituellen Tradition verwurzelt sein: Bei 
vielen anderen artikuliert sich Spiritualität eher im Modus der Sehnsucht.« (Peng-Keller, Zur 
Herkunft des Spiritualitätsbegriffs, 45). 

79 Wilhelm Gräb, Gelebte Religion als Thema der Praktischen Theologie, in: Christian Danz/Jörg 
Dierken/Michael Murrmann-Kahl (Hg.), Religion zwischen Rechtfertigung und Kritik (Beiträ
ge zur rationalen Theologie 15), Frankfurt a.M. 2005, 153–169: 167. Auch von katholischer Seite 
ist von »Sehnsuchtsreligion« (Polak, Megatrend oder Megaflop, 388 unter Verweis auf Maria 
Widl, Sehnsuchtsreligion. Neue religiöse Kulturformen als Herausforderungen für die Praxis 
der Kirchen, Frankfurt a.M. 1994) für neue Religiosität bzw. Spiritualität die Rede. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


234 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

gerichtet seien.80 Die Ursache für diese Ausrichtung sieht Luther in einer mensch
lichen Unruhe, die wiederum darin begründet liege, dass Menschen nach Ganzheit 
suchen.81 Er formuliert: »Das Fragment trägt den Keim der Zeit in sich. Sein We
sen ist Sehnsucht.«82 Spezifisch christlich sei es – von Luther theologisch gedeutet 
über die Rechtfertigungslehre83 und den eschatologischen Vorbehalt84 –, diese mit 
Sehnsucht verknüpfte Fragmentarität der eigenen Identität anzuerkennen: »Glau
be hieße dann, als Fragment zu leben und leben zu können.«85 Oder umformuliert 
und auf Sehnsucht zugespitzt: Glaube heißt, eigene Sehnsucht anzuerkennen und 
Leben mit ihr zu gestalten. 

Diese Argumentation macht deutlich, inwiefern ›Sehnsucht‹ als Begriff theolo
gischer Anthropologie verstanden werden kann und innertheologisch eine wichtige 
Funktion übernimmt. Dementsprechend ließe sich sagen: Praktische Theologie be
schreibt mit der Rede von ›anthropologischer Spiritualität‹ Ausdrucksformen dieser 
›Sehnsucht‹. 

Eine weitere inhaltliche Präzisierung von ›Sehnsucht‹ liefert die Abgrenzung der 
›Sehnsucht‹ vom ›Bedürfnis‹, auf die Gerhard Marcel Martin in seiner Monographie 
zu ›Sehnsucht‹ hinweist: Emmanuel Lévinas setzt »Bedürfnis (besoin)« und »Begeh
ren (désir)« einander als Kontrapunkte entgegen.86 Während das Bedürfnis befrie
digt werden kann, gilt dies nicht für das Begehren, das Martin synonym zu ›Sehn
sucht‹ versteht.87 Er zitiert Lévinas: 

»Über den Hunger hinaus, den man sättigt, den Durst, den man löscht, die Sinne, 
die man befriedigt, existiert das absolut Andere, das man jenseits dieser Befrie
digungen begehrt, ohne daß der Leib irgendeine Geste kennte, das Begehren zu 
stillen, ohne daß neue Liebkosungen erfunden werden könnten. Unersättliches 
Begehren nicht deswegen, weil es einem unersättlichen Hunger entspräche, son
dern weil es nach keiner Nahrung ruft.«88 

80 Vgl. Henning Luther, Identität und Fragment, in: Ders., Religion und Alltag. Bausteine zu ei
ner Praktischen Theologie des Subjekts, Stuttgart 1992, 160–182: 169. 

81 Vgl. a.a.O., 167. 
82 A. a. O., 169 [Hervorhebung im Original]. 
83 A. a. O., 172. 
84 A. a. O., 175. 
85 A. a. O., 172. 
86 Vgl. Gerhard Marcel Martin, Sehnsucht leben. Erfahrungen und Konzepte, Stuttgart 2022, 78f. 

Martin selbst versteht »›Sehnsucht‹ als eine oft diffuse und weitgehend ziellose, ex-zentri
sche Grundstimmung, als ein Existenzial, eine anthropologisch-philosophische Fundamen

talkategorie sui generis.« (a.a.O., 8 [Hervorhebungen im Original]). 
87 Vgl. a.a.O., 78f. 
88 Emmanuel Lévinas, Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie und Sozi

alphilosophie. Freiburg i. B./München ³1998, 201 zit.n. Martin, Sehnsucht leben, 79. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Dimensionen von ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 235 

Übertragen auf die Überlegungen zu ›Spiritualität‹ ließe sich formulieren: Während 
›Spiritualität‹ mit einer Konnotation von ›Bedürfnis‹ als stillbar konzipiert wird, gilt 
dies für eine mit ›Sehnsucht‹ konnotierte ›Spiritualität‹ nicht. Die von Traugott Ro
ser und auch von Michael Utsch vorgenommene Verknüpfung von ›Spiritualität‹ 
und ›Bedürfnis‹ bewegt sich nicht durch Zufall im Umfeld der empirisch-naturwis
senschaftlich arbeitenden Gesundheitswissenschaften. Durch die theologische Ver
knüpfung mit ›Sehnsucht‹ hingegen wird der Aspekt der Unverfügbarkeit von ›Spi
ritualität‹ gestärkt.89 

Für die Begriffsstruktur von ›Spiritualität‹ lässt sich zusammenfassen: Mit der 
Rede von ›Spiritualität‹ wird im praktisch-theologischen Diskurs eine Würdigung 
dessen zum Ausdruck gebracht, was Praktische Theologie als unstillbare ›Sehn
sucht‹ von Menschen wahrnimmt bzw. deutet. Oder in anderen Worten: Vor dem 
Hintergrund der Grundbedingung, ›anthropologische Spiritualität‹ als mensch
liche Möglichkeit zu verstehen, kann ›Spiritualität‹ als theologischer Begriff für 
Ausdrucksformen von ›Sehnsucht‹ konzipiert werden. 

3.3.3 Zwischen ›Suche‹ und Praxis 
›Suche‹ bildet sowohl intra- als auch interdisziplinär ein wiederkehrendes Motiv, 
wenn es um ›Spiritualität‹ geht. ›Suche‹ bildet sozusagen das kognitiv-konative 
Scharnier zwischen der dezidiert theologischen »Binnensprache«90 von ›Sehn
sucht‹ und der vor allem im Kontext des Gesundheitswesens vorfindlichen Rede 
vom menschlichen ›Bedürfnis‹ nach ›Spiritualität‹. 

Die Idee, die Rede von ›Spiritualität‹ mit ›Suche‹ zu verbinden, ist nicht neu. 
Eine der bekanntesten englischsprachigen Definitionen von ›Spiritualität‹ ist die 
von Kenneth Pargament, der ›Spiritualität‹ als »search for the sacred«91 beschreibt. 
Heinz Streib und Barbara Keller kritisieren jedoch, dass, indem Pargament das 
»Heilige« als Ziel der Suche setzt, die Grenzen zwischen Religion und ›Spiritualität‹ 
in einer Weise verschwimmen, die nicht mehr zu verdeutlichen mag, was den 
Vorteil der Rede von ›Spiritualität‹ ausmacht.92 Es scheint schwierig zu sein, die 
Richtung der ›Suche‹ in Verbindung mit ›Spiritualität‹ so zu bestimmen, dass sie 
praktisch-theologisch allgemein anerkannt wird. Was jedoch deutlich wird: Die 

89 Martin belegt diese Deutung auch mit einem Zitat von Friedrich Schleiermacher: »Sehnsucht 
nach dem Unendlichen, nach dem Einem in Allem« (Friedrich D. E. Schleiermacher, Über die 
Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verächtern, Hamburg 1958, 92 zit.n. Martin, 
Sehnsucht leben, 11). 

90 Hermisson, Spirituelle Kompetenz, 166. 
91 Kenneth I. Pargament, Of Means and Ends. Religion and the Search for Significance, in: The 

International Journal for the Psychology of Religion 2 (1992), 201–229 zit.n. Streib/Keller, Was 
bedeutet Spiritualität, 26. 

92 Vgl. dazu die kurze und präzise Zusammenfassung der Argumente bei Streib/Keller, Was be
deutet Spiritualität, 26f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


236 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

mit ›Suche‹ konnotierte ›Spiritualität‹ fordert dazu heraus, Religion als »eine Bewe
gung der Suche«93 und Kirche in ihrer ökumenischen Vielfalt »weniger als Kirchen 
der Antworten, sondern stärker als Kirchen der Fragen, als Gemeinschaften von 
Suchenden und Fragen«94 zu verstehen. 

In diesem Sinn kann auch Wilhelm Gräbs Fokus auf den Sinn gelesen werden: 
Der Anlass für seine Rede von Sinn ist weniger die Annahme eines eindeutigen 
unveränderlichen Sinns, sondern sind in erster Linie die »Sinnfragen« der Men
schen, denen deshalb Priorität einzuräumen ist: »Das Verkündigungsparadigma 
gilt es durch das Deutungsparadigma zu ersetzen.«95 Suche und (Sinn-)Fragen der 
Menschen sind der Ausgangspunkt für alle religiöse Deutung.96 

Aus systemtheoretischer Perspektive hat diese Argumentation der ›Suche‹ im 
Hinblick auf ›Spiritualität‹ einen guten Grund. So beschreibt Armin Nassehi die 
Funktion religiöser Kommunikation damit, »Unbestimmtheit mit Bestimmtheit 
vertreten zu können«97. ›Spiritualität‹ versteht Nassehi dementsprechend als »jene 
Form, die auf noch weniger Bestimmtheit setzt«98. Nassehi schließt seine Überle
gungen zu ›Spiritualität‹ im Bereich der Palliative Care mit einem Verweis auf die 
Praxis: 

»Vielleicht ist Spiritualität jene Kommunikationsform, die es ermöglicht, Kom

munikation aufrecht zu erhalten, wo es letztlich keine vernünftigen Gründe mehr 
gibt, sondern nur noch eine Praxis, in der sich alle Beteiligten wiederfinden.«99 

Auch wenn Nassehi hier im Kontext des Extremfalls von Sterben und Tod argu
mentiert, deutet seine Argumentation doch eine auch über diesen Kontext hinaus 
weisende Richtung an. Denn die bislang diskutierten Konnotationen ›anthropolo
gischer Spiritualität‹ – ›Bedürfnis‹, ›Sehnsucht‹ und ›Suche‹ – betonen die explizite 
und aktive Seite von ›Spiritualität‹. Gerade da, wo diese jedoch an ihre Grenzen 
kommt, scheint eine andere Facette von ›Spiritualität‹ auf, welche die Rede von 
›anthropologischer Spiritualität‹ erhellen könnte. Wie Kristian Fechtner anhand 

93 Wilhelm Gräb, Sinnfragen. Transformationen des Religiösen in der modernen Kultur, Güters
loh 2006, 8. 

94 Michael N. Ebertz, »Spiritualität« im Christentum und darüber hinaus. Soziologische Vermu

tungen zur Hochkonjunktur eines Begriffs, in: ZfR 13 (2005), 193–208: 207. 
95 Gräb, Sinnfragen, 188f. 
96 Dies wird auch von der Beobachtung gestützt, dass Gräb zum Beispiel im Hinblick auf die 

theologische Deutung der Taufe im Taufgottesdienst kaum auf den Begriff »Sinn« zu spre
chen kommt, sondern in erster Linie konkret macht, wie theologisch-liturgisch auf die Sinn
fragen der Tauffamilien eingegangen werden kann: durch einen Fokus auf Dankbarkeit, 
Angst und Segen anstelle von Erbsünde, Auferstehung und Leib Christi (vgl. a.a.O., 207f). 

97 Nassehi, Spiritualität, 40. 
98 Ebd. [Hervorhebung: K. D.]. 
99 A. a. O., 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Dimensionen von ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 237 

zahlreicher Beispiele ausführt, finden sich im Bereich zeitgenössischer Religiosität 
auch »sporadische, anlassbezogene und beiläufige Formen gelebter Religiosität«100 
und damit eine Praxis, die nicht mit einem expliziten Benennen von ›Sehnsucht‹ 
oder ›Suche‹ einhergeht.101 ›Spiritualität‹ sieht Fechtner dementsprechend vor 
allem durch zwei Merkmale gekennzeichnet: Neben dem Fokus auf »Methoden und 
Techniken«102 ist dies besonders die »Logik des religiös Besonderen; Spiritualität 
erscheint als Religiosität, die sich abhebt und heraushebt«103. Dass sich in der Ana
lyse praktisch-theologischer Spiritualitätsdiskurse ›Spiritualität‹ als mit ›Suche‹ 
und ›Sehnsucht‹ verknüpft erwies, ist eng mit dieser Beobachtung verbunden. 

Aus Fechtners Perspektive beschreibt ›Spiritualität‹ nur eine Teilmenge geleb
ter Religiosität. Insbesondere für die Teilmenge, die generell eher unauffällig und 
wenig außergewöhnlich ist, bevorzugt er den Begriff der ›Frömmigkeit‹.104 Denn 
›Frömmigkeit‹ fokussiert, dass individuelle Praktiken sich im »Referenzraum des 
Christlichen« bewegen und an dessen »Interpretamente« anknüpfen.105 Dadurch 
hebt ›Frömmigkeit‹ aus Fechtners Perspektive deren christliche Prägung im weites
ten Sinne deutlicher hervor als dies für den Begriff ›Spiritualität‹ gilt. 

Dennoch ist fraglich, ob Fechtners Argument zur deutlichen Verortung von 
›Frömmigkeit‹ im weiteren Kontext des Christentums stärker zu gewichten ist als 
die für ›Frömmigkeit‹ anzunehmende geringere interdisziplinäre Anschlussfähig
keit.106 Jedoch gilt es, als ein weiteres Kriterium für einen praktisch-theologischen 
Begriff ›(anthropologischer) Spiritualität‹ das von ihm beschriebene weite Feld 
sehr unterschiedlicher Formen spätmoderner Religiosität im Blick zu behalten 
und das eigene Verständnis von ›Spiritualität‹ in dieser Hinsicht jeweils exakt zu 
beschreiben. Denn es ist Fechtners Beobachtung zuzustimmen, dass ›Spiritualität‹ 
häufig eher Außeralltägliches denn unspektakuläre und in den Alltag integrierte 
Praxis akzentuiert – das legen auch die in der Analyse erhobenen und mit Aktivität 
konnotierten Querverbindungen ›Sehnsucht‹ und ›Suche‹ nahe. Und doch ist es 
von Bedeutung, nicht nur herausgehobene Formen von ›Spiritualität‹ jenseits des 

100 Fechtner, Mild religiös, 7. 
101 Vgl. dazu Kristian Fechtner, Evangelische Spiritualität im Kirchenjahr, in: Peter Zimmerling 

(Hg.), Handbuch Evangelische Spiritualität (Bd. 3), Göttingen 2020, 357–373: 359. 
102 Fechtner, Mild religiös, 33. 
103 Ebd. Dies erinnert an Reckwitz’ »Logik der Singularisierung« (Reckwitz, Ende der Illusionen, 

20), die ebenfalls das Besondere in den Fokus stellt. 
104 Vgl. Fechtner, Mild religiös, 34f. 
105 Beide Zitate a.a.O., 36. 
106 Vgl. a.a.O., 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


238 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

Alltags von Menschen im Blick zu haben, sondern kann es gerade für den Bereich 
der Seelsorge entscheidend sein, alltägliche ›Spiritualität‹ wahrzunehmen.107 

Es ist also mit der eigenen Rede von ›Spiritualität‹ jeweils zu präzisieren, ob ›Spi
ritualität‹ im konkreten Fall auch Praktiken umfasst, die von ihren Akteur*innen 
weder mit ›Suche‹ noch mit ›Sehnsucht‹ oder ›Bedürfnis‹ verknüpft werden.108 

3.4 Theologische Integration von (Körper-)Erfahrung 

Der Erfahrungsbezug ist ein weiteres zentrales Merkmal von ›Spiritualität‹ – auch 
im praktisch-theologischen Spiritualitätsdiskurs. Dabei zeigen sich durchaus un
terschiedliche Akzentuierungen: Auf der einen Seite liegt eine enge Bindung an 
historische Formen und Inhalte protestantischer bzw. christlicher Tradition vor 
allem im Subdiskurs ›Profil‹ vor. Nur am Rand wird hier die Bedeutung von (Kör
per-)Erfahrung betont. Demgegenüber steht quasi als Gegenpol der Subdiskurs 
›Erfahrung‹, der (Körper-)Erfahrung geradezu als Merkmal von ›Spiritualität‹ be
trachtet und ihr eine große Bedeutung zuschreibt. Theologie und Kirche liefern hier 
Deutungsangebote für entsprechende Erfahrung, stehen damit aber nicht alleine, 
sondern neben anderen »Anbieterinnen«. 

Für eine Praktische Theologie, die eine ihrer Aufgaben darin sieht, theologisch 
zu argumentieren sowie der Kirche ein konstruktiv-kritisches Gegenüber zu sein, 
stellt sich die Frage, wie (Körper-)Erfahrung und theologische sowie kirchliche For
men und Inhalte in der Rede von ›Spiritualität‹ miteinander zu verknüpfen sind. 

3.4.1 Körpererfahrung zwischen Individualität und Deutungsmuster 
Anknüpfungspunkte hierfür liefert vor allem der praktisch-theologische Subdis
kurs zu ›Spiritualität‹ im Kontext von Körpererfahrung. Zugleich macht gerade 
dieser Subdiskurs deutlich, dass von (praktisch-)theologischer Seite her offene Fra
gen bestehen, was die theoretische Fassung der Spannung zwischen individueller 
Erfahrung und sozial vermittelter Deutung angeht. 

Exemplarisch sei hier die Argumentation von Detlef Lienau in seiner Studie zum 
Pilgern aufgegriffen. Lienau begründet ausführlich, warum und wie Menschen nach 
anderen »Formen der Beglaubigung«109 jenseits von Kirche und Institution suchen: 
»An die Stelle traditions- und autoritätsgrundierter tritt eine unmittelbarkeitsgrun

107 Vgl. dazu Jochen Cornelius-Bundschuh, Was ist evangelische Spiritualität? Drei kritische An
fragen, in: Wolfgang Drechsel/Sabine Kast-Streib (Hg.), Seelsorge und geistliche Begleitung. 
Innen- und Außenperspektiven, Leipzig 2014, 90–92: 92. 

108 Diese werden von Fechtner unter »Volksfrömmigkeit/Populäre Religiosität« (Fechtner, Mild 
religiös, 34) fasst. 

109 Lienau, Religion auf Reisen, 43. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Dimensionen von ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 239 

dierte Gewissheit«110. Deshalb gewinnen »passiv-rezeptive Konstitutionsformen – 
und damit Leiblichkeit – an Bedeutung.«111 Gerade in einer Gesellschaft, in der Frei
heit unzählige Möglichkeiten eröffnet, wird nach Lienau dort Vergewisserung ge
sucht, wo diese möglichst kulturfern ist.112 Körpererfahrung bietet sich dabei auch 
deshalb gut als Ort und Modus der Vergewisserung an, weil die konkrete Örtlich
keit leiblichen Erlebens das Erleben von Gewissheit ermöglicht.113 Ähnliche Beob
achtungen macht auch Antonia Rumpf in ihrer Studie zum Fasten: Ein Teil der Fas
tenden wählt körperbezogene Formen des Fastens, um sich gerade damit »ganzheit
lich wahrgenommen und gemeint«114 zu fühlen und den unlösbaren Problemen, die 
funktional differenzierten Gesellschaften mit sich bringen, konstruktiv zu begeg
nen.115 

Tatjana Schnütgen und Sabine Bayreuther gehen im Hinblick auf die Deutung 
von Körpererfahrung sogar noch einen Schritt weiter, indem sie Körper und Gottes
erfahrung engstens miteinander verknüpfen und dies theologisch deuten: Sie be
schreiben den Körper als »Ort der Gotteserfahrung«116 bzw. das Herz »als ein Organ 
der Spiritualität« und »Ort der Gottesgegenwart oder der Gottesbegegnung«117. Sys
tematisch-theologisch begründet eine solch immense Aufwertung des Körpers Gre
gor Etzelmüller mit der Inkarnation und formuliert unter Verweis auf die Gotteben
bildlichkeit der Menschen (Gen 1,27) sowie auf Paulus’ Beschreibung des menschli
chen Leibes als Tempel des Heiligen Geistes (1 Kor 6,19):118 

»Der Leib ist nichts, das der Mensch um Gottes Willen zu verachten und zu ver
werfen hätte, sondern dazu bestimmt, Ort der Offenbarung Gottes zu werden.«119 

110 A. a. O., 410. Bayreuther schreibt entsprechend im Hinblick auf Meditation: »Sitzend intensi
viert sich die Erlebnisqualität und durch die primäre Konzentration auf die eigene Leiblich
keit ist die Erfahrung unmittelbar und subjektiv.« (Bayreuther, Meditation, 305). Schnütgen 
führt dies unter dem Stichwort »Präsenz« ausführlich aus (vgl. Schnütgen, Tanz, 46–60). 

111 Lienau, Religion auf Reisen, 43. Ich verwende die Begriffe »Körper« und »Leib« hier synonym 
– eine ausführliche Begründung hierzu findet sich u.a. bei Isolde Karle, Liebe in der Moderne. 
Körperlichkeit, Sexualität und Ehe, Gütersloh 2014, 36f. 

112 Vgl. Lienau, Religion auf Reisen, 411. 
113 A. a. O., 416. 
114 Rumpf, Wozu fasten, 221. 
115 Vgl. a.a.O., 222. Anders als Lienau spricht Rumpf in diesem Zusammenhang jedoch nicht von 

»Gewissheit«, sondern von »Selbstbewusstsein, Stolz und Selbstwirksamkeit« (a.a.O., 221), 
die Menschen durch diese körperbezogene Praktik erleben. 

116 Schnütgen, Tanz, 511. 
117 Beide Zitate: Bayreuther, Meditation, 295. 
118 Vgl. Gregor Etzelmüller, Verkörpertes Ebenbild. Leiblichkeit als Kategorie christlicher Anthro

pologie und Ethik, in: Milad Karimi/Maryam Palizban (Hg.), Leibverständnis und Leibverges
senheit. Interdisziplinäre Zugänge (Falsafa 6), Baden-Baden 2022, 49–65: 50f. 

119 A. a. O., 50. Auch umgekehrt argumentierend – von der Frage nach religiöser Erfahrung her
kommend – thematisiert zum Beispiel Sabrina Müller die Bedeutung des Körpers für religiö

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


240 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

Auf ›Spiritualität‹ übertragen ließe sich hier demnach zunächst festhalten: Die mit 
›Spiritualität‹ stets verbundene Aufwertung von (Körper-)Erfahrung wird in jünge
rer Zeit auch in der Theologie zunehmend akzentuiert.120 Dies kann als starke Ge
genbewegung zur bis heute weit verbreiteten Ausblendung von Körpererfahrung in 
der evangelischen Theologie gedeutet werden. Es ist eine der aktuellen Herausfor
derungen Praktischer Theologie, Körpererfahrung und Leiblichkeit ausgewogen zu 
reflektieren und den ihnen angemessenen Raum in Theologie und Kirche theolo
gisch gut zu begründen. 

So offen viele Fragen diesbezüglich noch sind, so deutlich hat Praktische 
Theologie durch ihre Selbstverortung in der christlichen Tradition üblicherweise 
schon lange im Blick, dass eine unidirektionale und monokausale Verknüpfung von 
(Körper-)Erfahrung und Deutung zu kurz greift, da Erleben und Erfahren stets 
in Sozialität eingebettet sind. In diesem Sinn argumentiert zum Beispiel Sabrina 
Müller im Hinblick auf religiöse Erfahrung, wenn sie einerseits betont, dass Erfah
rung »ein aktiver, hermeneutischer Akt des Individuums«121 ist, der andererseits 
passiv konnotiert ist, weil Interpretation und Deutung von religiösen Erfahrungen 
immer in Bezugssysteme eingebettet sind.122 Auch Detlef Lienau argumentiert 
in diese Richtung, wenn er im Anschluss unter anderem an Matthias Jung davon 
ausgeht, dass das Erleben mit der Artikulation und der symbolischen Form zirkulär 
verbunden ist und so »die Erlebnisstruktur durch vorgängige Artikulationsformen 
[…] präfiguriert wird«123. 

Die Berücksichtigung dessen, dass Wahrnehmung von Erfahrung sozial geprägt 
ist, ist ein Merkmal (praktisch-)theologischer Rede von ›Spiritualität‹, das diese im 
interdisziplinären Diskurs geltend machen kann: (Praktische) Theologie bringt die 
Komplexität des historisch gewachsenen und damit zutiefst sozial imprägnierten 
Begriffs ›Spiritualität‹ in den Diskurs ein.124 

se Erfahrung: Religiöse Erfahrungen werden, so beobachtet sie, »verkörpert und mit emotio

naler Intensität wahrgenommen« (Müller, Religiöse Erfahrung, 212). 
120 Vgl. z.B. Isolde Karle, Liebe in der Moderne. Körperlichkeit, Sexualität und Ehe, Gütersloh 

2014. 
121 A. a. O., 17. 
122 Ebd. In ihrer Arbeit insgesamt steht jedoch die aktive Deutung des Individuums – wohl auch 

durch den Fokus auf gelebte Theologie, die ein bewusster Akt ist – im Vordergrund (vgl. 
a.a.O., 231). 

123 Lienau, Religion auf Reisen, 47. Vgl. a.a.O., 405. 
124 In diesem Sinn erarbeiteten zum Beispiel Simon Peng-Keller sehr präzise die Begriffsge

schichte von ›Spiritualität‹ und Claudia Jahnel die komplexe Entstehungs- und Verbreitungs
geschichte des ›Yoga‹ als einer populären Praxis von ›Spiritualität‹. Vgl. Simon Peng-Keller, 
Zur Herkunft des Spiritualitätsbegriffs. Begriffs- und spiritualitätsgeschichtliche Erkundun
gen mit Blick auf das Selbstverständnis von Spiritual Care, in: Spiritual Care 3,1 (2014), 36–47 
und Claudia Jahnel, Zwischen spiritueller Versenkung und muskulärem Christsein. Yoga als 
Produkt interkultureller Aushandlungen, in: Andreas Hahn (Hg.), Yoga und christlicher Glau

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Dimensionen von ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 241 

Darüber hinaus bleiben jedoch die beiden Pole – Erfahrung und Deutung – in 
der praktisch-theologischen Theoriebildung häufig unverbunden nebeneinander 
stehen. 

3.4.2 Transformation von Theologie durch Erfahrung 
Eine Verbindung von Erfahrung und Deutung lässt sich grundsätzlich in zwei Rich
tungen konzipieren. So ist es denkbar, Deutungsmuster auf Basis von Erfahrung 
zu verändern oder umgekehrt, auf Basis von Deutungsmustern Erfahrung zu be
urteilen. Nur in sehr wenigen Fällen sieht Praktische Theologie ihre Aufgabe in der 
zweiten Denkrichtung, also darin, beobachtete (Körper-)Erfahrung von ›Spiritua
lität‹ von (theologischen) Deutungsmustern herkommend bewertend in den Blick zu 
nehmen.125 Bei einem solchen Vorgehen – wie es sich exemplarisch in der Argumen
tationsstruktur des Subdiskurses ›Profil‹ zeigt – steht offensichtlich das Anliegen 
der Schließung im Vordergrund. Aus diesem Grund findet es in einem zentral auf 
Öffnung fokussierten Diskurs wie dem disziplinenübergreifenden Spiritualitäts
diskurs wenig Anschluss. 

Auffällig ist jedoch, dass auch das Gegenstück hierzu – die Veränderung von Deu
tungsmustern durch reflektierte (Körper-)Erfahrung – wenig ausgeprägt ist. Denn bislang 
erfolgt in vielen dezidiert an Praktiken orientierten empirischen praktisch-theolo
gischen Studien zwar eine Aufnahme von Erfahrung durch die formale, d.h. metho
dische Verknüpfung von Erfahrung und Deutung. Eine eigentlich theologische Rezep
tion der (Körper-)Erfahrung bzw. die Formulierung einer bewusst durch (Körper-)Er
fahrung veränderten Theologie unterbleibt jedoch in der Regel. 

So bringt zum Beispiel Detlef Lienau in seiner Studie zum Pilgern theologische 
Inhalte unter dem Stichwort »Anknüpfungsmöglichkeiten«126 und im Sinne einer 
möglichen Passung ein: Der Lebensweg kann als Symbol der Geschöpflichkeit ge
deutet werden oder in eschatologischer Perspektive.127 Darüber hinaus führen je
doch die erfahrungsbasierten Aussagen der von ihm befragten Pilger*innen im Hin
blick auf ihr Gottesbild bei Lienau nicht zu dezidiert theologischer Reflexion. Dies ist 

be zwischen körpersensiblen Entdeckungen und synkretistischer Vereinnahmung (EZW-Tex

te 270), Berlin 2020, 40–57. 
125 Am ehesten lässt sich dies bei Dahlgrün finden: »Warum wenden wir zudem Kriterien an 

und ziehen damit Grenzen? Zunächst einmal: weil der Begriff gegenwärtig inflationär ge
braucht wird, weil es Hunderte und mehr ›Spiritualitäten‹ gibt. Aber vor allem: weil es sehr 
unterschiedliche Geister sind, mit denen wir es im Bereich der Spiritualität zu tun bekommen 
können. Und selbst wenn in einer Situation von einem geistlichen, spirituellen Geschehen zu 
sprechen ist, ist damit jedenfalls für Christen noch nicht alles gesagt. Denn nicht alle Geister 
lassen sich mit dem christlichen Glauben, dem Glauben an den in Christus offenbar gewor
denen Gott, vereinbaren.« (Dahlgrün, Die Gabe, die Geister zu unterscheiden, 81). 

126 Lienau, Religion auf Reisen, 437 und zahlreiche Stellen zu »anknüpfen« (z.B. a.a.O., 438f). 
127 Vgl. a.a.O., 437. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


242 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

bedauerlich, wäre es für das Verständnis von ›Spiritualität‹ doch aufschlussreich zu 
fragen, wie z.B. die apersonalen Deutungen Gottes mancher Befragten theologisch 
reflektiert werden können. So bleibt auch bei Lienau der von Knoblauch regelmäßig 
als Widerspruch dargestellte Befund pantheistischer Erfahrungen von christlich- 
religiösen Befragten bestehen und wird theologisch nicht weiter ausgeführt.128 Dies 
ist umso problematischer, als hier offensichtlich wird, dass religiöse Praktiken und 
Erfahrungen wie das Pilgern oder auch das Körpergebet »Leerstellen, Verdrängtes, 
Unliebsames, auch tiefgreifende Irritationen«129 im Hinblick auf Theologie aufzei
gen können, wenn ihre »Erfahrungsgehalte […] sich nicht ohne weiteres mit explizit- 
theologischen Traditionsbeständen zusammenbringen lassen«130. 

Mit der Akzentuierung von (Körper-)Erfahrung ergeben sich folglich Anfragen 
an die (praktisch-)theologische Theoriebildung. Bleiben sie unbearbeitet, stehen die 
beiden Pole Erfahrung und Deutung weitgehend unverbunden nebeneinander und 
es kommt nur situativ zu Kongruenzen. Praktische Theologie ist jedoch dazu her
ausgefordert, den in der Rede von ›Spiritualität‹ mitschwingenden Erfahrungsbe
zug nicht nur auf methodischer Ebene zu erfassen, sondern die mit ihm gewonne
nen Erkenntnisse auch theologisch zu integrieren und zu reflektieren. 

Weiterführend sind hier Überlegungen zu religiöser Erfahrung von Paul Tillich, 
wie er sie als Grundlage seines theologischen Systems vorstellt. Tillich setzt dazu 
Quelle, Medium und Norm der systematischen Theologie in einen Zusammenhang. 
Erfahrung ist für ihn das Medium systematischer Theologie. Das bedeutet, dass Er
fahrung nicht selbst als »unerschöpfliche Quelle«131 von Theologie gesehen wird, wie 
Tillich dies in der empirischen Theologie des Pragmatismus wahrnimmt. Vielmehr 
ist religiöse Erfahrung für Tillich »das schwache, lückenhafte, verzerrte Medium«132, 
über das die Norm der systematischen Theologie zu richten hat. 

Dennoch spielt religiöse Erfahrung in Tillichs System eine zentrale Rolle: Sie 
entsteht »durch Begegnung mit der biblischen Botschaft«133. Diese Botschaft wie
derum bestimmt, wie mit den Quellen der systematischen Theologie umzugehen 

128 Vgl. dazu z.B. Hubert Knoblauch, Populäre Spiritualität und die Refiguration der Religion, 
in: Lars Allolio-Näcke/Peter Bubmann (Hg.), Spiritualität. Theologische und humanwissen

schaftliche Perspektiven, Stuttgart 2022, 17–31: 27f. 
129 Koll, Körper beten, 255. 
130 Ebd. 
131 Paul Tillich, Systematische Theologie I/II, Berlin/New York 1987, 57. Es ist unpräzise, wenn 

Müller bei Tillich »die Quelle der Theologie in der Erfahrung« (Müller, Religiöse Erfahrung, 
222) verortet. 

132 Tillich, Systematische Theologie I, 65. 
133 Ebd. Ihr Inhalt ist dementsprechend die biblische Botschaft, die er beschreibt als »das Neue 

Sein in Jesus, dem Christus, als das, was uns unbedingt angeht« (a.a.O., 62). 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Dimensionen von ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 243 

ist.134 Alle diese Quellen sind jedoch erst Quellen für die systematische Theologie, 
wenn jemand »an ihnen teilhat, das heißt: durch Erfahrung teilhat.«135 Anders ge
sagt: Erfahrung bestimmt die Deutung der biblischen Botschaft, jedoch ohne die
se zu wiederholen oder selbst neu zu schaffen. Erfahrung führt vielmehr durch ihre 
Haltung des Empfangens zu einer nicht vorab planbaren »Umwandlung« der christ
lichen Botschaft.136 Indem Tillich der Erfahrung eine derart entscheidende Rolle zu
spricht, konzipiert er die christliche Botschaft selbst dynamisch und auf Veränderung 
hin. 

Einen ähnlich engen Zusammenhang von Theologie, Erfahrung und Verände
rung sieht auch Sabrina Müller in ihrer »Gelebten Theologie«137. Den Ausgangspunkt 
bei der Erfahrung nimmt sie auch in anderen »Theologien von unten«138 wahr, wie 
z.B. in der Befreiungstheologie und der feministischen Theologie. Diese seien – 
ebenso wie der von Müller entwickelte Ansatz – mit der Idee von »theologischem 
Empowerment«139 verbunden. Müller hält fest: 

»Gelebte Theologie ist dem Wandel der Lebensumstände und des Kontextes un
terworfen, sie nimmt die historisch-theologischen Aushandlungsprozesse (christ
liche Tradition) auf, ordnet sie ein, transformiert diese wiederum kontextuell und 
manifestiert sich im Lebensvollzug«140. 

Das Individuum, seine Erfahrungen und »die christliche Tradition«141 sind für Mül
ler die zentralen Bausteine gelebter Theologie. Gelebte Theologie ist für sie deshalb 
per se »kontextuell und divers«142, »nicht statisch« und »diskursoffen«143 und entfal
tet »auch liquide, individuelle Normativität«144. Dass sich gelebte Theologie derart 
dynamisch darstellt, ist Konsequenz von Müllers Fokus auf Erfahrung. ›Tradition‹ 

134 Diese Quellen sind neben der Bibel auch die Kirchengeschichte und die Geschichte von Re
ligion und Kultur (vgl. a.a.O., 51). 

135 Ebd. 
136 Vgl. a.a.O., 57f. 
137 Diesen Programmbegriff stellte Müller zuerst vor in: Sabrina Müller, Gelebte Theologie. Im

pulse für eine Pastoraltheologie des Empowerments (ThSt 14), Zürich 2019. 
138 Müller, Religiöse Erfahrung, 233. Julia Koll ordnet entsprechend auch das Körpergebet dem 

Bereich der »Theologien von unten« zu (vgl. Koll, Körper beten, 252). 
139 Müller, Religiöse Erfahrung 225. In ähnlichem Sinn spricht Bayreuther von »demokratisieren« 

(vgl. Bayreuther, Meditation, 305). 
140 Müller, Religiöse Erfahrung, 226. 
141 A. a. O., 230. 
142 A. a. O., 222. 
143 Beide Zitate a.a.O., 226. 
144 A. a. O., 228. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


244 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

hingegen wird bei ihr eher statisch gedacht und damit tendenziell negativ konno
tiert. Das gilt auch für »akademische Theologie«145. 

Zugleich kommt auch Müller nicht ohne eine normierende Bestimmung der 
praktisch-theologischen Perspektive aus. Diese besteht für Müller darin, dass 
sie »mit der Möglichkeit transzendenter Existenz rechnet«, die sie wiederum 
»als relationale Erfahrung der christlichen Hoffnungsperspektive« versteht.146 
Müller ersetzt damit den herkömmlichen praktisch-theologischen Begriff der 
»Kommunikation des Evangeliums« durch die »Erfahrung der christlichen Hoff
nungsperspektive«147. Auf diese Weise verstärkt sie noch einmal ihre These, dass 
religiöse Erfahrung von größter Bedeutung und deshalb auch in der Praktischen 
Theologie aufzuwerten ist. 

Die Rückwirkung von Erfahrung und gelebter Theologie auf christliche Theolo

gie und Kirche steht bei Müller nicht im Fokus. Doch das Desiderat benennt auch sie, 
wenn sie kontinuierliches Arbeiten auf Basis von Erfahrung »brought into conver
sation with the great doctrines of Christian tradition«148 einfordert. Nur am Rande 
streift sie die historisch gewordene Beobachtung, dass sich die von ihr als Beispiel 
für erfahrungsbasierte Theologie genannten Befreiungs- und Feministischen Theo

logien auch durch theologische Um- und Neuakzentuierungen auszeichnen und so 
die akademische Theologie in gewisser Hinsicht bereits »neu« geschrieben und auch 
in praktischer Hinsicht nachhaltig verändert haben. Denn genau dies war und ist 
deren Anliegen: Empowerment der Einzelnen und Veränderung von Theologie und 
religiöser Praxis gleichermaßen. So haben die Befreiungstheologien über die Jahr
zehnte die theologischen Disziplinen von der Exegese bis hin zur Praktischen Theo

logie ebenso verändert, wie sie Einfluss auf kirchliche Praxis nahmen.149 Für die For

145 Vgl. a.a.O., 229f. Dies schimmert zum Beispiel auf im letzten Satz ihrer Monographie zur ge
lebten Theologie: »Diese Gelebte Theologie ist suchende Nachfolge und benötigt suchende 
Begleitung, und keine wissende Belehrung.« (Müller, Gelebte Theologie, 90). 

146 Beide Zitate Müller, Religiöse Erfahrung, 218. 
147 A. a. O., 237. 
148 Bonnie J. Miller-McLemore, Feminist Theory in Pastoral Theology, in: Dies./Brita L. Gill-Aus

tern, Feminist and Womanist Pastoral Theology, Nashville 1999, 77–94: 86 zit.n. Müller, Reli
giöse Erfahrung, 238. 

149 So wertet zum Beispiel Gregor Etzelmüller in seiner »Verkörperten Anthropologie« die Se
xualität im Anschluss an feministische Literatur auf (vgl. Gregor Etzelmüller, Gottes verkör
pertes Ebenbild. Eine theologische Anthropologie, Tübingen, 2021, 135–169). Wilfried Här
le nimmt die Bezeichnung von Gott als Mutter in seine Gotteslehre auf (vgl. Wilfried Härle, 
Dogmatik, 2., überarb. Auflage Berlin/New York 2000, 253–255). Isolde Karle begründet un
ter Rezeption jüngerer Gender-Forschung eine Theologie jenseits der Geschlechterdifferenz 
(vgl. Isolde Karle, »Da ist nicht mehr Mann noch Frau…«. Theologie jenseits der Geschlech
terdifferenz, Gütersloh 2006). Kerstin Söderblom beschreibt die Praxis queersensibler Seel
sorge (vgl. Kerstin Söderblom, Queersensible Seelsorge, Göttingen 2023). Und die Evange
lische Kirche in Hessen und Nassau hat eine Broschüre zu Transsexualität herausgegeben 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Dimensionen von ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 245 

mulierung eines theologischen Spiritualitätsbegriffs wäre dies ebenfalls umzuset
zen und zu fragen, wie (individuelle) (Körper-)Erfahrung christliche Deutungsmus
ter verändern kann. 

3.4.3 Aspekte einer Theologie der ›Spiritualität‹ 
Nach Beschreibung der Problemstellung und Darstellung allgemeiner Überlegun
gen zur möglichen Transformation von Theologie durch (Körper-)Erfahrung gilt es 
nun abschließend, Ansatzpunkte für eine theologische Reflexion von ›Spiritualität‹ 
zu nennen, welche den Individualisierungs- und Erfahrungsbezug ernst nimmt. 

Pneumatologie 
Dies ist erstens das Thema der Personalität Gottes, die – wie zum Beispiel bei Ju
lia Koll ausgeführt – durch Erfahrungen mit der Praxis des Körpergebets in Frage 
stehen kann: Ein personales Gotteskonzept kann »im Körpergebet durchlässig für 
das Erleben Gottes als Raum, Kraft und Beziehungsgeschehen«150 werden. Koll ver
weist für die theologische Diskussion sowohl auf biblische Belege, die über eine per
sonhafte Vorstellung Gottes hinausweisen (Ex 3,2 und Act 9,3), als auch allgemeiner 
auf »pneumatologisch inspirierte[] Theologien«151 und Gebetstheologien sowie auf 
Ansätze für »Gott als Zwischenraum oder Beziehungsgeschehen«152 und für Gottes 
»Transpersonalität«153. Insbesondere am Beispiel der Pneumatologie wird deutlich, 
dass vielfältige Anknüpfungspunkte in der aktuellen Systematischen Theologie zu 
finden sind, die im praktisch-theologischen Spiritualitätsdiskurs teilweise bereits 
aufgegriffen werden.154 Dies ist für die Aufstellung von Kriterien für einen prak

(vgl. Fachgruppe Gendergerechtigkeit der ekhn, Zum Bilde Gottes geschaffen. Transsexuali
tät in der Kirche, Darmstadt ³2019 [abrufbar unter: https://cms.ekhn.de/fileadmin/redaktio 
n/downloads/pdfs_dokumente/queer/EKHN_Transsexualitaet_3Aufl_2019_web.pdf; Abruf 
am: 23.08.2024]). 

150 Koll, Körper beten, 252. 
151 Ebd. 
152 A. a. O., 253 unter Verweis auf Wolf-Eckart Failing/Hans-Günter Heimbrock, Gelebte Religion 

wahrnehmen. Lebenswelt – Alltagskultur – Religionspraxis, Stuttgart unter anderem 1998. 
Hier wäre auch Sabrina Müllers oben genannte Norm Praktischer Theologie im Anschluss an 
Martin Buber zu nennen (vgl. Müller, Religiöse Erfahrung, 218). 

153 Koll, Körper beten, 253 unter Verweis auf Matthias Kroeger, Im religiösen Umbruch der Welt. 
Der fällige Ruck in den Köpfen der Kirche. Über Grundrisse und Bausteine des religiösen Wan

dels im Herzen der Kirche, Stuttgart 2004. 
154 So finden sich Verweise auf Jürgen Moltmann unter anderem bei Koll (Koll, Körper beten 253) 

ebenso wie zum Beispiel bei Schnütgen (Schnütgen, Tanz, 88f) und Isolde Meinhard (Isolde 
Meinhard, Geistlich mit dem Körper. Spirituelle Praxis auf der Suche nach Schalom, in: Lars 
Allolio-Näcke/Peter Bubmann [Hg.], Spiritualität. Theologische und humanwissenschaftli

che Perspektiven, Stuttgart 2022, 199–214: 209). Verweise auf Jörg Lausters Monographie 
»Der heilige Geist« (München 2021) finden sich bei Isolde Karle, Die Zukunft der Kirche. Per

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://cms.ekhn.de/fileadmin/redaktion/downloads/pdfs_dokumente/queer/EKHN_Transsexualitaet_3Aufl_2019_web.pdf;
https://cms.ekhn.de/fileadmin/redaktion/downloads/pdfs_dokumente/queer/EKHN_Transsexualitaet_3Aufl_2019_web.pdf;
https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://cms.ekhn.de/fileadmin/redaktion/downloads/pdfs_dokumente/queer/EKHN_Transsexualitaet_3Aufl_2019_web.pdf;
https://cms.ekhn.de/fileadmin/redaktion/downloads/pdfs_dokumente/queer/EKHN_Transsexualitaet_3Aufl_2019_web.pdf;


246 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

tisch-theologischen Begriff von ›Spiritualität‹ auch deshalb besonders interessant, 
weil der Begriff der ›Spiritualität‹ etymologisch unmittelbar auf die Pneumatologie 
verweist. 

In der Monographie zum Heiligen Geist von Jörg Lauster wird deutlich, wie 
auch auf Basis christlicher Dogmen- und Frömmigkeitsgeschichte weniger von 
Gottes Personhaftigkeit, denn vielmehr von Gott als Geist gesprochen werden kann 
– wie also die a- oder überpersonalen Erfahrungen Gottes, die Menschen durch 
verschiedene Praktiken machen, auch vor dem Hintergrund der theologischen 
Tradition nachvollziehbar erfasst werden können. Lauster betont dabei von Anfang 
an die »Vielfalt«155 der Erfahrungen des Geistes Gottes: »Geist ist der Sammelbegriff 
für all die Erscheinungsformen, in denen Gott in dieser Welt anwesend ist.«156 Eine 
derart vielschichtige und erfahrungsnah formulierte Pneumatologie bietet einer 
(Praktischen) Theologie der ›Spiritualität‹ hilfreiche Anknüpfungspunkte, deren 
Zugewinn noch weiter auszuloten ist. 

Schöpfungstheologie 
Mit seiner Pneumatologie liefert Lauster zugleich einen Anschluss an den zweiten 
fundamentaltheologischen Aspekt, den auch Koll im Hinblick auf theologische Ver
schiebungen auf Basis von Körperfahrung nennt: die Schöpfungsspiritualität.157 
Theologisch geht es in diesem Zusammenhang auch um eine Auseinandersetzung 
mit Pantheismus und Panentheismus, deren Ablehnung von theologischer Seite 
Koll als das Bestreben deutet, »die Differenz zwischen Schöpfer und Schöpfung im 
Bewusstsein zu halten«158. Wenn im Anschluss an die leibliche Erfahrung – zum 
Beispiel im Körpergebet – die »Verbundenheit aller Geschöpfe in Gott«159 stärker 
betont wird, steht zugleich die traditionell besonders enge Zuordnung von Mensch 
und Gott in Frage. Es wäre zu überlegen, welche theologischen Denkmöglichkeiten 
sich ergeben, die sowohl die Differenz als auch die Verbundenheit von Mensch und 
Gott vor dem Hintergrund religiöser Erfahrung bewahren.160 

Lauster fragt in diesem Sinne, inwiefern es eine Befreiung der Menschen von 
sich selbst im Sinne des lutherschen homo incurvatus in se ipsum ist, den göttli
chen Geist auch in der Natur zu erleben.161 Ohne die Ambivalenz der Natur auszu

spektiven und Herausforderungen, in: Beate Hofmann u.a., Welche Zukunft hat die Kirche? 
Aktuelle Perspektiven evangelischer Theologie, Tübingen 2021, 81–108: 95. 

155 Jörg Lauster, Der Heilige Geist. Eine Biographie, München ³2022, 32. 
156 A. a. O., 18. 
157 Auch Martina Kumlehn hebt Naturerleben als einen Aspekt von ›Spiritualität‹ hervor, der zu

nehmend Anklang findet (vgl. Kumlehn, Frömmigkeit/Spiritualität, 270f). 
158 Koll, Körper beten, 254. 
159 Ebd. 
160 Vgl. a.a.O., 255. 
161 Vgl. Lauster, Der Heilige Geist, 357. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Dimensionen von ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 247 

blenden, hält Lauster es für bedenkenswert anzunehmen, »dass der göttliche Geist 
in der Natur auftaucht und in ihr gegenwärtig ist, in der Stimme der Natur zu uns 
spricht und in der Vielfalt bewusster Erfahrungen der Natur zu sich selbst berei
chert zurückkehrt.«162 Denn der menschliche Körper reagiert mit Gefühlen auf die 
Natur und erlebt sich als von ihr angesprochen.163 Diese individuellen Erfahrungen 
mit der Natur in ihrer Unterschiedlichkeit haben einen Wert an sich: »In den unzäh
ligen Weisen, in denen die Welt […] subjektiv erlebt werden kann, gelangt die Welt 
zu einem höheren Bewusstsein ihrer selbst.«164 

Hier schließt sich der Kreis zur oben aufgeworfenen Frage danach, wie individu
elle religiöse Erfahrung und (christlich-theologische) Deutungsmuster in der Rede 
von ›Spiritualität‹ miteinander verbunden werden können: Es gehört zur Welt dazu, 
dass der göttliche Geist in ihr auf individuelle Weise und körperlich erlebt wird. In 
der Rede von ›Spiritualität‹ kommen also Schöpfungstheologie und Pneumatologie 
zusammen und es werden individuelle Erfahrung und theologische Deutungsmus
ter miteinander verknüpft. Diese Deutungsmuster gilt es, im ursprünglichen Sinn 
des Begriffs »Dogma« verständlich zu machen als »die begriffliche Anstrengung […], 
den Glauben begrifflich zu erfassen – für sich selbst und für andere«165. Lauster lie
fert hier für die Pneumatologie ein anschauliches Beispiel. 

Die praktisch-theologische Herausforderung durch ›Spiritualität‹ besteht dem
nach darin, von (Körper-)Erfahrung ausgehend pneumatologische und schöpfungs
theologische Deutungsmuster neu in den Blick zu nehmen, für die aktuelle Situati
on anders zu akzentuieren, umzuformulieren und weiterzudenken. 

4. Fazit 

Zusammenfassend lässt sich festhalten: ›Spiritualität‹ ist ein vieldimensionaler 
Begriff. Im praktisch-theologischen Diskurs trägt er Konnotationen wie Profil, 
Entgrenzung, Mehrdimensionalität, Erfahrung und Unverfügbarkeit – die alle je 
nach Kontext stärker oder schwächer betont werden. Vor allem aber ist ›Spiritua
lität‹ auch über den praktisch-theologischen Diskurs hinaus durchgehend durch 
Individualisierung und Erfahrungsorientierung gekennzeichnet. Als Basisdefi
nition von ›Spiritualität‹ für den praktisch-theologischen Diskurs empfiehlt sich 
deshalb die Definition nach Heinz Streib und Barbara Keller von ›Spiritualität‹ 
als »privatisierte, erfahrungsorientierte Religion«166. Diese Definition macht ernst mit 

162 Ebd. 
163 Vgl. a.a.O., 347.349. 
164 A. a. O., 355. 
165 A. a. O., 108. 
166 Streib/Keller, Was bedeutet Spiritualität, 19 [Hervorhebung: K. D.]. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


248 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

den zentralen Merkmalen, die ›Spiritualität‹ diskursübergreifend kennzeichnen: 
Individualisierung und Erfahrung. 

Mit dieser Basisdefinition gehen verschiedene Herausforderungen für die Prakti
sche Theologie einher. Denn ›Spiritualität‹ kann nicht zugleich allgemeingültig und 
so präzise definiert werden, dass der Begriff für den Gesamtdiskurs und zugleich 
für einen spezifischen Kontext hilfreich ist. Vielmehr ist die Basisdefinition für je
den spezifischen Kontext des praktisch-theologischen Diskurses reflektiert zu er
gänzen. Die oben genannten Überlegungen zu den Funktionen von ›Spiritualität‹ 
im praktisch-theologischen Diskurs können und sollen dazu ebenso ihren Beitrag 
leisten wie die aufgestellten Kriterien. 

Demnach gilt es, bei der Rede von ›Spiritualität‹ die praktisch-theologische Per
spektive zu benennen und dabei deutlich zu machen, was sie impliziert. Es gilt, sich 
zur These einer ›anthropologischen Spiritualität‹ zu verhalten und sie so zu füllen, dass 
sie praktisch-theologisch als menschliche Möglichkeit verstanden wird. Vor allem 
aber gilt es, eine theologische Transformation und Interpretation der verschiedens
ten Formen von Erfahrung im Kontext von ›Spiritualität‹ vorzunehmen und zu fra
gen, was diese Erfahrungen für die Theologie bedeuten. 

Vor diesem Hintergrund ist es spannend, wie sich der Begriff inhaltlich im all
täglichen und im wissenschaftlichen Sprachgebrauch weiter entwickeln wird und 
was das für seine Rezeption innerhalb und außerhalb von (Praktischer) Theologie 
und Kirche bedeutet. Aktuell deutet sich an, dass der oft zitierte »Boom« von ›Spi
ritualität‹ im praktisch-theologischen Diskurs etwas abebbt, da mit »Religion« ein 
weiterhin hilfreicher Begriff mit einer deutlich breiteren wissenschaftlichen Grund
lage vorliegt und ›Spiritualität‹ diesem zugeordnet werden kann. Deutlich stärker 
dominiert hingegen im anglophonen Raum ›spirituality‹ über den Begriff der Reli
gion. Weitere Forschung müsste prüfen, inwiefern die für den deutschsprachigen 
Kontext erarbeiteten Kriterien auch für den internationalen Bereich gelten. In je
dem Fall wäre dabei zu fragen, welche Anliegen und Vorannahmen mit der Rede von 
›spirituality‹ jeweils verbunden sind. Für die momentane Situation ist auf jeden Fall 
festzuhalten: Weder die Rede vom »Boom« noch die inhaltliche Vagheit von ›Spiri
tualität‹ bedeuten für die Praktische Theologie per se einen Mehrwert. Vielmehr hat 
sich eine genauere Fassung des Begriffs ›Spiritualität‹ aus praktisch-theologischer 
Perspektive als notwendig und zugleich als hoch komplex herausgestellt. 

Als »Mehrwert« von ›Spiritualität‹ auch für die Praktische Theologie erweist 
sich, dass mit diesem Begriff (wie auch im alltäglichen Sprachgebrauch), »ein 
Spielraum für Artikulationen und Erkundungen persönlich erfahrener Transzen
denzen eröffnet wird«167. 

167 A. a. O., 245f. Streib und Keller führen hier den Begriff »Mehrwert« im Zusammenhang mit 
dem alltäglichen Gebrauch von ›Spiritualität‹ ein. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. Dimensionen von ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 249 

Mit Bezug auf die Erkenntnisse der Analyse unterschiedlicher Spiritualitätsdis
kurse hinsichtlich der Kriterien für einen praktisch-theologischen Spiritualitäts
begriff sowie unter Berücksichtigung der erhobenen Funktionen des Begriffs für 
den praktisch-theologischen Diskurs sind dabei die Aspekte der Suche und der (Kör
per-)Erfahrung zentral. Beide akzentuieren in erster Linie den Fokus auf Öffnung, 
der durchgehend eng mit der Rede von ›Spiritualität‹ verbunden ist. 

Andererseits sind Öffnung und Schließung von Bedeutung, wo es um die theo
logische Integration von Erfahrung und die Veränderung von theologischen Deutungsmus
tern geht. Dies ist der bedeutsamere und komplexere Aspekt. Denn die Theologie 
als Disziplin ist seit ihren Anfängen davon geprägt, dass theologische Deutungs
muster notwendigerweise und fortdauernd verständlich gemacht und damit aktua
lisiert werden müssen. Die Umsetzung dessen im Hinblick auf eine Theologie der 
›Spiritualität‹ ist aktuell nicht nur in der Praktischen Theologie noch ausbaufähig. 
Die theologische Reflexion der Erfahrung bei Paul Tillich und des Geistes bei Jörg 
Lauster scheinen hier weiterführend. Die analysierten praktisch-theologischen Spi
ritualitätsdiskurse schlagen Schneisen, an welchen Stellen ›Spiritualität‹ in dieser 
Hinsicht weiter zu bedenken wäre: 

Statt wie im Kontext der Ausbildung zum Pfarrberuf die mit ›Spiritualität‹ kon
notierte theologische Akzentuierung der ›Unverfügbarkeit‹ notgedrungen so zu ver
stehen, dass Tradition und Institution als Rahmen zu sehen sind, der individuell zu 
interpretieren ist, ginge es im Anschluss an die hier vorgestellten Überlegungen vor 
allem darum, (Körper-)Erfahrung in den Fokus zu rücken und von da aus Theologie 
und Kirche immer wieder neu und anders zu denken und so dynamischer zu gestalten. 

Im Kontext von Spiritual Care macht gerade das weite und überkonfessionelle 
wie transdisziplinäre Anliegen bei der Rede von ›Spiritualität‹ deutlich, wie wich
tig die individuelle Perspektive und auch die theologische Reflexion von ›Spiritualität‹ 
ist. Mit der Denkfigur der ›Mehrdimensionalität‹ des Lebens geht es darum, eine 
theologische Erweiterung der Perspektiven (über Wellness und sinnvolles Sterben) 
hinaus in das Gesundheitssystem einzubringen. 

Im Kontext unterschiedlicher, mit Körpererfahrung verknüpfter Praktiken 
kombiniert die Rede von ›Spiritualität‹ die Heterogenität individueller (Körper-)Er
fahrung mit der Forderung, mit verschiedenen Deutungen dieser Erfahrungen 
ins Gespräch zu kommen und überlieferte theologische Deutungsmuster entspre
chend neu zu akzentuieren und zu verändern. In den Bereichen Pneumatologie und 
Schöpfungstheologie gibt es bereits erste Spuren, wie eine solche Transformation von 
Theologie durch das ernstnehmen von (Körper-)Erfahrung umzusetzen wäre. 

Nimmt Praktische Theologie die Herausforderung der Rede von ›Spiritualität‹ 
an, wie sie dies in den letzten Jahren vermehrt tut, und führt empirische Studien zu 
individueller religiöser Erfahrung durch, von denen aus sie theologische Deutungs
muster neu wahrnimmt, reflektiert und transformiert, arbeitet sie fortdauernd pro
zessual, ist dynamisch und damit lebens- und menschennah. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839431283-007 - am 13.02.2026, 20:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

