V. Dimensionen von »>Spiritualitat«
in der Praktischen Theologie

Schon ein oberflichlicher Blick in die wissenschaftliche Literatur zu >Spiritualitit
zeigt, dass um die Deutungshoheit gerungen wird, was die Definition von »Spiri-
tualitat< betrifft — und das sowohl innerhalb der (Praktischen) Theologie als auch
dariiber hinaus im interdiszipliniren Bereich. Die Ausgangsfrage der Analyse war
deshalb, mit welchen Anliegen auf welche Weise in der Praktischen Theologie und
im engeren interdiszipliniren Kontext von >Spiritualitit« gesprochen wird.

Das damit verbundene Ziel besteht darin, genauer zu beschreiben, worin kon-
kret die Herausforderungen und vor allem auch die Vorteile der Rede von>Spirituali-
tat« fir die Praktische Theologie liegen. Die Ergebnisse der Analyse werden nachfol-
gend unter der Uberschrift »Begriffsstruktur« zunichst noch einmal zusammenge-
fasstund bewertet. Dariiber hinaus gilt es dann zweitens zu fragen, welche Funktio-
nen der Spiritualititsdiskurs fiir die Praktische Theologie erfiillt. In einem dritten
Schritt werden anschliefiend die Aspekte benannt, die aus praktisch-theologischer
Perspektive im Hinblick auf die Rede von >Spiritualitit« zu beachten sind. Das Fazit
formuliert, welche Aspekte im Fokus weiterer praktisch-theologischer Forschung zu
>Spiritualitit« stehen sollten.

1. Begriffsstruktur von »>Spiritualitatc

Die Analyse der praktisch-theologischen Spiritualititsdiskurse zeigt, dass >Spiri-
tualitit«vieldimensionalist, dass sich jedoch auch verbindende Linien zwischen den
verschiedenen Subdiskursen ergeben. Auflerdem erweisen sich je nach Kontext an-
dere Konnotationen von »Spiritualitit« als entscheidend.

So ist fiir den Subdiskurs >Profilc der Bezug auf die (konfessionelle) Tradition
und damit der Fokus auf SchlieBung zentral, wihrend andere praktisch-theologi-
sche Spiritualititsdiskurse durchgehend und deutlich stirker auf Offnung setzen.
Der Subdiskurs >Entgrenzung< konnte als Gegendiskurs hierzu beschrieben werden:
Er setzt in erster Linie auf Offnung und konzipiert den sehr weit gefassten Begriff
>Spiritualitit« quasi als omniprisent. Die Bedeutung verfasster Religion und kon-

- am 13.02.2026, 20:10:38.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

212

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

fessioneller Tradition hingegen tritt hier durch die Betonung von Prozessen der In-
dividualisierung deutlich in den Hintergrund. Dieser Fokus auf Individualisierung
steht auch im Hintergrund der weiteren erhobenen Subdiskurse, die sich zwischen
diesen beiden Polen bewegen. Alle verbinden sie Offnung und Schliefung im Hin-
blick auf>Spiritualitit« auf je spezifische Weise miteinander.

So wird im Kontext von Spiritual Care mehr als in anderen Spiritualititsdiskur-
sen betont, dass >Spiritualitit« eine Dimension des Menschseins sei. >Spiritualititc
trigt damit auch selbst die Konnotation sMehrdimensionalitit<. Dieser Diskurs macht
deutlich, dass der zunichst grundlegend vage Begriffjeweils individuell mit Bedeu-
tung zu fiillen ist. Prozesse der Offnung und Schliefung sind hier eng miteinander
verbunden.

Auch der Spiritualititsdiskurs im Kontext von Kérpererfahrung kniipft am In-
dividuum an. Gerade unter dem Aspekt der >Erfahrung< steht >Spiritualitit< hier be-
sonders deutlich in der Spannung zwischen individueller Kérpererfahrung und Tra-
dition, zwischen Offnung und Schlieffung.

Im Kontext der Ausbildung zum Pfarrberuf schlieRlich steht»Spiritualitit«auch
fiir das unverfiighare Gegenstiick zur plan- und priifbaren Ausbildung anderer Kom-
petenzen. Sie markiert den individuellen Freiraum innerhalb des durch die Institu-
tion vorgegebenen Rahmens der Ausbildung.

Insgesamt zeigt sich also: Mit der praktisch-theologischen Rede von »>Spiritua-
litdt« dominiert iiber die unterschiedlichen Subdiskurse hinweg das Anliegen der
Offnung, hiufig markiert als Gegenbewegung zu Tradition im Hinblick auf Form
und Inhalt von Theologie und Kirche.

Die Analyse von Spiritualititsdiskursen im interdiszipliniren Kontext aufler-
halb Praktischer Theologie schirft den Blick auf die Ergebnisse zu den praktisch-
theologischen Subdiskursen zusitzlich. Es zeigt sich: Erstens spielt die Bindung von
>Spiritualitit« an spezifische (religiése) Traditionen in Soziologie und Psychologie
nur eine untergeordnete Rolle. Das Anliegen der Offnung durch den Begriff >Spiri-
tualitit« dominiert auch hier die Diskurse. Zugleich macht gerade die auRertheolo-
gisch nachweisbare extrem weite inhaltliche Offnung deutlich, dass die Leistungs-
fahigkeit des Begriffs >Spiritualitit« unter einer Unterbestimmtheit leiden kann und
dass deshalb eine gewisse Schlieffung im Sinn jeweils eigener Definition von >Spi-
ritualitit« bzw. Abgrenzung von anderen Definitionen aus praktisch-theologischer
Perspektive letztlich doch notwendig ist. In diesem Zusammenhang wird zweitens
deutlich, dass es gilt, die mit der Rede von >Spiritualitit« verkniipften eigenen An-
liegen transparent zu machen, um nicht unreflektiert einer »hidden agenda«* zu fol-
gen. Dies gilt fiir praktisch-theologische Rede von »Spiritualitit«vor allem da, wo sie
sich kirchenkritisch dufiert.

1 Diesen Begriff bzw. die dahinter stehende Uberlegung iibernehme ich von Westerink, Spiri-
tuality in Psychology of Religion, 12.

- am 13.02.2026, 20:10:38.


https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. Dimensionen von >Spiritualitat< in der Praktischen Theologie

Die beschriebene vieldimensionale Begriffsstruktur von »>Spiritualitit« mit ih-
rem Akzent auf Offnung ist deshalb zunichst darauthin zu befragen, wie eine hilf-
reiche Basisdefinition von >Spiritualitit« fir den praktisch-theologischen Diskurs
aussehen konnte. Die zentralen Anforderungen an eine solche Basisdefinition be-
stehen darin, dass sie die herausgearbeiteten Akzente beinhaltet und zugleich fur
die Theologie ebenso wie fiir den interdiszipliniren Kontext anschlussfihig ist. Sie
sollte deshalb grundsitzlich weit gefasst sein, um dann kontextspezifisch in den je-
weiligen Subdiskursen akzentuiert und erginzt zu werden.

Esliegt dementsprechend nahe, an bestehende Spiritualititsdefinitionen anzu-
kniipfen, die das Anliegen der Offnung iiber Theologie und Kirche hinaus bereits
zentral positionieren. Aufgrund ihrer weiten diszipliniibergreifenden Verbreitung
konnte hierfur die vielfach rezipierte Definition nach Hubert Knoblauch herange-
zogen werden, wie er sie in seiner Monographie »Populire Religion« formuliert:

»Dazu gehortdertendenziell antiinstitutionelle (antikirchliche) Charakter sowohl
der christlichen wie auch der esoterischen Bewegungen, ihre Art des Anti-Dogma-
tismus, die Ganzheitlichkeit, die Popularisierung und der entschiedene Subjekti-
vismus, der sich durch eine ausgeprigte Erfahrungsbetontheit auszeichnet.«®

Die Analyse zeigte jedoch, dass die hier genannten Aspekte nicht alle in jedem prak-
tisch-theologischen Kontext gleichermaflen von Bedeutung sind. Deshalb scheint
die inhaltlich noch etwas offenere, im interdiszipliniren Diskurs bislang weniger
verbreitete Spiritualititsdefinition nach Heinz Streib und Barbara Keller als Grund-
lage fiir den praktisch-theologischen Spiritualititsdiskurs sowie den interdiszipli-
niren Diskurs noch besser geeignet zu sein:

>Spiritualitat« ist »privatisierte, erfahrungsorientierte Religion<.

Diese Definition betont sowohl Individualitit als auch Erfahrung. Dabei vermeidet
sie sowohl eine Engfithrung auf rein christlich begriindete und an kirchliche Tra-
dition gebundene Spiritualitit (wie im Subdiskurs >Profils) als auch auf alternative
Spiritualitit im Sinne von Esoterik (wie bei Detlef Pollack in der Religionssoziolo-
gie oder Tatjana Schnell in der Psychologie). Zugleich hat die Definition nach Streib

2 Knoblauch, Populdre Religion, 124. Inhaltlich verbindet Knoblauch »Spiritualitdt« mit der
»Mystik« Ernst Troeltschs: »Die Mystik ist die Verinnerlichung und Unmittelbarmachung der
in Kult und Lehre verfestigten Ideenwelt zu einem rein persénlich-innerlichen Gemutsbesitz,
wobei nur flieBende und ganz personlich bedingte Gruppenbildungen sich sammeln kén-
nen, im (ibrigen Kultur, Dogma und Geschichtsbeziehung zur Verfliissigung neigen.« (Ernst
Troeltsch, Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen (1912), Titbingen 1994, 967
zit.n. Knoblauch, Populare Religion, 124).

3 Streib/Keller, Was bedeutet Spiritualitit, 19.

- am 13.02.2026, 20:10:38.

23


https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

214

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

und Keller mit ihrer Zuordnung zum iibergeordneten Begriff >Religion« einen Be-
zugspunkt, der das Bedeutungsfeld von >Spiritualitit« (im Gegensatz zum Beispiel
zur >unbegrenzten< Definition bei Michael Utsch) begrenzt. Im Vergleich zu den Be-
griffen >Religion«< oder >Religiositit« markiert >Spiritualitit« deutlich die Konnotati-
on der Individualisierung und den Bezug auf (Krper-)Erfahrung.

Es liegt auf der Hand, dass bereits mit dieser Basisdefinition Herausforderun-
gen fiir den praktisch-theologischen Diskurs verbunden sind. Denn die Erfahrungs-
orientierung von >Spiritualitit« wertet Leiblichkeit und Korpererleben im Vergleich
zur traditionell protestantischen Orientierung an Verstand und Reflexion auf. Und
die Betonung von Individualitit fithrt zu der Frage, ob und wie sie mit theologischen
bzw. kirchlichen Deutungsmustern verkniipft werden kann oder soll. Wie sind al-
so aus praktisch-theologischer Perspektive Individuums- und Erfahrungsorientie-
rung zu deuten? Dies ist die zentrale Herausforderung, der sich Praktische Theo-
logie mit der Rede von >Spiritualitit« gegeniiber sieht. Sie wird in den praktisch-
theologischen Spiritualititsdiskursen eher indirekt bearbeitet denn explizit reflek-
tiert.

2. Funktionen von >Spiritualitat« im praktisch-theologischen Diskurs

Jenseits der erarbeiteten Begriffsstruktur von »Spiritualitit« zeigt die Analyse, dass
die Rede von>Spiritualitit« spezifische Funktionen fiir den praktisch-theologischen
Diskurs erfiillt. Dazu zahlen die vereinfachten Anschlussmoglichkeiten fiir Prakti-
sche Theologie an den disziplineniibergreifenden Individualisierungs- sowie den
korperbezogenen Erfahrungsdiskurs. Dariiber hinaus fungiert >Spiritualitit« im
praktisch-theologischen Diskurs in verschiedener Hinsicht als Signal der Offnung
mit dem Ziel der Zukunftsorientierung, wodurch sie insgesamt zu einem positiv
besetzten Programmbegriff der Praktischen Theologie wird.

2.1 Vagheit ermdglicht Interdisziplinaritat

Der Begriff der »>Spiritualititc wird disziplineniibergreifend vage gehalten. Mit
einem einzigen Begriff konnen so sehr unterschiedliche Ideen und Praktiken er-
fasst werden. Streib und Keller bezeichnen >Spiritualitit« im Anschluss an Albrecht
Koschorke deshalb als »Gemeinplatz«*, andere sprechen von einem »Container-
begriff«<®. Aus soziologischer Perspektive ist diese Vagheit genau das, was >Spiri-

4 Albrecht Koschorke, Wahrheit und Erfindung. Grundziige einer allgemeinen Erzahltheorie,
Frankfurt a.M. 2012, 173 zit.n. Streib/Keller, Was bedeutet Spiritualitat, 245.

5 Vgl. zum Beispiel Peter Zimmerling, Das Handbuch Evangelische Spiritualitat. Idee und Vor-
geschichte, in: Ders. (Hg.), Handbuch Evangelische Spiritualitit (Bd. 1), Gottingen 2017, 15-21:

- am 13.02.2026, 20:10:38.


https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. Dimensionen von >Spiritualitat< in der Praktischen Theologie

tualitit« letztlich ausmacht: Nach Armin Nassehi weist >Spiritualitit« prizise auf
das Unbestimmte in Situationen hin und zehrt vor allem »vom formalen Potential
religidser Rede«®.

Es kann folglich die Rede von >Spiritualitit« zahlreiche unterschiedliche inhalt-
liche Akzentuierungen umfassen — das gilt auch fiir den intra- ebenso wie fiir den
interdiszipliniren Diskurs. Disziplineniibergreifend wird dabei anerkannt, dass
auf Basis der zunichst christlich dominierten Begriffsgeschichte von >Spiritualititc
auch christlich-theologische Positionen selbstverstindlich zum Spiritualititsdis-
kurs dazu gehoren.

Dies ist ein bemerkenswerter Unterschied zum Beispiel zu Anliegen und Ge-
schichte der »Pastoralpsychologie«: Diese verstand sich in ihren Anfingen selbst als
Psychologie und strebte von dieser Position aus an, in den Dialog mit der akademi-
schen Psychologie zu treten. Da jene sich im deutschsprachigen Raum jedoch seit
ihren eigenen Anfingen weitestgehend als naturwissenschaftlich, quantitativ-ex-
perimentell arbeitende Wissenschaft versteht und die Bezeichnung »Psychologie«
fiir sich und ihr Vorgehen reklamiert, kam es nicht zu dem von der Pastoralpsycho-
logie erhofften institutionalisierten interdiszipliniren akademischen Austausch.’

Unter der Uberschrift »Spiritualititc werden dementsprechend auch Theologie
und Kirche als Akteurinnen im interdiszipliniren Spiritualititsdiskurs genannt,
wodurch (Praktische) Theologie anerkannte Gesprichspartnerin im interdiszipli-
niren Dialog ist.

Gerade, weil >Spiritualitit< also nicht eindeutig und allgemeingiiltig definiert
werden kann, erfillt sie ihre Funktion fir die Praktische Theologie im interdis-
ziplindren Diskurs: Interdisziplinirer Spiritualititsdiskurs wird méglich und
(Praktische) Theologie mit threm Spiritualititsverstindnis ist Teil desselben.

18. Vgl. auch a.a.0., 281. Siehe auch Wilhelm Grib, Religion der Individuen, 31. Als einer der
Ersten verwendet wohl Gerhard Ruhbach den Begriff (vgl. Gerhard Ruhbach, Geistlich leben.
Wege zu einer Spiritualitit im Alltag, Giefden 1996, 17).

6 Armin Nassehi, Spiritualitdt. Ein soziologischer Versuch, in: Eckhard Frick/Traugott Roser
(Hg.), Spiritualitat und Medizin. Gemeinsame Sorge fiir den kranken Menschen (Minchner
Reihe Palliative Care 4), 2., aktual. Auflage Stuttgart 2011, 35-44: 40.

7 Vgl. Jirgen Ziemer, Art. Pastoralpsychologie, in: RGG* 6 (2003), 993—996: 994. Vgl. dazu aus-
fithrlicher auch Katja Dubiski, Seelsorge und Kognitive Verhaltenstherapie. Pladoyer fir eine
psychologisch informierte Seelsorge (APrTh 69), Leipzig 2017, 50-53.

- am 13.02.2026, 20:10:38.

215


https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

216

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

2.2 Wachstum ermdglicht Zukunft

Die Rede von »Spiritualitit<ist auch mit der Idee von Wachstum verbunden und da-
durch zukunftsorientiert. Dies gilt in zweierlei Hinsicht: quantitativ und qualita-
tiv.®

In quantitativer Hinsichtist zum einen festzustellen, dass innerhalb und aufier-
halb Praktischer Theologie Texte iiber >Spiritualitit« iiblicherweise mit einem Hin-
weis auf den »Megatrend« oder den »Boom« von >Spiritualitit« beginnen, der »zu-
nehmend« an »Bedeutung gewinnt«.” Belegt wird die These des Booms unter ande-
rem mit dem wachsenden Workshop- und Biichermarkt unter der Uberschrift >Spi-
ritualitit«. Auch die steigende Zahl an wissenschaftlichen Veréffentlichungen unter
diesem Titel dient als Beleg fur die Aktualitit und Bedeutsambkeit von >Spirituali-
tit..' Der Anschluss an diesen Boom impliziert Zukunftsfihigkeit.”

Zum anderen wird vor allem die Beobachtung, dass sich auch Menschen au-
8erhalb von Kirche als spirituell bezeichnen, als Begriindung fiir das mit der Rede
von»>Spiritualitit« verbundene Bestreben der Offnung iiber institutionell-kirchliche
und traditionell-theologische Grenzen hinaus herangezogen. »Spiritualitit< steht in
dieser Hinsicht quasi synonym fur die Maglichkeit quantitativen Wachstums tiber die
Grenzen von >Religion< und vor allem von >Kirche< hinaus.

Dabei spielt es eine nur untergeordnete Rolle, dass sich die Rede von >Spi-
ritualititc im alltdglichen Sprachgebrauch auf einem in quantitativer Hinsicht
relativ niedrigen Level bewegt. So sind die empirischen Ergebnisse der (erstmals

8 Die Unterscheidung von quantitativem und qualitativem Wachstum im Hinblick auf>Spiri-
tualitdtc und Kirche fiihrt Sabine Bayreuther ein (vgl. Bayreuther, Meditation, 307).

9 Zitiert wird Ublicherweise Regina Polak, Megatrend oder Megaflop? Zur Wiederentdeckung
von Spiritualitdt, in: Diakonia 37 (2006), 386—392. Vgl. z.B. Bayreuther, Meditation, 303.306
oder Hermisson, Spirituelle Kompetenz, 21f.

10 SoUtsch/Klein, Bestimmungsversuche, 26. Vgl. auch Roser, Innovation Spiritual Care, 45. Kri-
tik an der Rede vom Boom nennt unter anderem Ulrike Popp-Baier und bezeichnet die sozio-
logische Forschung zu>Spiritualitit»als Grund fiir das methodologische Artefakt« (Hermis-
son, Spirituelle Kompetenz, 21 unter Bezug auf Ulrike Popp-Baier, From Religion to Spiritua-
lity — Megatrend in Contemporary Society or Methodological Artefact? A Contribution to the
Secularization Debate from Psychology of Religion, in: Journal of Religion in Europe 3 [2010],
34—67: 35).

11 Zugleich ist freilich kritisch zu reflektieren, dass der praktisch-theologische Spiritualitéts-
diskurs mit seinem Rekurs auf den Boom selbst dazu beitragt, den »Boom«, mit dem er die
eigene Existenz begriindet, zu verstirken bzw. ihn sogar erst zu erschaffen. Diese Uberlegung
schliefRt an eine Grundiberlegung Foucaults zur Diskursanalyse an, der es darum geht »Dis-
kurse [..] als Praktiken zu behandeln, die systematisch die Gegenstinde bilden, von denen
sie sprechen.« (Michel Foucault, Archiologie des Wissens [1969], Frankfurt a.M. 1981, 74 zit.n.
Kunz, Spiritualitiat im Diskurs, 215).

- am 13.02.2026, 20:10:38.


https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. Dimensionen von >Spiritualitat< in der Praktischen Theologie

fiir die Bevolkerung in Deutschland reprisentativen) Kirchenmitgliedschaftsunter-
suchung von 2023 (KMU VI) sehr niedrig, was die Selbstbezeichnung »spirituell«
anhand des folgenden Items angeht: »Ich bin ein spirituell orientierter Mensch
mit einer Verbindung zu einer héheren Wirklichkeit.«”* Mit dem Bezug »auf eine
Transzendenzerfahrung«” im Sinn einer »héheren Wirklichkeit« wird der Spiri-
tualitatsbegriff hier sehr eng gefasst. Dies ist wohl ein Grund dafiir, dass die Werte
niedrig ausfallen: Nur 3 % der Befragten sagen von sich, dass diese Beschreibung
auf sie »voll« zutrifft, 9 % antworten »eher«."* Die Bandbreite der oben genannten
praktisch-theologischen sowie aufertheologischen Definitionen von >Spiritualitit<
lasst annehmen, dass die hier verwendete Engfassung von >Spiritualitit« auf »ho-
here[] Wirklichkeit«*® das Phinomen minimalisiert und unzureichend erfasst. Der
Religionsmonitor der Bertelsmann Stiftung 2023 erzielt dementsprechend héhere Zah-
len fiir die Selbstbezeichnung »spirituell, da er jenseits der Selbstzuordnung »Als
wie spirituell wiirden Sie sich selbst bezeichnen?«* keine weitere Definition bzw.
Beschrinkung des Begriffs vornimmt: Fiir 13 % der Befragten trifft das genannte
Item »sehr« oder »ziemlich« zu, fiir ca. 50 % »mittel« bzw. »wenig«."” Insgesamt

12 Evangelische Kirche in Deutschland (Hg.), Wie haltst du’s mit der Kirche? Zur Bedeutung der
Kirche in der Gesellschaft. Erste Ergebnisse der 6. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung, Leip-
zig 2023, 24 (nachfolgender Kurztitel: KMU V1), abzurufen unter: https://www.ekd.de/ekd.d
e/ds_doc/07490_EKD_KMU_ Web_neu.pdf (Abruf am 05.03.2024).

13 Ebd.

14 Auerdem geben 19 % der Befragten »eher nicht« an, sowie 69 % Prozent »gar nicht« (ebd.).

15 Ebd.

16 Marcel Miike u.a., Zusammenleben in religioser Vielfalt. Warum Pluralitit gestaltet werden
muss, Giitersloh 2023, 23 (nachfolgender Kurztitel: Religionsmonitor 2023), abzurufen un-
ter: https://www.bertelsmann-stiftung.de/fileadmin/files/BSt/Publikationen/GrauePublika
tionen/ST_DZ_Religionsmonitor_Zusammenleben_in_religioeser_Vielfalt_2023.pdf (Abruf
am 19.07.2024).

17 Beachtenswert ist, dass sich auch von den Befragten ohne Religionszugehorigkeit 7% als
»ziemlich/sehr«und 38 % als »wenig/mittel« spirituell bezeichnen. Dabei ist zugleich zu be-
merken, dass sich von dieser Gruppe der Befragten ohne Religionszugehorigkeit auch 2 %
als »ziemlich/sehr« religiés und 27 % als »wenig/mittel« religids bezeichnen — der zusitz-
liche Erkenntnisgewinn durch >Spiritualitit< ist also quantitativ begrenzt. Auch Menschen,
die sich dem Buddhismus zugehdrig fiithlen, bezeichnen sich hiufiger als sspirituell< denn
als>religios«. Wahrend umgekehrt gilt: Menschen, die sich Christentum, Islam oder Hinduis-
mus zugehorig fiithlen, bezeichnen sich haufiger als»religios<denn als>spirituell< (alle in der
Anmerkung genannten Daten: vgl. ebd). Vollstindige Kreuztabellen zur Selbstbezeichnung
als>religios<und als»spirituell<stellen weder der Religionsmonitor 2023 noch die KMU VI vor.
Einzelne Zahlen machenjedoch deutlich, dass das vorausgesetzte Verstdndnis von»Spiritua-
litdt« zu immensen Unterschieden fiihrt: Im Religionsmonitor bezeichnen sich »38 Prozent
derer, die ihrer Selbsteinschatzung nach als >hochreligios< gelten kénnen, [..] auch als >sehr
spirituell« (a.a.0., 25). In der KMU VI sind es ca. 7 %, die als (eher) religios und spirituell zu
bezeichnen sind (riickgerechnet aus den Angaben KMU VI, 24).

- am 13.02.2026, 20:10:38.

7


https://www.ekd.de/ekd.de/ds_doc/07490_EKD_KMU_
https://www.ekd.de/ekd.de/ds_doc/07490_EKD_KMU_
https://www.bertelsmann-stiftung.de/fileadmin/files/BSt/Publikationen/GrauePublikationen/ST_DZ_Religionsmonitor_Zusammenleben_in_religioeser_Vielfalt_2023.pdf
https://www.bertelsmann-stiftung.de/fileadmin/files/BSt/Publikationen/GrauePublikationen/ST_DZ_Religionsmonitor_Zusammenleben_in_religioeser_Vielfalt_2023.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.ekd.de/ekd.de/ds_doc/07490_EKD_KMU_
https://www.ekd.de/ekd.de/ds_doc/07490_EKD_KMU_
https://www.bertelsmann-stiftung.de/fileadmin/files/BSt/Publikationen/GrauePublikationen/ST_DZ_Religionsmonitor_Zusammenleben_in_religioeser_Vielfalt_2023.pdf
https://www.bertelsmann-stiftung.de/fileadmin/files/BSt/Publikationen/GrauePublikationen/ST_DZ_Religionsmonitor_Zusammenleben_in_religioeser_Vielfalt_2023.pdf

218

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

scheint jedoch die Rede von einem »Boom« von »>Spiritualitit« im Hinblick auf den
nicht-wissenschaftlichen, allgemeinen Sprachgebrauch auf Basis beider Studien
eher hoch gegriffen.’®

Entscheidend fiir die Frage nach den Funktionen des Spiritualititsdiskurses fiir
die Praktische Theologie ist: Allein die Tatsache, dass Menschen sich als >spirituellc
bezeichnen (und eben nicht als sreligios< bzw. sich keiner Religion zuordnen) und
auch unabhingig davon, wie viele oder wie wenige Menschen dies sind, ist eine der
zentralen Begriindungen fir die Thematisierung von >Spiritualitit« in der Prakti-
schen Theologie. Die Rede von >Spiritualitit< hat hier also die Funktion, die Gegen-
warts- und vor allem Zukunftsorientierung Praktischer Theologie zum Ausdruck zu
bringen, indem sie selbst die positive bzw. optimistische Konnotation sWachstumx
tragt. Damit fungiert sie als Gegenbegriff zu negativ bzw. pessimistisch besetzten
Diskursen rund um sinkende Mitgliederzahlen der Kirchen. Die Rede von>Spiritua-
litat« ermoglicht demnach innerhalb Praktischer Theologie einen positiv besetzten
Gegendiskurs mit Bezug auf die Zukunft bzw. stirkt diesen.

Und auch in qualitativer Hinsicht werden mit dem Begriff >Spiritualitit<innerhalb
des Christentums Praktiken akzentuiert, die als Erweiterung bzw. Vertiefung geleb-
ter Religion verstanden werden. In diesem Sinn fiihrt Sabine Bayreuther im Kontext
von Meditation die Rede vom qualitativen Wachstum ein, das Einzelne durch Medi-
tationspraxis erreichen.” Auch hier hat die Rede von »Spiritualitit«die Funktion, ei-
nen positiven Gegensatz zu als snormal« markierter protestantischer Theologie und
Kirche aufzuzeigen. Dies erreicht sie durch die Akzentuierung von Praktiken, die
im stark kognitiv geprigten Protestantismus bzw. dessen theologischer Ausbildung
bislang nicht vorkamen. In diesen Zusammenhang gehort auch die Verkniipfung
von >Spiritualitit« mit den Begriffen sSuche< und »Sehnsucht« im Bereich praktisch-
theologischer Diskurse: Die Rede von >Spiritualitit« signalisiert eine Orientierung
Praktischer Theologie auf Zukunft hin.

Exkurs: Einseitig positive Verzerrung von »>Spiritualitatc

In Verbindung mit den positiv besetzten Themen der Offnung und Zukunftsorien-
tierung gilt es, die insgesamt vorfindliche einseitig positive Verzerrung von >Spi-
ritualitit« zu reflektieren, die in vielen Kontexten den Spiritualititsdiskurs domi-
niert. Dazu ist zunichst festzuhalten: Indem ich zu Beginn der vorliegenden Ana-

18  Ein Vergleich mit Daten friiherer Erhebungen ist schwierig, da die Daten der KMU bislang
nicht repréasentativ fir die deutsche Bevolkerung waren und die Daten des Religionsmoni-
tors fiir 2008 und 2013 nach Ost/West getrennt und fiir nur vier Gruppen (sehr/ziemlich/we-
nig/gar nicht — unter Auslassung von »mittel«) prasentiert wurden (vgl. Pollack/Mdiller, Reli-
gionsmonitor, 12).

19 Vgl. Bayreuther, Meditation, 307.

- am 13.02.2026, 20:10:38.


https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. Dimensionen von >Spiritualitat< in der Praktischen Theologie

lyse in Anlehnung an diskursanalytisches Vorgehen fragte, inwiefern >Spiritualititc
in den jeweiligen Subdiskursen als Losung prisentiert wird, impliziert die Perspek-
tive der vorliegenden Studie auf>Spiritualitit« von Anfang an eine positive Firbung
des Begrifts sowie eine Orientierung auf die Zukunft hin. Dies ist jedoch kein durch
die Bezugnahme auf diskursanalytische Vorgehensweisen bedingtes methodisches
Artefakt. Vielmehr resultiert die methodische Herangehensweise gerade aus der Be-
obachtung, dass >Spiritualitit« in der Praktischen Theologie wie im interdisziplini-
ren Kontext durchgehend positiv konnotiert wird.*® Nach einer anfinglich eher kri-
tischen Haltung gegeniiber dem Begriff >Spiritualitit« wird aktuell Kritik am Be-
griff >Spiritualitit« im praktisch-theologischen Diskurs nur in der Hinsicht geiu-
Bert, dass der Begriff teilweise falsch verstanden werde.” Es steht aber nicht die
grundsitzlich positive Konnotation von >Spiritualitit« in Frage.

Hinterfragt wird diese positive Einseitigkeit vor allem in jenem Bereich des
theologischen sowie interdiszipliniren Spiritualititsdiskurses, in dem >Spiri-
tualitit« empirisch zu messen versucht wird. Die einseitig positive Fiillung von
>Spiritualitit« sowie ihre Gleichsetzung mit Well-Being wird von verschiedenen
Autor*innen aus methodischen und inhaltlichen Griinden kritisiert. So stellt zum
Beispiel der Mediziner Pir Salander fest, dass Korrelationen zwischen »>Spiri-
tualitit« und >Well-Being« wiederholt in Abhingigkeit voneinander erhoben und
dariiber hinaus auch noch filschlicherweise kausal interpretiert werden.”* Auch
wird wiederholt betont, dass Religion mit ihren Ambivalenzen zu beriicksichtigen
ist: Es ist hoch wahrscheinlich, dass >Spiritualitit« ebenso wie Religiositit sowohl
positive als auch negative Konsequenzen fir das psychische und physische Wohl-
ergehen haben kann.”® Auflerdem wird von verschiedenen Autor*innen gefragt,

20 Dies entspricht der alltagssprachlichen Verwendung, die Streib/Keller unter Anwendung
zweier semantischer Differenziale, empirisch priiften: >Spiritualitatc ist durchgehend posi-
tiver konnotiert als>Religion« (vgl. Streib/Keller, Was bedeutet Spiritualitit, 56—60).

21 Die genannte kritische Position finden sich unter anderem im einschldgigen Artikeln in der
TRE (vgl. Karl-Friedrich Wiggermann, Art. Spiritualitat, in: TRE 35 [2002], 708—717). Kritik an
spezifischen Verstindnissen von >Spiritualitit< findet sich v.a. in den beiden Subdiskursen
>Profilc und >Entgrenzungs, welche die Pole der SchlieRung und Offnung im Bereich Prakti-
scher Theologie darstellen.

22 Salander arbeitet heraus, dass die Korrelation zwischen >Spiritualitdtund sWell-Being< hdu-
fig kausal interpretiert wird, dass also angenommen wird, >Spiritualitit< zeige positiven Ein-
fluss auf Well-Being (vgl. Salander, The Emperor’s New Clothes: Spirituality, 25). Salander
betont, dass sogar die Korrelationen inhaltslos sein kénnten, da sie Skalen verwenden, die
selbst Items zu Well-Being enthalten, und diese mit >Spiritualitat« korrelieren (vgl. ebd.).
Starkerinhaltlich argumentiert Herman Westerink (vgl. Westerink, Spiritualititsbegriff, 171).

23 Vgl. zum Beispiel Michael Klessmann, Religion und Gesundheit, in: Isabelle Noth/Christoph
Morgenthaler/Kathleen ]. Greider (Hg.), Pastoralpsychologie und Religionspsychologie im
Dialog (Praktische Theologie heute 115), Stuttgart 2011, 28—40: 29. Vgl. auch Streib/Keller,
Was bedeutet Spiritualitit, 26.

- am 13.02.2026, 20:10:38.

219


https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

220

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

was eine einseitig positiv verstandene >Spiritualitit« itberhaupt von Resilienz bzw.
von (sozial-)psychologischen Faktoren unterscheide.*

Innertheologisch sticht hier vor allem der Subdiskurs sMehrdimensionalitit«im
Kontext von Spiritual Care hervor, wo diskutiert wird, inwiefern diese einseitig po-
sitive Fiilllung von »>Spiritualitit« theologisch tragfihig bzw. nicht tragfihig ist. In
diesem Sinn betont z.B. Isolde Karle, dass es gerade zur spirituellen Sorge dazu ge-
hére, auch Sinnlosigkeit auszuhalten.>

Erstinjingster Zeit wird auferdem durch die zunehmende Sensibilisierung fir
Gewalt und Missbrauch reflektiert, dass der bislang in erster Linie positiv konno-
tierte Begriff>Spiritualitit<auch eine spezifische Verletzlichkeit von Menschen mar-
kiert, deren Implikationen fiir Kirche und Theologie unter der Uberschrift »Macht«
noch zu reflektieren sind.*®

Insgesamt lisst sich festhalten, dass bislang positive Lesarten von »Spiritualititc
auch den praktisch-theologischen Diskurs dominieren. Die dabei implizierte Zu-
kunftsorientierung ist ein Grund dafiir, den Begriff so intensiv zu rezipieren. Erst
der sich innertheologisch aktuell weiter formierende Diskurs iiber den Zusammen-
hang von >Macht« und >Spiritualitit« setzt dieser positiven Einseitigkeit eine realis-
tischere Komplexitit im Hinblick auf >Spiritualitit« entgegen. Einzelne Stimmen,
die>Spiritualitit« bereits zuvor deutlicher in ihrer Ambiguitit wahrnahmen (vor al-
lem im Kontext von Spiritual Care), weisen darauf hin, dass dem praktisch-theolo-
gischen Beitrag zum disziplineniibergreifenden Spiritualititsdiskurs hier eine spe-
zifische Bedeutung zukommyt, die sich einer einseitig positiven Verzerrung wider-
setzt.

24  LeaChilian z.B. kritisiert weniger eine Einseitigkeit, sondern betont die méglichen negativen
Auswirkungen von >Spiritualititc, um den Begriff von »Resilienz« unterscheiden zu kénnen
(vgl. Lea Chilian, Ethik und Spiritualitidt im Gesundheitswesen. Spiritual Care in theologisch-
ethischer Diskussion [Ethik17], Stuttgart 2022, 84). Zu den psychologischen Faktoren, die mit
»Spiritualitatc gleichgesetzt werden vgl. Salander, The Emperor’s New Clothes: Spirituality,
24f.

25  Vgl. Karle, Chancen und Risiken, 63.

26  Schon langer wird in diesem Bereich von katholischer Seite geforscht, vgl. zum Beispiel Doris
Reisinger, Spiritueller Missbrauch in der katholischen Kirche, Freiburg i. B. 2019 oder Barbara
Haslbeck u.a. (Hg.), Selbstverlust und Gottentfremdung. Spiritueller Missbrauch an Frauen
in der katholischen Kirche, Ostfildern 2023. Von evangelischer Seite finden sich erst jiingst
Uberlegungen hierzu, vgl. unter anderem Johann Hinrich Claussen (Hg.), Sexualisierte Ge-
walt in der evangelischen Kirche. Wie Theologie und Spiritualitit sich verandern miissen,
Freiburg 2022 und Markus Schmidt, Spiritueller und sexueller Missbrauch. Zum Verhiltnis
von Missbrauch, Macht und Spiritualitdt, in: Pastoraltheologie 113,3 (2024), 71-87.

- am 13.02.2026, 20:10:38.


https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. Dimensionen von >Spiritualitat< in der Praktischen Theologie

2.3 Offnung ermdglicht Selbstvergewisserung

Fragt man nach Griinden dafiir, warum Praktische Theologie ausgerechnet in den
einseitig positiv besetzten Spiritualititsdiskurs aktiv eintritt, so ist hier auch die
negativ konnotierte Grundsituation zu nennen, in der sich Praktische Theologie ge-
genwirtig angesichts des riickliufigen gesellschaftlichen Riickhalts ihrer selbst so-
wie der Tradition und der Institution, auf die sie sich bezieht, befindet: Der Spiri-
tualitatsdiskurs bietet der verunsicherten Wissenschaft Praktische Theologie eine
positiv konnotierte Perspektive.””

Denn die gesamtgesellschaftliche Entwicklung im Hinblick auf rickliufige
Mitgliederzahlen der grofien Kirchen in Deutschland berithren auch das Selbst-
verstindnis Praktischer Theologie. So wird zum Beispiel ein hauptsichlich auf
Christentum und Kirche begrenztes Selbstverstindnis Praktischer Theologie, wie
es Dietrich Réssler noch bis in die 1990er Jahren formulierte, heute weder der
Lebenswirklichkeit der Menschen noch den Herausforderungen gerecht, mit denen
sich sowohl Praktische Theologie als auch Kirche auseinandersetzen.?® Vielmehr
gehtes Praktischer Theologie heute selbstverstindlich nicht mehr nur um kirchliche
und christliche sondern generell um religiése Praxis, die inner- wie auRerkirchliche
Formen umfasst.” Es liegt auf der Hand, dass Praktische Theologie sich in diesem
Sinne notwendigerweise auch mit>Spiritualitit« befasst, um ihrer Aufgabe gerecht
zu werden. Die explizite und prominente Thematisierung von >Spiritualitit« ist
ein Ausdruck dieser Offnung Praktischer Theologie {iber Kirche und Christen-
tum hinaus. Praktische Theologie trigt damit einerseits der pluralen Gesellschaft
Rechnung, andererseits dient diese Offnung auch der Selbstvergewisserung. Zu-
gleich gehen mit der Forschung zu >Spiritualitit« neue Herausforderungen einher,
nicht zuletzt die der prizisen Formulierung der eigenen praktisch-theologischen
Perspektive.

27  Ahnlich argumentiert auch Detlef Lienau: »Will man der Sakularisierungsthese nachlassen-
der Religiositat etwas entgegensetzen, braucht es den Aufweis neuer Formen und Orte von
Religion. Dass dabei — zumindest auch — ein Selbstbehauptungsinteresse von Kirche und
Theologie eine Rolle spielen kann, sollte nicht vorschnell zuriickgewiesen werden. Die kri-
tische Anfrage nach institutionellen Interessen ist auch darum plausibel, weil oftmals gegen
die Selbstbeschreibung der Akteure Phanomene als religios beschrieben und potenziell ver-
einnahmtwerden. [..] Gerade die programmatische Unschirfe des Religionsbegriffs l4sst fra-
gen, ob diese Sichtbarmachung von Religion nicht zu weit greift und mit dem Interesse, die
Relevanz von Religion und der eigenen Disziplin zu starken, vereinnahmt.« (Lienau, Religion
auf Reisen, 58).

28  Vgl. Dietrich Rossler, Grundriss der Praktischen Theologie, 2., erw. Auflage Berlin 1994, 3.

29  Vgl.Isolde Karle, Praktische Theologie (LETh 7), Leipzig 2020, 13.

- am 13.02.2026, 20:10:38.

221


https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

222

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

2.4 Zwischenfazit

>Spiritualitit« erfillt fiir die Praktische Theologie mehrere miteinander eng ver-
bundene Funktionen. So erméglicht der vage Begriff >Spiritualitit« eine erweiterte
disziplineniibergreifende Zusammenarbeit, er signalisiert Wachstum und eréfinet
Praktischer Theologie damit Zukunftsperspektiven und vermittelt Selbstverge-
wisserung als Gegengewicht zu negativ bzw. pessimistisch geténten Diskursen
im Hinblick auf Prozesse der Entkirchlichung. Diese Funktionen gilt es im Blick
zu behalten, wenn im Bereich Praktischer Theologie von >Spiritualitit« die Rede
ist. Die folgenden Uberlegungen zu Kriterien fiir einen praktisch-theologischen
Spiritualititsbegriff basieren auf der Annahme, dass >Spiritualitit« jedoch auch
iiber die genannten Funktionen hinaus einen »Mehrwert«*° hat bzw. fiir praktisch-
theologisches Arbeiten haben kann.

3. Kriterien fiir einen praktisch-theologischen Spiritualitatsbegriff

Die ausfiihrlich beschriebene funktionale Dimension der Rede von >Spiritualititc
vorausgesetzt gilt es nun auf Basis der in den Subdiskursen erhobenen Begriffs-
struktur von >Spiritualitit« genauer zu fassen, welche Aspekte bei der Rede von >Spi-
ritualitit« zu bedenken sind, damit die praktisch-theologische Rede von >Spiritua-
litdtc vor allem intradisziplindr, aber auch dariiber hinaus fiir den disziplineniiber-
greifenden Diskurs von Gewinn sein kann.

Zu diesem Zweck geht es anschliefiend zunichst um eine Verortung von >Spi-
ritualitit« zwischen Offnung und Schliefung sowie um die Position und Perspekti-
ve Praktischer Theologie im intradiszipliniren sowie im disziplineniibergreifenden
Spiritualititsdiskurs.” Darauf folgen Uberlegungen zur These »anthropologischer
Spiritualitit« sowie zur theologischen Reflexion individueller (Kérper-)Erfahrung,
die mit>Spiritualitit« konnotiert ist.

3.1 Verortung zwischen Offnung und SchlieBung

Der im Anschluss an die Aufgabenstellung Praktischer Theologie beschriebene
Zweischritt von breiter Wahrnehmung der Praxis und deren Reflexion spiegelt sich
auch in der Polaritit von Offnung und Schliefung. Diese hatte sich in der Analyse

30  Der Begriff stammt von Streib/Keller, Was bedeutet Spiritualitat, 245.

31 Auch Ralph Kunz betont die Bedeutung von »Leitpramissen« (Kunz, Spiritualitit im Diskurs,
219) und »Leitperspektiven« (a.a.0., 223) fiir die disziplineniibergreifende Frage nach >Spiri-
tualitidte.

- am 13.02.2026, 20:10:38.


https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. Dimensionen von >Spiritualitat< in der Praktischen Theologie

als Verbindungslinie zwischen Denkfiguren und Argumentationslinien der prak-
tisch-theologischen und interdiszipliniren Spiritualititsdiskurse fir den Umgang
mit dem Bezugsproblem riicklaufiger Kirchenmitgliedschaft erwiesen. Sie soll nun
als erster Schritt der Formulierung von Kriterien fiir einen praktisch-theologischen
Spiritualititsbegriff vertieft reflektiert werden.

Einen interessanten Denkanstof} fiir die Formulierung von Kriterien fir einen
in dieser Hinsicht angemessenen Spiritualititsbegriff liefert der Ansatz des Sozio-
logen Andreas Reckwitz zur Kultur in der Spitmoderne. Reckwitz ringt ebenfalls
um eine Verkniipfung von Prozessen der Offnung und Schlieung, wenn diese auch
beiihm unter anderen Bezeichnungen auftauchen. Auch ohne seiner soziologischen
Analyse in jeder Hinsicht zuzustimmen, ist sein Ansatz vor allem deshalb interes-
sant fur die vorliegende Fragestellung, weil Reckwitz notwendige Rahmenbedin-
gungen fiir einen gemeinsamen Umgang mit Kultur in der individualisierten Gesellschaft
beschreibt.?” Diese Zielsetzung kann mit der Frage nach Kriterien fiir eine hilfreiche
Rede von >Spiritualitit« fir die Praktische Theologie verglichen werden: Es geht dar-
um, wie Individuums- und Erfahrungsorientierung mit theologischen Deutungs-
mustern zu verkniipfen sind.

Reckwitz beschreibt aktuelle gesellschaftliche Prozesse der Individualisierung
anhand der Denkfigur »Singularititen«®, in der Einzigartigkeit im Fokus steht: »Es
bilden sich in gesellschaftlichen Kernbereichen allgemeine Strukturen und Praktiken
aus, deren Interesse systematisch am Besonderen ausgerichtet ist.«** Alles Nicht-Sin-
gulire und Standardisierte erscheint im Gegensatz dazu nach Reckwitz als »wert-
los«®.

Reckwitz’ daran anschlieBende Uberlegungen zu »Kultur, die auf seine Grund-
these der Singularisierung aufbauen, liefern die hier entscheidenden Ankniipfungs-
punkte fiir die Ubertragung auf die Frage nach >Spiritualitit.. Denn Reckwitz stellt
»zwei grundsitzlich kontrire Umgangsweisen mit der Kultur«<*® einander gegen-
tiber:

»In der einen, der Hyperkultur, gibt die Kultur der Selbstentfaltung von Individu-
en eine Form und der Diversitat auf globalen Markten einen Raum, in der zweiten

32 DieCGeneralisierung derso gedeuteten Singularitit zur Erklarung simtlicher aktueller gesell-
schaftlicher Prozesse ist freilich kritikwirdig (vgl. Ivo Bider-Butschle/Detlef Lienau, Funktio-
nalisierte Religion. Soziologische Perspektiven auf Religion und Kirche, Leipzig 2021, 96).

33 Vgl. Andreas Reckwitz, Die Gesellschaft der Singularitaten, Berlin 2017.

34  Andreas Reckwitz, Das Ende der lllusionen. Politik, Okonomie und Kultur in der Spatmoder-
ne, Berlin 2019, 20 [Hervorhebungen im Original].

35  Reckwitz, Ende der Illusionen, 22 [im Original hervorgehoben]. Es lassen sich hier Parallelen
zu Kristian Fechtners oben bereits genanntem Verstandnis von >Spiritualitat« als einer Reli-
giositit des Besonderen ziehen (vgl. Fechtner, Mild religios, 33).

36  Reckwitz, Ende der lllusionen, 24 [Hervorhebung im Original].

- am 13.02.2026, 20:10:38.

223


https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

224

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

Umgangsweise, dem Kulturessenzialismus, wird Kultur als fester Ort beziehungs-
weise als Medium der kollektiven Identitit von Gemeinschaften begriffen.«’

Reckwitz sieht demnach zwei zentrale Arten des Verstindnisses des Umgangs mit
Kultur miteinander im Konflikt.® Auf der einen Seite ist dies die akademisch hoch-
gebildete Hyperkultur, in der Menschen sich frei und offen aussuchen, was sie wol-
len, und diese Wahlfreiheit aufwerten. Vielfalt »ist in der Hyperkultur per se gut«*.
Von der Struktur her entspricht dies einem Verstindnis von >Spiritualitit« mit ei-
nem starken Akzent auf Individualisierung, wie es sich am deutlichsten im Subdis-
kurs>Entgrenzung« findet. Auf der anderen Seite steht, was Reckwitz als Kulturessen-
zialismus beschreibt: eine auf die Homogenitit der Gruppe und deren Wert setzen-
de, sich nach auflen abgrenzende essenzialisierte Form von Kultur.*> Im Hinblick
auf>Spiritualitit« entspricht dem ein geschlossen gefasstes Spiritualititsverstind-
nis als konfessionelle Frommigkeit, wie es die Analyse im Subdiskurs >Profik zeigte,
in dem positiv bewertete Praktiken von »>Spiritualitit« in der eigenen Tradition ge-
sucht und gefunden werden. Die von Reckwitz genannten gesellschaftlichen Grup-
pen konnen im Hinblick auf den Umgang mit Kultur koexistieren oder in Wider-
streit geraten.* Beides zeigt sich auch im praktisch-theologischen Spiritualitits-
diskurs. Reckwitz schlagt deshalb vor — und hier wird es fiir die Frage nach »Spiri-
tualitit« in der Praktischen Theologie interessant — einen Weg zu finden, der sowoh!
die Heterogenitit der Hyperkultur ernst nimmt als auch auf ein »Kollektiv«** zielt.

Dies erachtet Reckwitz auch deshalb fiir wichtig, weil die beiden beschriebenen
Formen von Kulturalisierung Einseitigkeiten in sich tragen. So beschreibt Reckwitz
als Nachteile der individualisierten Hyperkultur »die Abwesenheit des Kollektivs im
starken Sinne und die Abwesenheit der normativen Verbindlichkeit einer gemeinsa-
men kulturellen Praxis.«* Auf>Spiritualitit« bezogen ist dies zu beobachten, wenn
im praktisch-theologischen Diskurs Theologie und Kirche ausgeblendet oder nur
noch negativ konnotiert werden. Wo dies der Fall ist, stellt sich aus praktisch-theo-
logischer Perspektive die Frage, ob und wie Gemeinschaft und Gemeinsamkeit im
Angesicht der Heterogenitit von »>Spiritualitit« itberhaupt denkbar sind.

37  A.a.0,24f

38 Vgl.a.a.0,30.

39 A.a.0,40.

40 Vgl.a.a.0., 42—44. Reckwitz schreibt: »Das Ideal des Kulturessenzialismus ist damit die Ho-
mogenitit der Gemeinschaft, ihre Eindeutigkeit und Einheitlichkeit, in der Differenzen, die
zwischen den Individuen untereinander existieren, absorbiert werden.« (a.a.0., 44).

41 Vgl a.a.0, 47. Reckwitz hat die Frage nach dem Zusammenhalt der Gesellschaft unter dem
Vorzeichen »Konflikt« (a.a.0., 29) durch die Brille der polarisierenden Singularisierung vor
Augen.

42  A.a.0,54.

43 A.a. 0,53

- am 13.02.2026, 20:10:38.


https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. Dimensionen von >Spiritualitat< in der Praktischen Theologie

Demgegeniiber sieht Reckwitz eine artifizielle Homogenisierung des Eigenen
durch SchliefSung nach auen im Kulturessenzialismus.** Diese Art der Kulturali-
sierung ist fiir Reckwitz letztlich nur méglich, wenn man sich ausschliefilich auf
die Vergangenheit fokussiert und Heterogenitit nicht im Blick hat.* Eine solche
Schlieffung impliziert also einen Ausschluss der vielfiltigen Realitit und finde sich
im Spiritualititsdiskurs dort, wo Individualitit ausgeschlossen und ein ausschlieR-
licher Fokus auf eine absolut gesetzte Tradition mit feststehenden unverinderbaren
Deutungsmustern gelegt wird.

Umso bedeutsamer wire nach Reckwitz eine Verbindung beider Seiten, »die
sich auf ein Kollektiv ausrichtet und zugleich nichtessenzialistisch ist«**. Die
allgemeine Bedingung fiir eine »Kultur des Allgemeinen«*’ formuliert er dem-
entsprechend so:

»Zentral ware hierfr, das Universale und das Heterogene zusammenzudenken so-
wie das Allgemeine nicht als etwas Vorgegebenes zu betrachten, sondern als ei-
nen Prozess der Arbeit am Allgemeinen.«*®

Entscheidend fir die Zusammenfithrung beider Aspekte ist nach Reckwitz das
nicht-essenzialistische prozessuale Verstindnis eines »Universalen«*. Ubertra-
gen auf die praktisch-theologische Rede von >Spiritualitit« ginge es im Anschluss
daran darum, sowohl den Aspekt der Individualisierung und Heterogenitit von
>Spiritualitit« ernst zu nehmen, als auch grundlegende nicht-essenzialistische
Verbindungen im Hinblick auf Praxis und Theorie des Glaubens immer wieder
gemeinsam zu erarbeiten. Vor dieser Denkfolie wiirde (Praktische) Theologie an
Dynamik gewinnen und wire deutlich weniger statisch zu konzipieren.>

44  Vgl.a.a0,54.

45  Vgl. a.a.0,, 44. In »Singularititen« deutet Reckwitz im Hinblick auf Religion das, was er im
Aufsatz mit »Kulturalisierung ll« als »neue[] Religionsgemeinschaften« (Reckwitz, Singula-
ritdten, 410) bezeichnet — wobei er v.a. fundamentalistische »Neogemeinschaften« (a.a.0.,
412) in den Vordergrund stellt. Dieser Aspekt wird im Aufsatz zu Kultur weniger stark ge-
macht. Hingegen wird der abstrakte Aspekt des Kollektivs und der Gemeinschaft umso deut-
licher ausgearbeitet und erméglicht die Ubertragung auf den praktisch-theologischen Sub-
diskurs >Profil«.

46  Reckwitz, Ende der Illusionen, 54. Im exemplarischen Bereich des Rechts sieht Reckwitz dies
in der Verfassung (vgl. a.a.0., 59).

47 A.a.0,57.

48  Ebd. [Hervorhebungen im Original].

49 A.a.0,s8.

50 Ivo Biader-Butschle und Detlef Lienau formulieren in dhnlichem Zusammenhang die »Frage,
ob affektive Gemeinschaftlichkeit nur via Gegenkulturalitit funktioniert« (Bader-Butschle/
Lienau, Funktionalisierte Religion, 95 [Hervorhebung: K. D.]), ob also bedeutungsvolle Ge-
meinschaft nur als Prozess maximaler Schlieflung (zum Beispiel im fundamentalistischen

- am 13.02.2026, 20:10:38.

225


https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

226

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

Insgesamt erweist sich die Konzeptualisierung der dritten Méglichkeit von Kul-
turalisierung bei Reckwitz als hilfreiche Orientierung fiir die Formulierung von Kri-
terien eines praktisch-theologischen Spiritualititsverstindnisses, das Heterogeni-
tit mit einer fortdauernden Arbeit an einer gemeinsamen inhaltlichen Grundlinie
verbindet und auf diese Weise Offnung und Schlieffung im Hinblick auf>Spirituali-
tit«gewinnbringend verkniipft. Die entscheidende Erkenntnis besteht darin, neben
der Offnung — die im Hinblick auf die Funktionen des Spiritualititsbegriffs fiir den
praktisch-theologischen Diskurs zentral ist — mit der SchliefSung eben auch ihren
Gegenpol in den Blick zu nehmen, diesen jedoch nicht-essenzialistisch und prozes-
sual zu konzipieren. Was dies fiir den praktisch-theologischen Spiritualititsdiskurs
konkret bedeuten kann, gilt es bei den folgenden Reflexionen zu den Kriterien fir
einen praktisch-theologischen Spiritualititsbegrift im Blick zu behalten.

3.2 Theologische Perspektivierung

Die Analyse der Spiritualititsdiskurse Praktischer Theologie und ihres interdiszipli-
niren Kontexts zeigte, wie bedeutsam es ist, die jeweilige disziplinire Perspektive
auf>Spiritualitit« zu reflektieren. Denn diese beeinflusst in hohem Maf3e das eigene
Verstindnis von >Spiritualitit« sowie deren Verortung im Gesamtdiskurs.

Dies gilt umso mehr, da Praktische Theologie eng mit empirischen Wissenschaf-
tenwie der Soziologie und der Psychologie zusammenarbeitet: Praktische Theologie
beobachtet und reflektiert religiése Praxis — und arbeitet in Anlehnung an andere
Disziplinen deshalb auch selbst immer hiufiger empirisch.” Sie ist also in beson-
derem Mafle dazu herausgefordert, ihre spezifisch theologischen Perspektiven zu
reflektieren und auch zu kommunizieren, was diese Sichtweise ausmacht. Dies gilt
es im Blick zu behalten, denn es ist gerade die Verkntipfung unterschiedlicher diszi-
plindrer Perspektiven, die den Gewinn interdiszipliniren Forschens ausmacht. Der
interdisziplinire Diskurs ist besonders dann interessant und ertragreich, wenn ver-
schiedene Perspektiven und Argumente benannt werden.

Exkurs: »Spiritualitat transdisziplinar«

Fir den disziplineniibergreifenden Spiritualititsdiskurs werden neben »Interdiszi-

plinaritit« auch die Begriffe der »Multidisziplinaritit« und der »Transdisziplinari-

t.SZ

tit«verwendet.’* Prominent gilt dies zum Beispiel fiir den Sammelband »Spirituali-

Sinn [vgl. Reckwitz, Singularititen, 412f]) moglich ist oder ob sie auch in Verkniipfung mit
der von Reckwitz beschriebenen Offnung, d.h. der Prozessualitit, gelingen kénnte.

51 Vgl. Christian Grethlein, Art. Praktische Theologie IIl. Als akademische Disziplin, in: RGG* 6
(2003), 1563-1565: 1564.

52 Vgl. Sebastian Lerch, Interdisziplinire Kompetenzen, Miinster/New York 2017, XX.

- am 13.02.2026, 20:10:38.


https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. Dimensionen von >Spiritualitat< in der Praktischen Theologie

tat transdisziplindr« (2011), herausgegeben von Arndt Biissing und Niko Kohls, zum
Zusammenhang zwischen »Spiritualitit und Gesundheit«**. Die Begriffe des Titels
—>Spiritualitit« und >transdisziplinir« — werden im Band selbst nicht explizit defi-
niert, jedoch wird im Editorial das Anliegen des Bandes als das Bemithen beschrie-
ben, »das Thema Spiritualitit konfessionsneutral und ohne ideologische Einschrin-
kungen wissenschaftlich zu bearbeiten<**. Mit diesen Worten markieren die Her-
ausgeber, dass sie die Definition von »Spiritualitit< der Zuordnung zu Gesundheit
nachordnen. Diesem Anliegen entspricht die Aufnahme von Texten unterschied-
lichster Disziplinen, sowohl aus dem Umfeld theologischer Forschung® als auch aus
dem Bereich »Transpersonaler Psychologie«*.

Bezogen auf den Spiritualititsdiskurs bestitigt der Band damit, dass transdis-
ziplinire Anliegen sich vor allem im Kontext »Gesundheit« finden. Das zeigt sich
auch in der Analyse praktisch-theologischer und ausgewihlter Spiritualititsdiskur-
se im interdiszipliniren Kontext. Der Band von Biissing und Kohls ist dem Subdis-
kurs >Positive Effekte< zuzuordnen, welcher der Idee einer sneutralen Spiritualitit<
folgt und zuriickhaltend bleibt, was eigene Spiritualititsdefinitionen angeht. Dabei
zeigt sich jedoch der bereits in der Analyse genannte Widerspruch: Unterschied-
lichste Ansitze von >Spiritualitit« werden rezipiert, obwohl der Begrift zugleich im-
mer wieder ausschliefilich fiir die christliche Tradition beansprucht und zugleich
positiv verzerrt dargestellt wird.”’

Versteht man unter Transdisziplinaritit, »dafl Kooperation zu einer andauern-
den, die fachlichen und diszipliniren Orientierungen selbst verindernden wissen-
schaftssystematischen Ordnungen [sic!] fithrt«*®, dann stellen sich die am trans-
disziplindren Diskurs beteiligten Disziplinen mit ihrer je spezifischen Perspektive

53  Arndt Biissing/Niko Kohls, Editorial, in: Dies. (Hg.), Spiritualitat transdisziplindr. Wis-
senschaftliche Grundlagen im Zusammenhang mit Gesundheit und Krankheit, Berlin/
Heidelberg 2011, 2.

54  Ebd.

55  So z.B. Stefan Huber, Constantin Klein und Klaus Baumann (vgl. Biissing/Kohls, Spiritualitat
transdisziplinar).

56  Unteranderem Liane Hofmann, Harald Walach und Renate Ruhland (vgl. Biissing/Kohls, Spi-
ritualitat transdisziplinir).

57  Eherwenigam Themenbereich Gesundheit orientiert, aberim Sammelband von Bissing und
Kohls enthalten ist der oben bereits analysierte Text von Stefan Huber und Constantin Klein
(vgl. Kap. IV.1.2.1). Hier zeigt sich eine dhnliche Grundstruktur wie im Subdiskurs >Positive
Effektec Es findet sich eine Zurtickhaltung, was die explizite eigene Definition von>Spiritua-
litatcangeht, auch die religionssoziologische Debatte um Sakularisierung vs. Individualisie-
rung von Religion wird nicht explizit benannt. Dennoch akzentuiert der scheinbar neutrale
Text die Gruppe der hoch-religiosen und hoch-spirituellen (vgl. Kap. IV.1).

58  Jurgen Mittelstra, Transdisziplinaritat. Wissenschaftliche Zukunft und institutionelle Wirk-
lichkeit (Konstanzer Universitatsreden 214), Konstanz 2003, 9f zit.n. Sebastian Lerch, Inter-
disziplindre Kompetenzen, Miinster/New York 2017, 65.

- am 13.02.2026, 20:10:38.

227


https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

228

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

selbst in Frage, um dadurch zu einem gemeinsamen Spiritualititsverstindnis zu
kommen. Von auflen betrachtet stellt sich die Frage nach dem Anliegen, der Zielset-
zung und den leitenden Normen, die das transdisziplinire Arbeiten bestimmen, da
»Neutralitit« in dieser Hinsicht unméglich ist. Im Hinblick auf die Formulierung
der Kriterien fiir einen praktisch-theologischen Spiritualititsbegriff folgt daraus:
Es ist genau zu reflektieren, inwiefern transdisziplinire Anliegen, Ziele und Nor-
men denen der Praktischen Theologie nicht widersprechen und inwiefern eine Par-
tizipation an der transdiszipliniren Spiritualititsforschung dementsprechend aus
praktisch-theologischer Perspektive als sinnvoll erscheint.

Es bleibt festzuhalten: Wird die Benennung und Reflexion der eigenen Per-
spektive nicht explizit gemacht und stattdessen im disziplineniibergreifenden
Spiritualititsdiskurs ein gemeinsames Spiritualititsverstindnis einfach vorausge-
setzt, geht der Gewinn verloren, der sich aus den unterschiedlichen Perspektiven
der Disziplinen ergeben kann. Dementsprechend ist es von Bedeutung fiir den
praktisch-theologischen Spiritualititsdiskurs, spezifisch theologische Perspekti-
ven hinsichtlich der Rede von >Spiritualitit« zu reflektieren und ggf. zu benennen,
um auf diese Weise die Gemeinsamkeiten und Unterschiede und damit die Beson-
derheiten verschiedener Spiritualititsdiskurse priziser zeigen und so den vagen
Begriff »>Spiritualitit« insgesamt begrifflich strukturieren zu kénnen. Im Unter-
schied zum beschriebenen transdiszipliniren Vorgehen wird deutlich, dass das
Modell der »Interdisziplinaritit« zwei zentrale Vorteile disziplineniibergreifenden
Arbeitens miteinander verbindet: Einerseits wird auch hier nach gemeinsamen
Anliegen, Zielen und Normen gesucht, zugleich wird aber andererseits die eigene
(disziplinire) Position diesbeziiglich explizit reflektiert und benannt.

Im Hinblick auf die Formulierung von Kriterien fiir einen praktisch-theologi-
schen Spiritualititsbegriff ist nun niher zu bestimmen, was die praktisch-theolo-
gische Perspektive itberhaupt ausmacht. Nur so kann diese interdisziplinir von Ge-
winn sein und fiir den intradiszipliniren Diskurs einen Rahmen bieten.

Merkmale der praktisch-theologischen Perspektive konnen iiber eine Bestim-
mung der Aufgaben Praktischer Theologie beschrieben werden. Im Anschluss an den
Begriinder der Praktischen Theologie, Friedrich Schleiermacher, ist es heute Kon-
sens, dass diese darin bestehen, einerseits eine Theorie religiéser Praxis zu entwi-
ckeln sowie andererseits Kunstregeln fiir die kirchliche Praxis zu erarbeiten.*® Die-
ser zweifachen Aufgabe folgt Praktische Theologie auch mit ihrer Partizipation am
interdiszipliniren Spiritualititsdiskurs.

59  Vgl. Ulrike Wagner-Rau, |.1 Praktische Theologie als Theorie der christlichen Religionspraxis,
in: Kristian Fechtner/Jan Hermelink/Martina Kumlehn/Ulrike Wagner-Rau, Praktische Theo-
logie. Ein Lehrbuch (Theologische Wissenschaft. Sammelwerk fiir Studium und Beruf 15),
Stuttgart 2017, 19-28: 20.

- am 13.02.2026, 20:10:38.


https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. Dimensionen von >Spiritualitat< in der Praktischen Theologie

Mit »>Spiritualititc wird — gemif der ersten genannten Aufgabe — zunichst so-
wohl kirchliche als auch dariiber hinaus reichende Praxis beschrieben. Ziel einer Be-
griffsstruktur von »Spiritualitit«wire demnach auch eine Theoriebildung zur breit gefi-
cherten Praxis dessen, was unter der Bezeichnung »Spiritualitit«von den verschiede-
nen Disziplinen untersucht wird. Als Grundannahme scheint es sinnvoll, an Defini-
tionen der Religionsforschung verschiedener Disziplinen anzuschliefRen und >Spiri-
tualitit<in Relation zu >Religion« zu definieren. Auf diese Weise erhilt>Spiritualititc
in all ihrer Pluralitit dennoch Kontur.

Die Analyse praktisch-theologischer und interdisziplinirer Spiritualititsdis-
kurse hat gezeigt, dass mit der zweiten Aufgabe im Hinblick auf die Kunstregeln fiir
kirchliches Handeln weitere Aspekte verbunden sind: Praktische Theologie muss
gerade im Zusammenhang des Spiritualititsdiskurses zum einen ihr Verhdltnis zu
Kirche reflektieren und begriinden. Die Analyse zeigte, dass im Zusammenhang
der Rede von >Spiritualitit« Kirchenkritik mitschwingt, ohne dass reflektiert wird,
wie sich diese zu den Aufgaben der Praktischen Theologie verhilt.® Genau diese
Aufgabe setzt jedoch ein grundsitzlich konstruktiv-kritisches Verhiltnis zu Kirche
voraus, das immer wieder neu zu reflektieren ist.

Dabei nimmt auf den Spiritualititsdiskurs auch Einfluss, ob und inwiefern
die Aufgabe Praktischer Theologie auch normativ verstanden wird. Eine solche
normative Fiilllung kann im Anschluss an Ernst Langes Formel von Praktischer
Theologie als »Kommunikation des Evangeliums«* erfolgen.® Christian Grethlein
versteht den Begriff des Evangeliums dabei biblisch fundiert und in Kooperati-
on der theologischen Disziplinen auf Verdnderung hin »als eine Perspektive, die
die Sicht des Lebens verindert und Menschen in unterschiedlicher Weise neu
ausrichtet«®>. Die Deutung des Begriffs »Evangelium« als Transformation und die
damit einhergehende zentrale Bedeutung von Transformation fiir die Praktische
Theologie insgesamt findet sich in jingerer Zeit hiufiger, insbesondere auch im
Kontext von >Spiritualitit«. So fithrt Grethlein in Anlehnung an biblische Begriff-
lichkeiten weiter aus, dass es um den »Anbruch der Gottesherrschaft«** geht.

60  Kirchenkritische Konnotationen tragt>Spiritualitatc explizit v.a. im Subdiskurs >Profil¢, sowie
implizit in den Subdiskursen >Entgrenzung«sowie sUnverfligbarkeit< (vgl. Kap. IIl).

61  Ernst Lange, Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit, in: Ders., Predigen als Beruf. Aufsat-
ze zu Homiletik, Liturgie und Pfarramt, hg. und mit einem Nachwort versehen von Riidiger
Schloz, Minchen #1987, 9-51: 13.

62 Vgl. z.B. Michael Domsgen/Bernd Schréder (Hg.), Kommunikation des Evangeliums. Leitbe-
griff der Praktischen Theologie (APrTh 57), Leipzig 2014.

63  Christian Grethlein, Praktische Theologie, Berlin/Boston 22016, 160. Grethlein buchstabiert
dies in seinem Lehrbuch dann aus tiber verschiedene Modi der Kommunikation des Evange-
liums —als Lehren und Lernen, gemeinschaftliches Feiern und Helfen zum Leben (vgl. a.a.0.,
328).

64 A.a.0.,160.

- am 13.02.2026, 20:10:38.

229


https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

230

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

Isolde Karle spricht von der Kommunikation des Evangeliums als Befreiung und
»Ressource fiir lebensdienliche und heilsame Dynamiken im Kommunikations-
und Lebenszusammenhang von Glaube, Liebe und Hoffnung«.* Und fiir Sabrina
Miiller, die der Transformation durch religiése Erfahrung insgesamt eine grofRe
Bedeutung zuschreibt, geht es Praktischer Theologie zentral um die »christliche
Hoffnungsperspektive«®®. Im weitesten Sinne lisst sich sagen: »Kommunikation
des Evangeliums« hat durchgehend mit Verinderung zum Wohl von Menschen
und Welt zu tun. Bei aller Variabilitit in der konkreten Fillung von Langes Formel
deutet sich hier eine tibergreifende inhaltliche Norm Praktischer Theologie an.

Mit einer in dieser Weise zuriickhaltend normativen Bestimmung Praktischer
Theologie sind Kriterien auch fiir den praktisch-theologischen Spiritualititsdiskurs
sowie fiir die praktisch-theologische Perspektive im interdiszipliniren Spirituali-
tatsdiskurs zu entwickeln. Diese Kriterien ergeben sich in Anlehnung an die dop-
pelte Aufgabenstellung Praktischer Theologie daraus, einerseits Praxis zu beobach-
ten und theoretisch zu fassen sowie andererseits zu fragen, »welche Interessen sich
mit ihr verbinden und was sie bewirkt«” bzw. ob und inwiefern kirchliche Praxis in
Orientierung am Leitbegriff der Kommunikation des Evangeliums »affirmativ oder
kritisch«*® angeregt werden kann.

Zur Formulierung von Kriterien fiir einen praktisch-theologischen Spirituali-
titsbegriff lisst sich allgemein formulieren: Es gilt, fiir eine sinnvolle Bestimmung
von»Spiritualitit« zunichst die praktisch-theologische Perspektive selbst méglichst
prizise zu bestimmen — zum Beispiel anhand der Aufgabe(n) Praktischer Theologie
- und dies auf die Definition von >Spiritualitit< anzuwenden. Ein solches Vorgehen
wire im Anschluss an die obigen Ausfithrungen ein erster Schritt zu einem nicht-
essenzialistischen prozessualen Verstindnis von >Spiritualitit«.

3.3 Reflexion der These >anthropologischer Spiritualitatc

Ein weiteres Kriterium fiir die Formulierung eines praktisch-theologischen Spiri-
tualititsbegriffs ist die Reflexion der These von einer »anthropologischen Spiritua-
litit¢, die in ganz verschiedenen inhaltlichen Zusammenhingen vertreten wird.

65  Karle, Praktische Theologie, 20.

66  Sabrina Miiller, Religiése Erfahrung und ihre transformative Kraft. Qualitative und herme-
neutische Zuginge zu einem praktisch-theologischen Grundbegriff (Praktische Theologie
im Wissenschaftsdiskurs 29), Berlin/Boston 2023, 204. Im Hinblick auf spezifische Prakti-
ken steht fiir Julia Koll die »Verwandlung des [..] Lebens« (Julia Koll, Kérper beten. Religiose
Praxis und Kérpererleben [Praktische Theologie heute 85], Stuttgart 2007, 255) im Fokus, fiir
Tatjana Schniitgen situative ebenso wie langerfristige Transformation Tanzender, die »neue
innere Haltungen« (Schniitgen, Tanz, 497) gewinnen.

67  Koll, Korper beten, 255.

68  Lienau, Religion auf Reisen, 55.

- am 13.02.2026, 20:10:38.


https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. Dimensionen von >Spiritualitat< in der Praktischen Theologie

3.3.1 »Bedarf« als Ausdruck generalisierten Bediirfnisses

Die These >anthropologischer Spiritualitit« findet sich in mehreren praktisch-theo-
logischen Subdiskursen. So wird im Subdiskurs >Entgrenzung« im Kontext von In-
dividualisierung besonders betont, dass »Spiritualitit« gesamtgesellschaftlich weit
verbreitet bzw. allgegenwirtig ist, da alle Menschen nach Sinn fragen. Im Subdis-
kurs >Mehrdimensionalitit« im Kontext von Spiritual Care wird ebenfalls betont,
dass ein verbreitetes Bediirfnis nach >Spiritualitit« besteht — hier liegt der Akzent
darauf, dass die Wahrnehmung dieses Bediirfnisses explizit auch von Seiten des Ge-
sundheitswesens geiufert wird. Beide Diskurse signalisieren also auf unterschied-
liche Weise, dass sie sich und ihre mit »Sinn« konnotierte Rede von >Spiritualititcals
notwendige Reaktion auf ein allgemeines menschliches Bediirfnis verstehen. Aus
diesem Grund verhandeln sie »Spiritualititc als »anthropologische Kategorie«®.

Teilweise lassen die Argumentationen dabei offen, inwiefern sie im Blick haben,
dass ein solches Bediirfnis nach »Spiritualitit< nicht bei allen Menschen vorliegt.”
Dieser Aspekt ist jedoch zu reflektieren und zu benennen, da andernfalls implizit
aus dem >Bediirfnis«< Einzelner die These eines generellen >Bedarfs« aller an »Spiri-
tualitit« werden kann, was in zweierlei Hinsicht problematisch ist.

Denn zum einen zeigt sich bei der empirischen Erfassung von Lebenssinn in ei-
ner grof angelegten Studie von Tatjana Schnell kein genereller Bedarf an Sinn: »In
vielen Fillen trat beides nimlich gemeinsam auf: niedrige Sinnerfillung und niedri-
ge Sinnkrise«”. Es gibt demnach Menschen, die keinen Sinn fiir ihr Leben benennen
konnen und dennoch keine Sinnkrise empfinden. Die These eines generellen Be-
darfs an Sinn lisst sich empirisch nicht bestitigen. >Anthropologische Spiritualitit
als Ausdruck eines Bedarfs aller nach Sinn ist demnach eine Uberhéhung dessen,
was empirische Sinnforschung nachweisen kann.

Zum anderen und weitaus gravierender ist aus theologischer Perspektive die
Uberhohung einer anthropologischen Méglichkeit zur Notwendigkeit von >Spiritua-
litit¢, da hier die menschliche Freiheit betroffen ist.”> Mit dem Versuch, >Spirituali-

69  Roser, Spiritual Care, 453. Zimmerling verwendet den Begriff zwar nicht, aber geht davon aus,
dass»nurwenige«(Zimmerling, Evangelische Spiritualitit,131) Menschen ohne Religion oder
>Spiritualitatcauskommen kénnen.

70  Salander kritisiert dieses »a priori« aus methodischer Perspektive: Wird »>Spiritualititc so
weit gefast, dass alles darunter fillt, sind die Ergebnisse entsprechend breit gestreut (Sal-
ander, The Emperor’s New Clothes: Spirituality, 26). Fiir Salander ist ein Kriterium addquater
Forschung im Bereich Religion/Spiritualitat: »is it over-inclusive or does it respect a secular
worldview«? (a.a.0., 29).

71 Schnell, Psychologie des Lebenssinns, 9 [Hervorhebung im Original]. In einer Studie Schnells
sind das »Ungefihr ein Viertel aller Deutschen« (a.a.0.,132).

72 AuchRalph Kunzspricht unter Bezug auf Karl Baier von»Spiritualititals s menschliche Grund-
moglichkeit« (Kunz, Spiritualitdt im Diskurs, 211 unter Verweis auf Karl Baier, Philosophische
Anthropologie der Spiritualitdt, Spiritual Care, 1 [2012], 24-31: 24).

- am 13.02.2026, 20:10:38.

231


https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

232 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

tit« bzw. Religion als notwendig in alle Biographien einzutragen, erfolgt, was schon
Dietrich Bonhoeffer als Widerspruch zur Miindigkeit der Menschen markierte:

»Ich will also darauf hinaus, dafy man Gott nicht noch an irgendeiner allerletzten
heimlichen Stelle hineinschmuggelt, sondern dafy man die Miindigkeit der Welt
und des Menschen einfach anerkennt, dafR man den Menschen in seiner Weltlich-
keit nicht>madig macht¢, sondern ihn an seiner starksten Stelle mit Gott konfron-
tiert, dafl man auf alle pfaffischen Kniffe verzichtet und nicht in Psychotherapie
oder Existenzphilosophie einen Wegbereiter Gottes sieht.«”

Bonhoeffer sieht den Eintrag von Religion bzw. >Spiritualitit<in Psychotherapie und
Philosophie als unlauter und der menschlichen Freiheit widersprechend an. Viel-
mehr ist die Ablehnung von Gott, von >Spiritualitit« oder von der Frage nach Sinn
bzw. die Indifferenz diesen Themen gegeniiber eine auch aus theologischer Perspek-
tive legitime menschliche Moglichkeit.

Die These eines generellen »Bedarfs« aller an »Spiritualitit< ist folglich weder aus
psychologischer noch aus theologischer Perspektive unumstritten. Dennoch findet
sich vor allem im interdiszipliniren Kontext der praktisch-theologischen Spiri-
tualititsdiskurse eine Uberspitzung der beschriebenen argumentativen Tendenz
durch die explizite Verschiebung von der Moglichkeit zur Notwendigkeit anthropo-
logischer >Spiritualitit<. Indem zum Beispiel Michael Utsch >Spiritualitit« mit dem
Stellen existenzieller Fragen identifiziert und letzteres wiederum allen Menschen
zuschreibt, kann er einen Bedarf aller Menschen an >Spiritualitit« postulieren.” Aus
dem Bediirfnis Einzelner wird der Bedarf aller. Aus der anthropologischen Még-
lichkeit>Spiritualitit«wird eine Notwendigkeit. Diese Verschiebung bildet dann die
Basis fiir seine Forderung einer Integration von >Spiritualitit« in die Psychothera-
pie. Die Argumentation, dass >Spiritualitit« fiir alle Menschen von Bedeutung und
deshalb auch in der eigenen (aufiertheologischen) Disziplin notwendigerweise zu
beriicksichtigen sei, erweist sich damit letztlich als apologetische Strategie.”

Diese extreme Position des Bedarfs aller an >Spiritualitit« wird im Kontext von
Spiritual Care immer wieder kritisch diskutiert und findet sich generell in den prak-
tisch-theologischen Spiritualititsdiskursen eher selten. Dennoch schwingt eine
apologetische Tendenz — deutlich schwicher und nur implizit — auch in praktisch-
theologischen Argumentationen mit, zum Beispiel bei Wilhelm Grib oder Traugott
Roser. Bei Grib ist sie Folge seiner Verkniipfung von >Spiritualitit< und Sinnfra-

73 Dietrich Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft,
hg. v. Eberhard Bethge, Gltersloh 1985 (1951), 174.

74 Vgl. Utsch, Psychotherapie und Spiritualitat, 22.256.

75  Besonders fir die Religionspsychologie stellte bereits Westerink eine solche apologetische
Tendenz fest (vgl. Westerink, Spirituality, 11f).

- am 13.02.2026, 20:10:38.


https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. Dimensionen von >Spiritualitat< in der Praktischen Theologie

ge.” Fiir Roser benennt >Spiritualitit« die als >mehr« (als nur die physische und

77 im empirisch arbeitenden Gesund-

psychische Ebene) markierte »Unschirfe«
heitssystem. Beide fassen damit >Spiritualitit« extrem weit und es bleibt in den
entsprechenden Texten offen, inwiefern menschliches Leben ohne >Spiritualititc
iiberhaupt als Moglichkeit mitgedacht wird.

Im Hinblick auf die Frage danach, worin die Herausforderungen gewinnbrin-
gender Rede von »anthropologischer Spiritualitit« aus praktisch-theologischer Per-
spektive bestehen, ist also festzuhalten, dass >Spiritualitit« als menschliche Méglich-

keit, nicht aber als Notwendigkeit zu verstehen ist.

3.3.2 »Sehnsucht« als theologische Akzentuierung von >Bediirfnis«
Jenseits der Verkniipfung von >Spiritualitit« und >Bediirfnis« erfolgt in den prak-
tisch-theologischen Spiritualititsdiskursen regelmif3ig eine Verkniipfung von »Spi-
ritualititc mit dem Begriff >Sehnsucht<.”® Auch iiber den Spiritualititsdiskurs hin-
aus ist die Rede von Sehnsucht hiufig wiederkehrendes Motiv in der Praktischen
Theologie: Wilhelm Grib bezeichnet gar das Christentum als Ganzes als eine »Sehn-
suchtsreligion«”.

Bereits in den 1990er Jahren hatte Henning Luther »Sehnsucht«als einen zentra-
len Aspekt menschlichen Seins herausgearbeitet. Er begriindet dies mit seiner These
von Identitit als Fragment, da Menschen immer auf andere und auf Zukunft aus-

76  Grab verknipft>Spiritualitit<und Sinn eng miteinander (vgl. Grab, Religion der Individuen,
31). Im Unterschied zu Schnell unterstellt Crab aufRerdem die Sinnfrage allen Menschen: »Die
Sinnfrage steht dort, wo die Individuen stehen.« (Crab, Sinn fiirs Unendliche, 74). Freilich las-
sennichtalle Menschen sie zu und suchen auch Antworten nichtin Kirche und Theologie (vgl.
a.a.0., 74f).

77  Roser, Spiritual Care, 399.

78  Vgl. Kap. Il zu Corinna Dahlgriin, Ulrich Kortner, Isolde Karle. Eine Ausnahme im auflertheo-
logischen Diskurs bilden die Texte von Michael Utsch, dessen Argumentation durch eine Ver-
kniipfung von >Spiritualititc, Bedarf, Bedurfnis, Suche und Sehnsucht und einer damit im-
plizierten und betonten Dringlichkeit auffallt (vgl. oben Kap. IV.2). Auch Christian Grethlein
assoziiert >Spiritualitit« eng mit Sehnsucht (Christian Grethlein, Art. Spiritualitat VII. Prak-
tisch-theologisch, in: RGG* 7 (2004), 1596f: 1597). Und Simon Peng-Keller schreibt: »Mégen
auch manche Patienten fest in einer bestimmten spirituellen Tradition verwurzelt sein: Bei
vielen anderen artikuliert sich Spiritualitit eher im Modus der Sehnsucht.« (Peng-Keller, Zur
Herkunft des Spiritualitatsbegriffs, 45).

79  Wilhelm Grab, Gelebte Religion als Thema der Praktischen Theologie, in: Christian Danz/)6rg
Dierken/Michael Murrmann-Kahl (Hg.), Religion zwischen Rechtfertigung und Kritik (Beitra-
ge zurrationalen Theologie 15), Frankfurt a.M. 2005, 153—169: 167. Auch von katholischer Seite
ist von »Sehnsuchtsreligion« (Polak, Megatrend oder Megaflop, 388 unter Verweis auf Maria
Widl, Sehnsuchtsreligion. Neue religiose Kulturformen als Herausforderungen fiir die Praxis
der Kirchen, Frankfurt a.M. 1994) fiir neue Religiositat bzw. Spiritualitat die Rede.

- am 13.02.2026, 20:10:38.

233


https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

234

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

gerichtet seien.®® Die Ursache fiir diese Ausrichtung sieht Luther in einer mensch-
lichen Unruhe, die wiederum darin begriindet liege, dass Menschen nach Ganzheit
suchen.® Er formuliert: »Das Fragment trigt den Keim der Zeit in sich. Sein We-
sen ist Sehnsucht.«®* Spezifisch christlich sei es — von Luther theologisch gedeutet
iiber die Rechtfertigungslehre®> und den eschatologischen Vorbehalt® -, diese mit
Sehnsucht verkniipfte Fragmentaritit der eigenen Identitit anzuerkennen: »Glau-
be hiefte dann, als Fragment zu leben und leben zu kénnen.«** Oder umformuliert
und auf Sehnsucht zugespitzt: Glaube heift, eigene Sehnsucht anzuerkennen und
Leben mit ihr zu gestalten.

Diese Argumentation macht deutlich, inwiefern »Sehnsucht« als Begriff theolo-
gischer Anthropologie verstanden werden kann und innertheologisch eine wichtige
Funktion iibernimmt. Dementsprechend lieRRe sich sagen: Praktische Theologie be-
schreibt mit der Rede von »anthropologischer Spiritualitit« Ausdrucksformen dieser
>Sehnsucht«.

Eine weitere inhaltliche Prazisierung von>Sehnsucht«liefert die Abgrenzung der
»Sehnsucht«vom >Bediirfnis¢, auf die Gerhard Marcel Martin in seiner Monographie
zu>Sehnsucht<hinweist: Emmanuel Lévinas setzt »Bediirfnis (besoin)« und »Begeh-
ren (désir)« einander als Kontrapunkte entgegen.®® Wihrend das Bediirfnis befrie-
digt werden kann, gilt dies nicht fiir das Begehren, das Martin synonym zu >Sehn-
suchtcversteht.”” Er zitiert Lévinas:

»Uber den Hunger hinaus, den man sittigt, den Durst, den man |6scht, die Sinne,
die man befriedigt, existiert das absolut Andere, das man jenseits dieser Befrie-
digungen begehrt, ohne dafi der Leib irgendeine Geste kennte, das Begehren zu
stillen, ohne daf neue Liebkosungen erfunden werden kénnten. Unersattliches
Begehren nicht deswegen, weil es einem unersattlichen Hunger entspriche, son-
dern weil es nach keiner Nahrung ruft.«®

80 Vgl. Henning Luther, Identitat und Fragment, in: Ders., Religion und Alltag. Bausteine zu ei-
ner Praktischen Theologie des Subjekts, Stuttgart 1992, 160-182: 169.

81 Vgl.a.a0.,167.

82 A.a.0.,169 [Hervorhebungim Original].

83 A.a.0,172.

84 A a.0,17s.

85 A.a.0,172.

86  Vgl.Gerhard Marcel Martin, Sehnsuchtleben. Erfahrungen und Konzepte, Stuttgart 2022, 78f.
Martin selbst versteht »Sehnsucht< als eine oft diffuse und weitgehend ziellose, ex-zentri-
sche Grundstimmung, als ein Existenzial, eine anthropologisch-philosophische Fundamen-
talkategorie sui generis.« (a.a.0., 8 [Hervorhebungen im Original]).

87 Vgl.a.a.0,78f.

88 Emmanuel Lévinas, Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phdnomenologie und Sozi-
alphilosophie. Freiburg i. B./Miinchen 31998, 201 zit.n. Martin, Sehnsucht leben, 79.

- am 13.02.2026, 20:10:38.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. Dimensionen von >Spiritualitat< in der Praktischen Theologie

Ubertragen auf die Uberlegungen zu»Spiritualitit<lieRe sich formulieren: Wihrend
>Spiritualitit« mit einer Konnotation von »Bediirfnis«als stillbar konzipiert wird, gilt
dies fir eine mit >Sehnsucht« konnotierte >Spiritualitit« nicht. Die von Traugott Ro-
ser und auch von Michael Utsch vorgenommene Verkniipfung von >Spiritualitit
und >Bediirfnis< bewegt sich nicht durch Zufall im Umfeld der empirisch-naturwis-
senschaftlich arbeitenden Gesundheitswissenschaften. Durch die theologische Ver-
kniipfung mit>Sehnsucht<hingegen wird der Aspekt der Unverfiigbarkeit von >Spi-
ritualititc gestirkt.®

Fur die Begriffsstruktur von >Spiritualitit« lisst sich zusammenfassen: Mit der
Rede von >Spiritualitit« wird im praktisch-theologischen Diskurs eine Wiirdigung
dessen zum Ausdruck gebracht, was Praktische Theologie als unstillbare >Sehn-
sucht« von Menschen wahrnimmt bzw. deutet. Oder in anderen Worten: Vor dem
Hintergrund der Grundbedingung, >anthropologische Spiritualitit« als mensch-
liche Moglichkeit zu verstehen, kann >Spiritualitit« als theologischer Begriff fur
Ausdrucksformen von >Sehnsucht< konzipiert werden.

3.3.3 Zwischen >Suche« und Praxis
»Suche« bildet sowohl intra- als auch interdisziplinir ein wiederkehrendes Motiv,
wenn es um >Spiritualitit« geht. »Suche« bildet sozusagen das kognitiv-konative

% von >Sehn-

Scharnier zwischen der dezidiert theologischen »Binnensprache«
sucht< und der vor allem im Kontext des Gesundheitswesens vorfindlichen Rede
vom menschlichen >Bediirfnis< nach »Spiritualitit«.

Die Idee, die Rede von >Spiritualitit« mit >Suche« zu verbinden, ist nicht neu.
Eine der bekanntesten englischsprachigen Definitionen von >Spiritualitit« ist die
von Kenneth Pargament, der >Spiritualitit« als »search for the sacred«”* beschreibt.
Heinz Streib und Barbara Keller kritisieren jedoch, dass, indem Pargament das
»Heilige« als Ziel der Suche setzt, die Grenzen zwischen Religion und >Spiritualitit<
in einer Weise verschwimmen, die nicht mehr zu verdeutlichen mag, was den
Vorteil der Rede von >Spiritualitit« ausmacht.”” Es scheint schwierig zu sein, die
Richtung der >Suche« in Verbindung mit >Spiritualitit« so zu bestimmen, dass sie
praktisch-theologisch allgemein anerkannt wird. Was jedoch deutlich wird: Die

89  Martin belegtdiese Deutung auch miteinem Zitat von Friedrich Schleiermacher: »Sehnsucht
nach dem Unendlichen, nach dem Einem in Allem« (Friedrich D. E. Schleiermacher, Uber die
Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verachtern, Hamburg 1958, 92 zit.n. Martin,
Sehnsucht leben, 11).

90 Hermisson, Spirituelle Kompetenz, 166.

91 Kenneth I. Pargament, Of Means and Ends. Religion and the Search for Significance, in: The
International Journal for the Psychology of Religion 2 (1992), 201—229 zit.n. Streib/Keller, Was
bedeutet Spiritualitit, 26.

92 Vgl.dazudie kurze und prazise Zusammenfassung der Argumente bei Streib/Keller, Was be-
deutet Spiritualitat, 26f.

- am 13.02.2026, 20:10:38.

235


https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

236

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

mit>Sucheckonnotierte >Spiritualitit« fordert dazu heraus, Religion als »eine Bewe-
gung der Suche«” und Kirche in ihrer 6kumenischen Vielfalt »weniger als Kirchen
der Antworten, sondern stirker als Kirchen der Fragen, als Gemeinschaften von
Suchenden und Fragen«®* zu verstehen.

In diesem Sinn kann auch Wilhelm Gribs Fokus auf den Sinn gelesen werden:
Der Anlass fiir seine Rede von Sinn ist weniger die Annahme eines eindeutigen
unverinderlichen Sinns, sondern sind in erster Linie die »Sinnfragen« der Men-
schen, denen deshalb Prioritit einzurdumen ist: »Das Verkiindigungsparadigma
gilt es durch das Deutungsparadigma zu ersetzen.«”* Suche und (Sinn-)Fragen der
Menschen sind der Ausgangspunkt fiir alle religiése Deutung.*

Aus systemtheoretischer Perspektive hat diese Argumentation der >Suche« im
Hinblick auf >Spiritualitit« einen guten Grund. So beschreibt Armin Nassehi die
Funktion religiéser Kommunikation damit, »Unbestimmtheit mit Bestimmtheit
vertreten zu konnen«®”. >Spiritualitit« versteht Nassehi dementsprechend als »jene
Form, die auf noch weniger Bestimmtheit setzt<’®. Nassehi schlieit seine Uberle-
gungen zu >Spiritualitit« im Bereich der Palliative Care mit einem Verweis auf die
Praxis:

»Vielleicht ist Spiritualitat jene Kommunikationsform, die es ermoglicht, Kom-
munikation aufrecht zu erhalten, wo es letztlich keine verniinftigen Griinde mehr
gibt, sondern nur noch eine Praxis, in der sich alle Beteiligten wiederfinden.«<**

Auch wenn Nassehi hier im Kontext des Extremfalls von Sterben und Tod argu-
mentiert, deutet seine Argumentation doch eine auch iiber diesen Kontext hinaus
weisende Richtung an. Denn die bislang diskutierten Konnotationen >anthropolo-
gischer Spiritualitit« - >Bediirfnis¢, sSehnsucht< und >Suche« — betonen die explizite
und aktive Seite von >Spiritualitit«. Gerade da, wo diese jedoch an ihre Grenzen
kommt, scheint eine andere Facette von >Spiritualitit« auf, welche die Rede von
santhropologischer Spiritualitit< erhellen konnte. Wie Kristian Fechtner anhand

93 Wilhelm Grib, Sinnfragen. Transformationen des Religidsen in der modernen Kultur, Giiters-
loh 2006, 8.

94 Michael N. Ebertz, »Spiritualitit«im Christentum und dartber hinaus. Soziologische Vermu-
tungen zur Hochkonjunktur eines Begriffs, in: ZfR 13 (2005), 193—208: 207.

95  Grab, Sinnfragen, 188f.

96  Dies wird auch von der Beobachtung gestutzt, dass Grib zum Beispiel im Hinblick auf die
theologische Deutung der Taufe im Taufgottesdienst kaum auf den Begriff »Sinn« zu spre-
chen kommt, sondern in erster Linie konkret macht, wie theologisch-liturgisch auf die Sinn-
fragen der Tauffamilien eingegangen werden kann: durch einen Fokus auf Dankbarkeit,
Angst und Segen anstelle von Erbsiinde, Auferstehung und Leib Christi (vgl. a.a.0., 207f).

97  Nassehi, Spiritualitat, 40.

98  Ebd. [Hervorhebung: K. D.].

99 A.a.0,42.

- am 13.02.2026, 20:10:38.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. Dimensionen von >Spiritualitat< in der Praktischen Theologie

zahlreicher Beispiele ausfithrt, finden sich im Bereich zeitgendssischer Religiositit
auch »sporadische, anlassbezogene und beilidufige Formen gelebter Religiositit«'*°
und damit eine Praxis, die nicht mit einem expliziten Benennen von >Sehnsucht«

o1 ,Spiritualititc sieht Fechtner dementsprechend vor

oder >Suche« einhergeht.
allem durch zwei Merkmale gekennzeichnet: Neben dem Fokus auf »Methoden und
Techniken«®* ist dies besonders die »Logik des religiés Besonderen; Spiritualitit
erscheint als Religiositit, die sich abhebt und heraushebt«'®. Dass sich in der Ana-
lyse praktisch-theologischer Spiritualititsdiskurse >Spiritualitit< als mit >Suche«
und >Sehnsucht« verkniipft erwies, ist eng mit dieser Beobachtung verbunden.

Aus Fechtners Perspektive beschreibt >Spiritualitit« nur eine Teilmenge geleb-
ter Religiositit. Insbesondere fiir die Teilmenge, die generell eher unauffillig und
wenig aufergewdhnlich ist, bevorzugt er den Begriff der sFrémmigkeit<."** Denn
>Frommigkeit< fokussiert, dass individuelle Praktiken sich im »Referenzraum des
Christlichen« bewegen und an dessen »Interpretamente« ankniipfen.’® Dadurch
hebt>Frommigkeit< aus Fechtners Perspektive deren christliche Prigung im weites-
ten Sinne deutlicher hervor als dies fiir den Begriff >Spiritualitit« gilt.

Dennoch ist fraglich, ob Fechtners Argument zur deutlichen Verortung von
>Frommigkeit< im weiteren Kontext des Christentums stirker zu gewichten ist als
die fiir >Frommigkeit« anzunehmende geringere interdisziplinire Anschlussfihig-
keit.’®® Jedoch gilt es, als ein weiteres Kriterium fiir einen praktisch-theologischen
Begriff »(anthropologischer) Spiritualitit« das von ihm beschriebene weite Feld
sehr unterschiedlicher Formen spitmoderner Religiositit im Blick zu behalten
und das eigene Verstindnis von >Spiritualitit« in dieser Hinsicht jeweils exakt zu
beschreiben. Denn es ist Fechtners Beobachtung zuzustimmen, dass >Spiritualitit<
hiufig eher Aufleralltigliches denn unspektakulire und in den Alltag integrierte
Praxis akzentuiert — das legen auch die in der Analyse erhobenen und mit Aktivitat
konnotierten Querverbindungen >Sehnsucht< und >Suche« nahe. Und doch ist es
von Bedeutung, nicht nur herausgehobene Formen von »>Spiritualitit« jenseits des

100 Fechtner, Mild religios, 7.

101 Vgl. dazu Kristian Fechtner, Evangelische Spiritualitat im Kirchenjahr, in: Peter Zimmerling
(Hg.), Handbuch Evangelische Spiritualitat (Bd. 3), Gottingen 2020, 357—373: 359.

102 Fechtner, Mild religios, 33.

103 Ebd. Dies erinnert an Reckwitz’ »Logik der Singularisierung« (Reckwitz, Ende der lllusionen,
20), die ebenfalls das Besondere in den Fokus stellt.

104 Vgl. Fechtner, Mild religios, 34f.

105 Beide Zitate a.a.0,, 36.

106 Vgl.a.a.0,3s.

- am 13.02.2026, 20:10:38.

237


https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

238

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

Alltags von Menschen im Blick zu haben, sondern kann es gerade fiir den Bereich
der Seelsorge entscheidend sein, alltigliche >Spiritualitit« wahrzunehmen.'’
Esistalso mit der eigenen Rede von>Spiritualitit<jeweils zu prizisieren, ob>Spi-
ritualitit« im konkreten Fall auch Praktiken umfasst, die von ihren Akteur*innen
weder mit >Suche« noch mit >Sehnsucht« oder >Bediirfnis« verkniipft werden.'®®

3.4 Theologische Integration von (Korper-)Erfahrung

Der Erfahrungsbezug ist ein weiteres zentrales Merkmal von »>Spiritualitit< — auch
im praktisch-theologischen Spiritualititsdiskurs. Dabei zeigen sich durchaus un-
terschiedliche Akzentuierungen: Auf der einen Seite liegt eine enge Bindung an
historische Formen und Inhalte protestantischer bzw. christlicher Tradition vor
allem im Subdiskurs >Profil« vor. Nur am Rand wird hier die Bedeutung von (Kor-
per-)Erfahrung betont. Demgegeniiber steht quasi als Gegenpol der Subdiskurs
sErfahrung, der (Kérper-)Erfahrung geradezu als Merkmal von >Spiritualitit< be-
trachtet und ihr eine grofRe Bedeutung zuschreibt. Theologie und Kirche liefern hier
Deutungsangebote fiir entsprechende Erfahrung, stehen damit aber nicht alleine,
sondern neben anderen »Anbieterinnenc.

Fir eine Praktische Theologie, die eine ihrer Aufgaben darin sieht, theologisch
zu argumentieren sowie der Kirche ein konstruktiv-kritisches Gegeniiber zu sein,
stellt sich die Frage, wie (Kérper-)Erfahrung und theologische sowie kirchliche For-
men und Inhalte in der Rede von >Spiritualitit« miteinander zu verkniipfen sind.

3.4.1 Korpererfahrung zwischen Individualitat und Deutungsmuster
Ankniipfungspunkte hierfiir liefert vor allem der praktisch-theologische Subdis-
kurs zu >Spiritualitit« im Kontext von Korpererfahrung. Zugleich macht gerade
dieser Subdiskurs deutlich, dass von (praktisch-)theologischer Seite her offene Fra-
gen bestehen, was die theoretische Fassung der Spannung zwischen individueller
Erfahrung und sozial vermittelter Deutung angeht.

Exemplarisch sei hier die Argumentation von Detlef Lienau in seiner Studie zum
Pilgern aufgegriffen. Lienau begriindet ausfithrlich, warum und wie Menschen nach

109 :

anderen »Formen der Beglaubigung«'® jenseits von Kirche und Institution suchen:

»An die Stelle traditions- und autorititsgrundierter tritt eine unmittelbarkeitsgrun-

107 Vgl. dazuJochen Cornelius-Bundschuh, Was ist evangelische Spiritualitat? Drei kritische An-
fragen, in: Wolfgang Drechsel/Sabine Kast-Streib (Hg.), Seelsorge und geistliche Begleitung.
Innen- und AuRenperspektiven, Leipzig 2014, 90-92: 92.

108 Diese werden von Fechtner unter »Volksfrommigkeit/Populare Religiositat« (Fechtner, Mild
religios, 34) fasst.

109 Lienau, Religion auf Reisen, 43.

- am 13.02.2026, 20:10:38.


https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. Dimensionen von >Spiritualitat< in der Praktischen Theologie

dierte Gewissheit«®

. Deshalb gewinnen »passiv-rezeptive Konstitutionsformen —
und damit Leiblichkeit — an Bedeutung.«™ Gerade in einer Gesellschaft, in der Frei-
heit unzihlige Moglichkeiten erdffnet, wird nach Lienau dort Vergewisserung ge-

> Kdrpererfahrung bietet sich dabei auch

sucht, wo diese moglichst kulturfern ist.
deshalb gut als Ort und Modus der Vergewisserung an, weil die konkrete Ortlich-
keit leiblichen Erlebens das Erleben von Gewissheit erméglicht.” Ahnliche Beob-
achtungen macht auch Antonia Rumpfin ihrer Studie zum Fasten: Ein Teil der Fas-
tenden wihltkorperbezogene Formen des Fastens, um sich gerade damit »ganzheit-

114

lich wahrgenommen und gemeint«* zu fithlen und den unlésbaren Problemen, die

funktional differenzierten Gesellschaften mit sich bringen, konstruktiv zu begeg-
nen."”

Tatjana Schniitgen und Sabine Bayreuther gehen im Hinblick auf die Deutung
von Korpererfahrung sogar noch einen Schritt weiter, indem sie Kérper und Gottes-
erfahrung engstens miteinander verkniipfen und dies theologisch deuten: Sie be-
schreiben den Kérper als »Ort der Gotteserfahrung«'® bzw. das Herz »als ein Organ
der Spiritualitit« und »Ort der Gottesgegenwart oder der Gottesbegegnung«™”. Sys-
tematisch-theologisch begriindet eine solch immense Aufwertung des Kérpers Gre-
gor Etzelmiiller mit der Inkarnation und formuliert unter Verweis auf die Gotteben-
bildlichkeit der Menschen (Gen 1,27) sowie auf Paulus’ Beschreibung des menschli-
chen Leibes als Tempel des Heiligen Geistes (1 Kor 6,19):"®
»Der Leib ist nichts, das der Mensch um Gottes Willen zu verachten und zu ver-
werfen hitte, sondern dazu bestimmt, Ort der Offenbarung Gottes zu werden.«'"

110 A.a. 0., 410. Bayreuther schreibt entsprechend im Hinblick auf Meditation: »Sitzend intensi-
viert sich die Erlebnisqualitit und durch die primare Konzentration auf die eigene Leiblich-
keit ist die Erfahrung unmittelbar und subjektiv.« (Bayreuther, Meditation, 305). Schniitgen
fithrt dies unter dem Stichwort »Prasenz« ausfithrlich aus (vgl. Schniitgen, Tanz, 46—60).

111 Lienau, Religion auf Reisen, 43. Ich verwende die Begriffe »Korper« und »Leib« hier synonym
—eine ausfiihrliche Begriindung hierzu findet sich u.a. bei Isolde Karle, Liebe in der Moderne.
Korperlichkeit, Sexualitat und Ehe, Giitersloh 2014, 36f.

112 Vgl Lienau, Religion auf Reisen, 411.

113 A.a.0., 416.

114  Rumpf, Wozu fasten, 221.

115  Vgl.a.a.0,, 222. Anders als Lienau spricht Rumpfin diesem Zusammenhang jedoch nicht von
»Gewissheit«, sondern von »Selbstbewusstsein, Stolz und Selbstwirksamkeit« (a.a.0., 221),
die Menschen durch diese kérperbezogene Praktik erleben.

116  Schnitgen, Tanz, 511.

117  Beide Zitate: Bayreuther, Meditation, 295.

118 Vgl. Gregor Etzelmiiller, Verkorpertes Ebenbild. Leiblichkeit als Kategorie christlicher Anthro-
pologie und Ethik, in: Milad Karimi/Maryam Palizban (Hg.), Leibverstandnis und Leibverges-
senheit. Interdisziplinare Zuginge (Falsafa 6), Baden-Baden 2022, 49—65: 50f.

119 A.a.0, 50. Auch umgekehrt argumentierend — von der Frage nach religiéser Erfahrung her-
kommend —thematisiert zum Beispiel Sabrina Miiller die Bedeutung des Korpers fiir religio-

- am 13.02.2026, 20:10:38.

239


https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

240

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

Auf>Spiritualitit« iibertragen liefe sich hier demnach zunichst festhalten: Die mit
>Spiritualitit« stets verbundene Aufwertung von (Kérper-)Erfahrung wird in jiinge-
rer Zeit auch in der Theologie zunehmend akzentuiert.” Dies kann als starke Ge-
genbewegung zur bis heute weit verbreiteten Ausblendung von Kérpererfahrung in
der evangelischen Theologie gedeutet werden. Es ist eine der aktuellen Herausfor-
derungen Praktischer Theologie, Kérpererfahrung und Leiblichkeit ausgewogen zu
reflektieren und den ihnen angemessenen Raum in Theologie und Kirche theolo-
gisch gut zu begriinden.

So offen viele Fragen diesbeziiglich noch sind, so deutlich hat Praktische
Theologie durch ihre Selbstverortung in der christlichen Tradition tblicherweise
schon lange im Blick, dass eine unidirektionale und monokausale Verkniipfung von
(Korper-)Erfahrung und Deutung zu kurz greift, da Erleben und Erfahren stets
in Sozialitit eingebettet sind. In diesem Sinn argumentiert zum Beispiel Sabrina
Miiller im Hinblick auf religiése Erfahrung, wenn sie einerseits betont, dass Erfah-
rung »ein aktiver, hermeneutischer Akt des Individuums«** ist, der andererseits
passiv konnotiert ist, weil Interpretation und Deutung von religiésen Erfahrungen
immer in Bezugssysteme eingebettet sind.” Auch Detlef Lienau argumentiert
in diese Richtung, wenn er im Anschluss unter anderem an Matthias Jung davon
ausgeht, dass das Erleben mit der Artikulation und der symbolischen Form zirkulir
verbunden ist und so »die Erlebnisstruktur durch vorgingige Artikulationsformen
[...] prafiguriert wird«'*.

Die Beriicksichtigung dessen, dass Wahrnehmung von Erfahrung sozial geprigt
ist, ist ein Merkmal (praktisch-)theologischer Rede von »Spiritualitit, das diese im
interdiszipliniren Diskurs geltend machen kann: (Praktische) Theologie bringt die
Komplexitit des historisch gewachsenen und damit zutiefst sozial imprignierten
Begriffs »Spiritualitit«in den Diskurs ein.”**

se Erfahrung: Religiose Erfahrungen werden, so beobachtet sie, »verkérpert und mit emotio-
naler Intensitdt wahrgenommen« (Miiller, Religi6se Erfahrung, 212).

120 Vgl. z.B. Isolde Karle, Liebe in der Moderne. Kérperlichkeit, Sexualitat und Ehe, Giitersloh
2014.

121 A.a.0.,17.

122 Ebd. Inihrer Arbeit insgesamt steht jedoch die aktive Deutung des Individuums —wohl auch
durch den Fokus auf gelebte Theologie, die ein bewusster Akt ist — im Vordergrund (vgl.
a.a.0,, 231).

123 Lienau, Religion auf Reisen, 47. Vgl. a.a.0., 405.

124 In diesem Sinn erarbeiteten zum Beispiel Simon Peng-Keller sehr prazise die Begriffsge-
schichte von»Spiritualititcund Claudia Jahnel die komplexe Entstehungs- und Verbreitungs-
geschichte des >Yogac als einer populdren Praxis von >Spiritualitdtc Vgl. Simon Peng-Keller,
Zur Herkunft des Spiritualitidtsbegriffs. Begriffs- und spiritualitidtsgeschichtliche Erkundun-
gen mit Blick auf das Selbstverstandnis von Spiritual Care, in: Spiritual Care 3,1 (2014), 36—47
und Claudia Jahnel, Zwischen spiritueller Versenkung und muskularem Christsein. Yoga als
Produktinterkultureller Aushandlungen, in: Andreas Hahn (Hg.), Yoga und christlicher Glau-

- am 13.02.2026, 20:10:38.


https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. Dimensionen von >Spiritualitat< in der Praktischen Theologie

Dariiber hinaus bleiben jedoch die beiden Pole — Erfahrung und Deutung - in
der praktisch-theologischen Theoriebildung hiufig unverbunden nebeneinander
stehen.

3.4.2 Transformation von Theologie durch Erfahrung

Eine Verbindung von Erfahrung und Deutung lisst sich grundsitzlich in zwei Rich-
tungen konzipieren. So ist es denkbar, Deutungsmuster auf Basis von Erfahrung
zu verindern oder umgekehrt, auf Basis von Deutungsmustern Erfahrung zu be-
urteilen. Nur in sehr wenigen Fillen sieht Praktische Theologie ihre Aufgabe in der
zweiten Denkrichtung, also darin, beobachtete (Kérper-)Erfahrung von >Spiritua-
litdt« von (theologischen) Deutungsmustern herkommend bewertend in den Blick zu
nehmen."* Bei einem solchen Vorgehen — wie es sich exemplarisch in der Argumen-
tationsstruktur des Subdiskurses >Profil zeigt — steht offensichtlich das Anliegen
der Schlieffung im Vordergrund. Aus diesem Grund findet es in einem zentral auf
Offnung fokussierten Diskurs wie dem disziplineniibergreifenden Spiritualitits-
diskurs wenig Anschluss.

Auffillig ist jedoch, dass auch das Gegenstiick hierzu — die Verinderung von Deu-
tungsmustern durch veflektierte (Korper-) Erfahrung — wenig ausgepragtist. Denn bislang
erfolgt in vielen dezidiert an Praktiken orientierten empirischen praktisch-theolo-
gischen Studien zwar eine Aufnahme von Erfahrung durch die formale, d.h. metho-
dische Verkniipfung von Erfahrung und Deutung. Eine eigentlich theologische Rezep-
tion der (Korper-) Erfahrung bzw. die Formulierung einer bewusst durch (Kérper-)Er-
fahrung verinderten Theologie unterbleibt jedoch in der Regel.

So bringt zum Beispiel Detlef Lienau in seiner Studie zum Pilgern theologische
Inhalte unter dem Stichwort »Ankniipfungsméglichkeiten<*® und im Sinne einer
moglichen Passung ein: Der Lebensweg kann als Symbol der Geschopflichkeit ge-
deutet werden oder in eschatologischer Perspektive.”™ Dariiber hinaus fithren je-
doch die erfahrungsbasierten Aussagen der von ihm befragten Pilger*innen im Hin-
blick aufihr Gottesbild bei Lienau nicht zu dezidiert theologischer Reflexion. Dies ist

be zwischen kérpersensiblen Entdeckungen und synkretistischer Vereinnahmung (EZW-Tex-
te 270), Berlin 2020, 40-57.

125 Am ehesten ldsst sich dies bei Dahlgrin finden: »Warum wenden wir zudem Kriterien an
und ziehen damit Grenzen? Zunichst einmal: weil der Begriff gegenwartig inflationar ge-
braucht wird, weil es Hunderte und mehr»Spiritualititen< gibt. Aber vor allem: weil es sehr
unterschiedliche Geister sind, mit denen wir es im Bereich der Spiritualitidt zu tun bekommen
kénnen. Und selbst wenn in einer Situation von einem geistlichen, spirituellen Geschehen zu
sprechen ist, ist damit jedenfalls fiir Christen noch nicht alles gesagt. Denn nicht alle Geister
lassen sich mit dem christlichen Glauben, dem Glauben an den in Christus offenbar gewor-
denen Gott, vereinbaren.« (Dahlgriin, Die Gabe, die Geister zu unterscheiden, 81).

126 Lienau, Religion auf Reisen, 437 und zahlreiche Stellen zu »ankntpfen« (z.B. a.a.0., 438f).

127 Vgl.a.a.0, 437.

- am 13.02.2026, 20:10:38.

241


https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

242

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

bedauerlich, wire es fiir das Verstindnis von >Spiritualitit« doch aufschlussreich zu
fragen, wie z.B. die apersonalen Deutungen Gottes mancher Befragten theologisch
reflektiert werden konnen. So bleibt auch bei Lienau der von Knoblauch regelmifig
als Widerspruch dargestellte Befund pantheistischer Erfahrungen von christlich-
religisen Befragten bestehen und wird theologisch nicht weiter ausgefithrt.”?® Dies
ist umso problematischer, als hier offensichtlich wird, dass religiése Praktiken und
Erfahrungen wie das Pilgern oder auch das Kérpergebet »Leerstellen, Verdringtes,

% im Hinblick auf Theologie aufzei-

Unliebsames, auch tiefgreifende Irritationen«
genkénnen, wenn ihre »Erfahrungsgehalte [...] sich nicht ohne weiteres mit explizit-
theologischen Traditionsbestinden zusammenbringen lassen«*°.

Mit der Akzentuierung von (Korper-)Erfahrung ergeben sich folglich Anfragen
an die (praktisch-)theologische Theoriebildung. Bleiben sie unbearbeitet, stehen die
beiden Pole Erfahrung und Deutung weitgehend unverbunden nebeneinander und
es kommt nur situativ zu Kongruenzen. Praktische Theologie ist jedoch dazu her-
ausgefordert, den in der Rede von >Spiritualitit« mitschwingenden Erfahrungsbe-
zug nicht nur auf methodischer Ebene zu erfassen, sondern die mit ihm gewonne-
nen Erkenntnisse auch theologisch zu integrieren und zu reflektieren.

Weiterfithrend sind hier Uberlegungen zu religiéser Erfahrung von Paul Tillich,
wie er sie als Grundlage seines theologischen Systems vorstellt. Tillich setzt dazu
Quelle, Medium und Norm der systematischen Theologie in einen Zusammenhang.
Erfahrung ist fiir ihn das Medium systematischer Theologie. Das bedeutet, dass Er-
fahrung nicht selbst als »unerschopfliche Quelle«” von Theologie gesehen wird, wie
Tillich dies in der empirischen Theologie des Pragmatismus wahrnimmt. Vielmehr
ist religidse Erfahrung fiir Tillich »das schwache, liickenhafte, verzerrte Medium«*?,
tiber das die Norm der systematischen Theologie zu richten hat.

Dennoch spielt religiose Erfahrung in Tillichs System eine zentrale Rolle: Sie

133

entsteht »durch Begegnung mit der biblischen Botschaft«"*. Diese Botschaft wie-

derum bestimmt, wie mit den Quellen der systematischen Theologie umzugehen

128 Vgl. dazu z.B. Hubert Knoblauch, Populire Spiritualitit und die Refiguration der Religion,
in: Lars Allolio-Nacke/Peter Bubmann (Hg.), Spiritualitat. Theologische und humanwissen-
schaftliche Perspektiven, Stuttgart 2022, 17-31: 27f.

129 Koll, Kdrper beten, 255.

130 Ebd.

131 Paul Tillich, Systematische Theologie I/11, Berlin/New York 1987, 57. Es ist unprazise, wenn
Miller bei Tillich »die Quelle der Theologie in der Erfahrung« (Miiller, Religiose Erfahrung,
222) verortet.

132 Tillich, Systematische Theologie I, 65.

133 Ebd. Ihr Inhalt ist dementsprechend die biblische Botschaft, die er beschreibt als »das Neue
Sein inJesus, dem Christus, als das, was uns unbedingt angeht« (a.a.0., 62).

- am 13.02.2026, 20:10:38.


https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. Dimensionen von >Spiritualitat< in der Praktischen Theologie

ist.”* Alle diese Quellen sind jedoch erst Quellen fiir die systematische Theologie,
wenn jemand »an ihnen teilhat, das heifSt: durch Erfahrung teilhat.«** Anders ge-
sagt: Erfahrung bestimmt die Deutung der biblischen Botschaft, jedoch ohne die-
se zu wiederholen oder selbst neu zu schaffen. Erfahrung fithrt vielmehr durch ihre
Haltung des Empfangens zu einer nicht vorab planbaren »Umwandlung« der christ-
lichen Botschaft.”® Indem Tillich der Erfahrung eine derart entscheidende Rolle zu-
spricht, konzipiert er die christliche Botschaft selbst dynamisch und auf Verinderung
hin.

Einen dhnlich engen Zusammenhang von Theologie, Erfahrung und Verinde-
rung sieht auch Sabrina Miiller in ihrer »Gelebten Theologie«™’. Den Ausgangspunkt

138 wahr, wie

bei der Erfahrung nimmt sie auch in anderen »Theologien von unten«
z.B. in der Befreiungstheologie und der feministischen Theologie. Diese seien —
ebenso wie der von Miiller entwickelte Ansatz — mit der Idee von »theologischem

Empowerment«"® verbunden. Miiller hilt fest:

»Gelebte Theologie ist dem Wandel der Lebensumstidnde und des Kontextes un-
terworfen, sie nimmt die historisch-theologischen Aushandlungsprozesse (christ-
liche Tradition) auf, ordnet sie ein, transformiert diese wiederum kontextuell und
manifestiert sich im Lebensvollzug«**°.

Das Individuum, seine Erfahrungen und »die christliche Tradition«** sind fiir Miil-
ler die zentralen Bausteine gelebter Theologie. Gelebte Theologie ist fiir sie deshalb

3 und entfal-

per se »kontextuell und divers«#*, »nicht statisch« und »diskursoffen«
tet »auch liquide, individuelle Normativitit«'**. Dass sich gelebte Theologie derart

dynamisch darstellt, ist Konsequenz von Milllers Fokus auf Erfahrung. >Tradition«

134 Diese Quellen sind neben der Bibel auch die Kirchengeschichte und die Geschichte von Re-
ligion und Kultur (vgl. a.a.0., 51).

135 Ebd.

136 Vgl.a.a.0., 57f

137 Diesen Programmbegriff stellte Miller zuerst vor in: Sabrina Miiller, Gelebte Theologie. Im-
pulse flr eine Pastoraltheologie des Empowerments (ThSt14), Zirich 2019.

138 Mlller, Religiose Erfahrung, 233. Julia Koll ordnet entsprechend auch das Kérpergebet dem
Bereich der »Theologien von unten« zu (vgl. Koll, Kérper beten, 252).

139  Miller, Religiose Erfahrung 225. In dhnlichem Sinn spricht Bayreuther von»demokratisieren«
(vgl. Bayreuther, Meditation, 305).

140 Mdller, Religiose Erfahrung, 226.

141 A.a. 0., 230.

142 A.a. 0,222,

143 Beide Zitate a.a.0., 226.

144 A.a.O., 228.

- am 13.02.2026, 20:10:38.

243


https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2k

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

hingegen wird bei ihr eher statisch gedacht und damit tendenziell negativ konno-
tiert. Das gilt auch fiir »akademische Theologie«'.

Zugleich kommt auch Miller nicht ohne eine normierende Bestimmung der
praktisch-theologischen Perspektive aus. Diese besteht fiir Miiller darin, dass
sie »mit der Moglichkeit transzendenter Existenz rechnet«, die sie wiederum
»als relationale Erfahrung der christlichen Hoffnungsperspektive« versteht.'*¢
Miller ersetzt damit den herkémmlichen praktisch-theologischen Begriff der
»Kommunikation des Evangeliums« durch die »Erfahrung der christlichen Hoff-

47 Auf diese Weise verstirkt sie noch einmal ihre These, dass

nungsperspektive«
religiése Erfahrung von grofiter Bedeutung und deshalb auch in der Praktischen
Theologie aufzuwerten ist.

Die Ritckwirkung von Erfahrung und gelebter Theologie auf christliche Theolo-
gie und Kirche steht bei Milller nicht im Fokus. Doch das Desiderat benennt auch sie,
wenn sie kontinuierliches Arbeiten auf Basis von Erfahrung »brought into conver-
sation with the great doctrines of Christian tradition«'*® einfordert. Nur am Rande
streift sie die historisch gewordene Beobachtung, dass sich die von ihr als Beispiel
fiir erfahrungsbasierte Theologie genannten Befreiungs- und Feministischen Theo-
logien auch durch theologische Um- und Neuakzentuierungen auszeichnen und so
die akademische Theologie in gewisser Hinsicht bereits »neu« geschrieben und auch
in praktischer Hinsicht nachhaltig verandert haben. Denn genau dies war und ist
deren Anliegen: Empowerment der Einzelnen und Verinderung von Theologie und
religidser Praxis gleichermafien. So haben die Befreiungstheologien iiber die Jahr-
zehnte die theologischen Disziplinen von der Exegese bis hin zur Praktischen Theo-
logie ebenso verindert, wie sie Einfluss aufkirchliche Praxis nahmen.'* Fiir die For-

145 Vgl.a.a.0.,, 229f. Dies schimmert zum Beispiel auf im letzten Satz ihrer Monographie zur ge-
lebten Theologie: »Diese Gelebte Theologie ist suchende Nachfolge und benétigt suchende
Begleitung, und keine wissende Belehrung.« (Miller, Gelebte Theologie, 90).

146 Beide Zitate Miiller, Religiose Erfahrung, 218.

147 A.a.0, 237.

148 Bonnie ). Miller-McLemore, Feminist Theory in Pastoral Theology, in: Dies./Brita L. Gill-Aus-
tern, Feminist and Womanist Pastoral Theology, Nashville 1999, 77—94: 86 zit.n. Mller, Reli-
giose Erfahrung, 238.

149 So wertet zum Beispiel Gregor Etzelmiiller in seiner »Verkorperten Anthropologie« die Se-
xualitat im Anschluss an feministische Literatur auf (vgl. Gregor Etzelmiiller, Cottes verkér-
pertes Ebenbild. Eine theologische Anthropologie, Tiibingen, 2021, 135-169). Wilfried Har-
le nimmt die Bezeichnung von Cott als Mutter in seine Gotteslehre auf (vgl. Wilfried Harle,
Dogmatik, 2., ilberarb. Auflage Berlin/New York 2000, 253—255). Isolde Karle begriindet un-
ter Rezeption jiingerer Gender-Forschung eine Theologie jenseits der Geschlechterdifferenz
(vgl. Isolde Karle, »Da ist nicht mehr Mann noch Frau...«. Theologie jenseits der Geschlech-
terdifferenz, Giitersloh 2006). Kerstin Soderblom beschreibt die Praxis queersensibler Seel-
sorge (vgl. Kerstin Soderblom, Queersensible Seelsorge, Gottingen 2023). Und die Evange-
lische Kirche in Hessen und Nassau hat eine Broschiire zu Transsexualitit herausgegeben

- am 13.02.2026, 20:10:38.


https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. Dimensionen von >Spiritualitat< in der Praktischen Theologie

mulierung eines theologischen Spiritualititsbegriffs wire dies ebenfalls umzuset-
zen und zu fragen, wie (individuelle) (Kérper-)Erfahrung christliche Deutungsmus-
ter verindern kann.

3.4.3 Aspekte einer Theologie der >Spiritualitat«

Nach Beschreibung der Problemstellung und Darstellung allgemeiner Uberlegun-
gen zur moglichen Transformation von Theologie durch (Kérper-)Erfahrung gilt es
nun abschliefdend, Ansatzpunkte fiir eine theologische Reflexion von >Spiritualitit
zu nennen, welche den Individualisierungs- und Erfahrungsbezug ernst nimmt.

Pneumatologie

Dies ist erstens das Thema der Personalitit Gottes, die — wie zum Beispiel bei Ju-
lia Koll ausgefithrt — durch Erfahrungen mit der Praxis des Kérpergebets in Frage
stehen kann: Ein personales Gotteskonzept kann »im Korpergebet durchlissig fur
das Erleben Gottes als Raum, Kraft und Beziehungsgeschehen«° werden. Koll ver-
weist fiir die theologische Diskussion sowohl auf biblische Belege, die tiber eine per-
sonhafte Vorstellung Gottes hinausweisen (Ex 3,2 und Act 9,3), als auch allgemeiner
auf »pneumatologisch inspirierte[] Theologien«"' und Gebetstheologien sowie auf
Ansitze fiir »Gott als Zwischenraum oder Beziehungsgeschehen«™* und fiir Gottes
»Transpersonalitit«’>. Insbesondere am Beispiel der Pneumatologie wird deutlich,
dass vielfiltige Ankniipfungspunkte in der aktuellen Systematischen Theologie zu
finden sind, die im praktisch-theologischen Spiritualititsdiskurs teilweise bereits
aufgegriffen werden.”™ Dies ist fiir die Aufstellung von Kriterien fiir einen prak-

(vgl. Fachgruppe Gendergerechtigkeit der ekhn, Zum Bilde Gottes geschaffen. Transsexuali-
tatin der Kirche, Darmstadt *2019 [abrufbar unter: https://cms.ekhn.de/fileadmin/redaktio
n/downloads/pdfs_dokumente/queer/EKHN_Transsexualitaet_3Aufl_2019_web.pdf; Abruf
am: 23.08.2024]).

150  Koll, Korper beten, 252.

151  Ebd.

152 A.a. 0., 253 unter Verweis auf Wolf-Eckart Failing/Hans-Giinter Heimbrock, Gelebte Religion
wahrnehmen. Lebenswelt — Alltagskultur — Religionspraxis, Stuttgart unter anderem 1998.
Hier wire auch Sabrina Miillers oben genannte Norm Praktischer Theologie im Anschluss an
Martin Buber zu nennen (vgl. Milller, Religiose Erfahrung, 218).

153 Koll, Kérper beten, 253 unter Verweis auf Matthias Kroeger, Im religiésen Umbruch der Welt.
Derfillige Ruck in den Kopfen der Kirche. Uber Grundrisse und Bausteine des religiosen Wan-
dels im Herzen der Kirche, Stuttgart 2004.

154  So finden sich Verweise auf)irgen Moltmann unter anderem bei Koll (Koll, Kérper beten 253)
ebenso wie zum Beispiel bei Schniitgen (Schniitgen, Tanz, 88f) und Isolde Meinhard (Isolde
Meinhard, Geistlich mit dem Kérper. Spirituelle Praxis auf der Suche nach Schalom, in: Lars
Allolio-Nacke/Peter Bubmann [Hg.], Spiritualitit. Theologische und humanwissenschaftli-
che Perspektiven, Stuttgart 2022, 199—214: 209). Verweise auf Jorg Lausters Monographie
»Der heilige Geist« (Miinchen 2021) finden sich bei Isolde Karle, Die Zukunft der Kirche. Per-

- am 13.02.2026, 20:10:38.

245


https://cms.ekhn.de/fileadmin/redaktion/downloads/pdfs_dokumente/queer/EKHN_Transsexualitaet_3Aufl_2019_web.pdf;
https://cms.ekhn.de/fileadmin/redaktion/downloads/pdfs_dokumente/queer/EKHN_Transsexualitaet_3Aufl_2019_web.pdf;
https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://cms.ekhn.de/fileadmin/redaktion/downloads/pdfs_dokumente/queer/EKHN_Transsexualitaet_3Aufl_2019_web.pdf;
https://cms.ekhn.de/fileadmin/redaktion/downloads/pdfs_dokumente/queer/EKHN_Transsexualitaet_3Aufl_2019_web.pdf;

246

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

tisch-theologischen Begriff von »Spiritualitit auch deshalb besonders interessant,
weil der Begriff der >Spiritualitit« etymologisch unmittelbar auf die Pneumatologie
verweist.

In der Monographie zum Heiligen Geist von Jorg Lauster wird deutlich, wie
auch auf Basis christlicher Dogmen- und Frommigkeitsgeschichte weniger von
Gottes Personhaftigkeit, denn vielmehr von Gott als Geist gesprochen werden kann
- wie also die a- oder iiberpersonalen Erfahrungen Gottes, die Menschen durch
verschiedene Praktiken machen, auch vor dem Hintergrund der theologischen
Tradition nachvollziehbar erfasst werden konnen. Lauster betont dabei von Anfang
an die »Vielfalt«* der Erfahrungen des Geistes Gottes: »Geist ist der Sammelbegriff
fiir all die Erscheinungsformen, in denen Gott in dieser Welt anwesend ist.«'*® Eine
derart vielschichtige und erfahrungsnah formulierte Pneumatologie bietet einer
(Praktischen) Theologie der >Spiritualitit« hilfreiche Ankniipfungspunkte, deren
Zugewinn noch weiter auszuloten ist.

Schopfungstheologie

Mit seiner Pneumatologie liefert Lauster zugleich einen Anschluss an den zweiten
fundamentaltheologischen Aspekt, den auch Koll im Hinblick auf theologische Ver-
schiebungen auf Basis von Kérperfahrung nennt: die Schépfungsspiritualitit.”’
Theologisch geht es in diesem Zusammenhang auch um eine Auseinandersetzung
mit Pantheismus und Panentheismus, deren Ablehnung von theologischer Seite
Koll als das Bestreben deutet, »die Differenz zwischen Schépfer und Schépfung im

58 Wenn im Anschluss an die leibliche Erfahrung — zum

159

Bewusstsein zu halten«
Beispiel im Kérpergebet — die »Verbundenheit aller Geschépfe in Gott«™® stirker
betont wird, steht zugleich die traditionell besonders enge Zuordnung von Mensch
und Gott in Frage. Es wire zu iiberlegen, welche theologischen Denkmoglichkeiten
sich ergeben, die sowohl die Differenz als auch die Verbundenheit von Mensch und
Gott vor dem Hintergrund religidser Erfahrung bewahren.'s

Lauster fragt in diesem Sinne, inwiefern es eine Befreiung der Menschen von
sich selbst im Sinne des lutherschen homo incurvatus in se ipsum ist, den gottli-

chen Geist auch in der Natur zu erleben.’®! Ohne die Ambivalenz der Natur auszu-

spektiven und Herausforderungen, in: Beate Hofmann u.a., Welche Zukunft hat die Kirche?
Aktuelle Perspektiven evangelischer Theologie, Tiibingen 2021, 81-108: 95.

155 Jorg Lauster, Der Heilige Geist. Eine Biographie, Miinchen 32022, 32.

156 A.a.0.,18.

157  Auch Martina Kumlehn hebt Naturerleben als einen Aspekt von>Spiritualitat« hervor, der zu-
nehmend Anklang findet (vgl. Kumlehn, Frommigkeit/Spiritualitit, 270f).

158  Koll, Kérper beten, 254.

159 Ebd.

160 Vgl.a.a.0, 255.

161 Vgl Lauster, Der Heilige Geist, 357.

- am 13.02.2026, 20:10:38.


https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. Dimensionen von >Spiritualitat< in der Praktischen Theologie

blenden, hilt Lauster es fiir bedenkenswert anzunehmen, »dass der gottliche Geist
in der Natur auftaucht und in ihr gegenwirtig ist, in der Stimme der Natur zu uns
spricht und in der Vielfalt bewusster Erfahrungen der Natur zu sich selbst berei-
chert zuriickkehrt.«'** Denn der menschliche Kérper reagiert mit Gefithlen auf die
Natur und erlebt sich als von ihr angesprochen.’ Diese individuellen Erfahrungen
mit der Natur in ihrer Unterschiedlichkeit haben einen Wert an sich: »In den unzih-
ligen Weisen, in denen die Welt [...] subjektiv erlebt werden kann, gelangt die Welt
zu einem héheren Bewusstsein ihrer selbst.«'**

Hier schlief3t sich der Kreis zur oben aufgeworfenen Frage danach, wie individu-
elle religiése Erfahrung und (christlich-theologische) Deutungsmuster in der Rede
von>Spiritualitit« miteinander verbunden werden konnen: Es gehort zur Welt dazu,
dass der gottliche Geist in ihr auf individuelle Weise und korperlich erlebt wird. In
der Rede von »Spiritualitit« kommen also Schépfungstheologie und Pneumatologie
zusammen und es werden individuelle Erfahrung und theologische Deutungsmus-
ter miteinander verkniipft. Diese Deutungsmuster gilt es, im urspriinglichen Sinn
des Begriffs »Dogma«verstindlich zu machen als »die begriffliche Anstrengung [..],
den Glauben begrifflich zu erfassen — fiir sich selbst und fiir andere«<*®*. Lauster lie-
fert hier fiir die Pneumatologie ein anschauliches Beispiel.

Die praktisch-theologische Herausforderung durch >Spiritualitit« besteht dem-
nach darin, von (Kérper-)Erfahrung ausgehend pneumatologische und schépfungs-
theologische Deutungsmuster neu in den Blick zu nehmen, fir die aktuelle Situati-
on anders zu akzentuieren, umzuformulieren und weiterzudenken.

4, Fazit

Zusammenfassend liasst sich festhalten: >Spiritualititc ist ein vieldimensionaler
Begrift. Im praktisch-theologischen Diskurs tragt er Konnotationen wie Profil,
Entgrenzung, Mehrdimensionalitit, Erfahrung und Unverfiigbarkeit — die alle je
nach Kontext stirker oder schwicher betont werden. Vor allem aber ist >Spiritua-
litdtc auch iber den praktisch-theologischen Diskurs hinaus durchgehend durch
Individualisierung und Erfahrungsorientierung gekennzeichnet. Als Basisdefi-
nition von >Spiritualitit« fir den praktisch-theologischen Diskurs empfiehlt sich
deshalb die Definition nach Heinz Streib und Barbara Keller von >Spiritualitit
als »privatisierte, erfahrungsorientierte Religion<'*®. Diese Definition macht ernst mit

162 Ebd.

163 Vgl.a.a.0.,,347.349.

164 A.a.O.,355.

165 A.a.0.,108.

166 Streib/Keller, Was bedeutet Spiritualitdt, 19 [Hervorhebung: K. D.].

- am 13.02.2026, 20:10:38.

247


https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

248

Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualitat

den zentralen Merkmalen, die >Spiritualitit« diskursiibergreifend kennzeichnen:
Individualisierung und Erfahrung.

Mit dieser Basisdefinition gehen verschiedene Herausforderungen fiir die Prakti-
sche Theologie einher. Denn »Spiritualitit< kann nicht zugleich allgemeingiiltig und
so prizise definiert werden, dass der Begriff fir den Gesamtdiskurs und zugleich
fiir einen spezifischen Kontext hilfreich ist. Vielmehr ist die Basisdefinition fiir je-
den spezifischen Kontext des praktisch-theologischen Diskurses reflektiert zu er-
ginzen. Die oben genannten Uberlegungen zu den Funktionen von >Spiritualititc
im praktisch-theologischen Diskurs kénnen und sollen dazu ebenso ihren Beitrag
leisten wie die aufgestellten Kriterien.

Demnach gilt es, bei der Rede von >Spiritualitit« die praktisch-theologische Per-
spektive zu benennen und dabei deutlich zu machen, was sie impliziert. Es gilt, sich
zur These einer >anthropologischen Spiritualitit« zu verhalten und sie so zu filllen, dass
sie praktisch-theologisch als menschliche Méglichkeit verstanden wird. Vor allem
aber gilt es, eine theologische Transformation und Interpretation der verschiedens-
ten Formen von Erfahrung im Kontext von >Spiritualitit« vorzunehmen und zu fra-
gen, was diese Erfahrungen fiir die Theologie bedeuten.

Vor diesem Hintergrund ist es spannend, wie sich der Begriff inhaltlich im all-
tiglichen und im wissenschaftlichen Sprachgebrauch weiter entwickeln wird und
was das fiir seine Rezeption innerhalb und auflerhalb von (Praktischer) Theologie
und Kirche bedeutet. Aktuell deutet sich an, dass der oft zitierte »Boom« von >Spi-
ritualitit« im praktisch-theologischen Diskurs etwas abebbt, da mit »Religion« ein
weiterhin hilfreicher Begriff mit einer deutlich breiteren wissenschaftlichen Grund-
lage vorliegt und >Spiritualitit« diesem zugeordnet werden kann. Deutlich stirker
dominiert hingegen im anglophonen Raum »spirituality« iiber den Begriff der Reli-
gion. Weitere Forschung miisste priifen, inwiefern die fiir den deutschsprachigen
Kontext erarbeiteten Kriterien auch fir den internationalen Bereich gelten. In je-
dem Fall wire dabei zu fragen, welche Anliegen und Vorannahmen mit der Rede von
sspirituality<jeweils verbunden sind. Fiir die momentane Situation ist aufjeden Fall
festzuhalten: Weder die Rede vom »Boom« noch die inhaltliche Vagheit von »Spiri-
tualitit« bedeuten fiir die Praktische Theologie per se einen Mehrwert. Vielmehr hat
sich eine genauere Fassung des Begriffs »Spiritualitit< aus praktisch-theologischer
Perspektive als notwendig und zugleich als hoch komplex herausgestellt.

Als »Mehrwert« von >Spiritualitit« auch fir die Praktische Theologie erweist
sich, dass mit diesem Begriff (wie auch im alltiglichen Sprachgebrauch), »ein
Spielraum fiir Artikulationen und Erkundungen personlich erfahrener Transzen-

denzen erdffnet wird«'.

167 A.a. 0., 245f. Streib und Keller fithren hier den Begriff »Mehrwert«im Zusammenhang mit
dem alltaglichen Gebrauch von»>Spiritualitit< ein.

- am 13.02.2026, 20:10:38.



https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

V. Dimensionen von >Spiritualitat< in der Praktischen Theologie

Mit Bezug auf die Erkenntnisse der Analyse unterschiedlicher Spiritualititsdis-
kurse hinsichtlich der Kriterien fiir einen praktisch-theologischen Spiritualitits-
begriff sowie unter Beriicksichtigung der erhobenen Funktionen des Begriffs fir
den praktisch-theologischen Diskurs sind dabei die Aspekte der Suche und der (Kor-
per-)Erfahrung zentral. Beide akzentuieren in erster Linie den Fokus auf Offnung,
der durchgehend eng mit der Rede von »>Spiritualitit« verbunden ist.

Andererseits sind Offnung und SchlieBung von Bedeutung, wo es um die theo-
logische Integration von Erfahrung und die Verdnderung von theologischen Deutungsmus-
tern geht. Dies ist der bedeutsamere und komplexere Aspekt. Denn die Theologie
als Disziplin ist seit ihren Anfingen davon geprigt, dass theologische Deutungs-
muster notwendigerweise und fortdauernd verstindlich gemacht und damit aktua-
lisiert werden miissen. Die Umsetzung dessen im Hinblick auf eine Theologie der
>Spiritualitit« ist aktuell nicht nur in der Praktischen Theologie noch ausbaufihig.
Die theologische Reflexion der Erfahrung bei Paul Tillich und des Geistes bei Jorg
Lauster scheinen hier weiterfithrend. Die analysierten praktisch-theologischen Spi-
ritualititsdiskurse schlagen Schneisen, an welchen Stellen »Spiritualitit< in dieser
Hinsicht weiter zu bedenken wire:

Statt wie im Kontext der Ausbildung zum Pfarrberuf die mit >Spiritualitit< kon-
notierte theologische Akzentuierung der >Unverfiigbarkeit< notgedrungen so zu ver-
stehen, dass Tradition und Institution als Rahmen zu sehen sind, der individuell zu
interpretieren ist, ginge es im Anschluss an die hier vorgestellten Uberlegungen vor
allem darum, (Kérper-)Erfahrung in den Fokus zu riicken und von da aus Theologie
und Kirche immer wieder neu und anders zu denken und so dynamischer zu gestalten.

Im Kontext von Spiritual Care macht gerade das weite und itberkonfessionelle
wie transdisziplinire Anliegen bei der Rede von »Spiritualitit« deutlich, wie wich-
tig die individuelle Perspektive und auch die theologische Reflexion von >Spiritualitit
ist. Mit der Denkfigur der sMehrdimensionalitit« des Lebens geht es darum, eine
theologische Erweiterung der Perspektiven (iiber Wellness und sinnvolles Sterben)
hinaus in das Gesundheitssystem einzubringen.

Im Kontext unterschiedlicher, mit Korpererfahrung verkniipfter Praktiken
kombiniert die Rede von >Spiritualitit« die Heterogenitit individueller (Kérper-)Er-
fahrung mit der Forderung, mit verschiedenen Deutungen dieser Erfahrungen
ins Gesprich zu kommen und iiberlieferte theologische Deutungsmuster entspre-
chend neu zu akzentuieren und zu verindern. In den Bereichen Pneumatologie und
Schiépfungstheologie gibt es bereits erste Spuren, wie eine solche Transformation von
Theologie durch das ernstnehmen von (Korper-)Erfahrung umzusetzen wire.

Nimmt Praktische Theologie die Herausforderung der Rede von >Spiritualitit«
an, wie sie dies in den letzten Jahren vermehrt tut, und fithrt empirische Studien zu
individueller religiser Erfahrung durch, von denen aus sie theologische Deutungs-
muster neu wahrnimmt, reflektiert und transformiert, arbeitet sie fortdauernd pro-
zessual, ist dynamisch und damit lebens- und menschennah.

- am 13.02.2026, 20:10:38.

249


https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

- am 13.02.2026, 20:10:38.


https://doi.org/10.14361/9783839431283-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

