
El agua más espeso que la sangre

Zur Entflechtung familiärer Bande in Fiktionen 

spanischer Anarchist:innen um 1900

Teresa Hiergeist

1. Die Ehe als Transaktion

Die arrangierte Ehe ist in Spanien zu Beginn des 20. Jahrhunderts nach wie vor

weit verbreitet.1 Obschon sich dort bereits ab Ende des 18. Jahrhunderts wieder-

holt Zeugnisse heimlicher Heiraten finden, die ohne den Rat und die Zustimmung

der Eltern vollzogen werden2 und obschon die Ehe unter dem Einfluss romanti-

scher Diskurse im 19. Jahrhundert wie in den übrigen europäischen Ländern im-

mer weniger als Wirtschafts-, denn als Liebesbeziehung gedacht wird,3 spielt die

Meinung der Familie zur Hochzeit weiterhin eine zentrale Rolle. Gerade in bür-

gerlichen Kreisen erreicht sie eine besondere Relevanz, denkt man dort die ge-

schickte Wahl des Ehepartners oder der Ehepartnerin doch häufig mit dem Er-

halt oder der Verbesserung der ökonomischen Situation und des machtpolitischen

Einflusses und sozialen Ansehens der gesamten Familie zusammen, während ei-

ne unvorteilhafte Entscheidung nicht selten als Beschmutzung der Familienehre

wahrgenommen wird.4 Insofern erklärt sich, dass die elterlichen Einflussnahmen

und Kontrollen in bürgerlichen Kreisen stärker ausgeprägt sind als etwa in der Ar-

1 Vgl. Muñoz López, Pilar: Sangre, amor e interés. La familia en la España de la Restauración,

Madrid: Marcial Pons 2001, S. 71.

2 Vgl. Chacón Jiménez, Francisco/Méndez Vázquez, Josefina: »Miradas sobre el matrimonio en

la España del último tercio del siglo XVIII«, in: Cuadernos de Historia Moderna 32 (2007),

S. 61-85.

3 Vgl. Vázquez de Prada, Mercedes: »Los derechos del niño y su repercusión en la familia.

Un desafío para la sociedad actual«, in: Pilar Arregui Zamorano/Madalena Taares d’Olivei-

ra/Inmaculada Alva Rodríguez (Hg.), Familia. Historia y cultura, Pamplona: Universidad de

Navarra 2017, S. 161-200, hier: S. 169.

4 Vgl. Morant Deusa, Isabel/Bolufer Peruga, Mónica: Amor, matrimonio y familia. La construc-

ción histórica de la familia moderna, Madrid: Síntesis 1998, S. 57.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-010 - am 13.02.2026, 17:53:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Teresa Hiergeist

beiter:innenklasse,5 wo die Selbstdefinition nicht auf wirtschaftlicher Arriviertheit

gründet.6 Dieser soziale Unterschied zwischen Ober- und Unterschicht ist in anar-

chistischen Diskursen nicht selten als Distinktionsmerkmal konstruiert,7 an dem

ideologische Alterisierungen wie die Unfreiheit der Eliten und ihre Verhaftung in

patriarchalischen Verstrickungen und ex negativo eine Feier der eigenen Identität,

d.h. des Individualismus, der Autonomie und des Widerstands gegen jede Art von

Dogmen und Autoritäten, festgemacht sind.8 Die Stigmatisierung der rationalen,

ökonomischen Basis der Ehe erreicht folglich große Expressivität und avanciert

zum Signum der anarchistischen Modernität, das einen Beitrag zur diskursiven

Sichtbarwerdung und Aufwertung der Arbeiter:innenklasse zu leisten vermag.

Alternativen zur als ›bürgerlich‹ wahrgenommenen Institution ›Ehe‹ müssen

angesichts der Heiratsarrangements zumal im anarchistischen Kontext stets auch

als Alternativen zur Strippenzieherin ›Familie‹ gedacht werden. Insofern verwun-

dert es nicht, dass in zahlreichen anarchistischen Texten Figuren auftauchen, die

sich mit einem emanzipatorischen Gestus von verwandtschaftlichen Verpflichtun-

gen lossagen und jedwede Beziehungsgestaltung nicht länger durch die Familie

beeinflusst sehen wollen. Anhand einer Analyse des Theaterstücks Aurora (1902)9

von Joaquín Dicenta und der Kurzgeschichte Madre (1925)10 von Antonia Maymón

ergründet der Beitrag die ästhetischen und kulturellen Funktionen der Distanzie-

rung von der Familie mit dem Ziel, diese in den zeitgenössischen Ehediskursen

sowie im anarchistischen Diskurs zu verorten.

5 Vgl. Segalen,Martine: Die Familie. Geschichte, Soziologie, Anthropologie, Frankfurt: Campus

1990, S. 172.

6 Zur Wichtigkeit der Abgrenzung vom bürgerlichen Habitus für den identitären Selbstent-

wurf der Arbeiter:innenklasse, vgl. Vicente, Laura: Historia del anarquismo en España, Ma-

drid: Catarata, 2013, S. 82.

7 Über die Familienkritik als identitärerMarker linker Diskurse umdie Jahrhundertwende, vgl.

Donzelot, Jacques: La police des familles, Paris: Minuit 1977, S. 10.

8 Vgl. Alvarez Junco, José: La ideología política del anarquismo español (1868-1910), Madrid:

Siglo XXI 1976, S. 289. Sehr deutlich wird dies etwa in Julio Cambas Kurzgeschichte »Matri-

monios«, in der die Ehe als Kombination aus ökonomischem Kalkül und erbittertem Macht-

kampf dargestellt ist, bei dem Lügen, Beschimpfungen, Drohungen und Aggressionen jeder

Art auf der Tagesordnung stehen (vgl. Camba, Julio: »Matrimonios«, in: Lily Litvak (Hg.), El

cuento anarquista (1880-1911). Antología,Madrid: Fundación de Estudios libertarios Anselmo

Lorenzo 2003, S. 157-161).

9 Die Seitenangaben in Klammern stammen im Folgenden aus: Dicenta, Joaquín: Aurora, Bar-

celona: Sopena 1902.

10 Die Angaben zum Stück stammen im Folgenden aus: Maymón, Antonia: Madre, Barcelona:

La Revista blanca 1925 [La novela ideal 14].

https://doi.org/10.14361/9783839463536-010 - am 13.02.2026, 17:53:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


El agua más espeso que la sangre 183

2. Beziehungen ohne Familie

Die anstehende Hochzeit von Manuel und Matilde, die das Zentrum von Joaquín

Dicentas11 Theaterstück Aurora bildet,12 ist dezidiert keine individuelle, sondern

eine soziale Angelegenheit. Die auftretenden Familienmitglieder sowie der örtli-

che Priester, welche die Eheschließung in Manuels Abwesenheit arrangiert haben,

besprechen sie in ihren Repliken überaus ausführlich, betonen wiederholt, was für

eine gute Partie er ist, da er eine florierende und nobel ausgestattete Arztpraxis

betreibt. Diese Auffassung der Ehe als Profitangelegenheit wird unverhohlen ex-

pliziert, wenn es etwa heißt: »lo importante es que os caséis y que os entreguen el

dinero« (S. 30), »si la boda se deshace, ¿quién se queda con el dinero?« (S. 58) oder »De

Manuel no apetece más que la herencia« (S. 67, Hvg. d. Verf.).13 Jenseits der ökono-

mischen Passung verbindet die Eheleute allerdings kaum etwas miteinander: So

sehr Manuel als »hombre a la moderna« präsentiert wird, der mehrere Jahre im

Ausland verbracht hat (S. 30), in seiner Ordination ein Forschungslabor einzurich-

ten gedenkt (S. 52), an den technischen Fortschritt glaubt (S. 80) und Poesie liebt

(S. 77),14 konstruiert das Stück Matilde als stumpfe, engstirnige und konservati-

ve Person, der das Verständnis dafür fehlt, dass Manuel Geld für wissenschaftliche

Zwecke verschwendet, und der bereits in der ersten Szene die Laune verdorben ist,

weil sie ihren Künftigen vom Bahnhof abholen muss, für sie ein lästiger »cumpli-

miento de un deber« (S. 28). Die beiden Figuren begegnen einander höchst selten

auf der Bühne, wenn, dann sprechen und interagieren sie kaum, sodass ihre Zwei-

samkeit eine Leerstelle bleibt. Die Ehe ist mithin ausschließlich als Wirtschafts-

gemeinschaft konzeptualisiert; Liebe in Form von emotionaler Zuwendung und

erotischem Begehren, ist dezidiert nicht Teil von ihr. Matilde zumindest lebt diese

in einer Affäre mit dem minderbetuchten Enrique aus, die sie vor Manuel mittels

11 BeiDicenta hat das Themades Lossagens vonder eigenen Familie auch einenbiographischen

Hintergrund, entwickelt er sich doch selbst vom Aristokraten zum Skandalautor, Bohemien

und Provokateur (vgl. Ríos Carratalá, Juan A.: »Joaquín Dicenta. ›Una calamidad nacional‹«,

in: Anales de Literatura Española 31 (2019), S. 267-279, hier S. 269).

12 Das realistische Sozialstück mit galdoschem und moratínschem Einschlag und melodrama-

tischemGrundtonwird erstmals 1902 in Barcelona undMadrid aufgeführt und zunächst sehr

gefeiert (vgl. Lawrence McGrath, Leticia: The dramas of Joaquin Dicenta (1863-1917). A reap-

praisal, Unveröffentlichte Dissertation, University of Kentucky 2000, S. 175-182).

13 Das sieht Matilde im Übrigen genauso: »Como que sin dinero ni se puede vivir, ni gozar, ni

tener éxitos en el mundo« (S. 30) oder »soy rica, seré más rica todavía cuando me case con

Manuel« (S. 73).

14 Diese Positivbewertung Manuels, der als Arzt eigentlich Repräsentant des verhassten Sys-

tems sein müsste, hängt mit Dicentas Auffassung zusammen, dass die Ermächtigung des

Proletariats unter Zuhilfenahme bürgerlicher Mittlerfiguren zu geschehen habe, zu denen

er sich freilich selbst auch rechnete (vgl. López Criado, Fidel: »El teatro de Joaquín Dicenta.

La otra revolución social«, in: Arbor. Ciencia, pensamiento y cultura 187 (2011), S. 1200).

https://doi.org/10.14361/9783839463536-010 - am 13.02.2026, 17:53:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Teresa Hiergeist

zahlreicher Täuschungen und Lügen verbirgt. Die Unaufrichtigkeit dieser Konstel-

lation fungiert im Stück als wesentliches Mittel der Abwertung der bürgerlichen

Ehe und als zentrales Vehikel der Botschaft, dass individuelle Vorlieben und eben

nicht die Profitinteressen des Clans das Movens von Partner:innenschaften bilden

sollten.15

Doch die Familie tritt nicht nur als Hüterin des finanziellen, sondern auch des

sozialen Kapitals auf. Generell sind die Klassengrenzen in Aurora stark akzentuiert,

indem die Bediensteten klassischerweise in von den herrschaftlichen Hauptfigu-

ren separierten Szenen auftreten und auch stilistisch durch eine starke umgangs-

sprachliche Markierung ihrer Äußerungen von ihnen abgesetzt sind.16 Die essen-

zielle Differenzierung zwischen Armen und Reichen erscheint folglich als Nullstu-

fe, ein Ehe zwischen ihnen – das zeigt nicht zuletzt die Tatsache, dass Matilde

die Möglichkeit einer Heirat ihres Liebhabers Enrique nicht einmal andenkt – ist

kategorisch ausgeschlossen.17 Diese markante Opposition wird nun allerdings da-

durch angefochten, dass sich die titelgebende Hausangestellte Aurora in Manuel

verliebt,18 den sie vor einiger Zeit als Patientin bei seinem Praktikum im liminalen

Raum eines Krankenhauses persönlich19 kennengelernt hat, wo er ihr nicht nur

medizinische Zuwendung geschenkt, sondern sie auch alphabetisiert und zum ei-

genständigen Denken angeregt hat, und den sie nun zufällig nach seiner Rückkehr

aus dem Ausland auf dem Anwesen ihrer Dienstgeber wiedertrifft. Zunächst ver-

zichtet Aurora Manuels Zukunftsplänen zuliebe auf ein Geständnis ihrer Gefühle;

als sie allerdings von Matildes Betrug erfährt, kann sie es nicht mit ihrem Gewis-

sen vereinbaren, ihn darüber im Dunkeln zu lassen und öffnet ihm damit – so wie

er sie im Krankenhaus zur Emanzipation ermächtigt hat – bezeichnenderweise

15 Besonders deutlich wird dies in der Szene, als Aurora Matilde mit ihrem Geheimnis konfron-

tiert, wobei derWissensvorsprung, die Verwendung der zweiten Person Singular und die kla-

re Sprache Aurora als überlegen konzeptualisieren, während Matilde durch die Kürze und

Fragmentiertheit ihrer Aussagen abgewertet ist.

16 Charakteristisch ist hierbei –wie das nachfolgendeBeispiel belegt –derAusfall der Endsilben

sowie der Gebrauch einer einfachen, wiederholungsreichen Sprache: »cada uno nace en él pa

una cosa: ellas pa ser felices: nosotras pa pasar trabajos« (S. 32).

17 Die Konfrontation von Bürgertum und Arbeiter:innenklasse ist ein wiederkehrendes Thema

in Dicentas Theater, das er selbst für zutiefst sozial und institutionenkritisch erachtete (vgl.

Peral Vega, Emilio: »Entre denuncia y melodrama. Juan José y el teatro social de Joaquín Di-

centa«, in: Revista de literatura 70 (2008), S. 67-84, hier S. 62).

18 Der transgressive Charakter dieser Liebe manifestiert sich auf allen Ebenen des Texts: etwa

durch die zunehmende Durchdringung der zunächst separierten Handlungsstränge, durch

die Verlagerung der Handlung von drinnen nach draußen, durch das Aufbrechen der Stil-

trennungsregel oder durch die zunehmende Implementierung der zweiten Person Singular

in allen Gesprächen.

19 Die face-to-face-Begegnung von Manuel und Aurora kontrastiert mit der Anonymität der ar-

rangierten Ehe von Manuel und Matilde.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-010 - am 13.02.2026, 17:53:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


El agua más espeso que la sangre 185

im dritten Akt20 die Augen für die Unzweckmäßigkeit sozialer Konventionen bei

der Partnerwahl. Die abschließende Szene des Stücks, in der Manuel Matilde den

Laufpass gibt und sich für Aurora entscheidet, ist nun weniger als Auseinanderset-

zung mit den beiden Frauen konzeptualisiert, die kaum zu Wort kommen, denn

als Showdown mit den Angehörigen, die Manuel mit allen ihnen zur Verfügung

stehenden Druckmitteln von dieser Entscheidung abzubringen versuchen. Dieser

sagt sich dabei mit einer Flut aus rhetorischen Fragen und Interjektionen von den

verwandtschaftlichen Verpflichtungen los, die als oberflächlich, weil rein körper-

lich, willkürlich und destruktiv abgewertet werden:

¡Que importa que llevemos la misma sangre, si no llevamos la misma alma? Entre

vosotros he nacido, verdad. ¿Y eso, qué? Se nace donde la suerte quiere, de la

familia que la suerte dispone; pero esa cuna y esa familia, son obra del azar. No

hay obligación de respetarlos cuando no son acreedores al respeto. No, no podéis

ser mi familia; no lo sois, lo repito. ¿Cómo han de serlo los que pretendían matar

mi inteligencia con sus burlas; esclavizar mis ideas á sus egoísmos, martirizar

mi espíritu con todo género de humillaciones y manchar mi nombre con la más

horrible de las afrentas! (S. 111-112)

Die Familie ist folglich insgesamt in Aurora als Feindbild konzeptualisiert, die aus

egoistischen Gründen die Zementierung bestehender Machtverhältnisse verfolgt,

dabei jedwede Selbstverwirklichung zu unterdrücken sucht und sich die arrangier-

te Ehe als disziplinatorisches Druckmittel auserkoren hat, so dass das Stück – in

klassisch anarchistischer Manier – einen Sieg des Individuums gegen eine gesell-

schaftliche Autorität modelliert.

Eine vergleichbare Absage an die Blutsverbindung findet sich in Antonia

Maymóns Kurzgeschichte Madre, die in der Zeitschriftenreihe Novela ideal er-

scheint. Die Protagonistin Alicia, die selbst in einem Waisenhaus aufgewachsen

ist und deshalb als Kind keine Zärtlichkeit und Nähe erfahren hat (S. 6), erlebt auch

in der Arbeitswelt Kälte, Unterdrückung und Ausbeutung.21 Angesichts dieser

Misere entschließt sie, ihrem Leben ein Ende zu setzen, bevor die Fabrikroutine

dies tut.22 In Begriff, den Selbstmord zu vollziehen, beobachtet sie allerdings

die Aussetzung eines Neugeborenen durch dessen Mutter, woraufhin in ihr ein

20 Dem dritten Element kommt als demjenigen, das die Binarität überwindet, im Stück eine

zentrale Rolle zu.

21 Die Ausbeutung erfährt eine dezidierte semantische Abwertung, wenn etwa die Fabrik als

»ogro destructor de vidas humanas« personalisiert wird, »que resoplando todo el día como

bestia enfurecida, lanzaba negro humopor sus altas chimeneas y negro infortunio en centenares

de mujeres« (S. 7, Hvg. d. Verf.).

22 Wörtlich heißt es personifizierend: »Faltáronle las fuerzas para luchar contra todo lo consa-

grado por la rutina y muchomás para adaptarse al medio social que la ahogaba« (S. 9, Hvg. d.

Verf.).

https://doi.org/10.14361/9783839463536-010 - am 13.02.2026, 17:53:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Teresa Hiergeist

so intensives Mitleid und Liebesgefühl entflammt,23 dass sie den Jungen zu sich

nimmt, um ihn allein großzuziehen (S. 9-10). Diese Rolle der Versorgerin spendet

ihr nicht nur neuen Lebensmut, sie ermöglicht ihr auch die Transzendierung der

Widrigkeiten des kapitalistischen Systems. Das klingt etwa an, wenn es heißt:

[Alicia,] dignificada por una misión grande y sublime, cumplida a la perfección,

había ascendido a la cima de la humana bondad; sentíase satisfecha y compade-

cía a sus contemporáneos, que malgastaban su vida en el odio, sin comprender

las ventajas de la vida consagrada al amor (S. 24).

Da hier Lexeme aus der Isotopie der Sakralität (misión, sublime, ascender) mit Tu-

gendbegriffen (wie perfección, bondad, amor) gepaart werden, erscheint Alicia na-

hezu wie eine Heilige, die ihren Zeitgenoss:innen den Weg in ein besseres Leben

weist.24 Es wird mithin ein überaus positives Bild von dieser für damalige Verhält-

nisse hochgradig alternativen Elternschaft gezeichnet, die nicht nur nicht-leiblich,

sondern auch außerehelich ist.25

Dieses wird im zweiten Teil der Geschichte zementiert, der etwa 20 Jahre später

angesiedelt ist und in dem Luis’ biologischeMutter bei Alicia auftaucht, nicht etwa,

wie diese zunächst befürchtet, um Ansprüche auf ihn zu erheben, sondern, um ihr

mitzuteilen, dass er von ihrem zweiten, ehelichen Sohn Ricardo, einem für seine

Grausamkeit bekannten Richter, ins Gefängnis gebracht worden ist. Hintergrund

dieses Vorfalls ist, dass Ricardo ein Auge auf Luis’ Partnerin Aurora geworfen hat

und sie durch die Einkerkerung ihres Geliebten zum Geschlechtsverkehr drängen

möchte.26 Von Aurora über die Erpressung in Kenntnis gesetzt, wähnt Alicia die

Möglichkeit zur Revanche und schlägt das verkommene Bürgertum mit seinen ei-

genen Waffen, indem sie Ricardos Mutter droht, ihren Ruf zu ruinieren und aller

Welt von ihrem unehelichen Kind und seiner Aussetzung zu erzählen, falls Luis

23 Zum Ausdruck kommt dies in einem stark emotiv gefärbten Vokabular, in zahlreichen Na-

turmetaphern und in erlebter Rede, die eine erhöhte Unmittelbarkeit und Intensität ikoni-

sieren.

24 Dass sie sich mit dieser Selbstlosigkeit auf dem richtigen Pfad befindet, beweist auch die

Tatsache, dass Luis, als er erwachsen ist, so viel verdient, dass er für beide sorgen kann und

sie damit aus dem kapitalistischen Hamsterrad befreit.

25 Die Mutterschaft spielt auch in Maymóns faktualen Schriften eine fundamentale Rolle, in

denen Sie wiederholt für das selbstgewählte Kinderkriegen eintritt und die Wichtigkeit von

Müttern für diemoralische, physische und intellektuelle Erneuerung der Gesellschaft betont

(vgl. Prado, Antonio: Escritoras anarco-feministas en La revista blanca (1898-1905/1923-1936),

Urbana: Dissertationsschrift 2006, S. 121-123).

26 In dieserModellierung eines egoistischen, korrupten Richters betont die Geschichte auch die

Verkommenheit der amtierenden Exekutive und unterstreicht damit die anarchistische Idee

der Illegitimität jeglicher Form von Herrschaft.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-010 - am 13.02.2026, 17:53:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


El agua más espeso que la sangre 187

nicht freigelassen wird (S. 29).27 Ricardo wiederum fühlt sich durch die unkeusche

Vorgeschichte seiner Mutter in seiner Ehre dermaßen gekränkt, dass er am Tag

von Luis’ Begnadigung mit einem Revolver vor dem Gefängnis auftaucht und eine

Kugel auf ihn abfeuert. Da sich Alicia allerdings in die Schusslinie wirft, stirbt sie

anstelle ihres Sohnes, dramatischerweise nicht ohne Luis noch schnell zu geste-

hen, dass eine andere seine biologische Mutter ist.28 Ricardos kompromissloses

Verhalten und seine Waffe symbolisieren dabei wie überzogen und gewaltsam die

Intoleranz des Bürgertums gegenüber nicht institutionalisierten Beziehungsmo-

dellen und der starrsinnigen Fixierung auf überholte Konventionen ist, und Luis

bestätigt dies in der direkten Rede, die er der sterbenden Alicia mitgibt:

No es mi madre la que me engendró en un espasmo de placer y me abandonó

en un momento de frío egoísmo; mi madre eres tu, que velaste mi infancia, tú,

que supiste formar mi inteligencia para el bien y la justicia, tú, que si no me

engendraste, me diste la vida de diferentes modos. ¡Atrás! no sois dignos ni aun

de posar vuestras miradas sobre ella. (S. 31)

Ähnlich wie in Aurora wird hier die Leiblichkeit als Kriterium der Verbundenheit

entwertet und stattdessen die emotionale Qualität als Maßstab gewählt: Es sind

nicht die Empfängnis, das Gebären, die Gene, die eine Familie ausmachen, sondern

der liebevolle Umgang mit- und die selbstlose Aufopferung füreinander. Ebenso

wie eine Familie, die einen belügt und manipuliert, keine Familie genannt werden

kann, kann es eine Mutter, die einen aussetzt und die eigene Einkerkerung zu-

lässt.29 Über die Konstruktion einer Dichotomie, die den Körper als etwas Äußerli-

ches, Oberflächliches und die Liebe als etwas Authentisches konnotiert, propagiert

Madre ähnlich wie Aurora eine Entflechtung familiärer Bande zugunsten selbstge-

wählter Zuneigung. Folgender Erzählerkommentar zu Beginn des Texts transpor-

tiert diese Botschaft in noch expliziterer Form:

Las avecillas construyen con esmero el nido de sus pequeñuelos, los animales

más feroces lamen con amor a sus cachorros, el más insignificante de los insec-

tos cumple la misión que como procreador le impuso natura; sólo las hembras

humanas desprecian la función maternal, arrojando con desprecio el fruto de

sus entrañas; mientras el sol fecunde la tierra y dé vida a los elementos que la

27 Zur Wichtigkeit der Wahrung der weiblichen Ehre, welche das Bürgertum in der damaligen

Zeit durch den Verzicht auf außerehelichen Geschlechtsverkehr gewahrt sieht, vgl. I. Morant

Deusa/M. Bolufer Peruga: Amor, matrimonio y familia, S. 72-77.

28 Die leiblicheMutter ist in der Geschichte auch dadurch abgewertet, dass sie namenlos bleibt

und bis zuletzt lediglich als »aquella señora« (S. 31) bezeichnet wird.

29 Dieses Konzept von Elternschaft bleibt, so modern es erscheinen mag, in zentralen Punkten

patriarchal geprägt: Zuständig für Luis Aufzucht ist eine Frau, die durch die Adoption maxi-

mal unbefleckt zu ihrem Sohn kommt und ihre Erfüllung in der Aufopferung für ihn findet.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-010 - am 13.02.2026, 17:53:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Teresa Hiergeist

componen, la naturaleza entera será un continuado himno al amor, un eterno

espasmo de fecundación y una constante manifestación de vida; sólo el hombre,

que disfruta de las ventajas que le proporciona el honor, la familia y la sociedad,

renuncia a la vida, trocando el amor esponáneo por la rutina, y la libertad por los

convencionalismos sociales. (S. 9)

Diese enkomiastischen, adjektiv- und metaphernreichen Beschreibungen der Fau-

na, die mittels ihres hypotaktischen, nahezu überbordenden Satzrhythmus einen

gewissen Vitalismus ikonisieren, kontrastieren – nicht zuletzt durch die antithe-

tische, parallelistische Anlage der Syntax – mit Ehre, Familie und Gesellschaft, die

allesamt als institutionelle Disziplinarinstrumente entworfen sind, die natürliche

Freiheit und Spontaneität ausbremsen.30 Der Text sträubt sich mithin gegen dau-

erhafte, essenzialisierende Festlegungen in der Beziehungsgestaltung und plädiert

stattdessen für ihre Ableitung aus der jeweiligen präsentischen Interaktion, die

stets auch eine gewisse Vorläufigkeit integriert.31

3. Die Familie als Hemmnis einer anarchistischen Gesellschaft

Sowohl Aurora als auchMadre integrieren mithin deutliche Absagen an die Familie;

die Blutsverbindung wird ebenso wie ihre institutionelle Manifestation, die Ehe,

als Ideologie der Entmündigung und Versklavung des Individuums entlarvt. Nun

ist diese Kritik der sozialen Hypothek ›Verwandtschaft‹ nicht als Plädoyer für ei-

nen Rückzug ins Intime zu verstehen. Beziehungen sind – so dürfte bereits ange-

klungen sein – im anarchistischen Diskurs nichts Privates, vielmehr kommt ihnen

eine dezidiert politische Funktion zu. Denn zum einen übermittelt die Betonung

des interaktionistischen Charakters von Beziehungen und der Wichtigkeit der be-

wussten Entscheidung für sie die ermächtigende Idee der Dynamisierung der So-

zialstruktur und der Auflösung von Klassengrenzen, zum anderen akzentuiert sie

die jederzeitige Wandelbarkeit der bestehenden Machtverteilung und entwirft da-

mit die Vision eines möglichen Ausgangs aus dem unverschuldeten Elend der Ar-

beiter:innenklasse. In dieser Haltung lässt sich nebenbei bemerkt auch ein Wi-

derstand gegen deterministische Sozialitätsauffassungen erkennen, die zu Beginn

30 Dieser Gestus des Arretierens, der Erstarrung findet sich im Übrigen in der Konzeptualisie-

rung der Ehe wieder, wenn etwa Aurora an einer Stelle konstatiert, wichtig sei »entregarse al

amor sin ninguno de los lazos que inventó la sociedad, no para fomentarlo y sostenerlo, sino

para aprisionarlo« (S. 19, Hvg. d. Verf.).

31 Dies lässt sich auch in der Auffassung der Paarbeziehung erkennen, zu der Aurora konsta-

tiert: »Amame, mientras mis cualidades te induzcan a ello. Amame sin egoísmo ni falsedad,

y cuando se termine tu amor, franca y noblemente decláramelo. […] es preferible mil veces la

separación que el engaño« (S. 19).

https://doi.org/10.14361/9783839463536-010 - am 13.02.2026, 17:53:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


El agua más espeso que la sangre 189

des 20. Jahrhunderts in Spanien nach wie vor starke Verbreitung finden. Wenn

in den damaligen Gesellschaftswissenschaften wie der Soziologie, der Ethnologie,

der Eugenik oder der Kriminologie oder auch in den Medien von ›Gesellschaft‹ die

Rede ist, dann wird dabei der Ist-Zustand meist positivistisch versachlicht, was

zur Akzeptanz der aktuellen sozialen Stellung und zur Zementierung gesellschaft-

licher Machtverhältnisse beitragen kann. Die lebendige Emotionalität wäre mithin

als Rhetorik zur politischen undmedialen Visibilisierung der unteren Schichten zu

verstehen. Zum anderen ist die Politisierung von Familie und Ehe auch dem Ho-

lismus geschuldet, der für die anarchistische Weltsicht charakteristisch und für

ihre Radikalität mitverantwortlich ist. Demnach führt, so die vielgeäußerte An-

nahme, die Erneuerung der einzelnen Lebensbereiche – der Ernährungsgewohn-

heiten, der Bildung, der Kunstauffassung und eben auch der Beziehungsgestaltung

– über kurz oder lang zur Transformation der gesamten Gesellschaft.32

Dieser dezidiert utopische Gestus ist auch in den beiden behandelten Texten

greifbar: Wenn sich Manuel am Ende statt für Matilde für Aurora, statt für die

Ehe und die Familie für die freie Paarbeziehung entscheidet, so ist dies mehr als

eine romantische Absage an die sozialen Konventionen und ein Zugeständnis an

seine individuellen Präferenzen; es ist das Heilsversprechen einer neuen Art sozia-

len Zusammenlebens. Schließlich endet das Theaterstück mit folgender an Aurora

gerichteter Aufforderung Manuels:

Ven tú. (Cogiéndola por la mano y acercándola á él.) En tí hay sangre joven, senti-

mientos puros, conciencia virgen; en mí hay inteligencia, y hay voluntad, ¡Ven

Aurora! (Atrayéndola hacia sí.)Más cerca, más cerca aún. Siempre juntos. De noso-

tros puede brotar algo fecundo. Deja á esos. (Se dirige hacia la derecha sosteniendo á

Aurora con un razo,mientras los demás permanecen inmóviles y sin atreverse ámirarlos.)

Vamos a hacer humanidad nueva. Telón. (S. 112-113, Hvg. i.O.).

Die mit Parallelismen, Interjektionen und Metaphern und einer demonstrativen

Körpersprache emphatisch gefeierte Verbindung der beiden Protagonisten sym-

bolisiert hier das Anbrechen einer neuen Ära.33 Ihre Verbindung vermag die Er-

neuerung des Zusammenlebens im Großen.34

32 Vgl. L. Vicente: Historia del anarquismo en España, S. 29. Diese holistische Idee findet sich

in nicht wenigen avantgardistischen Kontexten der damaligen Zeit wieder, worin die Affini-

tät und konzeptuelle Nähe zwischen Anarchismus und Avantgarden zum Ausdruck kommt

(vgl. Navarro Navarro, Javier: »Los educadores del pueblo y la ›revolución interior‹. La cultura

anarquista en España«, in: Julián Casanova (Hg.), Tierra y libertad. Cien años de anarquismo

en España, Barcelona: Crítica 2010, S. 191-218, hier: S. 209).

33 Zu dieser Aufbruchsstimmung passt auch der Name ›Aurora‹, der ›Morgenröte‹ bedeutet.

34 Die Attribuierungen lassen freilich erkennen, dass der anarchistische Diskurs bisweilen bei

allemWiderstand gegen autoritäreMuster zumindest partiell in patriarchalenDenkmustern

verhaftet bleibt. Auch die Tatsache, dass Aurora in der finalen Szene lediglich in kurzen Aus-

https://doi.org/10.14361/9783839463536-010 - am 13.02.2026, 17:53:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Teresa Hiergeist

Auch die Handlung von Madre ist der individuellen Sphäre enthoben und

nimmt exemplarischen Charakter an. Dies liegt zum einen an der thesenartigen

Konstruktion der Erzählung:Weil Ricardo eine überangepasste, egoistischeMutter

hat, wird er selbst ebenso; weil Luis von Alicias Intuition und Liebe genährt wird,

reift er zum tugendhaftenMann.35 Durch dieses Arrangement erreicht die Aussage

der Erzählung eine gewisse Allgemeingültigkeit, die durch moralisierende Erzäh-

lerkommentare mit ausgeprägter Adressatenorientierung zusätzlich unterstrichen

wird.36 Zum anderen geht eine Politisierung der Beziehungen damit einher, dass

Alicias Geschichte konsequent mit ihrem gesellschaftlichen Kontext zusammen-

gedacht wird. Ihre Traurigkeit, ihre fehlende Bildung, die Gewalt, die sie erfährt,

die Prostitution, zu der sie aus finanzieller Not gezwungen ist, und selbst ihr

Entschluss zum Selbstmord sind als Symptome einer »sociedad tan necesitada

de regeneración« (S. 15) präsentiert, für die das bestehende Ausbeutungssystem

verantwortlich ist.37 Ebenso sind die Tugend, Liebe, Güte und Verschmelzung,

die sie Luis gegenüber an den Tag legt, wie oben kurz angesprochen, nicht als

Privatsache, sondern als nachahmenswerte Alternative zum Kapitalismus zu

verstehen. Es verwundert angesichts dieser gesellschaftlichen Tragweite nicht,

dass der Leiblichkeit und Blutsverwandtschaft in den beiden Texten eine so deut-

liche Absage erteilt wird: Wenn die Universalisierung des solidarischen Umgangs

propagiert werden soll, erscheint seine Reservierung für biologisch zertifizierte

Familienmitglieder zwangsweise als egoistischer Tribalismus.

rufen spricht und Manuel die längsten Repliken und auch das letzte Wort hat, weist in diese

Richtung.

35 Hierin hallt auch die typisch anarchistische Auffassung von Erziehung wider, wonach Kinder

nicht durch Druck oder Strafe lernen, wie es in den staatlichen und klerikalen Bildungsein-

richtungen der damaligen Zeit durchaus üblich war, sondern durch Nachahmung (vgl. Tiana

Ferrer, Alejandro: Educación libertaria y revolución social. España 1936-1939, Madrid: Univer-

sidad nacional de educación a distancia 1987, S. 125). Auch die Bildung ist im Übrigen ein

Thema, das in der öffentlichen Meinung unlösbar mit der Zukunft des gesellschaftlichen

Miteinanders verflochten ist (vgl. Monés, Jordi: La pedagogía catalana al segle XX. El seus

referents, Lleida: Pagès 2011, S. 219).

36 Vgl. etwa folgende Leseransprachen und -thematisierung und ihren teils appellativen Cha-

rakter: »Lector: el eje de la vida es amor: quieres vivir, ama« (S. 3) oder »Error de los errores,

dirá el lector, el amor no necesita guardianes que lo cuiden ni vigilantes que lo defiendan; él

sólo se basta y sobra en todas las ocasiones para salir airoso de sus compromisos« (S. 27).

37 Das Anprangern der gesellschaftlichen Schlechterstellung der Frauen und ihre Befreiung aus

wirtschaftlichen Zwängen zählt zu den Kernthemen vonMaymóns Zeitungs- und Pamphlet-

texten (vgl. Agulló Díaz, Carmen/Molina Beneyto, Pilar: »Una anarquista en busca de la li-

bertad«, in: Dies. (Hg.), Antonia Maymón. Anarquista, maestra, naturista, Barcelona: Virus

2014, S. 1-138, hier: S. 122).

https://doi.org/10.14361/9783839463536-010 - am 13.02.2026, 17:53:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


El agua más espeso que la sangre 191

4. Politische Beziehungen

Wie lässt sich, so möchte ich abschließend fragen, die rekonstruierte anarchisti-

sche Beziehungsauffassung in die damals zirkulierenden Diskurse einordnen und

worin besteht der anarchistische Beitrag zu ihnen? Zunächst lässt sich eine ge-

wisse romantische Prägung des Sprechens über Beziehungen nicht von der Hand

weisen, dahingehend, dass der Wille des Individuums, nicht die Entscheidung der

Familie den Auftakt zur Partner:innenschaft gibt, dass die Interaktion, nicht ihre

Institutionalisierung sie ausmacht, dass Werte wie Emotionalität, Spontaneität,

Lebendigkeit und Authentizität in ihr absolut gesetzt sind, und auch dahingehend,

dass die bürgerlichen Konventionen als aseptisch, erstarrt und artifiziell entworfen

werden.38 Das Spezifikum des anarchistischen Diskurses besteht in der Kopplung

dieses romantischen Musters mit einer politischen Dimension. Während roman-

tische Schriften dazu tendieren, das Intime als Bollwerk gegen die zunehmende

Kapitalisierung,39 Rationalisierung40 und Bürokratisierung41 des öffentlichen Le-

bens aufzubauen, nutzt es das anarchistischen Schreiben nicht zum nostalgischen

Rückzug, sondern verleiht ihm eine expansive Kraft, lässt es auf den öffentlichen

Raum übergreifen: Die romantische Absage gegen das Soziale an sich wird im An-

archismus zur Zurückweisung der bestehenden Gesellschaft, aus der die Utopie ei-

nes neuen, alternativen Zusammenlebens erwächst. Die universelle Kraft der Liebe

und Solidarität bringt das bestehende System zumKollabieren, erneuert das sozia-

le Miteinander und besorgt ein nie dagewesenes und durch nationalistische Dog-

38 Zur romantischen Liebe alsMoment der Individualisierung, Emotionalisierung und Flexibili-

sierung des Beziehungsdiskurses vor demHintergrund der zunehmenden gesellschaftlichen

Ausdifferenzierung, vgl. Luhmann, Niklas: Liebe als Passion. Zur Codierung von Intimität,

Frankfurt: Suhrkamp 1994, S. 182-188; und als Moment der Privatisierung, vgl. Burkart, Gün-

ter: Soziologie der Paarbeziehung. Eine Einführung, Wiesbaden: Springer VS 2018, S. 66.

39 Eva Illouz denkt die Romantik als Utopie des kapitalistischen Systems, die durch ihren oppo-

sitionellen Charakter eine temporäre Evasion aus Leistungsdenken, Aufstiegszwängen und

Klassismus ermöglicht unddadurch geradeden Eindruck der Erträglichkeit unddieAufrecht-

erhaltung dieses Alltags befördert (vgl. Illouz, Eva: Der Konsum der Romantik, Frankfurt:

Suhrkamp 2007, S. 227).

40 Pedro Cerezo beschreibt die Romantik als nostalgischen Widerstand gegen einen vernunft-

zentrierten, blutleeren Positivismus, der ein Residuum der Aufklärung bildet (vgl. Cerezo,

Pedro: El mal del siglo. El conflicto entre Ilustración y Romanticismo en la crisis finisecular

del siglo XIX, Granada: Biblioteca nueva 2003, S. 55-58).

41 Michel Foucault konstatiert im Zuge der Implementierung des nationalstaatlichen Einheits-

gedankens ein zunehmend kontrollierendes verwaltendes Vordringen des Staats in sämtli-

che Bereiche des sozialen Lebens (vgl. Foucault, Michel: Naissance de la biopolitique. Cours

au Collège de France. 1978-1979, Paris: Seuil/Gallimard 2004; Foucault, Michel: Sécurité, ter-

ritoire, population. Cours au Collège de France. 1977-1978, Paris: Seuil/Gallimard 2004). Die

Romantik ließe sich als Widerstand gegen dieses verstehen.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-010 - am 13.02.2026, 17:53:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Teresa Hiergeist

men unerreichtes Maß an sozialer Kohäsion. Die Politik wird zur Herzensange-

legenheit, so könnte man diese Entwicklung plakativ herunterbrechen.42

Diese Hybridisierung der vormals eher oppositionell gedachten, im Laufe des

19. Jahrhunderts konzeptuell sogar auseinanderdriftenden Diskursbereiche ›Liebe‹

und ›Politik‹ ist zum einen für propagandistische Zwecke prädestiniert, vermag

sie doch – entsprechend dem Anliegen der anarchistischen Schreiber:innen43 –,

die Arbeitenden bei ihren Alltagsinteressen abzuholen, sie an die politische Sphäre

heranzuführen, mit der sie bislang eher wenig in Kontakt gekommen sein mö-

gen und sie für sie zu interessieren. Das Intime wird mithin zum Motivator für

die Selbstermächtigung der Arbeiter:innenklasse. Zum anderen spiegelt diese Ver-

mengung einen diskursiven Wandel wider, zeugt von einer Sensibilisierung für

die Durchdringung des Privaten durch das Politische, von der zunehmenden Ver-

breitung der Auffassung, dass alle Bereiche des Alltags von hegemonialen Gesten

und Machtverhältnissen durchzogen sind und deshalb einer kritischen Prüfung

unterzogen werden müssen. Damit wäre die selbstgewählte, temporäre, spontane

Liebesbeziehung, die Verurteilung der Ehe und nicht zuletzt auch das Lösen der

familiären Bande ein Indiz für die Implementierung einer modernen Zivilgesell-

schaft.44

5. Fazit

Die Absage an die Familie und an ihr Disziplinarinstrument, die Ehe, ist im

anarchistischen Diskurs als Gestus der Befreiung von Institutionen, Autoritäten

und Dogmen zu begreifen. Die Blutsverbindung wird als zwangsvolle, inauthen-

tische Erstarrung gedacht, die der dynamischen, echten Lebendigkeit der freien

Beziehungswahl diametral entgegensteht. Durch konsequente Verbindung ro-

mantischer Liebesvorstellungen mit gesamtgesellschaftlichen Fragen, durch ihre

Auffassung als Vehikel der Dynamisierung und moralischen Erneuerung des

42 Dabei handelt es sich im Übrigen um ein Diskursmuster, das für manche linke Parteien bis

heute identitätsstiftend geblieben ist.

43 Vgl. Litvak, Lily:Musa libertaria. Arte, literatura y vida cultural del anarquismo español (1880-

1913), Madrid: Fundación de estudios libertarios Anselmo Lorenzo 2001, S. 277.

44 Die Idee,wonachBeziehungsdiskurs undmoderneGesellschaftsauffassung engmiteinander

verflochten sind, findet sich etwa auch bei Anthony Giddens, für den sich im romantischen

Liebesdiskurs demokratische Prinzipien wie Autonomie, Partizipation und Gleichheit kris-

tallisieren (vgl. Giddens, Anthony: Wandel der Intimität. Sexualität, Liebe und Erotik in mo-

dernen Gesellschaften, Frankfurt: Fischer 1993, S. 201-207). Der anarchistische Diskurs geht

hierin dahingehend weiter, dass er diese Werte nicht nur vage anklingen lässt, sondern sie

mit konkreten Ideen, wie das Individuum in die Gestaltung des politischen Alltags einbezo-

gen werden kann, verbindet.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-010 - am 13.02.2026, 17:53:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


El agua más espeso que la sangre 193

gesellschaftlichen Zusammenlebens, erreicht die anarchistischen Schreiber:innen

nicht nur eine Politisierung des Intimen, sondern auch eine Intimisierung des

Politischen und leisten damit nicht zuletzt einen Beitrag zur Denaturalisierung

von Ehe und Leiblichkeit.

Bibliografie

Agulló Díaz, Carmen/Molina Beneyto, Pilar: »Una anarquista en busca de la liber-

tad«, in: Dies. (Hg.), Antonia Maymón. Anarquista, maestra, naturista, Barce-

lona: Virus 2014, S. 10-138.

Alvarez Junco, José: La ideología política del anarquismo español (1868-1910), Ma-

drid: Siglo XXI 1976.

Burkart, Günter: Soziologie der Paarbeziehung. Eine Einführung, Wiesbaden:

Springer VS 2018.

Camba, Julio: »Matrimonios«, in: Lily Litvak (Hg.), El cuento anarquista (1880-1911).

Antología, Madrid: Fundación de Estudios libertarios Anselmo Lorenzo 2003,

S. 157-161.

Cerezo, Pedro: El mal del siglo. El conflicto entre Ilustración y Romanticismo en la

crisis finisecular del siglo XIX, Granada: Biblioteca nueva 2003.

Chacón Jiménez, Francisco/Méndez Vázquez, Josefina: »Miradas sobre el matrimo-

nio en la España del último tercio del siglo XVIII«, in: Cuadernos de Historia

Moderna 32 (2007), S. 61-85.

Dicenta, Joaquín: Aurora, Barcelona: Sopena 1902.

Donzelot, Jacques: La police des familles, Paris: Minuit 1977.

Foucault, Michel: Naissance de la biopolitique. Cours au Collège de France. 1978-

1979, Paris: Seuil/Gallimard 2004.

—: Sécurité, territoire, population. Cours au Collège de France. 1977-1978, Paris:

Seuil/Gallimard 2004.

Giddens, Anthony: Wandel der Intimität. Sexualität, Liebe und Erotik in modernen

Gesellschaften, Frankfurt: Fischer 1993.

Illouz, Eva: Der Konsum der Romantik, Frankfurt: Suhrkamp 2007.

Lawrence McGrath, Leticia: The dramas of Joaquin Dicenta (1863-1917). A reap-

praisal, Unveröffentlichte Dissertation, University of Kentucky 2000.

Litvak, Lily: Musa libertaria. Arte, literatura y vida cultural del anarquismo español

(1880-1913), Madrid: Fundación de estudios libertarios Anselmo Lorenzo 2001.

López Criado, Fidel: »El teatro de Joaquín Dicenta. La otra revolución social«, in:

Arbor. Ciencia, pensamiento y cultura 187 (2011), S. 1197-1207.

Luhmann,Niklas: Liebe als Passion. Zur Codierung von Intimität, Frankfurt: Suhr-

kamp 1994.

Maymón, Antonia: Madre, Barcelona: La Revista blanca 1925 [La novela ideal 14].

https://doi.org/10.14361/9783839463536-010 - am 13.02.2026, 17:53:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Teresa Hiergeist

Monés, Jordi: La pedagogía catalana al segle XX. El seus referents, Lleida: Pagès

2011.

Morant Deusa, Isabel/Bolufer Peruga, Mónica: Amor, matrimonio y familia. La

construcción histórica de la familia moderna, Madrid: Síntesis 1998.

Muñoz López, Pilar: Sangre, amor e interés. La familia en la España de la Restau-

ración, Madrid: Marcial Pons 2001.

Navarro Navarro, Javier: »Los educadores del pueblo y la › revolución interior‹. La

cultura anarquista en España«, in: Julián Casanova (Hg.), Tierra y libertad. Cien

años de anarquismo en España, Barcelona: Crítica 2010, S. 191-218.

Peral Vega, Emilio: »Entre denuncia y melodrama. Juan José y el teatro social de

Joaquín Dicenta«, in: Revista de literatura 70 (2008), S. 67-84.

Prado, Antonio: Escritoras anarco-feministas en La revista blanca (1898-1905/1923-

1936), Unveröffentlichte Dissertation, Urbana 2006.

Ríos Carratalá, Juan A.: »Joaquín Dicenta. ›Una calamidad nacional‹«, in: Anales de

Literatura Española 31 (2019), S. 267-279.

Segalen, Martine: Die Familie. Geschichte, Soziologie, Anthropologie, Frankfurt:

Campus 1990.

Tiana Ferrer, Alejandro: Educación libertaria y revolución social. España 1936-1939,

Madrid: Universidad nacional de educación a distancia 1987.

Vázquez de Prada, Mercedes: »Los derechos del niño y su repercusión en la fami-

lia. Un desafío para la sociedad actual«, in: Pilar Arregui Zamorano/Madalena

Taares d’Oliveira/Inmaculada Alva Rodríguez (Hg.), Familia. Historia y cultura,

Pamplona: Universidad de Navarra 2017, S. 161-200.

Vicente, Laura: Historia del anarquismo en España, Madrid: Catarata, 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-010 - am 13.02.2026, 17:53:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

