Einleitung

La démolition du héros est de toutes les époques’

Wir leben, das ist die vorherrschende Annahme, die einiges an Plausibilitit fiir sich
hat, in einem postheroischen Zeitalter — in der westlichen Welt im Allgemeinen
und in Deutschland im Besonderen.? Grofie oder auch eine spezifische Form von
Minnlichkeit — zwar ist die Figur des Heros nicht notwendigerweise minnlich,
aber in der Vergangenheit wurde Minnlichkeit doch sehr viel stirker auf klassische
heroische Leitbilder bezogen als Weiblichkeit —3 tiber eine heroische Lebenshal-
tung oder heroische Leistungen wie etwa die Bereitschaft zum Selbstopfer in einem
Kampf gegen einen iibermichtigen Gegner zu definieren, erscheint als Kennzei-
chen einer lange vergangenen Epoche. Diese Feststellung trifft freilich nicht in glei-
chem Umfang auf alle westlichen Lander zu. In Staaten wie Grof3britannien oder
den USA haben sich innerhalb einer auch dort eher postheroisch geprigten Zivil-
gesellschaft doch zumindest bestimmte Funktionseliten oder Gemeinschaften
gehalten, deren heroisches Selbstbild sich an traditionellen Leitbildern wie dem des
kriegerischen Helden orientiert. Diese sozialen Gruppen — man konnte hier an das
Militir ebenso denken wie an die Feuerwehr — genieflen durchaus offentliche An-
erkennung, sind keineswegs marginalisiert. Ein nochmals anderes Bild ergibt sich,
wenn man auf das Bild von Helden in der Unterhaltungsindustrie von Filmen bis
hin zu Computerspielen blickt. Die starke Prisenz von heroischen Figuren in die-
sen Medien ist zumindest in ihrer Auswirkung auf die Jugendkultur nicht zu unter-
schitzen. Dass das vorgebliche Feldgebriill der Spartiaten bei den Thermopylen,
wie es der Film ,,300“ (2007) in Szene setzte, von rechtsgerichteten Bewegungen in
Deutschland und Osterreich gelegentlich bei Demonstrationen gegen die vermeint-
lichen Feinde des Abendlandes imitiert wird, ist ein weiteres Beispiel fir die resi-
duale Attraktivitit heroischer Verhaltensmuster in der westlichen Welt.*

»Die Zerstorung des Helden findet sich in allen Zeitaltern®, André Stegmann, Cambiguité du
concept héroique dans la littérature morale en France sous Louis XIII, in: Noémi Hepp /
Georges Livet (Hrsg.), Héroisme et création littéraire sous les régnes d’Henri IV et de Louis
XIII (Actes et colloques; 16), Paris 1974, S. 29-59, hier S. 30.

2 Siehe etwa Herfried Miinkler, Heroische und postheroische Gesellschaften, in: Merkur 61,
Heft 8/9, 2007, S. 742-752; vgl. Ute Frevert, Herren und Helden. Vom Aufstieg und Nie-
dergang des Heroismus im 19. und 20. Jahrhundert, in: Richard van Dilmen (Hrsg.), Er-
findung des Menschen. Schopfungstriume und Korperbilder 1500-2000, Wien 1998,
S. 323-34e6.

Siehe den Forschungsiiberblick von Robert A. Nye, Western Masculinities in War and Peace,
in: The American Historical Review 112, Heft 2, 2007, S. 417-438.

Zur Orientierung der sogenannten Identitdren am Vorbild der Spartiaten siehe etwa Volker
Weiss, Nicht links, nicht rechts, nur national, in: Die Zeit 13, 2013, http://www.zeit.de/
2013/13/Die-Identitaeren, 1. August 2015.

- am 13.01.2026, 08:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Man muss auch konstatieren, dass es trotz der mehr oder weniger deutlichen
Ablehnung traditioneller Leitbilder des Heroischen doch durchaus eine gewisse
offentliche Debatte iiber Helden und Heroinen gibt, die in den letzten Jahren
sogar an Intensitit gewonnen hat.> Zumindest Menschen, die ein ungewohnlich
hohes Maf§ an Zivilcourage zeigen und dafir Opfer bringen, eventuell sogar
selbst ihr Leben opfern, kdnnen auch heute noch mit einer Bewunderung rech-
nen, die in der Vergangenheit traditionellen heroischen Figuren zukam, wobei
auffillig ist, dass das Vorliegen gewisser duflerer Merkmale wie korperlicher Schon-
heit und Jugend die Heroisierbarkeit stets erleichtert, ganz so wie bei den klassi-
schen Helden der Vergangenheit.®

Uberdies erzwingt die Herausforderung durch fremde kulturelle und religidse
Traditionen wie den Islam in seinen militanteren Ausprigungen, denen das Ideal
eines heroischen, bis zum Selbstopfer gehenden Kampfes keineswegs fremd ge-
worden ist, eine Debatte iiber die politische und gesellschaftliche Rolle heroi-
scher Leitbilder.” Auch unabhingig von dieser besonderen Problematik gewinnt
man den Eindruck, dass der Untergang des klassischen Helden eine psychologi-
sche Leerstelle hinterlassen hat, die nicht leicht durch andere Leitbilder oder Rol-
lenmodelle zu fiillen ist, namentlich fur jingere Minner, die nach Orientierung
suchen in einer Epoche, in der traditionelle Vorstellungen von Minnlichkeit
problematisch geworden sind oder sogar offen tabuisiert werden.

Grundsitzlich kann aber kein Zweifel daran bestehen, dass in der Gegenwart
in Westeuropa die Figur des Heros zumindest dann, wenn sie in der Tradition
des kriegerischen Helden oder auch nur einer prononcierten agonalen Minnlich-
keit steht, durchweg eher kritisch gesehen wird. Das wird kaum verwundern kon-
nen, denn die unterschiedlichen faschistischen Bewegungen der ersten Hilfte des

Ein hier - mehr oder weniger willkiirlich gewdhltes — Beispiel ist die Debatte dariiber, ob
der Whistleblower Snowden zu den eigentlichen Helden des 21. Jahrhunderts zu rechnen
sei. Siehe http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/medien/tv-kritik/in-der-ard-enzensberger-
zu-snowden-ein-held-des-21-jahrhunderts-12537881.html, 20. Juli 2015. Zu vergleichen wi-
re die freilich unergiebig gebliebene Diskussion iiber ,Das Heroische und die Moderne®
auf dem Historikertag 2014, http://www.br.de/fernsehen/ard-alpha/sendungen/alpha-
campus/auditorium/historikertag-heros-moderne100.html, 20. Juli 2015.

Dies zeigt etwa der Fall der Lehramtsstudentin Tugge Albayrak, die in Offenbach im Novem-
ber 2014 auf tragische Weise ums Leben kam. In den sozialen Medien wurde sie explizit als
Heldin tituliert, vgl. http://web.de/magazine/panorama/tod-tugce-a-weckt-starke-gefuehle-
psychologe-wunsch-heldin-30252014, 20. Juli 2015. Auffillig ist, dass Dominik Brunner, ein
Mann, der nicht ganz den Glanz und die Aura der jungen Studentin besaf3, aber in einer
dhnlichen Situation 2009 zu Tode gepriigelt wurde, von den Medien nach seinem Tod zum
Teil als eher ambivalente Figur dargestellt wurde. Hier {iberwog dann doch die Tendenz, po-
tenzielle Helden grundsitzlich zu deheroisieren. Einer Frau fillt es freilich auch leichter, zu-
gleich Opfer und Heldin zu sein oder in diesen Rollen dargestellt zu werden. Vgl.
http://www.welt.de/vermischtes/weltgeschehen/article8509029/1Ist-Dominik-Brunner-jetzt-
noch-ein-Held.html, 20. Juli 2015, Datum des urspriinglichen Artikels 18. Juli 2010.

Vgl. Thomas Scheffler, Helden, Mirtyrer, Selbstmordattentiter. Zur religiésen Semantik
des Heldentods, in: Amr Hamzawy / Ferhad Ibrahim (Hrsg.), Religion, Staat und Politik
im Vorderen Orient. Festschrift fiir Friedemann Biittner, Miinster 2003, S. 88-109.

12

- am 13.01.2026, 08:28:07.



https://doi.org/10.5771/9783956505867-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

20. Jahrhunderts hatten die heroische Geste und die heroische Lebenshaltung
zum Selbstzweck erhoben. Der Kampf - auch bis zum Untergang - und die Ge-
walterfahrung wurden als wltimate experience, als Konigsweg der Selbsterfahrung
und der Selbstfindung angepriesen, eine Philosophie, die auch Schriftsteller mit
einer Affinitit zur Verherrlichung des Krieges und zum Faschismus propagier-
ten.d In welche Abgriinde dieser nihilistische Heroismus des bestindigen Kamp-
fes fithrte, ist in den 30er und 40er Jahren des vergangenen Jahrhunderts nur all-
zu deutlich geworden und es ist daher verstindlich, dass die Gegenwart viel eher
im Opfer als im Helden ein moralisches Leitbild sieht, zumal auch die heroi-
schen Gestalten des revolutiondren Sozialismus ihre Strahlkraft spitestens seit
den spiten 1980er Jahren weitgehend verloren haben.

Die Prioritit des Opfers gegeniiber dem Helden in der Gegenwart wird auch in
der wissenschaftlichen Literatur oft genug betont. Das gilt zum Beispiel fur
Bernhard Giesens soziologische Phinomenologie der Ausnahme, die im Helden
den souverinen Titer schlechthin sieht, in dessen Leben und Taten die kollekti-
ven Werte einer Gruppe ihren Ausdruck finden. Aber in der jiingsten Vergangen-
heit sei aus einem Vorbild, das von einer Verehrergemeinschaft konstruiert wird,
der ,dimonische[] Titer” geworden, ,dessen blole Existenz ein Verbrechen dar-
stellte“.” Die moderne politische Ordnung lasse fiir ein heroisches Individuum,
das dem Anspruch nach stets iiber dem Gesetz und dem Kanon der Regeln stiin-
de, die fiir andere Menschen gelten, keinen wirklichen Raum mehr. Die Herr-
schaft von Geld, Wissenschaft und Recht verbannen nach Giesen den Helden
bestenfalls in die Welt der reinen Fiktion, eine Fiktion, die anders als frither kei-
ne Relevanz mehr fiir die politische und soziale Wirklichkeit habe.10 Gleichzeitig
entstehe aber in dieser neuen Welt objektiver iberpersdnlicher Ordnungen eine
moralische Affinitit der Gesellschaft zu jenen, die stets den Gegenpol zu den he-
roischen Figuren gebildet hitten, zu den Opfern, also zu Menschen, die, so Gie-
sen, anders als die Helden weder eine individuelle Stimme, noch ein Gesicht hit-
ten und auch keinen spezifischen Ort, der an sie als Individuen erinnere.

Dieser von Giesen konstruierte radikale Gegensatz zwischen dem Helden als
dem Titer, der die Souverinitit des Individuums verkorpere, und dem gesichts-
losen, ganzlich passiven Opfer orientiert sich allerdings, so scheint es, stark an

8  Yuval N. Harari, The Ultimate Experience. Battlefield Revelations and the Making of
Modern War Culture 1450-2000, Basingstoke 2008, S. 240-298. Als eine von vielen Publi-
kationen zum Faschismus sei hier nur genannt Sven Reichardt, Faschistische Kampfbiinde.
Gewalt und Gemeinschaft im italienischen Squadrismus und in der deutschen SA (Indus-
trielle Welt; 63), Koln 2002.

Bernhard Giesen, Zwischenlagen. Das Auflerordentliche als Grund der sozialen Wirklich-
keit, Weilerswist 2010, S. 82; vgl. Ders. Triumph and Trauma (The Yale Cultural Sociology
Series), Boulder, CO 2004, S. 15-44.

Vgl. Giesen, Triumph and Trauma, S. 41-42. Hier lehnt sich Giesen allerdings an Thesen
an, die schon Hegel zu Beginn des 19. Jahrhunderts formuliert hatte; Georg Friedrich Wil-
helm Hegel, Vorlesungen iiber die Asthetik, Bd. 1, hrsg. von Eva Moldenhauer und Karl
M. Michel, Frankfurt am Main 1970, S. 243-245.

10

13

- am 13.01.2026, 08:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der deutschen Geschichte des 20. Jahrhunderts und letztlich sogar am Massen-
mord und Genozid, die zum historischen Trauma Deutschlands geworden sind.
In friheren Epochen konnte gerade auch der Mirtyrer zum Helden werden, der
durch seinen Tod und durch sein Leiden zur Tat und zum Kampf aufrief, ja unter
Umstinden eine bestehende politische Ordnung delegitimierte. Dieses Potenzial
haben Mirtyrer sicherlich auch heute noch, nur dass zumindest im europiisch-
christlichen Kulturkreis die Skepsis gegentiber einer solchen Deutung des Marty-
riums grofler geworden ist als friher, gerade weil der Weg von der Trauer iber
das Opfer zur Wut gegen die Titer und damit auch zu neuen Gewalttaten oft
kurz ist. Es ist bezeichnend, dass der Trappistenprior Christan de Chergé, der zu-
sammen mit seinen Mitbriiddern 1996 in Algerien ermordet wurde — ob von der
Armee oder von islamischen Fundamentalisten, das ist bis heute unklar -, es ge-
rade vermeiden wollte, als christlicher Martyrer im Kampf gegen den Islam zu
gelten, obwohl er den Weg in den Tod bewusst ging.!!

Es bleibt die Erkenntnis, dass sich namentlich in Europa moderne Gesellschaf-
ten mit der Verehrung der Opfer, wie immer man sie im Einzelnen definieren mag,
leichter tun als mit der Verehrung von Helden, die selbst dann, wenn es sich nicht
um klassische Gestalten des agonalen Kampfes oder gar der gewaltsamen, kriegeri-
schen Auseinandersetzung handelt, doch im gesellschaftlichen Diskurs rasch de-
montiert und entzaubert werden konnen, da in der modernen Medienwelt die
notwendige Distanz zu einer Figur, die Anspruch auf Bewunderung erhebt, nicht
mehr aufrechterhalten werden kann. Die Betrachtung aus der Nihe hat dem Hel-
den und seiner Aura immer schon geschadet. Im Gegensatz dazu lassen sich Opfer
heute deutlich leichter als Helden oder Heldinnen so darstellen, dass ithnen dauer-
haft Anerkennung und Respekt zuteilwerden. Dies ist ein Aspekt, der auch von
anderen Autoren wie Jean-Marie Apostolidés betont worden ist, der diese Analyse
mit einer umfassenden kulturpessimistischen Kritik am Opferkult der Gegenwart
verbindet. Fur die Anhinger dieser uneingeschrinkten Verehrung der Opfer der
Geschichte bestehe die Vergangenheit, so Apostolides, eigentlich nur aus Erobe-
rungen und Gewalttaten, identititskonstituierend in einem positiven Sinne kdnne
sie nie sein. Und dort, wo die Figur des Helden im Zentrum eines Netzes symboli-
scher Beziehungen stand, die dem Heros Macht iiber die anderen Menschen ver-
liehen, beruhe die culture de la victimatisation auf dem Prinzip der Gleichheit aller
Mitglieder einer Gemeinschaft. Wahrend in den heroischen Gemeinschaften und
Gesellschaften der Vergangenheit das Blut die Menschen verbunden habe — denn
der Heros sei derjenige, der Blut vergiele, das eigene oder fremde — wiirden heuti-
ge Gesellschaften durch Trinen und nicht durch Blut zusammengehalten: ,Le li-
quide unissant les individus entre eux n’est plus le sang mais les larmes. Il faut

I Den Hinweis auf diese Haltung de Chergés verdanke ich dem Nachwort zu David El

Kenz, Les bachers du roi. La culture Protestante des martyrs 1523-1572 (Epoques), Seyssel
1997, S. 235 und dem Film ,Des hommes et des dieux” von Xavier Beauvois (2010).

14

- am 13.01.2026, 08:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

pleurer pour montrer son adhésion aux valeurs de la fratrie. Verser des larmes, étre
contrit, avoir pitié, [...] devient un devoir civique®.!? Das mag polemisch stark zu-
gespitzt, ja iiberspitzt sein, aber kein Zweifel kann daran bestehen, dass unsere Kul-
tur mit Opfern anders und affirmativer umgeht als mit Helden.

Den Opfern kommt nicht zuletzt zugute, dass sie der Tendenz der modernen
Kultur- und Sozialwissenschaften, alle sozialen Phinomene von gemeinsamen
Identititen bis hin zum Unterschied zwischen den Geschlechtern ausschliefflich
als blofle Konstruktionen ohne jedes Fundament in einer Realitit aufSerhalb der
Welt symbolischer Kommunikation zu interpretieren, bislang weitgehend ent-
gangen sind. Das Charisma einer heroischen Figur, wie immer man sie im Ein-
zelnen bewertet, kann leicht als blofle Zuschreibung von auflen charakterisiert
werden, die Eigenschaft, Opfer eines politischen Gewaltverbrechens oder gar ei-
nes Genozids zu sein, auch so zu deuten, stofdt zu Recht auf schirfste Abwehr —
aufler vielleicht bei den Titern oder denen, die sich in ihrer Tradition sehen -
und man gerit hier rasch in ein politisches Minenfeld. Hier halten sich die An-
wilte einer postmodernen Dekonstruktion jeglicher Wirklichkeit dann auch in
der Regel eher zuriick. Ob im Ubrigen ein derart konstruktivistischer Ansatz, der
voraussetzt, dass der Mensch seine Geschichte (im Sinne von historischer Erinne-
rung) in freier Entscheidung einfach nach seinem Geschmack macht, ja im
Grunde genommen erfinden und dann eben auch wieder verwerfen kann, der
Wirkmacht heroischer Gestalten wirklich gerecht wird, sei dahingestellt. Ist die
Heroisierung einer historischen Figur — die oft auch eine Selbstheroisierung oder
sogar Selbstmythisierung sein kann — einmal gelungen, wird sie selbst zum Teil
der Wirklichkeit.13 Man kann sich der Wirkung eines solchen Mythos dann nicht
mehr ohne weiteres entziehen, es sei denn die kulturellen und politischen Rah-
menbedingungen wandeln sich wirklich so tiefgreifend, dass die Vergangenheit
ihre Relevanz fiir die Gegenwart verliert.

Ein solcher Zustand mag heute im 21. Jahrhundert, so konnte es zumindest bei
oberflichlicher Betrachtung besonders aus einer deutschen Perspektive scheinen,
eingetreten sein und angesichts dieser Konstellation stellt sich die Frage, ob der
Niedergang des Helden (oder der Heldin) und die Verbannung solcher Figuren in
das Reich der Fiktion und der reinen Unterhaltung, vom Film bis hin zum Com-

12 Jean-Marie Apostolides, Héroisme et victimisation. Une histoire de la sensibilité, Paris
2003, S. 192-194, ,Die Flisssigkeit, welche die Individuen miteinander verbindet, ist nicht
mehr das Blut, es sind die Trinen. Man muss weinen, um seine Verbundenheit mit den
Werten der briiderlichen Gemeinschaft zu zeigen. Trinen zu vergiefen, zerknirscht zu sein,
Mitleid zu haben, [...] all das wird zu einer biirgerlichen Pflicht®.

Zu diesem Phidnomen: Hans Blumenberg, Prifiguration. Arbeit am politischen Mythos,
Berlin 2014, und Ders., Arbeit am Mythos, Frankfurt am Main 1979. Blumenberg kommt
sogar zur Feststellung: ,In der Prifiguration geht die Mythisierung an die Grenze der Ma-
gie heran oder tiberschreitet diese gar, sobald mit dem ausdriicklichen Akt der Wiederho-
lung eines Prifigurats die Erwartung der Herstellung des identischen Effekts verbunden
wird“, Blumenberg, Prifiguration, S. 9.

13

15

- am 13.01.2026, 08:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

puterspiel, in der modernen westlichen Welt nicht ganz folgerichtig ist? Was kann
die moderne oder gar die postmoderne Welt noch mit Helden anfangen? Auf diese
Frage hat in den 1970er Jahren der Berliner Religionswissenschaftler Klaus Heinrich
in bewusster Auseinandersetzung mit dem Missbrauch des heroischen Leitbildes
durch den Faschismus und einen tbersteigerten Nationalismus versucht, eine
Antwort zu finden. Heinrich sieht das Spezifische des Heros darin, dass er eine
Spannung zwischen Kriften auszuhalten vermag, die durch ratio und logos gerade
nicht miteinander zu versdhnen sind. In der Figur des Heros, seinem Bild und der
ihm zugeschriebenen Biographie werden Konflikte eingehegt und lebbar gemacht,
die sich sonst der Beherrschung entziehen wiirden und sich jedenfalls nicht logisch
auflosen lassen.!* Allzu rationalistische oder auch konsequent christliche Entwiirfe
des Heroischen verfehlen hingegen nach Heinrich den Kern der heroischen Figur.
Sie versuchten, die Krifte der Natur so stark zu spiritualisieren und zu sublimieren
und setzten so stark auf den logos statt auf Tat und Geste, dass man sich damit ,der
Fahigkeit des Zugriffs auf die Naturmachte® begebe.!?

Diese Interpretation orientiert sich zwar sehr spezifisch an der Figur des Hera-
kles, der in der antiken Mythologie zugleich Zivilisationsbringer und Zerstorer
ist, trifft aber doch einen Kern jener heroischen Leitbilder und Heldenfiguren,
die zumindest in der von der Antike beeinflussten europiischen Tradition maf3-
geblich waren. Einerseits verkorperten sie die zentralen Werte einer groferen
Gemeinschaft, ja vielleicht einer ganzen Gesellschaft, andererseits war das Heroi-
sche doch immer auch mit einem Element der Transgressivitit, des Uberschrei-
tens von Grenzen und Normen verbunden, wie es ja auch Bernhard Giesen in
seiner Phinomenologie des Heroischen betont. Sonst wire der Held keine Aus-
nahmefigur, die alle anderen Menschen tiberragt. Dies ist ein Punkt, der schon
im 17. Jahrhundert in einschligigen Werken betont wurde. So hob der franzosi-
sche Jesuit Pierre Le Moyne in der Vorrede zu seinem poéme héroique auf Ludwig
den Heiligen hervor, dass Helden ohne ein Ubermafl an Leidenschaft, quasi
»brave Stoiker”, nicht mehr seien als ,mit Eisen beschlagene Holzblocke®.16 Ge-
rade die Jesuiten traten in der Frithen Neuzeit fiir ein Ideal der heroischen Heilig-
keit ein, dessen Fundament nicht die ginzliche Uberwindung und Negation

14" Siehe dazu Klaus Heinrich, Arbeiten mit Herakles. Zur Figur und zum Problem des Heros.

Antike und moderne Formen seiner Interpretation und Instrumentalisierung (Dahlemer
Vorlesungen; 9), Frankfurt am Main 2006, S. 7, vgl. S. 208-211, S. 218, S. 285-286, S. 307.
Ebd., S. 319, vgl. den Satz: ,Daf§ Herakles widerspriichliche Funktionen, Positionen und
Rollen zugemutet werden, und er dennoch diese eine Figur bleibt, zeigt, daff in ithm ein
Konfliktzusammenhang, den er halten soll, vorgestellt wird [...]. Wenn die Beschiftigung
mit der Figur des Heros einen Sinn haben soll, dann den, dafl das in ihr konzentrierte,
scheinbar zeitlich entfernte Konfliktpotential als noch immer virulent erkannt [...] werden
kann®, ebd., S. 208-209.

Pierre Le Moyne, Preface. Saint Louys ou la sainte couronne reconquise, Poéme heroique,
Paris 1658, sign. O vi verso, siehe auch O ii verso.

15

16

16

- am 13.01.2026, 08:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

menschlicher Leidenschaft war, sondern ihre Zihmung, so dass sie in den Dienst
einer heroischen Tugend, einer heroica virtus, gestellt werden konnte.l”

Als Helden bewunderte oder verehrte historische oder fiktive Personen sind
oft Gestalten, die zugleich an der Grenze einer Gesellschaft stehen und ihre
Normen iiberschreiten und doch zugleich ihre wesentlichen Werte zur Anschau-
ung bringen und verkorpern.!® Das Spannungsverhiltnis, das sich aus dieser
doppelten Positionierung der heroischen Figur ergab, wurde durchaus schon vor
der oft beschworenen Entzauberung der Welt durch Sikularisierung, Technisie-
rung und Rationalisierung als problematisch empfunden. Die Kritik an der Maf3-
losigkeit des Helden, seinem Narzissmus,!? findet sich, wie ja auch das Zitat her-
vorhebt, das dieser Einleitung vorangestellt ist, auch in der Epoche und in dem
Land, in dem Corneille seine heroischen Tragodien schrieb.?0

Die Destruktion des Helden durch Kritik oder auch durch Ironie und Satire ist
von daher in der Tat ein in allen Zeiten gegenwirtiges Problem und keineswegs
grundsitzlich auf das spite 20. und das 21. Jahrhundert beschrinkt. Dennoch war
die Epoche zwischen dem Ende der Franzosischen Religionskriege und der Mitte
des 18. Jahrhunderts, um die es in diesem Essay zentral gehen soll, eine Zeit, in
der eine Orientierung der Gesellschaft oder zumindest ihrer Eliten am Ideal des
Heroischen noch eine umfassende normative Geltung fur sich beanspruchen
konnte, die ihr im Zeitalter der Aufklirung zunehmend verloren ging. Die poli-
tisch-sozialen Eliten handelten ihre Werte und Normen iiber einen Diskurs aus, in
dessen Mittelpunkt der Held und der heroische Lebensentwurf standen. Der
Held, ob nun im Einzelfall kontrovers oder allgemein anerkannt, gehdrte unbe-
streitbar zum #maginaire der Gesellschaft. Er ist ein Beispiel fur die Produktion
kultureller Ordnungen und Wahrnehmungsmuster durch prignante Figuren, die
als kulturelle ,,Uberlieferungstriger fungieren, aber auch der Selbstbeschreibung
einer Gesellschaft dienen.?! Thre Taten und ihr Leben, soweit sie der Geschichte
oder dem Mythos angehoren, konnen zugleich als normative Prifiguration der

17" Marc Fumaroli, Uhéroisme cornélien et I’éthique de la magnamité, in: Marc Fumaroli

(Hrsg.), Héros et orateurs. Rhetorique et dramaturgie cornéliennes (Histoire des idées et
critique littéraire; 277), Genf 1996, S. 323-348, hier S. 329-337. Siehe S. 8.

18 Vel. zur Figur des Helden und seiner Definition auch Ronald G. Asch, The Hero in the
Early Modern Period and Beyond. An Elusive Cultural Construct and an Indispensable
Focus of Social Identity?, in: helden. heroes. héros. E-Journal on Cultures of the Heroic,
Special Issue 1, 2014, S. 5-14, DOI 10.6094/helden.heroes.heros./2014/QM/02.

19" Vgl. Jan Philipp Reemtsma, Der Held, das Ich und das Wir, in: Mittelweg 36, Heft 4, 2009,

S.41-64, http://www.his-online.de//fileadmin/verlag/leseproben/978-3-93609-645-3_01.pdf,

20. Juli 2015.

Vgl. zu entsprechenden Konflikten in England Joshua Scodel, Excess and the Mean in Ear-

ly Modern English Literature (Literature in History), Princeton, NJ 2002.

21 Joel B. Lande / Robert Suter, Einleitung, in: Joel B. Lande [et al.] (Hrsg.), Dynamische Fi-
guren. Gestalten der Zeit im Barock (Rombach-Wissenschaften / Reihe Litterae; 192), Frei-
burg 2013, S. 9-25, hier S. 10.

20

17

- am 13.01.2026, 08:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gegenwart gedeutet werden. Der Bezug auf den Helden als eine besonders pri-
gnante Figur kann dabei zu einem ,,singulire[n] Instrument der Rechtfertigung in
schwach begriindeten Handlungssituationen® werden, um hier Hans Blumenberg
zu zitieren. Ja, es kann ,im Mafle ihrer Prignanz® schwierig werden, ,,die Bezugs-
figur in sachlich nicht abgestiitzten Entscheidungssituationen ungenutzt liegen zu
lassen, schon deshalb [...], weil sie potenziell immer auch anderen zur Verfiigung
steht“.22 Blumenberg denkt hier an Gestalten wie Alexander den Groflen oder
Friedrich II., den Stauferkaiser, aber auch an Napoleon, der freilich seine eigene
Selbstdarstellung schon an solchen Prifigurationen orientierte.

Fir die Herrscher des 17. Jahrhunderts war der Bezug auf solche Prifigurate ei-
ne Selbstverstindlichkeit und ein fester Bestandteil der hofischen Kultur und der
politischen Legitimation. Noch war es fir Firsten, die sich in Gestalt der Helden
(und Heldinnen) der antiken Mythologie, der Bibel oder auch der réomischen
und griechischen Geschichte darstellen lieen, moglich, in den Augen ihrer Un-
tertanen und des Publikums die Ziige dieser Helden anzunehmen, ohne dass dies
nur wie eine billige theatralische Inszenierung wirkte.2* Allerdings wurden hier,
das ist nicht zu leugnen, bereits Krisensymptome sichtbar. Immer mehr wurde in
der staatstheoretischen Literatur der Zeit, etwa auch in Abhandlungen tiber die
Staatsrison oder den idealen Herrscher, die Notwendigkeit fir den Fiirsten be-
tont, eine heroische Reputation zu erwerben. Als ein Konigsweg zu einer solchen
Reputation wurde die Inszenierung der Herrschaft des Monarchen als Geheimnis
gesehen, denn wirkliche heroische Grofle, die Bewunderung erzwang, war, so
schien es, nur moglich, wenn die arcana imperii den Blicken der Untertanen ent-
zogen blieben und nur erahnt werden konnten.?* Indes, dieses Insistieren auf
dem zur Schau gestellten Geheimnis der Macht drohte selbst wieder ein Glaub-
wirdigkeitsproblem zu schaffen - oder wie es Martin Disselkamp in seiner
grundlegenden Arbeit zum Barockheroismus formuliert hat:

»Die Kunst der Mystifikation hat jedenfalls ihre eigene Dialektik: Gerade das Vorweisen
des furstlichen Mysteriums i3t auf der anderen Seite die Inszenierungstaktik immer un-
verhiillter sichtbar werden. [...] Indirekt darf man deshalb die Theatralik fiirstlicher
Grofle uiberhaupt als Signal fur die Aufldsung durch die Tradition verbiirgter Orientie-

rungspunkte in der Politik bewerten®.2

22
23

Blumenberg, Prifiguration, S. 14.

Siehe dazu etwa Friedrich Pollerof, From the “exemplum virtutis” to the Apotheosis. Her-
cules as an Identification Figure in Portraiture. An Example of the Adoption of Classical
Forms of Representation, in: Allan Ellenius (Hrsg.), Iconography, Propaganda, and Legiti-
mation (The Origins of the Modern State in Europe; G), Oxford 1998, S. 37-62.

Zu diesem Phinomen siehe auch Andreas Gestrich, Absolutismus und Offentlichkeit. Poli-
tische Kommunikation in Deutschland zu Beginn des 18. Jahrhunderts (Kritische Studien
zur Geschichtswissenschaft; 103), Gottingen 1994, S. 34-74.

Martin Disselkamp, Barockheroismus. Konzeptionen ,politischer Grofle in Literatur und
Traktatistik des 17. Jahrhunderts (Frithe Neuzeit; 65), Tiibingen 2002, S. 221.

24

25

18

- am 13.01.2026, 08:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der theatralische Aufwand, der betrieben werden musste, um einem Herrscher
heroische Grofle zuzusprechen, stieg praktisch in dem Mafle, wie der Verlust an
Glaubwirdigkeit einer solchen Inszenierung grofler zu werden drohte.26

Allerdings, so sehr die heroische Geste des Herrschers, aber auch des Heerfiih-
rers oder des Kriegers, sich durch ihre eigene Theatralik unglaubwiirdig zu ma-
chen drohte, so sehr galt es andererseits im 16. und 17. Jahrhundert noch als
weithin selbstverstindlich, dass die heroische Reputation — mit der Ausnahme
der Sphire des Religiosen und des konfessionellen Kampfes — vor allem ein Privi-
leg der Fursten und des Adels war. Grundlegend war die Vorstellung, es gibe eine
natiirliche Ordnung der Gesellschaft, in der eine Aristokratie, die sich durch
Grofiziigigkeit, Edelmut (générosité) und Seelengrofle auszeichne, dazu berufen
sei, die Welt durch ihre Tatkraft, ihren Mut, aber auch durch ihre Fihigkeit zu
dominieren, aus dem eigenen Leben eine Art dsthetisches Kunstwerk werden zu
lassen. Sicherlich gab es namentlich in Krisenzeiten auch eine dezidierte Adels-
kritik, nicht zuletzt, insbesondere im Protestantismus, von kirchlicher Seite und
bisweilen von Seiten der humanistischen Gelehrten, aber in der Praxis wurde die
Herrschaft einer adligen Elite, die eben diese heroischen Eigenschaften fir sich in
Anspruch nahm, kaum ernsthaft, aufler vielleicht aus der Perspektive eines kon-
fessionellen Rigorismus, infrage gestellt. Das galt selbst im England der 1640er
und 1650er Jahre wihrend des Biirgerkrieges und der anschliefenden republika-
nischen Herrschaft mit gewissen Einschrinkungen, denn die bestehende soziale
Ordnung stand nie ernsthaft zur Diskussion.’

Nun gibt es natiirlich auch in demokratischen Gesellschaften eine Sehnsucht
nach Helden oder Heldinnen, aber die radikale Ungleichheit, welche die Vorstel-
lung, jemand kdénne zum Helden geboren sein, voraussetzt, wird doch in der Re-
gel negiert. In diesem Punkt ist Jean-Marie Apostolideés recht zu geben. In einer
egalitiren Gesellschaft ist der Held daher noch stirker eine Ausnahmeerschei-
nung mit transgressiven Ziigen als in einer aristokratischen.?® Dort, wo es sich
um demokratisch gewihlte Amtsinhaber oder die Feldherren einer Republik
handelt, ist die Heroisierung allenfalls dann mit der politischen Kultur der De-
mokratie vereinbar, wenn der Held, nachdem er seine Taten vollbracht hat, ginz-
lich zurtick in die Gemeinschaft der Birger tritt, wie es in der Antike von rémi-
schen Konsuln oder selbst Diktatoren (im Sinne des Staatsrechtes der romischen
Republik) erwartet wurde und von amerikanischen Prisidenten seit der Amtszeit
George Washingtons immer noch erwartet wird, gerade weil sie zugleich als Ver-

26 Vgl. ebd., S. 21-22.

27 Zur Selbstbehauptung des Adels in der frithen Neuzeit siche Ronald G. Asch, Europiischer
Adel in der frithen Neuzeit. Eine Einfithrung, Koln [u.a.] 2008.

David R. Sorensen, Introduction, in: David R. Sorensen / Brent E. Kinser (Hrsg.), Thomas
Carlyle. On Heroes, Hero-Worship and the Heroic in History (Rethinking the Western
Tradition), New Haven, CT 2013, S. 1-16, hier S. 2-3; vgl. Lucy Hughes-Hallett, Heroes.
Saviours, Traitors and Supermen, London 2005.

28

19

- am 13.01.2026, 08:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

korperung burgerlicher Tugend fast von Amts wegen heroisiert werden. In den
neu begriindeten USA verstand sich das Urmodell fir diese Art von Biirgerheld,
Washington, selbst allerdings durchaus noch als Mitglied einer Elite von gentle-
men, deren Sinn fiir Ehre und deren Sehnsucht nach iiberzeitlichem Ruhm er
teilte.??

Sonst dominieren in demokratischen Epochen unter Umstinden Vorstellungen
eines kollektiven Heldentums - die gesamte Nation wird potenziell heroisiert oder
wird doch dazu aufgerufen, sich an einem heroischen Leitbild zu orientieren -
oder aber der Held wird als Produkt auferordentlicher Herausforderungen und
Umstinde, also einer zumindest in Teilen kontingenten Biographie, gesehen, aber
nicht oder nicht primir einer natiirlichen Uberlegenheit. Uberdies gerit die Aura
des Helden in Gefahr, durch den skeptischen Blick aus der Nihe geschwicht zu
werden, wenn der Nimbus einer wie immer definierten Aristokratie, sei es der Her-
kunft und des Standes oder aber des Geistes und Charakters und ihrer natiirlichen
Uberlegenheit, einmal zerstort ist.3° Moderne celebrities, Berithmtheiten und Stars
sind deshalb meist kurzlebige Erscheinungen, weil ihre Popularitit und Faszination
oft gerade darauf beruht, dass ihre Verehrergemeinde ihnen nahezukommen ver-
mag, obwohl diese Nihe oft blof§ eine medial inszenierte ist. Aber auch so zerstort
der Blick aus der Nihe die Aura des Bewunderten auf Dauer, der freilich heutzuta-
ge in der Regel auch gar nicht mehr wirklich den Ruhm in der Nachwelt, sondern
Bertihmtheit im Hier und Jetzt sucht.

Die Anfinge eines Wandels, der Popularitit und Beriihmtheit an die Stelle der
Idee des Ruhmes treten lief3, liegen ohne Zweifel, das hat Antoine Lilti jingst ge-
zeigt, im 18. Jahrhundert, auch wenn die Entwicklung keineswegs gradlinig ver-
lief und Elemente einer ilteren Tradition lange eine erhebliche Bedeutung be-
hielten.3! Der grand homme, dem die transgressiven Ziige des Helden, sein
Narzissmus, seine Ruhmsucht und seine Maf3losigkeit, sei es in der Anwendung
von Gewalt oder im Ausleben der eigenen Leidenschaften, fehlten, ersetzte im
18. Jahrhundert das Bild des traditionellen Helden zwar nicht durchweg, tiberla-
gerte es aber doch.32 Uberdies wurde nun auch erstmals auf breiter Front das Ide-
al eines postaristokratischen Helden, der auch ein normaler Biirger sein konnte,

29 Antoine Lilti, Figures publiques. LInvention de la célébrité 1750-1850, Paris 2014, S. 264
280; vgl. Michael Butter, Cincinnatus Popularized. The Heroization of William Henry
Harrison during the Election Campaign of 1840, in: helden. heroes. héros. E-Journal zu
Kulturen des Heroischen 2, Heft 1, 2014, S. 16-28, DOI 10.6094/helden.heroes.heros./
2014/01/03.

Lucien Braun, Polysémie du concept de héros, in: Noémi Hepp / Georges Livet (Hrsg.),
Héroisme et création littéraire sous les régnes d’Henri IV et de Louis XIII (Actes et collo-
ques; 16), Paris 1974, S. 19-28, hier S. 23: ,Tout récit héroique implique une telle distan-
ciation, tant il est vrai qu’il n’y a pas de héros dans la proximité®.

31 Lilti, Figures publiques, S. 123-153.

32 Siehe S. 119-120.

30

20

- am 13.01.2026, 08:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

propagiert. Zugleich sprach das Zeitalter der Aufklirung zunehmend auch dem
einfachen Soldaten die potenzielle Heroisierbarkeit zu.33

In einer Epoche, in der Ehre so vielfiltig stindisch abgestuft blieb, wie in der
Frithen Neuzeit, konnten derartige egalisierende Tendenzen zunichst allenfalls in
einem primir religiosen Kontext wirksam werden, wie das in England freilich in
den 1640er und 1650er Jahren zum Teil auch geschah. Auch deshalb ist das 17.
Jahrhundert wohl die letzte Epoche des klassischen, eben des aristokratischen
Helden und verdient unser Interesse, weil die Umdeutung des Heros und des
Heroischen in der Aufklirung nur vor diesem Hintergrund in ihrer ganzen Trag-
weite verstehbar wird. Zugleich griffen spitere Entwiirfe des Heroischen lange
Zeit auf die alteuropiischen Traditionen der Antike und des Mittelalters, aber
eben auch der Frithen Neuzeit zuriick. Das galt fir die Heroisierung von Herr-
schern und von Politikern ebenso wie fiir den Bereich des Militdrischen. Aber
auch andere Leitbilder des Heroischen wie das des Entdeckers oder des Retters in
der Gefahr bis hin zu Freiheitshelden und -heldinnen blieben zumindest im An-
satz oft noch einer gewissen, allerdings stindisch entgrenzten Idee von Adeligkeit
verbunden.3* Namentlich die Idee des heldenhaften Ritters iibte auch im 19.
Jahrhundert eine grofe Faszination aus, das galt selbst fiir den kolonialen Be-
reich. Sir James Outram, einer der ,Helden® der 1857 niedergeschlagenen Great
Mutiny in Indien, fithrte zum Beispiel stets eine Ausgabe des Lebens von Bayard,
des ,edlen Ritters’ schlechthin, sowie der Chroniken Froissarts mit sich. Sein
Grabmal in der Westminster Abbey trigt die Aufschrift ,The Bayard of India“.3?

Aber auch iiber den kolonialen Bereich und das 19. Jahrhundert hinaus be-
hielt die Idee einer exklusiven heroischen Gemeinschaft eine gewisse faszinieren-
de Kraft, gerade als Gegengewicht zu den egalisierenden Tendenzen der moder-
nen Gesellschaft. Im frithen 20. Jahrhundert versuchten in Deutschland Autoren
wie Walther Rathenau oder Coudenhove-Kalergi, aber auch der Denker der Kon-
servativen Revolution, Edgar Jung, eine neue Elite zu konzipieren, die einen ari-
stokratischen Anspruch auf Uberlegenheit mit einer heroischen Lebenshaltung

33 Siche etwa Hervé Drévillon, Secondary Heroes. War and the Making of the Individual in
Eighteenth-Century France, erscheint in: Markus Menmann (Hrsg.), The Military in the
Early Modern World. A Comparative Approach, Miinster 2016; Jay M. Smith, Nobility
Reimagined. The Patriotic Nation in Eighteenth-Century France (Cornell paperbacks),
Ithaca, NY 2005, S. 143-156.

34 Zur Neudefinition von Adel im 19. Jahrhundert siehe etwa Ewald Frie, Adelsgeschichte des
19. Jahrhunderts? Eine Skizze, in: Geschichte und Gesellschaft 33, Heft 3, 2007, S. 398-
415; vgl. Heinz Reif, Der Adel im ,langen 19. Jahrhundert®. Alte und neue Wege der
Adelsforschung, in: Gabriele B. Clemens [et al.] (Hrsg.), Hochkultur als Herrschaftsele-
ment. Italienischer und deutscher Adel im langen 19. Jahrhundert (Villa Vigoni; 25), Berlin
2011, S. 19-37.

35 John McKenzie (Hrsg.), Popular Imperialism and the Military 1850-1950 (Studies in Im-
perialism), Manchester 1992; Ders., Heroic Myths of Empire, in: John McKenzie (Hrsg.),
Popular Imperialism and the Military 1850-1950 (Studies in Imperialism), Manchester
1992, S. 109-138, hier besonders S. 177.

21

- am 13.01.2026, 08:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

verband, ob nun als ,Mutmensch® wie bei Rathenau oder in eher sublimierter
Form, die dem gentleman den Vorzug vor dem reinen Tatmenschen gab.3¢ Zu
denken wire aber in Deutschland auch an den George-Kreis, fur den die Vereh-
rung heroischer Gestalten in dem Bemiihen, ihnen nachzueifern und sich von
einer vulgiren Welt abzusetzen, geradezu konstitutiv war.3’

Die Geschichte mag aus heutiger Sicht tiber diese Versuche hinweggegangen
sein, aber sie zeigen, welche Faszination iltere heroische Traditionen auch noch
in einem biirgerlichen Zeitalter auszuiiben vermochten. Seit der Aufklirung und
der Franzosischen Revolution, noch mehr aber seit der Mitte des 20. Jahrhun-
derts, ist das Verhiltnis zu Helden allerdings ein zutiefst gespaltenes:

»We all have a problem with heroes. We want them so badly that we keep inventing new
ones, and yet our political culture tells us that naturally exceptional individuals should

not be either possible or desirable, because we are all equal and equally the products of

our environment®.38

Zugleich ist das traditionelle Vokabular der Heroisierung, das die antike Mytho-
logie und Geschichte, aber auch die Bibel bereitstellten, weitgehend verloren ge-
gangen, und umstritten sind nun nicht mehr nur die Helden oder Heldinnen
selbst, sondern auch die Modelle, an denen Helden tiberhaupt gemessen werden.
Schon im Laufe des 18. und 19. Jahrhunderts kam es zu einer Pluralisierung die-
ser Modelle, die nun auch Erfinder und Wissenschaftler ebenso wie Kiinstler und
Helden des Alltags einschloss. Dazu traten dann stirker als in der Vergangenheit,
die freilich auch ihre femmes fortes, ihre Amazonen und heroischen Herrscherin-
nen gekannt hatte, auch Frauen.

Die hier angedeuteten Entwicklungen sind in England und Frankreich, die
eben deshalb den Gegenstand dieses Essays bilden, in vielen Aspekten deutlicher
und frither zu erkennen als in anderen Lindern Europas. In Frankreich erreichte
die Heroisierung und Glorifizierung des Monarchen unter Ludwig XIV. Ausmafle
wie kaum je zuvor. Der Konig okkupierte nun, auch und gerade auf Kosten des
Adels, die Figur des Heros fiir sich allein, so zumindest mochte es scheinen. Die
Ablehnung der Figur des traditionellen kriegerischen Helden, die schon Fénelon,

36 Vgl. Alexandra Gerstner, Neuer Adel. Aristokratische Elitenkonzeptionen zwischen Jahr-

hundertwende und Nationalsozialismus, Darmstadt 2008, S. 240-248, S. 251-254.

37 Siehe dazu unter anderem Melissa S. Lane / Martin A. Ruehl (Hrsg.), A Poet’s Reich. Politics
and Culture in the George Circle (Studies in German Literature, Linguistics, and Culture),
Rochester, NY 2011; vgl. Jan Steinhauflen, ,Aristokraten aus Not® und ihre ,Philosophie der
zu hoch hingenden Trauben‘. Nietzsche-Rezeption und literarische Produktion von Homo-
sexuellen in den ersten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts. Thomas Mann, Stefan George,
Emst Bertram, Hugo von Hofmannsthal u.a. (Epistemata; 326), Wirzburg 2001, S. 270. Vgl.
Ann-Christin Bolay, Maximin und Cisar. Adorationsmodelle im Stefan George-Kreis, in:
Ronald G. Asch / Michael Butter (Hrsg.), Bewunderer, Verehrer, Zuschauer: Die Helden und
ihr Publikum (Helden — Heroisierungen — Heroismen; 2), Wiirzburg 2015.

Colin Burrow, “They make things happen”, Rezension: Lucy Hughes-Hallett, Heroes. Sav-
iours, Traitors and Supermen, London 2004, http://www.theguardian.com/books/2004/
oct/09/highereducation.biography, 6. Dezember 2014.

38

22

- am 13.01.2026, 08:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erzbischof von Cambrai und Tutor des franzosischen Thronfolgers, 1699 in sei-
nem ,[élémaque” antizipiert hatte,3 durch die franzosische Aufklirung lisst sich
auch als Reaktion auf den Kult eines Monarchen verstehen, der sich ganz dem
Ruhm und dem Krieg als vornehmster Aufgabe eines Herrschers verschrieben
hatte. In England war es schon Jahrzehnte zuvor zu einem politischen Umbruch
gekommen, der dem Konigtum die sakralen Fundamente seiner Legitimation
entzogen und an die Stelle der Monarchie - erstmals im Europa der Neuzeit -
eine Form des Cisarismus gesetzt hatte, die sich wesentlich auch tber die Repu-
tation Oliver Cromwells, des neuen Herrschers, als Kriegsheld legitimierte.
Cromwell mag ein zogerlicher Cisar gewesen sein, aber er antizipierte mit seiner
Form von heroischer Herrschaft doch zahlreiche revolutionidre, postrevolutiondre
und kontrarevolutionire Regime des 19. und 20. Jahrhunderts. Zugleich gewann
seine Herrschaft jedoch Legitimitit, indem sie beanspruchte, sich in einen quasi
heilsgeschichtlichen Kontext einschreiben zu konnen, und sich als Instrument
der gottlichen Vorsehung darstellte.0

Religiose Helden und Heldinnen, ob sie nun in Gestalt des Propheten, des Mir-
tyrers oder des Heiligen Kriegers auftraten, stellten fir die politische Ordnung der
dynastischen Erbmonarchie im Zeitalter der Konfessionskriege tatsichlich eine ge-
fihrliche Herausforderung dar und konnten eine erhebliche subversive Kraft ent-
falten. Das 17. Jahrhundert ist auch durch den Versuch gekennzeichnet, diese sub-
versive Kraft einzudimmen und zu kanalisieren. In Frankreich gelang dies nach
dem Ende der Religionskriege weitgehend durch die Sublimierung und Neudefini-
tion des militanten gegenreformatorischen Katholizismus, der nun seine Manifes-
tation eher in Askese und Mystik, auch in der Fiirsorge flir Kranke und Hilfsbe-
durftige fand und weniger in der kriegerischen Auseinandersetzung mit dem kon-
fessionellen Gegner. In England, dem freilich ein religioser Buirgerkrieg im
16. Jahrhundert erspart blieb, so dass die konfessionellen Konflikte zunichst weni-
ger explosiv zu sein schienen, verlief dieser Prozess komplexer und langsamer. Erst
gegen Ende des 17. Jahrhunderts wurden die religiosen Mirtyrer und die anderen
Helden eines Kampfes gegen das Papsttum und einer mit dem Katholizismus ver-
meintlich im Bunde stehenden koniglichen Tyrannis stirker im Sinne eines sikula-
risierten Republikanismus oder eines pragmatischen und zugleich dezidiert antikle-
rikalen Eintretens fiir weltliche Freiheitsrechte umdefiniert. Soweit dies nicht
gelang, wurden sie in der historischen Erinnerung marginalisiert, auch wenn der
Antikatholizismus fiir lange Zeit ein bestimmendes Element der englischen politi-
schen Kultur blieb.*!

39 Vgl. Patrick Riley, Fénelon’s ‘Republican’ Monarchism in Telemachus, in: Hans Blom [et

al.] (Hrsg.), Monarchisms in the Age of Enlightenment. Liberty, Patriotism and the Com-
mon Good (UCLA Clark Memorial Library Series; 6), Toronto 2007, S. 78-100.

40 Siehe S. 60-62.

41 Blair Worden, Roundhead Reputations. The English Civil Wars and the Passions of Poster-
ity, London 2001.

23

- am 13.01.2026, 08:28:07.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die politischen Kulturen Englands und Frankreichs entwickelten sich im Laufe
des 17. Jahrhunderts in unterschiedliche Richtungen, allerdings im Kontext eines
starken Austausches zwischen den beiden Lindern und einer stindigen Auseinan-
dersetzung mit der Entwicklung im jeweils anderen Land, unabhingig davon, ob
es nun als Vorbild oder eher als abschreckendes Gegenbeispiel gesehen wurde. Man
kann in diesem Sinne durchaus von entangled histories sprechen. Der Vergleich zwi-
schen dem protestantischen England, in dem der Hof schon nach 1660 nur noch
eines von vielen unterschiedlichen kulturellen Zentren war, und dem katholischen
Frankreich mit seiner zeitweilig hegemonialen hofischen Kultur erscheint daher be-
sonders sinnvoll auch und gerade mit Blick auf die Transformation traditioneller
Leitbilder und Muster des Heroischen im 17. Jahrhundert. Es ist diese vergleichen-
de Perspektive, von der dieser Essay ausgehen wird, und die mit einem anderen
Fokus schon an anderer Stelle versucht worden ist.*> Wesentlich ist dabei auch die
Frage, wie sich die adligen Fithrungsschichten in den beiden Lindern an die sich
wandelnden heroischen Leitbilder bzw. an die Krise iiberkommener Reprisenta-
tionen des Heroischen anpassten. In England schuf das gentleman-1deal, wie es im
18. Jahrhundert in den Debatten iber Umgangsformen und politeness neu definiert
wurde, eine kulturelle Konfiguration, die die Spannungen zwischen traditionellen
Leitbildern des Heroischen und der entstehenden commercial society wesentlich ab-
milderte. Indem Aristokratie und gentry sich in ihrem sozialen Verhalten und in ih-
rem Rollenverstindnis namentlich im Militir professionalisierten, zum Teil auch,
zumindest in ihren unteren Ringen (man denke an die nachgeborenen Sohne),
verbiirgerlichten, konnte die Kritik am traditionellen heroischen Leitbild des Adels
entkriftet werden. Militdrische Helden wurden tiberdies seit dem frithen 18. Jahr-
hundert zunehmend als patriotische Verteidiger ihres Landes und nicht so sehr als
treue Diener des Monarchen dargestellt. Auch das steigerte ihre Akzeptanz durch
eine offentliche Meinung, die sonst nicht mehr ohne weiteres bereit gewesen wire,
den Fithrungsanspruch der traditionellen Eliten zu akzeptieren.®3 In Frankreich ge-
staltete sich dieser Ubergang vom heroischen Kimpfer fiir den Ruhm des Konigs-
hauses und des eigenen adligen Namens zu Nationalhelden sehr viel schwieriger,
zumal die sozialgeschichtlichen Voraussetzungen andere waren. Denn hier bestand
traditionell eine Trennung zwischen dem Schwertadel und der stidtischen Elite der
noblesse de robe. Deutlich ist aber auch, dass in Frankreich die englischen Entwick-
lungen intensiv beobachtet und spitestens seit der Mitte des 18. Jahrhunderts als
Vorbild gesehen wurden. Dieser Einfluss des englischen Modells wurde etwa in
dem Theaterstiick ,Die Belagerung von Calais“, das nach dem Siebenjihrigen
Krieg entstand,** ebenso deutlich wie in der Debatte tiber die noblesse commercante

42 Ronald G. Asch, Sacral Kingship between Disenchantment and Re-enchantment. The
French and English Monarchies 1587-1688, New York 2014.

43 Siche S. 110.

44 Siche S. 128.

24

- am 13.01.2026, 08:28:07.



https://doi.org/10.5771/9783956505867-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

und die noblesse militaire.> Zugleich stand die Diskussion in Frankreich im 18. Jahr-
hundert, wie schon angedeutet, auch unter dem Eindruck der tiberbordenden
Selbstheroisierung Ludwigs XIV., deren kriegerischen Triumphalismus man im
Zeitalter der Aufklirung zunehmend ablehnte.

Ludwig XIV. hatte in seiner Regierungszeit den aristokratischen Helden in den
Hintergrund treten lassen oder zumindest dafiir gesorgt, dass adlige Selbstheroisie-
rungen sich nun sehr viel subtiler und verhaltener artikulieren mussten als in der
Vergangenheit. Es wire allerdings ein Fehler anzunehmen, dass die absolute Mon-
archie ohne die Figur des militdrischen Heros ausgekommen wire. Ohne entspre-
chende Vorbilder wire es unmoglich gewesen, den Schwertadel dazu zu motivie-
ren, sein Leben auf dem Schlachtfeld fiur den Monarchen und sein Konigreich zu
opfern. Das Verhiltnis zwischen der Heroisierung des Monarchen und der heroi-
schen Selbstinszenierung des Adels war freilich nie spannungsfrei, was unter ande-
ren Voraussetzungen auch fur England galt, wo freilich zwischen dem spiten 16.
und dem frithen 18. Jahrhundert nur Wilhelm III. ganz der Figur des klassischen
roi connétable entsprach. Die Stuarts hatten sehr viel eher versucht, den gefihrlichen
Handlungszwingen, die von einem heroischen Rollenmodell fir den Monarchen
ausgehen konnten, zu entkommen. Das galt besonders fiir Jakob I. und Karl IL
Dabei schufen sie freilich einen Entfaltungsraum fiir andere Modelle des Heroi-
schen, die als Gegenentwurf zur monarchischen Selbstdarstellung konzipiert wur-
den; eine potenziell fiir die Legitimation von Herrschaft gefihrliche Konstellation.
Ein spezifisch republikanisches Modell des Heroischen wurde in dieser Form im
17. Jahrhundert jedenfalls nur in England entwickelt, es blieb Frankreich fremd.
Erst im 18. Jahrhundert schuf der Ruf nach einem patriotischen, eine Nation aus
Biirgern einigenden politischen Ethos fiir die Figur des Helden auch hier eine ganz
neue politische und kulturelle Konfiguration, die bis zu einem gewissen Grade die
Problemlagen des 19. Jahrhunderts mit seiner Tendenz vorwegnahm, die gesamte
Nation zu einer ,nation of heroes“ (Carlyle) zu stilisieren.

Die angesprochenen Entwicklungen konnen hier nicht erschépfend behandelt
werden. Dieser Essay will dennoch einen Beitrag zum besseren Verstindnis der
Umdeutung dlterer Modelle des Heroischen im 17. und 18. Jahrhundert leisten.
Auch wenn diese Entwicklungen nicht einfach auf den Nenner des Untergangs
und der Zerstorung des klassischen aristokratischen Helden gebracht werden
konnen, so sind doch Tendenzen zur Verbiirgerlichung des Helden und zu seiner
Indienstnahme fiir den Patriotismus und fiir das Nationalbewusstsein einer gan-
zen Nation im 18. Jahrhundert sowohl in Frankreich als auch in England unver-
kennbar. In diesem Sinne kann man dann in der Tat von einem Herbst des Hel-
den sprechen, wenn man darunter Figuren wie den Grand Condé (gest. 1686),
den Sieger von Rocroi, versteht, dessen Handlungshorizont noch ganz durch
Adelsstolz und aristokratisches Streben nach Ruhm und Ehre bestimmt worden

45 Smith, Nobility Reimagined, S. 104-142.

25

- am 13.01.2026, 08:28:07.



https://doi.org/10.5771/9783956505867-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

war. Ein Condé war sich letztlich selbst genug und fiihlte sich an kaum eine Re-
gel ohne Vorbehalte gebunden; so vermochte er auch fir Spanien genauso zu
kimpfen, wie fir sein eigenes Land. Der Charakter des Transgressiven blieb zwar
fur die Figur des Helden auch nach der Mitte des 18. Jahrhunderts charakteri-
stisch — trotz aller Versuche der Aufklirung, den Helden zu domestizieren —, aber
sehr viel stirker wurde von ihm nun verlangt, Symbolfigur fur eine Sache oder
eine Bewegung zu sein. Nur dann konnte man ihm den Regelbruch und die
Maflosigkeit seiner Taten nachsehen, die nun, da sie nicht mehr Ausdruck des
Privilegs des Aristokraten oder professionellen Kriegers waren, freilich auch po-
tenziell zum Mafstab fir das Verhalten aller Menschen werden konnten und
damit eine zutiefst destabilisierende Kraft entfalteten, die ihnen in alteren Epo-
chen gefehlt hatte.

26

- am 13.01.2026, 08:28:07.



https://doi.org/10.5771/9783956505867-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

