Einleitung: Der historische Ort
des Begriffs der Maglichkeit

I. Die Aktualitat des Begriffs der Moglichkeit

Das Unwort des Jahres 2010 lautete »alternativlos«. Seither breitet sich ein Unbeha-
gen gegen die lange verbreitete Rede von der Alternativlosigkeit aus. Wer Alternativen
zu etablierten Praktiken oder zu gegebenen Prozeduren abstreitet, gerit in Verdacht,
ideologisch zu agieren.' Die Zeit von TINA (»there is no alternative«) scheint voriiber,
und dies zeugt von Mdglichkeitsdenken. Intellektuelle wie Jiirgen Habermas und Noam
Chomsky kritisieren den »Sound des Sachzwangs« und Literaten wie Robert Menasse
appellieren unentwegt, widerstindig denjenigen Tendenzen in politischen und 6kono-
mischen Diskursen zu begegnen, die den status quo zu zementieren versuchen.” Sie
befinden sich im Einklang mit einer einflussreichen Nichtregierungsorganisation, die
den Slogan »Eine andere Welt ist moglich« in das globale Gedichtnis hat eingehen las-
sen.? Demgegeniiber mag es als marginal erscheinen, wenn eine grofle schwedische
Mobelhaus-Kette das Radio- und TV-Publikum hierzulande mit dem Aufruf »Entdecke
die Moglichkeiten!« versorgte oder ein siidkoreanischer Konzern fiir seine Autos un-
ter der Devise »New Thinking. New Possibilities« warb. Doch daran zeigt sich, dass
Stillstand und Verharren im Bestehenden keineswegs nur von kritisch-intellektuellen
Kriften als riickstindig angeprangert, also negativ konnotiert werden. Auch ist damit

1 Diese Diagnose wird allerdings getriibt durch die Wahl des Wortes 2016: »Postfaktisch«. Eine
das »Postfaktische« anprangernde und auf Fakten pochende, mit exklusivem Wahrheitsanspruch
verbundene Politik erweist sich als eine Politik der Alternativlosigkeit: Das Unwort von 2010
und das Wort des Jahres 2016 stehen so in einem direkten Zusammenhang, »postfaktisch« er-
weist sich als Kehrseite von »alternativlos«. Vgl. Frieder Vogelmann, »Postfaktisch«, in: Soziopolis-
Cesellschaft beobachten: 2016, www.soziopolis.de/verstehen/wie-spricht-die-wissenschaft/arti-
kel/postfaktisch/, aufgerufen am 29.07.2020.

2 Blatter fiir deutsche und internationale Politik (Hg.), Der Sound des Sachzwangs. Der
Clobalisierungs-Reader, Bonn/Berlin: 2006 und Robert Menasse, Die Zerstérung der Welt als Wille
und Vorstellung. Frankfurter Poetikvorlesung, Frankfurt a.M.: 2006.

3 Susan George, Another world is possible if.. London: 2004. Gemeint ist das globalisierungskriti-
sche Netzwerk »Attacc.

14.02.2026, 07:39:13. -


https://doi.org/10.14361/9783839455623-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mdglichkeit

nicht unbedingt die Idee des Fortschritts verbunden, wie sich etwa an der rechtspo-
pulistischen Partei »Alternative fiir Deutschland« leicht illustrieren lisst. Kurzum: Das
Denken in Alternativen oder das Differenzieren vom status quo sind fest verwurzelt im
gegenwirtigen gesellschaftlichen Bewusstsein.*

Allerdings wire der Eindruck verfehlt, nun sei erstmals eine moglichkeitsfreundli-
che Zeit angebrochen. So hat es in den ersten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts eben-
falls einen breit geficherten und breitenwirksamen Moglichkeitsdiskurs gegeben. In
etlichen philosophischen Schriften und Debatten verdichtete sich das Interesse am
Denken in Alternativen oder Varianten zur wie auch immer verstandenen Wirklich-
keit. Sei es eine eher an Wahrscheinlichkeits- und Erkenntnistheorie orientierte Inan-
spruchnahme der Kategorie der Moglichkeit, sei es eine ontologische oder phinomeno-
logische Auseinandersetzung mit dem Moglichkeitsbegriff: Vor, mitten und nach dem
Ersten Weltkrieg wurde kontrovers und inhaltlich divers um die »Méglichkeit« gerun-
gen.® Der »Méglichkeitsmensch«, wie er in Robert Musils Jahrhundertroman »Mann
ohne Eigenschaften« entfaltet wird, kann als literarische und ironische Aufarbeitung
des grofbiirgerlich-aristokratischen Bewusstseins vor dem Krieg gelten.® Das Interes-
se am Moglichkeitsdenken ebbte mit Kriegsende keineswegs ab, vielmehr gewinnt es
an Konturen, die mit dem Geist der sogenannten »Goldenen Zwanziger Jahre« korre-
spondieren.’

4 Moglichkeitsdenken miindet gelegentlich in Méglichkeitskult. Welche eigenartigen Friichte es
hervorzubringen vermag, wird an dem »ethischen Imperativ« ersichtlich, den der Kybernetiker
Heinz von Foerster pragte: »Der ethische Imperativ: Handle stets so, dafd die Anzahl der Wahl-
moglichkeiten grofer wird.« Heinz von Foerster, Sicht und Einsicht. Versuche zu einer operativen
Erkenntnistheorie, Braunschweig: 1985, S. 41.

5 Folgende Auswahl an akademischen Publikationen, die den Begriff der Méglichkeit thematisch
werden lassen, bleibt iiberschaubar und kann keineswegs den Anspruch auf Vollstindigkeit erfil-
len: August Gallinger, Das Problem der objektiven Moglichkeit. Eine Bedeutungsanalyse, Leipzig:
1912, Johannes Maria Verweyen, Philosophie des Moglichen. Grundziige einer Erkenntniskritik,
Leipzig: 1913, Ernst Troeltsch, Die Bedeutung des Begriffs der Kontingenz, in: ders., Gesammel-
te Schriften. Zweiter Band, Tiibingen: 1922, August Faust, Der Moglichkeitsgedanke. Systemge-
schichtliche Untersuchungen. Erster Teil, Heidelberg: 1931 und Nicolai Hartmann, Moglichkeit und
Wirklichkeit, Berlin: 1938. Diese Auflistung lasst sich ergidnzen durch die Verweise bei Michael Ma-
kropoulos, Modernitit und Kontingenz, Miinchen: 1997. Vgl. Birgit Criesecke (Hg.), Werkstatten
des Moglichen 1930-1936: L. Fleck, E. Husserl, R. Musil, L. Wittgenstein, Wiirzburg: 2008.

6 Robert Musil, Der Mann ohne Eigenschaften. I/Bd. 1 und 2 (1930 und 1932), Reinbek bei Hamburg:
1987. Dort wird gleich zu Beginn im vierten Kapitel des Ersten Buchs vom »Moglichkeitssinn« ge-
handelt. Beitrage zu weiteren literarischen Entwiirfen, die in der ersten Halfte des 20.Jahrhun-
derts von diesem Sinn befliigelt waren, finden sich in folgendem Sammelband — auch wenn es
sich hierbei lediglich um eine begrenzte, aber instruktive Auswahl handelt: Roland Innerhofer et
al. (Hg.), Das Mogliche regieren. Gouvernementalitdt in der Literatur- und Kulturanalyse, Biele-
feld: 2011.

7 Prototypisch fiir diesen »Geist« war Ernst Blochs erstes, viel beachtetes Buch. Es lieferte dem Ex-
pressionismus einen sprachlich-intellektuellen Ausdruck: Ernst Bloch, Ceist der Utopie. Erste Fas-
sung (1918), Frankfurt a.M.: 1985. Als etwas &ltere Bewegung, die dem Méglichkeitsgedanken in
»dynamistischer« Weise verfallen war, ist der Futurismus zu nennen. In einem Manifest aus dem
Jahr 1912 wird ein kinetisches Moglichkeitsverstandnis ersichtlich, das im Gegensatz zur Konzep-
tion bei Bloch nicht unterfiittert wurde durch eine als utopisch zu klassifizierende Intention: »Von
einem génzlich futuristischen Standpunkte [..] suchen wir einen Stil der Bewegung, was vor uns

14.02.2026, 07:39:13. -


https://doi.org/10.14361/9783839455623-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung: Der historische Ort des Begriffs der Méglichkeit

Wiederum wire es verfehlt, das Moglichkeitsdenken lediglich als Spezifikum des
20. Jahrhunderts zu erachten. Der Moglichkeitsgedanke gehért zum philosophischen
Diskurs der Neuzeit. Auf ihn griindet die neuzeitliche Vorstellung von der Machbarkeit
der Geschichte. Zwar wirkte bereits in der Antike ein aristotelisch geprigter Moglich-
keitsbegriff in der praktischen Philosophie, er bleibt aber auf ganz eigentiimliche Wei-
se limitiert. Bezogen auf kollektive Praxis wird diese Begrenzung darin deutlich, dass
die Akteure eigene Vorstellungen iiber das (kommunale) Gute umzusetzen versuchen
— aber dabei stets im gegebenen sittlichen Kosmos verharren. Die Handlungsmoglich-
keiten blieben insofern begrenzt, als Optionen undenkbar waren, die itber den Bereich
der bekannten oder bestehenden Ordnungen hinauswuchsen: Es blieb bei einem sys-
temimmanenten Moglichkeitsbewusstsein, das ausschliefllich auf historische, bereits
verwirklichte Formen des menschlichen Zusammenlebens rekurrierte.® Auferdem war
die Reichweite des Politischen geringer: Die neuzeitlich so gewichtig werdende Sphire
der Okonomie wurde kaum zum Gegenstand politischen Handelns.® Der moderne Be-
griff der praktischen Méglichkeit hingegen ist an ein Geschichtsbewusstsein gekniipft, das
die Grenzen gegebener moralischer, 6konomischer und politischer Verhiltnisse iiber-
schreitet. Ich bezeichne ihn als Begrift der sozialen Méglichkeit.

Vereinfacht lisst sich die Geschichte des Begrifts der Moglichkeit wie folgt skizzie-
ren: War ein realer Begriff der Moglichkeit in der Antike dazu da, Seiendes in seiner
Unabgeschlossenheit und Bewegtheit zu erfassen, entfaltet er sich in der Neuzeit als
ein Begriff der Differenz. Er wird so als ein kritischer, gegen das ibermichtige Kon-
zept der Wirklichkeit gerichteter Terminus im 19. und 20. Jahrhundert konzipiert. Wie
Gamm formuliert:

»In der Philosophie wird die Kategorie des Méglichen gegen die Ubermacht des Wirk-
lichen in den Zeugenstand gerufen.«'°

noch niemals versucht worden ist. [..] Wir haben in unserem Manifest erklart, dass man die dy-
namische Empfindung geben misse, das heifst den besonderen Rhythmus jedes einzelnen Gegen-
standes, seine Neigung, seine Bewegung oder besser gesagt: seine innere Kraft.« Entnommen aus:
Umberto Boccioni et al., Futurismus. Die Aussteller an das Publikum, in: Jirgen Harten (Hg.), Wir
setzen den Betrachter mitten ins Bild. Futurismus 1909-1917, Diisseldorf: 1974, ohne Seitenzahl.

8 In der griechischen Antike ist die Kreislauflehre der Verfassungen durch Polybius zur klassischen
Theorie avanciert. Noch Machiavelli ist von ihr inspiriert. Erst im Zuge der neuzeitlichen Ge-
schichtstheorien verlor diese Zyklen-Vorstellung an Bedeutung. Zu Polybius siehe Karl-Ernst Pet-
zold, Kyklos und Telos im Geschichtsdenken des Polybios, in: Saeculum. Jahrbuch fiir Universalge-
schichte, Bd. 28: 1977, S. 276ff. Vgl. auch Niccold Machiavelli, Discorsi. Gedanken tber Politik und
Staatsfithrung (1531), Hamburg: 1977, Erstes Buch, 2. Kapitel, S.15.

9 Zumindest gilt dies fir die politische Philosophie des Aristoteles: Die wirtschaftlichen Angele-
genheiten fallen in den Bereich des familidren Hauses, sind also kein politischer Sachverhalt. Vgl.
Aristoteles, Politik, Hamburg: 1995, Erstes Buch, Kapitel 8-13.

10  Gerhard Gamm, Philosophie im Zeitalter der Extreme. Eine Geschichte philosophischen Denkens
im 20. Jahrhundert, Darmstadt: 2009, S.12.

14.02.2026, 07:39:13. -


https://doi.org/10.14361/9783839455623-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mdglichkeit
Il.  Zur Entstehung des Begriffs der sozialen Moglichkeit

Neuzeitliches Méglichkeitsdenken, das gegen die Ubermacht des Wirklichen aufbe-
gehrt, kann kurz und grob anhand folgender Thesen skizziert werden:

1. Moglichkeiten sind menschengemacht und werden von Menschen ergriffen. Als Ak-
teure ihrer eigenen Geschichte kénnen sie — aber miissen nicht - ihr eigenes Gliick
verfolgen und soziale Verhaltnisse verindern.

2. Sie sind dazu in der Lage, weil die menschlichen Angelegenheiten weder von einem
gottlichen noch von einem natiirlichen Plan (durchwegs) vorherbestimmt sind und
sie tiber Vernunftvermogen verfiigen, die es ihnen erlauben, gemif} eigenen Zielen
zu handeln.

3. Wenn sowohl die eigenen Ziele als auch die menschliche Praxis nicht von fremden
Michten vorgegeben sind, so ist auch nicht vorentschieden, worin sie je bestehen:
Sie konnen so oder anders sein.

4. Fortan wird die Differenz zwischen einer itbermichtig erscheinenden Wirklichkeit
und den aus ihr hervorgehenden Moglichkeiten bedeutsam fiir Theorie und Praxis
im Geiste freiheitlicher Konzeptionen von Individuum und Gesellschaft.

5. Modernes Moglichkeitsdenken ist eng verbunden mit der Vorstellung der Innova-
tion: Neue, ins Bewusstsein gelangende und noch nicht verwirklichte Formen in
Kultur, Wirtschaft und Staat werden als moglich erachtet.

6. Damit einher geht ein gesteigertes Interesse an der Zukunft: Moglichkeiten der
kiinftigen Entwicklung werden von Belang, wobei diejenigen besonders ins Gewicht
fallen, die eine Verbesserung der eigenen und der menschlichen Angelegenheiten
erhoffen lassen.

Wie stark die Manifestation dieser Méglichkeitsvorstellung in intersubjektiven, gesell-
schaftlichen und rechtlichen Zusammenhingen durch Katastrophen natiirlicher und
menschlicher Couleur beférdert wurde, sollen die folgenden Passagen verdeutlichen.
Mit dem Rekurs auf zwei einschneidende historische Ereignisse wird ein erster Ver-
such unternommen, die epochenspezifische und gesellschaftspolitische Relevanz des
Moglichkeitsdenkens zu verdeutlichen.

1. Lissabon oder der Beginn einer optimistischen Geschichtsphilosophie

Zu welchem Zeitpunkt der »Moglichkeitssinn« in das politische Denken der Neuzeit
einsickerte, lisst sich nicht exakt bestimmen." Fest steht, dass daran die zeitgendssi-

11 Wichtige Etappen sind sicherlich die drei »grofien Utopien« von Thomas Morus, »Von der Staats-
verfassung und der neuen Insel Utopia« (1516), Tommaso Campanella, »Sonnenstaat oder Idee
einer philosophischen Republik« (1602) und Francis Bacon, »Neu-Atlantis« (1626). Alle drei Werke
sind iibersetzt enthalten in: Thomas More et al., Der utopische Staat, in: Klaus J. Heinisch (Hg.),
Philosophie des Humanismus und der Renaissance, Reinbek bei Hamburg: 2017 (31. Auflage). Auch
Bacons »Novum Organum« (1620) gehort zu den zentralen Schriften, in denen und durch die der
»Mbglichkeitssinn« erwachte. Francis Bacon, Neues Organon (lateinisch-deutsch), Hamburg: 1990
(2. Auflage).

14.02.2026, 07:39:13. -


https://doi.org/10.14361/9783839455623-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung: Der historische Ort des Begriffs der Méglichkeit

sche Interpretation von sogenannten Naturkatastrophen keineswegs unerheblich be-
teiligt war.

Am 1. November 1755 wurde Lissabon von einem Erdbeben heimgesucht. Angesichts
der jiingsten Biirgerkriege, Seuchen und des wachsenden Unmutes gegen absolutisti-
sche Herrschaft wurde das Erdbeben von Lissabon zum Ausléser einer radikalen In-
fragestellung der Theodizee: Wie kann es sein, dass ein allmichtiger und giitiger Gott
diese Ubel zulisst — wie kann es sein, dass in Lissabon zehntausende fromme Menschen
wihrend des Gottesdienstes grausam ihren Tod fanden? Leibniz sprach von der besten
aller méglichen Welten, die Gott geschaffen hat.'* Dieser Optimismus ist nach dem Lis-
sabonner Erdbeben wie weggewischt. Populir wurde Voltaires Polemik gegen die leib-
nizsche Rechtfertigung. Grotesk wirken die Apologien von Candides Magister Panglos:
Zerschunden von brutalsten Misshandlungen wimmert er immer noch von der besten
aller moglichen Welten, die — einer Kosten-Nutzen-Rechnung entsprechend — das ge-
schehene Ubel gegen die Vorteile und das Gute des Erdenlebens abzuwigen versucht.
Die »Metaphysiko-theologo-kosmolo-nigologie«, die Panglos mit groftem Nachdruck
zur Rechtfertigung des Weltenlaufs vertritt, wird zur Farce — und mit ihr die leibnizsche
Theodizee, welche als Folie dieser literarischen Abrechnung diente.”

Das Einsickern eines historischen Méglichkeitssinns in der Neuzeit wird von derar-
tigen Diskursen begleitet. Es setzt sich die Uberzeugung durch, dass nicht Gott verant-
wortlich ist fiir die konkrete Einrichtung der Welt. Der Mensch wird zum Schépfer
seiner eigenen Welt." Der Optimismus, den die Theodizee von Leibniz paradigma-
tisch zum Ausdruck brachte und Panglos auch in Zeiten gréf8ter Not zur Rechtferti-
gung des Gegenwirtigen veranlasste, entschwand.” Allerdings verpuffte er nicht blofs,
sondern wurde nach dem Lissabonner Erdbeben durch geschichtsphilosophische Theo-
reme »kompensiert, indem er in die Zukunft projiziert wird: Zwar scheint die Welt

12 Gottfried Wilhelm Leibniz, Die Theodizee von der Giite Gottes, der Freiheit des Menschen und
dem Ursprung des Ubels (1710), Frankfurt a.M.: 1996, Erster Teil, § 8, S. 219f.

13 Voltaire, Candide oder Die Beste der Welten (1759), Stuttgart: 1971. Die erste Ausgabe, die in Genf
anonym erschienen ist, bringt die Storichtung der Polemik weitaus besser zum Vorschein: »Can-
dide ou Loptimisme. Traduit de I'allemand de M. le docteur Ralph avec les Additions qu'on a trou-
vées dans la poche du Docteur, lorsqu’il mourut a Minden, I’An de Grace 1759«. Bereits 1756 publi-
zierte Voltaire ein Gedicht unter dem Titel »Poéme sur le désastre de Lisbonnex, das sich explizit
auf die Lissabonner Ereignisse von 1755 bezog und seine Skepsis gegen die tradierte Theodizee
zum Ausdruck brachte.

14 Ein Vorbote dieser Geschichtsauffassung findet sich sicherlich in Vico, dessen Schriften erst ei-
ne Generation nach seinem Tode einem grofieren Kreise bekannt wurden: »Doch in solch dichter
Nachtvoller Finsternis [...] erscheint dieses ewige Licht [...] folgender Wahrheit, die auf keine Weise
in Zweifel gezogen werden kann: dafi diese politische Welt sicherlich von den Menschen gemacht worden
ist; deswegen konnen (denn sie miissen) ihre Prinzipien innerhalb der Modifikationen unseres eigenen
menschlichen Geistes gefunden werden.« Giambattista Vico, Prinzipien einer neuen Wissenschaft
iber die gemeinsame Natur der Volker (1725), Hamburg: 1990, § 331, S. 142.

15 Vorlaufer dieser neuen Geschichtsauffassung, die oftmals die Vervollkommnung des menschli-
chen Geschlechts heraufbeschwor, finden sich bereits bei Fontenelle oder Turgot. Einen kompak-
ten Uberblick iiber die Franzdsischen Zeitutopisten des 17. und 18. Jahrhunderts gibt: Hans-Giinter
Funke, Die »Verzeitlichung« der Utopie: Merciers »L'An 2440« in: ders., Reise nach Utopia: Studien
zur Gattung Utopie in der franzésischen Literatur, Minster: 2005, S. 257ff.

14.02.2026, 07:39:13. -

15


https://doi.org/10.14361/9783839455623-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mdglichkeit

voller Ubel, aber es besteht die Méglichkeit, dass sich die Menschheit zum Guten ent-
wickele. Lissabon hat damit teil an der Geburt der modernen Geschichtsphilosophie.*
Geschichte wird nicht mehr als das Erzihlen vergangener Heldentaten und das Anein-
anderreihen von Ereignissen aufgefasst, sondern Geschichte dient dem Selbstverstin-
digungsprozess verniinftiger Akteure, indem sie ein Bewusstsein von der sozialen Welt
zu unterstiitzen oder gar zu ermoglichen vermag, in welcher der Mensch selbst Geschich-
te macht. Zugleich sind die Akteure in der Lage, die sozialen Verhiltnisse zu verbessern.
Heilsgeschichte, die einem gottlichen Plan entspricht, wird in den Betrachtungen der
intellektuellen Avantgarde zur abstrusen Vorstellung von Ewiggestrigen herabgestuft.
Sie verschwindet — der Sphinx gleich — in der Antwort auf die Ritselfrage nach der Ur-
sache des menschlichen, sozialen Seins: »Es ist der Mensch.«7 Das ist die optimistische
Botschaft, die infolge des Erdbebens von Lissabon an Popularitit gewinnt.

Als weiteres Kennzeichen des modernen Geschichtsbewusstseins tritt die Neuheit
der eigenen Zeit hinzu. Die eigene Epoche wurde bereits seit dem 17. Jahrhundert als
eine Zeit wahrgenommen worden, die radikal neu erscheint: Welten liegen zwischen
dem Mittelalter und der Neuen Zeit." Die Erfahrung der eigenen Zeit als Erfahrung ei-
ner neuen Zeit hatte zur Folge, dass die Vergangenheit fast siuberlich >abgeschnittenc
wurde: Nichts mehr strahlt von dort auf die Gegenwart, sondern aus der blofien Gegen-
wart heraus wird individuelles und kollektives Handeln auf die Zukunft entworfen. Was
also die Neuzeit von vorherigen Epochen unterscheidet, ist das Interesse an dem, was
kommen mag - bei gleichzeitiger Ausblendung dessen, was gewesen ist. Mit Zukunft
wird keineswegs mehr — durch Orakel oder Prophetie gedeutet — der Untergang der
bekannten Welt und der Anfang eines neuen Reichs bezeichnet. Die neuzeitliche Zu-
kunftsvorstellung verdringt apokalyptische Perspektiven, die durch itbermenschliches

16 Odo Marquard, Die Krise des Optimismus und die Geburt der Geschichtsphilosophie. Uber die
geistesgeschichtlichen Folgen des Erdbebens von Lissabon, in: Neue Zircher Zeitung, 29. Okto-
ber 2005. Doch nicht alle geschichtsphilosophischen Entwiirfe bringen diesen Optimismus auf.
So weist auch Marquard auf Rousseaus Kulturpessimismus hin. Wer dem geschichtsphilosophi-
schen Ansatz keine Plausibilitat entlocken kann, wird sich eher auf Rousseau konzentrieren und
—womoglich — eine Pathologie des Sozialen entwerfen: Axel Honneth, Pathologien des Sozialen.
Tradition und Aktualitat der Sozialphilosophie, in: ders., Das Andere der Cerechtigkeit. Aufsitze
zur praktischen Philosophie, Frankfurt a.M.: 2000. Immanente Kritik am Konzept der sozialen Pa-
thologie im Kontext dieser Kritischen Theorie der Cesellschaft iibt: Fabian Freyenhagen, Honneth
on Social Pathologies: A Critique, in: Critical Horizons, Vol. 16, 2015, S.131ff.

17 Vgl. die Menke-Deutung der Odipus-Sage in Adornos »Minima Moralia«: Die Odipus-Antwort sei
auch die Initialzitndung fiir einen Prozess der rechtlichen Aufklarung, die in Adornos Aphorismus-
Sammlung in den Erfahrungszusammenhang eingeschlossen werde, demzufolge die Normativi-
tat der Praxis mit einer»Subjektivierung als Verdinglichung« einhergehe. Die Fahigkeit, Praxis als
menschengemacht und zugleich als etwas zu erachten, das zu beurteilen sei, fithre letztlich zu
einer »Erfahrung der schicksalhaften Verselbststindigung des Urteilens«. Christoph Menke, Uber
eine Weise Nein zu sagen, in: Nicolaus Schafhausen et al. (Hg.), Adorno. Die Méglichkeit des Un-
moglichen, Berlin: 2003, S. 67.

18  Reinhart Koselleck, Vergangene Zukunft der frithen Neuzeit (1968), in: ders., Vergangene Zukunft.
Zur Semantik geschichtlicher Zeiten, Frankfurt a.M.: 1979, S. 28. Koselleck weist darauf hin, dass
der Terminus »Neuzeit« erst im spaten 19. Jahrhundert etabliert wurde. Koselleck, »Neuzeit«. Zur
Semantik moderner Bewegungsbegriffe (1977), S. 302.

14.02.2026, 07:39:13. -


https://doi.org/10.14361/9783839455623-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung: Der historische Ort des Begriffs der Méglichkeit

und iibersinnliches Wirken eine Zeitenwende erhofften.” — Im vormodernen Zukunfts-
verstindnis kommen die Ereignisse auf die Betroffenen zu. Die Einzelne verhilt sich
passiv gegeniiber den vor ihr liegenden Geschehnissen.”® Ganz anders im modernen
Zukunftsbild. Nun schreiten die Zeitgenossinnen auf Kiinftiges hin, lassen es also nicht
bloR geschehen. Die Zukunft, wie Lucian Holscher bemerkt, wurde spitestens seit Kant
als ein Zeitraum erachtet, in den es — aus der Gegenwart kommend — hineinzutreten
gilt. Er fugt hinzu:

»Damit war die Idee der Zukunft als eines leeren zeitlichen Raumes geboren, der sich
nun mit beliebigen Ereignissen und Vorstellungen fiillen lief?.«*

Dieser Raum ist insofern gestaltungsoffen, als die Zukunft weder vorhersehbar noch
vorherbestimmt ist. Sie iiberkommt nicht die Lebenden, sondern diese bemichtigen
sich selbst der je eigenen Zukunft, werden zu Akteuren derselben. In dieser fiir eigene
Entscheidungen offenen Zukunft wird ein dynamischer Zeitbegriff verankert: Geschich-
te wird als ein sich verinderbares, sich entwickelndes und idealiter sich verbesserndes
Kontinuum begriffen.”” Nicht mehr die Vergangenheit und schon gar keine ontologi-
schen Bedingungen des Menschlichen oder Politischen liegen der eigenen Zeit so im
Ricken, dass in ihr das gesellschaftliche Sein als ein prifigurierter Zusammenhang
wahrgenommen werden muss. Das gesellschaftliche Ganze wird weitreichenden Er-
neuerungen zuginglich: Geschichte wird machbar.

Die Idee der Zukunft gewinnt sowohl fiir die eigenen Lebensentwiirfe als auch fur
die sozialen und politischen Handlungsriume an Relevanz. Individuelles und kollekti-
ves Handeln sowie Kritik der sozialen Wirklichkeit werden in Relation zur jeweiligen
Zukunft gesetzt. Die innerweltliche Zukunft — der zu fiillende »Raum« — avanciert zum
Fluchtpunkt der irdischen Existenz. Spitestens seit der Franzdsischen Revolution ver-
bindet sich mit dieser Hinwendung auf das Zukiinftige die Hoffnung, die Ideale von
Freiheit, Gleichheit und Briiderlichkeit mogen so mit jedem Menschen verschwistert
sein, dass sie sich mehr und mehr durchsetzen werden. Wenn die Idee der republi-
kanischen Verfassung (und der Biirgerrechte) erst einmal in der Welt sei, dann lasse
sie sich nicht mehr ignorieren, werde sukzessive zum Mafstab der Beurteilung po-

19 Zu denken ist an apokalyptisch-utopische Vorstellungen, wie sie in jiidischen und christlichen
Uberlegungen zu Messianismus und Erlésung tradiert wurden. Scholem fasst sie als eine aufer-
historische Denktradition auf: »Es ist ja gerade die Ubergangslosigkeit zwischen Historie und der
Erl6sung, die bei den Propheten und Apokalyptikern betont wird. [..] Die Erl6sung ist kein Ereignis
innerweltlicher Entwicklungen, wie etwa in den modernen abendlidndischen Umdeutungen des
Messianismus seit der Aufklarung, wo noch in seiner Sakularisierung im Fortschrittsglauben der
Messianismus eine ungebrochene und ungeheure Macht beweist. Sie ist vielmehr ein Einbruch der
Transzendenz in die Geschichte«. Gershom Scholem, Zum Verstandnis der messianischen Idee im
Judentum, in: ders., Uber einige Grundbegriffe des Judentums, Frankfurt a.M.: 1970, S.133.

20  Mit Nennung der weiblichen Funktionsbezeichnung ist in diesem Buch, sofern nicht anders ge-
kennzeichnet, immer auch die mannliche Form mitgemeint.

21 Lucian Hélscher, Die Entdeckung der Zukunft, Frankfurt a.M.: 1999, S. 39.

22 Reinhart Koselleck, Die Verzeitlichung der Begriffe (1975/1997), in: ders., Begriffsgeschichten. Stu-
dien zur Semantik und Pragmatik der politischen und sozialen Sprache, Frankfurt a.M.: 2006,
S. 78f.

14.02.2026, 07:39:13. -


https://doi.org/10.14361/9783839455623-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mdglichkeit

litischer Prozesse und sozialen Handelns.”® Mit der zentralen Idee des Fortschritts in
der Menschheitsgeschichte wird demgemif ein spezifisches Telos verbunden, das die
Subjekte »aktivierts, sie aus der Rolle eines blof3en Objekts geschichtlicher Prozesse ent-
lasst. Es wird, so Koselleck, in den Praxisvollziigen der Akteure manifest, sodass sie sich
selbst als handelnd im Dienste des geschichtlichen Telos verstehen:

»Der Fortschritt ist nur dann als historische Erfahrung einlésbar, wenn sich die Men-
schen ihrer Aufgabe bewuflt sind, diesen Fortschritt auch zu veranstalten. Insofern ist
der Begriff ein Reflexionsbegriff, der die Bedingung der Moglichkeit definiert, nicht
aber die Empirie des Fortschritts.«**

Mit diesem Geschichtsbewusstsein korrespondiert das Konzept der biirgerlichen Gesell-
schaft. Sie entfacht ein unvergleichliches Ausmaf an sozialer Dynamik. Gesellschaft »als
Ganze¢, zumindest aber ihre mafgeblichen Institutionen, werden als verinderbar und in
Verinderung begriffen. Dies mag fiir unsere Ohren recht vertraut klingen. Doch kon-
trastiert man eine derartige Konzeption mit vormodernen Vorstellungen, so wird der
eigentiimliche Zug der neuen Zeit deutlich. Laut Christian Meier schligt sich in ihr ei-
ne vollkommen neuartige Erfahrung nieder. Es ist die Erfahrung des gesamtgesellschafi-
lichen Wandels:

»Dieser Wandel war so umfassend, intensiv und rasch, daf$ eine ganz neue Geschichte

entdeckt wurde: nicht nur politische Subjekte, sondern auch Kultur und Gesellschaft

schienen Geschichte zu haben. Geschichte schien ein grofier VeranderungsprozefR zu
H 25

sein.«

In vormodernen Zeiten war zwar die Vorstellung der Verinderung innerhalb der be-
kannten sozialen Ordnungen geliufig, aber dass dieser Wandel zu neuen Formen des
gesellschaftlichen Ganzen fithren kann, war undenkbar.?® So kann in der Antike eine

23 Einschligig sind Kants Uberlegungen zum Geschichtszeichen: Immanuel Kant, Der Streit der Fa-
kultiten (1798), in: ders., Werkausgabe Bd. XI, Frankfurt a.M.: 1968, S.357. Vgl. Axel Honneth,
Die Unhintergehbarkeit des Fortschritts. Kants Bestimmung des Verhiltnisses von Moral und Ge-
schichte, in: Herta Nagl-Docekal und Rudolf Langthaler (Hg.), Recht — Geschichte — Religion. Die
Bedeutung Kants fir die Gegenwart. Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie. Sonderband 9, Berlin:
2004, S.97.

24 Reinhart Koselleck, »Fortschritt« und »Niedergang« — Nachtrag zur Geschichte zweier Begriffe
(1980), S. 79f.

25  Christian Meier, Die Entstehung des Politischen bei den Griechen, Frankfurta.M.: 1980, S. 441. Mei-
er veranschaulicht den Unterschied in drei Studien tber Caesar, Cicero und Augustus. Er stellt sie
als Staatsméanner vor, die zwar in einer krisenhaften Zeit politisch aktiv waren, deren politische
Verfasstheit aber alternativlos erschien. Im Cegensatz zum Zusammenhang von Kritik, Krise und
Revolution, wie er in Kosellecks Studie iber die Zeit der Franzdsischen Revolution auftritt, bleiben
also grundlegende Erneuerungen am Ende der Romischen Republik aus. Meier beschreibt das et-
wa bei Caesar durch den Unterschied zwischen »Macht in den Verhiltnissen« und »Macht tiber die
Verhiltnisse«. Christian Meier, Die Ohnmacht des allméchtigen Dictators Caesar. Drei biographi-
sche Skizzen, Frankfurt a.M.: 1980, S. 23f. und S. 98f. Vgl. auch Reinhart Koselleck, Kritik und Krise.
Eine Studie zur Pathogenese der biirgerlichen Welt (1959), Frankfurt a.M.: 1973.

26  Bernhard Waldenfels, Ordnung im Potentialis. Zur Krisis der europdischen Moderne in: ders., Der
Stachel des Fremden, Frankfurt a.M.: 1990, S. 15.

14.02.2026, 07:39:13. -


https://doi.org/10.14361/9783839455623-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung: Der historische Ort des Begriffs der Méglichkeit

bekannte Staatsform wie die Monarchie durch eine andere ersetzt werden, doch ledig-
lich im Sinne eines Ubergangs zu einer anderen bekannten (Misch-)Form. Richtet man
den Blick nun von der Antike auf das europdische Mittelalter, so ist die Diagnose dhn-
lich: Auch eine Gott gegebene Ordnung enthilt keine sie selbst itberwindende Dynamik,
bestenfalls muss das Gemeinwesen durch institutionelle Reformen oder gar politische
Aufstinde verindert werden, um diese Ordnung wieder in ihrer eigentlichen Form her-
zustellen.”” Kurzum: Dass sich Gemeinwesen in ihrer Verfasstheit grundsitzlich indern
und erneuern, ist ein neuzeitlicher Gedanke. Dass die politischen Subjekte selbst die
gesellschaftlichen Bedingungen erschaffen und diese unter Umstinden zum Besseren
verindern konnen, ist ein weiteres Merkmal, das sich im historischen Bewusstsein der
Neuzeit und in der Idee der biirgerlichen Gesellschaft manifestiert.

Die skizzierte Entwicklung veranlasst zu der These, wonach das neuzeitliche
Geschichts- und Gesellschaftsverstindnis zunehmend von Moglichkeitsbewusst-
sein durchdrungen wird. Die Moglichkeit sozialen Wandels wird zuriickgefithrt auf
die Macht gesellschaftlicher Akteure, Institutionen und Organisationen.*® Dieses
Moglichkeitsbewusstsein ging hervor aus der Erfahrung von Krieg, Elend und Natur-
katastrophen, welche das Vertrauen in eine gute, sinnvolle und gerechte Einrichtung
der Welt gemif3 einem gottlichen oder natiirlichen Plan nachhaltig erschiitterte. Dieses
moderne — man kénnte auch sagen humanisiertec — Moglichkeitsbewusstsein fuft
auf den Ideen der Aufklirung, wie sie sich in der Amerikanischen Unabhingigkeits-
erklirung (1776) und der Franzosischen Erklirung der Menschen- und Biirgerrechte
(1789) niederschlugen.”” Die Méglichkeit einer fortschreitenden Verbesserung der
Lebensbedingungen befliigelt Theorie und Praxis. Es handelt sich dabei insofern um
ein optimistisches Maglichkeitsbewusstsein, als es die Uberwindung schlechter Zustin-
de und die Verwirklichung von guten (besseren) Lebenschancen, Eigentums- und
Rechtsverhiltnissen anvisierte.

2. Auschwitz oder das Ende der optimistischen Geschichtsphilosophie

In diesem als modern gekennzeichneten Geschichtsbewusstsein driickt sich die ver-
schrinkte Intentionalitit von Vernunft und Wirklichkeit aus. Demzufolge sind Men-
schen in der Lage, gesellschaftliche Verbesserungen zu bewirken, weil ihre rationalen
Potentiale primir als emanzipatorisch gedeutet werden. Die Wirklichkeit wiederum
sei fiir derartigen Fortschritt empfinglich, weil sie wesentlich verniinftig sei. Deut-
lich zeigt sich diese Auffassung in der politischen Philosophie Hegels. Sein Diktum
von der Wirklichkeit der Vernunft und der Verniinftigkeit des Wirklichen wird zum

27  Hannah Arendt, Uber die Revolution (1963), Miinchen: 1974, S. 23f.

28  Ein frithes Beispiel dieser Denkungsart stammt aus dem 16. Jahrhundert. La Boétie versucht zu
ergriitnden, warum die Menschen sich dem Tyrannen freiwillig unterwerfen und hierdurch ihre
natirliche Freiheit verlieren, wo es doch aufgrund der geballten Macht des Volkes ein Einfaches
wire, die Knechtschaft zu iberwinden. Etienne de La Boétie, Von der freiwilligen Knechtschaft,
Frankfurt a.M.: 2009, S. 22.

29 Ich erwihne hier lediglich diese Errungenschaften und die mit ihnen verbundenen Kampfe, wohl-
wissend, dass zuvor bedeutsame Fortschritte im Sinne von Kants Ceschichtszeichen etwa in den
Niederlanden, England und Schottland stattgefunden haben.

14.02.2026, 07:39:13. -


https://doi.org/10.14361/9783839455623-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20

Mdglichkeit

umstrittenen Topos der nachhegelianischen Auseinandersetzung um die sittliche Welt.
Doch dies ist kein problematischer Topos aus fernen Zeiten. Es ist der »Kampfplatz«,
auf dem sich im 20. Jahrhundert unter anderem Horkheimer und Adorno wiederfin-
den. Die Wirklichwerdung der Vernunft und die Rationalisierung der Wirklichkeit bilden das
dialektische Erbe, vor dessen Scherbenhaufen eine Kritische Theorie steht. Wenn sich
die Neuzeit von der Erfahrung eines emanzipatorischen und gesamtgesellschaftlichen
Wandels ergriffen fithlte, dann sehen sich die Zeitgenossen der totalitiren Gesellschaf-
ten im 20. Jahrhundert einem Absterben der emanzipatorischen Potentiale der Aufkli-
rung inmitten einer »vollends aufgeklirten Erde« gegeniiber.*® Die Identitit von Ver-
nunft und Wirklichkeit riickt in weite Ferne, vielmehr muss von einer Dialektik der
(Un-)Verniinftigkeit des Wirklichen und der Wirklichkeit des (Un-)Verniinftigen aus-
gegangen werden. Die Kritik der Wirklichkeit wird notwendigerweise verkniipft mit
einer Kritik der Vernunft:

»Nachdem Philosophie das Versprechen, sie sei eins mit der Wirklichkeit oder stiinde
unmittelbar vor deren Herstellung, brach, ist sie gendtigt, sich selber riicksichtslos zu
kritisieren.<'

Diese doppelte Kritik von Vernunft und Wirklichkeit entspringt keineswegs einer fliich-
tigen Laune. Das Versprechen von der nahenden Ubereinstimmung von Vernunft und
Wirklichkeit konnte nicht eingelést werden — was sich kaum deutlicher zeigen lisst
als inmitten eines Jahrhunderts der Barbarei: Adorno setzt die Auswirkungen des Erd-
bebens von Lissabon in Relation zu dem Beben, das durch die Verbrechen der Natio-
nalsozialisten ausgelost worden ist. Beide geschichtlichen Ereignisse haben philoso-
phische Dogmen grundsitzlich und nachhaltig erschiittert. Die Triimmer von Lissa-
bon waren hervorgebracht von einer Naturkatastrophe, wohingegen der organisierte
Massenmord Nazi-Deutschlands fiir diejenigen als zivilisatorische Zertrimmerung er-
scheinen musste, die den Repressalien der totalitiren Gesellschaft entrinnen konnten.
War mit Lissabon eine Rechtfertigung des weltlichen Geschehens auf der Grundlage
der leibnizschen Gottesvorstellung obsolet geworden, so ist nach Auschwitz eine Ge-
schichtsphilosophie, welche die Verwirklichung der Freiheit und die Abschaffung der
Ubel versprach, kaum noch argumentativ zu stiitzen:

»Das Erdbeben von Lissabon reichte hin, Voltaire von der Leibniz’schen Theodizee zu
kurieren, und die Gberschaubare Katastrophe der ersten Natur war unbetrichtlich,
verglichen mit der zweiten, gesellschaftlichen, die sich der menschlichen Imagination
entzieht, indem sie die reale Hélle aus dem menschlich Bésen bereitete.«*>

30  Max Horkheimer und Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklarung. Philosophische Fragmente
(1969), in: Theodor W. Adorno, Gesammelte Schriften Bd. 3, Frankfurt a.M.: 1997, S.19.

31 Theodor W. Adorno, Negative Dialektik (1966), in: ders., Gesammelte Schriften Bd. 6, Frankfurt
a.M.:1997, S.15.

32 A.a.0, S.354, vgl. auch Theodor W. Adorno, Metaphysik. Begriff und Probleme (Vorlesung 1965),
Frankfurt a.M.: 1998, S.164. Das Erdbeben von Lissabon war im Institut fiir Sozialforschung durch-
aus von Interesse. Horkheimer etwa regte eine Dissertationsschrift an, welche die zeitgendssi-
schen deutschen Quellen untersucht, die als Reaktion auf das Erdbeben von Lissabon das Problem
des Optimismus erortern: Arthur Kemmerer, Das Erdbeben von Lissabon in seiner Beziehung zum

14.02.2026, 07:39:13. -


https://doi.org/10.14361/9783839455623-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung: Der historische Ort des Begriffs der Méglichkeit

Gelihmt, so diagnostiziert Adorno, sei die Fihigkeit zu metaphysischem Denken in
tradierten Formen. Gelihmt sei damit aber auch ein Geschichtsverstindnis, das unge-
brochenen Optimismus in Gestalt teleologischer Aussagen iiber die kiinftige Entwick-
lung der Zivilisation aufzubringen vermochte: Mit der Katastrophe der zweiten, also
der menschlichen Natur, ist die optimistische Geschichtsphilosophie an ihr Ende ge-
langt. War mit Lissabon die Theodizee zur Posse verkommen, so schwindet angesichts
der nationalsozialistischen Verbrechen die Hoffnung auf zivilisatorischen Fortschritt.
Kaum mehr lief3 sich noch die These vertreten, dass die Arbeit am Projekt der Aufkli-
rung das Reich der Freiheit nahezu notwendig herbeifithren werde. Fortan war nicht
mehr nur das Reich der Freiheit — als der einzigen Alternative zum status quo — im
Erfahrungs- und Erwartungshorizont verankert. Auch die Hoélle auf Erden erwies sich
als realisierbare Konsequenz der biirgerlich-kapitalistischen Moderne, und diese Al-
ternative aus dem Moglichkeitsraum wieder auszuschliefen, wire ein Akt ungeheu-
rer Ignoranz. Die Neuheitserfahrung nach Auschwitz bestand gerade darin, dass die
menschliche Zivilisation auch der Barbarei in einem zuvor unvorstellbaren Ausmaf’
Tiir und Tor zu 6ffnen vermag: Im Zeitalter der Aufklirung, das Freiheit, Gleichheit
und Briiderlichkeit verhiefy, wurde das radikale Gegenteil wirklich. Die Verengung des
Blickwinkels auf die eine mogliche und andere Welt der Freiheit mag die Verwirkli-
chung ihres Gegenteils begiinstigt haben: Die totalitiren und menschenverachtenden
Tendenzen innerhalb der gesellschaftlichen Wirklichkeit konnten sich auch deswegen
manifestieren, weil sie nicht oder erst zu spit als >starke« Moglichkeiten wahrgenom-
men worden sind.*® Nach Auschwitz reicht der Méglichkeitsraum bis zur Vernichtung
der menschlichen Spezies — die atomare Bedrohung und die rapide anwachsende Zer-
stérung der natiirlichen Grundlagen unseres Planeten verstirken ein Bewusstsein fir
die Moglichkeit des Untergangs, und dies wirkt umso drastischer, als sie ohne eine
apokalyptische Vision der Erlgsung im Jenseits auszukommen vermag.

Fortan biflen philosophische Urteile, die den Zivilisationsbruch aufler Acht las-
sen, an Wahrheit ein — zumindest, wenn wahre Urteile, wie Horkheimer und Ador-
no nachdriicklich konstatieren, iiber einen »Zeitkern« verfiigen.>* Anders formuliert:

Problem des Ubels der Welt, Frankfurt: 1958. Vgl. Horst Giinther, Das Erdbeben von Lissabon und
die Erschitterung des aufgeklarten Europa, Frankfurt a.M.: 2005, S. 122.

33 Ausder Sichtderjenigen, die das Grauen, das sich auf den Schlachtfeldern und in den Konzentra-
tionslagern ausbreitete, fiir undenkbar hielten, musste es ex ante als unmaoglich erscheinen. Doch
es war moglich, weil es wirklich geworden ist. Ein ehedem Unmégliches wird mit seiner Wirklich-
werdung zu etwas, das kiinftig moglich ist.— In diesem Sinne ist auch der Ausspruch von Primo Levi
zu verstehen: »[D]enn jenseits unserer individuellen Erfahrungen sind wir alle miteinander Zeuge
eines grundlegenden und unerwarteten Geschehens gewesen, das ebendarum grundlegend war,
weil es unerwartet war, von niemanden vorausgesehen. Es hat sich gegen jede Vorhersage ereig-
net, es hat sich in Europa ereignet. [..] Es ist geschehen, und folglich kann es wieder geschehen«.
Primo Levi, Die Untergegangenen und die Geretteten (1986), Miinchen: 1993, S. 211.

34  Den Begriff des Zeitkerns iibernehmen Horkheimer und Adorno von Benjamin, vgl. Walter Ben-
jamin, Das Passagen-Werk, in: ders., Gesammelte Schriften Bd. V.1, Frankfurt a.M.: 1991, S. 578.
Er findet sich prominent bei Horkheimer und Adorno schon im Vorwort ihrer bekanntesten Verof-
fentlichung: Horkheimer und Adorno, Dialektik der Aufklarung, S. 9. Von Belang fiir den Gedanken
vom »Zeitkern der Wahrheit«ist gewiss die Auseinandersetzung mit Hegel: »Die Hegelsche Wahr-
heit ist weder mehr, wie die nominalistische es war, in der Zeit, noch nach ontologischer Manier

14.02.2026, 07:39:13. -

2


https://doi.org/10.14361/9783839455623-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22

Mdglichkeit

Die Moglichkeit der Barbarei ist in den Erfahrungshaushalt geistes- und sozialwissen-
schaftlicher Expertise eingesickert. Eine Pluralisierung sozialer Mdglichkeiten geht damit
einher: Die gesellschaftliche Wirklichkeit wird von Menschen gemacht, ist weder voll-
ends vorherbestimmt noch vorhersehbar und fiir verschiedene Moglichkeiten der Ver-
inderung offen.>® Moglichkeitsdenken im Sinne von Antizipation der unterschiedli-
chen Tendenzen und Alternativen in gesamtgesellschaftlicher Perspektive etabliert sich
erst im »Zeitalter der Extremex, also im Kontext eines Jahrhunderts der Weltkriege,
Massenverbrechen, der Demokratisierung und des Wohlstands in einigen Erdteilen.*®
Zwar haben wir es bereits dort mit Moglichkeitsdenken zu tun, wo von der Verander-
barkeit der Gesamtgesellschaft ausgegangen wird. Aber die bedingte Offenheit kiinf-
tiger gesellschaftlicher Wandlungsprozesse setzt voraus, dass teleologische Prinzipi-
en neuzeitlicher Geschichtsphilosophie ihre Berechtigung verlieren. Mit der Entfesse-
lung des Moglichkeitsgedankens in gesamtgesellschaftlichen Zusammenhingen wurde
ein Ubergang beschritten von der Geschichts- zur Gesellschaftsphilosophie: Beide vermdgen
es, iiber den Tellerrand bereits verwirklichter Standards hinaus zu blicken. Aber sozi-
alphilosophische Ansitze sind auflerdem in der Lage, Zukunftsoffenheit nicht durch
Fortschrittshoffnungen oder gar teleologische Prinzipien zu iiberblenden. In gewisser
Weise ist dies die radikale (konsequente) Entwicklung des neuzeitlichen Geschichtsver-
stindnisses, wonach kein den Akteuren enthobenes Telos dort walten kann, wo Men-
schen selbst Geschichte machen. Etliche neuzeitliche Vernunftkonzeptionen, welche
die Gattung und nicht die Zielsetzungen konkreter Akteure vor Augen hatten, unter-
lagen der Versuchung, das infolge der Theodizee-Kritik entstandene Vakuum mit na-
turphilosophisch oder anthropologisch fundierter Geschichtsteleologie zu fiillen. Sie
scheitern an der Wirklichkeit der Barbarei: Das Verhiltnis von Vernunft und Geschich-
te, wie es Hegel noch unproblematisch erscheinen konnte, ist briichig geworden, seit in
der Geschichte der Aufklirung jene Momente der Widervernunft ausgemacht wurden,

Uber der Zeit: Zeit wird fir Hegel ein Moment von ihr selber. Wahrheit, als Prozef, ist ein>Durch-
laufen aller Momente«<[..] und hat als solche einen Zeitkern.« Theodor W. Adorno, Drei Studien zu
Hegel. Aspekte (1963), in: ders., Gesammelte Schriften Bd. 5, Frankfurt a.M.: 1997, S. 284. Adorno
verweist zudem auf Husserls Rede vom »genetischen Sinnesimplikat«. Gemaf Husserl tragt ein
jedes Urteil (iber etwas Gegebenes »eine Art Historizitat« in sich: Edmund Husserl, Formale und
transzendentale Logik. Versuch einer Kritik der logischen Vernunft, in: ders., Gesammelte Schrif-
ten Bd. 7, Hamburg: 1992, S. 215. Vgl. hierzu: Adorno, Zur Metakritik der Erkenntnistheorie. Studien
iber Husserl und die phanomenologischen Antinomien (1956), S. 140 sowie Adorno, Vorlesung zur
Metaphysik, S. 72.

35 Habermas hat angesichts der existierenden Unvernunft im 20.Jahrhundert den Gedanken der
Kontingenz bemiht, um die kommunikationstheoretische Wende zu plausibilisieren: »Nach ei-
nem Jahrhundert, das uns wie kaum ein anderes die Schrecken existierender Unvernunft gelehrt
hat, sind die letzten Reste eines essentialistischen Vernunftvertrauens zerstort. Um so mehr bleibt
aber die Moderne, die sich ihrer Kontingenzen bewuf$t geworden ist, auf eine prozedurale, und das
heiflt auch: auf eine gegen sich selbst prozessierende Vernunft angewiesen.« Jiirgen Habermas,
Faktizitat und Geltung. Beitrage zur Diskurstheorie des Rechts und des demokratischen Rechts-
staats. 4. Auflage, Frankfurt a.M.: 1994, S.11.

36  Eric). Hobsbawm, Das Zeitalter der Extreme. Weltgeschichte des 20. Jahrhunderts, Frankfurta.M.:
1998. Eine philosophiegeschichtliche Bearbeitung liefert: Gamm, Philosophie im Zeitalter der Ex-
treme, S. 258ff.

14.02.2026, 07:39:13. -


https://doi.org/10.14361/9783839455623-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung: Der historische Ort des Begriffs der Méglichkeit

die nach der Befreiung vom Nationalsozialismus mit dem Wort »Shoah« doch nur unzu-
reichend bezeichnet werden konnen. Kritische Theorie darf als eine wirkmachtige Stro-
mung verstanden werden, die den Schritt von einer Philosophie der (Natur-)Geschichte
zu einer Philosophie der Gesellschaft vollzieht. Auch aus diesem Grund hat sie iiber ei-
nen Begriff der sozialen Moglichkeit zu verfiigen, der bisher keineswegs hinreichend
expliziert worden ist. Der von der Aufklirungsphilosophie herrithrende Optimismus,
die freie Gesellschaft werde sich unbedingt realisieren lassen, schwindet angesichts der
Entwicklung im 20. Jahrhundert. Das Méglichkeitsspektrum wird damit um regressive
Alternativen erweitert. In Auseinandersetzung mit Horkheimer und Adorno kann ein
Begriff der Moglichkeit entfaltet werden, der vergangene, gegenwirtige und kiinftige
Moglichkeitsriume zu entwickeln hilft, die — von Teleologie-Skepsis erfiillt und von
naivem Optimismus geheilt — zwischen Freiheit und Barbarei aufgespannt werden.

lll. Explikation des Begriffs der Maglichkeit

Der vorangegangene Abschnitt sollte einen ersten Hinweis darauf geben, vor welchen
historischen Erfahrungen und (geschichts-)philosophischen Uberlegungen ein Begriff
der Moglichkeit zu konzipieren ist, der bis in unsere Tage hinein zu wirken vermag.
Anhand dieser Einbettung in den philosophischen Diskurs werden schon einige, fir die
vorliegende Untersuchung folgenreiche Weichenstellungen vorgenommen. Sie lassen
sich in folgende Aussagen biindeln:

1. Der Begriff der Moglichkeit erweist sich als ein philosophischer Grundbegrift, der
bis in die Antike zuriickreicht und fiir gegenwirtige Theoriebildung fruchtbar ge-
macht werden kann.

2. Wenig sinnvoll wire es, einen iiberzeitlichen Moglichkeitsbegriff zu unterstellen
oder zu konstruieren; der Begrift der Moglichkeit weist einen Zeitbezug auf, der
auch in der vorliegenden Untersuchung zu beriicksichtigen ist.

3. Dabei wird der Moglichkeitsbegriff jenseits einer rein logischen oder erkenntnis-
theoretischen Verwendungsweise behandelt. Ein derartiges Konzept wird klassisch
als reale Moglichkeit aufgefasst.

4. Im Bereich der Praxis wurde das Konzept der realen Moglichkeit an Fihigkeiten
oder Vermoégen von Akteuren und Rahmenbedingungen gekniipft, die ihre Rea-
lisierung begiinstigen (aktive und passive Realmdglichkeit). Ich bezeichne diesen
Begriff als praktische Moglichkeit.

5. Praxis umfasst — aristotelisch gesprochen — den Bereich derjenigen Interaktionen,
die sich um das Gemeinsame, die Polis, bemithen. Das antike Polis-Verstindnis
ist allerdings nicht in Deckung zu bringen mit dem modernen Begriff der Gesell-
schaft.” Um diese Eigenart der biirgerlichen Gesellschaft nicht bereits auf der Be-
griffsebene zu unterschlagen, kann ein Begriff der Realmoglichkeit in der Sphire
des Gemeinsamen nicht blof} als politisch spezifiziert werden.

37  Hannah Arendt, Vita activa oder Vom tatigen Leben (1967), Miinchen: 1981, S. 47ff.

14.02.2026, 07:39:13. -

23


https://doi.org/10.14361/9783839455623-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24

Mdglichkeit

6. Vielmehr gewinnt der Begriff der praktischen Realméglichkeit seine spezifisch mo-
derne Bedeutung im Kontext des Verstindnisses von biirgerlicher Gesellschaft, wie
sie sich in den Debatten ausgehend von Hegel iiber Marx bis zu Horkheimer und
Adorno riickverfolgen lassen. Diesen Begriff bezeichne ich als soziale Moglichkeit.

Seit der Antike spukt der Moglichkeitsgedanke in Wissenschaft und Kultur umher, wird
verworfen und verwandelt. Durch Aristoteles erlangt der Begriff der Moglichkeit seine
terminologische Taufe und wird von da an ins grundbegriffliche Repertoire der abend-
lindischen Geistesgeschichte aufgenommen. Auch wenn bereits Aristoteles die Mog-
lichkeit nicht auf logische und metaphysische Bereiche begrenzt, mag es erstaunen,
dass diesem Begriff auRerhalb der theoretischen Philosophie kaum Beachtung geschenkt
wird — und diese Diagnose wird umso unverstindlicher, je mehr der Moglichkeitsge-
danke die politische, 6konomische und soziale Praxis rergreift<. Der Begriff der Mog-
lichkeit bleibt unterbestimmt in der praktischen Philosophie: Er zihlt keineswegs zu den
etablierten Kategorien der Ethik, der politischen Philosophie, Sozialphilosophie oder
Gesellschaftstheorie. Das mag spitestens ab der Mitte des 20. Jahrhunderts insofern
verwundern, als sich Ernst Bloch intensiv um die Kategorie der Moglichkeit bemiihte:
Sie steht im Zentrum einer »Ontologie des Noch-Nicht-Seins«*® und ist als Prozesska-
tegorie bestimmyt, die nicht nur der Erkenntnis, sondern auch einer emanzipatorischen
Praxis dienlich sei. Moglichkeit, von Bloch in vier Schichten ausdifferenziert®®, erweist
sich als Kategorie einer unfertigen Welt, die nach Vollendung*® strebt. Eine derartig
finale Perspektive mag ein entscheidender Grund dafiir gewesen sein, warum es Bloch
nicht gelang, einen Begriff der sozialen Moglichkeit hinreichend zu entwickeln. Es fallt
ihm schwer, spezifisch gesellschaftliche Zusammenhinge zu begreifen. Auch wenn er
unentwegt auf im weitesten Sinne kulturelle Phinomene in seiner so fruchtbaren und
eigensinnigen Art eingeht, werden sie letztlich in eine ontologische Grof3perspektive
eingeordnet, welche die Besonderheiten der gesellschaftlichen Wirklichkeit vernachlis-
sigt und von einer unverbriichlich optimistischen Haltung durchdrungen ist: Geschich-
te wird unter dem Gesichtspunkt der Menschwerdung, als Entfaltung der menschlichen
Gattungspotentiale begriffen.* Die reichhaltigen Spuren des Méglichen, die in den Re-

38  ErnstBloch, Tibinger Einleitung in die Philosophie (1963), Frankfurt a.M.: 1985, S. 212ff.

39  Bloch unterscheidet verschiedene Schichten des Begriffs der Moglichkeit, die in vier Formen des
Méglichen miinden: Das »formal Mégliche« (logische Moglichkeit), das »sachlich-objektiv Mog-
liche« (unbestimmtes Seinkdnnen), »sachhaft-objektgemaR Mogliche« (partiell bestimmte Ten-
denz) und das »objektiv-real Mogliche« (keimhafte Latenz, Ziele der menschlichen Cattung). Ernst
Bloch, Das Prinzip Hoffnung (1955), Frankfurt a.M.: 1985, S. 258ff.

40 »Wie konnte die Welt vollendet werden, ohne daf} diese Welt, wie im christlich-religiésen Vor-
Schein, gesprengt wird und apokalyptisch verschwindet?« A.a.O., S. 248.

41 Dieslédsstsich verdeutlichen an den beiden fir Bloch entscheidenden Schichten des Moglichkeits-
begriffs. Wahrend auf Ebene des sachhaft-objektgemafd Moglichen durchaus gesellschaftliche Zu-
sammenhange verhandelt werden kdnnen und deswegen auch die »Wendung zum Schlechteren«
bis zum »faschistischen Héllenausbruch« als gesellschaftliche Moglichkeit im »letzten Stadium
des Kapitalismus« enthalten sind, wird auf Ebene der héchsten Schicht, auf Ebene des objektiv-
real Moglichen, der Méglichkeitsbegriff zur finalen Kategorie, in der die geschichtliche Entwick-
lung des Menschen in ihrer Totalitat begriffen wird und ihrem Abschluss entgegenstrebt: »Das
real Mogliche hilt daher nicht nur, als Anlage zu seinem Wirklichen, diese treibend, sondern ver-

14.02.2026, 07:39:13. -


https://doi.org/10.14361/9783839455623-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung: Der historische Ort des Begriffs der Méglichkeit

ligionen, Kiinsten und Wissenschaften verfolgt werden, gehen ein in die Symphonie ei-
ner »docta spesc, die sich allerdings auf solch eigentiimliche Weise kaum affizieren lisst
von einer auch von rechtlichen, 6konomischen und politischen Institutionen verfassten
Wirklichkeit. Die »Gesellschaft« — als Herrschaftszusammenhang und Freiheitsraum
zugleich — wird in der messianisch-utopischen Perspektive gleichsam tibersprungen.
Gesellschaftliche Wirklichkeit in ihrem realen Méglichkeitscharakter verblasst vor der
Kraft des erlésenden Geistes der Utopie.#

Obwohl also der Moglichkeitsbegriff einer sozialphilosophischen Reflexion biswei-
len kaum oder nur am Rande unterzogen wurde, bestimmt er bis in die heutigen Tage
hinein unser Denken iiber gesellschaftliche Zusammenhinge, denn einen Begriff nicht
zu explizieren, heifdt noch lange nicht, ihn nicht zu verwenden. Man kénnte dem Mog-
lichkeitsbegriff ein Schattendasein attestieren, aus dem heraus eine spezifische Mog-
lichkeitssemantik sehr erfolgreich — weil untergriindig — zur Interpretation menschli-
cher Praxis herangezogen wurde und wird. Damit ist zumindest das Problem verbun-
den, dass er implizit bleibt und seine erkenntnistheoretischen, sozial- und geschichts-
philosophischen Primissen nicht diskutiert werden. So kann es zu keiner explizierten
Begriffsverwendung innerhalb der praktischen Philosophie kommen. Ein reflektierter
Begriff der sozialen Moglichkeit hitte nicht nur fir Gesellschaftstheorie, sondern auch
fiir Sozialforschung weitreichende Konsequenzen in Hinblick auf Klirung des jeweili-
gen Erkenntnisinteresses, auf Analyse und auf Kritik. Das je spezifisch Mogliche geriete
zum zentralen Gegenstand und Problem sowohl im Rahmen theoretischer als auch em-
pirischer Untersuchungen zur gesellschaftlichen Wirklichkeit. Im Erfassen der Wirk-
lichkeit wird sie als blof3 Bestehende transzendiert durch das Erfassen ihrer Moglich-
keiten. In diesem Moment der Transzendenz liegt zugleich ein erster Hinweis auf den
Zweck des Moglichkeitsbegriffs.

IV. Wozu Moglichkeit? Der Zweck des Begriffs in der Kritischen Theorie

Wurde der Grund des Moglichkeitsdenkens zuriickgefithrt auf das Selbstverstindnis
der Moderne, so soll im Folgenden der Zweck des Moglichkeitsbegriffs fir gegenwirti-
ge Handlungs- und Gesellschaftstheorie durch zwei mogliche Niherungen erschlossen
werden.

Ein erster Versuch, den Zweck des Moglichkeitsbegrifts zu verdeutlichen, mag
durch Bezugnahme auf das vielerorts erfolgreiche Konzept der liberalen Gesellschaft

haltsich ebenso, als das immer weiter sich entwickelnde letzthinnige Totum dieser Anlage, zu der
bereits gewordenen Wirklichkeit essentiell. Derart ist das bisher Wirkliche sowohl vom standigen
Plus-ultra essentieller Méglichkeit durchzogen wie an seinem vorderen Rand von ihr umleuchtet.«
Bloch, Das Prinzip Hoffnung, Zitate auf S. 268 und S. 274f.

42 Diese Einschitzung wird aber keineswegs dazu fithren, den Ansatz von Bloch zur Entwicklung ei-
nes Begriffs der sozialen Moglichkeit auszuschliefien. Es gibt durchaus erhebliche Parallelen ins-
besondere in der Unterscheidung und dem Zusammenhang zwischen immanenter und utopischer
Moglichkeit bei Horkheimer und Adorno. Darauf werde ich im Zweiten Teil dieser Schrift einge-
hen.

14.02.2026, 07:39:13. -

25


https://doi.org/10.14361/9783839455623-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26

Mdglichkeit

gelingen. Im Selbstverstindnis der liberalen Gesellschaftsformation ist als funda-
mentales Ziel kollektiven Handelns die Nicht-Einschrinkung von Entscheidungs-
und Handlungsmoglichkeiten einer jeden Biirgerin verankert, sofern ihr Handeln
mit der Freiheit anderer vereinbar ist.* So beanspruchen die Verfassungen liberaler
Gemeinwesen, den Biirgerinnen in ihrem Streben nach Selbsterhaltung und Selbstver-
wirklichung moglichst wenige Grenzen zu setzen. Die Verfechterinnen der liberalen
Gesellschaft sind sich groftenteils darin einig, dass lediglich gewisse rechtliche und
materielle Vor- oder Grundbedingungen gelten miissen, nicht aber das gelungene
Leben selbst der Einzelnen verordnet werden soll und kann: Jede ist ihres Gliickes
Schmied, auch darin, dass sie — und keine dufiere Kraft, sei sie intellektuell, juristisch
oder politisch legitimiert — dariiber bestimmt, was zum eigenen Gliick gezihlt werden
kann. Solange sich jede Einzelne in ihrem Streben nach Selbstverwirklichung oder
Glitck im Rahmen der Gesetze bewegt, gibt es keinen Anlass, sie an der Verfolgung
ihrer Ziele und Wiinsche zu hindern. Setzt man voraus, dass nur diejenigen Ziele
sich erfolgreich verfolgen lassen, deren Realisierung im Vermogen oder der Macht der
Akteure liegen, so ist die liberale Gesellschaft in Theorie und Praxis darauf bedacht,
die Handlungsmoglichkeiten ihrer Mitglieder nicht iibermifig einzuschrinken.

Damit ist angedeutet, was iiblicherweise als Idee von »negativer Freiheit« umschrie-
ben wird: Freiheit besteht in der Abwesenheit duflerer (physischer und juristischer) Hin-
dernisse, welche die freiheitsgarantierenden Handlungsmoglichkeiten einengen kénn-
ten. Allerdings sagt diese Perspektive nichts aus iiber die tatsichlichen Fihigkeiten und
Moglichkeiten vergesellschafteter Akteure. Wer nach den Moglichkeiten und deren Ver-
wirklichung fragt, wird diese Perspektive zugunsten eines Ansatzes erginzen miissen,
der auch vor der Idee der »positiven Freiheit« nicht zuriickschreckt. Sie besteht in der
Fihigkeit, die eigenen (bedeutsamen) Zwecke auch tatsichlich realisieren zu konnen.
Dies wiederum erfordert die Einbettung in eine gesamtgesellschaftliche Perspektive,
da die Verwirklichung der (vermeintlichen) eigenen Zwecke auch von Erméglichungs-
bedingungen jenseits der einzelnen Akteure abhingt.*

Ublicherweise wird ein Ansatz, der die Handlungsméglichkeiten der Gesellschafts-
mitglieder und die Verwirklichungschancen ihrer individuellen Ziele bedenkt, als Ge-
rechtigkeitstheorie auftreten. Sie fokussiert eine Idee von Gerechtigkeit, die mit dem
Schutz und der Stirkung von bestimmten Fihigkeiten sowie deren Realisierung fiir
alle zusammenhingt — sofern nachgewiesen wurde, dass gewisse Vermdgen und de-
ren Verwirklichung fir die freie Entfaltung von Subjekten unabdingbar sind. Dieser

43 »Jedererwachsene Mensch sollte in der Lage sein, ohne Furcht und Vorurteil so viele Entscheidun-
gen Uber so viele Aspekte seines Lebens zu fillen, wie es mit der gleichen Freiheit eines jeden
anderen erwachsenen Menschen vereinbar ist. Diese Uberzeugung ist die urspriingliche und al-
lein zu rechtfertigende Bedeutung von Liberalismus«. Judith N. Shklar, Der Liberalismus der Furcht
(1989), Berlin: 2013, S. 26f.

44 Zur Unterscheidung von negativer und positiver Freiheit siehe Isaiah Berlin, Zwei Freiheitsbegrif-
fe, in: ders., Freiheit. Vier Versuche, Frankfurt a.M.: 2006, S.197ff. sowie Charles Taylor, Negative
Freiheit? Zur Kritik des neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt a.M.: 1988, S.118ff. Zur Kritik an
dieser Zweiteilung vgl. Axel Honneth, Drei, nicht zwei Begriffe der Freiheit. Zur Reaktualisierung
einer verschiitteten Tradition, in: ders., Die Armut unserer Freiheit. Aufsatze 2012-2019, Berlin:
2020, S.139ff.

14.02.2026, 07:39:13. -


https://doi.org/10.14361/9783839455623-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung: Der historische Ort des Begriffs der Méglichkeit

Diskurs firmiert unter dem Namen capability approach.* Er geht von der rawlsschen
These aus, wonach zur Verwirklichung einer Vielfalt an Handlungsmoglichkeiten eine
Ausstattung mit »Grundgiitern« in Form von Einkommen, Grundrechten und sozia-
len Voraussetzungen der Selbstachtung erforderlich ist.* Eine solche Ausstattung mit
Grundgiitern ist die Voraussetzung dafiir, itberhaupt zu existieren und eigene Fihig-
keiten zweckgemif} entfalten zu konnen. Sen hatte jedoch angemerkt, dass dies nicht
hinreichend ist, damit Menschen tatsichlich ein selbstbestimmtes Leben fithren kon-
nen, das ihren eigenen Vorstellungen vom Guten entspricht. Damit ein gutes Leben
tatsichlich gelebt werden kann, miissen die relevanten Moglichkeiten zu seiner Ver-
wirklichung gegeben sein. Zu diesen Moglichkeiten zihlt zwar notwendigerweise eine
Ausstattung mit Grundgiitern, aber ob sie tatsichlich den jeweiligen Vorstellungen ge-
mifd umgewandelt werden kénnen, ist aufierdem von kérperlichen Dispositionen, dem
Bildungsgrad usf. abhingig.*’” Die Frage nach dem guten Leben wird bei Sen — ganz
aristotelisch — als Verhiltnis von Méglichkeit und Wirklichkeit, von Potenz (capability)
und Akt (function) thematisch.

Vermégen und die daraus resultierenden Handlungsméglichkeiten der vergesell-
schafteten Subjekte, so sollte die kurze Skizze zeigen, erweisen sich als vorziiglicher
Gegenstand einer Theorie der Befihigungsgerechtigkeit. Der Moglichkeitsbegriff wird
verwendet, um zu zeigen, dass die Befihigung zu einem guten Leben von spezifischen
Vermogen abhingt: Ein gutes (menschenwiirdiges) Leben ist nur dann moglich, wenn
bestimmte Fihigkeiten sich entfalten lassen. Wer die Handlungsmoglichkeiten in die-
ser Weise, nimlich als immer schon normativ imprignierte »capabilities«, bedenkt,
verfolgt den Zweck, die Idee der Freiheit zu positivieren.

45 Gegenwirtige Uberlegungen, die zumindest den Begriff der Méglichkeit in diesem normativen
Sinne tangieren oder implizit zugrunde legen, finden sich im Umfeld des neoaristotelischen Dis-
kurses unter dem Schlagwort »capability approach« (Sen) bzw. »capabilities approach« (Nuss-
baum). Nussbaum fasst in ihrer beriihmten Liste zehn »central human functional capabilities«
zusammen, iiber die ein jeder Mensch verniinftigerweise verfiigen sollte. Hierzu zidhlen etwa die
Fahigkeit und Gelegenheitder eigenen korperlichen Gesundheit und Unversehrtheit, Denkverma-
gen und die Moglichkeit, ein eigenes (nicht absolut fremdbestimmtes) Leben fiihren zu kdnnen:
Martha C. Nussbaum, Women and Human Development. The Capabilities Approach, Cambridge:
2000, S. 78ff. Siehe auch Martha C. Nussbaum, Die Natur des Menschen, seine Fihigkeiten und
Tatigkeiten: Aristoteles tiber die distributive Aufgabe des Staates, in: dies., Gerechtigkeit oder Das
gute Leben, Frankfurt a.M.: 1999, S. 86ff. Zwei einschligige Werke von Sen finden sich im Folgen-
den in Anmerkung 47.

46  John Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt a.M.: 1979, S. 83 und S. 479.

47  Sens oft verwendetes Beispiel ist ein Mensch mit korperlichen Behinderungen. Er mag zwar die
gleiche Menge an Grundnahrungsmitteln und politischen sowie sozialen Rechten innehaben wie
ein Mensch ohne derartige Einschrankungen. Aber mit der gleichen Ausstattung an Grundgtern
wird er nicht anndhernd ein Leben fiihren kénnen, das man als >normal< in Relation zu den be-
stehenden sozialen Verhiltnissen bezeichnen kénnte: Seine Verwirklichungschancen sind bei wei-
tem nicht so grol wie die Chancen von Menschen ohne Behinderung. Amartya Sen, Okonomie fiir
den Menschen. Wege zur Cerechtigkeit und Solidaritat in der Marktwirtschaft, Miinchen: 2002,
S. 94ff. Sen folgert daraus: »[T]here is evidence that the conversion of goods to capabilities varies
from person to person substantially, and the equality of the former may still be far from the equal-
ity of the latter.« Amartya Sen, Equality of What?, in: ders., Choice, Welfare and Measurement,
Cambridge: 1997, S. 368.

14.02.2026, 07:39:13. -

21


https://doi.org/10.14361/9783839455623-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28

Mdglichkeit

Ein anderer Zweck von Moglichkeitsdenken in praktischen und sozialen Zusam-
menhingen ergibt sich, wenn man eine Grundannahme hervorhebt, die auch in den
gerechtigkeitstheoretischen Uberlegungen vorzufinden ist. Es ist die Annahme, dass
Vermagen und die hieraus sich ergebenden Moglichkeiten die Bedingung fiir Verinderungen der
Wirklichkeit bilden. Wer seinen Blick auf diese Bedingungen richtet, fragt also nach der
Dynamik von Zusammenhingen, in denen Vermdogen zu Verinderungen des Gegebe-
nen fithren konnen. Ein derartiger Ansatz ist wahrscheinlich weniger anspruchsvoll,
insofern er versucht, sich ohne ein gerechtigkeitstheoretisches Konzept von »basic com-
modities« und »basic capabilities« mit Vermdgen von Subjekten, kollektiven Akteuren
und Institutionen zu beschiftigen, aus denen Méglichkeiten der individuellen und so-
zialen Verinderung resultieren. Er konzentriert sich nicht auf die >guten«< Fihigkeiten
oder gute, zu verwirklichende Zustinde. Er ist insofern als >basaler< zu charakterisie-
ren, als er zu kliren versucht, welche Implikationen bei der Verwendung der Termi-
ni »Vermogen« und »Moglichkeit« im Kontext der Handlungs- und Gesellschaftstheo-
rie zu berticksichtigen sind. Er expliziert eine bestimmte Vorstellung von Vermogen,
Moglichkeit, Verwirklichung und Wirklichkeit, um die Verinderbarkeit als konstituti-
ves Element der Wirklichkeitsdeutung zu etablieren.*® Fiir praktische Philosophie und
Gesellschaftstheorie konnte ein derartiger Ansatz — er lief3e sich als potentiality approach
etikettieren — von Interesse sein, weil diese Begrifflichkeit dazu veranlasst, ihren Ge-
genstandsbereich in Moglichkeits-Wirklichkeits-Relationen zu begreifen. Der Begrift
der Méglichkeit erweist sich gleichsam als Medium des Uberschreitens, als diejeni-
ge Kategorie, wodurch in der Erkenntnis des Wirklichen das Gegebene transzendiert
wird. Individuelle oder soziale Moglichkeiten, so die aristotelisch anmutende Voraus-
setzung, erwachsen aus dem Wirklichen. Insofern Maéglichkeitsdenken auf zukiinftige
Ereignisse oder Konstellationen gerichtet ist, lisst sich dieser Ansatz als >prospektiv«
bezeichnen. Der Begriff der Moglichkeit erdfinet eine Sichtweise auf Gegenwart und
Zukunft, in deren Rahmen sowohl die méglichen Gefahren als auch die emanzipato-
rischen Potentiale der sozialen Wirklichkeit behandelt werden kénnen. Hierin besteht
der Zweck von Moglichkeitsdenken in handlungs- und insbesondere gesellschaftstheo-
retischer Perspektive. Praktische Philosophie, die diesem Ansatz folgt, verbindet mit

48  Sicherlich ist der Begriff der Deutung nicht unproblematisch und hat ganze philosophische Tra-
ditionen bewegt. Ich verwende ihn in der materialistischen Weise, wie sie Adorno in seiner An-
trittsvorlesung umschrieb: »Man mag hier die scheinbar so erstaunliche und befremdende Affi-
nitat aufsuchen, die zwischen der deutenden Philosophie und jener Art von Denken besteht, die
die Vorstellung des Intentionalen, des Bedeutenden von der Wirklichkeit am strengsten abwehrt:
dem Materialismus. Deutung des Intentionslosen durch Zusammenstellung der analytisch iso-
lierten Elemente und Erhellung des Wirklichen kraft solcher Deutung: das ist das Programm jeder
echten materialistischen Erkenntnis; ein Programm, dem das materialistische Verfahren um so ge-
rechter wird, je weiter es sich von jeglichem>Sinn<seiner Gegenstande distanziert und je weniger
es sich selbst auf einen impliziten, etwa religiosen Sinn bezieht.« Theodor W. Adorno, Die Aktua-
litat der Philosophie (1931), in: ders., Gesammelte Schriften Bd. 1, Frankfurt a.M.: 1997, S.336. — In
dieser Weise tragen dann auch, so die in der vorliegenden Untersuchung zu explizierende Lesart
der Kritischen Theorie, der Begriff der Moglichkeit und ein materielles Verstindnis von Vermégen
zur »Erhellung des Wirklichen« bei. Theodor W. Adorno, Minima Moralia. Reflexionen aus dem
beschadigten Leben (1951), in: ders., Gesammelte Schriften Bd. 4, Frankfurt a.M.: 1997, S. 336.

14.02.2026, 07:39:13. -


https://doi.org/10.14361/9783839455623-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung: Der historische Ort des Begriffs der Méglichkeit

der Kritik der Wirklichkeit ein Interesse an der Verinderung der Gesellschaft. In die-
sem Sinne spricht Marx von der kiinftigen Gesellschaftsformation, die im Schof3e der
bestehenden sich bilde und erblicken lasse.*’ Letztlich ist Méglichkeitsdenken — um
beliebte Medizinmetaphern der Frankfurter Schule aufzugreifen — Teil der Diagnose
einer Kritischen Theorie, mithin lassen sich anhand gewisser Potentiale auch Elemente
der Therapie eruieren.*®

Die vorliegende Untersuchung mochte den in der zweiten Naherung skizzierten
Begriff der Moglichkeit fiir eine Theorie der Gesellschaft etablieren. Ihr leitendes Er-
kenntnisinteresse fufdt auf der These, dass Gesellschaftstheorie ohne Erkenntnisse ge-
mafd dem Begriff der Moglichkeit defizient bleibt, weil sie den Komplex der individuellen
und sozialen Potentiale und deren Einfluss auf mogliche Verinderungen des Gemeinwesens
vernachlissigt oder sogar ausblendet. Gerade wenn praktische oder gesellschaftliche
Zusammenhinge als dynamisch begriffen werden, miissen sich auch Entwicklungsten-
denzen einbeziehen lassen. Derartige Erkenntnisse werden in Form von Méglichkeitsur-
teilen gefillt, sodass »Moglichkeit« als gesellschaftstheoretischer Grundbegrift zu kon-
zipieren und zu verwenden ist. Mit der Etablierung des Grundbegriffs der Moglichkeit
geht die Erweiterung des Gegenstandsbereichs auf Ereignisse in der Zukunft einher.
Zwar bleibt das Zukiinftige weiterhin im Modus der Ungewissheit oder Offenheit, aber
dem Erkenntnis- und Handlungshorizont nicht grundsitzlich verschlossen, da sich
Tendenzen aus den Potentialen innerhalb der wirklichen Verhiltnisse erfassen lassen.”

Es soll also ein Begrift der sozialen Maglichkeit entfaltet werden, der eine Perspek-
tive auf die Welt des Menschen aufzuzeigen vermag, die ihre Gestaltbarkeit, ihre Po-
tentialitit und ihre Offenheit verstehen lisst.** Ein derartiges Moglichkeitsverstindnis
kann sich insbesondere im Schnittfeld von Soziologie und Sozialphilosophie etablie-
ren. Gesellschaftstheorie, die nicht zumindest implizit an der Verinderbarkeit des je
Gegebenen und an Entwicklungsméglichkeiten ein Interesse hat, setzt sich dem Ver-
dacht aus, den politokonomischen status quo zu zementieren oder Interaktionen einzig
durch soziale beziehungsweise natiirliche Determinanten zu beschreiben. Solche An-
satze blenden Handlungsmoglichkeiten der vergesellschafteten Subjekte systematisch

49 Karl Marx, Zur Kritik der Politischen Okonomie (1859), in: MEW Bd. 13, Berlin: 1972, S. 9.

50 Inwiefern ein direkter epistemischer Zugriff auf derartige Potentiale fiir praktische Philosophie
und Gesellschaftstheorie (noch) plausibel ist, wird Gegenstand der Auseinandersetzung mit dem
Moglichkeitsverstindnis bei Horkheimer und Adorno im Zweiten Teil dieser Arbeit werden.

51 Somitsind meinem Erkenntnisinteresse gemaf mit dem Begriff der Moglichkeit zwei Fragen ver-
bunden: Zum einen die Frage nach der Verinderbarkeit des Bestehenden und zum anderen die Frage
nach der Entstehung des Neuen. Beide Fragen werden in der Kritischen Theorie, die soziale Potenti-
alanalyse betreibt, nicht nuraus theoretischen Bediirfnissen, sondern immer auch aus praktischen
Erwdgungen aufgeworfen.

52 Dieser Vorstellung von Potentialitit gemafd wird die Politik gelegentlich als Kunst des Méglichen
bezeichnet. So hat etwa Elster einen Begriff der politischen Moglichkeit entwickelt, um die Ge-
staltbarkeit politischer Zusammenhinge aufzuzeigen. Jon Elster, Logik und Gesellschaft. Wider-
spriiche und mégliche Welten, Frankfurt a.M.: 1981, S. 82ff. Welche Argumente aus geschichts-
philosophischer Sicht fir den Begriff der Machbarkeit gegeniiber dem Begriff der Gestaltbarkeit
sprechen, fiihrt Rohbeck aus: Johannes Rohbeck, Machbarkeit oder Unverfiigbarkeit der Geschich-
te? Zur doppelten Bedeutung historischer Kontingenz, in: Kurt Bayertz und Matthias Hoesch, Die
Cestaltbarkeit der Geschichte, Hamburg: 2019, S. 49f.

14.02.2026, 07:39:13. -

29


https://doi.org/10.14361/9783839455623-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

Mdglichkeit

aus und ignorieren diejenigen politischen Institutionen und sozialen Kontexte, in de-
nen Verinderung moglich ist.”

V. Das Ziel der Untersuchung: Entfaltung des Begriffs der Mdglichkeit
fiir eine Kritische Theorie der Gesellschaft

In einem ersten Schritt zielt die vorliegende Untersuchung darauf ab, die facettenreiche
Bedeutung des Maglichkeitsbegriffs, wie er der Rede itber menschliches Handeln und so-
ziale Zusammenhinge zugrunde liegt, so zu explizieren, dass er fiir praktische Philosophie
und Gesellschaftstheorie als reflektierte Grundlage dienlich wird. Dabei lege ich mein Augen-
merk auf diejenige sozialphilosophische Tradition, die wie kaum eine andere Schule
implizit auf den Méglichkeitsbegriff bezogen, vom Moglichkeitsgedanken gleichsam
durchdrungen ist: Fir die Kritische Theorie der Gesellschaft erweist sich der Begriff
der Moglichkeit als zentral und elementar. Deswegen soll in einem zweiten Schritt der
Begriff der Moglichkeit insbesondere in den Schriften von Horkheimer und Adorno re-
konstruiert werden. Moglichkeitsdenken, so wird zu zeigen sein, ist im Gegensatz zu
traditionellen Theorien konstitutiv fiir kritische Theorien der Gesellschaft. Der Moglich-
keitsbegriff liegt Kritischer Theorie zugrunde, er >regiert< oder »dirigiert« sie untergriin-
dig®*: Er dominiert denjenigen theoretischen Ansatz, den Horkheimer und Adorno ver-
folgt haben, ohne dass sie selbst diesem Begriff eine angemessene Beschiftigung hit-
ten zuteilwerden lassen. Der Moglichkeitsbegriff weist in der dlteren Kritischen Theorie
den Status eines impliziten Grundbegriffs auf. Seine Explikation soll dazu beitragen,
ihn als Grundbegriff der Kritischen Theorie zu etablieren.

Theorie, so die zu begriindende These, wird zu einer kritischen Unternehmung, wenn
sie das Denken in moglichen Alternativen zum Bestehenden in jeder einzelnen Er-
kenntnis tiber soziale Phinomene einfliefien lisst. Die Gesellschaft ist demgemif} im
Spannungsverhiltnis des Wirklichen und des Moglichen zu begreifen. Wiirde Kritische
Theorie lediglich auf oberflichlich Bestehendes rekurrieren, so wire sie dem Positivis-
mus nicht entronnen. Ihre Opposition zum Positivismus entwickelt sie in einem Wirk-
lichkeitsverstindnis, das die Alternativen zum Bestehenden gerade nicht als das »ganz
Andere« setzt. Dabei kommt der Kritik der Wirklichkeit eine Schliisselrolle zu: Die Kri-
tik der Wirklichkeit vollzieht sich im Lichte des gesellschaftlich Moglichen. Moglich-
keitsdenken und Kritische Theorie stehen in einem unabweisbaren Zusammenhang.>

53 Vgl. Christoph Méllers, Die Méglichkeit der Normen. Uber eine Praxis jenseits von Moralitit und
Kausalitat, Berlin: 2015, S. 453f.

54  Erregiert — mafigeblich vermittels des Begriffs der Transzendenz — zudem auch die Erkenntnis-
theorie und Asthetische Theorie Adornos. Darauf werde ich aber nichtin dem Mafe eingehen, wie
es innerhalb einer rein auf Adorno bezogenen Untersuchung zum Begriff der Moglichkeit ange-
messen ware.

55 Das Kritikmodell der Frankfurter Schule sah vor, dass sich Kritik auf ein »mogliches Anderssein«
richtet: »Begriff und Theorie der Gesellschaft sind nur dann legitim, wenn sie [...] die Moglichkeit,
die sie beseelt, negativ festhalten: aussprechen, dafd die Méglichkeit erstickt zu werden droht.
Solche Erkenntnis, ohne Vorwegnahme dessen, was dariiber hinausfiihrte, wire die erste Bedin-
gung dafir, dafd der Bann der Gesellschaft einmal doch sich [6se.« Theodor W. Adorno, Gesellschaft
(1965), in: ders., Gesammelte Schriften Bd. 8, Frankfurt a.M.: 1997, S.19.

14.02.2026, 07:39:13. -


https://doi.org/10.14361/9783839455623-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung: Der historische Ort des Begriffs der Méglichkeit

Sie gewinnt ihre differentia specifica in der Einbindung des Moglichkeitshorizontes —
und zwar im Sinne einer Routine. Sie ist geleitet von der Frage nach dem »Anders-
seinkdnnen« und begreift deswegen die Wirklichkeit unter dem Gesichtspunkt ihrer
Moglichkeiten. Es geht ihr um die Verinderbarkeit des Gegebenen: Durch das Begrei-
fen der Wirklichkeit in ihrem Moglichkeitscharakter eréffnet sich der Blick auf das, was
veranderbar ist und anders sein kénnte. Derartige Moglichkeiten sind also nicht blofRe
Gedankenspiele, sondern sie miissen sich als etwas fassen lassen, was in der aristo-
telischen Tradition als »real« verstanden wurde: Insofern reale Moglichkeiten aus der
Wirklichkeit entborgen werden und als solche realisierbar sind, lisst sich das Bestehen-
de verindern. Im Lichte dieser leitenden Hypothese wird das Adorno-Zitat verstind-
lich, das ich dieser Untersuchung vorangestellt habe: »Nur wenn, was ist, sich dndern
1a¢, ist das, was ist, nicht alles.«*® Ich interpretiere das Denken der Kritischen Theorie
als den Nachweis, dass der Vordersatz wahr ist.

Im Zentrum dieser Untersuchung stehen die Schriften von Horkheimer und Ador-
no. Gelegentlich greife ich auch auf Marcuse zuriick. Bei diesen Autoren, so die These,
tritt die Kritische Theorie als von Méglichkeitsdenken befruchtet auf. Der Moglichkeits-
gedanke erlaubt den Ausbruch aus dem Gegebenen als ein innerweltliches Transzen-
dieren. In der ilteren Kritischen Theorie lassen sich Elemente eines Moglichkeitsbe-
wusstseins rekonstruieren, die heute von Belang werden kénnten, um kritische Theori-
en gegeniiber dem sozialwissenschaftlichen und sozialphilosophischen Mainstream zu
schirfen. Diese Abgrenzung fufit auf folgendem Axiom: Jede Erkenntnis iiber die soziale
Wirklichkeit weist iiber das Bestehende hinaus. Die Verhiltnisse werden immer noch da-
durch zum Tanzen gebracht, dass man ihnen ihre eigene Melodie vorsingt. Es ist aber
eine Melodie, welche nicht nur die bestehenden Defizite und Widerspriiche offenlegt,
sondern auch die Perspektive auf mogliche Alternativen offenhilt oder gelegentlich —
wie Marcuse — sogar explizit aufzuweisen intendiert. Kurzum: Die Kompositionen der
Kritischen Theorie sind dissonant und prospektiv zugleich.

Auch wenn der soeben beschriebene Charakter des Moglichkeitsdenkens der Kri-
tischen Theorie ein immer wiederkehrendes Motiv iitber die Jahrzehnte hinweg bleibt,
andert sich dennoch die Verwendung oder besser gesagt die »actualitas« des Begriffs
der Moglichkeit innerhalb der Schriften von Horkheimer und Adorno. Dies hingt all-
gemein gesprochen mit der Vorstellung von gesellschaftlicher Totalitit zusammen, die
sich nicht zuletzt aufgrund historischer Zisuren und Umbriiche dndert — und deswe-
gen die Theorie und ihre (Grund-)Begriffe entsprechend ergreift. Wird der Begriff der
Moglichkeit insbesondere in den frithen Schriften (1930er Jahre) auf die Gesellschaft
als Ganze angewendet, so tritt diese Perspektive mit dem Schrecken, den die Mas-
senverbrechen der nationalsozialistischen Herrschaft bewirkten (1940er Jahre), zuriick:
Fiir die Zeitgenossen scheint ihre Wirklichkeit keine Potentiale mehr zu umfassen, die
eine gesamtgesellschaftliche, gar emanzipatorische Verinderung begiinstigen konnte.
Wirklichkeit regrediert auf den schlechten status quo. Das, was ist, erscheint als unver-
meidbar und notwendig. Diese Regressionsthese betrifft sowohl die sozialen Verhilt-
nisse als auch die Vernunftvermdgen im Zeitalter der Barbarei. Doch damit geht kei-
neswegs das Ende (im Sinne des Verschwindens) von Méglichkeitsdenken itberhaupt

56  Adorno, Negative Dialektik, S.391.

14.02.2026, 07:39:13. -

31


https://doi.org/10.14361/9783839455623-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Mdglichkeit

einher. Es wird eine Vorstellung von historischer Vernunft ersichtlich, die sich auch
nach Auschwitz dem Moglichen nicht vollstindig versperrt. Die historische Vernunft
— das Verniinftige in der Geschichte — ist zumindest noch als negative Méglichkeit zu
denken: als Negation des Bestehenden. In den 1950er und 1960er Jahren entwickelt ins-
besondere Adorno gesellschaftliche Perspektiven, in denen das Mogliche — verstanden
als das zum Bestehenden Distinkte, aber von ihm nicht Losgeldste — wieder einer so-
zialphilosophischen Untersuchung zuginglich wird.

Zum Forschungsstand: Wirft man einen Blick auf die Literatur zu Horkheimer und
Adorno, dann fillt auf, dass es bisher keine umfassende Auseinandersetzung gibt, die
den Moglichkeitsbegriff in seinen erkenntnis-, handlungs- und gesellschaftstheoreti-
schen Dimensionen ausgelotet hat. Einer der wenigen Autoren, die sich seit Jahren in-
tensiver mit dem Begriff der Moglichkeit bei Adorno beschiftigen, ist Iain Macdonald.
Seine jiingste Monographie ging hervor aus einer Reihe an Studien, die das Méglich-
keitskonzept von Adorno ins Verhiltnis zu anderen Autoren setzen.”” Weitere Uber-
schneidungen zu meinem eigenen Ansatz sehe ich noch in drei Untersuchungen zu
Adorno, die ebenfalls jiingeren Datums sind und — vom Begriff des Nicht-Identischen
ausgehend — Facetten des Moglichkeitsbegrifts diskutieren: Wahrend Anders Bartonek
und Marc Nicolas Sommer das utopische Denken riickbinden an das Projekt einer nega-
tiven Dialektik, setzt sich Sylvia Zirden mit der Vorstellung des Neuen auseinander, wie
sie in Adornos Asthetik als Ausdruck der Negation des bloR Gegebenen herausgelesen
werden kann.*® Auch wenn diese Interpretinnen den prospektiven Aspekt auf unter-
schiedliche Weise thematisieren, mithin die Bedeutung des Konjunktivs als Méglich-
keitsform bei Adorno hervorheben, unterlassen sie es dennoch, Moglichkeit als elemen-
taren Begriff der Kritischen Theorie zu erliutern.” — Seien es erkenntnistheoretische

57  lain Macdonald, What would be different. Figures of possibility in Adorno, Stanford: 2019. Eini-
ge der Einwinde, die ich gegen die Interpretation von Macdonald vorzubringen geneigt bin, be-
treffen den Vergleich zwischen der Moglichkeitskonzeption von Adorno und von Heidegger. Auch
wenn es dem Autor gelingt, den Aspekt der Verweigerung und die Differenz des Moglichen zum
Gegebenen darzustellen, schldgt er meines Erachtens eine viel zu grobe Schneise zwischen Wirk-
lichkeit und Méglichkeit. Auch halte ich die Priorisierungs-These, wonach die Méglichkeit Vorrang
vorder Wirklichkeit geniefRe, in dieser Form fiir iberzogen: lain Macdonald, »What s, Is More than
It Is«: Adorno und Heidegger on the Priority of Possibility, in: International Journal of Philosophi-
cal Studies, Vol.19 (1): 2011, S. 31ff. Ahnlich argumentiert auch: Rainer Marten, Die Moglichkeit des
Unmoglichen. Zur Poesie in Philosophie und Religion, Freiburg: 200s5.

58  Anders Bartonek, Philosophie im Konjunktiv. Nichtidentitit als Ort der Méglichkeit des Utopi-
schen in der negativen Dialektik Theodor W. Adornos, Wiirzburg: 2011, Marc Nicolas Sommer, Das
Konzepteiner negativen Dialektik. Adorno und Hegel, Tilbingen: 2016 sowie Sylvia Zirden, Theorie
des Neuen. Konstruktion einer ungeschriebenen Theorie Adornos, Wiirzburg: 2005.

59  Zuweiteren Schriften, die den Moglichkeitsbegriff zumindest thematisch werden lassen, zahlen:
Joan Alway, Critical Theory and Political Possibilities. Conceptions of Emancipatory Politics in the
Works of Horkheimer, Adorno, Marcuse, and Habermas, Westport: 1995 sowie Christopher Craig
Brittain, Adorno and Theology, London: 2010. Grenz wiederum ignoriert den Méglichkeitsbegriff,
zahlt ihn also nicht zu den Grundbegriffen: Friedemann Grenz, Adornos Philosophie in Grund-
begriffen. Auflosung einiger Deutungsprobleme, Frankfurt a.M.: 1975. Ebenfalls kommt ihm im
Adorno-Handbuch keine besondere Wiirdigung zu: Richard Klein (Hg.), Adorno-Handbuch: Le-
ben — Werk — Wirkung, Stuttgart/Weimar: 2011. Diese Vernachldssigung des Moglichkeitsbegriffs

14.02.2026, 07:39:13. -


https://doi.org/10.14361/9783839455623-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung: Der historische Ort des Begriffs der Méglichkeit

Untersuchungen oder seien es Schriften zum Problem der Utopie: Der Moglichkeits-
begriff wird in seinem fundamentalen und spezifischen Charakter fir eine Kritische
Theorie der Gesellschaft bislang nicht angemessen gewiirdigt.

VI. Die Etappen zum Begriff der sozialen Mdglichkeit

Es scheint angebracht, den Méglichkeitsbegriff anhand eines geschichtlichen Abrisses
iiber seine Verwendungsweise in der Logik, der praktischen und der politischen Phi-
losophie zu entwickeln. Die Vorgehensweise folgt dem Paradigma der Entwicklung des
Begriffs. In Anlehnung an eine auf Hegel zuriickreichende Weise der Begriffsbildung soll
»Mbglichkeit« ideengeschichtlich und systematisch zugleich entfaltet werden.®

Das Szenario im Ersten Teil sieht vor, mit Aristoteles zu beginnen, um das bereits
beim Stagiriten vorzufindende Desinteresse an einer bloR logischen Verwendung des
Moglichkeitsbegriffs produktiv hervorzuheben: Er bliebe abstrakt, wenn er lediglich die
Vorstellung von Kontingenz implizierte. Mit Aristoteles wird der Begriff konkretisiert,
indem er auf Gegenstinde und ihre Vermogen bezogen wird (Abschnitt I und erstes
Kapitel von Abschnitt II). Einen Gegenpol zum aristotelischen Moglichkeitsverstindnis
bildet die spinozianische Metaphysik; Spinoza greift die aristotelische Vorstellung des
Andersseinkénnens scharf an. Doch zugleich entwickelt er einen Moglichkeitsbegrift,
der sich in sozialen Zusammenhingen verorten lisst: Die Rede vom Andersseinknnen
sei wesentlicher Bestandteil derjenigen Erkenntnisgattung, in der Menschen als sozia-
le Wesen interagieren. Wer das Politische ohne normative Uberblendungen - etwa in
Sollens-Sitzen iiber den Staat — erkliren mochte, kommt nicht umhin, die Kontingenz-
unterstellungen der politischen Akteure in die Betrachtung aufzunehmen: Sie unter-
stellen unentwegt Kontingenz in ihren Aussagen tiber soziale Sachverhalte (Abschnitt
11, zweites Kapitel). Mit diesem Verstindnis des Sozialen sind wir auf dem Boden der
Neuzeit angekommen. Erst in diesem historischen Zusammenhang, erst inmitten einer
entstehenden biirgerlichen Gesellschaft, wird der Begriff der sozialen Méglichkeit zwar
sachlich akut, aber nur gelegentlich prisent, wie in der Auseinandersetzung mit He-
gel und Marx gezeigt werden soll. Zugleich wird dem aufkeimenden Begriff der Mog-
lichkeit in der Logik, Rechtsphilosophie und Politischen Okonomie zu Leibe geriickt:
Die Kategorie der Notwendigkeit iibertrumpft sowohl in den logischen als auch in den
praktischen oder politékonomischen Reflexionen von Hegel und Marx letztlich die Idee
des Andersseinkénnens (Abschnitt 11, drittes Kapitel und Abschnitt I11, erstes Kapitel).
Als sozialwissenschaftliche Kritik an den geschichtsphilosophischen Uberlegungen im

zeigt sich auch an Begriffsindizes in Abhandlungen zur Kritischen Theorie: Der Moglichkeitsbe-
griff scheint zu allgemein und unspezifisch, um dort aufgenommen zu werden.

60 Ich denke dabei an die Bewegung und Entwicklung von Begriffen, wie sie von Hegel virtuos in der
»Phdnomenologie des Ceistes« vollfithrt wurde. Ausfiithrlicher werde ich darauf dann in Kapitel
»l.2. Das Problem des definitorischen Verfahrens. Explikation begrifflicher Bedeutungen, das Mo-
dell der Entwicklung von Begriffen und die experimentelle Konstellation« im Zweiten Teil dieser
Abhandlung eingehen. Zur Bewegung von Begriffen bei Hegel vgl. Hans Friedrich Fulda, Hegels
Dialektik als Begriffsbewegung und Darstellungsweise, in: Rolf-Peter Horstmann (Hg.), Seminar:
Dialektik in der Philosophie Hegels, Frankfurt a.M.: 1989, S. 135ff.

14.02.2026, 07:39:13. -

33


https://doi.org/10.14361/9783839455623-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

Mdglichkeit

Idealismus und Marxismus bietet Max Weber den Begriff der objektiven Moglichkeit
auf, der allerdings blof} in retrospektiven und zudem kontrafaktischen Betrachtungen
sozialer Prozesse verwendet wird (Abschnitt III, zweites Kapitel). Auf dem Boden der
Erfahrungen gesellschaftlicher Dynamik im Allgemeinen und >archaischer Modernitit«
im Besonderen — von individuellen Regressionen (Ich-Schwiche) bis hin zu Faschis-
mus und Massenmord - bereitet die Kritische Theorie ein Moglichkeitsverstindnis vor,
das sich insofern als »kritisch« bezeichnen lieRe, als der Moglichkeitsbegriff das Medi-
um dafiir ist, das Gegebene im Lichte dieses Andersseinkénnens zu erfassen (Abschnitt
111, drittes Kapitel). Die Entfaltung des Begriffs der Moglichkeit ergibt sich so als ein
Entwicklungsmodell.

Die spezifisch »kritische« Bedeutung bei Horkheimer und Adorno zeigt sich etwa
in der Feststellung, dass Kritische Theorie das Gegebene in das Mogliche und das Wirk-
liche »aufgeteilt« begreifen miisse.®* Thre Zeit in Gedanken zu erfassen, heifdt fortan,
auch ihrer Méglichkeiten gewahr zu werden — vielleicht sogar Perspektiven auf die Pra-
xis zu entwerfen, die zur emanzipatorischen Verinderung des Gegebenen beitragen.
Welche epistemologischen, ontologischen, historischen und gesellschaftstheoretischen
Implikationen mit dieser Programmatik verbunden sind, wird im Zweiten Teil der vor-
liegenden Abhandlung untersucht. In erkenntnistheoretischen Niherungen wird die
Auseinandersetzung mit dem Moglichkeitsbegriff einer Kritischen Theorie begonnen.
Sie betreffen den Status von Begriffen im Allgemeinen und des Moglichkeitsbegriffs im
Besonderen. Anhand einer dynamischen Konzeption von Begriffen wird der Transzen-
denzgedanke, verstanden als Uberschreiten des je Gegebenen, auf Ebene der Erkennt-
nis erschlossen (Abschnitt I). Daraufthin werden anhand von Uberlegungen zu Vernunft,
Geschichte und Kritik sozialphilosophische Grundlagen des Moglichkeitsdenkens dar-
gelegt. Diese historisch-ontologischen Uberlegungen fuflen auf einem Wirklichkeits-
verstindnis, dem das transzendierende und dynamische Moment eigentiimlich ist. (Ab-
schnitt II). Der Begriff der Moglichkeit, wie er in den Schriften von Horkheimer und
Adorno rekonstruiert wird, unterliegt einer Entwicklung, die ich in drei Stufen eintei-
le. Wihrend in den Schriften der 1930er und frithen 1940er Jahre noch ein signifikant
von Aristoteles und Marx geprigtes Verstindnis von sozialen Moglichkeiten festzustel-
len ist, tritt mit der Vergegenwirtigung der nationalsozialistischen Massenverbrechen
eine Lihmung des Moglichkeitsdenkens ein, die in der dritten Stufe zu einer Neube-
wertung beitragt, indem sie eine Unterscheidung zwischen einem immanenten und ei-
nem utopischen Moglichkeitsbegriff trifft und beide in ein Verhiltnis zueinander setzt
(Abschnitt III). Diese gestufte Entwicklung miindet in den Abschluss und Ausblick. Hier
wird der bei Horkheimer und Adorno entfaltete Moglichkeitsbegriff und die damit ver-
bundenen Herausforderungen so zusammengefasst, dass sie fiir kritische Theorien der
Gegenwart aufgegriffen und aktualisiert werden konnen.

Wie bereits deutlich geworden sein sollte, steht die folgende Untersuchung unter
einem spezifischen Erkenntnisinteresse.®* Sie ist gerichtet auf Moglichkeit als Grundbe-

61 Theodor W. Adorno, Theorie der Gesellschaft. Stichworte und Entwiirfe zur Vorlesung 1949/50, in:
Rolf Tiedemann (Hg.), Frankfurter Adorno Blatter VIII, Miinchen: 2003, S. 112.

62  Klar muss sein, dass diejenige, die den Begriff der Moglichkeit thematisiert, in Versuchung kom-
men oder in Verdacht geraten konnte, (iber Gott und die Welt zu sinnieren: »Moglichkeit«als logi-

14.02.2026, 07:39:13. -


https://doi.org/10.14361/9783839455623-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung: Der historische Ort des Begriffs der Méglichkeit

griff der praktischen Philosophie und Gesellschaftstheorie — genauer gesagt: auf den
Begriff der Moglichkeit der Kritischen Theorie der Gesellschaft. Der Begriff wird ide-
engeschichtlich rekonstruiert, indem hierfiir relevante Autoren diskutiert und in Bezug
gesetzt werden zum Moglichkeitsverstindnis der Kritischen Theorie. Diese Argumenta-
tion, die ihren Ausgang bei Aristoteles nimmt, um schlieflich den Méglichkeitsbegrift
der Kritischen Theorie zu explizieren, kann zusammenfassend durch folgendes Zitat
von Adorno wenn nicht untermauert, so doch zumindest motiviert oder plausibilisiert
werden:

»Zugleich obliegt es der eigentlichen Theorie der Gesellschaft, ihre Konzeption uner-
miidlich an den tatsdchlichen Verhaltnissen zu messen, heute wie in Aristotelischen
Zeiten. Gerade eine Theorie der Gesellschaft, der die Verdnderung keine Sonntags-
phrase bedeutet, mufd die ganze Gewalt der widerstrebenden Faktizitdtin sich aufneh-
men, wenn sie nicht ohnméachtiger Traum bleiben will, dessen Ohnmacht wiederum
blof der Macht des Bestehenden zugute kommt.«®?

Der Macht des Bestehenden — so ist basierend auf dem dargelegten Erkenntnisinteres-
se hinzuzufiigen — kann wirksam begegnet werden, wenn sich Kritische Theorie iiber
einen ihrer Grundbegriffe verstindigt, weil er als terminologische Ressource der Ver-
inderung fungiert. Es ist der Begriff der Moglichkeit.

sche Kategorie liegt allen Bewusstseinsakten zugrunde. Das konnte dazu verleiten, (iber nahezu
alles zu rasonieren; alle Weisen des Seins und des Denkens konnten unter einer Moglichkeitsper-
spektive eruiert werden. Dem ldsst sich begegnen mit einem dezidierten Erkenntnisinteresse.

63  Adorno, Zur gegenwartigen Stellung der empirischen Sozialforschung in Deutschland (1952),
S. 492f.

14.02.2026, 07:39:13. -

35


https://doi.org/10.14361/9783839455623-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 07:39:13. -



https://doi.org/10.14361/9783839455623-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

