FRANCESC MASSIP: BUCKLIGE UND POSSENREISSER

Schwank will ihr einen Spiegel vorhalten und ihr zeigen, wie sie sich
selbst eine Falle gestellt und welchen Normverletzer sie zur Macht
kommen lassen hat.

Dramatische Schwinke konnen, wie aus diesem Beispiel her-
vorgeht, im 15. und 16. Jahrhundert durchaus politischen Intentionen
folgen; sie sind weit von den dramatischen Schwanken des 19. und 2o0.
Jahrhunderts entfernt und stellen eine wirkungsmachtigere Variante
der epischen Schwinke mit groRem satirischen und karnevalesken Po-
tenzial dar. Als solche richten sie sich nicht nur an ein »anspruchsloses
Kleinbiirgertume, sondern finden auch Anklang beim Adel und bei der
Bildungselite.

Cora Dietl

Bucklige und PossenreifRer.

Narrenfeste im friihen katalanischen Theater

Die dltesten Belege fiir das Auftreten von Figuren, die im festlichen Ze-
remoniell durch einen Buckel entstellt sind, stehen im Zusammenhang
mit den libertatis decembris. In diese Zeitspanne spielerischer Ausge-
lassenheit von Anfag bis Ende Dezember fallen auller den Festen des
Heiligen Nikolaus (6. Dezember) und der Christnacht (25. Dezember)
drei nachweihnachtliche Feste von besonderer Bedeutung: das Fest der
Diakone am 26. Dezember (Stephanustag), das Fest der Presbyter am
27. Dezember (Tag des Johannes des Taufers) und das Fest der Chor-
knaben am 28. Dezember (Tag der Unschuldigen Kinder). Diese Feste
reichten bis in die calendas ianuariis bzw. Neujahr hinein, bei denen
die biblische Verheifung der Erhéhung der geistlich Armen zweifache
Gestaltung annahm: zum einen in den festa stultorum, fatuorum oder
follorum, den Narrenfesten und zum anderen in den asinaria festa, dem
Eselsfest. Dies waren die Feste der Subdiakone (1. oder 6. Januar), die
der Woche der Bartigen (HI. Maurus und HI. Paulus Eremita, 15. Janu-
ar; Hl. Antonius Eremita, 17. Januar) und der Fastnachtszeit voraus-
gingen. Sie fallen in eine landwirtschaftliche Ruhephase, welche die
Agrargesellschaften nutzten, um die sozialen Bande durch gemein-
schaftliches Feiern zu stirken. Bestimmt wurde diese Zeit durch den
saturnalischen Geist der Umkehrung der Rollen und sozialen Funktio-
nen, durch die Verkleidung und die auf kurze Zeit verliehene Autoritat.

Bei den Romern gipfelten die Saturnalien am 23. Dezember im
bedeutendsten kosmischen Ereignis des Jahres: in der Wintersonn-
wende, dem Beginn des Aufstiegs der Sonne und des langer werdenden

17

- am 14.02.2026, 08:25:23.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEATER UND PROSA DER KOMIK

Tages. Flr die Dauer dieser Feste, dem Inbegriff der Erh6hung der
Schwachen, blieben jegliche Ausschreitungen ungeahndet, ein alter
Brauch, der im Mittelalter von der Kirche als Ausdruck der Demut der
kirchlichen Wiirdentrdager gegentiiber dem niederen Klerus, den Sub-
diakonen und Ministranten iibernommen wurde. Von den vielfdltigen
Festregnaten der Lachkonige, Kinderherrscher, Affenmonarchen und
Tierpotentaten haben die Schulbischéfe und Kinderdbte in katalani-
schen Klostern wie Montserrat und Lluch weiterhin Geltung. Die Er-
nennung des kleinen Bischofs oder Abtes erfolgte am Tag des Heiligen
Nikolaus, dem Schutzpatron der Chorknaben. An diesem Tag wurden
dem Kinderbischof Mitra, Ring und Bischofsstab verliehen und er er-
nannte seine Kurie (Erzpriester, Erzdiakon und Generalvikar). Der
Amtsantritt erfolgte am Tag des Heiligen Evangelisten Johannes (27.
Dezember) und das Pontifikat umfasste die auf den Tag der Unschuldi-
gen Kinder folgende Woche, in der der Bischof und sein Gefolge tan-
zend in die Kirche einzogen, Asche und Schmutz verstreuten, die Ge-
meinde mit Eselsschwanzen besprengten, ausgelassene Lieder an-
stimmten, die Messfeier parodierten und Spottpredigten verlasen. Viele
dieser Zeremonien hierarchischer Umkehrung, die in kirchlichen Krei-
sen praktiziert wurden, bedienten sich der Vortauschung einer Defor-
mierung, um zur Unterhaltung der Beteiligten und der Zuschauer bei-
zutragen.

Weitere Praktiken aus diesem Festkreis sind aus den Verboten
zu erkennen, die ab dem 16. Jahrhundert anfingen sich durchzusetzen.
In Girona wird 1539 die traditionelle Verpflichtung der Chorherren und
Presbyter verboten, durch den Kinderbischof die Konfirmation zu er-
halten, bei der sich der zum Bischof ernannte Chorknabe durch einen
kraftigen Backenstreich fiir das vergangene Jahr voll Zucht und Gehor-
sam rachen konnte. Das Verbot besagt ferner:

[...] no sie algu de dita Isglésia que tir nates a terra, sendra ni altra immundicia, ni es
fassen caure los uns als altres, ni aporten dit Bisbhaté ballant per la Isglésia, ni fassen lo
dia dels Innocents ni altres dies desfressos, ni mudances de sonades de Evangelis,
Epistoles ni Psalms [contrafactes musicals] ni altres insoléncies ni desérdens.’ - [...]
dass niemand in besagter Kirche Rahm, Asche noch sonstigen Unrat auf den Boden wer-
fe, noch dass einer den anderen umstoRt, noch dass der besagte Bischof im Tanz durch
die Kirche gefiihrt wird, noch dass weder an dem Tag der Unschuldigen Kinder noch an
anderen Tagen Maskeraden abgehalten werden, noch Evangelien, Episteln oder Psalmen
zur Unterhaltung benutzt werden, noch sonstige Entgleisungen und Stérungen der Ord-
nung stattfinden.

1. Josep Romeu (Hg.): Teatre catala antic, 3 Bde., Barcelona: Curia 1994, Bd.
1, S. 252-253.

18

- am 14.02.2026, 08:25:23.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANCESC MASSIP: BUCKLIGE UND POSSENREISSER

Angesteckt durch den Aufruhr der Jiingsten, lockerte sich auch bei den
Erwachsenen die Disziplin, und es wurde notig, zu verbieten,

[...] com sien en les cadires no stiguen ajaguts ni recolsats tenint-se lo cap ab les mans,
ni tinguen los peus sobre los banquets, ni sobre alguns Llibres, ni isquen aflotats y ab
impetu del cor, ni tinguen les capes de cor plegades devant, ans les tinguen baxes fins a
terra, cobrint los peus. 2 - [...] auf den Stiihlen zu liegen, noch den Kopf in die Hande
zu stiitzen, noch mit den FiiRen auf Banke oder Biicher zu treten, noch den Chor im Eil-
schritt zu verlassen, noch das Chorgewand vorne zusammenzuraffen, sondern es so zu
tragen, dass es bis zum Boden reicht und die FiiRe bedeckt.

Am Stephanustag, der den Diakonen gewidmet war, wurden wie zu an-
deren Festen der hierarchischen Umkehrung die Dienenden geehrt.
Den jungen Diakonen war iiblicherweise der untere Teil des Chors zu-
geteilt, und sie waren mit den materiellen Arbeiten betraut. In gewisser
Weise ermoglichte dieser Tag es ihnen, sich gegeniiber den machtigen
Chorherren zu behaupten.

Aus der katalanischen Kulturgeschichte sind Belege tliber festli-
che Spektakel im Kircheninneren uberliefert, die oft profane Elemente
enthielten und die nach anfanglicher Duldung in einer Zeit der Freizii-
gigkeit und Rollenumkehr jedoch zunehmend Zurechtweisungen und
Verbote nach sich zogen. So wissen wir, dass 1360 in Vic Spiele und
Prozessionen anldsslich der Feste des Heiligen Stephanus und des Hei-
ligen Johannes veranstaltet wurden, bei denen zahlreiche Exzesse wie
das Mitfiihren von Pferden, Mauleseln oder Stieren in den Kreuzgang
der Kathedrale belegt sind. Aus derselben Zeit fiihrten die Diakone,
mit roten Umhdingen bekleidet, in der Kathedrale von Girona eine Re-
presentatio Martirii Beati Stephani auf.? In der von Barcelona wurden
1413 Bithnengertiste auf Fassern fiir ein Stephanusspiel aufgebaut. Zur
Herstellung der bei der Steinigung verwendeten Geschosse benétigte

2. J. Romeu (Hg.): Teatre Catald antic, Bd. 1, S. 252-253. In den Kldstern
von Montserrat und Lluc besteht dieser Brauch in den Feiern des Kinderbischofs und der
Predigt der calenda fort, wenn auch der Inhalt der Reden sehr gemaRigt ist. Noch vor
kurzem wurden diese Feste in vielen Orten gefeiert: In Méra d’Ebre, zum Beispiel, stellte
sich ein nachldssig gekleideter Junge hinter den die Messe zelebrierenden Priester und
ahmte dessen Bewegungen in grotesker Manier nach. Erhob der Priester den Kelch bei
der Wandlung, so hielt der Junge eine Feldflasche in die Hohe, aus der er einen groRen
Schluck Wein nahm. In Capganes besprengte eine Gestalt, die der »Unschuldige« ge-
nannt wurde, die Gldubigen wéahrend der Messe mit Weihwasser und liel sie beim Frie-
densgruss einen Kiirbis und ein Stiick verkohlten Kork kiissen, vgl. Joan Amades: Costu-
mari catala, Bd. 1, Barcelona: Salvat Editors-Edicions 62 1950, S. 234-242.

3. Vgl. Richard B. Donovan: The Liturgical Drama in Medieval Spain, Toronto:
Pontifical Institute of Mediaeval Studies 1958, S. 128-129, hier S. 117.

19

- am 14.02.2026, 08:25:23.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEATER UND PROSA DER KOMIK

man »farine per fer angrut y ayguecuyt y blanch« — »Mehl fiir den
Kleister und Leim und Wei3«.* Laut einem Ritualbuch (consueta) von
1511 aus der Kathedrale von Mallorca wurde der Protomartyrer von ei-
nem mit einer Dalmatik bekleideten Diakon dargestellt, der das Gesicht
verhiillt hatte und eine weille Kerze und ein Buch in den Handen hielt.
Begleitet von zwei Presbytern, mit roten Kerzen, schritt er unter dem
goldenen Baldachin, der von vier Presbytern in lila Ornat getragen
wurde, und dem zwei Trompetenbldser vorausgingen.® Die ausge-
schmiickte Epistel (»epistola farcida«) iiber den Protomadrtyrern mit
lateinischen und katalanischen Textpassagen wurde zu der Melodie
des Hymnus Veni creator gesungen. Das dlteste katalanische Textbei-
spiel stammt aus dem 13. Jahrhundert und ist in einer Handschrift aus
Ager fiberliefert.® In dhnlicher Weise wurde das Fest des Evangelis-
ten Johannes gefeiert, der von einem weifigekleideten Presbyter darge-
stellt wurde, dessen Gesicht mit weier Seide verhiillt war und der in
den Handen einen Palmzweig, ein Buch und eine Kerze trug. Begleitet
wurde er von Johannes dem Tdufer im Fellumhang mit einem Bastgiir-
tel und Bastschuhen, einem Kreuz und einem Lamm in den Hénden.”
Moglicherweise lassen sich die romanischen Wandmalereien
aus der Kirche St. Johannes von Boi (um 1100, heute im Museu Nacio-
nal d’Art de Catalunya) mit Hinblick auf die Festlichkeiten der Dezem-
berfreiheiten deuten. Sie bieten ein erstaunliches und ungewohnliches
ikonographisches Programm.® Nach dieser Deutung befinden sich
auf der Stidseite des Kirchenraumes, der wie auch der Ostseite die po-
sitive Symbologie zukam, die Szenen der Feiern des 26. Dezember: die
Darstellung des Martyriums des Heiligen Stephanus, nach den ausge-
schmiickten Episteln mit der dramatischen Steinigung. Auf der Nord-
seite, dagegen, die wie auch die Westseite die Symbolik der Kailte
kennzeichnete, wurden die Szenen der an den darauffolgenden Tagen
stattfindenen Feiern dargestellt. Am 27. Dezember, dem Tag des Evan-

4. Higini Anglés: »Epistola farcida del martiri de St. Esteve«, in: Vida Cristia-
na, X (1922-23), S. 69-75, S. 70. Vgl. auch Lluis Comas Lucero: »Litdrgia i paralitirgia
del dia de Nadal a la Seu de Girona segons la consueta de 1360«, in: Annali. Institut
d’Estudis Gironins XXXV (1995 [1996]), S. 159-181, hier S. 176.

5. Vgl. Ders.: La mdsica a Catalunya fins al segle XIII, Barcelona: Institut
d’Estudis Catalans 1934.

6. Josep Romeu (Hg.): Teatre hagiografic, 3 Bde., Barcelona: Editorial Barci-
no 1957, Bd. I, S. 5-10.

7. Vgl. R.B. Donovan: The Liturgical Drama in Medieval Spain, S. 138-129.

8. Auch in der detaillierten Studie von Milagros Guardia (»Ioculatores et sal-
tator. Las pinturas con escenas de juglaria de St. Joan de Boi«, Locus Amoenus 5
2000-2001 [2002], S. 11-32) findet sich keine auf biblischen Stellen beruhende ikono-
graphische Erklarung. Es wird lediglich auf das Fest zur Einweihung der Kirche verwiesen.

20

- am 14.02.2026, 08:25:23.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANCESC MASSIP: BUCKLIGE UND POSSENREISSER

gelisten Johannes, der in Begleitung von Johannes dem Taufer, des
Schutzpatrons der Kirche, auftrat (Fest der Presbyter); am 28. Dezem-
ber, dem Tag der Unschuldigen Kinder (Fest der scholares, der calendes
ianuarii, Fest der Subdiakone), an dem die officium stultorum oder Nar-
renfeste abgehalten wurden, die stets im Kirchenraum von verschie-
densten Spielen und nédrrischen Parodien in Spielmannsmanier beglei-
tet wurden.’® Die Fresken aus der Nordabsis der Kirche von Boi zeigen
in der Tat drei Spielleute: einen Akrobaten, der Purzelbdume schlédgt
und drei Schwerter durch die Luft wirbeln ldsst; ein Jongleur, der mit
einem Messer und zwei Ballen'® Kunststiicke vollfiihrt, wihrend sie
ein Dritter, auf einem Hocker oder Podest stehend, auf dem Psalter be-
gleitet. Ahnliche Szenen erscheinen in den um einige Jahrzehnte ilte-
ren miniaturisierten Bibeln von Roda und Ripoll, jedoch in Verbindung
mit dem von Konig Nebukadnezar errichteten Bild (Daniel 3, 4-6). In
Perpinya wurde das Fest des Evangelisten Johannes mit einer Art bur-
lesker Auffiihrung begangen, an der eine unférmige Figur des Heiligen
in unpassender Haltung'* teilnahm, die der »sant Johan lo Geparut« —
»Heilige Johannes, der Bucklige« genannt wurde und die fiir die Zeit
des Narrenfestes auf dem Altar aufgestellt wurde (Amades I, 213-4 und
IV, 620). So veranlasste das Kapitel der Kathedrale auch 1544, das Fest
zu verbieten, da dabei »s’i feian moltas cossas excessivas y turpias« —
»viele ausschweifende und schidndliche Taten begangen wurden«.*?

In dieselbe Richtung gehen die Narrenfeste, die um den ersten
Tag des Jahres anldsslich des Festes der Darbringung Jesu im Tempel
gefeiert wurden. Die Narren sind zugleich die Schwachen und die
geistig Armen. Ebenso wird der Narr aber auch mit Achtung behandelt,
da er in seinem Wahn das Zeichen Gottes trdagt, der ihn ausgewdhlt hat.
Waiahrend die Weisheit der vernunftbegabten Menschen oft an ihre

9. Es ist zu bedenken, dass es sich in Boi um eine Pfarrkirche handelt und
nicht um eine Kathedrale, in denen bereits im 12. Jahrhundert diese Art von Festlichkei-
ten dokumentiert sind. Andererseits jedoch kam archaischen Festen der Rollenumkehr in
landlichen Gegenden eine grolRe Bedeutung zu.

10. Martin Pérez erwahnt dhnliche Histrionen, die mit Billen und Bdgen han-
tieren.

11. In den Bdgen des siidlichen Kirchenschiffs von St. Joan in Boi ist eine
Ménnergestalt dargestellt, die in der Tat eine unziemliche Haltung einzunehmen scheint.
Das Fresko ist jedoch an der entsprechenden Stelle versehrt.

12. Da das Verbot unwirksam bleibt, wird zumindest festgesetzt, »dass nie-
mand, der bei diesen Feierlichkeiten geweiht wird, seine Kleidung wechselt, sondern alle
so wie sie gekleidet sind daran teilhaben, noch ihre Kopfbedeckung d@ndern, sondern mit
ihr Priesterbirett aufbehalten, und dass alles ohne Schmutz, Unsittlichkeit und sonstige
unziemliche Taten ablduft.« Pep Vila: »EL drama litdrgic al Rossellé, in: Revista de Cata-
lunya 115 (1995) S. 119-152, hier S. 145.

21

- am 14.02.2026, 08:25:23.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEATER UND PROSA DER KOMIK

Grenzen stofit, scheinen die Narren mehr zu sehen. So wird im kollek-
tiven Bewusstsein der Triumph des Narren iiber den Verniinftigen
vorbereitet, in einer wahren Umkehr der Werte. Unter dem Namen
Narr wurden sowohl die Schwachsinnigen als auch die Geldhmten oder
Verkriippelten (besonders die Buckligen) zusammengefasst. In seiner
Erhohung wurde er in einen Rock mit zackigem Saum und einer Kapu-
ze mit zwei langen Ohren eingekleidet und in die Hand gab man ihm
ein Spottzepter oder eine Nachbildung des Bischofsstabs, den Kniippel
oder marotte, einen langen in einen Frauenkopf endenden Stab in leb-
haften Farben, der mit Glockchen und Schellen verziert war. So nimmt
es auch nicht wunder, dass der Konig der Narren, der am 6. Januar
1482, wie am Beginn von Victor Hugos berithmtem Roman Notre Dame
de Paris berichtet wird, gewdhlt wurde, der bertichtigte Glockner Qua-
simodo war, der zum Urbild des mittelalterlichen Buckligen geworden
ist.

Unter die Narren fielen auch die hoéfischen Possenreifer, die
adeligen Herren dienten und als eine Art iibernatiirlicher Schutzspen-
der, dhnlich einem wunderbringenden oder mit gottlicher Gnade aus-
gestatteten Talisman, angesehen wurden. Der Narr ist zugleich der
Warnende, der den Verrat aufdeckt und die rdatselhaften Zeichen deu-
tet (der Hofnarr im Konig Lear). Bucklig, ndrrisch, ausgeschlossen,
doch zugleich in besonderer Verbindung zur Vorsehung: Nicht um-
sonst heillt es, die Berithrung eines Buckels bringe Gliick.

Die Narrenfeste wurden bereits 1199 vom Bischof von Paris,
0dé von Sully mit den folgenden Worten verboten: »Sabem que en la
festa de la Circumcisi6 del Senyor, és habitual cometre vulgaritats i ac-
cions deshonestes que embruteixen el temple amb l'obscenitat de les
paraules i fins i tot s’arriba al vessament de sang.« — »Wir wissen, dass
am Fest der Beschneidung des Herren fiir gewodhnlich niedrige und
unehrenhafte Handlungen vollzogen werden, die den Tempel mit der
Obszonitat der Worte besudeln und bei denen sogar Blut vergossen
wird.« Die Parodie des Heiligen hatte ins Kircheninnere Einzug gehal-
ten*3 und trotz der wiederholten Verbote wird sie bis zum heutigen
Tag praktiziert: Es handelt sich um das Fest der Narren, das in Jalance
(Valéncia) am Tag der Unschuldigen Kinder stattfindet, bei dem die
Jungen des Ortes sich die Gesichter bemalen (normalerweise halb blau
und halb gelb oder rot) und sich alle Freiheiten herausnehmen diirfen,
die ihnen belieben. Andere Feste und folkloristische Darstellungen im
Winter zeigen ebenfalls merkwiirdige Gestalten, deren Buckel zum
Auffangen der Schldge dienen: die Heiligen Antonius und Paulus in
den »Santantonades« der Ports von Morella und vor allem die in For-

13. Vgl. Francesc Massip: El teatro medieval. Voz de la divinidad, cuerpo de his-
trion, Barcelona: Montesinos 1992, S. 26.

22

- am 14.02.2026, 08:25:23.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANCESC MASSIP: BUCKLIGE UND POSSENREISSER

call, die ihre Riicken besonders gut mit Kissen gegen die Kniippel-
schldge polstern.

Auf dem Gemilde von Pieter Bruegel d.A. Dunkler Tag (1565,
Kunsthistorisches Museum Wien), das zu dem Jahreszeitenzyklus ge-
hort und die Zeit von Januar bis Mdrz (Beschneiden der Baume) dar-
stellt, sind auf dem unteren Bildteil zwei Jungen abgebildet, die an der
Hand ein Kind fiihren, welches zweifelsohne ein Narrenkonig ist: Es
tragt in der Linken eine Laterne, auf dem Kopf eine auf einen Papier-
schirm gemalte Krone und um seinen Koérper sind zwei auf dem Rii-
cken und auf der Brust verschniirte Kissen gebunden, von denen eine
Glocke herabhéngt, die wahrscheinlich dazu dienten, das Kind vor den
Hieben zu schiitzen, die dem Ritus nach tiiblich waren. Einer der Jun-
gen trdgt ein talarartiges Gewand und eine klerikale Kopfbedeckung.
Der andere fiihrt eine Waffelrolle zum Mund und tragt in der anderen
Hand eine weitere oder vielleicht auch einen »Brief« wie den, der in
Cervera 1562 dokumentiert ist. Dahinter sieht man einen anderen Jun-
gen, dessen Gesicht durch eine Art Maske verdeckt ist und der einen
Besen in der Hand halt, was vermutlich mit einem Karnevalsspiel in
Verbindung zu bringen ist. In dem Werk Die Geldhmten (1568, Louvre
Paris) tragt einer der Verkriippelten eine dhnliche Krone aus Papier
und ein anderer eine Mitra. Dies erinnert an jene »orats e ignocents alt
sobre un cadefal, ab les cares pintades de almangara e de mascara, ar-
mats ab lanses velles e cervalleres rovallades, e ab mitres de paper
blanch sobre lur cap, a forme de bisbes« — »Schwachsinnigen und Ein-
faltigen hoch oben auf einem Katafalk mit maskierten und mit Ocker
gefdrbten Gesichtern, mit Besen in der Hand, mit alten Lanzen bewaff-
net und mit verrosteten Helmen, und mit Mitren aus weilem Papier
auf ihrem Kopf nach Art der Bischofe«,** die das Hospital von Barce-
lona 1461 zum Empfang von Carles von Viana aufziehen lie. Diese
»Pralaten des Lachens« fligten ihre Unférmigkeit zu der hierarchischen
Umkehr hinzu.*> Doch der beriihmteste Bucklige aus der katalani-
schen Theaterwelt ist zweifellos der unter dem Namen »Chorherr Es-
ter« bekannte Hofnarr der Konigin Germana de Foix (1488-1537), der
Witwe von Ferdinand dem Katholischen, aus der Zeit ihrer Ehe mit
dem Herzog von Kalabrien, mit dem sie ein machtige Vizeregnat in Va-
léncia ausiibte. Uberliefert ist dies durch den bekannten Hofdichter
und Musiker Lluis del Mila i Eixarch (ca. 1500-1561) in seinem um 1535
entstandenen Werk El cortesano, in dem er eine lebhafte Schilderung

14. Jaume Safont: Dietari o Llibre de Jornades (1411-1484), Josep M. Sans i
Travé (Hg.), Barcelona: Fundaci6é Noguera 1992, S. 131.

15. In Girona gingen dem Schulbischof zwei Bucklige (»due gibosi«) voran,
die Kandelaber trugen und ihn zum Bischofsstuhl begleiteten (L.C. Lucero: »Litdrgia i
paralitirgia del dia de Nadalg, S. 111).

23

- am 14.02.2026, 08:25:23.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEATER UND PROSA DER KOMIK

der Feste, Spiele und Unterhaltungen aus diesem hofischen Mikrokos-
mos bietet. Der Narr, der auch ironisch Mossén Ster oder Mossén Cos-
ter (»krumme«) genannt wurde, da die Bezeichnung »mossén« nur fiir
Ritter oder Geistliche verwendet wurde, war aller Wahrscheinlichkeit
nach ein gewisser Ballester, katalanischer und moglicherweise torto-
sinischer Herkunft, der als armer Teufel mit der ihrem Namen nach
kohlrabenschwarzen Corbina, der Mutter seines Sohnes, Corbinet Ster,
zusammenlebte. Der bucklige Narr erscheint als bevorzugtes Objekt
der Neckereien, Witze und Handgreiflichkeiten der Adeligen und Hof-
diener, wie den Worten des »Patge del Mal Recaudo« — »Pagen der
Schlechten Vorsicht« zu entnehmen ist, der den »Chorherren« beglei-
ten soll und sich tiber die miithsame Aufgabe beschwert, ihm standig
den Buckel vor Schldgen schiitzen zu miissen. In der Tat beleidigen ihn
die Hofleute mit Schmdhungen, in denen sein Buckel mit dem Panzer
einer Schildkrote oder einer Brotkruste verglichen wird. Spédter be-
haupten sie sogar, als Sohn einer Backerin sei er wohl deshalb so ver-
wachsen, weil man ihn in den Ofen gesteckt habe und Brote im Ofen
bekanntlich bucklig werden. Der Herzog selbst rdt ihm: »[A]Jrmad vues-
tra giba porque no recibal« — »Seht euch mit eurem Buckel vor, damit
er nichts abbekommt!« und Ester antwortet: »[E]sta gepa que tinch no
és sind aljava de passadors per a passar apodadors d’aquest mén en
I'altre.« — »Dieser Buckel, den ich trage, ist nichts weiter als der Kécher
derer, die andere ins Jenseits beférdern.«*® Er vergleicht seinen Bu-
ckel also mit dem Kocher, in dem der bogenschiefende Tod die Pfeile
aufbewahrte und mit denen er diejenigen todlich verletzte, die es wag-
ten, Uiber ihn zu spotten. Ebenfalls im Dienst des Herzogs von Kalabri-
en steht der freche, streitsiichtige Gilot, der sich am liebsten damit be-
schéftigt, Ester zu drgern, der standig mit ihm im Streit liegt und von
dem er sagt, ihm stecke der Teufel im Buckel. Gelegentlich verbiinden
sie sich jedoch, um einem Dritten einen Streich zu spielen, so zum Bei-
spiel dem redseligen in Valéncia ansdssigen Joan de Molina.'” Ester
gibt bekannt, dass er dem Kastilier wegen seiner Schwatzhaftigkeit den
Namen »lo baxiller Cigala« — »Meister Zikade« verliehen hat und Gilot
schldgt vor, ihn zu verhohnen und dabei den Buckel des Narren als

16. Francesc Massip: »Lo Canonge Ester convida festes«, in: Ricard Salvat
(Hg.): El Teatre durnat [’Edat Mitjana i el Renaixement, Actes del I Simposi Internacional
d’Historia del teatre sobre L’Edat Mitjana i el Renaixement en el Teatre, Barcelona: Publi-
cacions i Edicions de la Universitat de Barcelona 1986, S. 247-297, hier S. 260, 277,
296.

17. Von Molina stammt die erste Ubersetzung des Buchs der Ausspriiche und
Taten des Konigs Alonso von Antonio Beccadelli (Valéncia, Joan Jofre, 1527), das dem
Leben Konig Alfons des GroRmiitigen, Herrscher der katalanisch-aragonesischen Krone
und des Konigreichs Neapel, gewidmet war.

24

- am 14.02.2026, 08:25:23.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RALF HAEKEL: WANDERBUHNE

Schutzschild zu verwenden und ihn, wie es bei Stierspielen iiblich war,
mit Eingeweiden zu bewerfen.

Es wird also deutlich, dass der traditionelle Aberglaube vom
Buckligen als Gliicksbringer sich auch am Beispiel des Narren der Ko-
nigin Germana de Foix bestatigt findet, zumal am Hof standig auf sei-
nen Buckel als Grund zur Belustigung und zugleich auf dessen gehei-
me Schutzfunktion hingewiesen wurde.

Francesc Massip
Aus dem Katalanischen von Lenke Kovdcs

Wanderbiihne

Die Wanderbithne der Frithen Neuzeit ist ein gesamteuropaisches
Phdnomen, ihre Geschichte umfasst iiber zweihundert Jahre. Italieni-
sche Schauspieltruppen durchzogen Spanien und Frankreich und be-
griindeten dort eigene Theatertraditionen, englische Ensembles traten
in Skandinavien, Frankreich, Polen und Deutschland auf; spater kamen
noch niederlandische und franzosische Wandertruppen hinzu. Die
deutsche Wanderbiihnentradition des 17. und 18. Jahrhunderts ist das
Erbe der Englischen Komoédianten und sie steht damit zeitlich am Ende
einer europdischen Entwicklung, die ihre Anfinge im ausgehenden
Mittelalter hat.

Warum wird das urspriinglich an das Brauchtum oder an die
Schulen und Universititen gebundene und damit ortsansdssige Thea-
ter nach dem Mittelalter mobil? »How chances it they travel?« — »Wie
kommt es, dass sie umherstreifen?«* Hamlets Frage beim Eintreffen
der tragedians of the city lasst sich verallgemeinert auf das gesamte
frithneuzeitliche Theater Europas beziehen. Der Schliissel zur Antwort
dieser Frage liegt in der Professionalisierung des Schauspiels, deren
Produkt die Wanderbiihne ist. Die commedia dell’arte fiihrt den Berufs-
stand ihrer Akteure sogar im Namen: arte kennzeichnet das Schauspiel
als Gewerbe und verweist, in eindeutiger qualitativer Abgrenzung von
Laienschauspielern, auf die Kunstfertigkeit der Akteure. Sich der
Wanderbiihne zu ndhern, heiflt also, die Urspriinge des Berufsschau-
spiels zu untersuchen.

Die europaische Wanderbiihne, auf der auch der komische Kor-

1. William Shakespeare: Hamlet, London, New York: Routledge 1989, II/2 -
Ders.: Hamlet. Prinz von Didnemark, iibersetzt von August Wilhelm Schlegel, Stuttgart:
Reclam 1976, S. 44.

25

- am 14.02.2026, 08:25:23.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

