Kapitel 2
Postmoderne Geschlechter —

Feminismus in der Postmoderne?

PAULA-IRENE VILLA

»Wenn der Begriff der »Postmoderne« in der Gesellschaftstheorie, besonders in
der feministischen, irgendeine Kraft oder Bedeutung hat, so ist diese am ehesten
in der kritischen Anwendung zu finden, die versucht zu zeigen, wie die Theorie
[...] stets in die Macht verwickelt ist« (Butler 1993a: 35).

Die Begriffe »Postmoderne«, »Dekonstruktion« und »Poststrukturalismusc,
tauchten in den 8oer und goer Jahren im geschlechtertheoretischen und
feministischen Kontext auf. Thr Erscheinen, ihre jeweilige Verwendung und
Verwandlung ist eng verzahnt mit den sozialen Konstellationen, die sie z.T.
reflektieren. So ist vor allem der Begriff der »Postmoderne« ein vager
semantischer Knoten, der ebenso auf verinderte gesellschaftliche Wirklich-
keiten verweist wie auf neue Epistemologien und philosophische Standpunkte.
Die neuen sozialen Bewegungen und die verschiedenen Politik- und Refle-
xionsweisen ab den Goer Jahren des letzten Jahrhunderts sind soziale Kon-
stellationen, denen die theoretischen Begriffe der goer Jahre z.T. ihre Existenz
verdanken und die wiederum einen Resonanzboden fiir sie darstellen. Auch
»queer« ist ein solch ebenso theoretischer wie praxeologischer Begriff; auch
bei »queer« eigneten sich soziale Bewegungen und Subkulturen akademische
Begriffe an und verinderten sie in produktiver Weise. Theoretische Begriffe
entstehen also nicht im sozial-raumlichen Vakuum, sondern inmitten so-
zialer Auseinandersetzungen. Dies gilt fiir explizit kritische Perspektiven
— wie den feministischen — ebenso, wie fiir vermeintlich »neutrale« Posi-
tionen. Der Unterschied zwischen den einen und den anderen macht den
Grad an expliziter Reflexion dieser »Seinsgebundenheit des Wissens« (Mann-
heim) aus.

https://dol.org/0.14361/9783839405048-002 - am 14.02.2026, 18:51:30. https//www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839405048-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | PAULA-IRENE VILLA

Die drei Begriffe, die fiir neue Denkstile stehen, die sich ihrerseits in
komplexen Wechselwirkungen mit den sozialen Auseinandersetzungen seit
den Goer Jahren entwickelt haben — (De)Konstruktion, Poststrukturalismus,
Postmoderne — haben je nach Kontext, je nach Leser/-in und ihrem histo-
rischen Moment entsprechend eine uniiberschaubare Fiille an — immer
vorldufigen — Bedeutungen. Folglich ist die Postmoderne »kein klar umris-
senes Objekt, sondern ein vielstimmiges und fluktuierendes Diskursphi-
nomen« (Knapp 1998a: 197), dessen einzelne Stimmen zudem multidiszi-
plinir und ebenso politisch wie theoretisch oder isthetisch klingen.> So
vielstimmig der Begriff der Postmoderne ist, so diffus und strittig ist sein
Inhalt. Der Philosoph Wolfgang Welsch spricht von mindestens vier Dimen-
sionen, die allesamt kontrovers diskutiert werden (Welsch 1988b: off.):
Umstritten ist der Begriff der Postmoderne laut Welsch beziiglich seiner
Legitimitit, seines Anwendungsbereichs, seiner zeitlichen Einordnung und
seiner Inhalte. Sicher sei nur, so Welsch weiter, dass »Postmoderne« fiir
einen »vielfachen Wandlungsprozess« (ebd.: 11) stehe; fiir Wandlungsprozesse
in verschiedensten Bereichen wie Wissenschaft, Asthetik, Politik, Verfasst-
heit des Gesellschaftlichen. Dies wiederum verweist darauf, dass »Post-
moderne« je nach Kontext etwas Spezifisches meint, oft auch mehreres
gleichzeitig. In manchen feministischen Positionen z.B. zielt der Begriff
der »Postmoderne« zugleich auf einen Wandel erkenntnistheoretischer
Positionen und eine verinderte gesellschaftliche Verfasstheit. Zudem, und
dies kann nicht stark genug betont werden, ist im Kontext derjenigen Po-
sitionen, die sich als postmodern bezeichnen und noch weniger bei den-
jenigen, die von anderen — ob zu Recht oder nicht — als postmodern bezeichnet
werden, unklar worauf genau sich das »post« im Begriff bezieht. Anders
und biindig gesagt: Auf welche und wessen (Begriff der) Moderne bezieht
sich das »postmoderne Denken« oder die Diagnose der Postmoderne? Welche
Qualitdten, Eigenschaften, empirischen Phinomene, Rhetoriken, Philo-
sophien, Theorien usw. gelten genau als modern bzw. konstitutiv fir die
Moderne? Es wird sich im Laufe des Kapitels zeigen, dass diese Unklarheit
ein gewichtiges Problem bildet. Doch sollte dies nicht dazu fithren, den
Begriff der Postmoderne bzw. postmoderne Positionen von vorneherein zu
disqualifizieren. Seine Diffusitit mag bisweilen irgerlich oder fur rigoros
denkende Menschen zu Recht abschreckend sein — sie ist aber zugleich
Bedingung fiir die immense Produktivitit und fiir ihr kritisches Poten-
zial.

Im Nachfolgenden werden die Verwendungsweisen der uneindeutigen
und zugleich hoch produktiven Kategorie »Postmoderne« im Kontext der
feministischen Theorien der goer Jahre ausgeleuchtet. Dabei wird es auch
um den Begriff des Poststrukturalismus gehen, der mit dem der Postmoderne
einen engen Verweisungszusammenhang bildet. Die Leitfrage ist dabei:
Wie wird Geschlecht aus postmodernen bzw. poststrukturalistischen Per-
spektiven verstanden? Und was meint (De-)Konstruktion von Geschlecht?

https://dol.org/0.14361/9783839405048-002 - am 14.02.2026, 18:51:30. https//www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839405048-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTMODERNE GESCHLECHTER — FEMINISMUS IN DER POSTMODERNE | 49

Dazu ist zunichst eine Zusammenfassung derjenigen Strémungen im fe-
ministischen Denken notwendig, auf die postmoderne, poststrukturalisti-
sche und dekonstruktivistische Zuginge aufsatteln (1). AnschlieRend werden
»Postmoderne« und »Poststrukturalismus« als feministische Perspektiven
skizziert (2), um dann mit Judith Butler eine fiir diesen Zusammenhang
paradigmatische Autorin eingehender zu betrachten (3), die fiir sich selber
das Etikett des Poststrukturalismus vorsichtig annimmt, aber immer wieder
als postmoderne Autorin rezipiert wurde und die — wie sich zeigen wird —
sowohl de- wie konstruktivistisch argumentiert. Am Ende des Textes (4)
steht ein thesenhafter Ausblick darauf, wie spezifische Begrenzungen und
blinde Flecke postmoderner bzw. poststrukturalistischer Perspektiven im
Rahmen der (auch feministischen) Geschlechterforschung tiberwunden
werden konnen — ohne ihre besondere und besonders kritische Kraft zu
verlieren.

1. Leitmotive

Frauen- und Geschlechterforschung, auch viele feministische Perspektiven,
teilen die Annahme, dass die Geschlechterdifferenz das zu erklirende Phi-
nomen sei. Wie sie diese aber erkliren, wo genau sie die Differenz verorten,
was genau die Geschlechterdifferenz ist und welche Probleme sowie Poten-
ziale sich aus der Differenz ergeben — darin unterscheiden sich Ansitze der
Frauen- und Geschlechterforschung und auch der Queer Theory erheblich.
Es geht bei aller Heterogenitit aber, zumindest seitdem postmoderne Per-
spektiven relevant geworden oder dekonstruktivistische Zuginge aufgetaucht
sind, nicht (mehr) darum, a priori gesetzte Geschlechterdifferenzen positiv
zu wenden (Frauen als das »bessere Geschlecht«) oder sie als mechanischer
Effekt sozialer Verhiltnisse zu sehen (wie etwa in fritheren Fassungen von
Sozialisationskonzepten). Einig sind sich inzwischen die Mehrzahl der
Zuginge in den Gender Studies vielmehr darin, dass die Erzeugung der
Geschlechterdifferenz das zu erklirende Phianomen sei.

Ein breiter Strang innerhalb des feministischen Denkens und der insti-
tutionalisierten Frauen- und Gender Forschung geht aus vom de Beauvoir-
schen Leitmotiv »Als Frau wird man nicht geboren, man wird es« (»On ne
nait pas femme, on le devient«) (de Beauvoir 1992: 265). Diese Formulierung
von de Beauvoir hat nicht nur Geschichte gemacht, indem sie einem Teil
der Neuen Frauenbewegung als Leitmotiv diente, sondern enthilt die Ker-
nidee simtlicher (de-)konstruktivistischer Positionen feministischen und
geschlechtersoziologischen Denkens. Dieses Schlagwort umfasst den Kern
aller Positionen, »die darum bemiiht waren [und sind], den Sinn der Biolo-
gie als Schicksal, Biologie als Zwang zu iiberwinden« (Butler 1995: 10). Zu
diesen gehdren auch postmoderne und dekonstruktivistische Perspektiven.
Dekonstruktion, Konstruktion, doing gender — sie alle sind je verschieden

https://dol.org/0.14361/9783839405048-002 - am 14.02.2026, 18:51:30. https//www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839405048-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | PAULA-IRENE VILLA

konturierte Versionen des de Beauvoirschen Grundgedankens, der die Auf-
merksamkeit auf soziale Aspekte des Geschlechts lenkt, um die alltagswelt-
liche Annahme der objektiv und faktisch gegebenen, unverinderlichen
>Natur des Geschlechts< herauszufordern.

Dekonstruktivistische Perspektiven argumentieren beispielsweise in An-
lehnung an Jacques Derrida, dass es keine >eigentliche<« Wahrheit hinter den
vielfiltigen Sprechweisen, Erfahrungen und Kontexten eines Begriffs (>Fraus,
>Weiblichkeits, >Geschlecht« z.B.) gibt: Die »allgemeine Strategie der Dekon-
struktion« schreibt Peter V. Zima, umfasst auch »eine Subversion des Wahr-
heitsbegriffs als Sinnprisenz« (Zima 2001: 289). Das heifit, die >eigentliche«
Wahrheit des Geschlechts verbirgt sich nicht in den Aussagen eines Textes
oder einer visuellen Inszenierung zum Frau- bzw. Mann-Sein oder in kon-
kreten Erfahrungen, sondern — so die dekonstruktivistische Perspektive —in
der Sinnverschiebung, die in der Kluft zwischen den vielen, stindigen
Nennungen des Geschlechts, beispielsweise in einem Text, geschieht. »Sinn-
verschiebung und Sinnzerfall« (ebd.: 291) sind also die (Leer-)Stellen der
Wahrheit; es herrscht ein »unendliches Gleiten von Sinn« (Stiheli 2000: 5)
in der Sprache bzw. bei allen Bedeutungstrigern, zu denen auch etwa Gesten
oder Bilder gehéren. Kein Zeichen, so Derrida, erhilt aufRerhalb eines prin-
zipiell unendlichen Kontextes und auflerhalb eines ebenfalls prinzipiell
unendlichen differentiellen Verweisungszusammenhangs auf anderen
Zeichen eine Bedeutung: »Ein Text-AuReres gibt es nicht« (Derrida 1974:
274). Hierauf wird im Abschnitt zu Judith Butler ausfiihrlicher eingegangen
werden. Wichtig ist hier zunichst, dass dekonstruktivistische Zuginge die
Suche nach >der Wahrheit des Geschlechts«< aufgeben und sich stattdessen
auf das je spezifische Scheitern einer sWahrheit« im Sinne eines (transzen-
dentalen) Signifikats bzw. einer >Prisenz« konzentrieren. Der Fokus liegt
dabei auch darauf, dass >Scheitern« eine produktive »Verfehlung« (z.B. Butler
1991: 181) ist, die Sinn iiberhaupt nur ermdglicht. Scheitern ist also hier
kein normativer Begriff im Sinne des »nicht-finden-kénnens« einer gege-
benen Wahrheit, sondern die Bedingung der Produktion von Wahrheit
selbst.+ Konstruktivistische Perspektiven hingegen legen ihr Augenmerk auf
soziale Prozesse der Herstellung von Geschlecht im Sinne etwa des »>doing
gender< qua konkreter Handlungen in konkreten Situationen. Beide Pers-
pektiven — de- und konstruktivistische also — teilen die Primisse, dass das
Geschlecht eine gemachte Struktur, eine in komplexen Prozessen von Men-
schen erzeugte Realitit sei — und nicht eine natiirlich gegebene, unverin-
derliche Eigenschaft aller Personen zu allen Zeiten. Sie teilen die Strategie
der Ent-Naturalisierung: Frau- bzw. Geschlecht-Sein ist demnach keine
Frage der Hormone oder der Anatomie, sondern Aspekt und Produkt des
Sozialen. Diese Perspektive reflektiert und theoretisiert die durch die Frau-
enbewegung motivierte Reflexivierung und Politisierung des Korpers, der
Sexualitit und der so genannten Geschlechterrollen. Wie sich im Laufe des
Buches zeigen wird, spielt diese Reflexivierung, d.h. auch die Entnaturali-

https://dol.org/0.14361/9783839405048-002 - am 14.02.2026, 18:51:30. https//www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839405048-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTMODERNE GESCHLECHTER — FEMINISMUS IN DER POSTMODERNE | 51

sierung des Korpers eine prominente Rolle in der zweiten Frauenbewegung.
So nimmt es nicht wunder, dass dies in der Frauenforschung auftaucht,
versteht sich diese doch zunichst als theoretischer Arm der sozialen Bewe-
gung. Allerdings wire es falsch zu glauben, dass sich in der Forschung
schlicht das abbildet, was gewissermaflen das politische Tagesgeschift der
Strafe beherrscht. Zwar sind Themen und Probleme hiufig dieselben, doch
ist der Grad an Reflexion und vor allem die in ihr enthaltene Komplexitit
der Analysen durchaus sehr verschieden. Das in den 7oern und 8oern das
Feld der Frauen- und Geschlechterforschung dominierende »sex/gender-
System« greift diese Einsicht auf, indem es den »kleinen Unterschied« als
biologisches Geschlecht — den sex — definiert und die »grofen Unterschiede«,
die spezifische Gesellschaften in spezifischen historischen Konstellationen
daraus machen, als »gender« (vgl. u.a. Rubin 1975: 165; Lerner 1986: 301;
fiir eine kritische Ubersicht vgl. Becker-Schmidt/Knapp 2000: 65-73). Mit
dieser Trennung wurde einerseits ein Begriffswerkzeug zur Verfiigung
gestellt, das wissenschaftlich und intellektuell iiberaus anregend war. An-
dererseits etablierte sich im Gefolge dieser Unterscheidung eine problema-
tische Arbeitsteilung zwischen den Disziplinen und blinde Flecken in der
feministischen bzw. der Geschlechterforschung wurden produziert. Im
Rahmen des sex/gender-Systems sind nidmlich die Sozialwissenschaften
fur den Bereich »gender« und die Naturwissenschaften fiir den Bereich
»sex« zustindig.

Anders gesagt: Fragen nach der Naturhaftigkeit des Geschlechts wurden
aus der sozial-, geistes- oder kulturwissenschaftlichen Betrachtung ausge-
sperrt und damit unter der Hand naturalisiert. Ob allerdings die >Natur«
der Geschlechterdifferenz als gegebene natiirliche Tatsache jenseits gesell-
schaftlicher Verhiltnisse betrachtet werden kann, das ist eine der radikalen
Fragen poststrukturalistischer und dekonstruktivistischer feministischer
Ansitze. Sie zweifeln dieses an, indem sie fragen, ob »die angeblich natiir-
lichen Sachverhalte des Geschlechts nicht in Wirklichkeit diskursiv produ-
ziert [werden], nimlich durch verschiedene wissenschaftliche Diskurse?«
(Butler 1991: 23). Verschiedene Aspekte dieser rhetorischen Frage werden
in diesem Kapitel noch ausgiebig thematisiert.

Sozial statt natiirlich, gender statt sex: So lautet die Kurzfassung des
politischen und analytischen Impetus in Frauenbewegung und Frauenfor-
schung. Dabei kann mit dieser Gleichung, wie angedeutet, verschiedenes
gemeint sein: Auf der wissenschaftlichen Ebene kann man sich mit so
unterschiedlichen Feldern wie Handlungen, Ungleichheitsverhiltnissen,
Sozialisation, Arbeit, Bildung, symbolischen und ideologischen Aspekte,
subjektlogischen und/oder diskursiven Ebenen des »zur Frau Werdens«
befassen. Meines Erachtens ist die Orientierung am je fokussierten Modus
und je kartographierten Ort der Konstruktion fiir die Systematisierung
verschiedener (de-)konstruktivistischer Ansitze geeignet. denn Postmoderne
und/oder poststrukturalistische sowie dekonstruktive Positionen beinhalten

https://dol.org/0.14361/9783839405048-002 - am 14.02.2026, 18:51:30. https//www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839405048-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | PAULA-IRENE ViLLA

ein Verstindnis von »sozial gemacht« als diskursiv, symbolisch und subjekt-
theoretisch. Damit ist aber noch nicht sehr viel gesagt, denn was genau
diskursiv oder subjekttheoretisch meint, hort sich bei den verschiedenen
»Stimmen« dieses >Diskurs-Chores<je anders an. Besagte Ansitze erheben
jedoch nicht, zumindest nicht systematisch, ihre Stimme auf der Ebene von
Interaktionen, Organisationen oder etwa materiellen Ungleichheiten. Be-
sonders prominent ist in den hier behandelten Ansitzen vielmehr die Spra-
che bzw. der Diskurs als Ort und Modus von Geschlechtwerdung bzw. seiner
Erzeugung. Dies scheint etwa im obigen Zitat von Butler auf, wenn sie die
»angeblich natiirlichen Sachverhalte des Geschlechts« als »in Wirklichkeit
diskursiv produziert« bezeichnet. Poststrukturalistische und dekonstrukti-
vistische >Brillen«< des Geschlechts schauen immer darauf, wie Kategorien
des Geschlechtlichen als sinnvolle, wirkmichtige, mit einem Wahrheitsan-
spruch ausgestattete Kategorien fungieren; es geht ihnen um Sinn und
Bedeutung und damit vor allem um Aspekte des Sprachlichen und Symbo-
lischen. In diesen, vor allem in poststrukturalistischen Ansitzen, spielen
Analysen von Macht und Herrschaft eine prominente Rolle: Inwiefern ist
die Rede, der Diskurs auch Teil von Herrschaft? Durch diese Brille lisst
sich dagegen kaum auf Handlungspraxen oder 6konomische Strukturen
schauen. Bevor anhand der Arbeiten von Judith Butler eine diskurstheore-
tische und damit eher poststrukturalistische und nur bedingt postmoderne
Autorin vorgestellt und ihre Thematisierung von Geschlecht als Dekonst-
ruktion ausgeleuchtet wird, wird nachfolgend die Debatte dariiber zusammen
gefasst, ob Postmoderne und Feminismus eine (un)gliickliche Ehe einge-
hen — wie ich in Anlehnung an Cornelia Klinger formulieren méochte (Klinger
1998b). Aus dieser Darstellung sollte deutlich werden, inwiefern poststruk-
turalistische und postmoderne Positionen im Kontext der Geschlechterfor-
schung Grundannahmen teilen — und inwiefern sie sich unterscheiden.

2. Postmoderne und Poststrukturalismus:
Entsorgung des geschlechtlichen Subjekts
aus geordneten Verhaltnissen?

Wie eingangs erwihnt, existiert die Postmoderne nicht als kohirentes, klar
umrissenes Objekt. Als Begriff umfasst sie eine Reihe von Bedeutungen:
Postmoderne als Epochenbezeichnung (postmodernity), Postmoderne als
Theorie bzw. Denkstil (postmodernism) und Postmoderne als dsthetische
Kategorie, vor allem in Architektur und Literatur(-wissenschaft) seit den
Goer Jahren und in den goer als Begriff des >Zeitgeistes<5 Erstere sollen
hier interessieren.

Postmodernity im Sinne einer Epochenbezeichnung wird z.B. von Zygmunt
Bauman im Kontrast zur Moderne verwendet, um eine neue Form sozialer
und individueller Verfasstheit zu markieren (Bauman 1995). Pluralisierung,

https://dol.org/0.14361/9783839405048-002 - am 14.02.2026, 18:51:30. https//www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839405048-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTMODERNE GESCHLECHTER — FEMINISMUS IN DER POSTMODERNE | 53

vor allem von Lebensstilen und -formen, Fragmentierung, Medialisierung
und insbesondere die durchgreifende Prigung der sozialen Lebenswelten
durch und fiir den Konsum sind fiir ihn die herausragenden Merkmale
einer post-, also nach-modernen Epoche. Die auf einem enormen konomi-
schen Wohlstand in den westlichen Wohlfahrtsstaaten seit den Goer Jahren
aufsattelnden Prozesse von Individualisierung und Pluralisierung sind nicht
mehr durch Klassen- oder Geschlechtszugehérigkeit gegeben, sondern werden
innerhalb einer gleichzeitigen Vielzahl von Lebensstilen und Kontexten
(Subkulturen, Medien, Milieus z.B.) stindig neu gebildet.® Insbesondere
durch den marktférmig organisierten und omniprisenten Konsum stehen
eine Vielzahl von Stilen, Asthetiken, Orientierungen und letztendlich Werten
als sichtbare Optionen zur Verfiigung, so Baumans Diagnose. Dies konver-
giert offensichtlich mit der Vervielfiltigung von Lebensstilen, Identititen
und normativen Leitbildern im Anschluss an Frauen-, Lesben und Schwulen-
bewegungen in den USA.

Kennzeichen der Moderne war Bauman zufolge die Ordnung bzw. ihre
Herstellung als Leitmotiv:

»Unter den vielen unmoglichen Aufgaben, die die Moderne sich gestellt hat und
die die Moderne zu dem gemacht haben, was sie ist, ragt die Aufgabe der Ordnung
(genauer und hochst wichtig, der Ordnung als Aufgabe) heraus; [...] ja, als Arche-
typ fur alle anderen Aufgaben, eine, die allen anderen Aufgaben zu bloRen Meta-
phern ihrer selbst macht« (Bauman 2005: 16).

Anders formuliert, aber von der Kernidee her analog, sieht Judith Butler in
der »Begriffsherrschaft« (Butler 1993a: 34) ein Kernelement modernen
Denkens, weil Groflbegriffe die faktische Vielfalt und UnabschlieRbarkeit
der von ihnen vermeintlich umfassten Realititen auszuléschen versuchen.
Hiermit ist bereits der Ubergang von sozialwissenschaftlicher Diagnose der
Postmoderne zum postmodernen (erkenntnis-)theoretischen Denken an-
gedeutet, von der weiter unten noch ausfiihrlicher die Rede sein wird. Wenn
die Baumannsche Diagnose der Moderne stimmt, so ist der Ubergang in
die Postmoderne davon gekennzeichnet, dass sie es nicht nur aufgibt, sozi-
ale Ordnung (Klassifikationen, allumfassende Integration usw.) herzustel-
len, sondern die Ambivalenz, die Unordnung positiv wendet. Offentliche
und private, kollektive und individuelle Aushandlungsprozesse beziiglich
Deutung und Sinn gewinnen gegeniiber ehemals lebensweltlichen Traditi-
onen und institutionell erzeugten Zwingen an Bedeutung:

»Die neuen Horizonte, die heute menschliche Imagination zu entflammen und
menschliches Handeln zu inspirieren scheinen, sind die der Freiheit, der Verschieden-
heit und der Toleranz. Das sind die neuen Werte, die die postmoderne Mentalitit
formieren. Was freilich die postmoderne Praxis anbelangt, so sieht sie kein bisschen
weniger verunstaltet aus als ihre Vorgangerin« (Bauman 2005: 430; Hervorh. 1.0.).

https://dol.org/0.14361/9783839405048-002 - am 14.02.2026, 18:51:30. https//www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839405048-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | PAULA-IRENE VILLA

Und er fligt hier auch kritisch ankniipfend an seine Diagnosen zur Rolle
von Marktférmigkeit und Konsum an, dass »nur solche Verschiedenheit
gedeihen [darf], die dem Markt niitzt« (ebd.: 431). Auch an dieser Stelle ist
die Konvergenz mit queeren Positionen auffillig: Gerade Letztere betonen
die zwangsliufig repressiven Effekte normativer und dabei normalisierender
Logiken auf der individuellen wie strukturellen Ebene. Nicht zuletzt deshalb
richten sich queere Positionen gegen Vereindeutigungen, gegen das Ordent-
liche. Hierauf geht ausfiihrlicher das sechste Kapitel ein.

An dieser sehr kurzen Skizze der Gedanken von Bauman sieht man,
dass »postmodernity« als Zeit- und Gesellschaftsdiagnose einerseits und
»postmodernism« als Denkweise oder >Mentalitit« andererseits nicht klar
geschieden sind. Zusammen mit der angenommenen Pluralisierung und
Partikularisierung des Sozialen im Rahmen post-industrieller Gesellschaf-
ten, wie sie z.B. auch von Daniel Bell (1973) diagnostiziert wurden, scheint
in einer Diagnose der sozialen Postmoderne vor allem das Element der
Vielfalt, des Pluralen, der Fragmentierung eines ehemals >grofRen Ganzenc«
vorherrschend. »Die« Gesellschaft, >das Patriarchats, »die Normenc« — all dies
gehort in den Ansitzen der postmodernity einer vergangenen modernen
Epoche an. In ihrer kritischen Durchsicht postmoderner feministischer
Perspektiven konstatiert Sylvia Walby: »Manche Postmodernisten/innen
meinen, dass nicht nur der Begriff >Patriarchat« essentialistisch sei, sondern
auch der Begriff sFrau« (Walby 1992: 34; eig. Ubersetzung).

Postmoderne Zeitdiagnosen hinterfragen also in kritischer Absicht, so
lasst sich postmodernity bilanzieren, Vorstellungen der Einheitlichkeit und
normativen Integration komplexer Gesellschaften und setzen diesen die
Diagnose von faktischer Vielfalt und deren Reflexivitit entgegen. Dies
bedeutet jedoch nicht, dass Autoren wie Bauman oder Bell die gesellschaft-
liche Verklammerung qua zentraler Produktionsmodi oder Diskursen ig-
norieren. Im Gegenteil: Auch bei ihnen gibt es sozialen >Kitt<. Fiir Bell ist
die technologische, ja technokratische Orientierung des Sozialen das Cha-
rakteristikum der post-industriellen und post-modernen Gesellschaft. Und
fir Bauman hat der Konsum die ehemals zentrale Position von Arbeit als
Organisationsmodus sozialer Anerkennung, Integration und Teilhabe ab-
gelost (Bauman 1995: 79). Konsum ist fiir Bauman aber, im Unterschied
zur modernen >Arbeit¢, durch Vielfalt charakterisiert. Es gibt nicht die eine
Art von Konsum, wohl aber — so muss man interpretieren — die eine Art
der Arbeit. Auch fiir Bell ist insbesondere die kulturelle Sphire in grund-
legender Weise pluralistisch und heterogen. Deutlich diirfte nun geworden
sein, dass erstens die Diagnose der postmodernity als gesellschaftlicher
Zustand durchwoben ist von anderen post-Diagnosen (post-industriell,
post-materiell, post-institutionell), zweitens eine Fokussierung auf kulturelle
Aspekte wie Lebens- oder Konsumstile und in konkreten Lebenswelten
verhandelbaren Werten vorherrscht sowie drittens das spezifisch postmo-
derne Moment in der sichtbaren und verfiigbaren Heterogenitit dieser Stile

https://dol.org/0.14361/9783839405048-002 - am 14.02.2026, 18:51:30. https//www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839405048-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTMODERNE GESCHLECHTER — FEMINISMUS IN DER POSTMODERNE | 55

bzw. Werte besteht. Nicht Produktionsweisen oder institutionelle Struktu-
ren bilden den Schwerpunkt der Analyse — wenngleich die Diagnosen wie
bei Bauman oder Bell daran ankniipfen —, sondern die Relevanz des Kul-
turellen und die z.T. optimistisch gefirbte Anerkennung von dessen Viel-
falt (vgl. auch Welsch 1988b: 30). Im Rahmen feministischer bzw. ge-
schlechtertheoretischer Analysen hat die (postmoderne) Fokussierung auf
Aspekte kultureller Bedeutungen einen zentralen Stellenwert erhalten”
Erginzt wird der Nachdruck auf Bedeutungen um das Insistieren auf Viel-
falt. Fiir Walby ist das Konzept der Postmoderne tiberhaupt gleichzusetzen
mit Fragmentierung als diagnostischen und (erkenntnis-)theoretischen
Leitbegriff (Walby 1992: 32).%

Diese Versionen von postmodernity als Gesellschaftsdiagnose sind von
verschiedenen Seiten, insbesondere von feministischen Autorinnen, scharf
kritisiert worden. Und auch wenn fiir die feministischen und geschlechter-
soziologischen Debatten Ausprigungen des postmodernism (als Theoriestro-
mung) weitaus einflussreicher gewesen sind, moéchte ich doch kurz auf
entsprechende Kritik kurz eingehen. Die beschriebene Fragmentierung
und Pluralisierung von Lebenswelten, von Stilen, Kulturen und Normen im
Rahmen des postmodernism ist zeitlich in den USA — wo postmodernism breit
und kontrovers rezipiert wurde — zusammengefallen mit den politischen
Auseinandersetzungen in der zweiten Frauenbewegung um die vermeintlich
oder real unsichtbar gemachten Vielfalt der Frauen.

Auf die zunichst durch lesbische und >Women of Color< angestoflene
Infragestellung der Kategorie >Frau(en)« als empirisch tragfihigen Begriff
und als Leitkategorie des Politischen nehmen alle Autorinnen in postmo-
dernen und/oder post-strukturalistischen bzw. dekonstruktivistischen
Kontexten Bezug. Worauf sie sich beziehen, ist »[dass] sich die »Geschlecht-
sidentitit« nicht aus den politischen und kulturellen Vernetzungen heraus-
losen [ldsst], in denen sie stindig hervorgebracht und aufrechterhalten wird«
(Butler 1991: 18). Hierauf hatten »schwarze und postkoloniale Feministin-
nen« aufmerksam gemacht, die darauf insistierten, dass das vermeintlich
universale, allumfassende Subjekt >Frau« eigentlich auf der impliziten Ver-
allgemeinerung »weifler, heterosexuell lebender Mittelschichtsfrauen«
beruhte, was wiederum zum »Verschweigen und der Unsichtbarmachung
der Erfahrungen, Kimpfe und Theorien minorisierter Frauen [...]« fithrte
(Gutiérrez Rodriguez 2004: 241). Frau, so lisst sich iibersetzen, gibt es nicht
im Singular — weder empirisch, noch theoretisch noch politisch. Dazu sind
die konkreten Weiblichkeiten, die spezifischen Existenzweisen und die je-
weiligen Bedeutungen des Geschlechts sozial zu sehr verortet in — womog-
lich ihrerseits stark fragmentierten — unterschiedlichen Kontexten wie
Klasse/Schicht, Nationalstaat, Ethnizitit/race, Alter, Sexualitit, Religion
usw. Angenommen wird in z.B. post-kolonialen Perspektiven vielmehr, dass
all diese »Achsen der Differenz« (Becker-Schmidt/Knapp 2000: 103) simul-
tan und in konfligierender Weise wirksam sind und dass ihre Einebnung

https://dol.org/0.14361/9783839405048-002 - am 14.02.2026, 18:51:30. https//www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839405048-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | PAULA-IRENE VILLA

zugunsten der Universalkategorie >Frau(en)« eine immanent unterdriicke-
rische Strategie ist, ein >kolonialer< Gestus.

Verschiedene Differenzstrukturen sind demnach faktisch derart wirksam,
dass sie nicht durch eine Grofistruktur zusammengehalten werden. Die
konkreten Erfahrungen von Frauen in diesen komplexen Strukturen kénn-
ten nicht mehr auf ein Gemeinsames hin gedacht oder beforscht werden:
»Es istin den USA der goer schlicht keine transzendentale Verortung mog-
lich« bemerkt die feministische post-koloniale Autorin Chandra Talpade
Mohanty (1995: 83; eig. Uberetzung). Frauen hitten demnach keinen ge-
meinsamen sozialen Ort und keine gemeinsamen Namen, keinen sie alle
bezeichnenden »Signifikanten«. Dekonstruktivistisch zugespitzt formuliert
Diane Elam, dass es in der bisherigen feministischen Theorie und Praxis
eher ein zuviel an Gewissheiten gibe (Elam 1994: 31) und es nun darum
gehen miisse, die Ungewissheit und Unbestimmtheit (indetermancy) in
Bezug auf Kategorien wie >Frauen< oder >Unterdriickung« anzuerkennen
und auszuloten (ebd.: 33ff., 59). Wer nimlich voller guter politische Absich-
ten etwa von »der Befreiung« »der Frauen« spriche, l6sche damit faktisch
in repressiver Manier die Vielfalt und Unterschiedlichkeit (auch, aber nie
nur geschlechtlicher) Realititen aus: »Jede Subjektposition wird [...] inner-
halb grundsitzlich instabiler diskursiver Strukturen konstituiert [...] und
deshalb wird soziale Identitit nie abschliefRend und nachhaltig erlangt«
(Mouffe 1995: 319; eig. Ubersetzung).

Dies nicht nur, weil es >die« Frauen oder die eine Unterdriickung realiter
nie gibt, sondern immer nur jeweils spezifische Formen von Unterdriickung
und konkrete Frauen. Zudem sind (Ordnungs-)Begriffe immer auch Herr-
schaftsausiibung, da sich historisch spezifische, also partikulare Bestim-
mungen als das Universale setzen kénnen und faktisch gesetzt haben. Der
Mensch ist — philosophiegeschichtlich — in Wirklichkeit sMannc, Frau istin
(feministischer) Wirklichkeit weif, heterosexuell, mittelschichts-zugehérig,
»Sexualitit« meint faktisch implizit eine normierte und idealisierte Form
von Heterosexualitit, Geschichte ist die »Geschichte der Sieger« usw. Hier-
auf heben postmoderne Theorien (postmodernism) besonders ab, wie sich
noch zeigen wird.

In — unfreiwilliger — Konvergenz mit Ansitzen des postmodernism
hat die Vervielfiltigung und Implosion der Kategorie Frau zu einer m.E.
riskanten Abkehr von Strukturanalysen des Geschlechterverhiltnisses
gefiihrt, die bis dato das Feld der (feministischen) Geschlechterforschung
dominiert hatten.” Die De-Thematisierung ckonomischer Verhiltnisse
(Walby 1992: 35f.) zugunsten anderer, hauptsichlicher kultureller (Repri-
sentations-) Formen des Geschlechts, insbesondere im Zusammenwirken
mit den als postmodernist zu bezeichnenden Ansitzen, macht bisweilen
vergessen, dass es durchaus so etwas wie Grofstrukturen gibt, die buirger-
lich-kapitalistische Geschlechterverhiltnisse (Becker-Schmidt/Knapp 2000:
39—62) kennzeichnen und die von anderen Differenz- bzw. Hierarchie-

https://dol.org/0.14361/9783839405048-002 - am 14.02.2026, 18:51:30. https//www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839405048-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTMODERNE GESCHLECHTER — FEMINISMUS IN DER POSTMODERNE | 57

systemen eben nicht vollkommen aufler Kraft gesetzt, nicht einmal rela-
tiviert werden:

»Das soziale Verhiltnis, in das die Geschlechter eingespannt sind, ist Resultat
eines komplexen Prozesses: Polarisierende Unterscheidung, diskriminierende
Bewertung, disparitire Behandlung und ungleiche Positionierung der Menschen
qua Geschlecht greifen ineinander. Das bringt die Genus-Gruppen — unabhingig
von ihrem Willen — in eine Oppositionsbeziehung, die einen strukturellen Hin-
tergrund hat: Besser- versus Schlechterstellung« (Becker-Schmidt/Knapp 2000:
61).

Die »ungleiche Positionierung« beruht auf der nach wie vor konstitutiven
Trennung von Produktions- und Reproduktionsarbeit in kapitalistischen
Gesellschaften, die eine enorme Vielfalt an Ausprigungen und Folgeer-
scheinungen — von Unterstellungen bzgl. des >Sozialcharakters< von Frauen
und Minnern tiber geschlechtsspezifische Ungleichheitslagen bis hin zu
systemischen Aspekten wohlfahrtsstaatlicher Regulierungen — aufweist.

Nicht nur postkoloniale oder post-strukturalistische Versionen feminis-
tischen Denkens weisen einen »sozialwissenschaftlich-gesellschaftsanaly-
tischen Mangel« (Becker-Schmidt/Knapp 2000: 111) auf, wenn sie die
hartnickigen und komplexen gesellschaftlichen Strukturen aus dem Blick
verlieren, die in der Spaltung zwischen Produktions- und Reproduktions-
sphire und den damit verbundenen Spaltungen zwischen privat und 6ffent-
lich oder subjektiv und objektiv liegen.”” Auch Nancy Fraser beharrt auf der
Notwendigkeit, »diskursive Analysen der Geschlechtersignifikationen mit
strukturellen Analysen der Institutionen und der politischen Okonomie
zusammenzubringen« (Fraser 1993b: 149). Diese Aufgabe steht, so meine
Einschitzung, weiterhin aus — wenngleich die inzwischen niichternen fe-
ministischen Anschliisse an postmoderne und poststrukturalistische Per-
spektiven auf solche Synthesen hinarbeiten. Denn die kritische Dezentrie-
rung bisheriger >Gewissheiten« der (feministischen) Analysen muss nicht
zwangsldufig das Struktur-Kind mit dem Bad ausschiitten, auch wenn dies
hiufig geschieht.

Auch die zuvor skizzierten Ansitze von Zygmunt Bauman und Daniel
Bell ignorieren weitestgehend wesentliche Erkenntnisse feministischer
Kritik, fiir die die moderne Gesellschaft nie ein in sich homogenes, ko-
hirentes und unter >offiziellem« Leitparadigma integriertes Gefiige war.
So kritisiert Knapp in ihrer Auseinandersetzung mit Bauman dessen
unterkomplexe Sicht moderner Gesellschaften ebenso wie dessen Ausblen-
dung realer materieller Zwinge fiir Frauen in seiner Vision der Post-
moderne:

»Die Lebenswelten der weiblichen Subjekte [in der vermeintlichen Postmoderne]
sind hier weniger durch Konsumfreiheit als durch die unentgoltene und als Le-

https://dol.org/0.14361/9783839405048-002 - am 14.02.2026, 18:51:30. https//www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839405048-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | PAULA-IRENE VILLA

bensleistung deklassierte Haus- und Familienarbeit und deren gesellschaftliche
Funktionalitit mit der »zweckgerichteten Rationalitit des Systems verbundenc

[..]« (Knapp 1998b: 47).

Die Ausblendung weiblicher Wirklichkeiten kristallisiert das Problem post-
moderne Sozialdiagnosen: Sie nehmen einzelne empirische Tendenzen — wie
Pluralisierung, Individualisierung, post-industrielle Produktionsformen — auf,
die sicherlich beobachtbar sind und eine tatsichliche qualitative Neuerung
gesellschaftlicher Verfasstheit andeuten, verallgemeinern diese aber in em-
pirisch unzulissiger Weise.>

An gesellschaftsdiagnostische Aussagen andockend, diese aber theore-
tisch und begrifflich wendend, sind postmoderne Theorien (postmodernism)
fuir das feministische Denken und fiir die Geschlechterforschung besonders
relevant. Als Epistemologie bzw. kritische Denkbewegung, die auch die
Bedingungen des Denkens und Wissens selbst betrifft, richten sich post-
moderne Theorien gegen vermeintlich »moderne« Episteme und verstehen
sich selbst als neue Form des Wissens (Lyotard 1994; Bauman 2005). Das
Neue der Postmoderne kniipft direkt an obige Ausfithrungen an, indem das
besagte neue Wissen »den Rekurs auf die grofRen Erzahlungen ausschliefSt«
wie Lyotard in seinem berithmten Essay (1994: 175) formuliert, der als einer
der Begriindungstexte postmoderner Philosophie gilt. Als »grofle Erzih-
lungen« gelten paradigmatische »Metaerzihlungen« der modernen Philo-
sophie wie z.B. zunehmende Rationalitit im Sinne der Aufklirung, die
Emanzipation des Menschen durch Naturbeherrschung, Teleologie der
Geschichte als zunehmendem Fortschritt usw.

»Modernes Wissen hatte je die Form der Einheit, und diese Einheit war durch den
Riickgriff auf grofle Meta-Erzihlungen zustande gekommen. [...] Die Neuzeit bzw.
Moderne hatte drei solcher Meta-Erzihlungen hervorgebracht: die Emanzipation
der Menschheit (in der Aufklirung), die Teleologie des Geistes (im Idealismus)
und die Hermeneutik des Sinns (im Historismus)«,

schreibt Welsch iiber Lyotard (Welsch 1988: 32). Lyotard plidiert nicht nur
nachdriicklich dafiir, solchen Metaerzihlungen keinen Glauben mehr zu schen-
ken (Lyotard 1994: 77), sondern macht diese skeptische Abkehr zur Kernidee
postmodernen Denkens schlechthin. Postmodernes Denken sehne sich nim-
lich nicht nach der verlorenen Einheitserzihlung, sondern begreife die Parti-
kularisierung, Relativierung und Pluralisierung des Wissens als Positives:

»Die Gerechtigkeit wire folgende: der Vielfalt und Uniibersetzbarkeit der inein-
ander verschachtelten Sprachspiele ihre Autonomie, ihre Spezifizitit zuzuerken-
nen, sie nicht aufeinander zu reduzieren; mit einer Regel, die trotzdem eine all-
gemeine Regel wire, nimlich lasst spielen [...] und uns in Ruhe spielen« (Lyotard
im Gesprich mit Jean-Pierre Dubost nach Welsch 1988: 33).

https://dol.org/0.14361/9783839405048-002 - am 14.02.2026, 18:51:30. https//www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839405048-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTMODERNE GESCHLECHTER — FEMINISMUS IN DER POSTMODERNE | 59

»Leben und leben lassen« wire die saloppe Devise der postmodernen
Denkweise, die Lyotard hier formuliert. Spielen bezieht sich hierbei auf die
Wittgensteinsche Formulierung von »Sprachspielenc, die ihre je eigene
Wahrheit und Logik haben und die sich nicht ordnen lassen auf ein iiber-
geordnete Wahrheit hin. Konsens — philosophischer, lebensweltlicher oder
politischer Natur — ist fiir Lyotard denn auch nicht mehr angemessen. Viel-
mehr sei Dissens, die permanente Auseinandersetzung und die Anerkennung
der Verschiedenheiten der vor allem politisch bessere Weg in der Postmo-
derne: »Ein Unrecht entsteht, wenn man dieselbe Urteilsregel auf verschie-
dene Diskursarten zugleich anwendet« rekonstruieren Warmer und Gloy
(nach Zima 2001: 153) Lyotards auch politisch motiviertes Kernstiick des
»postmodernen Wissens«<. Hiermit ist das Problem gemeint, welches dann
entsteht, wenn man einen je spezifischen Begriff von beispielsweise sWahr-
heit¢, >Gleichheit< oder >Gerechtigkeit« auf verschiedenste (z.B. wissenschaft-
liche, kulturelle, politische, 6konomische oder historische) Kontexte anwen-
det, um sie zu bewerten. Dies kann — so die postmoderne Kritik — nur
herrschaftsférmig geschehen.’s Was also z.B. in einem Kontext gerecht ist,
kann in einem anderen anders bewertet werden. Dieses »Leben und leben
lassen« bedeutet nun nicht, wie Lyotard selber betont hat, ein »anything goes«
oder »alles ist erlaubt< (vgl. Welsch 1988: 35f.). Vielmehr geht es in postmo-
dernen Perspektiven um die Anerkennung von Heterogenitit, von Vielfalt
und radikaler Kontextualisierung des Wissens als Faktum z.B. in historischer
Perspektive oder in Bezug auf spezifische Bevolkerungsgruppen in moder-
nen Gesellschaften. Demnach gab und gibt es faktisch eine Vielfalt von
Wissensformen, von Lebenswelten, von Rationalititen oder Werten — auch
wenn diese unter den »Groflerzihlungen« oft unsichtbar gemacht wurden
bzw. noch werden. Die Vielfalt und Heterogenitit muss immer wieder re-
flektiert und zur Disposition gestellt werden — allerdings sucht man in den
einschligigen Texten vergeblich nach Kriterien hierfiir, die jenseits eines
Nebeneinanders von Wissensformen anwendbar wiren.

Zusammenfassend lisst sich postmodernes Denken als die radikale
Kritik dreier Topoi der Moderne (oder vermeintlichen Moderne) fassen, ohne
dass utopische Alternativen dazu entworfen wiirden:

1. Kritik an universalisierenden Paradigmen z.B. bezliglich der Deutung von
Geschichte oder Gesellschaft (»post-metaphysisches Denken, vgl. Klin-
ger 1998b: 25). >Fortschritt, >Emanzipations, sVernunft« z.B. werden aus
postmoderner Sicht als homogenisierende Abstraktionen betrachtet, die
die tatsichliche Vielfalt und Widerspriichlichkeit sozialhistorischer Lo-
giken unterschlagen und damit politisch repressiv wirken. Diese Kritik
ist aus feministischer Sicht insofern produktiv, als etwa die Frauenge-
schichtsschreibung auch immer auf die nicht eingel6sten, den Leitbildern
widersprechenden oder zumindest von diesen abweichenden Lebenswirk-
lichkeiten von Frauen insistiert hat. Der »Fortschritt« der Geschichte z.B.
hat sich fiir die Genus-Gruppe der Frauen, fiir Menschen, die sich nicht

https://dol.org/0.14361/9783839405048-002 - am 14.02.2026, 18:51:30. https//www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839405048-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 | PAULA-IRENE VILLA

in heterosexuelle Regimes gefiigt haben oder generell fiir Menschen, die
als >anders« stigmatisiert wurden (nicht-Weife, nicht-Christen usw.) hiufig
als fragwiirdig erwiesen: Durch die Reflexion auf den systematischen Aus-
schluss von Frauen aus der biirgerlichen Offentlichkeit (vgl. Fraser 1995:
288-295) werden auch vermeintlich neutrale Kategorien wie Demokratie,
Menschenrechte oder Universalismus in einer historischen Perspektive als
faktisch partikulare entlarvt. Als Vernunftkritik konvergiert diese Verab-
schiedung mit feministischen und post-kolonialen Denkbewegungen: »Die
epistemologischen Erzihlungen der Philosophie drehten sich tendenziell
um die Erfahrungen, Probleme und Unterwerfungshandlungen eines ste-
reotypen weiflen, westlichen, minnlichen Selbst« schreibt die postmoderne
Philosophin Jane Flax (Flax 1992a: 451; eig. Ubersetzung).

2. Kritik am Begriff des Subjekts der Moderne. Postmoderne Perspektiven
verabschieden auch einen Subjektbegriff, der als universeller, mit-sich-
identischer, kohirenter und autonomer entworfen ist (vgl. z.B. Flax 1992b:
74). Als »Tod des Menschen« hat Seyla Benhabib in kritischer Absicht
diese Kritik — filschlich, wie ich meine — bezeichnet (Benhabib 1995:
231). Sie verweist damit auf die postmoderne Annahme, >das Subjekt« sei
radikal in den jeweils historischen Kontexten situiert. Es agiert nicht nur
in ihnen, sondern wird von ihnen tiberhaupt erst hervorgebracht. Das
Subjekt wird zum Faszinosum: Die Frage, welche Subjekte politisch »von
Gewicht« (Butler) sind, wird zum Dreh- und Angelpunkt theoretischer
Analysen. Hierauf wird der Abschnitt zu Judith Butler ausfiihrlicher
eingehen, die sich der Subjektkritik besonders zuwendet.

3. Kritik an normativen Letztbegriindungen. Was emanzipatorisch, unter-
driickerisch oder herrschaftsstabilisierend ist, dies ldsst sich nicht a
priori oder unter Verweis auf abstrakte Normen ausloten, sondern nur
entsprechend ihrer kontextuell betrachteten Wirkungsweise. Ambivalenz
ist das Stichwort fiir diese Kritik, die darauf beruht, dass kein normati-
ver Begriff des Politischen (>Gerechtigkeit, >Demokratie<, >Universalis-
muss, >Toleranz¢, >Humanismuss, >Gleichheit< usw.) abschlieRend defi-
nierbar ist. Vielmehr sind die konkreten und realititsmichtigen Gehalte
dieser Kategorien nicht nur faktisch immer anfechtbar und diskussi-
onswiirdig, sie sollen es zudem auch sein. Es sei, so die postmoderne
Kritik, ein politischer Fehler und ein Ausdruck von Herrschaft dazu,
eine spezifische Version z.B. von >Gleichheit« auf alle Konstellationen
anzuwenden.

Fiir die dezidiert anti-postmodern argumentierende politische Philosophin
Seyla Benhabib sind diese Grundannahmen — zumindest in ihren starken,
radikalen Versionen — mit feministischen Anliegen unvereinbar (vgl. Ben-
habib 1995: 2306). Fiir sie sind damit individuelle Handlungsfihigkeit sowie
die normative Legitimation feministischer Praxis und Theorie verloren.
Dass dies nicht das letzte Wort in der Debatte um Postmoderne und Femi-

https://dol.org/0.14361/9783839405048-002 - am 14.02.2026, 18:51:30. https//www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839405048-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTMODERNE GESCHLECHTER — FEMINISMUS IN DER POSTMODERNE | 61

nismus sein muss, das wird etwa an den Antworten von Judith Butler auf
diese Einwinde deutlich.

3. Judith Butler: Das postsouverdne Subjekt
im Netz der Diskurse

An den bisherigen Ausfithrungen diirfte der enorme Stellenwert der Sprache
fiir postmodernes Denken deutlich geworden sein. Postmodern argumentie-
rende Theorien fokussieren soziale Verhiltnisse nicht als strukturelle Orga-
nisationsgefiige oder als materielle Ungleichheiten, sondern als Diskursen-
sembles und symbolische Ordnungen. Hier treffen sich postmodernes und
poststrukturalistisches Denken. Poststrukturalistische Theorien verstehen
— bei allen Unterschieden in der jeweiligen Ausrichtung — die Sprache bzw.
den Diskurs als den Ort, an dem soziale Wirklichkeit organisiert wird (vgl.
Weedon 1990: 35). Diskurs ist demnach in einer poststrukturalistischen
Perspektive der soziale Ort und der soziale Modus der (Re-)Produktion des
Geschlechts. Allerdings ist Diskurs nicht schlicht >Sprache« oder gar >Text«.
Judith Butlers Arbeiten stellen fiir eine solche Perspektive das sicherlich
markanteste und zugleich prominenteste Beispiel dar.

Diskurs und Sprache

Die Fokussierung auf Sprache bzw. Diskurs hat bei Butler zwei wesentliche
Bezugspunkte: Michel Foucault und John L. Austin. Fiir Foucault, der zu
den »Griindervitern« poststrukturalistischer Ansitze gerechnet wird (vgl.
Knapp 1998b: 31; Stiheli 2000: 6; Weedon 1990: 25, 33), ist Diskurs eine
historisch je spezifische Form der Konstitution von Wissen, zu der immer
auch Praxis bzw. »Materialitit« gehort, »die sich nicht auf die rein semioti-
schen Aspekte von Aussagen beschrinkt« (Bublitz 2003: 7). Es geht bei
der Diskurstheorie im Kern darum, wie Aussagen dazu kommen, wahr zu
sein. Diskurse sind sprachlich-begriffliche Organisationsformen von Wirk-
lichkeit, die insofern »produktiv« (Butler 1993b: 129) sind als sie materielle
Realititen produzieren — indem sie u.a. Handlungen von Menschen anleiten,
weil sie das dazugehorige Denken strukturieren. Mehr noch, Diskurse sind
Formationen, die den Bereich des Denkbaren iiberhaupt abstecken. Aufgrund
ihrer produktiven, wirklichkeitserzeugenden Kraft ist es angemessener
von »diskursiven Praxen« zu sprechen. Solche diskursiven Praxen sind
allgemein

»eine [jeweilige] Gesamtheit von anonymen, stets im Raum und in der Zeit deter-
minierten Regeln, die in einer gegebenen Epoche und fiir eine gegebene soziale
[...] Umgebung die Wirkungsbedingung der Aussagefunktion definiert haben«
(Foucault 1992: 171).

https://dol.org/0.14361/9783839405048-002 - am 14.02.2026, 18:51:30. https//www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839405048-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | PAULA-IRENE VILLA

Damit verabschiedet sich der poststrukturalistische Diskursbegriff von der
Idee, Sprache sei bloRes Abbild einer gegebenen Wirklichkeit. Die Vorstellung,
nach der sich die Wirklichkeit der Welt auch jenseits ihrer diskursiven
Konfiguration finden liee, ist mit einem poststrukturalistischen Zugang
nicht (mehr) vertretbar. Dies gilt auch — und gerade - fiir scheinbar objektive
Wirklichkeiten wie >Natur< oder >Korper<: So entstehen im 18. Jahrhundert
Foucault zufolge (vgl. Foucault 1977) naturwissenschaftlich-medizinische
und psychiatrische Diskurse, die tiberhaupt erst bestimmte Kérper >hervor-
bringen< wie der hysterische weibliche Korper, der asexuelle Kindskérper,
der homosexuelle Kérper, der wahnsinnige Korper usw. Selbstverstindlich
sind gleichgeschlechtliche Praxen oder kindliche Korper auch lange vor dem
frithen 18. Jahrhundert wirklich; die diskurstheoretische Perspektive redet
keiner esoterischen Magie der Sprache das Wort, nach der Worte einfach
Dinge erzeugen. Doch ist die Klassifikation, die Ordnung von Kérpern als
»normals, >perverss, >hysterische, >miitterlichs, >gesund< usw. geprigt durch
die Klassifikationen der Sprache. Und diese Klassifikation ist weder der
Wahrnehmung noch dem Selbsterleben duflerlich — im Gegenteil, sie ist
ihre Bedingung.

Diskurse sind weiterhin historisch variabel (wenn nicht gar kontingent)
und Herzstiick von Machtverhiltnissen. Da Diskurse mit Wahrheitsansprii-
chen operieren, sind sie auch immer verflochten mit Macht und ihrer Legi-
timation (vgl. Bublitz 2003: 15). Zusammenfassend und allgemeiner for-
muliert: Nichts steht auRerhalb des Diskurses, schon gar nicht jenes, was
fur uns >natiirlich< und damit scheinbar auersprachlich ist. Denn auch die
»>Natur« ist ein Begriff der abgrenzenden Bestimmung (nicht Kultur, nicht
zivilisiert usw.), also ein historisch umkimpfter und ein mit Ideologien und
Mythen behafteter Begriff.

Judith Butler greift systematisch und in produktiver Fortfithrung auf
den Foucaultschen Diskursbegriff zurtick und definiert fiir sich:

»Diskurs«ist nicht blof gesprochene Woérter, sondern ein Begriff der Bedeutung;
nicht bloR, wie es kommt, dass bestimmte Signifikanten bedeuten, was sie nun
mal bedeuten, sondern wie bestimmte diskursive Formen Objekte und Subjekte
in ihrer Intelligibilitit ausdriicken. In diesem Sinne benutze ich das Wort >Diskurs«
nicht in seiner alltagssprachlichen Bedeutung, sondern ich beziehe mich damit
auf Foucault. Ein Diskurs stellt nicht einfach vorhandene Praktiken und Bezie-
hungen dar, sondern er tritt in ihre Ausdrucksformen ein und ist in diesem Sinne
produktiv« (Butler 1993b: 129).

An Foucault anschlieffend, verfihrt Butler im Rahmen ihrer Diskurstheorie
»genealogisch«, d.h. sie sucht nach den historischen Linien, in denen die
»Intelligibilitit« von Diskursen entsteht bzw. erzeugt wird. Der »Genealogie
der Geschlechter-Ontologie« (Butler 1991: 60) gilt ihr Hauptinteresse, d.h.
der diskursimmanent angelegten, von Foucault inspirierten Rekonstruktion

https://dol.org/0.14361/9783839405048-002 - am 14.02.2026, 18:51:30. https//www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839405048-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTMODERNE GESCHLECHTER — FEMINISMUS IN DER POSTMODERNE | 63

solcher normativer Wissensformationen, die die Zweigeschlechtlichkeit als
naturgegebene, wesenhafte und damit >richtiges, weil eigentlich wirkliche
Differenz erscheinen lassen. Sie will damit untersuchen, wie »bestimmte
kulturelle Konfigurationen der Geschlechtsidentitit die Stelle des >Wirklichenc
eingenommen haben und diese durch gegliickte Selbst-Naturalisierungihre
Hegemonie festigen und erhalten« (ebd., Hervorh. i.0.). Es geht also auch
hier um eine konstruktivistische Perspektive darauf, wie sich die Geschlech-
terdifferenz — als System einer naturhaften Zweigeschlechtlichkeit — durch
soziale Prozesse durchsetzt. Dariiber hinaus geht es Butler darum, wie sich
die diskursive Matrix der Zweigeschlechtlichkeit materialisiert — wie sie also
real wird. Allerdings geht Butler nicht sozialkonstruktivistisch vor, indem
sie etwa empirisch oder historisch konkrete Prozesse der Erzeugung der
Geschlechterdifferenz analysiert.' Vielmehr arbeitet Butler gewissermafien
dekonstruktivistisch. Das tut sie, indem sie ihr Augenmerk darauf lenkt,
dass vermeintlich stabile und eindeutige Identititen bzw. vermeintlich sta-
bile und eindeutige Diskurse eigentlich immanent mehrdeutig, instabil und
inkohirent sind. Heterosexualitit, weiblich, schwul, Frau, Geschlechtskor-
per — diese (und andere) Kategorien werden von Butler dekonstruktivistisch
gelesen.

Zitate und Dekonstruktion

Was eine dekonstruktivistische Lektiire ist, kann hier — und, da es sich
weder um eine Methode noch um einen Begriff handelt, wahrscheinlich
generell — nicht erschopfend dargestellt werden. Grundsitzlich meint eine
dekonstruktivistische Lektiire-Strategie im Sinne Derridas »eine Subversion
des Wahrheitsbegriffs als Sinnprisenz« (Zima 2001: 289; Hervorh. i.0.).
Die Wahrheit eines Textes, eines Begriffs, eines Diskurses offenbart sich in
dekonstruktivistischer Lektiire eben nicht in diesen selbst, sondern in den
Verschiebungen und »Verschiedenheitsbeziehungen zwischen allen ande-
ren Bedeutungen« (Weedon 1990: 207). Das, was also ein Begriff wie z.B.
»lesbisch« oder »minnlich« bedeutet, kann nicht hermeneutisch innerhalb
eines Textes erkannt werden, sondern nur durch den Blick auf den stindigen,
unaufhaltsamen Verschiebungen durch Wiederholungen (Iteration) ver-
standen werden.

Hierauf nimmt Butler immer wieder Bezug, wenn sie auf sprachliche
Performativitit als »stindig wiederholende und zitierende Praxis« (Butler
1995: 22) abhebt. Sobald gesprochen oder geschrieben wird — sei es die
neueste Ausgabe der Cosmopolitan, sei es das Gesprich mit der Kollegin
oder Freundin, sei es die amtliche Vorgabe zum gender mainstreaming —,
treten Sprecher/-innen bzw. Leser/-innen und Schreibende in bereits beste-
hende Diskurse und Semantiken ein, die sie zu nutzen gezwungen sind,
um iiberhaupt verstanden zu werden. Jedes Wort ist ein Zitat. Doch sind
Zitate niemals »einfach Ausfertigungen desselben Sinns« (ebd.: 299). Viel-

https://dol.org/0.14361/9783839405048-002 - am 14.02.2026, 18:51:30. https//www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839405048-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | PAULA-IRENE VILLA

mehr ist jedes Zitat, mithin jegliches Sprechen eine »Reiteration«, wie Butler
unter expliziter Bezugnahme auf Derrida formuliert (Butler 1998: 208),
denn es liegen weder Sprecher/-innen noch Kontexte des Sprechens/Schrei-
bens je in identischer Form vor.s

Allen Konventionen zum Trotz ist jedes Sprechen und jede Aussage
immer einzigartig. Folglich haben Begriffe, hat der in ihnen transportierte
Sinn kein Anfang und kein Ende; er kann nicht auf ein »>Original< zuriick-
gefithrt und auch nicht abschlieflend festgelegt werden. Sinn »gleitet« viel-
mehr »unendlich« (Stiheli 2000: 5), weil Sprache genutzt und nicht museal
fixiert wird — und damit ein wenig wie »Stille Post« funktioniert. Sprechen
als diskursive Praxis bedeutet zwangslidufiges Zitieren — »es gibt keine
Moglichkeit, nicht zu wiederholen« (Butler 1998: 147) —, allerdings sind die
Wiederholungsformen und ihre semantischen Effekte relativ offen. Fiir
Butler geht es nicht um die Frage, ob man wiederholt z.B. indem der Begriff
»Fraug, >schwul< oder >gender<in einer Gesetzesvorlage, als politische Parole
oder im Kneipengesprich benutzt wird, sondern um das Problem »wie wir
wiederholen« (vgl. Butler 1991: 217; eig. Hervorh.). Genau hier setzt fur
Butler politische Handlungsmichtigkeit, setzt feministische Praxis an.
Kritik geht fiir sie vor allem auf in »subversive[r] Wiederholung« (ebd.: 216).
Jeder Sprechakt, der, wie eben dargestellt, gezwungen ist, sich auf bestehende
sprachliche und auflersprachliche Konventionen zu stiitzen, kann potenzi-
ell ein Akt des Widerstands sein. Dies umso mehr, als die Widerstindigkeit
weniger abhingt von der kritischen Absicht der konkreten Person, sondern
Effekt einer letztendlich unkontrollierbaren, endlosen Wiederholungskette
von Sprache selbst ist.

Der ironische Umgang mit Begriffen, das »Ausstellen« und »Anfithren«
(Butler 1998: 26) sind die von Butler favorisierten Beispiele dafiir, dass das
Sprechen die eingebaute Widerstindigkeit besitzt, mit den Kontexten zu
brechen, aus denen es — immer vorldufig — kommt (ebd.: 63f.). Die Wiedera-
neignung vormals abwertender AuRerungen wie »nigger« oder »queer« durch
soziale und kiinstlerische Bewegungen sind fiir Butler erfolgreiche Beispiele,
die sie immer wieder (vgl. z.B. ebd.: 143ff.) gegen (auch feministische) Zen-
surbestrebungen etwa gegen rassistische oder pornographische Auferungen
in den USA anfiihrt. Zitate konnen also auch Kritik sein, Politik ist »Sprach-
kampf« (ebd.: 64). Allerdings bleibt Butler eine systematische Analyse der
Bedingungen schuldig, unter denen sich neue — immer vorldufige — sprach-
liche Konventionen nicht nur entwickeln, sondern auch politisch relevant
werden kénnen. Und es bleibt m.E. fraglich, ob eine solche Analyse mit einer
diskurstheoretischen dekonstruktivistischen Perspektive tiberhaupt geleistet
werden kann, denn Sprache und Sprechen entwickeln ein je nach sozialem
Ort sowohl der sprechenden Personen wie der Rede selbst sehr unterschied-
liche Wirkungen. So macht es einen enormen Unterschied, ob eine Studentin
Kritik an konkreten Studieninhalten dufert — oder ob die Dekanin dieselbe
Kritik formuliert. Es macht auch einen erheblichen Unterschied fiir die so-

https://dol.org/0.14361/9783839405048-002 - am 14.02.2026, 18:51:30. https//www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839405048-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTMODERNE GESCHLECHTER — FEMINISMUS IN DER POSTMODERNE | G5

ziale Anerkennung z.B. von Homosexualitit, ob das Bundesverfassungsgericht
gleichgeschlechtliche Beziehungen der Ehe gleichstellt — oder ob dies von
schwul-lesbischen Aktivisten/-innen gefordert wird.’

Obwohl jede dieser sprachlichen Praxen etwas bewirkt und obwohl dieses
etwas immer in gewisser Weise unkalkulierbar bleibt (die Studentin kann es
etwa bis zur ersten Seite einer Zeitung schaffen, andere konnen sich ihrer
Position anschliefen oder es kann aufgrund ihrer Kritik zu einer sozialen
Bewegung zur Reform des Bildungssystems kommen), so macht der soziale
Ort fiir die Relevanz der Sprechakte einen nicht zu leugnenden Unterschied.
Anders gesagt: Die Macht der Worte ist nicht zu verwechseln mit dem Recht
auf das »gewichtige« Wort. Fiir ein Verstindnis von Letzterem bedarf es einer
im engeren Sinne sozialwissenschaftlichen Perspektive, die die auflersprach-
lichen Kontexte des Sprechens und Schreibens systematisch betrachtet.”

Die Brisanz der dekonstruktivistischen und diskurstheoretischen Per-
spektive, wie sie Butler vertritt, deutet sich an: Konkrete Personen sind nicht
»Herr ihrer Redex, sie sind auch nicht, wie sich nachfolgend zeigen wird,
»Herr ihrer selbst«, und Kritik speist sich nicht aus einem utopischen Jen-
seits von bestehenden, ambivalenten Diskursen. Beide Aspekte haben fiir
viel Unbehagen gesorgt. So fragt Seyla Benhabib, neben Nancy Fraser eine
der profiliertesten Kritikerinnen postmoderner und poststrukturalistischer
feministischer Theorien:

»Wie kann man von einem Diskurs konstituiert sein, ohne von ihm determiniert
zu sein? [...] Was befihigt das Selbst, die Geschlechtercodes zu >variierens, hege-
monischen Diskursen zu widerstehen? [...] Kann diese [die Butlersche] Theorie
die Fihigkeiten der Handlungsfihigkeit und Umdeutung, die sie Individuen
zuschreiben will, begriinden, und d.h [...] den Widerstand dieses selben Selbst
gegen Macht-/Diskursparadigmen erkliren?« (Benhabib 1993b: 109f.)

Subjekte

Butler kann durchaus eine Theorie des Selbst begriinden, die den Widerstand
konkreter Subjekte systematisch beriicksichtigt. Allerdings impliziert dies
eine andere Vorstellung vom Subjekt und auch eine Neuformulierung von
Handlungsmichtigkeit. Die Butlerschen Uberlegungen zum Subjekt und
ihre Kritik am >traditionellen< Subjektbegriff sind zweifach eingebettet in
ihrer Geschlechtertheorie: Zum einen ist ihre Kritik im engeren Sinne
politisch motiviert, zum anderen ist ihr Erkenntnisinteresse philosophisch-
theoretischer Natur. Kritisch gegen die totalisierende Verwendung der
identitdtslogischen Kategorie »Frau«in der feministischen Theorie und Praxis,
beharrt Butler darauf, dass sich »die >Geschlechtsidentitit< nicht aus den
politischen und kulturellen Vernetzungen herauslosen [lisst]« (Butler 1991:
18). Und so lisst sich auch das Subjekt >Frau< nicht aus den konkreten
Produktions- und Existenzweisen herauslésen, in denen es real wird.

https://dol.org/0.14361/9783839405048-002 - am 14.02.2026, 18:51:30. https//www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839405048-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | PAULA-IRENE VILLA

Vor allem auf die Produktionsbedingungen von Subjekten richtet Butler
ihr Augenmerk, die Existenzweisen geraten ihr dabei aus dem Blick. Sie
will — z.B. in ihrem Buch »Psyche der Macht« (Butler 2001) — der Frage
nachgehen, wie das Subjekt konstituiert oder »geformt« wird (Butler 1993b:
130). Mit ihrer »antifundamentalistischen Methode« (Butler 1991: 36; Butler
1993a: 37) bezweckt Butler explizit die Destabilisierung bzw. »Befreiung«
vermeintlich fixer und gegebener Kategorien wie Vernunft, Universalitit,
Identitdt oder Subjekt. Diese sind davor zu bewahren, abschlieRend definiert
zu werden. So ist prinzipiell auch »das Subjekt niemals vollstindig konsti-
tuiert, sondern wird immer wieder neu entworfen (subjected) und produziert«
(Butler 1993a: 45). Auch an diesem Punkt zeigt sich die deutlich poststruk-
turalistische Perspektive Butlers (vgl. Weedon 1990: 49ff.). Subjekte sind
fur Butler den Diskursen — auch den feministischen — nicht vorgingig.
Vielmehr werden diese durch hegemoniale Diskurse erst erzeugt, wie sie
(auch hier wieder in Anlehnung an Foucault) postuliert. Dabei geht Butler
davon aus, dass Subjekte realiter — zumindest bislang — nur als mit-sich-
identische sowie als Kollektivsubjekte intelligibel sind, Subjekte also iden-
tititslogisch verfasst sein miissen. Um der Konstitution und damit auch
Hervorbringung von Subjekten nachzugehen, bezieht sich Butler auf Al-
thusser, Hegel, Foucault und Lacan. Sie will »diskursive Identititserzeugung«
(Butler 2001: 83) mit der Analyse von Subjektivationsprozessen nachzeich-
nen: » Subjektivation< bezeichnet den Prozess des Unterworfenwerdens
durch Macht und zugleich den Prozess der Subjektwerdung« (Butler 2001:
8). Subjekte sind fiir Butler nicht Personen oder Individuen (ebd.: 15), viel-
mehr sind Subjekte diskursive Formationen bzw. »sprachliche Gelegenhei-
ten« (ebd.): »Individuen besetzen die Stelle des Subjekts [...] und verstind-
lich werden sie nur, soweit sie gleichsam zunichst in der Sprache eingefiihrt
werden« (ebd.). Subjektivationsprozesse sind mafigeblich von den aufein-
ander verwiesenen Modi der Anrufung und Umwendung geprigt. Anru-
fungen sind diskursive »Gepflogenheiten«, wohingegen die Umwendung
ein subjektives, ein psychologisches Moment enthilt. Anrufungen bezeich-
nen nach Althusser (1977) spezifische Weisen der Anreden, d.h. die Verlei-
hung eines Namens, eines sozialen Titels, der seinerseits auf eine Identitit
bezogen ist. »Die Anrede ruft das Subjekt ins Leben« formuliert Butler
(1998: 43), denn man kann nur in den Kategorien angerufen werden, die
intelligiblen Subjekten zur Verfiigung stehen. Personen werden durch An-
rufungen aufgefordert, eine Bezeichnung, einen Namen anzunehmen, d.h.
sich mit diesem zu identifizieren. Diese Anrufungen verleihen Anerkennung,
denn sie verwenden intelligible Titel. Der Vorgang des Annehmens (der
Umwendung) ist dabei nicht so sehr die Bestitigung einer vorausgehenden
Identitit, vielmehr ist die Annahme eines Namens/Titels selbst Teil des
Prozesses der Subjektivation. Das Ich wendet sich um - dies kann auch
wortlich verstanden werden, denkt man z.B. an Anreden im 6ffentlichen
Raum — und damit sich selbst zu. Dies bedeutet auch, dass sich Individuen

https://dol.org/0.14361/9783839405048-002 - am 14.02.2026, 18:51:30. https//www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839405048-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTMODERNE GESCHLECHTER — FEMINISMUS IN DER POSTMODERNE | 67

in sprachliche Subjekt-Positionen immer wieder positionieren (lassen),
womit Subjektivation ein unaufhérlicher Prozess ist. Umwendungen als
Teil der Subjektwerdung sind fiir Butler vor allem deshalb zentral, weil sie
daraufverweisen, dass sich das Subjekt nur mittels eines Umwegs seiner/ihrer
selbst sicher sein kann.

Zu dem von ihr kritisierten Subjektbegriff gehort die Idee des autonomen,
mit sich selbst identischen, authentischen Subjekts, das woméglich sozialen
Macht- und Herrschaftsverhiltnissen vorgelagert oder duferlich ist. So
arbeitet Butler gegen das »Trugbild der Souverinitit« des Subjekts an (Butler
1998: 29). Ihre Argumentation wendet sich gegen die Vorstellung, Subjekt-
haftigkeit sei unvermittelt: »Das Subjekt, das als sprechendes Wesen auf-
taucht, ist fihig, sich selbst als ein >Ich« zu zitieren« (Butler 1993b: 131). Sie
meint damit, dass sich Subjekte nur kennen kénnen, indem sie sich selbst
ansprechen, sich sozusagen zitieren: »Erst durch Riickwendung gegen sich
selbst erlangt das Ich tiberhaupt den Status eines Wahrnehmungsobjekts«
(Butler 2001: 158). Wir sind also auf eine eigentiimliche Uneigentlichkeit
angewiesen, wenn wir uns auf uns selbst beziehen.

Auch hier argumentiert Butler also im obigen Sinne diskurstheoretisch
(und damit poststrukturalistisch), da wir uns selbst nur durch das Zitieren
bestehender sprachlicher Kategorien (er)kennen kénnen. Und sie argumen-
tiert herrschaftskritisch insofern, als Subjektivationsprozesse normativ sind:
»Die Normen, nach denen ich mich anerkennbar zu machen suche, sind
nicht wirklich meine. Sie kommen nicht mit mir in die Welt« (Butler 2004:
48). In den Subjektivationskategorien ist Geschichte sedimentiert, das Ich
gelangt nicht durch autonome Entscheidung tiber seine/ihre Identitit zur
Anerkennung, sondern durch das Platziertwerden in bereits bestehende
Subjektpositionen, die ihrerseits von Ausschliissen konstituiert sind. Iden-
tititskategorien, Anrufungen und Umwendungen wiren fiir Butler womdg-
lich nicht besonders problematisch, wiren sie nicht auch immer totalisierend
und »ausschlieRend« (Butler 1993a: 49). Als Frau angesprochen zu werden
bedeutet die vorliufige Ausblendung anderer Subjektpositionen, die man
einnehmen konnte: »Die Behauptung ich sei etwas, impliziert eine vorldu-
fige Totalisierung meines >Ichs« (Butler 1996: 18). Spricht beispielsweise
jemand als Wissenschaftlerin, tut sie dies nicht als Tochter, Geliebte oder
chronisch Kranke, asiatische oder lesbische Migrantin. Diese anderen Sub-
jektpositionen werden also (immer nur vorliufig!) verworfen, wenn eine
Subjektposition eingenommen wird. Solche Verwerfungen sind im Kontext
der Subjektivation auch deshalb problematisch, weil »der Prozess der Sub-
jektformierung ein Prozess der Unsichtbarmachung [ist]« (Butler 2001:
177) — und zwar im biographischen, psychischen Sinne. Nicht nur nach
auflen hin sind wir gezwungen, uns in einer Subjektposition und damit
Identitit zu verorten, auch nach innen wirkt die Verwerfung potenzieller
Subjektpositionen und Identititen als konstitutiver Teil dessen, was wir sind.
Identitit ist immer auch das, was man nicht ist, argumentiert Butler psy-

https://dol.org/0.14361/9783839405048-002 - am 14.02.2026, 18:51:30. https//www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839405048-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | PAULA-IRENE ViLLA

choanalytisch und machttheoretisch (und dekonstruktivistisch): Frau-Sein
ist nicht-Mann-Sein, homosexuelle Identitit beruht konstitutiv darauf, nicht
heterosexuell zu sein usw. Und — dies ist so trivial wie bedeutsam — immer
auch umgekehrt: Die homosexuelle Identitit beruht auf der Verwerfung
der heterosexuellen Identitit usw.

Solche konstitutiven Verwerfungen stellen sich unbewusst und unwil-
lentlich her, sie sind »keine einzelne Handlung, sondern der wiederholte
Effekt einer Struktur« (Butler 1998: 196). Wie Butler am Beispiel der »he-
terosexuellen Melancholie« (Butler 2001: 138) unter Ruckgriff auf Freuds
Theorie der Melancholie ausfiihrt (vgl. Butler 1991: 93-110; Butler 2001:
127-135), verdankt das Subjekt seine spezifische Existenz — etwa als Frau
oder als Homosexueller — einem notwendigen und erméglichenden Verlust
anderer moglicher Existenzen. Der Verlust geht dem Subjekt nicht nur
voraus, er macht das Subjekt als Ich erst moglich. Sobald sich ein Ich erkennt
und sich damit eine Identitit (oder mehrere) aneignet, hat es bestimmte
Verluste erlitten. Da dies aber vor der (notwendig reflexiven) Bewusstwerdung
geschieht, kann der Verlust nicht betrauert werden, sondern bleibt »gesperrt«.
Wir wissen nicht, wer wir hitten sein kénnen und kénnen damit nicht offen
um das (oder die) trauern, was (oder wer) wir nicht sind. Wenn Verluste
dem reflexiven Bewusstsein entzogen sind (Butler 2001: 170) und nicht
offen betrauert werden kénnen, leben sie als »Selbstzerknirschung« (ebd.:
132) fort.

Das, was verworfen oder verloren wurde, ist nun keinesfalls beliebig oder
im Rahmen primirer Sozialisation etwa von Eltern frei wihlbar. Vielmehr
sind anerkannte Subjektpositionen von Machtverhiltnissen reguliert. Im
Kontext derzeit hegemonialer Diskurse sind z.B. eindeutige Geschlecht-
sidentititen gefordert, ist Heterosexualitit weiterhin die Norm und sind in
spezifischer Weise materialisierte Geschlechtskorper notwendig. Das Sub-
jekt geht nach Butler also auf zwei Ebenen aus einer »Verlustspur« (Butler
2001: 181) hervor: Zum einen wird auf der individuell-subjektiven Ebene
das Subjekt-als-Identitdt durch die Verwerfung dessen produziert, was es
nicht ist. Zum anderen werden auf der politischen bzw. sozialen Ebene
(ideal-)typischerweise nur solche Subjekte anerkannt, deren Identitit in
gingigen Kategorien — und Gesetzen — intelligibel ist. Wo aber ist dann
noch Handlungsfihigkeit angesiedelt? Wie kann ein solches Subjekt kritisch
oder widerstindig agieren? Wie liefen sich kritische Subjekte begriinden,
die Widerstand gegen diskriminierende und Ungleichheit produzierende
Diskurs- und Herrschaftsregimes nicht nur formulieren, sondern auch
leben konnten»?®

Butlers Antwort hierauf ist zweifach: Zunichst entwirft sie eine andere
Lesart des Subjekts, nimlich als »postsouverines Subjekt« (Butler 1998:
198). Weiterhin deutet Butler (kritische) Handlungsfihigkeit nicht als wil-
lentliche Absicht autonomer Individuen, sondern verortet sie »genau an
solchen Schnittpunkten, wo der Diskurs sich erneuert« (Butler 1993b: 125).

https://dol.org/0.14361/9783839405048-002 - am 14.02.2026, 18:51:30. https//www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839405048-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTMODERNE GESCHLECHTER — FEMINISMUS IN DER POSTMODERNE | 69

Diese Erneuerung findet unentwegt statt. So tun >konkrete Tater(-innen)<
durchaus etwas, auch etwas womoglich Kritisches, aber was sie tun, tibersteigt
ihre individuelle Kontrolle und ihre konkrete Zeit (vgl. Butler 2001: 19f.).
Das postsouverine Subjekt, das also um seine bzw. ihre Abhingigkeit und
Verstricktheit mit herrschaftsférmigen Diskursstrukturen weif, agiert im
Spannungsfeld von diskursiver Konstitution und sprachlicher Reiteration.
Wenn wir gezwungen sind zu zitieren und wenn wir nur intelligibel sind
aufgrund von Sperrungen und Verwerfungen, so ist es dennoch méglich,
subversiv und kreativ mit diesen Bedingungen umzugehen. So sind etwa
Umwendungen keine reinen Gehorsamsakte, sondern potenziell kreativ.
Die Verweigerung von vereindeutigenden und totalisierenden Anrufungen
oder der ironische Umgang mit ihnen ist Handlungsfihigkeit. Sie ist be-
griindet im notwendig fragilen und komplexen Charakter der Subjektkon-
stitution, ist also systematisch innerhalb bestehender Praxen eingebunden.
Kritische Handlungsfihigkeit wird »zu der Frage, wie die Signifikation und
Resignifikation funktionieren« (Butler 1991: 212).

Verwirrte Geschlechter

Butlers Thematisierung des Geschlechts kniipft an die de Beauvoirsche
Einsicht in die »Gewordenheit der Frau« an, radikalisiert diese aber um eine
konstruktivistische Perspektive auf das vermeintlich natiirliche oder biolo-
gische Fundament, auf das de Beauvoir noch ebenso selbstverstindlich wie
problematisch gebaut hatte. Fiir Butler ist klar, dass »das Geschlecht keine
vordiskursive anatomische Gegebenheit sein [kann]« (Butler 1991: 26). Da
aber — auch in Teilen der feministischen Theorie — das Geschlecht immer
noch als teilweise natiirliche Tatsache behandelt wird, geht es Butler darum,
»die angeblich natiirlichen Sachverhalte des Geschlechts« (ebd.: 3) als an-
gebliche zu entlarven, ihnen den ontologischen Status zu nehmen und zu
zeigen, dass auch der Geschlechtskérper (sex) ein — sehr realer — Effekt
hegemonialer Diskurse ist.

Ziel ihrer »Genealogie der Geschlechterontologie« (ebd.: 60) ist weiterhin,
»zur Geschlechter-Verwirrung an[zu]stiften« (ebd.: 61), d.h. zu subversiven
und kreativen Umgangsweisen mit dem Geschlecht. Dies kann logischerweise
nicht aus einer utopischen Position jenseits bestehender Diskurse und Macht-
verhiltnisse geschehen, sondern nur innerhalb bestehender diskursiver Praxen.
Hierfiir ist eine Analyse der Konstitutionsmodi, die »Metaphysik der Substanz«
(Butler 1991: 28) des Geschlechts hilfreich. Erkennt man, dass Diskurse und
Normen institutionalisierte Wunschvorstellungen sind und stellt man die
unkontrollierbare und immanent offene Dynamik diskursiver Praxis in Rech-
nung, dann erweist sich auch die Realitit des Geschlechts (als Identitit und
nicht-diskursive Praxis) als briichig, inkohirent, widerspriichlich und pro-
zesshaft, und damit auch als verinderbar.

Der performative Charakter des Geschlechts besteht in der »ritualisier-

https://dol.org/0.14361/9783839405048-002 - am 14.02.2026, 18:51:30. https//www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839405048-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | PAULA-IRENE VILLA

ten Produktion« (ebd.) spezifischer Akte, die ihrerseits die »Verkérperung
von Normen« (ebd.: 305) darstellen. Aus idealtypischen, meist diffusen,
inkohirenten Normen von Weiblichkeit bzw. Miannlichkeit, die diskursiv
sind, werden konkrete Handlungsweisen, die — insbesondere als Effekt
zeitlicher Prozesse — auch Kérper formen bzw. Kérper nur in bestimmter
Weise sichtbar, also signifikant werden lassen. Geschlechtsidentitit ist per-
manente Praxis (vgl. Butler 1991: 212), weil die idealisierten Normen, denen
diese entsprechen (wollen und sollen) widerspriichlich und diffus sind.
Allerdings verschleiern performative Akte durch die Logik der Inszenierung
einer angeblich natiirlichen Substanz ihren sozialen Charakter. Sie ver-
schleiern, dass sie die Natur produzieren, welche sie angeblich zum Ausdruck
bringen. So betrachtet, sind performative Geschlechtsidentititen Naturali-
sierungsstrategien (vgl. Butler 1991: 60f., 74, 112). Und so ist die Aufgabe,
»als substantivistische Identitit zu gelten, [...] eine mithsame Aufgabe«
(Butler 1991: 212), denn das Tun muss immer so tun, als sei es sich selbst
verwirklichende Natur.

An dieser Stelle ist es wichtig darauf hinzuweisen, dass Butler mit dieser
Auffassung keinesfalls einer willkiirlichen, beliebigen oder gar kiinstlichen
theatralischen Darstellung des Geschlechts das Wort redet. Sie kritisiert
ausdriicklich solche Interpretationen, die ihr unterstellen, den performati-
ven Charakter des Geschlechts wie einengende Kleider abzulegen und sich
einfach neue anzuziehen (Butler 2001: 97). Sie will vielmehr auf die Gleich-
zeitigkeit normativer Zwinge und ihrer produktiven, erméglichenden Kraft
hinweisen. Nur wer versteht, welche Bedingungen uns konstituieren, ist
auch in der Lage, diesen »die Stirn zu bieten« (ebd.: 100).

Butler stellt damit mit ihrer Geschlechtergenealogie die Existenz einer
authentischen oder eigentlichen Natur des Geschlechts in Frage. Sie tut dies
zunichst auf der Ebene von gender als Geschlechtsidentitit. Dabei stellt sie
Letztere als solche dar, die

»in einem bestimmten Sinne Beziehungen der Kohirenz und Kontinuitit zwischen
dem anatomischen Geschlecht (sex), der Geschlechtsidentitit (gender), der sexu-
ellen Praxis und dem Begehren stiften und aufrechterhalten« (Butler 1991: 38).

Anerkannte Geschlechtsidentititen sind demnach solche, bei denen sex,
gender und sexuelle Orientierung in scheinbar kohirenter Weise aufeinan-
der bezogen sind. Anatomie, Lust und Geschlechtsidentitit scheinen sich
zu bedingen. Butler zeichnet nun die diskursive Produktion der Beziehun-
gen zwischen ihnen nach und liest sie als weitaus weniger kohirent als sie
uns (und vielen Theoretikerinnen) erscheinen. Die Kohirenz und Kontinu-
itdt stellt sich vielmehr durch politische Regulierungen, diskursive und
kulturelle Praktiken und spezifische >Gesetze« (Heteronormativitit z.B.) her.

Anders formuliert: Frau zu sein, weil man Minner begehrt und weil
man eine weibliche Anatomie hat, ist ein zirkulirer Begriindungszusam-

https://dol.org/0.14361/9783839405048-002 - am 14.02.2026, 18:51:30. https//www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839405048-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTMODERNE GESCHLECHTER — FEMINISMUS IN DER POSTMODERNE | 71

menhang. Keine der drei Komponenten ist naturgegeben oder ontologisch
begriindet, sondern offen fiir gesellschaftliche und individuelle Reflexion
und Auseinandersetzung. Nicht zuletzt, um dies zu belegen, bezieht sich
Butler hiufig auf drag und Travestie, queere Identititen jenseits eindeutiger
sexueller Identititen und pop-kulturellen Veruneindeutigungen von Ge-
schlecht als wegweisende Phianomene: »Parodistische Vervielfiltigung der
Identititen nimmt der hegemonialen Kultur ihren Anspruch auf naturalisierte
oder wesenhafte geschlechtlich bestimmte Identititen« (Butler 1991: 203).
OD diese auch politisch z.B. im feministischen Sinne wirksam ist, das hin-
terfragt Butler durchaus (vgl. ebd.: 204ff.). Aber sie beharrt darauf, dass
jegliche »Entnaturalisierungen« (Butler 1995: 179) subversiv sein kénnen.

Koérper und geschlechtliche Materialitat

Die dekonstruktivistische Lesart intelligibler Geschlechter impliziert eine
Destabilisierung und De-Naturalisierung auch von sex als Kérpergeschlecht,
fiir die Butler vielfach kritisiert worden ist — insbesondere, weil Entnaturali-
sierung mit Entmaterialisierung gleichgesetzt wurde.” Der Gedanke, dass
»das biologische Geschlecht bereits durch die Geschlechtsidentitit kulturell
konstruiert« sei (Butler 1995: 16), miindet bei Butler in eine intensive Ausei-
nandersetzung mit der Materialitit des Geschlechts. Fiir Butler sind die »an-
geblich natiirlichen Sachverhalte, die im sex enthalten sind, »in Wirklichkeit
diskursiv produziert, nimlich durch verschiedene wissenschaftliche Diskurse«
(Butler 1991: 23). So ist auch die Unterscheidung zwischen sex und gender,
die lange Zeit die Debatten innerhalb feministischer Theorien orientiert hat,
selbst eine diskursive, sozialwissenschaftlich fundierte Trennung. Es ist eine
Unterscheidung, die fiir Butler nicht nur diskursiv produziert, sondern auch
falsch ist, weil sie die symptomatisch moderne Trennung von Kérper und Geist
reproduziert und damit phallogozentrisch ist (vgl. ebd.: 31).

Verwirrenderweise verortet Butler ihre Uberlegungen zur Materialitit
des Geschlechts im Kontext des Konstruktivismus. Dies ist deshalb zunichst
erstaunlich, weil Butler — wie gezeigt — methodologisch und erkenntnisthe-
oretisch dekonstruktivistisch argumentiert. Und es ist auch deshalb erstaun-
lich, weil mit Konstruktivismus in der Geschlechterforschung tiblicherweise
handlungstheoretische Perspektiven wie die Ethmethodologie gemeint sind.
Und dennoch trifft auch auf Butler das Etikett »Konstruktivismus« durch-
aus zu: Fiir Butler muss eine konstruktivistische Perspektive auf den Kérper
vor allem »den Bereich der Zwinge berticksichtigen« (Butler 1995: 132), die
die historisch und kulturell spezifischen Materialisierungsprozesse prigen.
Die Aufdeckung dieser Zwinge und ihres sozialen bzw. diskursiven Cha-
rakters dient der politischen Perspektive, den Korper von seinem ontologi-
schen oder natiirlichen Nimbus zu befreien und damit einer » Riickkehr zum
Korper [...], dem Korper als einem gelebten Ort fiir eine Reihe sich kulturell er-
weiternder Méglichkeiten« (ebd.: 11; Hervorh. 1.0.).

https://dol.org/0.14361/9783839405048-002 - am 14.02.2026, 18:51:30. https//www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839405048-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | PAULA-IRENE VILLA

In ihrem Versuch, den Kérper neu zu denken, greift sie auf den Begriff
der Materialitit zuriick. Sie begreift Materialitit als diskursiven Effekt »stin-
dig wiederholende[r] und zitierende[r] Praxis« (ebd.: 22). Die sexuelle Dif-
ferenz ist im obigen Sinne diskursiv erzeugt. Materie ist fiir Butler keine
pradiskursive Masse, sondern ein zeitlicher Prozess der Einschreibung (ebd.:
31) — konkrete Kérpergrenzen und Beschaffenheiten stabilisieren sich in
biographischen Prozessen, die ihrerseits die »Morphogenese« des Ichs dar-
stellen. Allerdings, und dies ist oft in der Auseinandersetzung mit Butlers
Gedanken zur Materialitit des Korpers unterschlagen worden, fallen dabei
Diskurs und Materie nicht zusammen. Der Korper ist nicht Text: Sprache
und Materialitit sind »niemals vollkommen identisch noch vollkommen
verschieden« (Butler 1995: 100). Butler lehnt zwar die Vorstellung ab, Ma-
terialitit sei irreduzibel (ebd.: 54) bzw. eine »Verdinglichung« (ebd.: 52),
doch ist sie nachdriicklich dafiir, den Begriff der Materie als etwas Eigen-
logisches beizubehalten.

Dafiir ist die Zusammenfithrung von Konstruktion und Faktizitit, von
Natur und Kultur, von Essenz und Phinomen notwendig, die Butler im
Sinne eines Gewordenseins von Sein vollzieht. Kérper nehmen durch Sub-
jektivationsprozesse eine Morphe an (vgl. ebd.: 101ff.). Ich-Werdung ist
nimlich auch die »Annahme eines Platzes, die Territorialisierung eines
Objekts« (ebd.: 139) und zwar, hier argumentiert Butler psychoanalytisch
mit Bezugnahme auf Lacan, iber die Inkorporation normativer >Bilder«
durch die Selbst-Identifikation im Spiegel. Zum Erwerb der eigenen Iden-
titdt gehort ganz wesentlich das Bild, welches man sich — z.B. vor dem
Spiegel — von sich selber macht: »Das Ich wird um das spekulire Bild der
Korpers selbst herum gebildet« (Butler 1995: 108). Doch ist dieses Bild kein
Abbild, sondern eine »Antizipation, ein konjunktivistischer Entwurf« (ebd.;
Hervorh. i.0.). Dieser impliziert vor allem regulative Diskurse zur Zweige-
schlechtlichkeit und Heteronormativitit. Wie oben gezeigt, sind aber solche
Diskurse immanent briichig und widerspriichlich. Und nur folgerichtig
sind auch die »projektiven Idealisierungen« (ebd.: 125), die die Morphogenese
konstituieren, inkohirent und instabil. Das fithrt dazu, dass wir nie den
Korper haben, den wir meinen haben zu miissen oder haben zu kénnen.

Dass die Geschlechtsdifferenz als naturgegebene Tatsache ein Diskur-
seffektist, ist indes im Kontext feministischer Auseinandersetzungen nicht
neu. Gerade im Kontext von Wissenschaftskritik und -geschichte haben
zahlreiche Autoren/innen zeigen kénnen, wie sich insbesondere seit Beginn
der Moderne eine Vernaturwissenschaftlichung der Zweigeschlechtlichkeit
durchgesetzt hat, die herrschaftspolitisch weitreichende Konsequenzen
hatte und noch hat. Butler greift in ihrer Analyse der diskursiven Erzeugung
dichotomer Morphologien auf diese Einsichten nicht zurtick und fillt damit
m.E. hinter den Stand entsprechender Diskussionen zuriick.

Ein weiteres Defizit der Butlerschen Analyse von Materialitit, das in der
Rezeption vielfach scharf kritisiert wurde, ist die Ausblendung des gefiihl-

https://dol.org/0.14361/9783839405048-002 - am 14.02.2026, 18:51:30. https//www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839405048-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTMODERNE GESCHLECHTER — FEMINISMUS IN DER POSTMODERNE | 73

ten, des konkreten und unhintergehbaren Leibes aus ihren Uberlegungen.
Thr Korperbegriff bleibt eigentiimlich steril und bisweilen ungenau. Er ist
zwar keinesfalls nur Text, sondern wird von Butler in seiner Eigenlogik
gewiirdigt (vgl. z.B. Butler 1995: 98), d.h. als eine eigenlogische Realitit
angesehen, die eben nicht in den diskursiven Bedeutungen aufgeht, die sie
pragen. Und auch sie wendet sich — wie viele andere Autorinnen im Rahmen
der Debatten um den Geschlechtskérper — ausdriicklich gegen eine »kul-
turnominalistische« Perspektive (Butler 1995: 25), die dem Sozialen ein
kausales Primat gegentiber dem Natiirlichen einrdumen wiirde. Doch bleibt
trotz dieser Abgrenzungen und Anspriiche ein systematisches Durchdenken
dessen aus, was es bedeutet, ein Leib zu sein. Wie sich also Diskurse zu
Erlebnissen, zu Gefithlen wie Scham oder Lust materialisieren, dariiber
schweigt Butler. Butler postuliert auf der konzeptuellen Ebene die Ver-
schrinktheit von Konstruktion und Faktizitit, verwendet aber ihre gesamte
textliche Energie darauf, die Konstitution von Materialitit im Hinblick auf
ihren Ursprung zu analysieren. Den subjektiv-sinnenhaften Effekten wendet
sie sich indes nicht zu. Allerdings ist es durchaus méglich, die produktiven
Uberlegungen von Butler zur Materialitit des Geschlechtskérpers mit an-
deren Perspektiven wie der Leibphinomenologie zu verkniipfen (vgl. Villa

2003: I37-140).

4. Konstitution und Konstruktion:
Ausblick auf eine viel versprechende Verbindung

Nimmt man Judith Butler als poststrukturalistische, dekonstruktivistisch
argumentierende und bedingt postmoderne Autorin, lisst sich anhand ihrer
Aussagen die eingangs gestellte Frage nach dem Status von >Geschlecht<in
solcher Perspektive folgendermafien beantworten: Das Geschlecht als Dis-
kurs der Zweigeschlechtlichkeit hat den Anschein des Natiirlichen, da diese
diskursive Matrix herrschaftsférmig ihre eigene soziale Genese und Wir-
kungsweise verschleiert. Die Intelligibilitit des Geschlechts wird erzeugt
durch die zirkulire Konstitutionslogik von sex, gender und Sexualitit. Dieser
Erzeugungszusammenhang ist hinsichtlich all seiner Elemente ebenso
immanent instabil und widerspriichlich wie materiell >wirklich<: Auch
(Geschlechts-)Korper sind Resultate der zwangsheterosexuellen und zwei-
geschlechtlichen Matrix. Konkrete Mdnner und Frauen sind eingebunden
in Sprache bzw. Diskurse, die sie als Subjekte erst ermoglichen, wenngleich
Personen nicht deckungsgleich mit Subjekten sind. Subjektpositionen sind
—z.B. als Namen oder Titel — >Orte< innerhalb der Sprache, an denen Men-
schen uiberhaupt sinnvoll solche sein konnen: ohne Namen oder Anrede
keine Existenz. Zugleich sind diese Namen oder Anreden (Frau, Mann,
Vater, Schwester, Lehrerin, Lesbe, Biirger usw.) keine eindeutigen Kategorien.
Ihr Sinn ist nie, sondern flottiert. Dieses >Gleiten< von Sinn betrifft nicht

https://dol.org/0.14361/9783839405048-002 - am 14.02.2026, 18:51:30. https//www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839405048-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | PAULA-IRENE ViLLA

nur spezifische, geschlechtlich wirksame Kategorien der Rede, sondern auch
Kérper bzw. die Materialisierung von Geschlecht: >den< Frauen- oder Min-
nerkorper gibt es faktisch nicht.

Anmerkungen

1| Dieser Text ist die {iberarbeitete Version von Villa 2005.

2| Es gibt selbstverstindlich Uberblickswerke zur Debatte um die
Postmoderne. Hilfreich, weil breit angelegt, mit einer glinzenden Einfithrung
und mit einer umfangreichen Bibliographie versehen, ist Welsch 1988a.
Einen Uberblick zur feministischen Auseinandersetzung mit der Postmo-
derne im deutschsprachigen Kontext bietet Hornscheidt/Jahnert/Schlichter
1998. Zur US-Amerikanischen feministischen Debatte um die Postmoderne
siehe Benhabib/Butler/Cornell/Fraser 1993.

3 | Prisenz ist ein zentraler Begriff im Werk Derridas. Seine Texte
bzw. das Verfahren der Dekonstruktion wird deshalb von ihm und von vielen
als Dekonstruktion der »Metaphysik der Prisenz« bezeichnet (vgl. exemp-
larisch Wartenpfuhl 2000: 128ft.). Damit ist gemeint, dass es — fiir Menschen
— nichts gibt, das aus sich selbst heraus, gewissermaflen selbstreferentiell,
eine wahrhaftige Anwesenheit sein konnte. Jedes »etwas< (ein Baum, ein
Mann, ein Ich usw.) kann nur etwas sein, indem es etwas anderes nicht ist
und indem es auf viele andere Dinge verweist. Es ist also immer etwas
»abwesends, das zugleich konstitutiv ist. Ein >transzendentaler Signifikat«
wire, so Derrida in seiner Auseinandersetzung mit der Sprach- und Zei-
chentheorie von Saussure (Derrida 1974: 49-129) ein Bezeichnetes (im
Unterschied zum Zeichen), das unverinderlich von Zeichen, Kontext usw.
wire. Im Zusammenhang mit Fragen des Geschlechts wire dies etwa >Frau«
oder >Mannc« als jenseits der Sprache bzw. des Textes unverinderliche
Essenz.

4 | Fiir eine ausfithrlichere Darstellung des Aspekts des Scheiterns
in der Dekonstruktion vgl. Villa 2006.

5 | Vgl. Knapp 1998b: 261f.; Villa 2004a: 234£.; Welsch 1991 und 1998;
Zima 2001.

6 | Diese Beschreibung geht nicht auf Bauman selbst zuriick. Sie
bezieht sich vielmehr auf die Individualisierungs-These etwa von Beck,
Beck-Gernsheim und anderen. Allerdings verwenden die Vertreter/-innen
der Individualisierungsthese selbst den Begriff der Postmoderne dezidiert
nicht. Beck spricht z.B. von einer »reflexiven Moderne«. Vgl. Beck 1993.

7 | So auch Fraser 1995, die sich in ihren Uberlegungen zur Offent-
lichkeit dezidiert fiir einen postmodernen Zugang ausspricht (Fraser 1995:
308), der der Zirkulation und Aushandlung kultureller Codes systematisch
Raum gibt.

8 | So auch Welsch: »Die Postmoderne beginnt dort, wo das Ganze

https://dol.org/0.14361/9783839405048-002 - am 14.02.2026, 18:51:30. https//www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839405048-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTMODERNE GESCHLECHTER — FEMINISMUS IN DER POSTMODERNE | 75

aufhort. [...] Vor allem niitzt sie das Ende des Einen und Ganzen positiv,
indem sie die zutage tretende Vielfalt in ihrer Legitimitit und Eigenart zu
sichern und zu entfalten sucht. Hier hat sie ihren Kern. Aus dem Bewusst-
sein des unhintergehbaren Wertes der verschiedenen Konzeptionen und
Entwiirfe (und nicht etwa aus Oberflichlichkeit und Indifferenz) ist sie
radikal pluralistisch. Ihre Vision ist eine Vision der Pluralitit.« (Welsch 1988a:
39; Hervorh. i.0.).

9 | Und wo der sog. »Kommunitarismus« z.B. von A. Etzioni als (al-
lerdings politisch konservative) postmoderne Strémung eingeschitzt wird.
Vgl. Zima 2001: 87-92.

10 | Nachzulesen ist dies bei Gutiérrez Rodriguez 2004 bzw. der dort
angegebenen Literatur sowie in Mohanty 1995.

11 | Am sozialwissenschaftlichen bzw. gesellschaftstheoretischen De-
fizit vor allem feministischer Perspektiven stofen sich auch Nicholson/Seid-
man (z.B. 1995: 8) und nehmen ihr kritisches Unbehagen an den Verkdir-
zungen postmodernen Denkens zum Anlass fiir ihren Sammelband. Dies
wird ausfithrlich in ihrer Einleitung zum Buch thematisiert (ebd.: 1-38).

12 | Vgl. Knapp 1998b: 48f.

13 | Zum Begriff des Diskurses und seinen Implikationen vgl. weiter
unten Abschnitt 3.

14 | Es gibt viele »Spielarten des Konstruktivismus« (Knorr-Cetina
1989); im Rahmen der gender studies sind insbesondere ethnomethodologi-
sche, wissenssoziologische, phinomenologische und (wissenschafts-)his-
torische Zuginge von Bedeutung. Vgl. einfithrend Becker-Schmidt/Knapp
2000: 63-102 und Hark 2001: 17-86.

15 | Zum Begriff der »lterabilitit« bei Derrida vgl. einfithrend Zima
2001I: 290—297 sowie Weedon 1990: 206-212.

16 | An diesem Beispiel wird die grundsitzliche Problematik post-struk-
turalistischer Zuginge zum Bereich des Politischen deutlich: Die Ausweitung
des buirgerlichen Modells der Ehe auf gleichgeschlechtliche Paare ist aus
herrschaftskritischer Perspektive hochgradig problematisch. Die gesetzlich
sanktionierte Form des Zusammenlebens, die damit verbundene legale und
okonomische Anerkennung geht nicht nur zu Lasten anderer Beziehungs- und
Intimitdtsformen, sondern bedeutet auch die Unterwerfung unter sehr spe-
zifische Formen von Herrschaftsregimes und Gouvernementalitit im Sinne
Foucaults; die Ehe ist (auch) eine Institution, eng verflochten mit biirgerlich-
kapitalistischer Herrschaft. Zugleich aber, dies betonen queere Autoren/innen,
fithrt die >Verqueerung« einer zentralen gesellschaftlichen Institution wie der
Ehe zur Enttraditioanlisierung und »Ent-Selbstverstindlichung« (Degele/
Dries/Stauffer 2002) und damit zu einer gesteigerten Reflexivititim Umgang
mit Normen. Die bislang verschwiegene, nicht-markierte, und deshalb umso
wirksamere Heternormativitit der Institution Ehe ist im Zuge der Debatten
um die so genannte »Homo-Ehe« in aller Munde. Wie auch immer man zu
diesem Punkt steht, so ist doch nicht hinter der post-strukturalistischen

https://dol.org/0.14361/9783839405048-002 - am 14.02.2026, 18:51:30. https//www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839405048-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | PAULA-IRENE VILLA

Einsicht im Anschluss an Foucault zuriick zu fallen méglich, der zufolge es
eben kein >Auflerhalb«< der Macht, kein unkontaminiertes >Jenseits< von Herr-
schaft gibt.

17 | Weiterfithrend, und an Butler trotz ihrer eigenen Skepsis, wie ich
meine, anschlussfihig ist fiir dieses Problem die Bourdieusche Kritik an
der Linguistik in Bourdieu 1990. Ausfiihrlich bei Villa 2003: 133ff.

18 | Vgl. Benhabib 1993b: 109f.

19 | Die Aufzihlung und Darstellung der kritischen Stimmen wiirde
hier den Rahmen sprengen. Ich verweise deshalb nur auf die Diskussion
und Literatur in Villa 2003, insbes. 77-101.

Literatur

Bauman, Zygmunt (1995): Ansichten der Postmoderne, Hamburg: Argument-
Verlag.

Bauman, Zygmunt (2005): Moderne und Ambivalenz. Das Ende der Eindeu-
tigkeit, Hamburg: Hamburger Edition.

Beck, Ulrich (1993): Die Erfindung des Politischen. Zu einer Theorie reflexiver
Modernisierung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Becker-Schmidt, Regina/Knapp, Gudrun-Axeli (2000): Feministische Theo-
rien zur Einfiihrung, Hamburg: Junius Verlag.

Benhabib, Seyla (1993a): »Feminismus und Postmoderne. Ein prekires
Biindnis«. In: Benhabib, Seyla/Butler, Judith/Cornell, Drucilla/Fraser,
Nancy: Der Streit um Differenz. Feminismus und Postmoderne in der Ge-
genwart, Frankfurt a.M.: Fischer Verlag, S. 9—30.

Benhabib, Seyla (1993b): »Subjektivitit, Geschichtsschreibung und Politik«.
In: Benhabib, Seyla/Butler, Judith/Cornell, Drucilla/Fraser, Nancy: Der
Streit um Differenz. Feminismus und Postmoderne in der Gegenwart, Frank-
furt a.M.: Fischer Verlag, S. 105-121.

Benhabib, Seyla/Butler, Judith/Cornell, Drucilla/Fraser, Nancy (1993): Der
Streit um Differenz. Feminismus und Postmoderne in der Gegenwart, Frank-
furt a.M.: Fischer Verlag.

Benhabib, Seyla (1995): Selbst im Kontext. Kommunikative Ethik im Span-
nungsfeld von Feminismus, Kommunitarismus und Postmoderne, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (1990): Was heifst Sprechen? Zur Okonomie des sprachlichen
Tausches, Wien: Braumiiller.

Bublitz, Hannelore (2003): Diskurs, Bielefeld: transcript.

Butler, Judith (1991): Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Butler, Judith (1993a): »Kontingente Grundlagen: Der Feminismus und
die Frage der Postmoderne«. In: Benhabib, Seyla/Butler, Judith/Cor-
nell, Drucilla/Fraser, Nancy: Der Streit um Differenz. Feminismus

https://dol.org/0.14361/9783839405048-002 - am 14.02.2026, 18:51:30. https//www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839405048-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTMODERNE GESCHLECHTER — FEMINISMUS IN DER POSTMODERNE | 77

und Postmoderne in der Gegenwart, Frankfurt a.M.: Fischer Verlag,
S. 31-58.

Butler, Judith (1993b): »Fiir ein sorgfiltiges Lesen«. In: Benhabib, Seyla/
Butler, Judith/Cornell, Drucilla/Fraser, Nancy: Der Streit um Differenz.
Feminismus und Postmoderne in der Gegenwart, Frankfurt a.M.: Fischer
Verlag, S. 122-131.

Butler, Judith (1995): Kérper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Ge-
schlechts, Berlin: Berlin-Verlag.

Butler, Judith (1996): »Imitation und Aufsissigkeit der Geschlechtsidentitit«.
In: Hark, Sabine (Hg.): Grenzen lesbischer Identitit, Berlin: Querverlag,
S. 15-37.

Butler, Judith (1998): Haf spricht. Zur Politik des Performativen, Berlin:
Berlin-Verlag.

Butler, Judith (2001): Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Butler, Judith (2004): Gender — Regulierungen. In: Helduser, Ute/Marx,
Daniela/Paulitz, Tatjana/Piihl, Katharina (Hg.): under construction?
Konstruktivistische Perspektiven in feministischer Theorie und Forschung-
spraxis, Frankfurt a.M./New York: Campus, S. 44-56.

De Beauvoir, Simone (1992): Das Andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau,
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Degele, Nina/Christian Dries/Anne Stauffer (2002): »Riickschritt nach
vorn — Soziologische Uberlegungen zu >Homo-Ehe, Staat und queerer
Liebe«. In: Jannik Franzen u.a. (Hg): (K)ein Geschlecht oder viele? Trans-
gender in politischer Perspektive, Berlin: Querverlag, S. 137-152.

Derrida, Jacques (1974): Grammatologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Derrida, Jacques (1988): Randginge der Philosophie, Wien: Passagen.

Elam, Diane (1994): Feminism and Deconstruction. Ms en Abyne, London:
Routledge.

Flax, Jane (1992a): »The End of Innocence«. In: Butler, Judith/Scott, Joan
W. (Hg.): Feminists Theorize the Political, London: Routledge, S. 445—
463.

Flax, Jane (1992b): »Postmoderne und Geschlechter-Beziehungen in der
Feministischen Theorie«. In: Psychologie & Gesellschaftskritik 63/64,
S. 69-102.

Foucault, Michel (1977): Sexualitit und Wahrheit, Bd. 1: Der Wille zum Wissen,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1992): Archdiologie des Wissens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Fraser, Nancy (1993a): »Falsche Gegensitze«. In: Benhabib et al.: Der Streit
um Differenz. Feminismus und Postmoderne in der Gegenwart, Frankfurt
a.M.: Fischer Verlag, S. 59—79.

Fraser, Nancy (1993b): »Pragmatismus, Feminismus und die linguistische
Wende«. In: Benhabib et al.: Der Streit um Differenz. Feminismus und Post-
moderne in der Gegenwart, Frankfurt a.M.: Fischer Verlag, S. 145-160.

https://dol.org/0.14361/9783839405048-002 - am 14.02.2026, 18:51:30. https//www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839405048-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | PAULA-IRENE VILLA

Fraser, Nancy (1995): »Politics, Culture, and the public sphere«. In: Nichol-
son, Linda/Seidman, Steven (1995): Introduction. In: Dies. (Hg.): Social
Postmodernism. Beyond Identity Politics, Cambridge: Cambridge Univ.
Press, S. 287-312.

Gutiérrez Rodriguez, Encarnacién (2004): »Postkolonialismus: Subjektivi-
tit, Rassismus und Geschlecht«. In: Becker, Ruth/Kortendiek, Beate
(Hg.): Handbuch der Frauen- und Geschlechterforschung, Wiesbaden:
Verlag fiir Sozialwiss., S. 239-247.

Hark, Sabine (Hg.) (2001): Dis/Kontinuititen: Feministische Theorie. Lehrbuch
zur sozialwissenschaftlichen Frauen- und Geschlechterforschung, Bd.3,
Opladen: Leske + Budrich.

Hornscheidt, Antje/Jdhnert, Gabriele/Schlichter, Annette (Hg.): Kritische
Differenzen — Geteilte Perspektiven. Zum Verhiltnis zwischen Femi-
nismus und Postmoderne. Opladen: Leske + Budrich.

Klinger, Cornelia (1998a): »Feministische Philosophie als Dekonstruktion und
Kritische Theorie. Einige abstrakte und spekulative Uberlegungenc. In:
Knapp, Gudrun-Axeli (Hg.): Kurskorrekturen. Feminismus zwischen Kritischer
Theorie und Postmoderne, Frankfurt a.M.: Campus, S. 242-256.

Klinger, Cornelia (1998b): »Liberalismus-Marxismus-Postmoderne. Der
Feminismus und seine gliicklichen oder ungliicklichen >Ehen< mit
verschiedenen Theoriestrémungen im 20. Jahrhundert«. In: Hornscheidt,
Antje/Jihnert, Gabriele/Schlichter, Annette (Hg.): Kritische Differenzen
— Geteilte Perspektiven. Zum Verhiltnis zwischen Feminismus und Post-
moderne, Opladen: Westdt. Verl., S. 18—41.

Knapp, Gudrun-Axeli (1998a): »Hunting the Dodo<«: Anmerkungen zum
Diskurs der Postmoderne«. In: Hornscheidt, Antje/Jihnert, Gabriele/
Schlichter, Annette (Hg.): Kritische Differenzen — Geteilte Perspektiven.
Zum Verhiltnis zwischen Feminismus und Postmoderne, Opladen: Westdt.
Verl,, S. 195-228.

Knapp, Gudrun-Axeli (1998b): »Postmoderne Theorie oder Theorie der
Postmoderne? Anmerkungen aus feministischer Sicht«. In: Dies. (Hg.):
Kurskorrekturen. Feminismus zwischen Kritischer Theorie und Postmoderne,
Frankfurt a.M.: Campus, S. 25-83.

Knorr-Cetina, Karin (1989): »Spielarten des Konstruktivismus. Einige No-
tizen und Anmerkungen«. In: Soziale Welt, Heft 1/2, S. 86—96.

Lerner, Gerda (1986): Die Entstehung des Patriarchats, Frankfurt a.M.:
Campus.

Lyotard, Jean-Francoise (1994): Das postmoderne Wissen, Wien: Passagen-
Verlag.

Mohanty, Chandra Talpade (1995): »Feminist Encounters: Locating the
Politics of Experience«. In: Nicholson, Linda/Seidman, Steven (Hg.):
Social Postmodernism. Beyond Identity Politics, Cambridge: Cambridge
Univ. Press, S. 68-86.

Mouffe, Chantal (1995): »Feminism, Citizenship, and radical democratic

https://dol.org/0.14361/9783839405048-002 - am 14.02.2026, 18:51:30. https//www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839405048-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTMODERNE GESCHLECHTER — FEMINISMUS IN DER POSTMODERNE | 79

politics«. In: Nicholson, Linda/Seidman, Steven (1995): Introduction.
In: Dies. (Hg.): Social Postmodernism. Beyond Identity Politics, Cambridge:
Cambridge Univ. Press, S. 315-331.

Nicholson, Linda/Seidman, Steven (1995): »Introduction«. In: Dies. (Hg.):
Social Postmodernism. Beyond Identity Politics, Cambridge: Cambridge
Univ. Press, S. 1-38.

Rubin, Gayle (1975): »The Traffic in Women: Notes on the Political Economy
of Sex«. In: Reiter, Rayna R. (Hg.): Toward an Anthropology of Women,
New York: Monthly Review Press, S. 157-210.

Stiheli, Urs (2000): Poststrukturalistische Soziologien, Bielefeld: transcript.

Villa, Paula-Irene (2003): Judith Butler zur Einfiihrung, Frankfurt a.M.:
Campus.

Villa, Paula-Irene (2004a): »Poststrukturalismus: Postmoderne + Poststruk-
turalismus = Postfeminismus?« In: Becker, Ruth/Kortendiek, Beate
(Hg.): Handbuch der Frauen- und Geschlechterforschung, Wiesbaden:
Verlag fiir Sozialwiss., S. 234—238.

Villa, Paula-Irene (2004b): »(De)Konstruktion und Diskurs-Genealogie:
Zur Position und Rezeption von Judith Butler«. In: Becker, Ruth/Kor-
tendiek, Beate (Hg.): Handbuch der Frauen- und Geschlechterforschung,
Wiesbaden: Verlag fiir Sozialwiss., S. 141-152.

Villa, Paula-Irene (2005): »Post-Ismen: Geschlecht in Postmoderne und
(De)Konstruktion«. In: Wilz, Sylvia M. (Hg.): Struktur, Konstruktion,
Askription: theoretische Konzeptionen von Geschlecht und Geschlechterver-
hdltnissen, Studienbrief der FernUniversitit Hagen.

Villa, Paula-Irene (2006): Dekonstruktion. In: Behnke, Joachim/Gschwend,
Thomas/Schindler, Delia/Schnapp, Kai-Uwe (Hg.): Methoden der Poli-
tikwissenschaft, Baden-Baden: Nomos, S. 93-103.

Walby, Sylvia (1992): »Post-Post-Modernism? Theorizing Social Complexity«.
In: Barrett, Michelle/Phillips, Anne (Hg.): Destabilizing Theory. Con-
temporary Feminist Debates, Oxford: Polity Press, S. 31-52.

Wartenpfuhl, Birgit (2000): Dekonstruktion von Geschlechtsidentitit — Trans-
versale Differenzen. Eine theoretisch-systematische Grundlegung. Opladen:
Leske + Budrich.

Weedon, Chris (1990): Wissen und Erfahrung. Feministische Praxis und Post-
strukturalistische Theorie, Zuirich: Efef-Verlag.

Welsch, Wolfgang (1991): Unsere postmoderne Moderne, Weinheim: VCH.

Welsch, Wolfgang (1988a): Einleitung. In: Welsch, Wolfgang (Hg.) (1988b):
Wege aus der Moderne. Schliisseltexte der Postmoderne-Diskussion, Wein-
heim: VCH, S. 9—42.

Welsch, Wolfgang (Hg.) (1988b): Wege aus der Moderne. Schliisseltexte der
Postmoderne-Diskussion, Weinheim: VCH.

Zima, Peter V. (2001): Moderne/Postmoderne, Tiibingen: Francke Verlag.

https://dol.org/0.14361/9783839405048-002 - am 14.02.2026, 18:51:30. https//www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839405048-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/0.14361/9783839405048-002 - am 14.02.2026, 18:51:30. https//www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839405048-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

