Zusammengefasst

Fiir Winckelmann ist die Laokoonskulptur ein beispielhaftes Kunstwerk der An-
tike. In nahezu keiner anderen erhaltenen Statue driickt sich das Zusammenspiel
von Schonheit und Ausdruck, von Seele und Leidenschaft so vollkommen aus:
Laokoon leidet mit jeder Faser seines Korpers, ldsst sich aber von diesem Leid
nicht besiegen — weder &dsthetisch noch ethisch. Die dsthetische Niederlage wire
dabei der zum Schrei geoffnete Mund, der das ganze Kunstwerk unansehnlich
machen wiirde. Leidenschaft und Ausdruck wiirden so alles andere dominieren
und dem wahren Sinn des Kunstwerks nicht mehr entsprechen: denn die Kunst
soll Freiheit darstellen und das kann sie nicht, indem sie den Unterlegenen zeigt,
der sich hinreifen lidsst und so auf allen Gebieten verliert. Die ethische Niederla-
ge wire gleichermaflen der Schrei — aber eben nur in seiner Abbildung. Ein
schreiender Laokoon ist kein Vorbild, da alles, was vorbildlich an ihm ist, durch
den Schrei verdringt wiirde: Ausgeglichenheit, Widerstand, Geistesstirke wiir-
den vor dem Augenblick in den Hintergrund treten und sichtbar wire und bliebe
nur der gedffnete Mund, der Zeitpunkt der Aufgabe, der Niederlage. Auch der
Laokoon Winckelmanns verliert, sein Tod ist der Marmorgruppe, wie Winckel-
mann betont, schon anzusehen, doch er verliert nicht auf ganzer Ebene. Er be-
wahrt mit der Oberhand iiber Leidenschaft und Schmerz seine Wiirde und seine
Freiheit bis in den Tod. Damit dient er dem Betrachter zum Vorbild und ldsst zur
ethischen Regel werden, was als dsthetische begann: das MaB.

Laokoon hilt das Mall zwischen Schonheit und Ausdruck sowohl in seiner
dsthetischen Marmorgestalt als auch in seiner ethischen Vorbildfunktion. Er ist
nicht gottgleich, sondern ein wahrer Mensch, der nicht iiber Schmerz und
Schicksal des Lebens steht, sondern sich aus ihm heraus durch Wille und Wiirde
iiber es erhebt und es so im Tode bezwingt. Entscheidend ist fiir mich hierbei,
dass MaBhalten fiir Winckelmann nicht einfach bedeutet, Schmerz und Leiden-
schaft als niedere Eigenschaften der Kreatiirlichkeit vergessen zu machen und zu
unterdriicken, sondern dass MaBhalten bedeutet, Schmerz und Leidenschaft ge-

14.02.2026, 14:26:59. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

110 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

nauso zum Menschen zu zidhlen wie Geist, Seele und Willen. Winckelmanns
Subjekt besteht nicht nur aus dem Geist, der iiber den Korper herrschen will,
sondern aus Korper und Geist gleichermallen: Nur so kdnnen sie dsthetisch und
ethisch eine vorbildhafte Form annehmen. Leidenschaft und Widerstand gegen
sie spiegeln sich dabei gleichermaBen in Korper und Gesicht Laokoons, beide
machen ihn ethisch gesehen zu dem, was er ist: einer schonen Seele. Denn nur
wo der Schmerz sichtbar gemacht ist, nur wo die Leidenschaft Geist und Korper
durchwirkt, nur dort wird auch der geistige Widerstand, der nach ethischen Re-
geln sich seinem Korper und seinen Leidenschaften zu widersetzten versteht,
sichtbar. Dabei ist der Widerstand Laokoons selbst leidenschaftlich, er schlidgt
sich nieder in den Muskeln, prigt die Haltung, zerfurcht die Stirn. In der Laoko-
onskulptur wird das Geistige durch seine Darstellung sinnlich und bringt somit
die Freiheit als Quelle und Zweck der Kunst zur Darstellung.

Natiirlich teile ich dabei Winckelmanns Priamisse, Freiheit kdme nur durch
die Schonheit zur Darstellung, nicht. Die Freiheit des Widerstands bis in den
Tod kann auch Ausdruck im Hisslichen finden: im weit gedffneten Mund, im
verzerrten Gesicht — und nicht zuletzt: Widerstand kann der Schrei selbst sein.
Das Fruchtbare an Winckelmann ist so nicht die Verkniipfung von ethischen und
asthetischen Leitsdtzen. Das Fruchtbare ist das in der Winckelmann-Interpre-
tation weitgehend verkannte Zusammenspiel verschiedenster menschlicher Ei-
genschaften: die Fihigkeit, berithrbar zu sein vom Leben. Die Fihigkeit, zu
leiden und im Leiden zu widerstehen, auch wenn der Tod nicht besiegt werden
kann. Die Fihigkeit, dem Leiden leidenschaftlich entgegenzuwirken, mit Lei-
denschaft ethische Prinzipien zu vertreten, sich iiberhaupt etwas zum Prinzip
werden zu lassen. Bei Winckelmann siegt eben nicht einfach der Geist tiber die
Natur, sondern die Natur gehort von vornherein zum Subjekt. All das Menschli-
che fasst er in einer eigenen #sthetischen Kategorie zusammen, der des Aus-
drucks. Winckelmanns Subjekt ist kein rein verniinftiges, in der Kunst wird
vielmehr zur Darstellung gebracht als Vernunft oder Seele: in der Kunst zeigen
sich auch Leidenschaft und Erduldung, Schmerz und Tod als zum Subjekt geho-
rig. Korper und Geist verschmelzen in der kiinstlerischen Darstellung, gerade
weil alles nur sinnlich darstellbar ist. Hier wird der Mensch sichtbar, mit allem
was dazu gehort: Leid, Leidenschaft, Schmerz, Sieg im Widerstand, Niederlage
im Tod.

Lessing liest Winckelmann weniger umfassend, beschrinkt ihn auf das Bild des
naturunterdriickenden Stoikers, bei dem der Geist die Vorrangstellung bewahrt
und eine zu iiberkommende Natur dominiert. Gegen dieses Bild wendet sich
Lessing mit seiner Argumentation. Auch bei ihm schweigt der Laokoon in der

14.02.2026, 14:26:59. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZUSAMMENGEFASST | 111

Marmorgruppe, allerdings aus rein dsthetischen Griinden. Die bildende Kunst hat
seiner Ansicht nach einfach nicht die Mittel, um Schmerz und Leid wirklich
festzuhalten und darzustellen. Die hat nur die Dichtung und genau hier darf Lao-
koon auch seinen Schmerz schreiend und klagend, mit verzogenem Gesicht und
entstelltem Korper vorbringen. Schrecken und Hisslichkeit sind hier eingebun-
den in eine Handlung, die sich in der Zeit bewegt und so nicht zum ekelerre-
genden Standbild erstarrt. Die willkiirlichen Zeichen, die sich in der Abstraktheit
der Poesie in natiirliche verwandeln und damit eine entsinnlichte Sinnlichkeit
vor das innere Auge des Rezipienten zaubern, ermoglichen eine spezifisch &dsthe-
tische Erkenntnis. Die intuitive Erkenntnis ermoglicht dabei Entdeckungen iiber
die rein verstandesmifligen Anschauungen hinaus, in ihr lassen sich Wesen und
Zusammenhinge der Dinge verstehen. Die Intuition ist dabei kein bloBes und
dumpfes Gefiihl, das den Verstand ersetzt, sondern selbst eine geistige Fahigkeit,
die Strukturen und Zusammenhinge erkennt, die in Worten nicht explizit ge-
macht werden oder werden konnen. Klar gesagt: Intuition ist nichts fiir Dumme,
die mangelnde Geistesgegenwart durch eine unspezifische Ahnung zu ersetzen
suchen. Intuition ist hier eine Erkenntnisform, die der Vernunfterkenntnis
gleichberechtigt beigeordnet ist. Schrei, Schmerz und die damit bewusst vor-
gefiihrte Menschlichkeit der leidenden Kreatur erméglichen dabei erst diese intu-
itive Perspektive, da sie Betrachter oder Zuhorer beriihren, anders als es ein Sieg
des Geistes iiber den Korper konnte.

Lessing wendet sich so auf zwei Gebieten gegen Winckelmann: Zum einen
vertritt er eine andere — und umfassendere — &sthetische Theorie und zum ande-
ren wertet er auf dem Hintergrund dieses Modells das in der Kunst Dargestellte
anders. Dient bei Winckelmann Kunst zur Erkenntnis des Idealen hinter der
wirklichen Welt, hat sie bei Lessing eine vielmehr nachahmende Funktion, die
weniger am Idealen orientiert ist. Sie zielt nicht ab auf eine geschulte und ver-
standesgeméBe Erkenntnis von Form und Inhalt, sondern will beriihren und auf-
wiihlen, indem sie ihre eigenen Mittel in der &sthetischen Erfahrung vergessen
macht. Lessing fasst die Kunst damit weitldufiger und weniger begrenzt als Win-
ckelmann. Bei ihm ist sie nicht allein zur Darstellung des Schonen da, sondern
kann gerade in der Dichtung dariiber hinausgehen. Der Mut zum Hiésslichen, der
Mut zum Schrei mit aufgerissenem Mund, entsteht bei Lessing vor allem vor
dem Hintergrund der Furcht- und Mitleids-Theorie, die Gegenstand des spéter
kommenden Lessing-Kapitels (3.1.) ist. Doch im Laokoon liefert Lessing bereits
den ethischen Vorbau fiir dieses Vorhaben: Leid, Schmerz, Schrei und dhnliche
menschliche Regungen halten bei ihm Einzug in die Kunst, weil er ein anderes
ethisches Ideal vor Augen hat als Winckelmann. Ich habe im Winckelmann-
Kapitel gezeigt, dass er nicht als bloBer Stoiker im Geist-Korper-Dualismus ver-

14.02.2026, 14:26:59. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

112 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

standen werden darf, sondern in seiner Argumentation und durch die Einfithrung
des »Ausdrucks« Wert legt auf die menschliche Seite der Kunst, diejenige, die
das Lebendige und Leibhafte darstellt und somit nicht nur dem gottlichen Ideal
zugewandt ist. Menschsein, Schmerz und Leben spielen also auch bei Winckel-
mann eine herausragende Rolle, nur sind die Konsequenzen, die er aus seiner
Betrachtung zieht, andere, als Lessing sie sieht. Winckelmann plidiert fiir einen
bedichtigen Umgang mit der eigenen Leiblichkeit. Er versteht den Korper als
Achillesverse des Menschen: er macht ihn verwundbar, durch ihn ist er nicht un-
sterblich, durch ihn ist er gebunden an die Weltlichkeit und somit empfindlich.
Doch diese Empfindlichkeit, die korperliche Gebundenheit ist nicht nur eine
blode Schwiche, die den ansonsten rein geistigen Menschen erdet und bindet, sie
ist wesentlicher Teil des Menschen, der seine charakterlichen Eigenschaften im
Umgang mit seinem Korper und seinem Leiden schult und gleichermallen zeigt.
Winckelmanns Subjekt ist somit nicht aufgespalten in Korper und Geist, sondern
verbunden durch die Leiblichkeit: Laokoon fiihlt seinen Schmerz, er ist der
Schmerz und verhilt sich zu ihm. Erst darin sieht Winckelmann den Sieg des
Priesters: Nicht in der Loslosung von Geist und Korper, so dass der Geist unbe-
troffen tiber dem korperlichen Leid schwebt, sondern in der Verbundenheit. Weil
Laokoon gleichermaflen Geist und Korper ist und sich damit in seiner Leiblich-
keit fiihlt, kann er zum Vorbild werden. Denn nur vor diesem Hintergrund hat
das Aushalten der Schmerzen einen Sinn. Ethisch beispielhaft verhilt sich Lao-
koon nun, da er sich nicht vom Schmerz iibermannen ldsst, sondern dagegen
anhdlt und so seine Freiheit bewahrt. Denn die menschliche Freiheit liegt fiir
Winckelmann nicht in der leiblichen Unversehrtheit oder in der Abwesenheit
von korperlichem Schmerz, sondern in der Unabhingigkeit des moralischen
Verhaltens von diesem Schmerz. Er gewinnt nicht die Oberhand iiber den Men-
schen, sondern ldsst der Seele, wie Winckelmann sich vielleicht ausdriicken
wiirde, einen Verhaltensspielraum, in dem sie sich zeigen kann. Laokoons scho-
ne Seele liegt nun eben genau darin: dass sie sich zeigt trotz des kaum auszuhal-
tenden Schmerzes. Laokoon ist nicht nur Korper, er ist immer auch mehr als das
und das zeigt sich in seinem Verhalten zum Schmerz. Einen Schrei nun wiirde
Winckelmann als Hingabe an denselben deuten und damit als Aufgabe. Im
Schrei wiirde die schone Seele unsichtbar werden, deshalb schweigt Laokoon.
Lessing nun, der Winckelmann wesentlich kiirzer und auf das stoische Ele-
ment beschrinkt liest, sieht gerade in der Hingabe an den Schmerz, in der
Aufgabe des Sich-Zu-Etwas-Verhaltens das Menschliche. Der Schmerzensschrei
ist nur voriibergehend — und das voriibergehende Uberwiltigtsein durch die
Leiblichkeit ist fiir ihn keine Schande, sondern viel mehr Ausdruck eines groflen
Charakters als die stidndige Distanziertheit. Auch Lessing versteht in seiner ds-

14.02.2026, 14:26:59. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZUSAMMENGEFASST | 113

thetischen Theorie das Subjekt nicht als aufgespalten zwischen Korper und
Geist, sondern als eines, das seine Leiblichkeit positiv empfindet. Die Empfin-
dung des Schmerzes spielt hier eine andere Rolle als bei Winckelmann: Sie
bietet nicht das Feld, auf dem der Mensch sich bewihren kann, indem er sich in
seinem Verhalten von dem Schmerz abgrenzt, sich ihm nicht hingibt, sondern sie
ermoglicht eine moralische Bildung, die nur in der Empfindung selbst vonstatten
gehen kann. Damit {iberschreitet sie ein rein verstandesméifiges Lernen: nicht
nur Anschauung und Uberlegung dient bei Lessing zur Schulung des Charakters,
auch das Empfinden einer Situation bildet. Deshalb darf sich der Mensch bei
Lessing hemmungslos hingeben, er darf weinen und schreien und leiden, weil er
darin sein wertvolles Menschsein entdeckt. Er entdeckt damit seine Fihigkeiten,
Empfindungen zu haben, jemand zu sein, dem es moglich ist, zu weinen und zu
leiden und dem auch Ausdruck zu geben. All das ist allerdings nicht moglich auf
dem Feld der bildenden Kunst, sondern wird erst eroffnet in der Poesie, die es
erlaubt, auch die Verginglichkeit der Hingabe, des Uberwiltigtseins darzustellen
und den Menschen nicht in einem solchen Moment fiir die Ewigkeit zu bannen.
Bei allen Unterscheidungen und Differenzen zwischen den beiden Autoren
gibt es eine groBe Gemeinsamkeit: die Beschiftigung mit dem Schmerz. Er bil-
det sowohl fiir Lessing als auch fiir Winckelmann den Hintergrund, auf dem die
dsthetische Erfahrung stattfindet. Beide zéhlen ihn und den Umgang mit ihm we-
sentlich zum Menschen und prigen dadurch ihren Begriff von Subjektivitit als
einen, der nicht auf die Vernunft beschriankt ist, sondern sich ausdehnt auf die
Empfindung und das Verhalten zum eigenen Korper und zum eigenen Schmerz.

Auch Hegel reflektiert auf das in der Marmorgruppe dargestellte Schmerzverhal-
ten: allerdings mit einer den beiden vorherigen Ansichten diametral entgegenge-
setzten Quintessenz: Laokoon verhilt sich bei ihm eigentlich gar nicht zu seinem
Schmerz. Sein hochherziges Aushalten bleibt kalt, seine Stummbheit ist Resigna-
tion. Obwohl das klassische Ideal, das in der Laokoonskulptur beispielhaft dar-
gestellt ist, das lebendige Individuum zeigt, wie Hegel betont, fehlt es Laokoon
gerade an Lebendigkeit. Er begehrt nicht auf, er schiumt nicht iiber, er schreit
nicht, er ist nicht leidenschaftlich, denn ihm fehlt es an innerer Subjektivitit. La-
okoons Selbstverstindnis funktioniert nur auf dem Hintergrund seines Volkes
und seiner Gemeinschaft, er betrachtet sich nicht als davon losgeloste Existenz.
Damit bleibt er unreflektiert und in der Allgemeinheit befangen. Er hat seine Un-
endlichkeit einzig im Unendlichen des Substantiellen, er hat sie sich nicht in
einer inneren Reflexion zu eigen gemacht. Damit bleibt er als Individuum der
Endlichkeit und Zufilligkeit verhaftet. Laokoon kann nicht schreien, denn die
Griinde fiir den Schrei liegen auflerhalb seines Selbstverstindnisses. Das heif3t

14.02.2026, 14:26:59. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

114 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

nicht, dass Laokoon kein Selbstbewusstsein hat oder unfrei ist, Freiheit und
Selbstbewusstsein haben bei ihm nur einen substantiellen Inhalt — er ist in der
Substanz frei: als Individuum, das aus dem Allgemeinen heraus sein Selbstbe-
wusstsein bezieht und in das Allgemeine hinein zuriickkehrt. Das macht auch die
von Hegel an den Skulpturen gepriesene Selbststindigkeit aus: Durch das Ruhen
im Allgemeinen kommen Fragen und Zweifel gar nicht erst auf. Der Handelnde
weill von selbst — als Teil des Substantiellen —, was richtig und was falsch ist.
Einen individuellen Uberschuss, der den Einzelnen mit Bediirfnissen oder durch
Reflexion vom Ganzen abtrennen wiirde, gibt es hier nicht. Individuum und Ge-
meinschaft sind eines und bedingen sich in wechselseitiger Eintracht gegen-
seitig. Ich habe gezeigt, dass der Preis dieser Selbststdndigkeit ein Mangel an
innerer Subjektivitit ist: das substantielle Individuum ist nur selbststindig, weil
es zur Auflehnung und zur Reflexion nicht fihig ist.

Asthetisch argumentiert Hegel dhnlich wie Lessing und Winckelmann. Auch
er lehnt die Darstellung des Hisslichen in der Skulptur ab: Laokoon muss
schweigen, da sein verzogenes Gesicht den Betrachter abschrecken wiirde. An-
ders allerdings als Lessing sieht Hegel aber auch in Theater oder Prosa keinen
Platz fiir Geschrei und dergleichen Abscheulichkeiten. Denn Kunst bleibt fiir
Hegel, auch wenn sie Sprache ist, immer sinnlich und die sinnliche Darstellung
des Hisslichen muss immer zu Ablehnung fiihren. Sie ist dem Inhalt der Kunst
aber auch einfach nicht angemessen: Sie wire keine addquate Darstellung der
Idee, da das Hissliche stets unversohnt bleibt und somit den Blick auf das ei-
gentliche verstellt. Fiir Hegel ist die klassische Skulptur das Schonste, was die
Kunst zu bieten hat. Diese Wertung erlaubt jedoch nicht, Hegel auf die Seite
Winckelmanns zu stellen und ein Primat der Bildhauerei iiber die Poesie abzulei-
ten. Denn diese ist fiir Hegel das Hochste der Kunst: die Form, in der sie
gleichzeitig ihren Hohepunkt findet und, wie ich im kommenden Kapitel zeigen
werde, iiberschritten wird.

Die Argumentation, auf die ich mich in diesem Kapitel iiber die Skulptur be-
schrinkt habe, betrachtet die Laokoongruppe dabei als Beispiel fiir das
klassische Kunstideal. Das ist schon, weil es die Einheit von Korper und Geist
zeigt und damit zum leiblichen Ausdruck der Seele wird. Hier ist Hegel, begriff-
lich jedoch wesentlich differenzierter und genauer, nah an Winckelmann: In der
Verschnung von Innerlichem und AuBerlichem sehen beide etwas Drittes ans
Tageslicht treten: die schone Seele. Sie zeichnet sich bei beiden durch Heiterkeit,
Ruhe und Gelassenheit aus — nur die Schliisse, die beide daraus ziehen sind un-
terschiedliche. Obwohl Winckelmann der Vorreiter darin ist, Kunst als Produkt
ihrer spezifischen Zeit zu sehen, denkt er hier vom Subjekt selbst aus: Fiir ihn ist
Laokoon Vorbild, weil er ihn als Subjekt betrachtet, das auch zu seiner Zeit hitte

14.02.2026, 14:26:59. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZUSAMMENGEFASST | 115

leben kénnen — und dessen Handeln und Verhalten folglich auch fiir seine Zeit
vorbildlich gewesen wire. Hegel hingegen sieht Laokoon selbst als verwurzelt in
der Antike und denkt ihn von der antiken Gemeinschaft aus. Winckelmann und
Hegel gehen so von vollkommen unterschiedlichen Subjekt-Begriffen aus.

Laokoon ist fiir Hegel kein ethisches Vorbild, wie er es fiir Winckelmann
war, denn in ihm verwirklicht sich ein ganz anderer Begriff von Subjekt-Sein als
der, den Hegel fiir seine Zeit sah. Ohnehin wiirde Hegel diese ethisch-belastete
Kunstbetrachtung, zu der sowohl Winckelmann als auch Lessing tendieren, ab-
lehnen: In ihr wird, so Hegel, die Kunst Mittel zum Zweck: sie soll belehren und
erziehen. Genau das darf aber mit der Kunst nicht passieren, denn sie soll Zweck
an sich sein: nur so ist sie frei, die Idee im Ideal sichtbar werden zu lassen.

Das zeitgenossische Subjekt ist fiir Hegel ein reflexives und aufgeklirtes
Subjekt, das mit der substantiellen Individualitit der Antike nichts mehr gemein
hat. Wihrend diese tief verwurzelt ist in ihre Gemeinschaft, Handlungsanleitung,
Motivation und sittliche Regeln und Gesetzte daraus ableitet, ist jenes ein selbst-
bewusster, verniinftiger und reflexiver Staatsbiirger, der sich als Mitglied einer
von ihm bejahten Gesellschaft versteht. Die Sittlichkeit, in die er eingebettet ist,
ist eine andere als die, aus der Laokoon heraus agierte. Wie es zu diesem Um-
schwung von natiirlicher zu kiinstlicher Sittlichkeit kommt, soll Thema im
folgenden Kapitel sein, in dem die Antigone-Interpretationen Hegels im Mittel-
punkt stehen.

Die entscheidende Differenz zwischen Hegel auf der einen und Winckelmann
und Lessing auf der anderen Seite ist der verwendete Begriff von Subjekt. Die
Unterschiede betreffen dabei verschiedene begriffliche Aspekte:

1. Wihrend Winckelmann und Lessing davon ausgehen, dass ein zeitloses
Subjekt seine Darstellung in der Kunst findet, verfolgt Hegel in seinem é&stheti-
schen System eine Entwicklung des Subjekts anhand der verschiedenen kiinst-
lerischen Formen und den dazu gehorigen Epochen. Diese unterschiedliche be-
griffliche Herangehensweise hat natiirlich Konsequenzen fiir die Interpretation:
Winckelmann und Lessing versuchen die Laokoongruppe im Jetzt zu deuten.
Deshalb kann sie fiir Winckelmann zum lehrreichen Vorbild werden, auf ethi-
scher wie auf dsthetischer Ebene. Denn Winckelmann sieht, wie auch Hegel, in
der klassischen griechischen Skulptur die Bliite der Kunst, die vorbei aber nicht
vergessen ist. Anders als Hegel kann sich Winckelmann eine Riickkehr dieser
Kunstform allerdings vorstellen und predigt deshalb die Nachahmung der Alten.
Fiir Hegel ist so eine Riickkehr ausgeschlossen, weil die Skulptur nur unter be-
stimmten Bedingungen {iiberhaupt entstehen konnte, dem Weltverhiltnis des
modernen Subjekts hingegen wire sie gar nicht mehr angemessen.

14.02.2026, 14:26:59. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

116 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

2. Auch das dargestellte Subjekt wird unterschiedlich interpretiert. Fiir Win-
ckelmann und Lessing ist es ein vollwertiges Subjekt, das auch in ihrem Heute
existent sein konnte. Hegel sieht in Laokoon ein in der Entwicklung begriffenes
Subjekt. Laokoon ist fiir ihn nicht reflexiv, er kann seine Haltung nicht als
selbstgewihltes Verhalten sehen. In der Betrachtung Laokoons als substantielle
Individualitit wird deutlich, dass all sein Tun aus der Substanz heraus geboren
wird und er eine Verkorperung eben dieser Substanz ist. Alles Individuelle an
ihm, das endlich und zufillig bleibt, sinkt unwichtig zuriick in diese Allgemein-
heit. Genau das ist dabei der Schliissel zum schonen Ideal: die perfekte
Verkorperung des Substantiellen im lebendigen Individuum, wo es seine leben-
dige Individualitit gewinnt, gleichzeitig aber alles Individuelle bedeutungslos
bleibt.

3. Der Schmerz ist dabei etwas individuell Bedeutungsloses. Laokoon schreit
bei Hegel nicht, weil es ohnehin bedeutungslos wire, zu schreien. Sein Schwei-
gen hat so auch keine Bedeutung und bleibt starr, kalt und resigniert. Dem stehen
Winckelmann und Lessing mit zwei anderen, voneinander verschiedenen Inter-
pretationen gegeniiber. Fiir Winckelmann ist Laokoons Schweigen hochst
bedeutungsvoll. Sein Schweigen zeigt, dass er das richtige Mafl im Verhiltnis
von Korper und Seele, aber auch im Verhiltnis zum Leben gefunden hat. Lao-
koon ist fiir Winckelmann frei, weil er sich weder durch seinen Schmerz, noch
durch sein Schicksal besiegen ldsst, das macht ihn zum freien Geist, der mehr ist
als bloBe weltliche Existenz: eine schone Seele. Die Lessing-Argumentation ist
hingegen zunéchst mehr ein Versprechen oder ein Vorgeschmack als eine elabo-
rierte Gegenthese. Fiir Lessing ist das Schweigen des marmornen Laokoons
bedeutungslos, weil von einer Skulptur schlichtweg nicht mehr erwartet werden
kann. Sie kann keinen Schreienden darstellen, da sie dann hésslich wiirde und
niemand sie betrachten wollte. Ein schweigender Laokoon in der Poesie aber
wire fiir Lessing voller Bedeutung — und zwar falscher Bedeutung. Denn Les-
sing will ihn schreien horen — er will gerade die menschliche Seite an ihm
herausstellen, um ihn so dem Publikum néher zu bringen. Denn Lessing betont
eines: Leiden und Schmerz gehoren zum Menschen.

Indem Hegel Laokoon den Schrei gar nicht zutraut, weil er Laokoon gar nicht als
ein Subjekt, das eines solchen Schreis fihig wire, begreift, bringt er zwei Sicht-
weisen hinein, die Winckelmann und Lessing nicht beriicksichtigt haben, lésst
aber gleichzeitig jeweils eine ihrer Errungenschaften fallen: Hegel sieht Kunst in
ihrer Zeit verwurzelt und somit auch den kiinstlerischen Helden als Helden sei-
ner Zeit. Damit er6ffnet er ein vielschichtigeres Bild von Kunst, als Winckel-
mann und Lessing es haben, denn die Betrachtung des Werks wird so nicht redu-

14.02.2026, 14:26:59. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZUSAMMENGEFASST | 117

ziert darauf, was wir heute damit anfangen konnen, sondern beinhaltet ebenfalls
von uns unabhingige Aspekte. Damit erdffnet Hegel eine dialektische Perspekti-
ve, die eine Entwicklung von Subjektivitit voraussetzt. Mit Hegel lassen sich
also die Verdnderungen in der Kunst und die Verdnderungen der kiinstlerischen
Darstellung von Subjektivitdt in ihrer Verdnderung nachvollziehen, womit eine
unendlich interessante und vielseitige Perspektive auf Kunst erdffnet wird. Was
Hegel aber beiseite fallen lésst, ist die Macht der sinnlichen Erfahrung: diese op-
fert er der dialektischen Bewegung und lésst sie neben der religiosen Erfahrung
und der philosophischen Erkenntnis nahezu bedeutungslos werden. Dass sie das
nicht ist, sondern als Féhigkeit zur dsthetischen Erfahrung, als Fahigkeit zur intu-
itiven Erkenntnis, mit zu einem umfassenden Begriff von Subjekt gehort, zeigen
aber Winckelmann und Lessing in ihren Argumentationen. Fiir Hegel hingegen
spielt die individuelle Korperlichkeit nur als Verkorperung eine Rolle — in ihrer
Individualitét ist sie absolut unbedeutend. Damit wird auch das individuelle
Leid, der individuelle Schmerz fiir Hegel unbedeutend. Doch gerade individuelle
Leid- und Schmerzerfahrungen miissen in einem Subjektbegriff beinhaltet sein,
wenn sie dem Subjekt gerecht werden wollen.

14.02.2026, 14:26:59. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

14.02.2026, 14:26:59. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

