
Zusammengefasst 

Für Winckelmann ist die Laokoonskulptur ein beispielhaftes Kunstwerk der An-
tike. In nahezu keiner anderen erhaltenen Statue drückt sich das Zusammenspiel 
von Schönheit und Ausdruck, von Seele und Leidenschaft so vollkommen aus: 
Laokoon leidet mit jeder Faser seines Körpers, lässt sich aber von diesem Leid 
nicht besiegen – weder ästhetisch noch ethisch. Die ästhetische Niederlage wäre 
dabei der zum Schrei geöffnete Mund, der das ganze Kunstwerk unansehnlich 
machen würde. Leidenschaft und Ausdruck würden so alles andere dominieren 
und dem wahren Sinn des Kunstwerks nicht mehr entsprechen: denn die Kunst 
soll Freiheit darstellen und das kann sie nicht, indem sie den Unterlegenen zeigt, 
der sich hinreißen lässt und so auf allen Gebieten verliert. Die ethische Niederla-
ge wäre gleichermaßen der Schrei – aber eben nur in seiner Abbildung. Ein 
schreiender Laokoon ist kein Vorbild, da alles, was vorbildlich an ihm ist, durch 
den Schrei verdrängt würde: Ausgeglichenheit, Widerstand, Geistesstärke wür-
den vor dem Augenblick in den Hintergrund treten und sichtbar wäre und bliebe 
nur der geöffnete Mund, der Zeitpunkt der Aufgabe, der Niederlage. Auch der 
Laokoon Winckelmanns verliert, sein Tod ist der Marmorgruppe, wie Winckel-
mann betont, schon anzusehen, doch er verliert nicht auf ganzer Ebene. Er be-
wahrt mit der Oberhand über Leidenschaft und Schmerz seine Würde und seine 
Freiheit bis in den Tod. Damit dient er dem Betrachter zum Vorbild und lässt zur 
ethischen Regel werden, was als ästhetische begann: das Maß.  
 Laokoon hält das Maß zwischen Schönheit und Ausdruck sowohl in seiner 
ästhetischen Marmorgestalt als auch in seiner ethischen Vorbildfunktion. Er ist 
nicht gottgleich, sondern ein wahrer Mensch, der nicht über Schmerz und 
Schicksal des Lebens steht, sondern sich aus ihm heraus durch Wille und Würde 
über es erhebt und es so im Tode bezwingt. Entscheidend ist für mich hierbei, 
dass Maßhalten für Winckelmann nicht einfach bedeutet, Schmerz und Leiden-
schaft als niedere Eigenschaften der Kreatürlichkeit vergessen zu machen und zu 
unterdrücken, sondern dass Maßhalten bedeutet, Schmerz und Leidenschaft ge-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.109 - am 14.02.2026, 14:26:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

nauso zum Menschen zu zählen wie Geist, Seele und Willen. Winckelmanns 
Subjekt besteht nicht nur aus dem Geist, der über den Körper herrschen will, 
sondern aus Körper und Geist gleichermaßen: Nur so können sie ästhetisch und 
ethisch eine vorbildhafte Form annehmen. Leidenschaft und Widerstand gegen 
sie spiegeln sich dabei gleichermaßen in Körper und Gesicht Laokoons, beide 
machen ihn ethisch gesehen zu dem, was er ist: einer schönen Seele. Denn nur 
wo der Schmerz sichtbar gemacht ist, nur wo die Leidenschaft Geist und Körper 
durchwirkt, nur dort wird auch der geistige Widerstand, der nach ethischen Re-
geln sich seinem Körper und seinen Leidenschaften zu widersetzten versteht, 
sichtbar. Dabei ist der Widerstand Laokoons selbst leidenschaftlich, er schlägt 
sich nieder in den Muskeln, prägt die Haltung, zerfurcht die Stirn. In der Laoko-
onskulptur wird das Geistige durch seine Darstellung sinnlich und bringt somit 
die Freiheit als Quelle und Zweck der Kunst zur Darstellung.  
 Natürlich teile ich dabei Winckelmanns Prämisse, Freiheit käme nur durch 
die Schönheit zur Darstellung, nicht. Die Freiheit des Widerstands bis in den 
Tod kann auch Ausdruck im Hässlichen finden: im weit geöffneten Mund, im 
verzerrten Gesicht – und nicht zuletzt: Widerstand kann der Schrei selbst sein. 
Das Fruchtbare an Winckelmann ist so nicht die Verknüpfung von ethischen und 
ästhetischen Leitsätzen. Das Fruchtbare ist das in der Winckelmann-Interpre-
tation weitgehend verkannte Zusammenspiel verschiedenster menschlicher Ei-
genschaften: die Fähigkeit, berührbar zu sein vom Leben. Die Fähigkeit, zu 
leiden und im Leiden zu widerstehen, auch wenn der Tod nicht besiegt werden 
kann. Die Fähigkeit, dem Leiden leidenschaftlich entgegenzuwirken, mit Lei-
denschaft ethische Prinzipien zu vertreten, sich überhaupt etwas zum Prinzip 
werden zu lassen. Bei Winckelmann siegt eben nicht einfach der Geist über die 
Natur, sondern die Natur gehört von vornherein zum Subjekt. All das Menschli-
che fasst er in einer eigenen ästhetischen Kategorie zusammen, der des Aus-
drucks. Winckelmanns Subjekt ist kein rein vernünftiges, in der Kunst wird 
vielmehr zur Darstellung gebracht als Vernunft oder Seele: in der Kunst zeigen 
sich auch Leidenschaft und Erduldung, Schmerz und Tod als zum Subjekt gehö-
rig. Körper und Geist verschmelzen in der künstlerischen Darstellung, gerade 
weil alles nur sinnlich darstellbar ist. Hier wird der Mensch sichtbar, mit allem 
was dazu gehört: Leid, Leidenschaft, Schmerz, Sieg im Widerstand, Niederlage 
im Tod. 

Lessing liest Winckelmann weniger umfassend, beschränkt ihn auf das Bild des 
naturunterdrückenden Stoikers, bei dem der Geist die Vorrangstellung bewahrt 
und eine zu überkommende Natur dominiert. Gegen dieses Bild wendet sich 
Lessing mit seiner Argumentation. Auch bei ihm schweigt der Laokoon in der 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.109 - am 14.02.2026, 14:26:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZUSAMMENGEFASST | 111

Marmorgruppe, allerdings aus rein ästhetischen Gründen. Die bildende Kunst hat 
seiner Ansicht nach einfach nicht die Mittel, um Schmerz und Leid wirklich 
festzuhalten und darzustellen. Die hat nur die Dichtung und genau hier darf Lao-
koon auch seinen Schmerz schreiend und klagend, mit verzogenem Gesicht und 
entstelltem Körper vorbringen. Schrecken und Hässlichkeit sind hier eingebun-
den in eine Handlung, die sich in der Zeit bewegt und so nicht zum ekelerre-
genden Standbild erstarrt. Die willkürlichen Zeichen, die sich in der Abstraktheit 
der Poesie in natürliche verwandeln und damit eine entsinnlichte Sinnlichkeit 
vor das innere Auge des Rezipienten zaubern, ermöglichen eine spezifisch ästhe-
tische Erkenntnis. Die intuitive Erkenntnis ermöglicht dabei Entdeckungen über 
die rein verstandesmäßigen Anschauungen hinaus, in ihr lassen sich Wesen und 
Zusammenhänge der Dinge verstehen. Die Intuition ist dabei kein bloßes und 
dumpfes Gefühl, das den Verstand ersetzt, sondern selbst eine geistige Fähigkeit, 
die Strukturen und Zusammenhänge erkennt, die in Worten nicht explizit ge-
macht werden oder werden können. Klar gesagt: Intuition ist nichts für Dumme, 
die mangelnde Geistesgegenwart durch eine unspezifische Ahnung zu ersetzen 
suchen. Intuition ist hier eine Erkenntnisform, die der Vernunfterkenntnis 
gleichberechtigt beigeordnet ist. Schrei, Schmerz und die damit bewusst vor-
geführte Menschlichkeit der leidenden Kreatur ermöglichen dabei erst diese intu-
itive Perspektive, da sie Betrachter oder Zuhörer berühren, anders als es ein Sieg 
des Geistes über den Körper könnte.  
 Lessing wendet sich so auf zwei Gebieten gegen Winckelmann: Zum einen 
vertritt er eine andere – und umfassendere – ästhetische Theorie und zum ande-
ren wertet er auf dem Hintergrund dieses Modells das in der Kunst Dargestellte 
anders. Dient bei Winckelmann Kunst zur Erkenntnis des Idealen hinter der 
wirklichen Welt, hat sie bei Lessing eine vielmehr nachahmende Funktion, die 
weniger am Idealen orientiert ist. Sie zielt nicht ab auf eine geschulte und ver-
standesgemäße Erkenntnis von Form und Inhalt, sondern will berühren und auf-
wühlen, indem sie ihre eigenen Mittel in der ästhetischen Erfahrung vergessen 
macht. Lessing fasst die Kunst damit weitläufiger und weniger begrenzt als Win-
ckelmann. Bei ihm ist sie nicht allein zur Darstellung des Schönen da, sondern 
kann gerade in der Dichtung darüber hinausgehen. Der Mut zum Hässlichen, der 
Mut zum Schrei mit aufgerissenem Mund, entsteht bei Lessing vor allem vor 
dem Hintergrund der Furcht- und Mitleids-Theorie, die Gegenstand des später 
kommenden Lessing-Kapitels (3.1.) ist. Doch im Laokoon liefert Lessing bereits 
den ethischen Vorbau für dieses Vorhaben: Leid, Schmerz, Schrei und ähnliche 
menschliche Regungen halten bei ihm Einzug in die Kunst, weil er ein anderes 
ethisches Ideal vor Augen hat als Winckelmann. Ich habe im Winckelmann-
Kapitel gezeigt, dass er nicht als bloßer Stoiker im Geist-Körper-Dualismus ver-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.109 - am 14.02.2026, 14:26:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

standen werden darf, sondern in seiner Argumentation und durch die Einführung 
des »Ausdrucks« Wert legt auf die menschliche Seite der Kunst, diejenige, die 
das Lebendige und Leibhafte darstellt und somit nicht nur dem göttlichen Ideal 
zugewandt ist. Menschsein, Schmerz und Leben spielen also auch bei Winckel-
mann eine herausragende Rolle, nur sind die Konsequenzen, die er aus seiner 
Betrachtung zieht, andere, als Lessing sie sieht. Winckelmann plädiert für einen 
bedächtigen Umgang mit der eigenen Leiblichkeit. Er versteht den Körper als 
Achillesverse des Menschen: er macht ihn verwundbar, durch ihn ist er nicht un-
sterblich, durch ihn ist er gebunden an die Weltlichkeit und somit empfindlich. 
 Doch diese Empfindlichkeit, die körperliche Gebundenheit ist nicht nur eine 
blöde Schwäche, die den ansonsten rein geistigen Menschen erdet und bindet, sie 
ist wesentlicher Teil des Menschen, der seine charakterlichen Eigenschaften im 
Umgang mit seinem Körper und seinem Leiden schult und gleichermaßen zeigt. 
Winckelmanns Subjekt ist somit nicht aufgespalten in Körper und Geist, sondern 
verbunden durch die Leiblichkeit: Laokoon fühlt seinen Schmerz, er ist der 
Schmerz und verhält sich zu ihm. Erst darin sieht Winckelmann den Sieg des 
Priesters: Nicht in der Loslösung von Geist und Körper, so dass der Geist unbe-
troffen über dem körperlichen Leid schwebt, sondern in der Verbundenheit. Weil 
Laokoon gleichermaßen Geist und Körper ist und sich damit in seiner Leiblich-
keit fühlt, kann er zum Vorbild werden. Denn nur vor diesem Hintergrund hat 
das Aushalten der Schmerzen einen Sinn. Ethisch beispielhaft verhält sich Lao-
koon nun, da er sich nicht vom Schmerz übermannen lässt, sondern dagegen 
anhält und so seine Freiheit bewahrt. Denn die menschliche Freiheit liegt für 
Winckelmann nicht in der leiblichen Unversehrtheit oder in der Abwesenheit 
von körperlichem Schmerz, sondern in der Unabhängigkeit des moralischen 
Verhaltens von diesem Schmerz. Er gewinnt nicht die Oberhand über den Men-
schen, sondern lässt der Seele, wie Winckelmann sich vielleicht ausdrücken 
würde, einen Verhaltensspielraum, in dem sie sich zeigen kann. Laokoons schö-
ne Seele liegt nun eben genau darin: dass sie sich zeigt trotz des kaum auszuhal-
tenden Schmerzes. Laokoon ist nicht nur Körper, er ist immer auch mehr als das 
und das zeigt sich in seinem Verhalten zum Schmerz. Einen Schrei nun würde 
Winckelmann als Hingabe an denselben deuten und damit als Aufgabe. Im 
Schrei würde die schöne Seele unsichtbar werden, deshalb schweigt Laokoon.  
 Lessing nun, der Winckelmann wesentlich kürzer und auf das stoische Ele-
ment beschränkt liest, sieht gerade in der Hingabe an den Schmerz, in der 
Aufgabe des Sich-Zu-Etwas-Verhaltens das Menschliche. Der Schmerzensschrei 
ist nur vorübergehend – und das vorübergehende Überwältigtsein durch die 
Leiblichkeit ist für ihn keine Schande, sondern viel mehr Ausdruck eines großen 
Charakters als die ständige Distanziertheit. Auch Lessing versteht in seiner äs-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.109 - am 14.02.2026, 14:26:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZUSAMMENGEFASST | 113

thetischen Theorie das Subjekt nicht als aufgespalten zwischen Körper und 
Geist, sondern als eines, das seine Leiblichkeit positiv empfindet. Die Empfin-
dung des Schmerzes spielt hier eine andere Rolle als bei Winckelmann: Sie 
bietet nicht das Feld, auf dem der Mensch sich bewähren kann, indem er sich in 
seinem Verhalten von dem Schmerz abgrenzt, sich ihm nicht hingibt, sondern sie 
ermöglicht eine moralische Bildung, die nur in der Empfindung selbst vonstatten 
gehen kann. Damit überschreitet sie ein rein verstandesmäßiges Lernen: nicht 
nur Anschauung und Überlegung dient bei Lessing zur Schulung des Charakters, 
auch das Empfinden einer Situation bildet. Deshalb darf sich der Mensch bei 
Lessing hemmungslos hingeben, er darf weinen und schreien und leiden, weil er 
darin sein wertvolles Menschsein entdeckt. Er entdeckt damit seine Fähigkeiten, 
Empfindungen zu haben, jemand zu sein, dem es möglich ist, zu weinen und zu 
leiden und dem auch Ausdruck zu geben. All das ist allerdings nicht möglich auf 
dem Feld der bildenden Kunst, sondern wird erst eröffnet in der Poesie, die es 
erlaubt, auch die Vergänglichkeit der Hingabe, des Überwältigtseins darzustellen 
und den Menschen nicht in einem solchen Moment für die Ewigkeit zu bannen.  
 Bei allen Unterscheidungen und Differenzen zwischen den beiden Autoren 
gibt es eine große Gemeinsamkeit: die Beschäftigung mit dem Schmerz. Er bil-
det sowohl für Lessing als auch für Winckelmann den Hintergrund, auf dem die 
ästhetische Erfahrung stattfindet. Beide zählen ihn und den Umgang mit ihm we-
sentlich zum Menschen und prägen dadurch ihren Begriff von Subjektivität als 
einen, der nicht auf die Vernunft beschränkt ist, sondern sich ausdehnt auf die 
Empfindung und das Verhalten zum eigenen Körper und zum eigenen Schmerz. 

Auch Hegel reflektiert auf das in der Marmorgruppe dargestellte Schmerzverhal-
ten: allerdings mit einer den beiden vorherigen Ansichten diametral entgegenge-
setzten Quintessenz: Laokoon verhält sich bei ihm eigentlich gar nicht zu seinem 
Schmerz. Sein hochherziges Aushalten bleibt kalt, seine Stummheit ist Resigna-
tion. Obwohl das klassische Ideal, das in der Laokoonskulptur beispielhaft dar-
gestellt ist, das lebendige Individuum zeigt, wie Hegel betont, fehlt es Laokoon 
gerade an Lebendigkeit. Er begehrt nicht auf, er schäumt nicht über, er schreit 
nicht, er ist nicht leidenschaftlich, denn ihm fehlt es an innerer Subjektivität. La-
okoons Selbstverständnis funktioniert nur auf dem Hintergrund seines Volkes 
und seiner Gemeinschaft, er betrachtet sich nicht als davon losgelöste Existenz. 
Damit bleibt er unreflektiert und in der Allgemeinheit befangen. Er hat seine Un-
endlichkeit einzig im Unendlichen des Substantiellen, er hat sie sich nicht in 
einer inneren Reflexion zu eigen gemacht. Damit bleibt er als Individuum der 
Endlichkeit und Zufälligkeit verhaftet. Laokoon kann nicht schreien, denn die 
Gründe für den Schrei liegen außerhalb seines Selbstverständnisses. Das heißt 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.109 - am 14.02.2026, 14:26:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

nicht, dass Laokoon kein Selbstbewusstsein hat oder unfrei ist, Freiheit und
Selbstbewusstsein haben bei ihm nur einen substantiellen Inhalt – er ist in der 
Substanz frei: als Individuum, das aus dem Allgemeinen heraus sein Selbstbe-
wusstsein bezieht und in das Allgemeine hinein zurückkehrt. Das macht auch die 
von Hegel an den Skulpturen gepriesene Selbstständigkeit aus: Durch das Ruhen 
im Allgemeinen kommen Fragen und Zweifel gar nicht erst auf. Der Handelnde 
weiß von selbst – als Teil des Substantiellen –, was richtig und was falsch ist. 
Einen individuellen Überschuss, der den Einzelnen mit Bedürfnissen oder durch 
Reflexion vom Ganzen abtrennen würde, gibt es hier nicht. Individuum und Ge-
meinschaft sind eines und bedingen sich in wechselseitiger Eintracht gegen-
seitig. Ich habe gezeigt, dass der Preis dieser Selbstständigkeit ein Mangel an 
innerer Subjektivität ist: das substantielle Individuum ist nur selbstständig, weil 
es zur Auflehnung und zur Reflexion nicht fähig ist.
 Ästhetisch argumentiert Hegel ähnlich wie Lessing und Winckelmann. Auch 
er lehnt die Darstellung des Hässlichen in der Skulptur ab: Laokoon muss 
schweigen, da sein verzogenes Gesicht den Betrachter abschrecken würde. An-
ders allerdings als Lessing sieht Hegel aber auch in Theater oder Prosa keinen 
Platz für Geschrei und dergleichen Abscheulichkeiten. Denn Kunst bleibt für 
Hegel, auch wenn sie Sprache ist, immer sinnlich und die sinnliche Darstellung 
des Hässlichen muss immer zu Ablehnung führen. Sie ist dem Inhalt der Kunst 
aber auch einfach nicht angemessen: Sie wäre keine adäquate Darstellung der 
Idee, da das Hässliche stets unversöhnt bleibt und somit den Blick auf das ei-
gentliche verstellt. Für Hegel ist die klassische Skulptur das Schönste, was die 
Kunst zu bieten hat. Diese Wertung erlaubt jedoch nicht, Hegel auf die Seite 
Winckelmanns zu stellen und ein Primat der Bildhauerei über die Poesie abzulei-
ten. Denn diese ist für Hegel das Höchste der Kunst: die Form, in der sie 
gleichzeitig ihren Höhepunkt findet und, wie ich im kommenden Kapitel zeigen 
werde, überschritten wird.  
 Die Argumentation, auf die ich mich in diesem Kapitel über die Skulptur be-
schränkt habe, betrachtet die Laokoongruppe dabei als Beispiel für das 
klassische Kunstideal. Das ist schön, weil es die Einheit von Körper und Geist 
zeigt und damit zum leiblichen Ausdruck der Seele wird. Hier ist Hegel, begriff-
lich jedoch wesentlich differenzierter und genauer, nah an Winckelmann: In der 
Versöhnung von Innerlichem und Äußerlichem sehen beide etwas Drittes ans 
Tageslicht treten: die schöne Seele. Sie zeichnet sich bei beiden durch Heiterkeit, 
Ruhe und Gelassenheit aus – nur die Schlüsse, die beide daraus ziehen sind un-
terschiedliche. Obwohl Winckelmann der Vorreiter darin ist, Kunst als Produkt 
ihrer spezifischen Zeit zu sehen, denkt er hier vom Subjekt selbst aus: Für ihn ist 
Laokoon Vorbild, weil er ihn als Subjekt betrachtet, das auch zu seiner Zeit hätte 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.109 - am 14.02.2026, 14:26:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZUSAMMENGEFASST | 115

leben können – und dessen Handeln und Verhalten folglich auch für seine Zeit 
vorbildlich gewesen wäre. Hegel hingegen sieht Laokoon selbst als verwurzelt in 
der Antike und denkt ihn von der antiken Gemeinschaft aus. Winckelmann und 
Hegel gehen so von vollkommen unterschiedlichen Subjekt-Begriffen aus.   
 Laokoon ist für Hegel kein ethisches Vorbild, wie er es für Winckelmann 
war, denn in ihm verwirklicht sich ein ganz anderer Begriff von Subjekt-Sein als 
der, den Hegel für seine Zeit sah. Ohnehin würde Hegel diese ethisch-belastete 
Kunstbetrachtung, zu der sowohl Winckelmann als auch Lessing tendieren, ab-
lehnen: In ihr wird, so Hegel, die Kunst Mittel zum Zweck: sie soll belehren und 
erziehen. Genau das darf aber mit der Kunst nicht passieren, denn sie soll Zweck 
an sich sein: nur so ist sie frei, die Idee im Ideal sichtbar werden zu lassen.  
 Das zeitgenössische Subjekt ist für Hegel ein reflexives und aufgeklärtes 
Subjekt, das mit der substantiellen Individualität der Antike nichts mehr gemein 
hat. Während diese tief verwurzelt ist in ihre Gemeinschaft, Handlungsanleitung, 
Motivation und sittliche Regeln und Gesetzte daraus ableitet, ist jenes ein selbst-
bewusster, vernünftiger und reflexiver Staatsbürger, der sich als Mitglied einer 
von ihm bejahten Gesellschaft versteht. Die Sittlichkeit, in die er eingebettet ist, 
ist eine andere als die, aus der Laokoon heraus agierte. Wie es zu diesem Um-
schwung von natürlicher zu künstlicher Sittlichkeit kommt, soll Thema im 
folgenden Kapitel sein, in dem die Antigone-Interpretationen Hegels im Mittel-
punkt stehen.   

Die entscheidende Differenz zwischen Hegel auf der einen und Winckelmann 
und Lessing auf der anderen Seite ist der verwendete Begriff von Subjekt. Die 
Unterschiede betreffen dabei verschiedene begriffliche Aspekte:  
 1. Während Winckelmann und Lessing davon ausgehen, dass ein zeitloses 
Subjekt seine Darstellung in der Kunst findet, verfolgt Hegel in seinem ästheti-
schen System eine Entwicklung des Subjekts anhand der verschiedenen künst-
lerischen Formen und den dazu gehörigen Epochen. Diese unterschiedliche be-
griffliche Herangehensweise hat natürlich Konsequenzen für die Interpretation: 
Winckelmann und Lessing versuchen die Laokoongruppe im Jetzt zu deuten. 
Deshalb kann sie für Winckelmann zum lehrreichen Vorbild werden, auf ethi-
scher wie auf ästhetischer Ebene. Denn Winckelmann sieht, wie auch Hegel, in 
der klassischen griechischen Skulptur die Blüte der Kunst, die vorbei aber nicht 
vergessen ist. Anders als Hegel kann sich Winckelmann eine Rückkehr dieser 
Kunstform allerdings vorstellen und predigt deshalb die Nachahmung der Alten. 
Für Hegel ist so eine Rückkehr ausgeschlossen, weil die Skulptur nur unter be-
stimmten Bedingungen überhaupt entstehen konnte, dem Weltverhältnis des 
modernen Subjekts hingegen wäre sie gar nicht mehr angemessen.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.109 - am 14.02.2026, 14:26:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

 2. Auch das dargestellte Subjekt wird unterschiedlich interpretiert. Für Win-
ckelmann und Lessing ist es ein vollwertiges Subjekt, das auch in ihrem Heute 
existent sein könnte. Hegel sieht in Laokoon ein in der Entwicklung begriffenes 
Subjekt. Laokoon ist für ihn nicht reflexiv, er kann seine Haltung nicht als 
selbstgewähltes Verhalten sehen. In der Betrachtung Laokoons als substantielle 
Individualität wird deutlich, dass all sein Tun aus der Substanz heraus geboren 
wird und er eine Verkörperung eben dieser Substanz ist. Alles Individuelle an 
ihm, das endlich und zufällig bleibt, sinkt unwichtig zurück in diese Allgemein-
heit. Genau das ist dabei der Schlüssel zum schönen Ideal: die perfekte 
Verkörperung des Substantiellen im lebendigen Individuum, wo es seine leben-
dige Individualität gewinnt, gleichzeitig aber alles Individuelle bedeutungslos 
bleibt.  
 3. Der Schmerz ist dabei etwas individuell Bedeutungsloses. Laokoon schreit 
bei Hegel nicht, weil es ohnehin bedeutungslos wäre, zu schreien. Sein Schwei-
gen hat so auch keine Bedeutung und bleibt starr, kalt und resigniert. Dem stehen 
Winckelmann und Lessing mit zwei anderen, voneinander verschiedenen Inter-
pretationen gegenüber. Für Winckelmann ist Laokoons Schweigen höchst 
bedeutungsvoll. Sein Schweigen zeigt, dass er das richtige Maß im Verhältnis 
von Körper und Seele, aber auch im Verhältnis zum Leben gefunden hat. Lao-
koon ist für Winckelmann frei, weil er sich weder durch seinen Schmerz, noch 
durch sein Schicksal besiegen lässt, das macht ihn zum freien Geist, der mehr ist 
als bloße weltliche Existenz: eine schöne Seele. Die Lessing-Argumentation ist 
hingegen zunächst mehr ein Versprechen oder ein Vorgeschmack als eine elabo-
rierte Gegenthese. Für Lessing ist das Schweigen des marmornen Laokoons 
bedeutungslos, weil von einer Skulptur schlichtweg nicht mehr erwartet werden 
kann. Sie kann keinen Schreienden darstellen, da sie dann hässlich würde und 
niemand sie betrachten wollte. Ein schweigender Laokoon in der Poesie aber 
wäre für Lessing voller Bedeutung – und zwar falscher Bedeutung. Denn Les-
sing will ihn schreien hören – er will gerade die menschliche Seite an ihm 
herausstellen, um ihn so dem Publikum näher zu bringen. Denn Lessing betont 
eines: Leiden und Schmerz gehören zum Menschen.  

Indem Hegel Laokoon den Schrei gar nicht zutraut, weil er Laokoon gar nicht als 
ein Subjekt, das eines solchen Schreis fähig wäre, begreift, bringt er zwei Sicht-
weisen hinein, die Winckelmann und Lessing nicht berücksichtigt haben, lässt 
aber gleichzeitig jeweils eine ihrer Errungenschaften fallen: Hegel sieht Kunst in 
ihrer Zeit verwurzelt und somit auch den künstlerischen Helden als Helden sei-
ner Zeit. Damit eröffnet er ein vielschichtigeres Bild von Kunst, als Winckel-
mann und Lessing es haben, denn die Betrachtung des Werks wird so nicht redu-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.109 - am 14.02.2026, 14:26:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZUSAMMENGEFASST | 117

ziert darauf, was wir heute damit anfangen können, sondern beinhaltet ebenfalls 
von uns unabhängige Aspekte. Damit eröffnet Hegel eine dialektische Perspekti-
ve, die eine Entwicklung von Subjektivität voraussetzt. Mit Hegel lassen sich 
also die Veränderungen in der Kunst und die Veränderungen der künstlerischen 
Darstellung von Subjektivität in ihrer Veränderung nachvollziehen, womit eine 
unendlich interessante und vielseitige Perspektive auf Kunst eröffnet wird. Was 
Hegel aber beiseite fallen lässt, ist die Macht der sinnlichen Erfahrung: diese op-
fert er der dialektischen Bewegung und lässt sie neben der religiösen Erfahrung 
und der philosophischen Erkenntnis nahezu bedeutungslos werden. Dass sie das 
nicht ist, sondern als Fähigkeit zur ästhetischen Erfahrung, als Fähigkeit zur intu-
itiven Erkenntnis, mit zu einem umfassenden Begriff von Subjekt gehört, zeigen 
aber Winckelmann und Lessing in ihren Argumentationen. Für Hegel hingegen 
spielt die individuelle Körperlichkeit nur als Verkörperung eine Rolle – in ihrer 
Individualität ist sie absolut unbedeutend. Damit wird auch das individuelle 
Leid, der individuelle Schmerz für Hegel unbedeutend. Doch gerade individuelle 
Leid- und Schmerzerfahrungen müssen in einem Subjektbegriff beinhaltet sein, 
wenn sie dem Subjekt gerecht werden wollen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.109 - am 14.02.2026, 14:26:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.109 - am 14.02.2026, 14:26:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

