
4.  Folgerungen für die Philosophie nach Marx

Angesichts der Persistenz des Kapitalismus will diese Arbeit dazu beitragen, den 
Sozialwissenschaften und der Philosophie wieder ein unverkrampfteres Verhält-
nis zu Marx zu ermöglichen, von dem die noch immer stringenteste Theorie des 
Kapitalismus stammt. Allerdings ist diese Theorie durch ihre politische und aka-
demische Wirkungsgeschichte derart verstellt, dass sie von diesen Überlagerun-
gen erst befreit werden muss. Zu diesem Zweck nahm Kapitel 2 eine kritische 
Revision einiger sonst meist verdeckter Aspekte in der Entwicklung hin zur deut-
schen „Sozialphilosophie“ vor. Mithilfe dieser theoriegenetischen Tiefenschärfe 
konnten in Kapitel 3 missliche kategoriale Weichenstellungen der gegenwärtigen 
Sozialphilosophie exemplarisch kritisiert werden. Zu konstatieren war vor allem 
eine erstaunliche Kontinuität von Denkmustern des Deutschen Idealismus. Eine 
solche Kasuistik könnte fortgesetzt werden. Offen ist hingegen noch die Frage, 
was daraus für die Möglichkeiten und Grenzen der Sozialphilosophie und ihr 
Verhältnis zur Marx’schen Theorie systematisch zu folgern ist.

Dieses letzte Kapitel zeigt nun auf, welcher Begriff von Philosophie mit der 
hier geübten Kritik verträglich, ja für sie leitend ist. Anfangs wird noch einmal 
das vorgeschlagene Kriterium der Philosophiekritik präzisiert, das der frühe 
Marx für seine Auseinandersetzung mit Hegel und Feuerbach entwickelt hat: ihre 
Überprüfung an der alltäglich erfahrenen und medial durchaus präsenten sozialen 
Realität (4.1, cf. 2.5.7, 3.1.5). Ein solch vortheoretisch-lebensweltlicher Blick lie-
fert keine weitere Theorie, sondern erlaubt es, bestehende Theorien gegenüber 
anderen Theorien und gegenüber der sozialen Realität kritisch zu verorten. Eine 
solche „übersichtliche Darstellung“ (Wittgenstein, PhU 122) wird dann für ver-
schiedene Varianten der Sozialphilosophie gegeben (4.2). Hier werden die prob-
lematischen Inbezugsetzungen von Denken und Sein, Modell und Wirklichkeit, 
Theorie und Praxis in den analysierten Theorien systematisch reflektiert.  

Damit wird ein Philosophiebegriff erarbeitet, der der Gegenwart und der phi-
losophischen Tradition gerechter wird. Dieser ist nicht mehr gehalten, Marx’ 
Theorien aus traditionellen „Denkzwängen“ oder aktuellen Tagesmoden auszu-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008 - am 14.02.2026, 16:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


544 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

blenden, wie es bislang oft der Fall ist. Im Ergebnis erweist sich der differenzier-
te und magere Philosophiebegriff von Kant und Wittgenstein, den auch Marx 
teilt, dem deutschen Einheitsdenken von Hegel über Heidegger bis zu Honneth 
als überlegen. So lassen sich viele Missverständnisse auflösen, etwa bezüglich 
der Rolle, die die „Wissenschaft“ und die Rede von „Gesetzen“ im Marx’schen 
Denken spielt (4.3). Misslich wirkte sich hier vor allem die neoklassische Über-
formung des Marxismus aus. Wird die Marx’sche Rede von Gesetzen philoso-
phisch fehlbestimmt, kommt es in der Reaktion zu den nämlichen Re-
Hegelianisierungen und Ethisierungen der Theorie, wie sie in dieser Arbeit häu-
fig begegneten, und die zu kritisieren waren. Sie verkörpern eine Kontinuität des 
Deutschen Idealismus an Marx vorbei (4.4).

4.1  Die Rol le  der  Real i tät  a ls  Maß der Verortung  

Es hat sich im Laufe der Arbeit mehrfach erwiesen, dass das folgende Zitat von 
Marx aus dem Jahre 1841, das eigentlich auf Aristoteles und Hegel gemünzt war, 
heute noch treffend ist:1 „Die Welt ist also eine zerrissene, die einer in sich tota-
len Philosophie gegenübertritt. Die Erscheinung der Tätigkeit dieser Philosophie 
ist dadurch auch eine zerrissene“ (MEW 40, 215). Eine Ursache für diese De-
ckung liegt in der Persistenz der Hegelschen Philosophie im deutschen Denken, 
selbst noch über 170 Jahre nach seinem Tod. Eine Parallele zu Hegel ließ sich an 
Habermas (3.1.5), an der Wirtschaftsethik (3.3.5) und besonders am Neopragma-
tismus feststellen (3.4.2), und der Kommunitarismus berief sich zumindest auf 
denselben, ohne allerdings ähnliche Vermittlungsleistungen zwischen morali-
schem Appell und Realität zu erbringen wie jener (3.2.3). Zuvor hatte sich bereits 
gezeigt, dass auch die traditionelle Sozialphilosophie von Eucken, Lukács, Hei-
degger und Luhmann sich nach dem Hegelschen Vorbild ausrichtete (2.5.3-
2.5.6). Sogar die Kritische Theorie berief sich auf Hegel (2.6.3), was noch bis in 
die spekulative Geldphilosophie der „monetären Werttheorie“ nachwirkte (2.3.7). 

Diese Hegelianismen rühren sicher nicht, jedenfalls nicht bei allen, aus einer 
ausgeprägten Vorliebe für schwerverständliche Texte aus dem frühen 19. Jahr-
hundert her. Vielmehr ist die „Methode“, mit der Hegel gearbeitet hat, in 
Deutschland dermaßen attraktiv, dass sie auch der benutzen kann, der kein großer 
Kenner von Hegel ist. Es handelt sich dabei um die Substitution eines direkten
Gegenstandsbezuges, der vielfach immer noch unter Positivismusverdacht steht 
(Wellmer 1969, 69 ff.; Negt in Euchner 1972, 44), durch die Einkreisung eines 
Phänomens mittels einer „Synthese“ verschiedener schon vorliegender Theorien, 
die sich im engeren oder weiteren Sinne mit dem Phänomen beschäftigen (2.5.2). 

Schon Adorno propagierte eine solche „Konstellationsanalyse“ (1931, 335 f.; 
1966, 164 f.). Die Meisterschaft in der synthetisierenden Sekundäranalyse errang 

1  Siehe Kapitel 2.5.7, Fn. 274; 3.1.5, Fn. 112 sowie 3.2.3, Fn. 52. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008 - am 14.02.2026, 16:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FOLGERUNGEN | 545

                                             

jedoch Habermas.2 Doch gerade dies ähnelt einer positivistischen Haltung am 
meisten, nur dass an die Stelle einer unkritischen Aufnahme des Gegebenen (cf. 
Schnädelbach 1971) die unkritische Aufnahme gegebener Theorien tritt (3.1.1; 
4.3). Ohne etwas über Intentionen auszusagen, ist doch als funktionaler Effekt 
Hegelscher Elemente in der Sozialphilosophie die sukzessive Abschottung ge-
genüber der sozialen Realität durch den identitätsphilosophischen Glauben zu 
benennen, das vorliegende Denken und seine Begriffe enthielten bereits das Sein.

Für Hegelianische Syntheseleistungen gab es im deutschen Denken ein ge-
sondertes Bedürfnis. Besonders in den Anfangskapiteln (2.1 bis 2.4) hat sich her-
ausgestellt, dass bisherigen Überlegungen über die Gesellschaft, wie sie von der 
Mitte des 18. Jahrhunderts bis zu Marx angestellt wurden, nach dessen Tod in 
Theorien über Technik und über Ethik auseinander fielen. Diese Zerrissenheit 
trat erstmals in dem sozialdemokratischen Streit zwischen naturalistischer Ortho-
doxie und ethisierendem Revisionismus auf (2.1). Sie fand sich auch in der leni-
nistischen Weltanschauung wieder, wo einem fatalistischen Krisenszenario eine 
voluntaristische Praxismystik unverbunden gegenübertrat (2.2), sowie in dem 
Auseinandertreten von technisierten Modellen der Neoklassik und ethisierten 
Gegenentwürfen des Historismus in der ökonomischen Theorie (2.3). Auch durch 
die Soziologie und Kritische Theorie ging dieser Riss, indem den an der Neo-
klassik orientierten ontologisierten Modellen eines selbstlaufenden Systems The-
orien gegenübertraten, die sich primär an den normativen Vorstellungen von In-
dividuen orientierten (2.4, 2.6).  

Wenn nun der etwa im angelsächsischen Empirismus gängige Weg einer di-
rekten Überprüfung solch disparater Behauptungen an der Realität nicht beschrit-
ten wird, so bleibt neben der Dezision nur noch ihre Synthese. Der Effekt einer 
solchen Synthese ist eine doppelte Entfernung von der sozialen Realität. War 
diese schon in den zugrundegelegten Theorien – vor allem in der Neoklassik, die 
via Hilferding noch im Leninismus wirkt – nicht treffend erfasst, so kann deren 
philosophische Umdeutung und Verschmelzung mit anderslautenden Theorien 
diesen Mangel nicht beheben, sondern nur verstärken (2.4.3, 3.1.1, 3.3.5).  

Ein solches theoretisches Verfahren lässt sich philosophisch zwar durchfüh-
ren. Die Frage bleibt bei derlei Großbauten jedoch, wie sie sich zur sozialen Rea-

2  Wer in der Philosophie unvermittelt über Gegenstände spreche, hintergehe die kom-
munikative Wende und mache sich eines naiven Realismus oder Naturalismus schul-
dig. „Die Gesellschaftstheorie muss sich also auf einer metatheoretischen Ebene be-
währen, wo ihr ein direkter Zugriff auf die soziale Realität verwehrt ist“ (Habermas 
1991a, 203). Man müsse sich fachfremder „Empirie“ und Fachsprachen bedienen (so 
der Moral- und Sprechakttheorie sowie der Entwicklungspsychologie, 204). Warum 
der Zugang zur Welt verwehrt sei, erfährt man nicht, es bleibt bei der Behauptung ei-
nes seinsgeschichtlichen Einschnittes: „nach der linguistischen Wende ist uns ein 
solcher sprachlich unvermittelter Zugriff auf eine innere oder äußere Realität ver-
wehrt“ (1999, 20). „Nachdem der praktischen Vernunft das Subjekt genommen wor-
den“ (1992, 629), sei sie „zerborsten“ (1992, 17; vgl. die voreilige Rede vom „Weg-
fall“ oder „Zerfall“ des Marxismus bei Honneth 2003, 149, 276; auch 4.2.4, 4.2.5).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008 - am 14.02.2026, 16:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


546 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

lität verhalten. Es kommt zu jener Situation, die in dem mehrfach gebrauchten 
Marxzitat anklingt. „Die Welt ist also eine zerrissene“ heißt hier, dass die Theo-
rien über die Welt in unversöhnliche Hälften auseinanderfallen (2.4.1). Werden 
sie in der Philosophie miteinander versöhnt, so wird diese zu einer „in sich tota-
len“. Dadurch entfernt sie sich von der realen Welt um so mehr, und wird „auch 
eine zerrissene“, da sie doch eigentlich gerade diese Welt zu erfassen bean-
sprucht (MEW 40, 215; cf. 2.5 ff.). Diese Diagnose wird beispielsweise auch von 
Nancy Fraser geteilt. Ihre Analyse des „normativen Monismus“ der Anerken-
nung bei Axel Honneth (2003, 10) kommt ebenfalls zu dem Schluss:  

„Honneth ist jedoch nicht gewillt, Erfahrungen zu überprüfen. [...] Was daraus entsteht, 
ist ein überraschend traditionelles Theoriegebäude: eine Konstruktion mit festem Fun-
dament, in der die Moralpsychologie die politische Soziologie, die Gesellschaftstheorie 
und Moralphilosophie trägt und über Gebühr beschränkt, in der [soll heißen: indem, 
CH] sie unzulässigerweise diese Forschungsfelder zurechtstutzt und in ihre relative Ei-
gengesetzlichkeit eingreift“ (Fraser 2003, 237 f.). 

Die Betrachtung normativer Vorstellungen der Individuen, hier in der Variante 
einer philosophisierten Moralpsychologie, wird nicht betrachtet als das, was sie 
ist: als Untersuchung eines begrenzten und nur empirisch zu erfassenden Berei-
ches; sondern sie wird zu einer philosophischen Synthese der sich zuwiderlau-
fenden Perspektiven von Moralphilosophie und Gesellschaftstheorie stilisiert. Je-
ne beiden Disziplinen werden dabei zwar verändert, doch gerade nicht, wie unse-
re Analyse als nötig herausstellt, über eine Überprüfung an der zugrunge liegen-
den sozialen Realität, sondern über eine Hegelianische „Aufhebung“.

Dass dies zugleich auch politische Philosophie sein will (2000, 7), zeigt die 
identitätsphilosophische Ausgangsvoraussetzung, dass mit den Spekulationen 
über Theorien anderer zugleich etwas über die soziale Realität ausgesagt sei. Da-
gegen lehnt sich Fraser zurecht auf. Der „normative Monismus“ Honneths, der 
hier nur als Beispiel dient, ist eine Spielart der ethisierten deutschen Sozialphilo-
sophie im Gefolge von Habermas. Schon Kapitel 3.1.5 hat das Fazit gezogen: 
Solchen monologischen Theoriebildungen fehlt die Instanz der Schöffen, die 
dem vielleicht naiv, aber bestimmt widersprochen hätten, wie das Fraser hier tut. 
Neben unserer Rolle als Philosophierende sind wir „zunächst und zumeist“ (En-
gels, MEW 25, 7) auch Menschen, und hier wissen wir recht eindeutig, was wirk-
lich ist. Wir hören von Elend und Krieg, spüren natürliche Triebe und müssen 
sehen, wie wir unsere Rechnungen bezahlen. Von einem solchen Vorgriff auf 
den common sense (Reid 1784; 1.2; Henning 2001), der in einer aufgeklärten 
Gesellschaft wie der unseren durchaus mehr wissen kann als die Fachwissen-
schaft, gehen wir hier aus. Das ist auch möglich, ohne über eine detaillierte sozi-
alökonomische Theorie zu verfügen. Der lebensweltliche Vorgriff dient ja nicht 
als weitere Theorie, sondern nur als Kriterium der Bewertung anderer Theorien.3

3  Ein Medium der Verständigung über solche Vorbegriffe der sozialen Realität ist die 
Presse, besonders das Feuilleton (cf. 1.1, Fn. 4; 2.4.6, Fn. 184; 3.2.3, Fn. 48). Auch 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008 - am 14.02.2026, 16:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FOLGERUNGEN | 547

                                                                                                                                    

Ein solches Vorgehen gibt es auch bei anderen Autoren. Steinvorth etwa zielt 
auf ähnliches ab, wenn er als ein Kriterium zur Überprüfung der Angemessenheit 
von philosophischen Rekonstruktionen ethischer Prinzipien empfiehlt, sich an 
unsere Intuitionen zu halten (1999, 36 f., 64). Solche Intuitionen (cf. Shklar 
1992) sind keineswegs schon eine vollgültige Falsifikationsinstanz. Doch sie dür-
fen als Wegzeichen nicht ignoriert werden. Sie müssen im Zweifelsfall Anlass 
sein, die bezweifelte Theorie zu überprüfen. Auch Hilary Putnam geht mit Willi-
am James davon aus, dass im Falle des Zweifels an abgehobenen Theorien, hier 
analytischen Erkenntnistheorien, ein „direkter Realismus“ Kriterium der Über-
prüfung ist (1995, 30; 1998, 46; 1994, 78 ff., Bashkar 1986). Ähnliches inspirier-
te ferner Husserls Betonung der „Lebenswelt“, die in dem Moment einsetzte, als 
wissenschaftliche Theorien nicht mehr einsehbar waren (1936, § 28).4 Diese Ein-
sicht ist nicht neu. Ähnlich wie Heidegger und Wittgenstein (Rentsch 2003) emp-
fahl schon Marx für Fälle, in denen aufgrund des „kategorialen Rahmens“ oder 
anderer „Verhexungen der Sprache“ ein Zugang zur Wirklichkeit verbaut schien,
einen therapeutischen Realismus:  

„Die Philosophen hätten ihre Sprache nur in die gewöhnliche Sprache, aus der sie abs-
trahiert ist, aufzulösen, um sie als die verdrehte Sprache der wirklichen Welt zu erken-
nen und einzusehen, dass weder die Gedanken noch die Sprache für sich ein eignes 
Reich bilden; dass sie nur Äußerungen des wirklichen Lebens sind“ (MEW 3, 432 f.; 
vgl. Lassalle 1987, 130 ff.).

„Zurück auf den rauen Boden!“ (Wittgenstein, PhU 107; Engels, MEW 20, 19). „Was 
ist dein Ziel in der Philosophie? – Der Fliege den Weg aus dem Fliegenglas zeigen“ 
(PhU 309; vgl. Nietzsche, Morgenröte 444, siehe 2.6.6, Fn. 152).

Weil „die durchschnittliche Alltäglichkeit das ontische Zunächst [...] ausmacht, wurde 
sie und wird sie immer wieder in der Explikation des Daseins übersprungen. Das on-
tisch Nächste [...] ist das [...] in seiner ontologischen Bedeutung ständig Übersehene“ 
(Heidegger 1927, 43).

der Theoretiker der bürgerlichen Öffentlichkeit bedient sich seiner (Habermas 1962, 
zuletzt 1999a, 2001a, 2003, 2003a). „Wie der Kapitalismus funktioniert und welche 
Verteilungsmuster er hervorbringt, liest man heute in fast jeder Tageszeitung“ (Ha-
bermas 2000, 15). Selbst wenn dem so wäre, scheint sich die Sozialtheorie gegen 
solch „feuilletonistische“ Einsichten zu immunisieren. Schon Marx begann seine 
Laufbahn bekanntlich – wenn auch notgedrungen – als Journalist (MEW 1, 97 ff.; cf. 
Winkler 2003). Auch ist es wichtig, Wahrnehmungen von jenseits des deutschen und 
des US-amerikanischen Tellerrandes zu berücksichtigen.  

4  Diese Intuition hatte schon N. Einstein 1918. Sie wurde überformt, indem sie selbst 
wieder als Theorie aufgefasst wurde. So setzt bei Husserl bereits im nächsten Para-
graphen eine Theoretisierung und Subjektivierung der Lebenswelt ein (als ein „Reich 
des Subjektiven“, 1936, § 29). Sie führt in der Konsequenz daher nicht zur Verortung 
verschiedener Rationalitäten, sondern wird zum Gegenmodell zur objektwissen-
schaftlichen Rationalität verdinglicht (so noch Habermas 1981b II, 173 ff, 470 ff.), 
bis hin zu dessen Ersetzung (cf. 2.5.5). Der Begriff der „Lebenswelt“ stellt übrigens 
einen Nachfolger des „Geistes“ dar (Ebrecht 1991, 85; Wirkus 1996, 277, cf. Freyer 
1923, 115).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008 - am 14.02.2026, 16:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


548 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Die Philosophie muss es sich gefallen lassen, in die reale Welt eingeordnet zu 
werden. Dies geschieht am besten „weltlich“ – nicht rein philosophisch, doch 
philosophisch reflektiert:5 „Man muss ‚die Philosophie beiseite liegen lassen’ [...] 
man muss aus ihr herausspringen und sich als gewöhnlicher Mensch an das Stu-
dium der Wirklichkeit geben“ (Marx, MEW 3, 218). Dieses Verfahren führt nicht 
zu einer Reduktion der philosophischen Probleme, sondern zu ihrer Verortung.6

Aus der Sicht eines der Philosophie Kundigen, der die rein immanente Sicht-
weise außer Kraft setzt und auf die Zusammenhänge verschiedener Theorien, auf 
ihre Lage in der gegenwärtigen Wirklichkeit und ihre möglichen funktionalen 
Trends bezüglich dieser schaut, können bestimmte ihrer Kernaussagen zueinan-
der in Beziehung gesetzt werden. Da dieser Ansatz die Trends aus den Texten 
selbst herausliest, und nicht aus einer Theorie der gesellschaftlichen Basis, auf 
welche die verschiedenen Theorien reduziert werden, wurde er bereits in Kapitel 
1.4.1 mit Karl Mannheim (1926) „immanent-funktionale Interpretation“ genannt. 
Die folgende „übersichtliche Darstellung“ (Wittgenstein) fasst in dieser Absicht 
die systematischen Ergebnisse für die verschiedenen philosophischen Rahmen 
zusammen, die sich im Laufe dieser Arbeit ergeben haben.  

Eine solche Verortung lässt die Prinzipienphilosophie Kants unangetastet, da 
Kant die weltliche Rationalität freigesetzt und lediglich formale Bestimmungen 
erfasst hat, innerhalb derer noch immer vielerlei möglich ist. Konsequenzen hat 
sie jedoch für eine Philosophie, die aus Erkenntniskritik und Begriffsanalyse eine 
Sozialphilosophie zimmert, die sich für ihre normativen Aussagen über empiri-
sche Sachlagen hinwegsetzt und diese stattdessen anthropologisch, diskurs-
ethisch oder moralpsychologisch zu begründen versucht. Hier wird die zentrale, 
nämlich die gesellschaftliche Ebene übersprungen, von der aber zugleich ange-
nommen wird, sie sei auf eine bestimmte Weise beschaffen – ein Gegenstands-
verlust der normativen Sozialphilosophie (2.1.5, 2.4.1, 2.4.4, 2.5.2).  

4.2  Topologie der  Sozialphi losophie  

Die Kapitel 2 und 3 haben die Entwicklung der normativen deutschen Sozialphi-
losophie in Beziehung zur Marx’schen Theorie gesetzt. Beim Versuch, sie zu in-
tegrieren – sei es, um sie abzuwehren oder um sie aufzugreifen –, wurde sie 
meist philosophisiert (2.5.1, Fn. 8). Dabei hat sich herauskristallisiert, dass dies 
in vielen Fällen aus einem philosophischen Rahmen heraus geschah, der in ir-
gendeiner Weise von Hegel beeinflusst war. Unsere These war es dagegen, dass 

5  Die Philosophie muss zunächst verstanden sein, kann dann aber auch nichtphiloso-
phisch behandelt werden. Zur Nähe von Marx und Wittgenstein Rubinstein 1981, 
Steinvorth 1985, 149 f., Kitching 1988, 2002, Pleasants 1999.

6  Schon Karl Mannheim wollte aus der „für die außertheoretische Erfahrung gegebe-
nen originären Totalität“ (1921, 92; „vorwissenschaftliche Totalität“, 95) den „logi-
schen Ort“ (93) der Einzelforschungen bestimmen (cf. Schelsky 1959). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008 - am 14.02.2026, 16:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FOLGERUNGEN | 549

                                             

die Marx’sche Theorie in einen Kantischen Rahmen voll integrierbar gewesen 
wäre (siehe 2.1.3, 2.5.2, 3.1.5, 3.1.4), dass dieser aber in der deutschen Philoso-
phie nur in Ausnahmefällen zugrunde lag. An dieser Stelle soll noch einmal sys-
tematisch aufgezeigt werden, worin der Unterschied zwischen dem nüchternen 
Kantischen und den verschiedenen überfliegenden Hegelschen Rahmen liegt.  

Erläutert wird dafür zunächst die vereinfachte Topik der Philosophie bei Kant 
(4.2.1). Die Marx’sche Theorie kommt hier nicht mit überzogenen Ansprüchen 
der Spekulation in Konflikt. Es folgt die Operation „Überwindung des Dualis-
mus“ bei Hegel (4.2.2), die alternativen Transformationen der Hegelschen Philo-
sophie durch Marx (4.2.3) und den Pragmatismus (4.2.4), sowie zuletzt die Ges-
talt der doppelt transformierten Philosophie im Supernormativismus (4.2.5). 

4.2.1  Topik der Philosophie bei Kant  

Die Kantische Topologie sieht, kurz gesagt, aus wie folgt: auf die einheitliche, 
reale Welt, die uns im Alltag „immer schon“ vortheoretisch gegeben ist, beziehen 
wir uns in der Wissenschaft theoretisch, und in ethischen Urteilen und politi-
schen Handlungen praktisch. Die Kritik der reinen Vernunft (KrV) reflektiert auf 
das theoretische Weltverhalten und zeigt seine Grenzen auf. Keineswegs „be-
gründet“ sie die Wissenschaften oder enthält sie wissenschaftliche Sätze über die 
Welt. Im Unterschied zur empirischen Wissenschaft hat die theoretische Philoso-
phie keinen gegenständlichen Weltbezug.7 Das ist solange kein Problem, wie 
zwischen Philosophie und Wissenschaft unterschieden wird. Die Kritik der prak-
tischen Vernunft (KpV) reflektiert auf die Möglichkeitsbedingungen praktischen 
Weltverhaltens, ohne bestimmte ethische Vorschriften zu machen oder sich als 
„Politik“ misszuverstehen. Moralphilosophie ist selbst noch keine Praxis. Theo-
retische und praktische Philosophie sind hier also wohlunterschieden. Sie werden 
auch nicht mit ihrer Thematik, dem wissenschaftlichen und dem praktischen 
Weltverhalten, kurzgeschlossen.

Die Einheitsfunktion hat die Welt selbst inne: über sie als das Zugrundelie-
gende können mannigfache Aussagen getroffen werden, ohne dass sie je in einer 
Zugangsweise ganz zu haben wäre. Keine Theorie oder Philosophie kann die 
Welt ganz abbilden – was solange kein Problem ist, wie dieser Anspruch gar 
nicht erst gestellt wird. Dem dient die begrenzende Erkenntniskritik. Die theore-
tische Philosophie reflektiert auf die Welt als auf einen Grenzbegriff, welcher 
wissenschaftlich nie eingeholt werden kann (wir können nicht alles „wissen“), 
dennoch aber stets vorausgesetzt wird, wie dies im Alltag ja ständig geschieht 
(KrV, A 419, 519). Praktische Philosophie reflektiert auf die Welt als auf eine 
praktische Vernunftidee (KrV A 808), die nie ganz einsichtig wird, die wir aber 

7  Sie spricht in reflexiven Sätzen, die nicht „die Welt“ beschreiben, sondern unsere 
Sätze über die Welt in eine Ordnung bringen (so etwa in der Freilegung der Implika-
tionen der Rede von „Raum“ und „Zeit“, KrV A 23 ff.). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008 - am 14.02.2026, 16:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 | PHILOSOPHIE NACH MARX550

                                             

ebenfalls im Handeln immer schon voraussetzen. Es gibt keine Totalperspektive, 
von der aus Aussagen über alles zugleich zu machen wären. Redeweisen, die ei-
ne „Weltanschauung“ geben, etwa in Kunst und Religion, sind klar als nichttheo-
retische, sondern als emotiv-expressive, reflexive und „subjektive“ (KdU, A 297 
f.), also als gruppenspezifische einzuordnen.  

Da die Marx’sche Theorie als Wissenschaft von der bürgerlichen Gesellschaft 
weder als alternative Erkenntnistheorie oder Moralphilosophie noch gar als 
„Weltanschauung“ auftritt, ist sie in diesen philosophischen Rahmen problemlos 
integrierbar. Damit ist über ihre sachliche Berechtigung noch nichts ausgesagt. 
Diese muss sich auf sachlichem Gebiet – und hier allein – erweisen. 

4.2.2  Überwindung des Dualismus bei Hegel

   „Ist Hegels Begriff das Wahre, so spart man Taten und Jahre.“ (Grillparzer) 

Hegel empfand Kants Unterscheidungen als Dualismen, und er vermisste eine 
innertheoretische Einheitsfunktion (2.5.2, 2.5.7) Das „Bedürfnis der Philosophie“ 
sei das nach Einheit (1801, 26). Seine philosophische Operation bestand – ver-
kürzt gesagt – darin, möglichst viele der vorfindlichen „Dualismen“ zu tilgen. 
Ausgehend von Nicolai und Fichte beseitigte er zunächst das „Ding an sich“. 
Dieses hatte jedoch für die kritische Einsicht gestanden, dass obwohl die Wissen-
schaft objektive Realität hat, also wahre Sätze formulieren kann, diese doch nicht 
in eine Superwissenschaft von der Wirklichkeit an sich überführt werden können. 
Hegel schuf dieses „absolute Wissen“ nun handstreichartig, indem er den „Dua-
lismus“ zwischen Philosophie und Wissenschaft aufhob: weil die Philosophie 
darauf reflektieren könne, dass den verschiedenen wissenschaftlichen Ansichten 
ein einheitliches Etwas zugrunde liegen müsse, habe sie dieses selbst bereits „er-
kannt“.8 Bei Kant erzeugt Reflexion gerade kein eigenes und neues Gegens-
tandswissen (KrV A 260 ff.). Ähnlich hob Hegel die praktische Politik in die Phi-
losophie auf, indem sie erst in der Philosophie (des Rechtes) ihre eigentliche Be-
gründung erfuhr. Moralität und Recht wurden in einer nochmals höheren, speku-
lativen Entität vereinigt (im Staat, dem „wirklichen Gott“, als „Wirklichkeit der 
sittlichen Idee“, 1821, 398, 403). Als weiterer „Dualismus“ entfällt die Unter-
scheidung von theoretischer und praktischer Vernunft, die in Hegels Einheitsphi-
losophie ihre „Synthese“ erfuhren, obwohl es in dieser eigentlich weder Erkennt-
niskritik noch eine eigene Ethik gab. Sie wurden insofern nicht wirklich aufge-
hoben, sondern eher – wie bei Heidegger (2.5.5) – abgeschafft.

8  Die Philosophie Kants gehe „vom Anerkennen, dass es Erscheinung des An-sich ist, 
nicht zum Erkennen des An-sich fort“. Im Schluss von Denken auf Sein meint Hegel, 
so sei „die Welt [!] ein in sich Zerfallendes“ (1802, 309). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008 - am 14.02.2026, 16:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FOLGERUNGEN | 551

                                             

Die Einheitsfunktion ging von der „Welt“ an die Philosophie über: die Über-
windung der Gegensätze vollzieht sich nun in der Philosophie – im „Begriff“.9

Die Vernunft, in der Denken und Sein „eins“ seien (Hegel 1807, 53), wurde „alle 
Realität“ (179). Die Intuition ist verständlich. Hegel mag gedacht haben: erfahre 
ich tagtäglich „Einheit“, warum soll ich sie dann nicht auch darstellen können? 
Allerdings hat jeder Versuch, die „Welt“ so auszusprechen, wie sie ist, den Nach-
teil, nichts bestimmtes mehr kontrolliert aussagen zu können.10 Übrig bleibt eine 
Einheitsphilosophie oder Supertheorie, welche als eine kontemplativ-mystische 
keineswegs missverstanden ist. Sie missversteht sich vielmehr selbst, wenn sie 
glaubt, zugleich noch etwas anderes sein zu können (cf. 2.1.5, Fn. 84; 2.5, Fn. 
106, 166, 261, 277). Auf diese Weise würde sie nur ideologisch.

4.2.3  Transformation der Philosophie (Hegels) bei Marx  

„Man kann die geistige Stellung von Marx [...] kaum übertreiben.“ (J. Plenge) 

Angesichts dieser totalen Philosophie war eine intellektuelle Reaktion provoziert. 
Es gab hier die eine Möglichkeit, ganz mit der wissenschaftlichen Rationalität zu 
brechen, wie dies Kierkegaard, Nietzsche, Dilthey und Heidegger, aber auch der 
Positivismus taten. Sie „sprangen“ unvermittelt aus der Einheitsphilosophie in 
die Welt. Nun hatten sie zwar „Wirklichkeit“, ohne dort jedoch noch etwas sagen 
zu können, was einen wissenschaftlichen Anspruch gehabt hätte, weil sie die da-
für nötige Distanz gerade eingezogen hatten. Da sie aber Philosophen blieben, 
kehrten sie zuweilen in den verwaisten Schoß des Absoluten zurück, um mythi-
sche Allaussagen zu treffen (über „das Leben“, „das Sein“ oder die ewige Wie-
derkehr des Gleichen). Insofern trifft Marx’ Kritik an den Junghegelianern auch 
diese – sie hatten Hegel nicht überwunden. Ein Effekt dessen ist es, dass in jung-
hegelianischen Ansätzen Empirie und Abstraktion noch heute unvermittelt ne-
beneinander stehen. Marx’ Strategie dagegen war, die Hegelsche Philosophie 
zugleich „aufzuheben“ und zu „verwirklichen“ (MEW 1, 337 ff.).

Weniger pathetisch ausgedrückt heißt das, dass die Rationalität wieder in ihre 
angestammten Rechte in Wissenschaft und Politik einzusetzen ist – wo sie bei 
Kant und vielen anderssprachigen Theoriefamilien ja schon ist. Die Philosophie 
„aufheben“ meint, vom Kopf auf die Füße gestellt, sie eine Etage tiefer anzusie-
deln, um sie an Problemen arbeiten zu lassen, die sie auch lösen kann – in der 
Wissenschaft und der Reflexion auf sie (sie lässt sich nicht „aufheben, ohne sie 
zu verwirklichen“, MEW 1, 384). „Verwirklichen“ meint, philosophische Ideale 
wie Freiheit und Gleichheit einer politischen Umsetzung zuzuführen.

9   Die Idee, „das absolute Aufgehobensein des Gegensatzes, [...] ist die einzige wahr-
hafte Realität“ (Hegel 1802, 303).

10 Das Allgemeinste ist zudem subjektiv: „Was geht mich die Geschichte an? Meine 
Welt ist die erste und einzige! Ich will berichten, wie ich die Welt vorfand“ (Witt-
genstein 1984, 177). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008 - am 14.02.2026, 16:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


552 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Dies kann nicht gelingen, ohne zuvor illusionslos untersucht zu haben (etwa 
in der politischen Ökonomie), was sie genau bedeuten, und mag dies noch so er-
nüchternd sein (sie lässt sich nicht verwirklichen, „ohne sie aufzuheben“).  

Die philosophische Ebene Kants hat Marx in seinen Schriften kaum behan-
delt. Doch dies steht durchaus im Einklang mit dem Selbstverständnis derselben, 
lässt diese doch die Welt, wie sie ist (Wittgenstein, PhU 126). Ihre Geltung bleibt 
ungefragt vorausgesetzt (3.4.4). Marx war gegenüber metaphysischen Grillen 
und „theologischen Mucken“ (MEW 23, 85) ebenso auf der Hut wie Kant, und 
bezog sich explizit auf den kategorischen Imperativ (MEW 1, 385). Zentral bei 
Marx ist vielmehr die Rolle der wissenschaftlichen Theorie: sie ist zur Empirie 
(zu Beobachtungen über die Welt) und zur Abstraktion (zu Philosophemen) hin 
offen, hat ihren Sinn aber gerade darin, dass sie zwischen ihnen vermittelt. Daher 
waren sowohl Versuche zu kritisieren, aus einzelnen Momentanbeobachtungen 
sogleich gegen Marx eine neue Theorie der Epoche zu zimmern (2.1.2, 2.2.6, 
2.4.1, 2.4.5 f.), wie auch der gegenläufige Versuch, aus einigen unanalysierten 
Abstraktionen heraus die vorgefundene soziale Wirklichkeit „rechtfertigen“ zu 
wollen (3.1, 3.2). Beide Versuche gehen an der Struktur und an dem Ort der 
Theorie von Marx vorbei.

Die Topologie von Kant ist bei Marx nahezu wiederhergestellt: die primäre 
Rolle, die Begründungen hier spielen, ist die sachliche Begründung moralischer 
Urteile und politischer Handlungen. Zu diesem Zweck entstand lange vor Marx 
die politische Ökonomie. Normative Sozialphilosophien wie das Naturrecht wa-
ren eher in die Politik verwobene moralische Urteile. Jede Seite eines Streites 
versuchte ihre Ansicht dadurch untermauern, dass sie es „Naturrecht“ nannte. 
Dadurch wurde ihre Position aber nicht richtiger oder besser.11 Die politische 
Wissenschaft beabsichtigte, einen solchen Streit argumentativ auszutragen. Sie 
gewährleistete eine sachlich, nicht „normativ“ – also werturteilend – begründete 
Entscheidung. In dieser Hinsicht war die klassische Ökonomie „politisch“ 
(2.3.1). Auch für die Gesellschaftstheorie lässt sich kaum ein anderer Primär-
zweck denken als die Möglichkeit, politische Auseinandersetzungen wohlinfor-
miert zu pazifizieren. Dafür ist sie auf Sachlichkeit verwiesen und hat sich ver-
steckter Werturteile zu enthalten.12

11 Es gab ein „Naturrecht“, das den Staat vor den Bürgern (Hobbes), und eines, das die 
Bürger vor dem Staat schützen wollte (Locke). Der noch heute von Hobbesianern 
vertretene Anspruch, eine „neutrale“ Instanz zu sein, war selbst parteilich: er ließ 
sich nicht konkret ausweisen, und wurde von der angewandten Politik Lügen gestraft 
(2.6.7, Fn. 200 und 237; Mannheim 1925, 128 f.; Habermas 1963, 89 ff.; Ilting, Ar-
tikel „Naturrecht“, in: O. Brunner 1972).

12 Kant wandte sich gegen die objektlose „Überredung“, die ihren Grund nur „in der 
besonderen Beschaffenheit des Subjekts“ (etwa seiner kulturellen Identität) hat; ein 
sokratisches Erbe. Ein Konsens schafft gerade keinen Gegenstandsbezug, sondern 
setzt ihn voraus: „Wahrheit aber beruht auf der Übereinstimmung mit dem Objekte, 
in Ansehung dessen folglich die Urteile eines jeden Verstandes einstimmig sein 
müssen [...] alsdann ist wenigstens eine Vermutung, der Grund der Einstimmung al-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008 - am 14.02.2026, 16:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FOLGERUNGEN | 553

                                                                                                                                    

So sie praktiziert wird, spielt die Philosophie dabei eine kritische Rolle: sie 
überprüft die wissenschaftliche und die politische Praxis auf mögliche Sinnver-
stöße hin. Sie fungiert als öffentliche Richterin (Fn. 3), ohne selbst Einzelwissen-
schaft oder Politik zu sein.13 Historisch gesehen war es zumindest auch das Feh-
len dieser beiden kritischen Instanzen, die den Marxismus oft in so fragwürdige 
weltanschauliche Systeme und irrationale politische Handlungen hinabgleiten 
ließ.14 Dabei hätte die Philosophie auch im Marx’schen Paradigma ein praktikab-
les Selbstverständnis ausbilden können. Man muss nicht um der Philosophie wil-
len mit Marx brechen oder umgekehrt. Eine kritische Philosophie nach Marx 
kann aber auch nicht im Namen der „Vernunft“ den Verstand und die Wissen-
schaften überspringen oder nur selektiv zur Illustration nutzen. Voraussetzung 
dafür ist ein differenziertes Kantverständnis, welches ihn nicht fichteanisch als 
Frühform eines Produzenten von normativen Ausfallbürgschaften, sondern als 
negativ-kritische Instanz begreift, sowie eine politische Gelassenheit, die beim 
Nennen des Namens Marx nicht gleich in eine atheoretisch-reflexhafte Abwehr-
stellung geht. Dafür soll hier plädiert werden (siehe Henning 2005b). 

ler Urteile, unerachtet der Verschiedenheit der Subjekte untereinander [das Faktum 
des Pluralismus, Rawls 1993], werde auf dem gemeinschaftlichen Grunde, nämlich 
dem Objekte beruhen“ (KrV, A 820 f.). Konsens ist kein Kriterium, sondern nur An-
zeige von „Wahrheit“ (Fn. 41). Für Mannheim war, „wenn wir in die gegenwärtige, 
oft wirklich in die Verzweiflung führende Denklage [...] einigermaßen eine Klärung 
bringen wollen, die soziologische [...] Fragestellung unerlässlich“ (1928, 368 f.).

13 Diese Funktionsbestimmung ist keine kognitivistische oder technokratische: nicht 
die Wissenschaft selbst handelt, sondern erst die Politik, die einer anderen Logik ge-
horcht als jene. Sie ist allerdings auf Faktenwissen angewiesen, und zwar zuneh-
mend. Auch dieses „Faktenwissen“ steht unter philosophischer Beobachtung: Über-
fliegender Szientismus und naturalistische Fehlschlüsse sind ohne Rücksicht auf 
kurzfristige Folgen aufzudecken. Habermas hat eine ähnliche Konstellation ange-
strebt: angefangen von der Positivismuskritik und den Versuchen, Marx zu integrie-
ren (1957, 1963a, 1976b, 1981b), über die Auszeichnung der Rolle der kritischen 
Öffentlichkeit (1962) bis zu späteren Rückbezügen auf Kants Rechtsphilosophie 
(1992). Ob er dieses Ziel erreicht hat, darüber lässt sich streiten (3.1).

14 Die historischen Gründe für das Fehlen der Philosophie bei Marx und im Marxismus 
liegen auf der Hand: Die „kopernikanische Revolution“ Kants war noch zu frisch, 
um nüchtern betrachtet und umgesetzt werden zu können – sie rief auf Seiten von 
Gegnern und Befürwortern zunächst starke emotionale Reaktionen hervor. Zudem 
wurde sie alsbald durch die Hegelsche Systemphilosophie absorbiert. Sozialge-
schichtlich hatten die Philosophen nicht nur große Probleme mit der wachsenden 
Bedeutung der „Wissenschaft“ als solcher, sondern auch damit, sich speziell mit ei-
ner solchen Wissenschaft zu arrangieren – schließlich stand eine politische Bewe-
gung dahinter. Ansätze zu einer glückenden marxistischen Kantrezeption stellte der 
Austromarxismus bereit (Mozetic 1987, cf. 2.1.3). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008 - am 14.02.2026, 16:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


554 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

4.2.4  Transformation der Philosophie (Hegels) im Pragmatismus

Es wurde bereits deutlich, dass dieses Verständnis von Kant und Marx nicht das 
des Pragmatismus war. Ihm ging es vielmehr darum, „Dualismen“ zu vermeiden, 
um dann möglichst viel einheitsphilosophisch zu „begründen“ (3.4).

Dies erwartete man von der Philosophie. Durch die Hegelsche Brille, in der 
man die Philosophie wahrnahm, konnte sie dies allerdings nicht leisten. Es kam 
also darauf an, sie zu verändern. In der pragmatischen „Transformation der Phi-
losophie“, die erst im 20. Jahrhundert eine späte, aber um so gründlichere Wir-
kung auf das deutsche Denken entfaltete, wird die von Hegel herrührende über-
höhte Erwartung an die Philosophie beibehalten.15 Sie wird lediglich aus der 
Spekulation heruntergefahren auf einen flacheren Modus, der an der Physik und 
Biologe orientiert ist.16 Die Verortung des Neopragmatismus „zwischen Hegel 
und Darwin“ (Rorty 1994) ist so zu interpretieren, dass er den Anspruch der Ein-
heitsphilosophie mit den Mitteln der experimentellen Naturwissenschaften einlö-
sen wollte.17 Das Ergebnis ist ein „naturalisierter Linkshegelianismus“ (A. Ryan 
in Joas 2000, 320), in welchem weder zwischen theoretischer und praktischer 
Vernunft, noch zwischen Philosophie und wissenschaftlicher Theorie angemes-
sen unterschieden wird. Er hat sich zwischen alle Stühle gesetzt. Auf diese Weise 
können weder mehr wissenschaftlichen Aussagen über die Gesellschaft getroffen 
werden, weil sie sogleich in eine „quasitranszendentale“ Optik geraten. Noch las-
sen sich konkrete ethische Grundsätze gewinnen, da diese „transzendentalisiert“ 
und somit gegenstandslos gemacht wurden. Auch philosophische Bestimmungen 
sind nicht mehr zu treffen, weil ihre „Apriorizität“ und „Notwendigkeit“ als 
„nicht mehr“ zugänglich scheint. Es lassen sich lediglich aus der einen Überper-
spektive Aussagen über alles treffen, deren Status allerdings notorisch unklar 
bleibt. „Begründungen“ werden nun für alles Erdenkliche beansprucht, ohne de-
ren Verortung oder ihren Geltungsmodus noch klären zu können.18

15 „Im Neopragmatismus und in der Dewey-Forschung ist unstrittig, dass Kant und der 
deutsche Idealismus, darunter insbesondere Hegel, einen für Deweys Transformation 
der philosophischen Tradition konstitutiven Bezugspunkt bilden“ (H.-P. Krüger in 
Joas 2000, 228) – auch für Peirce, Mead, Apel, Habermas, Honneth und Homann. 

16 Nach Peirce stellen die pragmatischen Prinzipien „das dar, was die Hegelschen hät-
ten sein können, wenn er in einem physikalischen Laboratorium statt in einem theo-
logischen Seminar erzogen worden wäre“ (Peirce, CP 8.283; cf. Apel 1975, 30). 
Noch für Dewey (1939) ist die experimentelle Naturwissenschaft der Maßstab. 

17 „Erkennbarkeit [...] und Sein sind [...] metaphysisch dasselbe“, „synonym“ (Peirce 
CP 5.274; cf. Apel 1975, 54).

18 Man denke an die „Begründung“ der Demokratie durch die Anthropologie oder die 
Logik, die der Wahrheitsgeltung durch eine zum Denken erst zwingende Hand-
lungsblockade, die Begründung der Wissenschaftlichkeit durch den wachsenden 
Nutzen o.ä. (3.1.5, Fn. 86). Nach Peirce gelte es, „eine Philosophie wie die des Aris-
toteles zu schaffen ..., die so umfassend ist, dass [...] die gesamt Arbeit der mensch-
lichen Vernunft [...] als eine Ausfüllung ihres Rahmens mit Details erscheinen wird“ 
(CP 1.1; Apel 1975, 33; vgl. Mead 1987 I, 60 ff.). James schrieb: „You want a sys-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008 - am 14.02.2026, 16:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FOLGERUNGEN | 555

                                                                                                                                    

Vergleichbar dem Idealismus Berkeleys stellt sich, wenn auch unfreiwillig, 
gerade durch die Totalisierung des philosophischen Anspruchs ein „Weltverlust“ 
ein („The world well lost“, Rorty 1982, 3 ff.; Putnam 1995, 30, 72). Durch das 
Einziehen der Differenz von Philosophie und Wissenschaft geht der Witz sowohl 
der Kantschen wie auch der impliziten Marx’schen Philosophie verloren: die 
Wissenschaften bedürfen, bevor sie praxiswirksam werden, einer eingehenden 
philosophischen Kritik. Dies kann die Einheitsphilosophie nicht mehr leisten, 
wenn sie sich selbst schon aus den Einzelwissenschaften definiert oder sich von 
ihnen ihre Ergebnisse vorgeben lässt. Ähnliches gilt für die „Übersetzung“ zwi-
schen anderen Bereichen:19 bevor man etwa der Politik einen philosophischen 
Begriff von Demokratie oder Solidarität zur Praktizierung anempfiehlt, wäre ein 
solcher Begriff erst einmal sozialökonomisch zu hinterfragen. Begründet man ihn 
wie Dewey aus der Logik (obwohl auch diese schon einheitsphilosophisch über-
formt und so im Grunde keine Logik mehr ist), hat man die soziale Realität und 
die Rolle der Demokratie in dieser übersprungen und wird – horribile dictu – 
zum Ideologen.20 Doch wer soll eine solche Kritik leisten, wenn die Wissenschaft 
selbst schon einheitsphilosophisch „aufgehoben“ ist?  

In jüngster Zeit fraternisieren Neopragmatismus und Poststrukturalismus so 
unter dem Logo der „Postmoderne“ (Nagl 2001). Statt nun das große Narrativ 
gläubig hinzunehmen, es gäbe vernünftige Subjekte und einen Zugang zu realen 
Objekten „heute nicht mehr“ (eine epistemische Geschichtsphilosophie, Fn. 2), 
empfiehlt eine Philosophie nach Marx, zunächst die Möglichkeiten der Rationali-
tät nüchtern zu bestimmen. Viele Probleme lösen sich dann von selbst auf. Wie 
schon der Linkshegelianismus (4.4), so war auch der Pragmatismus in der Krise 
der Philosophie des 19. Jahrhunderts nur ein heuristisches Durchgangsstadium: 
denkt man ihn zu Ende, kann man nicht Pragmatist bleiben. So trieben die 
Urpragmatisten zur vorkritischen Metaphysik (Peirce 1891, James 1912, Dewey 
1929, zuletzt Searle 1993). In Deutschland hat der Pragmatismus vor allem die 
Tendenz zur Ethisierung verstärkt – bis hin zum „normativen Monismus“. Einige 
Anhänger sind auch zum „historischen Materialismus“ durchgestoßen (3.4.3). 
Das lag weniger daran, dass dieser so vielversprechend, sondern vielmehr daran, 
dass jener nur viel versprechend, aber so wenig einlösend war.  

tem that will combine both things, the scientific loyalty to facts ..., but also the old 
confidence in human values (…) I offer the oddly-named thing pragmatism as a phi-
losophy that can satisfy both kinds of demands“ (1907, 26, 33). Dewey, der neben 
der Logik und Anthropologie auch zur Pädagogik, Ästhetik, Ethik und Religion 
schrieb, sah sich zuletzt als einen „System“-Denker (vgl. Lukács 1923, 128, 226; 
Husserl 1936, § 3; Habermas 1981b II, 583 f.).  

19 Diese hält Habermas (1999, 328) für die primäre Aufgabe der Philosophie. Das ist 
indes kein „bescheideneres und realistischeres Selbstverständnis“ (326), sondern ei-
ne große Ausweitung ihrer Zuständigkeit (3.1.5, Fn. 108).

20 Zur Kritik der Ideologisierung der „Demokratie“ Diggins 1998, 1994, Lloyd 1997. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008 - am 14.02.2026, 16:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


556 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

4.2.5  Supernormativismus: Doppeltransformierte Philosophie 

Die deutsche Pragmatismusrezeption stellt nun eine eigene Variante dar. Hierzu-
lande pflegt man geisteswissenschaftliche Vorbehalte gegen jede Naturalisie-
rung. Da das Einheitsdenken ohnehin deutsche Ursprünge hatte,21 ließ sich eine 
dem Normativismus des deutschen Denkens gemäße Variante des Pragmatismus 
leicht erarbeiten. Schon Apels Interpretation des „Apriori der Kommunikations-
gemeinschaft“ als der „Grundlage der Ethik“ (Apel 1973 II, 358 ff.) machte aus 
dem Pragmatismus eine Ethik – eine solche allerdings, die weniger konkrete mo-
ralische Urteile zu bilden erlaubte (das tat sie nur selten),22 sondern die die Auf-
gaben der praktischen Philosophie (etwa die „Letztbegründung“), der Gesell-
schaftstheorie (Habermas 1968, 1981; Joas 1992, 1997; Honneth 1992, 2003), 
der theoretischen Philosophie (Habermas 1973)23 und sogar der „Welterzeugung“ 
übernahm (der „schwache Naturalismus“ von Habermas 1999, 32 ff.). 

Allerdings war, anders als in den USA, die vom Pragmatismus vorgefundene 
Topologie des Wissens eine durch Marx bereits transformierte. Die „Detranszen-
dentalisierung“ bezog sich daher auf keine idealistische Einheitsphilosophie 
mehr, sondern auf ein ausdifferenziertes Gefüge von Disziplinen. Diese wurden 
nun allererst wieder idealistisch enggeführt. In Kapitel 3 war zu sehen, wie der 
deutsche Normativismus (eine Beschränkung auf das Ethische unter weitgehen-
der Ausblendung des als abgetrennt begriffenen Funktionalen) seine idealisti-
schen Fundamente gegen pragmatische eintauschte. Aufgrund der idealistischen 
Verwurzelung des Pragmatismus aber blieb diese Transformation idealistisch. 
Diese allzuständige Philosophie der „normativen Genese“ sämtlicher voriger Ge-
biete wird so zum Supernormativismus: das Funktionale wird nicht mehr nur üb-
ergangen, sondern selbst noch ethisiert, also „normativ“ erklärt. 

Der Pragmatismus hat die Inhalte dieser Philosophie zwar nicht determiniert, 
doch er passte nur zu gut auf eine Sozialphilosophie, die sich nur noch um trans-
parentes und angenehmes „Intersubjektives“ kümmern zu müssen meinte (Inter-
aktion, Verständigung, Diskurs, Anerkennung, Selbstgesetzgebung, Solidarität 
etc.). Die Objektivität, die in der Sozialphilosophie größtenteils entfallen ist,24

kann es nach der pragmatistischen Erkenntnistheorie gar nicht geben: da es nichts 
„Zeichen-nacktes“ gibt, ist eben alles intersubjektiv, und dass heißt aus dieser 

21 Zu Fichtes Rolle für den Pragmatismus siehe Joas 1980, 52, 145; Oehler 1995, 172 
ff. Sowohl James’ Psychologie wie auch der unmittelbare Schluss Meads von einem 
Mikro-Selbst (self) auf ein Makrosubjekt (community) trägt fichteanische Züge; er 
findet sich auch in Heideggers „eigentlicher“ Gemeinschaft (2.5.5; 3.1.5, Fn. 125). 

22 Apel 1988a sah sich daher gezwungen, noch einen „Teil B“ einzuschieben. 
23 Bestrebungen einer ethischen „Fundierung“ der Logik hatte es bereits bei Rickert 

gegeben (Lask 1923 I, 349). Auch die Erlanger Schule hat an einer pragmatischen 
Rekonstruktion der Logik gearbeitet (cf. Gethmann 1991). 

24 Sie leugnete solch „Objektives” zwar nicht – vgl. das Verdikt über den Idealismus 
von Mead bei Habermas 1981b II, 369 –, verlor es aber aus den Augen (2.4, 2.5, 
3.1). Es waltet in die Gehalte der Theorie nun unerkannt hinein. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008 - am 14.02.2026, 16:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FOLGERUNGEN | 557

                                             

Optik: „normativ“, und damit nur aus der Teilnehmerperspektive erfassbar. Der 
Weltverlust in der Sozialphilosophie wurde durch die Rezeption des Pragmatis-
mus daher gerade nicht korrigiert.25

An die Stelle des Supernormativismus ließen sich auch andere Metatheorien 
setzen. An „Theorien über alles“ herrscht kein Mangel – man denke an die Sys-
temtheorie (2.5.6), den Interpretationismus, den reduktive Materialismus und an-
deres. Es genügt an dieser Stelle, auf die problematische Ausgangskonstellation
zu verweisen: unabhängig davon, was jeweils den „versöhnenden“ Platz in der 
Mitte einnehmen soll, ist schon der apriorische Versuch, eine solche „Supertheo-
rie“ überhaupt aufzustellen, von Marx her in Frage zu stellen (Rentsch 2003a).

4.3  Funkt ion und Reichweite der  Theorie nach Marx  

„It has often been said that those who ignore history are 
condemned to repeat it. To this it should be added that those who 

ignore theory are condemned to reconstruct it.“ (Anwar Shaikh) 

Der Witz der vorliegenden Arbeit ist es nun, dass sie als einen Hauptfaktor für 
diese ideengeschichtliche Entwicklung die Absetzung von Marx aufwies. Marx 
hatte noch wie Kant eine ganze Welt im Blick, die er aus verschiedenen Perspek-
tiven interpretierte.26 Indem nun in Reaktion auf Marx die Neoklassik die öko-
nomische Theorie entsoziologisierte (2.3.1), kam sie zu einer rein funktionalen 
Theorie, die durch ethische Erwägungen ergänzt werden musste (2.4.1). Die von 
dieser Zerteilung ausgehenden technoiden und normativen sozialphilosophischen
Spekulationen wurden in der Folge entökonomisiert (2.4.3, 2.4.5).

25 Das jüngste System des Neopragmatismus, die Fundamentalphilosophie Robert 
Brandoms, trifft sich mit dieser Philosophie in der Ambition: seine Rekonstruktionen 
malen alles „normativ“ (Brandom 1994, 635; 2000a, Seel 2002). Debatten darüber 
problematisieren meist weniger den Ansatz als vielmehr Details der Ausführung. 

26 Schon die Unterscheidung von Gebrauchswert und Tauschwert ist keine ontologi-
sche, sondern eine perspektivische. Faktisch gibt es keinen Tauschwert ohne 
Gebrauchswert, doch spielen sie in der gesellschaftlichen Praxis je andere Rollen, 
und deswegen betrachtet die Theorie sie unter verschiedenen Blickwinkeln (MEW 
23, 53). Auch die Frage, ob man die einfache Zirkulation als W-G-W oder als G-W-
G betrachtet, ist eine des Blickwinkels (2.3.7). Das Prädikat „bürgerlich“ zeigt an, 
dass eine Theorie etwas nur unter einem bestimmten Blickwinkel erfasst hat, was 
andere Phänomene zwangsläufig ausblenden musste (Marx benutzt den Terminus 
„Standpunkt“, siehe MEW 23, 171, auch 22, 120, 128, 141, 176, 204 u.ö.; MEW 25, 
41, 97, 270, 325, 333, 337, 366, 493 u.ö., MEW 1, 351; MEW 3, 7 und 14. Max 
Weber 1920a, 633 geht vom „Standpunkt der Staatsinteressen“ aus). Nancy Fraser 
nennt den Dualismus von Umverteilung und Anerkennung einen „perspektivischen“ 
(in Honneth 2003, 9, 13 ff.; cf. Kaulbach 1990). Derzeit arbeit sie an einer nunmehr 
dreifaltigen Gerechtigkeitstheorie – man darf darauf gespannt sein.  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008 - am 14.02.2026, 16:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


558 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Das Problem dieser intellektuellen Arbeitsteilung war allerdings, dass sich die 
Perspektiven nicht mehr recht miteinander verbinden ließen. In diesem sich fort-
erbenden und zunehmend ontologisch interpretierten Dualismus (Natur und 
Geist, Subjekt und Objekt, Arbeit und Interaktion, System und Lebenswelt) be-
schäftigte sich das deutsche sozialphilosophische Denken fast nur noch mit der 
normativen Sphäre; vulgärmarxistisch gesagt: mit Überbauphänomenen (2.5, 2.6; 
3.1, 3.2). In einem antipositivistischen Affekt wurde das vermeintlich rein Tech-
nische meist abgeblendet. Jede dieser Seiten hielt allerdings seine Perspektive für 
die einzig wahre, und so gab es auf beiden Seiten eine „Ethik“ (2.4.3), auch auf 
Seiten der gegenläufigen Technokratie, Systemtheorie und Betriebswirtschaft 
(2.4.5, 2.5.6, 3.3.3). Es ist die Struktur des „Deutschen Idealismus“ im weiteren 
Sinne, alles aus einem Prinzip zu erklären, einerlei ob vom Geist, von der Natur, 
oder von einem „höheren“ Dritten aus (sei es der Wille, die Warenform, die 
Kommunikation oder die Normativität; 2.5.2; Kittsteiner 2001). Eben dieser Ide-
alismus machte sich nun nach 1989 in der deutschen Sozialphilosophie verstärkt 
bemerkbar, als im Postmarxismus Betrachtungen über funktionale und systemi-
sche Aspekte weitgehend unterblieben, und auch diese Phänomene noch „norma-
tiv“ zu erklären versucht wurden (3.1-3.4; 4.2.5). Diese neuhegelschen Systeme 
sind in ihrer theoretischen Geschlossenheit und maximalen Praxisferne als Wie-
derkehr der früheren Sozialphilosophien des „objektiven Geistes zu deuten.  

Es war zu zeigen, dass selbst spekulativste sozialmetaphysische Systeme wie 
das Luhmannsche im negativen noch vom Marxismus abhängig waren (2.5.6). 
Bei einer Absetzung von etwas ist nun entscheidend, wie und als was man dieses 
Etwas genauer fasst. Ein Ergebnis dieser Arbeit ist, dass der Charakter der 
Marx’schen Theorie (siehe die „Vergegenwärtigungen“) dabei meist verfehlt 
wurde. Wie die Topologie gezeigt hat (4.2), ist ihre Redeweise primär eine wis-
senschaftliche (cf. Little 1986), und ihr Thema ist die bürgerliche Gesellschaft 
(2.1.5, 2.4.1). Um diese Redeweise zu erreichen, musste sich Marx allerdings zu-
vor von der hypertrophen Systemphilosophie absetzen. Daher finden sich in sei-
nen Texten noch Bezüge auf spekulative philosophische Formeln. Obwohl diese 
meist ironischer Natur sind, reichte dies in der deutschen Rezeption aus, um den 
Geltungsstatus der Marx’schen Rede zu verunklaren – und zwar bis heute.

4.3.1  Grundzüge der Theorievermeidung in der Marxkritik

Zusammenfassend lassen sich vier systematische Hauptzüge der Fehlrezeption 
benennen: erstens wurde als Untersuchungsfeld der Marx’schen Theorie nicht 
mehr die Gesellschaft, sondern die Natur gesehen (2.1.4, 2.2.4, 3.1.1). Damit 
veränderte sich zweitens das Verständnis von Marx’ Gebrauch des Terminus 
„Gesetz“: unter ihm wurden nicht mehr Aussagen über spezifisch ökonomische 
Gesetze der kapitalistischen Produktionsweise verstanden, sondern ihm wurde 
umstandslos der Charakter eines Naturgesetzes zugeschrieben. Ein solches Ver-
ständnis traf den Sinn der Marx’schen Texte nicht (2.1.5, 2.1.6; MEW 23, 649; 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008 - am 14.02.2026, 16:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FOLGERUNGEN | 559

                                             

MEW 25, 374, 409). Doch so wurde sie immerhin noch als Wissenschaft aufge-
fasst, wenn auch als Naturwissenschaft. Das dritte Hauptmissverständnis lag dar-
in, dass diese wissenschaftliche Redeweise in eine philosophisch-spekulative 
umgedeutet und damit auf Hegels Redeebene zurückgehoben wurde. Dadurch er-
schien der Marxismus als eine naturalistische „Weltanschauung“, die sich kaum 
noch wissenschaftlich kritisieren oder verbessern ließ, und die keine Binnendiffe-
renzierungen mehr erlaubte wie noch die Kantische Philosophie (2.5.4, 2.6.6). 

Der letzte Schritt war schließlich der, dass diese Weltanschauung in einer le-
bensphilosophischen Hermeneutik als Ausdruck einer Praxis gelesen wurde. Da-
durch wurde sie an eine bestimmte historische Konstellation gebunden. Sie wur-
de damit nicht nur voreilig historisiert, sondern zudem noch empirizistisch fehl-
bestimmt (2.1.2, 2.4.6, 2.5.4). Nur wenn unterstellt wurde, die Marx’sche „Welt-
anschauung“ habe ihre Gegenwart „beschreiben“ wollen, konnten andere Mo-
mentanwahrnehmungen sie „widerlegen“. Naturalisierung, Philosophisierung 
und Empirizismus kamen also darin überein, dass sie sich dem Status der 
Marx’schen Theorie als einer komplexen Wissenschaft verweigerten.

Von diesen Fehldeutungen zehrten Hauptmotive der Absetzung von Marx. 
Von den theologischen Widerlegungsversuchen (2.6.5) bis zum postmodernen 
Verzicht auf „große Erzählungen“ (Lyotard 1979, Laclau 1985) las man Marx als 
politischen Weltanschauungsliteraten. Als Reaktion wurden Gebiete ausgewie-
sen, die nicht der Natur zuzurechnen und keinen „Naturgesetzen“ unterworfen 
seien (4.4, cf. 2.5.3, 2.5.5, 2.6.3, 3.1.2, 3.2.3, 3.3.2), oder es wurde in einer ge-
schichtsphilosophischen Stufenfolge ein neues Stadium ausgegeben, in dem die 
Marx’schen Gesetze „nicht mehr“ gälten (2.2.6, 2.3.3, 2.4.4, 2.5.6, 2.6.2. 3.1.3). 

Marx wurde damit missdeutet: ihm ging es nicht um „die Natur“, sondern um 
die bürgerliche Gesellschaft (2.4.6), und er wollte nicht deren Oberfläche be-
schreiben, sondern deren verborgenes Bewegungsgesetz erklären. Diese Thema-
tisierung der Gesellschaft ist aus sozialphilosophischen Betrachtungen nach 
Marx erstaunlich oft heraus gefallen (2.1.5, 2.4.1, 2.5.2, 3.1.1, 3.3.5). Die funkti-
onale Abwehr der Natur schob den Ort gesellschaftstheoretischer Überlegungen 
in den Geist und eine spiritualistische „Geschichte“ zurück (2.5.5, 2.6.6) – was 
jedoch nur Fichte und Hegel traf.27 Es ließ sich indes ein Verständnis der Marx’-
schen Gesetze erarbeiten, deren spezifischer Sinn sie sowohl von der Rede von 
Gesetzen der „Natur“ wie von hermeneutischen Vermessungen eines „Geistes“ 
unterscheidet. Sie erschöpfen sich auch nicht darin, momentane Beobachtungen 
darzustellen, sondern sie beanspruchen gerade die Gesetzmäßigkeit im perma-
nenten Wandel der bürgerlichen Gesellschaft zu erfassen (siehe die „Systemati-

27 Schon im Titel Dilthey 1883, Eucken 1896, Weber 1904, Sombart 1913, Bloch 1923, 
Freyer 1923, Schmitt 1923, Gehlen 1931, Jaspers 1931, Plessner 1959, sachgemäß 
Scheler 1999, Lukacs 1923, Adorno 1944, Habermas 1968, zuletzt Boltanski 1999 
und Franck 2002. Der Antinaturalismus der Rede von Interaktion und Normativität 
erweist sie als funktionale Äquivalente der älteren asoziologischen Formel des 
„Geistes“ (s.o., Fn. 4 zur „Lebenswelt“).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008 - am 14.02.2026, 16:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


560 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

schen Kernpunkte“). Wird dieses Verständnis zugrunde gelegt, entfallen zentrale 
Aufhänger der impliziten Marxwiderlegung und funktionalen Marxvermeidung, 
die die normative Sozialphilosophie des 20. Jahrhunderts so geprägt haben.

4.3.2  Marx’ Theorie ist kein Determinismus 

Der Sinn von Wissenschaft ist es, mit möglichst wenig Annahmen möglichst viel 
zu erklären. Seit den ersten Reflexionen auf Wissenschaftlichkeit bei Platon stell-
te sich die Anschlussfrage, wie sich „das Eine“ zu dem „Vielen“, wie sich das 
vereinheitlichende Denken zur Mannigfaltigkeit des Seins, wie sich also die wis-
senschaftlichen Gesetze zu den von ihnen umfassten Phänomenen verhalten (vgl. 
Platons Dialoge Sophistes, 137c ff., Parmenides, 250e ff. und Philebos, 11a ff.). 

 Kaum jemals, jedenfalls nicht in der neuzeitlichen Naturwissenschaft, wurde 
der Gesetzesbegriff so verstanden, als determiniere er die Verhaltensweise der 
Phänomene bis ins kleinste Detail. Diese Ansicht entstand bei der Übertragung 
von Zügen, die man im wissenschaftlichen Weltverhalten zu erkennen glaubte, in 
eine deterministisch-mechanistische Weltanschauung (Borkenau 1934), bis hin 
zum heutigen Naturalismus. Es waren erst die philosophischen Kategorien von 
Natur, Determination und Gesetz, also derivate Modi der Wissenschaft, die die 
wiederum philosophischen Gegenbewegungen im Namen von „Geist“, „Freiheit“ 
und „Normativität“ motivierten.

Ein wissenssoziologischer Blick kann kaum übersehen, dass dabei nicht nur 
Sachprobleme zur Debatte standen, sondern funktional auch soziale Ansprüche – 
von abstrakten kulturellen „Deutungshoheiten“ (der Kirche, des Adels, des Bür-
gertums oder einer Schicht von „Mandarinen“, siehe Mannheim 1929, Ringer 
1969, Bourdieu 1992) bis hin zu konkreten Pfründen und Posten. Solch vortheo-
retische Motive sind auch in der Auseinandersetzung mit Marx zu vermuten 
(2.4.2). Denn der Determinismusvorwurf (er sei ein „Calvinismus ohne Gott“, 
Bernstein 1899, 32; Popper 1944, 197) trifft Marx in der Sache gerade nicht.

Der Sinn der Formulierung eines Naturgesetzes besteht nicht darin, einen 
Verlauf eindeutig in allen Einzelheiten vorherzusagen, sondern es will in den 
stets mannigfaltig bleibenden Erscheinungen Gesetzmäßigkeiten entdecken. Mit 
einem Gesetz wird ein Möglichkeitsspielraum aufgedeckt, innerhalb dessen die 
Erscheinungen sich bewegen. Die Geltung des Gesetzes der Schwerkraft impli-
ziert eben keineswegs, dass pausenlos Äpfel von den Bäumen auf die Köpfe be-
rühmter Physiker fallen (2.1.1, Fn. 15; 2.5.7).28

28 Es „ist für Menschen ungereimt [...] zu hoffen, dass noch etwa dereinst ein Newton 
aufstehen könnte, der auch nur die Erzeugung eines Grashalms nach Naturgesetzen 
[...] begreiflich machen werde“ (Kant, KdU, B 338).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008 - am 14.02.2026, 16:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FOLGERUNGEN | 561

                                             

4.3.3  Marx’ Thema ist die bürgerliche Gesellschaft   

Die relative Offenheit des Gesetzesbegriffes gegenüber den Phänomenen des All-
tags, wie sie bereits in den recht verstandenen Naturwissenschaften vorliegt, ver-
stärkt sich noch einmal, wenn nicht naturhafte, sondern gesellschaftliche Phäno-
mene betrachtet werden. Der Unterschied ist keineswegs der, dass es hier keine
Gesetze geben könne, weil der Mensch alles selbst mache. Dies war eine funkti-
onal verständliche, aber sachlich kaum treffende Invektive gegen den Anspruch 
naturwissenschaftlicher Erklärungsmuster auf dem Herrschaftsgebiet der Geis-
teswissenschaften – eine „Spiritualisierung der Sozialtheorie“ (Wirkus 1996, 
276; 2.5.2). Sie übersah, dass der Mensch keineswegs nur „Geist“ oder schwe-
bende Normativität ist. Die Freiheit und Selbsttransparenz geht selbst bei einzel-
nen Menschen niemals so weit, dass sie sich immerfort und einzig selbst bestim-
men (Rentsch 2000, 81 ff.) – um so weniger, wenn man an das primordiale, von 
äußeren Zwängen durchwirkte und stets geschichtlich überformte Zusammenle-
ben von Menschen denkt. Der Unterschied ist vielmehr der, dass die Faktoren, 
mit denen die politische Ökonomie rechnen muss, weniger fixiert sind als in der 
Natur. Ökonomische Gesetze gelten nur in bestimmten historischen Konstellatio-
nen.29 Sie setzen sich nicht in mechanischer Gleichförmigkeit durch, sondern 
werden vielfach gebrochen und transformiert. Doch es bleiben Gesetze – wie 
heute etwa am vergeblichen Bemühen der Politik abzulesen ist, soziale Prozesse 
auf Knopfdruck zu verändern. 

Die philosophische Abwehrreaktion auf den Marx’schen „Determinismus“ 
und seine vermeintliche Reduktion auf bloß „instrumentelle“ Bezüge geht also 
doppelt fehl: sie unterschätzt die Komplexität des Gesetzesbegriffs schon in der 
Naturwissenschaft, und sie übersieht, dass Marx nicht die Natur, sondern die 
moderne kapitalistische Gesellschaft untersucht. Kultur, Interaktion und Norma-
tivität spielen sich ja in dieser ab. Marx thematisiert die Kultur nur am Rande, 
und wenn, dann nur an besonderen Fällen, nicht in einer Theorie ‚der’ Kultur. 
Seine Gesellschaftstheorie kann solche Phänomene jedoch besser erfassen als ein 
der Natur antithetisch gegenübergestelltes Geistmodell, das mit normativen Vor-
stellungen von als frei von naturalen Zwängen und sozialen Bezügen gedachten 
Individuen arbeitet (3.1, 3.2). Marxistische Analysen von Kunst und Literatur – 
von Lukács bis Bredekamp – haben dies oft gezeigt. Dagegen ist noch die Post-
moderne mit ihrer Stilisierung von Pluralität und „Differenz“ von einem zurecht-
gestellten Feindbild der Naturalisierung abhängig, das sie auch Marx unter-
schiebt. Sie stellt dem abstrakt eine Regellosigkeit gegenüber, die die Eigenart 
der bürgerlichen Gesellschaft und den Spielräume offenlassenden Charakter ö-
konomischer Gesetze nur überspielt (2.1.6; Milner 1999, 115 ff.).

29 Marx sagte gegen Adolph Wagner, dass seine analytische Methode „nicht von dem 
Menschen, sondern der ökonomisch gegebenen Gesellschaftsperiode ausgeht“ 
(MEW 19, 371; cf. MEW 23, 637; Petersen 1997, Sayers 1998, Hann 1999).  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008 - am 14.02.2026, 16:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


562 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Die Kombination von Bestimmtheit, aber nicht Determiniertheit, und von ra-
tionaler, doch nicht unmittelbarer Einsichtigkeit des Sozialen (2.4.6, Fn. 133) un-
terscheidet Marx sowohl von der Auflösung des Sozialen ins Individuelle in Her-
meneutik und rational choice-Theorien wie auch von der totalen Trennung zwi-
schen Individuum und Gesellschaft bei Spencer und Luhmann. 

4.3.4  Neoklassische Umbesetzungen der ökonomischen Theorie 

Es reicht nun nicht, wenn die Sozialphilosophie sich wieder stärker den positiven 
Wissenschaften zuwendet. Plädiert wird hier vielmehr für ein kritisches Bewusst-
sein dafür, auf welchen theoretischen Grundlagen die philosophischen Gebäude 
erbaut werden. Die Philosophie muss auch den Wissenschaften gegenüber kri-
tisch sein und darf sich nicht alle ihre Daten von den zufällig gerade hegemonia-
len Wissenschaftsströmungen vorgeben lassen (cf. Honneth 2003, 137). So ist es 
nicht gleichgültig, auf welche ökonomischen Theorien man zurückgreift, um rea-
le Entwicklungen philosophisch zu beleuchten. Die meisten Wirtschaftsphäno-
mene kommen aus Marx’ Sicht besser in den Blick als aus neoklassischer oder 
keynesianischer Perspektive. Neoklassiker und Keynesianer müssen Zusatzan-
nahmen machen, um die Existenz von Wachstum und Krisen zu erklären, für 
Marx sind diese die Ausgangsvoraussetzung (2.3.1). Gibt es verschiedene theore-
tische Ansätze zur Erklärung eines Phänomens, darf dasjenige Modell, welches 
mehr erklärt, nicht vorschnell verabschiedet werden, auch nicht aufgrund miss-
liebiger politischer Implikationen.

Gerade moderne Sozialphilosophien der abstraktesten Art gehen allerdings 
von neoklassischen ökonomischen Vorannahmen aus (3.1, 3.2). Sogar vieles von 
dem, was heute als egalitär oder gar als Marxismus auftritt, erwies sich als arglo-
ser innermarxistischer Widerhall der vorangegangenen „bürgerlichen“ Marxab-
wehr (Heinrich 2001, Gerlach 2003, 21 ff.; cf. Henning 2004). Marxistische Nar-
rative wie das Primat der Politik (2.2.6) oder die technoide Epocheneinteilung in 
Fordismus und Postfordismus (2.4.5) gehen implizit von den harmonistischen 
Modellvorstellungen der Neoklassik aus, mit der die Brisanz der Marx’schen 
Theorie einst zu neutralisieren versucht wurde (2.3.2). Die neoklassische „Wider-
legung“ von Marx mit ihrer Reduktion der Wirtschaft auf das Marktgeschehen
(„Tausch“) verlängerte sich noch bis in Adornos Verhängnisthese (2.6.3), und 
somit negativ auch in die zahlreichen „normativen“ Gegenentwürfe (3.1).  

Marx’ Theorie wird als Theorie selten ernst genommen, sondern eher als 
vormodernes Philosophem gelesen (als Geschichtsphilosophie, „Arbeitsmetaphy-
sik“ etc.), das es „heute“ zu überwinden gelte.30 Die Philosophiekritik der vorlie-

30 Darin treffen sich Backhaus 1997, Bonschab 1999, die meisten Aufsätze in Demiro-
vic 1998 und Gerlach 2003, Gorz 1989, Heinrich 2001 (einer der wenigen, der öko-
nomisch argumentiert, aus dem Arsenal von Keynes – der überholter ist als Marx), 
ISF 2000, Kurz 1994, Lohmann 1991, Losurdo 1995, Parijs 1993 und Wildt 2002.  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008 - am 14.02.2026, 16:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FOLGERUNGEN | 563

                                             

genden Arbeit betraf daher nicht nur das „bürgerliche“ Denken, sondern auch 
den spekulativen Neomarxismus und die neuere Kritische Theorie.  

4.3.5  Der Nebenschauplatz Dialektik als diskursive Verschiebung

Für unsere unspektakuläre Sicht auf Marx und die Philosophie könnte man nun 
Gewährsmänner suchen.31 Durch deren Exegese würde man aber wieder in jene 
historisch-textualen Auseinandersetzungen verwickelt, denen es gerade zu ent-
rinnen gilt. Die meisten der in Deutschland dominanten Diskussionskontexte zu 
Marx stehen diesem nüchternen Verständnis eher entgegen. Da ist etwa der He-
gelmarxismus, wie er sich im Anschluss an die Wertformanalyse etabliert hat.32

Es ist zwar offensichtlich, dass Marx sich des Wortes „Dialektik“ bedient hat, 
wenn auch zunehmend in reduziertem Sinne (Göhler 1980). Doch lassen sich 
diese Stellen auch nüchtern lesen (2.3.5, 2.5.7). Marx stellt einander scheinbar 
widerstrebende reale Entwicklungen als zusammenhängende dar. Heute wäre et-
wa zu denken an die zunehmende Verarmung breiter Schichten bei großem ge-
sellschaftlichen Reichtum (Botwinick 1993), an die Zunahme der Arbeitslosig-
keit trotz Wachstums der Wirtschaft (Eatwell 1996, Howard 1975, Kap. 11), an 
die Abnahme des Profits bei zunehmender Produktivität (Shaikh 1987, 1992) und 
an den immer skrupelloseren Raubbau natürlicher Ressourcen trotz immer besse-
rer technologischer Möglichkeiten. Solche Phänomene stellte Marx nicht unver-
bunden nebeneinander, sondern legte ihren gemeinsamen Ursprung frei (Demi-
rovic 1998, 87, cf. 2.4.1). Zwei sich scheinbar widerstreitende Beobachtungen A 
und B können zugleich wahr sein, wenn sie theoretisch vermittelt, also erklärt
werden. Es geht um den Ausweis von „Verträglichkeitsbedingungen“ für einan-
der widerstreitende Phänomene im Sinne von realen Ursachen für dieselben 
(Steinvorth 1977, 14 ff., 24 f.). Es besteht kein Anlass, diese Pointe von Marx als 
ein Kippen der normalwissenschaftlichen Darstellung in eine philosophisch-
spekulative „Dialektik“ zu deuten. Vielmehr ist die Darstellung der Hegelschen 
genau entgegengesetzt: Hegel ging nicht von realen Phänomenen aus, sondern 
von deren Begriff, den er positivistisch vorfand (MEW 40, 572, 580). Er kam, 
wie noch Backhaus, so oft zu Widersprüchen, weil er zu weit abstrahierte.

Natürlich widersprechen sich verschiedene Dinge, wenn ich sie zu einem 
Begriff zusammenfasse (MEW 2, 59; 2.5.2, Fn. 33). Doch das heißt nicht, dass 
der „Begriff“ sich widerspricht und entwickelt, sondern es könnte auch heißen, 
dass der Begriff falsch gewählt ist. Ebenfalls abzuweisen waren Fetischisierun-
gen des Abstraktionsbegriff, die über Begriffe wie die „Realabstraktion“ oder die 
„abstrakte Arbeit“ Marx philosophisieren wollen (2.4.5, 2.5.7).

31 Einige neuere Marxbücher weisen in diese Richtung (Berger 2004, Heinrich 2004).
32 Zur Wertformanalyse in 2.3.5 und 2.5.7. Als heutige Vertreter eines hegelianisieren-

den Marxismus wären zu nennen – trotz interner Differenzen: Backhaus 1997, Beh-
rens 1993, Braun 1992, Brentel 1989, Brudney 1998, K. Holz 1993, H. Holz 1997, 
ISF 2000, Rakowitz 2000, Reichelt 2002, Rockmore 2002, Wildt 1997, Wolf 2003. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008 - am 14.02.2026, 16:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


564 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Marxens Abstraktionen sind nicht selbst schon seine Theorie, sie bewähren 
sich erst durch ihre Funktion innerhalb derselben. Auch diese Termini sind nur 
als nichtmetaphysische sinnvoll zu interpretieren. Allein in neoklassischen und 
gerechtigkeitsphilosophischen Modellen werden Abstraktionen unmittelbar als 
Erklärungen hingestellt (2.4.1, 3.2.1). Da hier die Mittelglieder fehlen, wird so 
allerdings nichts erklärt, sondern nur eine Meinung verfestigt (2.4.3). Die Funk-
tion ist hier explizit eine „Rechtfertigung“ (3.2.2) – also eine Ideologisierung.

4.3.6  Die Aufgabe einer Kritik der normativen Sozialphilosophie 

Als verfehlt hat es sich erwiesen, Marxens Theorie als empirische Beschreibung 
zu lesen (2.1.2, 2.4.6). Sie ist ein theoretisches Modell, das die Gesetzmäßigkeit 
zentraler sozialer Erscheinungen der Moderne systematisch zu erfassen und zu 
erklären beansprucht. Der umgekehrte Fehler war es, Marx’ Theorie als philoso-
phische zu lesen (2.4.4, 2.5.4, 2.6.1, 4.2.3). Ihr Ort zwischen Alltagswahrneh-
mung und philosophischer „Beschreibung“ wurde in beiden Fällen verfehlt.

Die Berechtigung eines Modells hängt weder an einer philosophischen Be-
wertung einiger herausgegriffener Momente, noch an einer occasionellen „empi-
rischen“ Überprüfung einzelner Aussagen am momentanen Augenschein, son-
dern an der explanatorischen Kraft der ganzen Theorie.33 Wer Marx kritisieren 
will, muss hier ansetzen. Da die untersuchte ökonomische Marxkritik jedoch 
nicht als triftig gelten kann (2.3.2, 4.3.4), erlaubten es funktional erst die Philo-
sophisierungen, die Marx’sche Theorie in der Sozialphilosophie zu umgehen – 
nunmehr mit philosophischen Argumenten. Dafür musste er jedoch erst zum Phi-
losophen gemacht werden. An einigen Beispielen war zu sehen, wie Versuche, 
ihn „philosophisch“ zu rekonstruieren, damit enden, dass er aufgrund dieser Re-
konstruktion als überholt ausgegeben wird (2.3.5, 2.4.4, 2.6.2, 3.1.3).  

Das kann auch ein Indiz dafür sein, dass die „Rekonstruktion“ missglückt ist. 
Die hier untersuchten Anstrengungen, die Marx’sche Theorie als philosophische 
zu deuten und zu widerlegen, waren als verfehlt abzuweisen. Sie verfälschten all-
zu oft den Sinn von Marx’ Aussagen. Es gab zumindest hier keine treffende Kri-
tik der Marx’schen Theorie der Gesellschaft, die seine weitere Vernachlässigung 
legitimieren könnte. (Was daraus politisch folgt, ist eine andere Frage.)

Statt, wie so oft, Marx’ Theorie philosophisch zu kritisieren, konnte hier um-
gekehrt die deutsche Sozialphilosophie von der Marx’schen Theorie aus kritisiert 
werden – auch ohne auf simple Klassenzurechnungen oder eine politische Öko-
nomie der Gegenwart zurückzugreifen. Denn aus der Marx’schen Theorie erge-
ben sich wichtige Konsequenzen über philosophische Hintergrundannahmen, die 
das Verhältnis von Theorie und Empirie betreffen. Ist es überhaupt möglich, in 

33 Duhem 1954, 187; Callinicos 1983, 121; Janich 1997. Marx kritisiert Ansätze, die 
„dem Alltagsleben ohne weitere Kritik“ ihre Kategorien entlehnt: „Dass in der Er-
scheinung die Dinge sich oft verkehrt darstellen, ist ziemlich in allen Wissenschaften 
bekannt, außer in der politischen Ökonomie“ (MEW 23, 559) und Philosophie.  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008 - am 14.02.2026, 16:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FOLGERUNGEN | 565

„begrifflicher“ und somit apriorischer Weise über die Wirklichkeit zu sinnieren, 
um allgemeine Aussagen über sie zu treffen? Der adelnde Lichtschein des Nor-
mativen auf Strukturen, die vorher nicht kritisch analysiert wurden, ist philoso-
phisch unzulässig. Ohne eine Analyse der Empirie und der jeweiligen Deutungen 
derselben keine Sozialphilosophie (Zinn 1987, 35), und schon gar keine „norma-
tive“. Man kann aus einer begrenzten Anzahl von Seinsfällen nicht den Funken 
des Sollens schlagen. Wenn derlei in aktuellen Diskussionen etwa um neue tech-
nische Möglichkeiten in der Medizin oder Nahrungsmittelproduktion unter-
schwellig versucht wird, muss eine methodisch aufgeklärte Philosophie hier die 
„normative“ Erschleichung bloßlegen – und nicht auch noch selbst eine solche 
begehen, um sie der ersteren abstrakt gegenüberzustellen.  

Die Marx’sche Philosophiekritik lässt sich wie folgt zusammenfassen: in un-
serer Topologie von Kant gesprochen (4.2.1), bildet die Philosophie keinen Ab-
schluss nach „oben“ wie bei Hegel, sondern sie muss immer wieder nach „un-
ten“, in die Welt, hinabsteigen (2.5.7, 3.1.5). Der erstaunlich ungebrochen nach-
wirkende Deutsche Idealismus hingegen meint, die Philosophie könne bestehen-
de Probleme innertheoretisch auflösen – mit einer neuen philosophischen „Theo-
rie“. So kommt es zur iterierten Bildung von Meta-Diskursen und Meta-Meta-
Theorien, die wiederum Fragen nach Selbst- und Letztbegründungen aufwerfen. 
Dadurch wird der heilsame Blick in die soziale Wirklichkeit – der „fröhliche Po-
sitivismus“ – nur immer weiter verstellt. Dies gereicht nicht nur der Güte philo-
sophischer Themen und Thesen zum Schaden, sondern auch der sozialen Wirk-
lichkeit selbst. Kritische Intelligenz, deren Einmischung sie brauchen könnte, 
wird auf diese Weise von wichtigen realen Fragen eher abgezogen. Seit Aristote-
les hat sich die Philosophie auch Fragen der Wissenschaft und des Wirtschaftens 
gewidmet. Diese Perspektive gilt es mit Marx nun wieder zu erringen. Eine Phi-
losophie nach Marx darf sich nicht als Hegelsche (4.2.2) oder nachhegelsche Su-
perphilosophie gerieren (4.2.4, 4.2.5). Sie muss vielmehr mit Kant auf die vorge-
fundene Wissenschaft und Politik („Theorie und Praxis“) reflektieren, ohne dabei
den Verstand zu überspringen. Zu dieser Reflexion gehört auch die kritische 
Verortung von Theorie und Praxis aus Sicht der Politischen Ökonomie. Dies wä-
re eine Rückkehr zu Kants Philosophiebegriff (4.2.1), mit dem Unterschied, dass 
die Gehalte nun dem 21. Jahrhundert entstammen. 

4.4 Normative Theorie:  Ethik als Erklärungssubst i tut  

      „Ethik hat Hochkonjunktur.“ (Kohlmann 1997, 11/Knoll 2000, 7)   

Diese Arbeit hat zeigen können, dass die Inhalte und der Charakter der Marx’-
schen Theorie bei Gegnern und Befürwortern selten adäquat verstanden wurden. 
Dies wirkte sich nun auch bei den Gegenentwürfen aus. Diese orientierten sich 
nicht an dem Bekämpften selbst, sondern an dem Bild, das sie von ihm hatten. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008 - am 14.02.2026, 16:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


566 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Der Vorstellung einer reduktiven materialistischen Weltanschauung, die man 
sich von der Marx’schen Theorie gemacht hatte, stellte man daher scheinbar 
zweckmäßig eine ethische Weltanschauung gegenüber – die Geburt der „norma-
tiven Sozialphilosophie“ aus dem Geist einer fehlgehenden Polemik. Noch heuti-
ge sozialphilosophische Entwürfe teilen diesen normativistischen Charakter, 
auch wo ein funktionaler Antimarxismus nicht mehr oder kaum noch erkennbar 
ist (3.1-3.4). Wie lassen sich die Ergebnisse hinsichtlich der an Marx orientierten 
Kritik der normativistischen Sozialphilosophie systematisch zusammenfassen? 

Der Witz an Marx ist, dass er seine Theorie in Auseinandersetzung mit solch 
ethischen Sozialphilosophien entwickelt hat (2.5.7). Der Term „Sozialphiloso-
phie“ stammt von Moses Hess, einem zeitweiligen Mitstreiter von Marx.34 Er be-
zog sich darauf, dass die vormals weltlose Philosophie sich nunmehr mit weltli-
chen Dingen, vor allem der sozialen Frage und den aufkommenden sozialisti-
schen Strömungen auseinander setzte. Seit ihrem Beginn bei den Junghegelia-
nern lag die deutsche Sozialphilosophie somit zwischen dem weltlosen philoso-
phischen Idealismus und einer direkten weltlichen Betätigung, die zuweilen un-
vermittelt ineinander übergingen. Sie stand theoriegeschichtlich zwischen der i-
dealistischen Systemphilosophie und der normalwissenschaftlichen soziologi-
schen Theorie. Auch ihre Redeweise als „Deutung“35 steht zwischen Sachaussa-
ge, ethischer Wertung und partikularem politischen Appell. Sie ist somit, ähnlich 
wie der Pragmatismus (4.2.4), ein Phänomen des Übergangs (Freyer 1930, 221). 

In der heutigen Situation, die bereits eine „politische Emanzipation“ (MEW 
2, 122; MEW 1, 342 ff.) im Sinne eines demokratischen Rechtsstaates erreicht 
hat, stellt es daher keinen theoretischen Gewinn mehr dar, aus der nunmehr er-
öffneten weltlich-politischen Betätigung und der illusionslosen normalwissen-
schaftlichen Durchleuchtung derselben in eine normative Sozialphilosophie zu-
rückzuweichen (2.6.3, Fn. 67). Moral und Recht können noch heute ein Mittel 
sein, partikulare Ansprüche als allgemeine durchzusetzen (etwa durch negative 
Diskriminierung in Quotenregelungen oder in Grundsätzen der Besteuerung). In 
der Regel enthält diese Form bereits eine Mäßigung und Abschleifung der An-
sprüche – schon deshalb, weil ihr Zeithorizont nachzeitig ist (Hegel 1821, 28).

Sich bereits vollziehende Konflikte sollen im Recht stillgestellt, zumindest 
befriedet werden. Es wäre daher misslich, politische und soziale Forderungen 
sogleich in rechtlicher oder moralischer Form vorzubringen, wie dies bürgerliche 
Marxgegner seit je verlangt haben (A. Menger 1886). Noch misslicher aber ist es, 
wenn die Sozialphilosophie diese Forderungen schon vorab auf normative zu re-
duzieren versucht (3.1.5, jüngst Honneth 2001 und 2003). So sind moralistische 

34 Bezeichnenderweise ist „diese Begrifflichkeit von K. Marx und F. Engels nicht ü-
bernommen worden“ (Röttgers 1995, 1218; MEW 3, 472, cf. MEW 1, 405, 539. Zu 
Hess siehe I. Berlin 1994, insgesamt Löwith 1941, McLellan 1969, Essbach 1988, 
Draper 1990). Nach Hess benutzte erst wieder Tönnies den Begriff (2.5.2, Fn. 45).    

35 Cf. Dilthey 1910, 232 f.; Weber 1922, 4 f.; Adorno 1931, 334; Rothacker 1934, 98; 
Ständeke 1981, Rehberg 1986. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008 - am 14.02.2026, 16:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FOLGERUNGEN | 567

                                             

Ideologien gerade nicht mehr kritisierbar. Mit der materialen Betrachtung von 
Recht und Moral wird zudem die Frage nach dem Subjekt übergangen.  

Nach Marx lassen sich ähnliche Inhalte nicht bruchlos in verschiedene For-
men übersetzen (2.5.7, 4.3).36 „Normative Sozialphilosophie“ übersieht, dass sich 
Autonomie nicht anwaltschaftlich vertreten lässt. Wenn etwa Interessen von Ar-
beitern nicht von diesen selbst, sondern von bürgerlichen Bürokratien in Form 
des Rechtes in die Hand genommen wurden, waren es nicht mehr die Interessen 
der Arbeiter. Darin liegt eher eine Parallele zu ihrer Bevormundung durch leni-
nistische Kaderparteien (zur Autonomie 2.2.2, 2.6.5, 3.3.6).  

Mit der eigentümlichen Zwischenlage dieser Übergangsdisziplin erbt die heu-
tige Sozialphilosophie von ihren historischen Vorgängern die alte Zweideutigkeit 
(Röttgers 1995). Eine Disziplin, die statt über materiale Sachverhalte über ethi-
sche Dispositionen nachdenkt, und die sich dabei zudem selbst nicht als deskrip-
tiv, sondern als „normativ“ versteht, steht vor einem folgenschweren Dilemma. 
Sofern die Ethik eine Gesellschaftstheorie abgeben soll, schlägt sie entweder zur 
Verklärung des Bestehenden aus, indem das Sollen hegelianisch als bereits maß-
geblich im Sein verankert behauptet wird, oder sie wird platonisch zu einem 
weltlosen Sollen, das der Welt in nicht anschlussfähiger Form abstrakt gegenü-
bertritt (2.4.3). Karl Mannheim hat diese prekäre Lage der liberalen Sozialphilo-
sophie plastisch geschildert. Er konturierte eindrücklich ihre Zwischenlage zwi-
schen dem ekstatisch-religiösen Utopismus, der die Welt aus dem „Geist“ völlig 
neu schaffen will, und dem gegenrationalistisch-affirmativen „Bedingtheitsbe-
wusstsein“ (1929, 199) des konservativen Denkens.37

In dieser Arbeit ließ sich vor allem die konservativ-quietistische Schlagseite 
des Normativismus aufzeigen, sei sie intendiert oder nicht (2.1.2, 2.4.3, 2.5.6, 
3.1.5, 3.2.1 f., 3.3.3 f.; jüngst Rifkin 2000, Turner 2001, Schulze 2003). Doch 
waren auch Anflüge der utopisch-anarchistischen Kehrseite des Normativismus 
sichtbar: seine „geistigen“, alle Institutionen überfliegenden und daher latent au-
toritären und destruktiven Tendenzen waren zu erahnen im Trotzkismus (2.2.5), 
bei Eucken, Lukács, Heidegger und Adorno (2.5.3 ff., 2.6.3) sowie in einigen 
Zweigen der Wirtschaftsethik (3.3.2, 3.3.4). Auch Habermas’ Sozialphilosophie 
tendiert, wo sie nicht affirmativ ist, zumindest implizit in Richtung einer seltsam 
ortlosen und elitären Nookratie (3.1.5, Fn. 127). Die Preisgabe der sozialökono-
mischen Theorie zugunsten einer „normativen“ Identitätspolitik setzt zumindest 

36 Marx steht hier zwischen der zu optimistischen Bestimmung der Philosophie als uni-
versaler Übersetzerin bei Habermas (Fn. 19) und der postmodernen Verweigerung 
von Übersetzungsfunktionen (Lyotard 1987, 92; 3.2.3, Fn. 37). 

37 „Die liberale Idee ist adäquat nur verstehbar als Gegenspielerin des oft hinter ratio-
nalistischen Konstruktionen sich verbergenden chiliastischen Durchbruchserlebnis-
ses, das stets potentiell historisch und sozial den Liberalismus rücklings zu überfal-
len droht, zugleich aber auch als Kampfruf gegen eine sich auf das Herkommen und 
das Gewordene stützende Schicht, die das ‚hic et nunc’ zunächst instinktiv, dann a-
ber auch in der Reflexion zu beherrschen vermag“ (Mannheim 1929, 196, cf. 192).  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008 - am 14.02.2026, 16:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


568 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

auch die Möglichkeit des Irrationalismus frei (Maalouf 2000). Das ist schon an 
George Sorel zu sehen, der ja ein Anhänger Bernsteins war.38

„Normative Sozialphilosophie“ bewegt sich zwischen diesen gleicherweise 
misslichen Polen wie auf der glatten Fläche einer Vitrine, die über ihrem eigent-
lichen Gegenstand liegt.39 Ein Tertium kann die Gesellschaftstheorie nur errei-
chen, wenn sie aus der ethisierten Übergangsform heraustritt, wie dies wegwei-
send für die ganze Soziologie eben Marx getan hat. Sein denkerischer Fortschritt 
bestand darin, die ethischen Ideen nicht mehr nur als „normative Folie“ und un-
hinterfragte „begriffliche Grundlage“ zu benutzen wie die liberale Sozialphiloso-
phie (die nicht identisch ist mit dem Liberalismus als politischer Bewegung), 
sondern diese selbst noch zu thematisieren. Er betrachtete die Ideen eher als Be-
standteil der materialen Geschichte und darum auch als Gegenstand der Theo-
rie.40 „Universal“ nennen kann sich fast jeder moralische Anspruch.  

Darüber entscheiden, wie seine politische Umsetzung sich auswirken würde, 
kann allerdings nicht er selbst – jedenfalls nicht in einem theoretisch seriösen 
Sinne. Vielmehr sind bestimmte „normative“ Vorannahmen von der Gesell-
schaftstheorie aus als Ideologien von nur beschränkter Reichweite erkennbar, die 

38 „Nichts ist so geschehensjenseitig wie das rational geschlossene System, nichts birgt 
unter Umständen mehr irrationale Wucht als das völlig in seine eigene Welt gebann-
te Gedankengebilde“ (Mannheim 1929, 190). Sorels mythischer Neomarxismus ging 
von der ethisierten Neujustierung des Sozialismus bei Bernstein aus (1906, 13 f.; 
1908, 164). Er nutzte für die neue Identitätspolitik das destruktive Revolutionsethos, 
das Bernstein gerade ausschließen wollte. Er nimmt den westlichen Marxismus in 
vielem vorweg: er formulierte ein Bilderverbot (Sorel 1906, 7 f., 1908, 165), berief 
sich auf Vico (Kolakowski 1979 II, 176 ff.), gab eine Pragmatik der Erkenntnisinte-
ressen (1906, 60 f.) sowie eine Betonung des Symbolischen und Institutionellen: 
„Aber gerade die symbolischen Stellen, deren Wert früher als zweifelhaft erschien, 
sind es, die den bleibenden Wert des [Marx’schen, CH] Werkes ausmachen“ (1906, 
62). „Der Marxismus ist eine Geschichtsphilosophie der gegenwärtigen Institutio-
nen“ (1908, 52). Sorel verwandelt material-konkrete Fragen in normativ-abstrakte, 
indem er fragt, „wie bereits heute die Moral der künftigen Produzenten geschaffen 
werden kann“ (1908, 272, cf. Landauer 1911). Zu seinen begeisterten Lesern gehör-
ten Lukacs (1967, 12) und Gramsci (Kolakowski 1979 II, 174; vgl. 1979 III, 337 zu 
Korsch). König schätzt Sorels Einfluss auf das deutsche Denken hoch ein (1937, 
195): „Durch Sorels Brille gesehen erschien mir Karl Marx [...] als die ‚jüdische 
Großmutter’ des Nationalsozialismus“ (König 1980, 101; siehe 2.6.6, Fn. 210). 

39 Dies zeigen noch jüngste Diskussionen in der Deutschen Zeitschrift für Philosophie 
(2/2003, 233 ff.), in denen der weltlose philosophische Egalitarismus gegen einen 
scheinbar aufgeklärteren, aber ebenso normativistischen Anti-Egalitarismus (Krebs 
2000) austariert und nach philosophischen Kompromissformeln gesucht wird (cf. 
3.3.3). „Ethik ist über ihren Rang als Teil einer abstrakten Theorie hinausgewachsen. 
Von nun an ist sie die Philosophie, welche die anderen Gebiete sich einverleibt“ 
(Spengler 1923 I, 470).

40 „Eine unerhörte Umkehrung, eine unheimliche kopernikanische Tat lag darin, nicht 
nur sich selbst, nicht nur den Menschen, sondern auch das Sein, Gelten und Wirken 
dieser Ideen als bedingt zu erleben und das Werden dieser Ideen als seinsverbunden, 
als hineinversenkt in den Prozess zu sehen (Mannheim 1929, 211). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008 - am 14.02.2026, 16:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FOLGERUNGEN | 569

                                             

eine konkrete Analyse oft nicht ergänzen, sondern ersetzen (2.4.3; 3). Der politi-
sche Änderungswille kann erst durch eine materiale Theorie zwischen den zwei 
Gefahren einer ineffektiven, weil affirmativen Moralpredigt und einer putschisti-
schen, weil weltüberhobenen Weltverbesserung hindurchgesteuert werden. Zu-
dem können harte Auseinandersetzungen meist erst durch die zeitweilige Sus-
pendierung moralisch verhärteter „Geltungsansprüche“ (sinngemäß: ‚mir gehört 
das größte Stück Kuchen’) versachlicht werden (4.2.3). Diesen Gewinn geben 
Normativismus und Supernormativismus unnötigerweise wieder preis.41

Die philosophische Ethik selbst ist eine legitime und wichtige Disziplin, heute 
mehr denn je. Problematisch ist erst der Versuch, mit ihrer Hilfe eine Sozialtheo-
rie zu entwerfen. Die jeweilige politische Ethik ist so kein Gegenstand einer kri-
tischen Analyse mehr, sondern wieder deren weltjenseitiger Maßstab. Sie wird so 
zum blinden Fleck. Systematisch liegt hierin eine blockierende Aufstufung: Eine 
Forderung, die auf etwas gegenständliches in der Welt „hingilt“ (Emil Lask), 
wird in ihrer philosophischen Behandlungsart zu einer repetitiven Selbstbehaup-
tung dieses Forderns als eines philosophischen, ohne noch ihren Gegenstand zu 
erreichen. Aus der sozialphilosophischen Optik ist dieser vielmehr entfallen 
(4.1). Die Intention auf die Welt kommt nicht mehr in die Welt hinein, sondern 
bleibt in der Philosophie gleichsam stecken. Eine Instanz der Vermittlung kristal-
lisiert zum Selbstzweck, der den Zugang zum ursprünglich gemeinten Inhalt ge-
rade verbaut (2.6.7, Fn. 236; ähnliches geschah im Neomarxismus, der aus den 
Marx’schen Texten nicht mehr zur Welt kam).42

Recht verstanden, verspricht eine Neubewertung von Marx, die sich von den 
gängigen Interpretationsrastern löst, Auswege aus diesen normativistischen Di-
lemmata. Wenn vorliegende Arbeit dieses Ziel ein Stück näher bringen konnte, 
so hätte sie ihr Ziel erreicht. Der Vorwurf eines reduktionistischen Naturalismus 
hat sich jedenfalls bezüglich Marxens als verfehlt erwiesen, und der deutsche 
normativistische Gegenentwurf als gegenstands- und aussichtslos. Etwas anderes 
als trial and error hat die Wissenschaft nicht zu bieten – drum frisch ans Werk, 
und, mit Luther gesprochen: peccate fortiter!

41 „Viel zu normativ gerichtet war dieses Bewusstsein, um auf das Sein, wie es eben 
ist, einzugehen. Es baute sich deshalb aus dem Sollen eine eigene idealische Welt 
auf“ (Mannheim 1929, 192). Konservative Denker erhoben oft den Vorwurf, norma-
tives Denken werte den Gegner nicht nur politisch, sondern auch moralisch ab 
(Schmitt 1932, Gehlen 1969, Lübbe 1987, Luhmann 1978, 1989) – was eine eigene 
Ethik nicht verhinderte (Fn. 11; 2.4.3, 2.5.6). Indem Dewey und Habermas Politik 
und konsensuelle Wahrheitsfindung einander angleichen, ziehen sie den Unterschied 
zwischen Theorie und Praxis ein. Wie Schmitt entziehen sie die „Entscheidung“ so 
dem Verstand und legen sie in die Ethik – das ist das Gegenteil der Neutralität, die 
im 17. Jahrhundert erstrebt war (2.6.6, Fn. 200; 3.1.4, Fn. 83). 

42 Die Parallele zur Kirche lud zum Vorwurf der „Priesterherrschaft“ ein (Schelsky 
1975, Tenbruck 1984; Weber 1922, 688). Zur Soziologie des postmodernen Intellek-
tuellen Milner 1999, 145 ff.; Bourdieu 1989, 1992; Giesen 1999. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008 - am 14.02.2026, 16:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839403679-008 - am 14.02.2026, 16:42:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

