4. Folgerungen fiir die Philosophie nach Marx

Angesichts der Persistenz des Kapitalismus will diese Arbeit dazu beitragen, den
Sozialwissenschaften und der Philosophie wieder ein unverkrampfteres Verhilt-
nis zu Marx zu ermoglichen, von dem die noch immer stringenteste Theorie des
Kapitalismus stammt. Allerdings ist diese Theorie durch ihre politische und aka-
demische Wirkungsgeschichte derart verstellt, dass sie von diesen Uberlagerun-
gen erst befreit werden muss. Zu diesem Zweck nahm Kapitel 2 eine kritische
Revision einiger sonst meist verdeckter Aspekte in der Entwicklung hin zur deut-
schen ,,Sozialphilosophie® vor. Mithilfe dieser theoriegenetischen Tiefenschirfe
konnten in Kapitel 3 missliche kategoriale Weichenstellungen der gegenwartigen
Sozialphilosophie exemplarisch kritisiert werden. Zu konstatieren war vor allem
eine erstaunliche Kontinuitit von Denkmustern des Deutschen Idealismus. Eine
solche Kasuistik konnte fortgesetzt werden. Offen ist hingegen noch die Frage,
was daraus fir die Moglichkeiten und Grenzen der Sozialphilosophie und ihr
Verhiltnis zur Marx’schen Theorie systematisch zu folgern ist.

Dieses letzte Kapitel zeigt nun auf, welcher Begriff von Philosophie mit der
hier geiibten Kritik vertréglich, ja fiir sie leitend ist. Anfangs wird noch einmal
das vorgeschlagene Kriterium der Philosophiekritik prazisiert, das der frithe
Marx fiir seine Auseinandersetzung mit Hegel und Feuerbach entwickelt hat: ihre
Uberpriifung an der alltéiglich erfahrenen und medial durchaus prisenten sozialen
Realitét (4.1, cf. 2.5.7, 3.1.5). Ein solch vortheoretisch-lebensweltlicher Blick lie-
fert keine weitere Theorie, sondern erlaubt es, bestehende Theorien gegeniiber
anderen Theorien und gegeniiber der sozialen Realitét kritisch zu verorten. Eine
solche ,,ibersichtliche Darstellung™ (Wittgenstein, PhU 122) wird dann fiir ver-
schiedene Varianten der Sozialphilosophie gegeben (4.2). Hier werden die prob-
lematischen Inbezugsetzungen von Denken und Sein, Modell und Wirklichkeit,
Theorie und Praxis in den analysierten Theorien systematisch reflektiert.

Damit wird ein Philosophiebegriff erarbeitet, der der Gegenwart und der phi-
losophischen Tradition gerechter wird. Dieser ist nicht mehr gehalten, Marx’
Theorien aus traditionellen ,,Denkzwingen oder aktuellen Tagesmoden auszu-

- am 14.02.2026, 16:42:¢



https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

544 | PHILOSOPHIE NACH MARX

blenden, wie es bislang oft der Fall ist. Im Ergebnis erweist sich der differenzier-
te und magere Philosophiebegriff von Kant und Wittgenstein, den auch Marx
teilt, dem deutschen Einheitsdenken von Hegel iiber Heidegger bis zu Honneth
als iiberlegen. So lassen sich viele Missverstindnisse aufldsen, etwa beziiglich
der Rolle, die die ,,Wissenschaft“ und die Rede von ,,Gesetzen® im Marx’schen
Denken spielt (4.3). Misslich wirkte sich hier vor allem die neoklassische Uber-
formung des Marxismus aus. Wird die Marx’sche Rede von Gesetzen philoso-
phisch fehlbestimmt, kommt es in der Reaktion zu den ndmlichen Re-
Hegelianisierungen und Ethisierungen der Theorie, wie sie in dieser Arbeit hiu-
fig begegneten, und die zu kritisieren waren. Sie verkorpern eine Kontinuitdt des
Deutschen Idealismus an Marx vorbei (4.4).

4.1 Die Rolle der Realitat als MaRB der Verortung

Es hat sich im Laufe der Arbeit mehrfach erwiesen, dass das folgende Zitat von
Marx aus dem Jahre 1841, das eigentlich auf Aristoteles und Hegel gemiinzt war,
heute noch treffend ist:' ,,Die Welt ist also eine zerrissene, die einer in sich tota-
len Philosophie gegeniibertritt. Die Erscheinung der Tétigkeit dieser Philosophie
ist dadurch auch eine zerrissene* (MEW 40, 215). Eine Ursache fiir diese De-
ckung liegt in der Persistenz der Hegelschen Philosophie im deutschen Denken,
selbst noch iiber 170 Jahre nach seinem Tod. Eine Parallele zu Hegel lie sich an
Habermas (3.1.5), an der Wirtschaftsethik (3.3.5) und besonders am Neopragma-
tismus feststellen (3.4.2), und der Kommunitarismus berief sich zumindest auf
denselben, ohne allerdings dhnliche Vermittlungsleistungen zwischen morali-
schem Appell und Realitdt zu erbringen wie jener (3.2.3). Zuvor hatte sich bereits
gezeigt, dass auch die traditionelle Sozialphilosophie von Eucken, Lukacs, Hei-
degger und Luhmann sich nach dem Hegelschen Vorbild ausrichtete (2.5.3-
2.5.6). Sogar die Kritische Theorie berief sich auf Hegel (2.6.3), was noch bis in
die spekulative Geldphilosophie der ,,monetiren Werttheorie* nachwirkte (2.3.7).

Diese Hegelianismen riihren sicher nicht, jedenfalls nicht bei allen, aus einer
ausgepragten Vorliebe fiir schwerverstidndliche Texte aus dem frithen 19. Jahr-
hundert her. Vielmehr ist die ,,Methode“, mit der Hegel gearbeitet hat, in
Deutschland dermalBen attraktiv, dass sie auch der benutzen kann, der kein grof3er
Kenner von Hegel ist. Es handelt sich dabei um die Substitution eines direkten
Gegenstandsbezuges, der vielfach immer noch unter Positivismusverdacht steht
(Wellmer 1969, 69 ff.; Negt in Euchner 1972, 44), durch die Einkreisung eines
Phénomens mittels einer ,,Synthese* verschiedener schon vorliegender Theorien,
die sich im engeren oder weiteren Sinne mit dem Phdnomen beschiftigen (2.5.2).

Schon Adorno propagierte eine solche ,,Konstellationsanalyse® (1931, 335 f;
1966, 164 f.). Die Meisterschaft in der synthetisierenden Sekundéranalyse errang

1 Siehe Kapitel 2.5.7, Fn. 274; 3.1.5, Fn. 112 sowie 3.2.3, Fn. 52.

- am 14.02.2026, 16:42:¢



https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLGERUNGEN | 545

jedoch Habermas.” Doch gerade dies dhnelt einer positivistischen Haltung am
meisten, nur dass an die Stelle einer unkritischen Aufnahme des Gegebenen (cf.
Schnidelbach 1971) die unkritische Aufnahme gegebener Theorien tritt (3.1.1;
4.3). Ohne etwas iiber Intentionen auszusagen, ist doch als funktionaler Effekt
Hegelscher Elemente in der Sozialphilosophie die sukzessive Abschottung ge-
geniiber der sozialen Realitit durch den identitétsphilosophischen Glauben zu
benennen, das vorliegende Denken und seine Begriffe enthielten bereits das Sein.

Fiir Hegelianische Syntheseleistungen gab es im deutschen Denken ein ge-
sondertes Bediirfnis. Besonders in den Anfangskapiteln (2.1 bis 2.4) hat sich her-
ausgestellt, dass bisherigen Uberlegungen iiber die Gesellschaft, wie sie von der
Mitte des 18. Jahrhunderts bis zu Marx angestellt wurden, nach dessen Tod in
Theorien iiber Technik und iiber Ethik auseinander fielen. Diese Zerrissenheit
trat erstmals in dem sozialdemokratischen Streit zwischen naturalistischer Ortho-
doxie und ethisierendem Revisionismus auf (2.1). Sie fand sich auch in der leni-
nistischen Weltanschauung wieder, wo einem fatalistischen Krisenszenario eine
voluntaristische Praxismystik unverbunden gegeniibertrat (2.2), sowie in dem
Auseinandertreten von technisierten Modellen der Neoklassik und ethisierten
Gegenentwiirfen des Historismus in der konomischen Theorie (2.3). Auch durch
die Soziologie und Kritische Theorie ging dieser Riss, indem den an der Neo-
klassik orientierten ontologisierten Modellen eines selbstlaufenden Systems The-
orien gegeniibertraten, die sich primir an den normativen Vorstellungen von In-
dividuen orientierten (2.4, 2.6).

Wenn nun der etwa im angelsdchsischen Empirismus géngige Weg einer di-
rekten Uberpriifung solch disparater Behauptungen an der Realitiit nicht beschrit-
ten wird, so bleibt neben der Dezision nur noch ihre Synthese. Der Effekt einer
solchen Synthese ist eine doppelte Entfernung von der sozialen Realitdt. War
diese schon in den zugrundegelegten Theorien — vor allem in der Neoklassik, die
via Hilferding noch im Leninismus wirkt — nicht treffend erfasst, so kann deren
philosophische Umdeutung und Verschmelzung mit anderslautenden Theorien
diesen Mangel nicht beheben, sondern nur verstirken (2.4.3, 3.1.1, 3.3.5).

Ein solches theoretisches Verfahren ldsst sich philosophisch zwar durchfiih-
ren. Die Frage bleibt bei derlei Grofbauten jedoch, wie sie sich zur sozialen Rea-

2 Wer in der Philosophie unvermittelt {iber Gegensténde spreche, hintergehe die kom-
munikative Wende und mache sich eines naiven Realismus oder Naturalismus schul-
dig. ,,Die Gesellschaftstheorie muss sich also auf einer metatheoretischen Ebene be-
wihren, wo ihr ein direkter Zugriff auf die soziale Realitdt verwehrt ist“ (Habermas
1991a, 203). Man miisse sich fachfremder ,,Empirie* und Fachsprachen bedienen (so
der Moral- und Sprechakttheorie sowie der Entwicklungspsychologie, 204). Warum
der Zugang zur Welt verwehrt sei, erfahrt man nicht, es bleibt bei der Behauptung ei-
nes seinsgeschichtlichen Einschnittes: ,,nach der linguistischen Wende ist uns ein
solcher sprachlich unvermittelter Zugriff auf eine innere oder duflere Realitdt ver-
wehrt“ (1999, 20). ,,Nachdem der praktischen Vernunft das Subjekt genommen wor-
den* (1992, 629), sei sie ,,zerborsten” (1992, 17; vgl. die voreilige Rede vom ,,Weg-
fall“ oder ,,Zerfall* des Marxismus bei Honneth 2003, 149, 276; auch 4.2.4, 4.2.5).

- am 14.02.2026, 16:42:¢



https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

546 | PHILOSOPHIE NACH MARX

litédt verhalten. Es kommt zu jener Situation, die in dem mehrfach gebrauchten
Marxzitat anklingt. ,,Die Welt ist also eine zerrissene* heifit hier, dass die Theo-
rien liber die Welt in unversohnliche Halften auseinanderfallen (2.4.1). Werden
sie in der Philosophie miteinander versdhnt, so wird diese zu einer ,,in sich tota-
len®“. Dadurch entfernt sie sich von der realen Welt um so mehr, und wird ,,auch
eine zerrissene™, da sie doch eigentlich gerade diese Welt zu erfassen bean-
sprucht (MEW 40, 215; cf. 2.5 ff.). Diese Diagnose wird beispielsweise auch von
Nancy Fraser geteilt. Thre Analyse des ,,normativen Monismus® der Anerken-
nung bei Axel Honneth (2003, 10) kommt ebenfalls zu dem Schluss:

,Honneth ist jedoch nicht gewillt, Erfahrungen zu iiberpriifen. [...] Was daraus entsteht,
ist ein iiberraschend traditionelles Theoriegebdude: eine Konstruktion mit festem Fun-
dament, in der die Moralpsychologie die politische Soziologie, die Gesellschaftstheorie
und Moralphilosophie trigt und iiber Gebiihr beschrinkt, in der [soll heilen: indem,
CH] sie unzuldssigerweise diese Forschungsfelder zurechtstutzt und in ihre relative Ei-
gengesetzlichkeit eingreift” (Fraser 2003, 237 f.).

Die Betrachtung normativer Vorstellungen der Individuen, hier in der Variante
einer philosophisierten Moralpsychologie, wird nicht betrachtet als das, was sie
ist: als Untersuchung eines begrenzten und nur empirisch zu erfassenden Berei-
ches; sondern sie wird zu einer philosophischen Synthese der sich zuwiderlau-
fenden Perspektiven von Moralphilosophie und Gesellschaftstheorie stilisiert. Je-
ne beiden Disziplinen werden dabei zwar verandert, doch gerade nicht, wie unse-
re Analyse als nétig herausstellt, iiber eine Uberpriifung an der zugrunge liegen-
den sozialen Realitét, sondern liber eine Hegelianische ,,Aufthebung®.

Dass dies zugleich auch politische Philosophie sein will (2000, 7), zeigt die
identitatsphilosophische Ausgangsvoraussetzung, dass mit den Spekulationen
iiber Theorien anderer zugleich etwas iiber die soziale Realitét ausgesagt sei. Da-
gegen lehnt sich Fraser zurecht auf. Der ,,normative Monismus“ Honneths, der
hier nur als Beispiel dient, ist eine Spielart der ethisierten deutschen Sozialphilo-
sophie im Gefolge von Habermas. Schon Kapitel 3.1.5 hat das Fazit gezogen:
Solchen monologischen Theoriebildungen fehlt die Instanz der Schoffen, die
dem vielleicht naiv, aber bestimmt widersprochen hitten, wie das Fraser hier tut.
Neben unserer Rolle als Philosophierende sind wir ,,zunichst und zumeist (En-
gels, MEW 25, 7) auch Menschen, und hier wissen wir recht eindeutig, was wirk-
lich ist. Wir horen von Elend und Krieg, spiiren natiirliche Triebe und miissen
sehen, wie wir unsere Rechnungen bezahlen. Von einem solchen Vorgriff auf
den common sense (Reid 1784; 1.2; Henning 2001), der in einer aufgeklirten
Gesellschaft wie der unseren durchaus mehr wissen kann als die Fachwissen-
schaft, gehen wir hier aus. Das ist auch moglich, ohne iiber eine detaillierte sozi-
alokonomische Theorie zu verfiigen. Der lebensweltliche Vorgriff dient ja nicht
als weitere Theorie, sondern nur als Kriterium der Bewertung anderer Theorien.’

3 Ein Medium der Verstindigung iiber solche Vorbegriffe der sozialen Realitét ist die
Presse, besonders das Feuilleton (cf. 1.1, Fn. 4; 2.4.6, Fn. 184; 3.2.3, Fn. 48). Auch

- am 14.02.2026, 16:42:¢



https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLGERUNGEN | 547

Ein solches Vorgehen gibt es auch bei anderen Autoren. Steinvorth etwa zielt
auf dhnliches ab, wenn er als ein Kriterium zur Uberpriifung der Angemessenheit
von philosophischen Rekonstruktionen ethischer Prinzipien empfiehlt, sich an
unsere Intuitionen zu halten (1999, 36 f., 64). Solche Intuitionen (cf. Shklar
1992) sind keineswegs schon eine vollgiiltige Falsifikationsinstanz. Doch sie diir-
fen als Wegzeichen nicht ignoriert werden. Sie miissen im Zweifelsfall Anlass
sein, die bezweifelte Theorie zu {iberpriifen. Auch Hilary Putnam geht mit Willi-
am James davon aus, dass im Falle des Zweifels an abgehobenen Theorien, hier
analytischen Erkenntnistheorien, ein ,direkter Realismus* Kriterium der Uber-
priifung ist (1995, 30; 1998, 46; 1994, 78 ff., Bashkar 1986). Ahnliches inspirier-
te ferner Husserls Betonung der ,,Lebenswelt“, die in dem Moment einsetzte, als
wissenschaftliche Theorien nicht mehr einsehbar waren (1936, § 28).* Diese Ein-
sicht ist nicht neu. Ahnlich wie Heidegger und Wittgenstein (Rentsch 2003) emp-
fahl schon Marx fiir Fille, in denen aufgrund des ,kategorialen Rahmens® oder
anderer ,,Verhexungen der Sprache® ein Zugang zur Wirklichkeit verbaut schien,
einen therapeutischen Realismus:

,Die Philosophen hétten ihre Sprache nur in die gewohnliche Sprache, aus der sie abs-
trahiert ist, aufzulosen, um sie als die verdrehte Sprache der wirklichen Welt zu erken-
nen und einzusehen, dass weder die Gedanken noch die Sprache fiir sich ein eignes
Reich bilden; dass sie nur Auﬁerungen des wirklichen Lebens sind“ (MEW 3, 432 f;
vgl. Lassalle 1987, 130 ff.).

wZurtick auf den rauen Boden!* (Wittgenstein, PhU 107; Engels, MEW 20, 19). ,,Was
ist dein Ziel in der Philosophie? — Der Fliege den Weg aus dem Fliegenglas zeigen*
(PhU 309; vgl. Nietzsche, Morgenrite 444, siehe 2.6.6, Fn. 152).

Weil ,,die durchschnittliche Alltdglichkeit das ontische Zunichst [...] ausmacht, wurde
sie und wird sie immer wieder in der Explikation des Daseins tibersprungen. Das on-
tisch Nichste [...] ist das [...] in seiner ontologischen Bedeutung stindig Ubersehene
(Heidegger 1927, 43).

der Theoretiker der biirgerlichen Offentlichkeit bedient sich seiner (Habermas 1962,
zuletzt 1999a, 2001a, 2003, 2003a). ,,Wie der Kapitalismus funktioniert und welche
Verteilungsmuster er hervorbringt, liest man heute in fast jeder Tageszeitung* (Ha-
bermas 2000, 15). Selbst wenn dem so wire, scheint sich die Sozialtheorie gegen
solch , feuilletonistische* Einsichten zu immunisieren. Schon Marx begann seine
Laufbahn bekanntlich — wenn auch notgedrungen — als Journalist (MEW 1, 97 ff.; cf.
Winkler 2003). Auch ist es wichtig, Wahrnehmungen von jenseits des deutschen und
des US-amerikanischen Tellerrandes zu beriicksichtigen.

4 Diese Intuition hatte schon N. Einstein 1918. Sie wurde iiberformt, indem sie selbst
wieder als Theorie aufgefasst wurde. So setzt bei Husserl bereits im nichsten Para-
graphen eine Theoretisierung und Subjektivierung der Lebenswelt ein (als ein ,,Reich
des Subjektiven®, 1936, § 29). Sie fiihrt in der Konsequenz daher nicht zur Verortung
verschiedener Rationalititen, sondern wird zum Gegenmodell zur objektwissen-
schaftlichen Rationalitdt verdinglicht (so noch Habermas 1981b II, 173 ff, 470 ff.),
bis hin zu dessen Ersetzung (cf. 2.5.5). Der Begriff der ,,Lebenswelt“ stellt iibrigens
einen Nachfolger des ,,Geistes* dar (Ebrecht 1991, 85; Wirkus 1996, 277, cf. Freyer
1923, 115).

- am 14.02.2026, 16:42:¢



https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

548 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Die Philosophie muss es sich gefallen lassen, in die reale Welt eingeordnet zu
werden. Dies geschieht am besten ,,weltlich — nicht rein philosophisch, doch
philosophisch reflektiert:> ,,Man muss ,die Philosophie beiseite liegen lassen’ [...]
man muss aus ihr herausspringen und sich als gewdhnlicher Mensch an das Stu-
dium der Wirklichkeit geben* (Marx, MEW 3, 218). Dieses Verfahren fiihrt nicht
zu einer Reduktion der philosophischen Probleme, sondern zu ihrer Verortung.®

Aus der Sicht eines der Philosophie Kundigen, der die rein immanente Sicht-
weise auBer Kraft setzt und auf die Zusammenhinge verschiedener Theorien, auf
ihre Lage in der gegenwirtigen Wirklichkeit und ihre moglichen funktionalen
Trends beziiglich dieser schaut, konnen bestimmte ihrer Kernaussagen zueinan-
der in Bezichung gesetzt werden. Da dieser Ansatz die Trends aus den Texten
selbst herausliest, und nicht aus einer Theorie der gesellschaftlichen Basis, auf
welche die verschiedenen Theorien reduziert werden, wurde er bereits in Kapitel
1.4.1 mit Karl Mannheim (1926) ,,immanent-funktionale Interpretation genannt.
Die folgende ,,iibersichtliche Darstellung™ (Wittgenstein) fasst in dieser Absicht
die systematischen Ergebnisse fiir die verschiedenen philosophischen Rahmen
zusammen, die sich im Laufe dieser Arbeit ergeben haben.

Eine solche Verortung lisst die Prinzipienphilosophie Kants unangetastet, da
Kant die weltliche Rationalitit freigesetzt und lediglich formale Bestimmungen
erfasst hat, innerhalb derer noch immer vielerlei moglich ist. Konsequenzen hat
sie jedoch fiir eine Philosophie, die aus Erkenntniskritik und Begriffsanalyse eine
Sozialphilosophie zimmert, die sich fiir ihre normativen Aussagen {iber empiri-
sche Sachlagen hinwegsetzt und diese stattdessen anthropologisch, diskurs-
ethisch oder moralpsychologisch zu begriinden versucht. Hier wird die zentrale,
nidmlich die gesellschaftliche Ebene iibersprungen, von der aber zugleich ange-
nommen wird, sie sei auf eine bestimmte Weise beschaffen — ein Gegenstands-
verlust der normativen Sozialphilosophie (2.1.5, 2.4.1, 2.4.4,2.5.2).

4.2 Topologie der Sozialphilosophie

Die Kapitel 2 und 3 haben die Entwicklung der normativen deutschen Sozialphi-
losophie in Beziehung zur Marx’schen Theorie gesetzt. Beim Versuch, sie zu in-
tegrieren — sei es, um sie abzuwehren oder um sie aufzugreifen —, wurde sie
meist philosophisiert (2.5.1, Fn. 8). Dabei hat sich herauskristallisiert, dass dies
in vielen Fillen aus einem philosophischen Rahmen heraus geschah, der in ir-
gendeiner Weise von Hegel beeinflusst war. Unsere These war es dagegen, dass

5 Die Philosophie muss zunéchst verstanden sein, kann dann aber auch nichtphiloso-
phisch behandelt werden. Zur Ndhe von Marx und Wittgenstein Rubinstein 1981,
Steinvorth 1985, 149 f., Kitching 1988, 2002, Pleasants 1999.

6 Schon Karl Mannheim wollte aus der ,,fiir die aullertheoretische Erfahrung gegebe-
nen origindren Totalitdt (1921, 92; ,,vorwissenschaftliche Totalitit“, 95) den ,,logi-
schen Ort“ (93) der Einzelforschungen bestimmen (cf. Schelsky 1959).

- am 14.02.2026, 16:42:¢



https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLGERUNGEN | 549

die Marx’sche Theorie in einen Kantischen Rahmen voll integrierbar gewesen
wire (siehe 2.1.3, 2.5.2, 3.1.5, 3.1.4), dass dieser aber in der deutschen Philoso-
phie nur in Ausnahmefillen zugrunde lag. An dieser Stelle soll noch einmal sys-
tematisch aufgezeigt werden, worin der Unterschied zwischen dem niichternen
Kantischen und den verschiedenen iiberfliegenden Hegelschen Rahmen liegt.

Erlautert wird dafiir zunichst die vereinfachte Topik der Philosophie bei Kant
(4.2.1). Die Marx’sche Theorie kommt hier nicht mit {iberzogenen Anspriichen
der Spekulation in Konflikt. Es folgt die Operation ,,Uberwindung des Dualis-
mus® bei Hegel (4.2.2), die alternativen Transformationen der Hegelschen Philo-
sophie durch Marx (4.2.3) und den Pragmatismus (4.2.4), sowie zuletzt die Ges-
talt der doppelt transformierten Philosophie im Supernormativismus (4.2.5).

4.2.1 Topik der Philosophie bei Kant

Die Kantische Topologie sieht, kurz gesagt, aus wie folgt: auf die einheitliche,
reale Welt, die uns im Alltag ,,jimmer schon® vortheoretisch gegeben ist, beziehen
wir uns in der Wissenschaft theoretisch, und in ethischen Urteilen und politi-
schen Handlungen praktisch. Die Kritik der reinen Vernunft (KrV) reflektiert auf
das theoretische Weltverhalten und zeigt seine Grenzen auf. Keineswegs ,,be-
griindet sie die Wissenschaften oder enthilt sie wissenschaftliche Sétze iiber die
Welt. Im Unterschied zur empirischen Wissenschaft hat die theoretische Philoso-
phie keinen gegenstindlichen Weltbezug.” Das ist solange kein Problem, wie
zwischen Philosophie und Wissenschaft unterschieden wird. Die Kritik der prak-
tischen Vernunft (KpV) reflektiert auf die Moglichkeitsbedingungen praktischen
Weltverhaltens, ohne bestimmte ethische Vorschriften zu machen oder sich als
»Politik” misszuverstehen. Moralphilosophie ist selbst noch keine Praxis. Theo-
retische und praktische Philosophie sind hier also wohlunterschieden. Sie werden
auch nicht mit ihrer Thematik, dem wissenschaftlichen und dem praktischen
Weltverhalten, kurzgeschlossen.

Die Einheitsfunktion hat die Welt selbst inne: iiber sie als das Zugrundelie-
gende konnen mannigfache Aussagen getroffen werden, ohne dass sie je in einer
Zugangsweise ganz zu haben wire. Keine Theorie oder Philosophie kann die
Welt ganz abbilden — was solange kein Problem ist, wie dieser Anspruch gar
nicht erst gestellt wird. Dem dient die begrenzende Erkenntniskritik. Die theore-
tische Philosophie reflektiert auf die Welt als auf einen Grenzbegriff, welcher
wissenschaftlich nie eingeholt werden kann (wir kénnen nicht alles ,,wissen®),
dennoch aber stets vorausgesetzt wird, wie dies im Alltag ja stdndig geschieht
(KrV, A 419, 519). Praktische Philosophie reflektiert auf die Welt als auf eine
praktische Vernunftidee (KrV A 808), die nie ganz einsichtig wird, die wir aber

7 Sie spricht in reflexiven Sdtzen, die nicht ,,die Welt beschreiben, sondern unsere
Sétze liber die Welt in eine Ordnung bringen (so etwa in der Freilegung der Implika-
tionen der Rede von ,,Raum“ und ,,Zeit, KrV A 23 ff.).

- am 14.02.2026, 16:42:¢



https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

550 | PHILOSOPHIE NACH MARX

ebenfalls im Handeln immer schon voraussetzen. Es gibt keine Totalperspektive,
von der aus Aussagen iiber alles zugleich zu machen wiren. Redeweisen, die ei-
ne ,,Weltanschauung® geben, etwa in Kunst und Religion, sind klar als nichttheo-
retische, sondern als emotiv-expressive, reflexive und ,,subjektive” (KdU, A 297
f.), also als gruppenspezifische einzuordnen.

Da die Marx’sche Theorie als Wissenschaft von der biirgerlichen Gesellschaft
weder als alternative Erkenntnistheorie oder Moralphilosophie noch gar als
»Weltanschauung® auftritt, ist sie in diesen philosophischen Rahmen problemlos
integrierbar. Damit ist iiber ihre sachliche Berechtigung noch nichts ausgesagt.
Diese muss sich auf sachlichem Gebiet — und hier allein — erweisen.

4.2.2 Uberwindung des Dualismus bei Hegel

,»Ist Hegels Begriff das Wahre, so spart man Taten und Jahre.” (Grillparzer)

Hegel empfand Kants Unterscheidungen als Dualismen, und er vermisste eine
innertheoretische Einheitsfunktion (2.5.2, 2.5.7) Das ,,Bediirfnis der Philosophie*
sei das nach Einheit (1801, 26). Seine philosophische Operation bestand — ver-
kiirzt gesagt — darin, moglichst viele der vorfindlichen ,,Dualismen® zu tilgen.
Ausgehend von Nicolai und Fichte beseitigte er zunichst das ,,Ding an sich.
Dieses hatte jedoch fiir die kritische Einsicht gestanden, dass obwohl die Wissen-
schaft objektive Realitét hat, also wahre Sétze formulieren kann, diese doch nicht
in eine Superwissenschaft von der Wirklichkeit an sich iiberfiihrt werden konnen.
Hegel schuf dieses ,,absolute Wissen“ nun handstreichartig, indem er den ,,Dua-
lismus“ zwischen Philosophie und Wissenschaft aufhob: weil die Philosophie
darauf reflektieren konne, dass den verschiedenen wissenschaftlichen Ansichten
ein einheitliches Etwas zugrunde liegen miisse, habe sie dieses selbst bereits ,.er-
kannt“.® Bei Kant erzeugt Reflexion gerade kein eigenes und neues Gegens-
tandswissen (KrV A 260 ff.). Ahnlich hob Hegel die praktische Politik in die Phi-
losophie auf, indem sie erst in der Philosophie (des Rechtes) ihre eigentliche Be-
griindung erfuhr. Moralitit und Recht wurden in einer nochmals héheren, speku-
lativen Entitéit vereinigt (im Staat, dem ,,wirklichen Gott“, als ,,Wirklichkeit der
sittlichen Idee®, 1821, 398, 403). Als weiterer ,,Dualismus* entfdllt die Unter-
scheidung von theoretischer und praktischer Vernunft, die in Hegels Einheitsphi-
losophie ihre ,,Synthese erfuhren, obwohl es in dieser eigentlich weder Erkennt-
niskritik noch eine eigene Ethik gab. Sie wurden insofern nicht wirklich aufge-
hoben, sondern eher — wie bei Heidegger (2.5.5) — abgeschafft.

8 Die Philosophie Kants gehe ,,vom Anerkennen, dass es Erscheinung des An-sich ist,
nicht zum Erkennen des An-sich fort®. Im Schluss von Denken auf Sein meint Hegel,
so sei ,,die Welt [!] ein in sich Zerfallendes* (1802, 309).

- am 14.02.2026, 16:42:¢



https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLGERUNGEN | 551

Die Einheitsfunktion ging von der ,,Welt an die Philosophie iiber: die Uber-
windung der Gegensitze vollzieht sich nun in der Philosophie — im ,,Begrifl“‘.9
Die Vernunft, in der Denken und Sein ,,eins“ seien (Hegel 1807, 53), wurde ,,alle
Realitdt™ (179). Die Intuition ist verstidndlich. Hegel mag gedacht haben: erfahre
ich tagtiglich ,,Einheit®, warum soll ich sie dann nicht auch darstellen kénnen?
Allerdings hat jeder Versuch, die ,,Welt“ so auszusprechen, wie sie ist, den Nach-
teil, nichts bestimmtes mehr kontrolliert aussagen zu kénnen.'® Ubrig bleibt eine
Einheitsphilosophie oder Supertheorie, welche als eine kontemplativ-mystische
keineswegs missverstanden ist. Sie missversteht sich vielmehr selbst, wenn sie
glaubt, zugleich noch etwas anderes sein zu konnen (cf. 2.1.5, Fn. 84; 2.5, Fn.
106, 166, 261, 277). Auf diese Weise wiirde sie nur ideologisch.

4.2.3 Transformation der Philosophie (Hegels) bei Marx

»Man kann die geistige Stellung von Marx [...] kaum iibertreiben.“ (J. Plenge)

Angesichts dieser totalen Philosophie war eine intellektuelle Reaktion provoziert.
Es gab hier die eine Moglichkeit, ganz mit der wissenschaftlichen Rationalitét zu
brechen, wie dies Kierkegaard, Nietzsche, Dilthey und Heidegger, aber auch der
Positivismus taten. Sie ,,sprangen unvermittelt aus der Einheitsphilosophie in
die Welt. Nun hatten sie zwar ,,Wirklichkeit“, ohne dort jedoch noch etwas sagen
zu konnen, was einen wissenschaftlichen Anspruch gehabt hitte, weil sie die da-
fiir nétige Distanz gerade eingezogen hatten. Da sie aber Philosophen blieben,
kehrten sie zuweilen in den verwaisten Schof3 des Absoluten zuriick, um mythi-
sche Allaussagen zu treffen (iiber ,,das Leben®, ,,das Sein“ oder die ewige Wie-
derkehr des Gleichen). Insofern trifft Marx’ Kritik an den Junghegelianern auch
diese — sie hatten Hegel nicht tiberwunden. Ein Effekt dessen ist es, dass in jung-
hegelianischen Ansédtzen Empirie und Abstraktion noch heute unvermittelt ne-
beneinander stehen. Marx’ Strategie dagegen war, die Hegelsche Philosophie
zugleich ,,aufzuheben® und zu ,,verwirklichen (MEW 1, 337 ff.).

Weniger pathetisch ausgedriickt heiBit das, dass die Rationalitit wieder in ihre
angestammten Rechte in Wissenschaft und Politik einzusetzen ist — wo sie bei
Kant und vielen anderssprachigen Theoriefamilien ja schon ist. Die Philosophie
»aufheben* meint, vom Kopf auf die Fiie gestellt, sie eine Etage tiefer anzusie-
deln, um sie an Problemen arbeiten zu lassen, die sie auch 16sen kann — in der
Wissenschaft und der Reflexion auf sie (sie 1dsst sich nicht ,,auftheben, ohne sie
zu verwirklichen®, MEW 1, 384). ,,Verwirklichen* meint, philosophische Ideale
wie Freiheit und Gleichheit einer politischen Umsetzung zuzufiihren.

9 Die Idee, ,,das absolute Aufgehobensein des Gegensatzes, [...] ist die einzige wahr-
hafte Realitit™ (Hegel 1802, 303).

10 Das Allgemeinste ist zudem subjektiv: ,,Was geht mich die Geschichte an? Meine
Welt ist die erste und einzige! Ich will berichten, wie ich die Welt vorfand* (Witt-
genstein 1984, 177).

- am 14.02.2026, 16:42:¢



https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

552 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Dies kann nicht gelingen, ohne zuvor illusionslos untersucht zu haben (etwa
in der politischen Okonomie), was sie genau bedeuten, und mag dies noch so er-
niichternd sein (sie 14sst sich nicht verwirklichen, ,,ohne sie aufzuheben®).

Die philosophische Ebene Kants hat Marx in seinen Schriften kaum behan-
delt. Doch dies steht durchaus im Einklang mit dem Selbstverstindnis derselben,
lasst diese doch die Welt, wie sie ist (Wittgenstein, PhU 126). Thre Geltung bleibt
ungefragt vorausgesetzt (3.4.4). Marx war gegeniiber metaphysischen Grillen
und ,.theologischen Mucken* (MEW 23, 85) ebenso auf der Hut wie Kant, und
bezog sich explizit auf den kategorischen Imperativ (MEW 1, 385). Zentral bei
Marx ist vielmehr die Rolle der wissenschaftlichen Theorie: sie ist zur Empirie
(zu Beobachtungen iiber die Welt) und zur Abstraktion (zu Philosophemen) hin
offen, hat ihren Sinn aber gerade darin, dass sie zwischen ihnen vermittelt. Daher
waren sowohl Versuche zu kritisieren, aus einzelnen Momentanbeobachtungen
sogleich gegen Marx eine neue Theorie der Epoche zu zimmern (2.1.2, 2.2.6,
2.4.1, 2.4.5 f.), wie auch der gegenldufige Versuch, aus einigen unanalysierten
Abstraktionen heraus die vorgefundene soziale Wirklichkeit ,,rechtfertigen” zu
wollen (3.1, 3.2). Beide Versuche gehen an der Struktur und an dem Ort der
Theorie von Marx vorbei.

Die Topologie von Kant ist bei Marx nahezu wiederhergestellt: die primére
Rolle, die Begriindungen hier spielen, ist die sachliche Begrindung moralischer
Urteile und politischer Handlungen. Zu diesem Zweck entstand lange vor Marx
die politische Okonomie. Normative Sozialphilosophien wie das Naturrecht wa-
ren eher in die Politik verwobene moralische Urteile. Jede Seite eines Streites
versuchte ihre Ansicht dadurch untermauern, dass sie es ,,Naturrecht nannte.
Dadurch wurde ihre Position aber nicht richtiger oder besser.'' Die politische
Wissenschaft beabsichtigte, einen solchen Streit argumentativ auszutragen. Sie
gewihrleistete eine sachlich, nicht ,,normativ* — also werturteilend — begriindete
Entscheidung. In dieser Hinsicht war die klassische Okonomie ,politisch*
(2.3.1). Auch fiir die Gesellschaftstheorie 1dsst sich kaum ein anderer Primér-
zweck denken als die Mdoglichkeit, politische Auseinandersetzungen wohlinfor-
miert zu pazifizieren. Dafiir ist sie auf Sachlichkeit verwiesen und hat sich ver-
steckter Werturteile zu enthalten.'”

11 Es gab ein ,,Naturrecht”, das den Staat vor den Biirgern (Hobbes), und eines, das die
Biirger vor dem Staat schiitzen wollte (Locke). Der noch heute von Hobbesianern
vertretene Anspruch, eine ,,neutrale” Instanz zu sein, war selbst parteilich: er liefl
sich nicht konkret ausweisen, und wurde von der angewandten Politik Liigen gestraft
(2.6.7, Fn. 200 und 237; Mannheim 1925, 128 f.; Habermas 1963, 89 ff.; Ilting, Ar-
tikel ,,Naturrecht, in: O. Brunner 1972).

12 Kant wandte sich gegen die objektlose ,,Uberredung®, die ihren Grund nur ,,in der
besonderen Beschaffenheit des Subjekts” (etwa seiner kulturellen Identitdt) hat; ein
sokratisches Erbe. Ein Konsens schafft gerade keinen Gegenstandsbezug, sondern
setzt ihn voraus: ,,Wahrheit aber beruht auf der Ubereinstimmung mit dem Objekte,
in Ansehung dessen folglich die Urteile eines jeden Verstandes einstimmig sein
miissen [...] alsdann ist wenigstens eine Vermutung, der Grund der Einstimmung al-

- am 14.02.2026, 16:42:¢



https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLGERUNGEN | 553

So sie praktiziert wird, spielt die Philosophie dabei eine kritische Rolle: sie
iiberpriift die wissenschaftliche und die politische Praxis auf mogliche Sinnver-
stoBe hin. Sie fungiert als 6ffentliche Richterin (Fn. 3), ohne selbst Einzelwissen-
schaft oder Politik zu sein."® Historisch gesehen war es zumindest auch das Feh-
len dieser beiden kritischen Instanzen, die den Marxismus oft in so fragwiirdige
weltanschauliche Systeme und irrationale politische Handlungen hinabgleiten
lieB."* Dabei hitte die Philosophie auch im Marx’schen Paradigma ein praktikab-
les Selbstverstindnis ausbilden kdnnen. Man muss nicht um der Philosophie wil-
len mit Marx brechen oder umgekehrt. Eine kritische Philosophie nach Marx
kann aber auch nicht im Namen der ,,Vernunft den Verstand und die Wissen-
schaften iiberspringen oder nur selektiv zur Illustration nutzen. Voraussetzung
dafiir ist ein differenziertes Kantverstandnis, welches ihn nicht fichteanisch als
Friihform eines Produzenten von normativen Ausfallbiirgschaften, sondern als
negativ-kritische Instanz begreift, sowie eine politische Gelassenheit, die beim
Nennen des Namens Marx nicht gleich in eine atheoretisch-reflexhafte Abwehr-
stellung geht. Dafiir soll hier pliddiert werden (siche Henning 2005b).

ler Urteile, unerachtet der Verschiedenheit der Subjekte untereinander [das Faktum
des Pluralismus, Rawls 1993], werde auf dem gemeinschaftlichen Grunde, ndmlich
dem Objekte beruhen” (KrV, A 820 f.). Konsens ist kein Kriterium, sondern nur An-
zeige von ,,Wahrheit” (Fn. 41). Fiir Mannheim war, ,,wenn wir in die gegenwértige,
oft wirklich in die Verzweiflung fiihrende Denklage [...] einigermalen eine Klirung
bringen wollen, die soziologische [...] Fragestellung unerldsslich* (1928, 368 f.).

13 Diese Funktionsbestimmung ist keine kognitivistische oder technokratische: nicht
die Wissenschaft selbst handelt, sondern erst die Politik, die einer anderen Logik ge-
horcht als jene. Sie ist allerdings auf Faktenwissen angewiesen, und zwar zuneh-
mend. Auch dieses ,,Faktenwissen“ steht unter philosophischer Beobachtung: Uber-
fliegender Szientismus und naturalistische Fehlschliisse sind ohne Riicksicht auf
kurzfristige Folgen aufzudecken. Habermas hat eine &hnliche Konstellation ange-
strebt: angefangen von der Positivismuskritik und den Versuchen, Marx zu integrie-
ren (1957, 1963a, 1976b, 1981b), iiber die Auszeichnung der Rolle der kritischen
Offentlichkeit (1962) bis zu spiteren Riickbeziigen auf Kants Rechtsphilosophie
(1992). Ob er dieses Ziel erreicht hat, dartiber ldsst sich streiten (3.1).

14 Die historischen Griinde fiir das Fehlen der Philosophie bei Marx und im Marxismus
liegen auf der Hand: Die ,,kopernikanische Revolution Kants war noch zu frisch,
um niichtern betrachtet und umgesetzt werden zu kdnnen — sie rief auf Seiten von
Gegnern und Beflirwortern zunéchst starke emotionale Reaktionen hervor. Zudem
wurde sie alsbald durch die Hegelsche Systemphilosophie absorbiert. Sozialge-
schichtlich hatten die Philosophen nicht nur grofle Probleme mit der wachsenden
Bedeutung der ,,Wissenschaft“ als solcher, sondern auch damit, sich speziell mit ei-
ner solchen Wissenschaft zu arrangieren — schlieflich stand eine politische Bewe-
gung dahinter. Ansétze zu einer gliickenden marxistischen Kantrezeption stellte der
Austromarxismus bereit (Mozetic 1987, cf. 2.1.3).

- am 14.02.2026, 16:42:¢



https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

554 | PHILOSOPHIE NACH MARX

4.2.4 Transformation der Philosophie (Hegels) im Pragmatismus

Es wurde bereits deutlich, dass dieses Verstindnis von Kant und Marx nicht das
des Pragmatismus war. Thm ging es vielmehr darum, ,,Dualismen* zu vermeiden,
um dann moglichst viel einheitsphilosophisch zu ,,.begriinden* (3.4).

Dies erwartete man von der Philosophie. Durch die Hegelsche Brille, in der
man die Philosophie wahrnahm, konnte sie dies allerdings nicht leisten. Es kam
also darauf an, sie zu verdndern. In der pragmatischen ,, Transformation der Phi-
losophie®, die erst im 20. Jahrhundert eine spite, aber um so griindlichere Wir-
kung auf das deutsche Denken entfaltete, wird die von Hegel herriihrende iiber-
héhte Erwartung an die Philosophie beibehalten.' Sie wird lediglich aus der
Spekulation heruntergefahren auf einen flacheren Modus, der an der Physik und
Biologe orientiert ist.'® Die Verortung des Neopragmatismus ,,zwischen Hegel
und Darwin® (Rorty 1994) ist so zu interpretieren, dass er den Anspruch der Ein-
heitsphilosophie mit den Mitteln der experimentellen Naturwissenschaften einlo-
sen wollte.!” Das Ergebnis ist ein ,,naturalisierter Linkshegelianismus® (A. Ryan
in Joas 2000, 320), in welchem weder zwischen theoretischer und praktischer
Vernunft, noch zwischen Philosophie und wissenschaftlicher Theorie angemes-
sen unterschieden wird. Er hat sich zwischen alle Stiihle gesetzt. Auf diese Weise
konnen weder mehr wissenschaftlichen Aussagen tiber die Gesellschaft getroffen
werden, weil sie sogleich in eine ,,quasitranszendentale* Optik geraten. Noch las-
sen sich konkrete ethische Grundsétze gewinnen, da diese ,.transzendentalisiert®
und somit gegenstandslos gemacht wurden. Auch philosophische Bestimmungen
sind nicht mehr zu treffen, weil ihre ,, Apriorizitit“ und ,,Notwendigkeit” als
,nicht mehr* zugiinglich scheint. Es lassen sich lediglich aus der einen Uberper-
spektive Aussagen iiber alles treffen, deren Status allerdings notorisch unklar
bleibt. ,,Begriindungen* werden nun fiir alles Erdenkliche beansprucht, ohne de-
ren Verortung oder ihren Geltungsmodus noch kliren zu kénnen.'®

15 ,,Im Neopragmatismus und in der Dewey-Forschung ist unstrittig, dass Kant und der
deutsche Idealismus, darunter insbesondere Hegel, einen fiir Deweys Transformation
der philosophischen Tradition konstitutiven Bezugspunkt bilden* (H.-P. Kriiger in
Joas 2000, 228) — auch fiir Peirce, Mead, Apel, Habermas, Honneth und Homann.

16 Nach Peirce stellen die pragmatischen Prinzipien ,,das dar, was die Hegelschen hét-
ten sein kdnnen, wenn er in einem physikalischen Laboratorium statt in einem theo-
logischen Seminar erzogen worden wire* (Peirce, CP 8.283; cf. Apel 1975, 30).
Noch fiir Dewey (1939) ist die experimentelle Naturwissenschaft der Maf3stab.

17 ,,Erkennbarkeit [...] und Sein sind [...] metaphysisch dasselbe®, ,,synonym* (Peirce
CP 5.274; cf. Apel 1975, 54).

18 Man denke an die ,,Begriindung der Demokratie durch die Anthropologie oder die
Logik, die der Wahrheitsgeltung durch eine zum Denken erst zwingende Hand-
lungsblockade, die Begriindung der Wissenschaftlichkeit durch den wachsenden
Nutzen o.4. (3.1.5, Fn. 86). Nach Peirce gelte es, ,,eine Philosophie wie die des Aris-
toteles zu schaffen ..., die so umfassend ist, dass [...] die gesamt Arbeit der mensch-
lichen Vernunft [...] als eine Ausfiillung ihres Rahmens mit Details erscheinen wird*
(CP 1.1; Apel 1975, 33; vgl. Mead 1987 1, 60 ff.). James schrieb: ,,You want a sys-

- am 14.02.2026, 16:42:¢



https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLGERUNGEN | 555

Vergleichbar dem Idealismus Berkeleys stellt sich, wenn auch unfreiwillig,
gerade durch die Totalisierung des philosophischen Anspruchs ein ,,Weltverlust®
ein (,,The world well lost®, Rorty 1982, 3 ff.; Putnam 1995, 30, 72). Durch das
Einziehen der Differenz von Philosophie und Wissenschaft geht der Witz sowohl
der Kantschen wie auch der impliziten Marx’schen Philosophie verloren: die
Wissenschaften bediirfen, bevor sie praxiswirksam werden, einer eingehenden
philosophischen Kritik. Dies kann die Einheitsphilosophie nicht mehr leisten,
wenn sie sich selbst schon aus den Einzelwissenschaften definiert oder sich von
ihnen ihre Ergebnisse vorgeben ldsst. Ahnliches gilt fiir die ,,Ubersetzung® zwi-
schen anderen Bereichen:'” bevor man etwa der Politik einen philosophischen
Begriff von Demokratie oder Solidaritdt zur Praktizierung anempfiehlt, wire ein
solcher Begriff erst einmal sozialokonomisch zu hinterfragen. Begriindet man ihn
wie Dewey aus der Logik (obwohl auch diese schon einheitsphilosophisch iiber-
formt und so im Grunde keine Logik mehr ist), hat man die soziale Realitét und
die Rolle der Demokratie in dieser iibersprungen und wird — horribile dictu —
zum Ideologen.”” Doch wer soll eine solche Kritik leisten, wenn die Wissenschaft
selbst schon einheitsphilosophisch ,,aufgehoben® ist?

In jlingster Zeit fraternisieren Neopragmatismus und Poststrukturalismus so
unter dem Logo der ,,Postmoderne* (Nagl 2001). Statt nun das gro3e Narrativ
glaubig hinzunehmen, es gibe verniinftige Subjekte und einen Zugang zu realen
Objekten ,heute nicht mehr (eine epistemische Geschichtsphilosophie, Fn. 2),
empfiehlt eine Philosophie nach Marx, zunichst die Moglichkeiten der Rationali-
tit niichtern zu bestimmen. Viele Probleme 16sen sich dann von selbst auf. Wie
schon der Linkshegelianismus (4.4), so war auch der Pragmatismus in der Krise
der Philosophie des 19. Jahrhunderts nur ein heuristisches Durchgangsstadium:
denkt man ihn zu Ende, kann man nicht Pragmatist bleiben. So trieben die
Urpragmatisten zur vorkritischen Metaphysik (Peirce 1891, James 1912, Dewey
1929, zuletzt Searle 1993). In Deutschland hat der Pragmatismus vor allem die
Tendenz zur Ethisierung verstéirkt — bis hin zum ,,normativen Monismus*. Einige
Anhinger sind auch zum ,historischen Materialismus® durchgestolen (3.4.3).
Das lag weniger daran, dass dieser so vielversprechend, sondern vielmehr daran,
dass jener nur viel versprechend, aber so wenig einlosend war.

tem that will combine both things, the scientific loyalty to facts ..., but also the old
confidence in human values (...) I offer the oddly-named thing pragmatism as a phi-
losophy that can satisfy both kinds of demands“ (1907, 26, 33). Dewey, der neben
der Logik und Anthropologie auch zur Pidagogik, Asthetik, Ethik und Religion
schrieb, sah sich zuletzt als einen ,,System“-Denker (vgl. Lukacs 1923, 128, 226;
Husserl 1936, § 3; Habermas 1981b 11, 583 f.).

19 Diese hilt Habermas (1999, 328) fiir die primire Aufgabe der Philosophie. Das ist
indes kein ,,bescheideneres und realistischeres Selbstverstandnis* (326), sondern ei-
ne grofle Ausweitung ihrer Zustdndigkeit (3.1.5, Fn. 108).

20 Zur Kritik der Ideologisierung der ,,Demokratie” Diggins 1998, 1994, Lloyd 1997.

- am 14.02.2026, 16:42:¢



https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

556 | PHILOSOPHIE NACH MARX

4.2.5 Supernormativismus: Doppeltransformierte Philosophie

Die deutsche Pragmatismusrezeption stellt nun eine eigene Variante dar. Hierzu-
lande pflegt man geisteswissenschaftliche Vorbehalte gegen jede Naturalisie-
rung. Da das Einheitsdenken ohnehin deutsche Urspriinge hatte,”' lieB sich eine
dem Normativismus des deutschen Denkens geméfe Variante des Pragmatismus
leicht erarbeiten. Schon Apels Interpretation des ,,Apriori der Kommunikations-
gemeinschaft” als der ,,Grundlage der Ethik* (Apel 1973 II, 358 ff.) machte aus
dem Pragmatismus eine Ethik — eine solche allerdings, die weniger konkrete mo-
ralische Urteile zu bilden erlaubte (das tat sie nur selten),”” sondern die die Auf-
gaben der praktischen Philosophie (etwa die ,Letztbegriindung), der Gesell-
schaftstheorie (Habermas 1968, 1981; Joas 1992, 1997; Honneth 1992, 2003),
der theoretischen Philosophie (Habermas 1973)* und sogar der ,, Welterzeugung*
iibernahm (der ,,schwache Naturalismus“ von Habermas 1999, 32 ff.).

Allerdings war, anders als in den USA, die vom Pragmatismus vorgefundene
Topologie des Wissens eine durch Marx bereits transformierte. Die ,,Detranszen-
dentalisierung™ bezog sich daher auf keine idealistische Einheitsphilosophie
mehr, sondern auf ein ausdifferenziertes Gefiige von Disziplinen. Diese wurden
nun allererst wieder idealistisch enggefiihrt. In Kapitel 3 war zu sehen, wie der
deutsche Normativismus (eine Beschrankung auf das Ethische unter weitgehen-
der Ausblendung des als abgetrennt begriffenen Funktionalen) seine idealisti-
schen Fundamente gegen pragmatische eintauschte. Aufgrund der idealistischen
Verwurzelung des Pragmatismus aber blieb diese Transformation idealistisch.
Diese allzustindige Philosophie der ,,normativen Genese* simtlicher voriger Ge-
biete wird so zum Supernormativismus: das Funktionale wird nicht mehr nur iib-
ergangen, sondern selbst noch ethisiert, also ,,normativ* erklart.

Der Pragmatismus hat die Inhalte dieser Philosophie zwar nicht determiniert,
doch er passte nur zu gut auf eine Sozialphilosophie, die sich nur noch um trans-
parentes und angenehmes ,,Intersubjektives” kiimmern zu miissen meinte (Inter-
aktion, Verstindigung, Diskurs, Anerkennung, Selbstgesetzgebung, Solidaritit
etc.). Die Objektivitit, die in der Sozialphilosophie groftenteils entfallen ist,**
kann es nach der pragmatistischen Erkenntnistheorie gar nicht geben: da es nichts
»Zeichen-nacktes® gibt, ist eben alles intersubjektiv, und dass heiflt aus dieser

21 Zu Fichtes Rolle fiir den Pragmatismus siehe Joas 1980, 52, 145; Oehler 1995, 172
ff. Sowohl James’ Psychologie wie auch der unmittelbare Schluss Meads von einem
Mikro-Selbst (self) auf ein Makrosubjekt (community) tragt fichteanische Ziige; er
findet sich auch in Heideggers ,,eigentlicher* Gemeinschaft (2.5.5; 3.1.5, Fn. 125).

22 Apel 1988a sah sich daher gezwungen, noch einen ,, Teil B“ einzuschieben.

23 Bestrebungen einer ethischen ,,Fundierung™ der Logik hatte es bereits bei Rickert
gegeben (Lask 1923 I, 349). Auch die Erlanger Schule hat an einer pragmatischen
Rekonstruktion der Logik gearbeitet (cf. Gethmann 1991).

24 Sie leugnete solch ,,0Objektives” zwar nicht — vgl. das Verdikt {iber den Idealismus
von Mead bei Habermas 1981b II, 369 —, verlor es aber aus den Augen (2.4, 2.5,
3.1). Es waltet in die Gehalte der Theorie nun unerkannt hinein.

- am 14.02.2026, 16:42:¢



https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLGERUNGEN | 557

Optik: ,,normativ, und damit nur aus der Teilnehmerperspektive erfassbar. Der
Weltverlust in der Sozialphilosophie wurde durch die Rezeption des Pragmatis-
mus daher gerade nicht korrigiert.”

An die Stelle des Supernormativismus lieBen sich auch andere Metatheorien
setzen. An ,,Theorien iiber alles” herrscht kein Mangel — man denke an die Sys-
temtheorie (2.5.6), den Interpretationismus, den reduktive Materialismus und an-
deres. Es geniigt an dieser Stelle, auf die problematische Ausgangskonstellation
zu verweisen: unabhingig davon, was jeweils den ,,versohnenden* Platz in der
Mitte einnehmen soll, ist schon der apriorische Versuch, eine solche ,,Supertheo-
rie* iiberhaupt aufzustellen, von Marx her in Frage zu stellen (Rentsch 2003a).

4.3 Funktion und Reichweite der Theorie nach Marx

LIt has often been said that those who ignore history are
condemned to repeat it. To this it should be added that those who
ignore theory are condemned to reconstruct it.“ (Anwar Shaikh)

Der Witz der vorliegenden Arbeit ist es nun, dass sie als einen Hauptfaktor fiir
diese ideengeschichtliche Entwicklung die Absetzung von Marx aufwies. Marx
hatte noch wie Kant eine ganze Welt im Blick, die er aus verschiedenen Perspek-
tiven interpretierte.”® Indem nun in Reaktion auf Marx die Neoklassik die 6ko-
nomische Theorie entsoziologisierte (2.3.1), kam sie zu einer rein funktionalen
Theorie, die durch ethische Erwdgungen ergdnzt werden musste (2.4.1). Die von
dieser Zerteilung ausgehenden technoiden und normativen sozialphilosophischen
Spekulationen wurden in der Folge entdkonomisiert (2.4.3, 2.4.5).

25 Das jlingste System des Neopragmatismus, die Fundamentalphilosophie Robert
Brandoms, trifft sich mit dieser Philosophie in der Ambition: seine Rekonstruktionen
malen alles ,,normativ® (Brandom 1994, 635; 2000a, Seel 2002). Debatten dariiber
problematisieren meist weniger den Ansatz als vielmehr Details der Ausfithrung.

26 Schon die Unterscheidung von Gebrauchswert und Tauschwert ist keine ontologi-
sche, sondern eine perspektivische. Faktisch gibt es keinen Tauschwert ohne
Gebrauchswert, doch spielen sie in der gesellschaftlichen Praxis je andere Rollen,
und deswegen betrachtet die Theorie sie unter verschiedenen Blickwinkeln (MEW
23, 53). Auch die Frage, ob man die einfache Zirkulation als W-G-W oder als G-W-
G betrachtet, ist eine des Blickwinkels (2.3.7). Das Pridikat ,biirgerlich® zeigt an,
dass eine Theorie etwas nur unter einem bestimmten Blickwinkel erfasst hat, was
andere Phdnomene zwangsldufig ausblenden musste (Marx benutzt den Terminus
»Standpunkt®, siche MEW 23, 171, auch 22, 120, 128, 141, 176, 204 u.6.; MEW 25,
41, 97, 270, 325, 333, 337, 366, 493 u.6., MEW 1, 351; MEW 3, 7 und 14. Max
Weber 1920a, 633 geht vom ,,Standpunkt der Staatsinteressen” aus). Nancy Fraser
nennt den Dualismus von Umverteilung und Anerkennung einen ,,perspektivischen®
(in Honneth 2003, 9, 13 ff.; cf. Kaulbach 1990). Derzeit arbeit sie an einer nunmehr
dreifaltigen Gerechtigkeitstheorie — man darf darauf gespannt sein.

- am 14.02.2026, 16:42:¢


https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

558 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Das Problem dieser intellektuellen Arbeitsteilung war allerdings, dass sich die
Perspektiven nicht mehr recht miteinander verbinden lieen. In diesem sich fort-
erbenden und zunehmend ontologisch interpretierten Dualismus (Natur und
Geist, Subjekt und Objekt, Arbeit und Interaktion, System und Lebenswelt) be-
schiftigte sich das deutsche sozialphilosophische Denken fast nur noch mit der
normativen Sphire; vulgéirmarxistisch gesagt: mit Uberbauphiinomenen (2.5, 2.6;
3.1, 3.2). In einem antipositivistischen Affekt wurde das vermeintlich rein Tech-
nische meist abgeblendet. Jede dieser Seiten hielt allerdings seine Perspektive fiir
die einzig wahre, und so gab es auf beiden Seiten eine ,,Ethik* (2.4.3), auch auf
Seiten der gegenldufigen Technokratie, Systemtheorie und Betriebswirtschaft
(2.4.5, 2.5.6, 3.3.3). Es ist die Struktur des ,,Deutschen Idealismus* im weiteren
Sinne, alles aus einem Prinzip zu erkliren, einerlei ob vom Geist, von der Natur,
oder von einem ,,héheren” Dritten aus (sei es der Wille, die Warenform, die
Kommunikation oder die Normativitit; 2.5.2; Kittsteiner 2001). Eben dieser Ide-
alismus machte sich nun nach 1989 in der deutschen Sozialphilosophie verstarkt
bemerkbar, als im Postmarxismus Betrachtungen {iber funktionale und systemi-
sche Aspekte weitgehend unterblieben, und auch diese Phinomene noch ,,norma-
tiv" zu erkldren versucht wurden (3.1-3.4; 4.2.5). Diese neuhegelschen Systeme
sind in ihrer theoretischen Geschlossenheit und maximalen Praxisferne als Wie-
derkehr der fritheren Sozialphilosophien des ,,objektiven Geistes zu deuten.

Es war zu zeigen, dass selbst spekulativste sozialmetaphysische Systeme wie
das Luhmannsche im negativen noch vom Marxismus abhingig waren (2.5.6).
Bei einer Absetzung von etwas ist nun entscheidend, wie und als was man dieses
Etwas genauer fasst. Ein Ergebnis dieser Arbeit ist, dass der Charakter der
Marx’schen Theorie (siehe die ,,Vergegenwirtigungen) dabei meist verfehlt
wurde. Wie die Topologie gezeigt hat (4.2), ist ihre Redeweise primér eine wis-
senschaftliche (cf. Little 1986), und ihr Thema ist die biirgerliche Gesellschaft
(2.1.5,2.4.1). Um diese Redeweise zu erreichen, musste sich Marx allerdings zu-
vor von der hypertrophen Systemphilosophie absetzen. Daher finden sich in sei-
nen Texten noch Beziige auf spekulative philosophische Formeln. Obwohl diese
meist ironischer Natur sind, reichte dies in der deutschen Rezeption aus, um den
Geltungsstatus der Marx’schen Rede zu verunklaren — und zwar bis heute.

4.3.1 Grundziige der Theorievermeidung in der Marxkritik

Zusammenfassend lassen sich vier systematische Hauptziige der Fehlrezeption
benennen: erstens wurde als Untersuchungsfeld der Marx’schen Theorie nicht
mehr die Gesellschaft, sondern die Natur gesehen (2.1.4, 2.2.4, 3.1.1). Damit
verdnderte sich zweitens das Verstindnis von Marx’ Gebrauch des Terminus
»Gesetz“: unter ihm wurden nicht mehr Aussagen iiber spezifisch 6konomische
Gesetze der kapitalistischen Produktionsweise verstanden, sondern ihm wurde
umstandslos der Charakter eines Naturgesetzes zugeschrieben. Ein solches Ver-
standnis traf den Sinn der Marx’schen Texte nicht (2.1.5, 2.1.6; MEW 23, 649;

- am 14.02.2026, 16:42:¢



https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLGERUNGEN | 559

MEW 25, 374, 409). Doch so wurde sie immerhin noch als Wissenschaft aufge-
fasst, wenn auch als Naturwissenschaft. Das dritfe Hauptmissverstindnis lag dar-
in, dass diese wissenschaftliche Redeweise in eine philosophisch-spekulative
umgedeutet und damit auf Hegels Redeebene zuriickgehoben wurde. Dadurch er-
schien der Marxismus als eine naturalistische ,,Weltanschauung®, die sich kaum
noch wissenschaftlich kritisieren oder verbessern lief3, und die keine Binnendiffe-
renzierungen mehr erlaubte wie noch die Kantische Philosophie (2.5.4, 2.6.6).

Der letzte Schritt war schlieBlich der, dass diese Weltanschauung in einer le-
bensphilosophischen Hermeneutik als Ausdruck einer Praxis gelesen wurde. Da-
durch wurde sie an eine bestimmte historische Konstellation gebunden. Sie wur-
de damit nicht nur voreilig historisiert, sondern zudem noch empirizistisch fehl-
bestimmt (2.1.2, 2.4.6, 2.5.4). Nur wenn unterstellt wurde, die Marx’sche ,,Welt-
anschauung™ habe ihre Gegenwart ,,beschreiben” wollen, konnten andere Mo-
mentanwahrnehmungen sie ,,widerlegen”. Naturalisierung, Philosophisierung
und Empirizismus kamen also darin iiberein, dass sie sich dem Status der
Marx’schen Theorie als einer komplexen Wissenschaft verweigerten.

Von diesen Fehldeutungen zehrten Hauptmotive der Absetzung von Marx.
Von den theologischen Widerlegungsversuchen (2.6.5) bis zum postmodernen
Verzicht auf ,,grof8e Erzéhlungen (Lyotard 1979, Laclau 1985) las man Marx als
politischen Weltanschauungsliteraten. Als Reaktion wurden Gebiete ausgewie-
sen, die nicht der Natur zuzurechnen und keinen ,,Naturgesetzen“ unterworfen
seien (4.4, cf. 2.5.3,2.5.5,2.6.3, 3.1.2, 3.2.3, 3.3.2), oder es wurde in einer ge-
schichtsphilosophischen Stufenfolge ein neues Stadium ausgegeben, in dem die
Marx’schen Gesetze ,,nicht mehr gélten (2.2.6, 2.3.3,2.4.4,2.5.6,2.6.2. 3.1.3).

Marx wurde damit missdeutet: ihm ging es nicht um ,,die Natur, sondern um
die biirgerliche Gesellschaft (2.4.6), und er wollte nicht deren Oberfliche be-
schreiben, sondern deren verborgenes Bewegungsgesetz erkldren. Diese Thema-
tisierung der Gesellschaft ist aus sozialphilosophischen Betrachtungen nach
Marx erstaunlich oft heraus gefallen (2.1.5, 2.4.1, 2.5.2, 3.1.1, 3.3.5). Die funkti-
onale Abwehr der Natur schob den Ort gesellschaftstheoretischer Uberlegungen
in den Geist und eine spiritualistische ,,Geschichte* zuriick (2.5.5, 2.6.6) — was
jedoch nur Fichte und Hegel traf.*” Es lieB sich indes ein Verstindnis der Marx’-
schen Gesetze erarbeiten, deren spezifischer Sinn sie sowohl von der Rede von
Gesetzen der ,,Natur”“ wie von hermeneutischen Vermessungen eines ,,Geistes
unterscheidet. Sie erschopfen sich auch nicht darin, momentane Beobachtungen
darzustellen, sondern sie beanspruchen gerade die GesetzmiBigkeit im perma-
nenten Wandel der biirgerlichen Gesellschaft zu erfassen (siehe die ,,Systemati-

27 Schon im Titel Dilthey 1883, Eucken 1896, Weber 1904, Sombart 1913, Bloch 1923,
Freyer 1923, Schmitt 1923, Gehlen 1931, Jaspers 1931, Plessner 1959, sachgemalf
Scheler 1999, Lukacs 1923, Adorno 1944, Habermas 1968, zuletzt Boltanski 1999
und Franck 2002. Der Antinaturalismus der Rede von Interaktion und Normativitit
erweist sie als funktionale Aquivalente der ilteren asoziologischen Formel des
,,Geistes” (s.o0., Fn. 4 zur ,,Lebenswelt*).

- am 14.02.2026, 16:42:¢



https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

560 | PHILOSOPHIE NACH MARX

schen Kernpunkte). Wird dieses Verstindnis zugrunde gelegt, entfallen zentrale
Aufhinger der impliziten Marxwiderlegung und funktionalen Marxvermeidung,
die die normative Sozialphilosophie des 20. Jahrhunderts so gepragt haben.

4.3.2 Marx’ Theorie ist kein Determinismus

Der Sinn von Wissenschaft ist es, mit moglichst wenig Annahmen mdglichst viel
zu erkldren. Seit den ersten Reflexionen auf Wissenschaftlichkeit bei Platon stell-
te sich die Anschlussfrage, wie sich ,,das Eine” zu dem ,,Vielen“, wie sich das
vereinheitlichende Denken zur Mannigfaltigkeit des Seins, wie sich also die wis-
senschaftlichen Gesetze zu den von ihnen umfassten Phinomenen verhalten (vgl.
Platons Dialoge Sophistes, 137¢ ff., Parmenides, 250e ff. und Philebos, 11a ft.).

Kaum jemals, jedenfalls nicht in der neuzeitlichen Naturwissenschaft, wurde
der Gesetzesbegriff so verstanden, als determiniere er die Verhaltensweise der
Phiinomene bis ins kleinste Detail. Diese Ansicht entstand bei der Ubertragung
von Ziigen, die man im wissenschaftlichen Weltverhalten zu erkennen glaubte, in
eine deterministisch-mechanistische Weltanschauung (Borkenau 1934), bis hin
zum heutigen Naturalismus. Es waren erst die philosophischen Kategorien von
Natur, Determination und Gesetz, also derivate Modi der Wissenschaft, die die
wiederum philosophischen Gegenbewegungen im Namen von ,,Geist®, ,,Freiheit
und ,,Normativitit™“ motivierten.

Ein wissenssoziologischer Blick kann kaum iibersehen, dass dabei nicht nur
Sachprobleme zur Debatte standen, sondern funktional auch soziale Anspriiche —
von abstrakten kulturellen ,,Deutungshoheiten” (der Kirche, des Adels, des Biir-
gertums oder einer Schicht von ,,Mandarinen®, siche Mannheim 1929, Ringer
1969, Bourdieu 1992) bis hin zu konkreten Pfriinden und Posten. Solch vortheo-
retische Motive sind auch in der Auseinandersetzung mit Marx zu vermuten
(2.4.2). Denn der Determinismusvorwurf (er sei ein ,,Calvinismus ohne Gott®,
Bernstein 1899, 32; Popper 1944, 197) trifft Marx in der Sache gerade nicht.

Der Sinn der Formulierung eines Naturgesetzes besteht nicht darin, einen
Verlauf eindeutig in allen Einzelheiten vorherzusagen, sondern es will in den
stets mannigfaltig bleibenden Erscheinungen GesetzméaBigkeiten entdecken. Mit
einem Gesetz wird ein Moglichkeitsspielraum aufgedeckt, innerhalb dessen die
Erscheinungen sich bewegen. Die Geltung des Gesetzes der Schwerkraft impli-
ziert eben keineswegs, dass pausenlos Apfel von den Baumen auf die Kopfe be-
rithmter Physiker fallen (2.1.1, Fn. 15; 2.5.7).%

28 Es ,,ist fiir Menschen ungereimt [...] zu hoffen, dass noch etwa dereinst ein Newton
aufstehen konnte, der auch nur die Erzeugung eines Grashalms nach Naturgesetzen
[...] begreiflich machen werde* (Kant, KdU, B 338).

- am 14.02.2026, 16:42:¢



https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLGERUNGEN | 561

4.3.3 Marx’ Thema ist die biirgerliche Gesellschaft

Die relative Offenheit des Gesetzesbegriffes gegeniiber den Phianomenen des All-
tags, wie sie bereits in den recht verstandenen Naturwissenschaften vorliegt, ver-
starkt sich noch einmal, wenn nicht naturhafte, sondern gesellschaftliche Phino-
mene betrachtet werden. Der Unterschied ist keineswegs der, dass es hier keine
Gesetze geben konne, weil der Mensch alles selbst mache. Dies war eine funkti-
onal verstindliche, aber sachlich kaum treffende Invektive gegen den Anspruch
naturwissenschaftlicher Erklarungsmuster auf dem Herrschaftsgebiet der Geis-
teswissenschaften — eine ,,Spiritualisierung der Sozialtheorie (Wirkus 1996,
276; 2.5.2). Sie libersah, dass der Mensch keineswegs nur ,,Geist* oder schwe-
bende Normativitdt ist. Die Freiheit und Selbsttransparenz geht selbst bei einzel-
nen Menschen niemals so weit, dass sie sich immerfort und einzig selbst bestim-
men (Rentsch 2000, 81 ff.) — um so weniger, wenn man an das primordiale, von
duBeren Zwingen durchwirkte und stets geschichtlich liberformte Zusammenle-
ben von Menschen denkt. Der Unterschied ist vielmehr der, dass die Faktoren,
mit denen die politische Okonomie rechnen muss, weniger fixiert sind als in der
Natur. Okonomische Gesetze gelten nur in bestimmten historischen Konstellatio-
nen.”” Sie setzen sich nicht in mechanischer Gleichformigkeit durch, sondern
werden vielfach gebrochen und transformiert. Doch es bleiben Gesetze — wie
heute etwa am vergeblichen Bemiihen der Politik abzulesen ist, soziale Prozesse
auf Knopfdruck zu verdndern.

Die philosophische Abwehrreaktion auf den Marx’schen ,,Determinismus
und seine vermeintliche Reduktion auf bloB ,,instrumentelle” Beziige geht also
doppelt fehl: sie unterschitzt die Komplexitit des Gesetzesbegriffs schon in der
Naturwissenschaft, und sie libersieht, dass Marx nicht die Natur, sondern die
moderne kapitalistische Gesellschaft untersucht. Kultur, Interaktion und Norma-
tivitdt spielen sich ja in dieser ab. Marx thematisiert die Kultur nur am Rande,
und wenn, dann nur an besonderen Fillen, nicht in einer Theorie ,der’ Kultur.
Seine Gesellschaftstheorie kann solche Phinomene jedoch besser erfassen als ein
der Natur antithetisch gegeniibergestelltes Geistmodell, das mit normativen Vor-
stellungen von als frei von naturalen Zwéngen und sozialen Beziigen gedachten
Individuen arbeitet (3.1, 3.2). Marxistische Analysen von Kunst und Literatur —
von Lukdacs bis Bredekamp — haben dies oft gezeigt. Dagegen ist noch die Post-
moderne mit ihrer Stilisierung von Pluralitdt und ,,Differenz von einem zurecht-
gestellten Feindbild der Naturalisierung abhingig, das sie auch Marx unter-
schiebt. Sie stellt dem abstrakt eine Regellosigkeit gegeniiber, die die Eigenart
der biirgerlichen Gesellschaft und den Spielrdume offenlassenden Charakter 6-
konomischer Gesetze nur iiberspielt (2.1.6; Milner 1999, 115 ff.).

29 Marx sagte gegen Adolph Wagner, dass seine analytische Methode ,,nicht von dem
Menschen, sondern der Okonomisch gegebenen Gesellschaftsperiode ausgeht™
(MEW 19, 371; cf. MEW 23, 637; Petersen 1997, Sayers 1998, Hann 1999).

- am 14.02.2026, 16:42:¢



https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

562 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Die Kombination von Bestimmtheit, aber nicht Determiniertheit, und von ra-
tionaler, doch nicht unmittelbarer Einsichtigkeit des Sozialen (2.4.6, Fn. 133) un-
terscheidet Marx sowohl von der Auflosung des Sozialen ins Individuelle in Her-
meneutik und rational choice-Theorien wie auch von der totalen Trennung zwi-
schen Individuum und Gesellschaft bei Spencer und Luhmann.

4.3.4 Neoklassische Umbesetzungen der 6konomischen Theorie

Es reicht nun nicht, wenn die Sozialphilosophie sich wieder stirker den positiven
Wissenschaften zuwendet. Pladiert wird hier vielmehr fiir ein kritisches Bewusst-
sein dafiir, auf welchen theoretischen Grundlagen die philosophischen Gebdude
erbaut werden. Die Philosophie muss auch den Wissenschaften gegeniiber kri-
tisch sein und darf sich nicht alle ihre Daten von den zufillig gerade hegemonia-
len Wissenschaftsstromungen vorgeben lassen (cf. Honneth 2003, 137). So ist es
nicht gleichgiiltig, auf welche 6konomischen Theorien man zuriickgreift, um rea-
le Entwicklungen philosophisch zu beleuchten. Die meisten Wirtschaftsphéno-
mene kommen aus Marx’ Sicht besser in den Blick als aus neoklassischer oder
keynesianischer Perspektive. Neoklassiker und Keynesianer miissen Zusatzan-
nahmen machen, um die Existenz von Wachstum und Krisen zu erkléren, fiir
Marx sind diese die Ausgangsvoraussetzung (2.3.1). Gibt es verschiedene theore-
tische Ansétze zur Erklarung eines Phidnomens, darf dasjenige Modell, welches
mehr erkldrt, nicht vorschnell verabschiedet werden, auch nicht aufgrund miss-
liebiger politischer Implikationen.

Gerade moderne Sozialphilosophien der abstraktesten Art gehen allerdings
von neoklassischen 6konomischen Vorannahmen aus (3.1, 3.2). Sogar vieles von
dem, was heute als egalitir oder gar als Marxismus auftritt, erwies sich als arglo-
ser innermarxistischer Widerhall der vorangegangenen ,,biirgerlichen® Marxab-
wehr (Heinrich 2001, Gerlach 2003, 21 ff.; cf. Henning 2004). Marxistische Nar-
rative wie das Primat der Politik (2.2.6) oder die technoide Epocheneinteilung in
Fordismus und Postfordismus (2.4.5) gehen implizit von den harmonistischen
Modellvorstellungen der Neoklassik aus, mit der die Brisanz der Marx’schen
Theorie einst zu neutralisieren versucht wurde (2.3.2). Die neoklassische ,,Wider-
legung® von Marx mit ihrer Reduktion der Wirtschaft auf das Marktgeschehen
(,,Tausch®) verldngerte sich noch bis in Adornos Verhingnisthese (2.6.3), und
somit negativ auch in die zahlreichen ,,normativen* Gegenentwiirfe (3.1).

Marx’ Theorie wird als Theorie selten ernst genommen, sondern eher als
vormodernes Philosophem gelesen (als Geschichtsphilosophie, ,,Arbeitsmetaphy-
sik etc.), das es ,,heute* zu iiberwinden gelte.”® Die Philosophiekritik der vorlie-

30 Darin treffen sich Backhaus 1997, Bonschab 1999, die meisten Aufsidtze in Demiro-
vic 1998 und Gerlach 2003, Gorz 1989, Heinrich 2001 (einer der wenigen, der dko-
nomisch argumentiert, aus dem Arsenal von Keynes — der iiberholter ist als Marx),
ISF 2000, Kurz 1994, Lohmann 1991, Losurdo 1995, Parijs 1993 und Wildt 2002.

- am 14.02.2026, 16:42:¢



https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLGERUNGEN | 563

genden Arbeit betraf daher nicht nur das ,biirgerliche” Denken, sondern auch
den spekulativen Neomarxismus und die neuere Kritische Theorie.

4.3.5 Der Nebenschauplatz Dialektik als diskursive Verschiebung

Fiir unsere unspektakulédre Sicht auf Marx und die Philosophie konnte man nun
Gewihrsminner suchen.”’ Durch deren Exegese wiirde man aber wieder in jene
historisch-textualen Auseinandersetzungen verwickelt, denen es gerade zu ent-
rinnen gilt. Die meisten der in Deutschland dominanten Diskussionskontexte zu
Marx stehen diesem niichternen Verstdndnis eher entgegen. Da ist etwa der He-
gelmarxismus, wie er sich im Anschluss an die Wertformanalyse etabliert hat.*?
Es ist zwar offensichtlich, dass Marx sich des Wortes ,,Dialektik® bedient hat,
wenn auch zunehmend in reduziertem Sinne (Gohler 1980). Doch lassen sich
diese Stellen auch niichtern lesen (2.3.5, 2.5.7). Marx stellt einander scheinbar
widerstrebende reale Entwicklungen als zusammenhéngende dar. Heute wire et-
wa zu denken an die zunehmende Verarmung breiter Schichten bei grolem ge-
sellschaftlichen Reichtum (Botwinick 1993), an die Zunahme der Arbeitslosig-
keit trotz Wachstums der Wirtschaft (Eatwell 1996, Howard 1975, Kap. 11), an
die Abnahme des Profits bei zunehmender Produktivitit (Shaikh 1987, 1992) und
an den immer skrupelloseren Raubbau natiirlicher Ressourcen trotz immer besse-
rer technologischer Moglichkeiten. Solche Phinomene stellte Marx nicht unver-
bunden nebeneinander, sondern legte ihren gemeinsamen Ursprung frei (Demi-
rovic 1998, 87, cf. 2.4.1). Zwei sich scheinbar widerstreitende Beobachtungen A
und B kénnen zugleich wahr sein, wenn sie theoretisch vermittelt, also erkldrt
werden. Es geht um den Ausweis von ,,Vertraglichkeitsbedingungen® fiir einan-
der widerstreitende Phinomene im Sinne von realen Ursachen fiir dieselben
(Steinvorth 1977, 14 ff., 24 f.). Es besteht kein Anlass, diese Pointe von Marx als
ein Kippen der normalwissenschaftlichen Darstellung in eine philosophisch-
spekulative ,,Dialektik® zu deuten. Vielmehr ist die Darstellung der Hegelschen
genau entgegengesetzt: Hegel ging nicht von realen Phdnomenen aus, sondern
von deren Begriff, den er positivistisch vorfand (MEW 40, 572, 580). Er kam,
wie noch Backhaus, so oft zu Widerspriichen, weil er zu weit abstrahierte.

Natiirlich widersprechen sich verschiedene Dinge, wenn ich sie zu einem
Begriff zusammenfasse (MEW 2, 59; 2.5.2, Fn. 33). Doch das heif3it nicht, dass
der ,.Begriff sich widerspricht und entwickelt, sondern es konnte auch heif3en,
dass der Begriff falsch gewihlt ist. Ebenfalls abzuweisen waren Fetischisierun-
gen des Abstraktionsbegriff, die liber Begriffe wie die ,,Realabstraktion® oder die
»abstrakte Arbeit” Marx philosophisieren wollen (2.4.5, 2.5.7).

31 Einige neuere Marxbiicher weisen in diese Richtung (Berger 2004, Heinrich 2004).

32 Zur Wertformanalyse in 2.3.5 und 2.5.7. Als heutige Vertreter eines hegelianisieren-
den Marxismus wiren zu nennen — trotz interner Differenzen: Backhaus 1997, Beh-
rens 1993, Braun 1992, Brentel 1989, Brudney 1998, K. Holz 1993, H. Holz 1997,
ISF 2000, Rakowitz 2000, Reichelt 2002, Rockmore 2002, Wildt 1997, Wolf 2003.

- am 14.02.2026, 16:42:¢



https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

564 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Marxens Abstraktionen sind nicht selbst schon seine Theorie, sie bewédhren
sich erst durch ihre Funktion innerhalb derselben. Auch diese Termini sind nur
als nichtmetaphysische sinnvoll zu interpretieren. Allein in neoklassischen und
gerechtigkeitsphilosophischen Modellen werden Abstraktionen unmittelbar als
Erklarungen hingestellt (2.4.1, 3.2.1). Da hier die Mittelglieder fehlen, wird so
allerdings nichts erklart, sondern nur eine Meinung verfestigt (2.4.3). Die Funk-
tion ist hier explizit eine ,,Rechtfertigung* (3.2.2) — also eine Ideologisierung.

4.3.6 Die Aufgabe einer Kritik der normativen Sozialphilosophie

Als verfehlt hat es sich erwiesen, Marxens Theorie als empirische Beschreibung
zu lesen (2.1.2, 2.4.6). Sie ist ein theoretisches Modell, das die GesetzmaBigkeit
zentraler sozialer Erscheinungen der Moderne systematisch zu erfassen und zu
erkldren beansprucht. Der umgekehrte Fehler war es, Marx’ Theorie als philoso-
phische zu lesen (2.4.4, 2.5.4, 2.6.1, 4.2.3). Thr Ort zwischen Alltagswahrneh-
mung und philosophischer ,,Beschreibung* wurde in beiden Fallen verfehlt.

Die Berechtigung eines Modells hingt weder an einer philosophischen Be-
wertung einiger herausgegriffener Momente, noch an einer occasionellen ,,empi-
rischen Uberpriifung einzelner Aussagen am momentanen Augenschein, son-
dern an der explanatorischen Kraft der ganzen Theorie.”> Wer Marx kritisieren
will, muss hier ansetzen. Da die untersuchte dkonomische Marxkritik jedoch
nicht als triftig gelten kann (2.3.2, 4.3.4), erlaubten es funktional erst die Philo-
sophisierungen, die Marx’sche Theorie in der Sozialphilosophie zu umgehen —
nunmehr mit philosophischen Argumenten. Dafiir musste er jedoch erst zum Phi-
losophen gemacht werden. An einigen Beispielen war zu sehen, wie Versuche,
ihn ,,philosophisch zu rekonstruieren, damit enden, dass er aufgrund dieser Re-
konstruktion als iiberholt ausgegeben wird (2.3.5,2.4.4, 2.6.2, 3.1.3).

Das kann auch ein Indiz dafiir sein, dass die ,,Rekonstruktion missgliickt ist.
Die hier untersuchten Anstrengungen, die Marx’sche Theorie als philosophische
zu deuten und zu widerlegen, waren als verfehlt abzuweisen. Sie verfilschten all-
zu oft den Sinn von Marx’ Aussagen. Es gab zumindest hier keine treffende Kri-
tik der Marx’schen Theorie der Gesellschaft, die seine weitere Vernachldssigung
legitimieren kdnnte. (Was daraus politisch folgt, ist eine andere Frage.)

Statt, wie so oft, Marx’ Theorie philosophisch zu kritisieren, konnte hier um-
gekehrt die deutsche Sozialphilosophie von der Marx’schen Theorie aus kritisiert
werden — auch ohne auf simple Klassenzurechnungen oder eine politische Oko-
nomie der Gegenwart zuriickzugreifen. Denn aus der Marx’schen Theorie erge-
ben sich wichtige Konsequenzen iiber philosophische Hintergrundannahmen, die
das Verhiltnis von Theorie und Empirie betreffen. Ist es iiberhaupt méglich, in

33 Duhem 1954, 187; Callinicos 1983, 121; Janich 1997. Marx kritisiert Ansétze, die
~dem Alltagsleben ohne weitere Kritik* ihre Kategorien entlehnt: ,,Dass in der Er-
scheinung die Dinge sich oft verkehrt darstellen, ist ziemlich in allen Wissenschaften
bekannt, auBer in der politischen Okonomie* (MEW 23, 559) und Philosophie.

- am 14.02.2026, 16:42:¢



https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLGERUNGEN | 565

,oegrifflicher” und somit apriorischer Weise iiber die Wirklichkeit zu sinnieren,
um allgemeine Aussagen iiber sie zu treffen? Der adelnde Lichtschein des Nor-
mativen auf Strukturen, die vorher nicht kritisch analysiert wurden, ist philoso-
phisch unzulissig. Ohne eine Analyse der Empirie und der jeweiligen Deutungen
derselben keine Sozialphilosophie (Zinn 1987, 35), und schon gar keine ,,norma-
tive*. Man kann aus einer begrenzten Anzahl von Seinsfdllen nicht den Funken
des Sollens schlagen. Wenn derlei in aktuellen Diskussionen etwa um neue tech-
nische Moglichkeiten in der Medizin oder Nahrungsmittelproduktion unter-
schwellig versucht wird, muss eine methodisch aufgeklédrte Philosophie hier die
,normative® Erschleichung bloBlegen — und nicht auch noch selbst eine solche
begehen, um sie der ersteren abstrakt gegeniiberzustellen.

Die Marx’sche Philosophiekritik 14sst sich wie folgt zusammenfassen: in un-
serer Topologie von Kant gesprochen (4.2.1), bildet die Philosophie keinen Ab-
schluss nach ,,oben” wie bei Hegel, sondern sie muss immer wieder nach ,,un-
ten, in die Welt, hinabsteigen (2.5.7, 3.1.5). Der erstaunlich ungebrochen nach-
wirkende Deutsche Idealismus hingegen meint, die Philosophie kdnne bestehen-
de Probleme innertheoretisch auflosen — mit einer neuen philosophischen ,,Theo-
rie“. So kommt es zur iterierten Bildung von Meta-Diskursen und Meta-Meta-
Theorien, die wiederum Fragen nach Selbst- und Letztbegriindungen aufwerfen.
Dadurch wird der heilsame Blick in die soziale Wirklichkeit — der ,,fréhliche Po-
sitivismus® — nur immer weiter verstellt. Dies gereicht nicht nur der Giite philo-
sophischer Themen und Thesen zum Schaden, sondern auch der sozialen Wirk-
lichkeit selbst. Kritische Intelligenz, deren Einmischung sie brauchen konnte,
wird auf diese Weise von wichtigen realen Fragen eher abgezogen. Seit Aristote-
les hat sich die Philosophie auch Fragen der Wissenschaft und des Wirtschaftens
gewidmet. Diese Perspektive gilt es mit Marx nun wieder zu erringen. Eine Phi-
losophie nach Marx darf sich nicht als Hegelsche (4.2.2) oder nachhegelsche Su-
perphilosophie gerieren (4.2.4, 4.2.5). Sie muss vielmehr mit Kant auf die vorge-
fundene Wissenschaft und Politik (,,Theorie und Praxis‘) reflektieren, ohne dabei
den Verstand zu iiberspringen. Zu dieser Reflexion gehért auch die kritische
Verortung von Theorie und Praxis aus Sicht der Politischen Okonomie. Dies wi-
re eine Riickkehr zu Kants Philosophiebegriff (4.2.1), mit dem Unterschied, dass
die Gehalte nun dem 21. Jahrhundert entstammen.

4.4 Normative Theorie: Ethik als Erklarungssubstitut

,-Ethik hat Hochkonjunktur.“ (Kohlmann 1997, 11/Knoll 2000, 7)

Diese Arbeit hat zeigen konnen, dass die Inhalte und der Charakter der Marx’-
schen Theorie bei Gegnern und Beflirwortern selten adiquat verstanden wurden.
Dies wirkte sich nun auch bei den Gegenentwiirfen aus. Diese orientierten sich
nicht an dem Bekdmpften selbst, sondern an dem Bild, das sie von ihm hatten.

- am 14.02.2026, 16:42:¢



https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

566 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Der Vorstellung einer reduktiven materialistischen Weltanschauung, die man
sich von der Marx’schen Theorie gemacht hatte, stellte man daher scheinbar
zweckmaiBig eine ethische Weltanschauung gegeniiber — die Geburt der ,,norma-
tiven Sozialphilosophie® aus dem Geist einer fehlgehenden Polemik. Noch heuti-
ge sozialphilosophische Entwiirfe teilen diesen normativistischen Charakter,
auch wo ein funktionaler Antimarxismus nicht mehr oder kaum noch erkennbar
ist (3.1-3.4). Wie lassen sich die Ergebnisse hinsichtlich der an Marx orientierten
Kritik der normativistischen Sozialphilosophie systematisch zusammenfassen?

Der Witz an Marx ist, dass er seine Theorie in Auseinandersetzung mit solch
ethischen Sozialphilosophien entwickelt hat (2.5.7). Der Term ,,Sozialphiloso-
phie* stammt von Moses Hess, einem zeitweiligen Mitstreiter von Marx.>* Er be-
zog sich darauf, dass die vormals weltlose Philosophie sich nunmehr mit weltli-
chen Dingen, vor allem der sozialen Frage und den aufkommenden sozialisti-
schen Stromungen auseinander setzte. Seit ihrem Beginn bei den Junghegelia-
nern lag die deutsche Sozialphilosophie somit zwischen dem weltlosen philoso-
phischen Idealismus und einer direkten weltlichen Betétigung, die zuweilen un-
vermittelt ineinander libergingen. Sie stand theoriegeschichtlich zwischen der i-
dealistischen Systemphilosophie und der normalwissenschaftlichen soziologi-
schen Theorie. Auch ihre Redeweise als ,,Deutung“35 steht zwischen Sachaussa-
ge, ethischer Wertung und partikularem politischen Appell. Sie ist somit, dhnlich
wie der Pragmatismus (4.2.4), ein Phiinomen des Ubergangs (Freyer 1930, 221).

In der heutigen Situation, die bereits eine ,,politische Emanzipation“ (MEW
2, 122; MEW 1, 342 ff)) im Sinne eines demokratischen Rechtsstaates erreicht
hat, stellt es daher keinen theoretischen Gewinn mehr dar, aus der nunmehr er-
offneten weltlich-politischen Betétigung und der illusionslosen normalwissen-
schaftlichen Durchleuchtung derselben in eine normative Sozialphilosophie zu-
riickzuweichen (2.6.3, Fn. 67). Moral und Recht kdnnen noch heute ein Mittel
sein, partikulare Anspriiche als allgemeine durchzusetzen (etwa durch negative
Diskriminierung in Quotenregelungen oder in Grundsitzen der Besteuerung). In
der Regel enthilt diese Form bereits eine MéaBigung und Abschleifung der An-
spriiche — schon deshalb, weil ihr Zeithorizont nachzeitig ist (Hegel 1821, 28).

Sich bereits vollziehende Konflikte sollen im Recht stillgestellt, zumindest
befriedet werden. Es wire daher misslich, politische und soziale Forderungen
sogleich in rechtlicher oder moralischer Form vorzubringen, wie dies biirgerliche
Marxgegner seit je verlangt haben (A. Menger 1886). Noch misslicher aber ist es,
wenn die Sozialphilosophie diese Forderungen schon vorab auf normative zu re-
duzieren versucht (3.1.5, jiingst Honneth 2001 und 2003). So sind moralistische

34 Bezeichnenderweise ist ,,diese Begrifflichkeit von K. Marx und F. Engels nicht -
bernommen worden (Rottgers 1995, 1218; MEW 3, 472, cf. MEW 1, 405, 539. Zu
Hess siehe 1. Berlin 1994, insgesamt Lowith 1941, McLellan 1969, Essbach 1988,
Draper 1990). Nach Hess benutzte erst wieder Tonnies den Begriff (2.5.2, Fn. 45).

35 Cf. Dilthey 1910, 232 f.; Weber 1922, 4 f.; Adorno 1931, 334; Rothacker 1934, 98;
Stiandeke 1981, Rehberg 1986.

- am 14.02.2026, 16:42:¢



https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLGERUNGEN | 567

Ideologien gerade nicht mehr kritisierbar. Mit der materialen Betrachtung von
Recht und Moral wird zudem die Frage nach dem Subjekt iibergangen.

Nach Marx lassen sich dhnliche Inhalte nicht bruchlos in verschiedene For-
men iibersetzen (2.5.7, 4.3).*° ,,Normative Sozialphilosophie* iibersieht, dass sich
Autonomie nicht anwaltschaftlich vertreten 14sst. Wenn etwa Interessen von Ar-
beitern nicht von diesen selbst, sondern von biirgerlichen Biirokratien in Form
des Rechtes in die Hand genommen wurden, waren es nicht mehr die Interessen
der Arbeiter. Darin liegt eher eine Parallele zu ihrer Bevormundung durch leni-
nistische Kaderparteien (zur Autonomie 2.2.2, 2.6.5, 3.3.6).

Mit der eigentiimlichen Zwischenlage dieser Ubergangsdisziplin erbt die heu-
tige Sozialphilosophie von ihren historischen Vorgéngern die alte Zweideutigkeit
(Rottgers 1995). Eine Disziplin, die statt iiber materiale Sachverhalte iiber ethi-
sche Dispositionen nachdenkt, und die sich dabei zudem selbst nicht als deskrip-
tiv, sondern als ,,normativ* versteht, steht vor einem folgenschweren Dilemma.
Sofern die Ethik eine Gesellschaftstheorie abgeben soll, schldgt sie entweder zur
Verklarung des Bestehenden aus, indem das Sollen hegelianisch als bereits maf-
geblich im Sein verankert behauptet wird, oder sie wird platonisch zu einem
weltlosen Sollen, das der Welt in nicht anschlussfidhiger Form abstrakt gegenii-
bertritt (2.4.3). Karl Mannheim hat diese prekdre Lage der liberalen Sozialphilo-
sophie plastisch geschildert. Er konturierte eindriicklich ihre Zwischenlage zwi-
schen dem ekstatisch-religiosen Utopismus, der die Welt aus dem ,,Geist* vollig
neu schaffen will, und dem gegenrationalistisch-affirmativen ,,Bedingtheitsbe-
wusstsein® (1929, 199) des konservativen Denkens.”’

In dieser Arbeit lie3 sich vor allem die konservativ-quietistische Schlagseite
des Normativismus aufzeigen, sei sie intendiert oder nicht (2.1.2, 2.4.3, 2.5.6,
3.1.5, 3.2.1 £, 3.3.3 f; jingst Rifkin 2000, Turner 2001, Schulze 2003). Doch
waren auch Anfliige der utopisch-anarchistischen Kehrseite des Normativismus
sichtbar: seine ,,geistigen®, alle Institutionen iiberfliegenden und daher latent au-
toritdren und destruktiven Tendenzen waren zu erahnen im Trotzkismus (2.2.5),
bei Eucken, Lukécs, Heidegger und Adorno (2.5.3 ff., 2.6.3) sowie in einigen
Zweigen der Wirtschaftsethik (3.3.2, 3.3.4). Auch Habermas’ Sozialphilosophie
tendiert, wo sie nicht affirmativ ist, zumindest implizit in Richtung einer seltsam
ortlosen und elitiren Nookratie (3.1.5, Fn. 127). Die Preisgabe der sozialdkono-
mischen Theorie zugunsten einer ,,normativen® Identitétspolitik setzt zumindest

36 Marx steht hier zwischen der zu optimistischen Bestimmung der Philosophie als uni-
versaler Ubersetzerin bei Habermas (Fn. 19) und der postmodernen Verweigerung
von Ubersetzungsfunktionen (Lyotard 1987, 92; 3.2.3, Fn. 37).

37 ,,Die liberale Idee ist addquat nur verstehbar als Gegenspielerin des oft hinter ratio-
nalistischen Konstruktionen sich verbergenden chiliastischen Durchbruchserlebnis-
ses, das stets potentiell historisch und sozial den Liberalismus riicklings zu tiberfal-
len droht, zugleich aber auch als Kampfruf gegen eine sich auf das Herkommen und
das Gewordene stiitzende Schicht, die das ,hic et nunc’ zunédchst instinktiv, dann a-
ber auch in der Reflexion zu beherrschen vermag™ (Mannheim 1929, 196, cf. 192).

- am 14.02.2026, 16:42:¢



https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

568 | PHILOSOPHIE NACH MARX

auch die Moglichkeit des Irrationalismus frei (Maalouf 2000). Das ist schon an
George Sorel zu sehen, der ja ein Anhénger Bernsteins war.*®

,»Normative Sozialphilosophie® bewegt sich zwischen diesen gleicherweise
misslichen Polen wie auf der glatten Flache einer Vitrine, die iiber ihrem eigent-
lichen Gegenstand liegt.”” Ein Tertium kann die Gesellschaftstheorie nur errei-
chen, wenn sie aus der ethisierten Ubergangsform heraustritt, wie dies wegwei-
send fiir die ganze Soziologie eben Marx getan hat. Sein denkerischer Fortschritt
bestand darin, die ethischen Ideen nicht mehr nur als ,,normative Folie* und un-
hinterfragte ,,begriffliche Grundlage* zu benutzen wie die liberale Sozialphiloso-
phie (die nicht identisch ist mit dem Liberalismus als politischer Bewegung),
sondern diese selbst noch zu thematisieren. Er betrachtete die Ideen eher als Be-
standteil der materialen Geschichte und darum auch als Gegenstand der Theo-
rie.*’ | Universal nennen kann sich fast jeder moralische Anspruch.

Dartiiber entscheiden, wie seine politische Umsetzung sich auswirken wiirde,
kann allerdings nicht er selbst — jedenfalls nicht in einem theoretisch seriésen
Sinne. Vielmehr sind bestimmte ,,normative Vorannahmen von der Gesell-
schaftstheorie aus als Ideologien von nur beschrinkter Reichweite erkennbar, die

38 ,,Nichts ist so geschehensjenseitig wie das rational geschlossene System, nichts birgt
unter Umstdnden mehr irrationale Wucht als das vollig in seine eigene Welt gebann-
te Gedankengebilde* (Mannheim 1929, 190). Sorels mythischer Neomarxismus ging
von der ethisierten Neujustierung des Sozialismus bei Bernstein aus (1906, 13 f.;
1908, 164). Er nutzte fiir die neue Identitdtspolitik das destruktive Revolutionsethos,
das Bernstein gerade ausschlieBen wollte. Er nimmt den westlichen Marxismus in
vielem vorweg: er formulierte ein Bilderverbot (Sorel 1906, 7 f., 1908, 165), berief
sich auf Vico (Kolakowski 1979 II, 176 ff.), gab eine Pragmatik der Erkenntnisinte-
ressen (1906, 60 f.) sowie eine Betonung des Symbolischen und Institutionellen:
»~Aber gerade die symbolischen Stellen, deren Wert frither als zweifelhaft erschien,
sind es, die den bleibenden Wert des [Marx’schen, CH] Werkes ausmachen® (1906,
62). ,,Der Marxismus ist eine Geschichtsphilosophie der gegenwértigen Institutio-
nen“ (1908, 52). Sorel verwandelt material-konkrete Fragen in normativ-abstrakte,
indem er fragt, ,,wie bereits heute die Moral der kiinftigen Produzenten geschaffen
werden kann“ (1908, 272, cf. Landauer 1911). Zu seinen begeisterten Lesern gehor-
ten Lukacs (1967, 12) und Gramsci (Kolakowski 1979 11, 174; vgl. 1979 111, 337 zu
Korsch). Konig schitzt Sorels Einfluss auf das deutsche Denken hoch ein (1937,
195): ,,.Durch Sorels Brille gesehen erschien mir Karl Marx [...] als die ,jiidische
GroBmutter’ des Nationalsozialismus® (Konig 1980, 101; siche 2.6.6, Fn. 210).

39 Dies zeigen noch jiingste Diskussionen in der Deutschen Zeitschrift fiir Philosophie
(2/2003, 233 ff.), in denen der weltlose philosophische Egalitarismus gegen einen
scheinbar aufgeklarteren, aber ebenso normativistischen Anti-Egalitarismus (Krebs
2000) austariert und nach philosophischen Kompromissformeln gesucht wird (cf.
3.3.3). ,,Ethik ist iiber ihren Rang als Teil einer abstrakten Theorie hinausgewachsen.
Von nun an ist sie die Philosophie, welche die anderen Gebiete sich einverleibt®
(Spengler 1923 1, 470).

40 ,,Eine unerhdrte Umkehrung, eine unheimliche kopernikanische Tat lag darin, nicht
nur sich selbst, nicht nur den Menschen, sondern auch das Sein, Gelten und Wirken
dieser Ideen als bedingt zu erleben und das Werden dieser Ideen als seinsverbunden,
als hineinversenkt in den Prozess zu sehen (Mannheim 1929, 211).

- am 14.02.2026, 16:42:¢



https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLGERUNGEN | 569

eine konkrete Analyse oft nicht ergiinzen, sondern ersetzen (2.4.3; 3). Der politi-
sche Anderungswille kann erst durch eine materiale Theorie zwischen den zwei
Gefahren einer ineffektiven, weil affirmativen Moralpredigt und einer putschisti-
schen, weil weltiiberhobenen Weltverbesserung hindurchgesteuert werden. Zu-
dem konnen harte Auseinandersetzungen meist erst durch die zeitweilige Sus-
pendierung moralisch verhirteter ,,Geltungsanspriiche* (sinngemaf: ,mir gehort
das groBte Stiick Kuchen’) versachlicht werden (4.2.3). Diesen Gewinn geben
Normativismus und Supernormativismus unnétigerweise wieder preis.*'

Die philosophische Ethik selbst ist eine legitime und wichtige Disziplin, heute
mehr denn je. Problematisch ist erst der Versuch, mit ihrer Hilfe eine Sozialtheo-
rie zu entwerfen. Die jeweilige politische Ethik ist so kein Gegenstand einer kri-
tischen Analyse mehr, sondern wieder deren weltjenseitiger Mafistab. Sie wird so
zum blinden Fleck. Systematisch liegt hierin eine blockierende Aufstufung: Eine
Forderung, die auf etwas gegenstindliches in der Welt ,hingilt (Emil Lask),
wird in ihrer philosophischen Behandlungsart zu einer repetitiven Selbstbehaup-
tung dieses Forderns als eines philosophischen, ohne noch ihren Gegenstand zu
erreichen. Aus der sozialphilosophischen Optik ist dieser vielmehr entfallen
(4.1). Die Intention auf die Welt kommt nicht mehr in die Welt hinein, sondern
bleibt in der Philosophie gleichsam stecken. Eine Instanz der Vermittlung kristal-
lisiert zum Selbstzweck, der den Zugang zum urspriinglich gemeinten Inhalt ge-
rade verbaut (2.6.7, Fn. 236; dhnliches geschah im Neomarxismus, der aus den
Marx’schen Texten nicht mehr zur Welt kam).*

Recht verstanden, verspricht eine Neubewertung von Marx, die sich von den
gingigen Interpretationsrastern 10st, Auswege aus diesen normativistischen Di-
lemmata. Wenn vorliegende Arbeit dieses Ziel ein Stiick ndher bringen konnte,
so hitte sie ihr Ziel erreicht. Der Vorwurf eines reduktionistischen Naturalismus
hat sich jedenfalls beziiglich Marxens als verfehlt erwiesen, und der deutsche
normativistische Gegenentwurf als gegenstands- und aussichtslos. Etwas anderes
als trial and error hat die Wissenschaft nicht zu bieten — drum frisch ans Werk,
und, mit Luther gesprochen: peccate fortiter!

41 ,,Viel zu normativ gerichtet war dieses Bewusstsein, um auf das Sein, wie es eben
ist, einzugehen. Es baute sich deshalb aus dem Sollen eine eigene idealische Welt
auf (Mannheim 1929, 192). Konservative Denker erhoben oft den Vorwurf, norma-
tives Denken werte den Gegner nicht nur politisch, sondern auch moralisch ab
(Schmitt 1932, Gehlen 1969, Liibbe 1987, Luhmann 1978, 1989) — was eine eigene
Ethik nicht verhinderte (Fn. 11; 2.4.3, 2.5.6). Indem Dewey und Habermas Politik
und konsensuelle Wahrheitsfindung einander angleichen, ziehen sie den Unterschied
zwischen Theorie und Praxis ein. Wie Schmitt entziehen sie die ,,Entscheidung® so
dem Verstand und legen sie in die Ethik — das ist das Gegenteil der Neutralitit, die
im 17. Jahrhundert erstrebt war (2.6.6, Fn. 200; 3.1.4, Fn. 83).

42 Die Parallele zur Kirche lud zum Vorwurf der ,,Priesterherrschaft ein (Schelsky
1975, Tenbruck 1984; Weber 1922, 688). Zur Soziologie des postmodernen Intellek-
tuellen Milner 1999, 145 ff.; Bourdieu 1989, 1992; Giesen 1999.

- am 14.02.2026, 16:42:¢



https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839403679-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

