Kapitel Il: Rousseau

1. Verweigerte Vermittlung

Hobbes ist von dem Nutzen und der Wiirde der Staatsphilosophie
tberzeugt.! Thre Zwecke, Frieden und Recht, lassen sich zumindest
in der Gestalt der eigenen Civill Science verwirklichen, wenn nicht
fiir die Menschheit als solche, so doch fiir den einzelnen Staat. Dieser
kann unter der Herrschaft des Leviathan zur Ruhe kommen. Diese
Herrschaft beansprucht unabhingig von ihrer institutionellen Ge-
stalt und threr geschichtlichen Herkunft absolute Souveranitit. Sie
widerstreitet allen rechtlichen Begrenzungen. Angesichts dieser Ab-
solutheit kann sich thm die Aristotelische Forderung, das Gesetz tiber
den Menschen zu stellen, nur als verhingnisvoller Trrtum erweisen.
Mit der Herrschaft der Gesetze werden die Zwecke der Herrschaft
vereitelt. »[...] es ist ein anderer Irrtum der aristotelischen Politik,
daf in einem wohlgeordneten Staat nicht Menschen, sondern Geset-
ze herrschen sollten« (Leviathan XLVI 36). Was Hobbes als Irrtum
versteht, hat Rousseau als programmatisches Motto tber seine
Staatstheorie gesetzt und gegen die Hobbessche Kritik rehabilitieren
wollen. In geschichtsphilosophischer Hinsicht muf er seinen Versuch
allerdings fiir gescheitert erkldren. »Das Gesetz tiber den Menschen
zu stellen, ist ein Problem in der Staatskunst, das ich mit dem der
Quadratur des Kreises in der Geometrie vergleiche. Lost dieses Pro-
blem gut, und die auf diese Losung gegriindete Herrschaft wird gut
und keinem Mifibrauch unterworfen sein; bis dahin aber seid sicher,
daf da, wo ihr glaubt, die Gesetze herrschen zu lassen, nur Menschen
herrschen werden« (I11 955; cf. 811).

Schon in der Formulierung des Problems kiindigt sich die Skep-
sis an, die Rousseau mit Blick auf die tatsiichlichen Méglichkeiten der
Gesetzesherrschaft hegt. Finf Jahre nach Erscheinen des Contrat so-
cial dufiert er sich zu den Chancen seines Republikideals: Um die
Zukunft des Ideals ist es schlecht bestellt, die erstrebte Herrschaft

! Cf. Leo Strauss, Natural Right and History, Chicago 1953, 167.

Biirgerliche Freiheit A 185

https://dol.org/10.5771/8783495096942-185 - am 17.01.2026, 13:02:13. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996942-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Geschichte: Rousseau

des Gesetzes erweist sich ungliicklicherweise als unrealisierbar. Fir
diesen Fall votiert Rousseau fiir einen Wechsel in das Paradigma des
Hobbesschen Staatsrechts. Wo die politische Selbstbestimmung der
Biirger nicht gegeben ist, ist der Staat zumindest dem Hobbesschen
Minimalziel verpflichtet: er hat den inneren Frieden des Gemeinwe-
sens selbst um den Preis zu sichern, daf3 dabei die vom Vernunftrecht
geforderte Beziehung umgekehrt wird, sich der Mensch tber das Ge-
setz stellt und damit der hobbisme le plus parfait an die Stelle demo-
kratischer Gesetze tritt.? Zweierlei ist an dieser Selbstbescheidung
des Staatsrechts bemerkenswert: zum einen, dafd Rousseau die Ver-
nunftanspriiche, wo es um die Frage der geschichtlichen Realisation
des Staatsideals geht, radikal zurticknimmt, zum anderen, dafi er die
Alternativen deutlich zuspitzt. Es gibt kein Mittleres, einer solchen
Verweigerung theoretischer Vermittlung begegnet man immer wie-
der in Rousseaus Werk.?> Sie prigt noch vor der Erdrterung der Rea-
lisierungschancen des Ideals dessen theoretische Entfaltung selbst,
und trigt so zum hermetischen Charakter des Staatsrechts bei. Es
fallt auf, daf Rousseau im Staatsrecht der Distanz von verniinftiger
Idee und zurtickbleibender Praxis geringe Aufmerksamkeit widmet.
Nur selten tritt der Gedanke des méglichen Miflbrauchs staatlicher
Herrschaft ins theoretische Bewuf3tsein (cf. 111 364): die Hermetik des
Idealen wird auch hier nicht aufgebrochen. Wiahrend das Ausein-

2 »So lautet unter meinen alten Ideen das grofle Problem im Politischen, das ich mit

dem Problem der Quadratur des Kreises in der Geometrie und dem der Langen in der
Astronomie vergleiche: Wie findet man eine Herrschaftsform, die das Gesetz iiber den
Menschen stellt |...] Sollte diese Form ungliicklicherweise unauffindbar sein, und ich
gestehe offen, daf8 es so ist, mufl man zum anderen Extrem iibergehen und den Men-
schen mit einem Mal so entschieden wie méglich iiber das Gesetz stellen. Folglich muf3
man den willkiitlichen Despotismus errichten und dies so willkiirlich wie nur méglich:
ich wiinschte, der Despot kiinne Gott sein. Mit einem Wort, ich sehe keinen ertriglichen
Mittelweg zwischen der strengsten Demokratie und dem vollkommensten Hobbismus:
denn der Konflikt zwischen Mensch und Gesetz, der zu einem standigen inneren Krieg
im Staat fiihrt, ist der schlimmste aller politischen Zustinde« (Correspondance générale
VIII 415; of. 11 811, 955).

° So etwa in der Forderung nach direkter Volksherrschaft: « Der [allgemeine] Wille ist
immer der gleiche, oder ist ein anderer; es gibt kein Mittleres« (IT1 429; cf. 11T 89, 464; 1
422,1177; IV 13). Rousseau selbst legt nahe, die theoretische Haltung in seiner Person
angelegt zu sehen: »Fiir mich gab es niemals ein Mittleres zwischen allem und nichts«
(I 332). Und in einem Brief mit beinahe biblischer SelbstgewifSheit: »Ich kann die Lauen
nicht ausstehen und ziehe es vor, von tausend aufs duflerste gehafit und von einen ein-
zigen geliebt zu werden. Wer sich nicht begeistert fiir mich, ist meiner nicht wiirdig«
(Correspondance générale X111, lettre 2193, 27.9.1762).

PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Karlfriedrich Herb

https://dol.org/10.5771/8783495096942-185 - am 17.01.2026, 13:02:13. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996942-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verweigerte Vermittlung

anderfallen von Staatszweck und Staatsmacht fiir Hobbes — und viel-
mehr noch fiir Locke — ein problemkonstitutives Moment der Theo-
rie ist, blendet Rousseau das rechtstheoretische Bewufitsein der inne-
ren Gefihrdung der Republik fast vollstindig aus. Dies fihrt dazu,
dafl ihm jegliches Interesse abgeht fir Vorkehrungen, individual-
rechtlicher und institutioneller Art, mit denen solchen Gefihrdungs-
tendenzen begegnet werden kann. Bezeichnend ist, daf$ er das Pro-
blem des zivilen Widerstands im Contrat social nicht einmal in
Ansitzen aufgreift; dafiir hétte er die Perspektive reiner Ideal-
betrachtung verlassen missen. Mit der Forderung nach der aliéna-
tion totale scheint das letzte Wort gesprochen. Innerhalb der Ideal-
staatskonstruktion bleiben die Probleme, die sich aus dem Scheitern
des republikanischen Unternehmens ergeben, im Dunkeln. Als
Rechtfertigung oder gar Programmschrift fiir politische Revolutio-
nen — wie Lockes Second Treatise — a3t sich das Staatsrecht kaum
bemitihen. Die Geschichtsphilosophie liefert hierzu weitere Argu-
mente.

Im Contrat social bewegt sich Rousseau offenbar zwischen der
vollstindigen Realisierung des Ideals und dessen Scheitern. Wenn er
einmal das Zuriickbleiben der volonté de tous gegeniiber der volonté
générale anspricht, [df3t er es bei der resignierten Feststellung bewen-
den: Es gibt keine Freiheit mehr (I1l 441). Zu einer theoretischen
Mediation sieht er sich nicht veranlafit. Der Idealstaatstheorie fehlt
die Tugend der theoretischen Mifligung. Eine der spérlichen Aus-
kiinfte des Staatsrechts zu diesem Thema gibt das Genfer Manu-
skript. Es fragt nach den Chancen des Ideals aus der Binnenperspek-
tive des Staatsrechts. Rousseaus Einschitzung fallt vergleichsweise
moderat aus. Auch das Recht teilt das Schicksal aller menschlichen
Praxis. So ist bei der Ausfilhrung des Vertragsmodells mit unver-
meidlichen Reibungsverlusten zu rechnen. »Die Werke der Men-
schen sind stets weniger vollkommen als die der Natur und erreichen
ithr Ziel niemals unmittelbar. Weder in der Politik noch in der Me-
chanik l&ft es sich vermeiden, daff man schwicher und weniger
schnell handelt und Kraft oder Zeit verliert. Der allgemeine Wille
ist selten der Wille aller, und die offentliche Kraft ist stets geringer
als die Summe der einzelnen Krifte, dergestalt, dafs es im Triebwerk
des Staates eine Entsprechung zu den Reibungen der Maschinen gibt,
die man moglichst zu reduzieren verstehen sollte, und die zumindest
berechnen und im voraus von der vollstindigen Kraft abziehen muf3,
um genau die Mittel aufzuwenden, die man braucht, um die beab-

Biirgerliche Freiheit A 187

https://dol.org/10.5771/8783495096942-185 - am 17.01.2026, 13:02:13. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996942-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Geschichte: Rousseau

sichtigte Wirkung zu erhalten« (11T 296f.; cf. 606} Wie solche Rei-
bungsverluste moglichst gering gehalten werden kénnen, untersucht
die Wissenschaft des Gesetzgebers (111 297). Sie soll, nachdem das
Staatsideal entfaltet ist, die Bedingungen fiir seine geschichtliche
Realisierung formulieren. Es zeigt sich jedoch, daf8 die Austibung
der Rechtslehre bei Rousseau anderen Gesetzen folgt.

2. Revolutionires Staatsrecht und konservative Politik

Im Ubergang vom Staatsrecht zur politischen Theorie vollzieht sich
ein auffilliger Wandel: das revolutionére Staatsrecht schligt unver-
sehens in politischen Konservatismus um. Wihrend das Staatsrecht
der permanenten Revolution das Wort redet, auf dem Gegensatz von
Natur und Recht beharrt und die Errichtung der Republik als voll-
kommenen Neubeginn verstanden wissen will, verlangt die politi-
sche Klugheitslehre andere Tugenden. Sie setzt auf Kontinuitit,
schwort auf das Eigenrecht des Geschichtlichen und begegnet der Zu-
kunft mit dem Gestus des Fatalen. Nachdem sich das Staatsrecht zu-
nichst in ein unversohnliches Verhiltnis zu allem tatséchlichen
Recht setzt, dominiert zunehmend die Bemiihung, das Recht des sta-
tus quo gegeniiber den Anspriichen der Rechtsvernunft zu behaup-
ten. Statt Kritik der Tatsachen im Namen des Rechts werden nun die
Tatsachen gegeniiber dem Recht in Schutz genommen. Tant pis pour
le droit, lautet die Formel fiir politische Revision des rechtlichen Ri-
gorismus. Wo das Normative sich als kraftlos erweist, gewinnt das
Faktische normative Kraft. Der Verfassungsentwurf fiir Polen will
das Ideal des Staatsrechts, wenn auch mit vielen Abstrichen, einem
heteronomen Rechtszustand anverwandeln. Immerhin handelt es
sich fiir Rousseau um eine der hoffnungsvollen Ausnahmen unter
den europiischen Staaten. Aber selbst hier empfiehlt sich eine Poli-
tik, die neben dem republikanischen Ideal die geschichtlichen Vor-
gaben in den Blick nimmt. »Erschiittert die Maschine nicht zu
plétzlich« (IIT 1040), mahnt Rousseau die polnischen Patrioten. » Ver-
gef3t bei dem Gedanken an das, was thr erwerben wollt, nicht das, was
ithr verlieren konnt! Beseitigt, wenn es moglich ist, die Mifibriuche
eurer Verfassung; doch verachtet jene nicht, die euch zu dem ge-
macht hat, was ihr seid [...] Ich sage nicht, dafl man die Dinge in
dem Zustand lassen soll, in dem sie sich befinden, ich sage lediglich,
dafl man sie mit duflerster Umsicht angehen soll [...] Uberlegt gut,

PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Karlfriedrich Herb

https://dol.org/10.5771/8783495096942-185 - am 17.01.2026, 13:02:13. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996942-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Revolutionires Staatsrecht und konservative Politik

bevor ihr an eure Gesetze rithrt, vor allem an die, die euch zu dem
gemacht haben, was thr seid« (IIT 9541, cf. 114, 971).

Mahnungen dieser Art finden sich bereits im Contrat social.
Aus ihnen spricht — wie Rousseau ausdriicklich sagt — der Politiker,
nicht der Philosoph des Staatsrechts. »Es ist wahr, daf3 diese Verin-
derungen immer gefihrlich sind und daff man an eine bestehende
Regierung nur rithren soll, wenn sie mit dem Gemeinwohl unver-
einbar wird; aber diese Umsicht ist eine Maxime der Politik und keine
Regel des Rechts« (I1I 435). Der revolutionire Impetus der Rechts-
idee wird mit den politischen Maximen fiir ihre geschichtliche Ein-
schreibung stillgelegt. Die Logik des Bewahrens [ost die Logik des
radikalen Wandels ab. Statt Revolution gebietet die Staatsklugheit
nun vorsichtige Reform. Diese Umkehr innerhalb des Werkes ge-
schieht stillschweigend und unvermittelt: betont Rousseau doch im-
mer wieder, dafy das Gesetz der Republik nur im Bruch mit dem Be-
stehenden an die Macht gelangt. »Was das Werk der Gesetzgebung
miihselig macht, ist weniger das, was man aufbauen, als das, was man
zerstoren mufS« (111 391). Vergegenwiirtigt man sich vor diesem Hin-
tergrund Rousseaus spiitere Auferungen, wird man sie als Selbstkri-
tik, als Aufgabe des republikanischen Unternehmens werten miissen.
Ob gewollt oder unwillkiirlich, Rousseau greift bekannte Formulie-
rungen des Contrat social auf (cf. 111 381), um damit — auch eigenen —
Neuerungsanspriichen abzuschworen. »Jeder weif, wie gefdhrlich in
einem grofien Staat der Augenblick der Anarchie und Krise ist, wel-
cher der neuen Einrichtung notwendig vorausgeht [...] Man schitze
etwa die Gefahr ab, die enormen Massen, die die Franzosische Mon-
archie bilden, einmal in Bewegung zu setzen! Wer konnte die gege-
bene Erschiitterung aufhalten oder alle Wirkungen vorhersehen, die
sie hervorbringt? Selbst wenn an den Vorteilen des neuen Planes
keine Zweifel bestinden, welcher Mensch mit Verstand wiirde das
Unternehmen wagen, die alten Gewohnheiten abzuschaffen, die al-
ten Grundsitze zu dndern und dem Staat eine andere Form als die zu
verleithen, die er im Verlauf von dreizehn Jahrhunderten erhalten
hat? Wenn die gegenwiirtige Regierung noch die von ehedem ist oder
wihrend so vieler Jahrhunderte unmerklich ihre Natur veridndert
hat, wire es gleichermafien unklug, daran zu rithren. Wenn sie die-
selbe ist, mufd man sie respektieren, ist sie entartet, so aufgrund der
Kraft der Zeit und der Dinge, und die menschliche Weisheit kann
daran nichts ausrichten« (IIT 637). Indem Rousseau seine politische
Klugheitslehre vor der Macht der Zeit und der Dinge kapitulieren

Biirgerliche Freiheit A 189

https://dol.org/10.5771/8783495096942-185 - am 17.01.2026, 13:02:13. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996942-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Geschichte: Rousseau

[d8t, kann sie nicht als blofle Fortschreibung der Rechtstheorie mit
anderen Mitteln verstanden werden. Das Verhiltnis der politischen
Maximen zu den Prinzipien des Staatsrechts ist nicht das von Norm
und Anwendung. Rousseaus politische Betrachtungen (Il 467)
fithren zu Inhalten, die ihr die Rechtstheorie nicht vorgibt. Der Skep-
tizismus, der aus ihnen spricht, fiihrt dazu, dal Rousseaus Politik
weit hinter dem moderaten Reformismus der Kantischen Theorie
zuriickbleiben sollte. Schon das Profil der politischen Maximen
macht den Schiffbruch des Republikunternehmens erkennbar. Was
Kant verhindern will, wird bei Rousseau unabwendbar: hier zerrin-
nen »alle Pline der Theorie [...] in sachleere, unausfiihrbare Ideale«
(VI 371).

3. Verlangsamung des Fortschritts

Die Wegmarken fir die pessimistische Kehrtwendung im Contrat
social hat Rousseaus Geschichtsphilosophie im voraus gesetzt. In ihr
finden sich die Griinde, die Rousseau zur Preisgabe seines Radikalis-
mus bewegen und zu dem konservativen Ausgang des Contrat social
fithren. Bemiiht Kant die Geschichtsphilosophie, um die objektive
Realitit der Republikidee in der Geschichte zu bezeugen, bekriftigt
und bedingt sie bei Rousseau die Zweifel am Gelingen des Vertrags-
ideals. In der Tat verspricht die hypothetische Geschichte der Regie-
rung, die der II. Discours erzihlt, dem Autor der Prinzipien des
Staatsrechts wenig Hoffnung auf Erfolg. Sie [ifit den Ursprung der
politischen Gesellschaft lediglich als Etappe in einer umfassenden
Verfallsbewegung erscheinen. Der Staat nimmt die Ubel, die seine
Griindung erfordern, in sich auf: sein Scheitern ist seinem Ursprung
eingeschrieben. »Denn die Laster, welche die gesellschaftlichen Insti-
tutionen notwendig machen, sind ebendieselben, welche ihren Mif3-
brauch unvermeidlich machen« (IIT 187). Die Vergesellschaftung
durch das Recht teilt das Schicksal der naturwiichsigen Sozialisation
des Menschen. Sie findet im Discours in dem allgemeinen Despotis-
mus ein vorlidufiges Ende, das nichts Gutes verspricht. Die Geschichte
der Menschheit schreibt sich von ihrem Ursprung her. In der Entfer-
nung von diesem Ursprung wurzelt ihre Tragik. Zwar betont Rous-
seau immer wieder die Ambivalenz des Fortschritts, das Ineins von
individueller Vervollkommnung und allgemeiner Degeneration. Die
angefiihrten Tatsachen sprechen indes eine andere Sprache: der ver-

PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Karlfriedrich Herb

https://dol.org/10.5771/8783495096942-185 - am 17.01.2026, 13:02:13. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996942-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verlangsamung des Fortschritts

hingnisvolle Ausgang steht fest. Dieser Skeptizismus wirkt selbst in
Rousseaus Reformpline hinein und ldf3t die republikanischen Neue-
rungsbemiihungen zur Illusion werden. »Allen Dingen ist ihr
Mifibrauch oft notwendig zugesellt, und der Mifibrauch politischer
Einrichtungen ist ihrer Einfiihrung so nahe, daf8 es kaum der Miihe
wert ist, sie zu schaffen, um sie so schnell entarten zu sehen« (Corse
11T 901).

Wie schlecht die Zeichen fiir einen Fortschritt des Republikanis-
mus stehen, machen auch Rousseaus diistere Voraussagen der nahen
Zukunft Europas deutlich. Mit einer baldigen Herstellung republika-
nischer Verhiltnisse ist nicht zu rechnen. Die Idee der Gesetzesherr-
schaft hat in den europiischen Staaten keine verldfilichen Protagoni-
sten. »Ich sehe alle Staaten Europas threm Untergang entgegeneilen.
Monarchien, Republiken, all diese so prichtig eingerichteten Natio-
nen, all diese schonen, so weise abgewogenen Regierungen dem Ver-
fall preisgegeben und von einem baldigen Tod bedroht« (Pologne
11T 954). Solche Prognosen lassen Rousseau indes nicht auf einen
grundlegenden Wandel durch Revolution hoffen. Die Realgeschichte
der Staaten folgt nicht dem Schema der idealen Staatsgriindung:
auch die Revolution bleibt dem Geschichtsverlauf unterworfen.
»Sind die Volker erst einmal an Herren gewthnt, so kénnen sie diese
nicht mehr entbehren. Wenn sie das Joch abzuschiitteln versuchen,
entfernen sie sich um so weiter von der Freiheit, als sie diese mit
einer grenzenlosen Zigellosigkeit verwechseln, die das Gegenteil
der Freiheit ist, und ihre Revolutionen sie deshalb fast immer Ver-
fithrern ausliefern, die ihre Ketten nur schwerer machen« (II. Dis-
cours 11 113). Wenn die pauschale Verurteilung des bestehenden
Rechts im Zeichen der Rechtsidee den Gedanken an ein Revolutions-
recht aufkommen a3t (cf. T1T 352}, so wehrt sich Rousseau energisch
gegen eine solche Lesart. Der Contrat social enthilt keine Aufforde-
rung zum Widerstand. Offensichtlich sieht sich Rousseau genotigt,
dies spiter nochmals ausdriicklich zu betonen. »Man bestand hart-
niickig darauf, einen Beforderer von Umsturz und Unruhen in dem
Mann zu sehen, der auf der Welt die aufrichtigste Hochachtung vor
den Gesetzen und den nationalen Verfassungen und den grofiten Wi-
derwillen gegen alle Revolutionen und gegen Verschworer aller Art
hat« (Dialogue 1 935).

Es wire unangemessen, fir dieses Selbstbekenntnis allein
Griinde des Staatsrechts anfiihren zu wollen. Auch Rousseaus Ge-
schichtsphilosophie dringt auf politische Mafligung. Wer die Ge-

Biirgerliche Freiheit A 191

https://dol.org/10.5771/8783495096942-185 - am 17.01.2026, 13:02:13. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996942-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Geschichte: Rousseau

schichte der Staaten als Geschichte ihres Verfalls liest, wer das Opti-
mum an den Anfang legt, fiir den macht die Revolution sowenig Sinn
wie eine Reformpolitik, die auf allmahlichen Rechtsfortschritt setzt.
Aus der niichternen Perspektive, aus der Rousseau die Chancen einer
republikanischen Zukunft vermifit, erweist sich allein eine fort-
schrittskritische Haltung als moglich. Verlangsamung des Fort-
schritts muf3 deshalb der politische Imperativ lauten, der sich im
Sinne eines an seinen eigenen Moglichkeiten verzweifelnden Repu-
blikanismus aufstellen [af3t.* » Aber die menschliche Natur geht nicht
riickwirts, und nie kommt man in die Zeiten der Unschuld und der
Gleichheit zuriick, wenn man sich einmal von ihnen entfernt hat.
Dieses ist noch einer der Grundsitze, auf welchen er am meisten
bestanden hat. Sein Zweck konnte also nicht sein, die zahlreichen
Volker und die grofien Staaten zu ihrer ersten Einfachheit zuriick-
zubringen, sondern nur, wenn es moglich wire, die Fortschritte derer
aufzuhalten, deren geringe Grofie und Lage sie vor einem so schnel-
len Lauf zur Vollkommenheit des gesellschaftlichen Lebens und zum
Verfall der Gattungen bewahrt hat [...] er hat immer die Erhaltung
der einmal bestehenden Einrichtungen gefordert und behauptet, dafs
thre Zerstorung nur die Linderungsmittel wegnehmen, die Laster
aber lassen und so statt der Korruption Riuberei einfithren wiirde«
(Rousseau juge de Jean Jacques 1 935). Wenn Rousseau die Verlang-
samung des Fortschritts vorschligt, so heift dies auch, daf3 die Ge-
schichtsphilosophie die Rechtsphilosophie dominiert. Dabei will der
Gesellschaftsvertrag zunéchst mit dem resignativen Ende des II. Dis-
cours brechen. Es begegnet dem Befund der mifSlungenen Vergesell-
schaftung mit dem Anspruch, die Dynamik des Niedergangs auf-
zuheben. Die neue art perfectionné des Politischen versteht sich als
Korrektur der anfinglichen Kunst der Vergesellschaftung. Sie ver-
spricht mit dem Contrat social das Heilmittel gegen die bisherigen

* Diese Tendenz der Rousseauschen Theorie stellt Fetscher in den Mittelpunkt seiner
Deutung (Rousseaus politische Philosophie). Die unterschiedliche Ausrichtung von
Staatsrechtstheorie und politischer Theorie verlangt indes, den Rousseauschen Konser-
vatismus auf die maximes de politique zu beschrinken. Fiir das Staatsrecht bleibt die
Idee des Neuanfangs charakteristisch. Ahnlich wie Fetscher stellt Philonenko die kon-
servative Ausrichtung des Rousseauschen Denkens heraus. Dabei wendet er sich vehe-
ment gegen die Einvernahme des Contrat social durch die franzésischen Revolutionire.
»Der Contrat social ist keine Morgenréte, wie die Franzésische Revolution geglaubt hat,
sondern ein diisterer Grabgesang« (Jean-Jacques Rousseau et la pensée du malheur, vol.
3: Apothéose du désespoir, Paris 1984, 47).

PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Karlfriedrich Herb

https://dol.org/10.5771/8783495096942-185 - am 17.01.2026, 13:02:13. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996942-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegensatz von homme und citoyen

Ubel (cf. 11T 288). Der staatsphilosophischen Rettung aus der Gefahr
mif$traut Rousseau allerdings selbst.

4. Gegensatz von homme und citoyen

Bescheinigt Rousseau seinem staatsrechtlichen Ideal im Contrat so-
cial nur zwischen den Zeilen seine geschichtliche Unwahrheit,
spricht er im Emile eindeutige Worte. Die Figur des republikanischen
Biirgers wird schlichtweg zum Fossil der politischen Ideengeschichte
erkldre. Die Entstehungsgeschichte des Emile zeigt, dafs sich Rous-
seau tiber das AusmafS der Entgegensetzung von Mensch und Biirger
zunichst im Unklaren ist. Zumindest erwigt die erste Version vor-
sichtig die Moglichkeit einer Ausschnung beider Existenzweisen in
einer Kombination von natiirlicher und staatsbiirgerlicher Erzie-
hung. Obwohl das piadagogische Projekt eindeutig der Erziehung
zum Menschen gilt, scheint die Harmonisierung mit den Zwecken
des Gemeinwesens nicht véllig ausgeschlossen.® Diese Moglichkeit
wird in der endgiiltigen Fassung verneint. »Gezwungen, gegen die
Natur oder die gesellschaftlichen Einrichtungen zu kimpfen, muf3
man sich fiir den Menschen oder den Staatsbiirger entscheiden; denn
man kann nicht gleichzeitig den einen und den anderen erschaffen«
(IV 248). Was Rousseau hier als Alternative formuliert, ist in Wahr-
heit keine echte mehr: die Wahl zwischen Mensch und Biirger besitzt
lediglich theoretischen Charakter. Die Erziehung zum citoyen er-
weist sich unter den zeitgendssischen Bedingungen als Anachronis-
mus. Mit dem bourgeois der Gegenwart sieht Rousseau die Republik
threr Biirger beraubt. Wie immer man die Chancen Emiles ein-
schatzt, innerhalb einer depravierten Welt zu sich selbst zu kommen,
das Programm einer natiirlichen Erziehung beinhaltet als solches die

° »Man kann einen Menschen fiir sich selbst oder fiir die anderen erziehen; es gibt also

zwei Arten der Frziehung, die der Natur und die der Gesellschaft [...] Wenn man viel-
leicht die doppelte Aufgabe, die man sich vornimmt, auf eine einzige zuriickfithren
kinnte, indem man die Widerspriiche des Menschen aufhébe, beseitigte man ein grofSes
Hindernis seines Gliicks« (IV 58, 251). — Hier allein lie8e sich der Versuch einer gliickli-
chen Vermittlung erkennen, die Peter D. Jimack auch in der definitiven Fassung erken-
nen will (La Genése et la Rédaction de I'Emile de ].-]. Rousseau (= Studies on Voltaire
and the Fighteenth Century 13), 1960, 125). Rousseaus effort de synthése ist indes
erfolglos geblieben: Die Auflésung des Widerspruchs zwischen Mensch und Biirger ge-
schieht auf Kosten des politischen Ideals.

Biirgerliche Freiheit A 193

https://dol.org/10.5771/8783495096942-185 - am 17.01.2026, 13:02:13. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996942-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Geschichte: Rousseau

Absage an das republikanische Unternehmen. »Die 6ffentliche Erzie-
hung existiert nicht mehr und kann nicht mehr existieren« (IV 250).

Nichts veranschaulicht die Skepsis gegentiber dem eigenen
staatsphilosophischen Anliegen deutlicher als der Vorschlag im Emi-
le, die Begriffe citoyen und patrie aus dem Wortschatz der modernen
Sprachen zu streichen. Da es in Europa weder Biirger noch Vaterlan-
der gibt, die diese Bezeichnung verdienen, wird fiir Rousseau auch
der Plan einer offentlichen Erziehung hinfillig.¢ Die zwitterhafte
Existenz des zeitgenossischen bourgeois markiert ein doppeltes
Scheitern: er kann weder die autarke Einheit des natiirlichen Men-
schen noch die Identitit des citoyen als Bruchteil des substantiellen
Ganzen der Polis erlangen. Mit dem bourgeois ist, was die Anspriiche
der Republik betrifft, kein Staat zu machen. Wenn der Emile Platons
Politeia als das schonste Buch tiber die Erziehung rithmt (cf. IV 250),
so 1aft sich dieses Lob auch auf Rousseaus eigene Lehre vom Staat
miinzen.” Fir den Emile formuliert sie — allerdings verspitet — das
Projekt einer 6ffentlichen Erziehung. In diesem Sinne teilt Rousse-
aus Staatsideal das Schicksal des Platonischen, und mehr noch des
Lykurgischen: es mufS sich den Vorwurf des Schimirischen gefallen
lassen. »Will man ins Land der Schimiren zuriickweisen, zitiert man
Platons Verfassung. Hitte Lykurg die seine niedergeschrieben, finde
ich sie noch schimirischer. Platon hat nichts anderes getan als das
Herz des Menschen zu ldutern, Lykurg hat es denaturiert« (IV 250).
Diesen Anspruch auf Denaturierung erhebt Rousseau im Contrat
social als Bedingung republikanischer Herrschaft.®* Wo er im Emile

¢ Diese Feststellung ist iibrigens nicht neu: Rousseau trifft sie schon im I. Discours, der
iiber weite Strecken im Geist des antiken Republikanismus verfafit ist: »Wir haben
Physiker, Geometer, Chemiker, Astronomen, Poeten, Musiker, Maler. Wir haben keine
Biirger mehr« (IT1 26).

7 Welzel argumentiert in der entgegengesetzten Richtung; er erkennt im Contrat social
den »am weitesten vorgedrungenen Versuch, die Kluft zwischen Idee und Existenz zu
schlielen [...]. Rousseau ist hier der Antipode Platons« (Naturrecht und materiale Ge-
rechtigkeit, Géttingen 1962, 161). Diese Interpretation hat nicht nur Rousseaus ge-
schichtsphilosophisches Veto, sondern auch das skeptische Selbstverstindnis des Staats-
rechts gegen sich.

¢ Rousseau wire nicht Rousseau, hitte er sich nicht auch hier selbst widersprochen. In
den Lettres de la Montagne verwahrt er sich ausdriicklich dagegen, den Contrat socialin
einem Atemzug mit Platons Politeia zu nennen. »Man hitte sich begniigt, den Contrat
social mit Platons Staat, mit der Utopia und der Histoire des Sévarambes ins Land der
Schimiren zu verweisen. Allein, ich schilderte einen wirklich vorhandenen Gegen-
stand« (I11 810). Auch diese Versicherung stellen die Confessions in Frage (I 427).

PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Karlfriedrich Herb

https://dol.org/10.5771/8783495096942-185 - am 17.01.2026, 13:02:13. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996942-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Vergeblichkeit der politischen Philosophie

den homme civil beschreibt, zieht er die Konturen des eigenen
Biirgerbegriffs deutlich nach. »Der biirgerliche Mensch ist nur eine
Bruchzahl, die von ihrem Nenner abhingig ist und deren Wert in
threr Beziehung zum Ganzen besteht, das heifst dem gesellschaft-
lichen Korper. Die guten gesellschaftlichen Institutionen sind dieje-
nigen, die es am besten verstehen, dem Menschen seine Natur zu
nehmen, ihm seine absolute Existenz zu entziehen und ihm dafiir
eine relative zu geben und das Ich auf die gemeinschaftliche Einheit
zu Ubertragen, so dafi jeder sich nicht mehr als Eines, sondern als Teil
der Einheit fihlt, der nur noch im Ganzen empfindungsfihig ist«
(IV 249).

Mustert man die Ziele der Republik aus der Perspektive des
Emile, ist der Befund eindeutig: sie lassen sich nur unter Verdrin-
gung der vollendeten Tatsachen formulieren. So wie der Emile dafiir
pladiert, die antiken Begriffe des Biirgers und des Vaterlandes aus
dem Wortschatz zu streichen, spricht sich der Contrat social dafiir
aus, die modernen Systeme der Reprisentation und der Finanzen
dem Vergessen anheim zustellen. Er entwirft eine Prinzipientheorie
des Rechts, die sich der Anwendung auf die Bedingungen der Moder-
ne bewufSt entziehen will. In diesem Punkt steht fiir Rousseau die
Ahnlichkeit seiner Republik mit der antiken aufSer Frage: in beiden
sind Reprisentation und die modernen Exzesse von commerce und
argent unbekannt. Rousseau ist ein Moderner mit antiker Seele, sein
Contrat social spricht die Sprache der Alten: »Die alten Schriftsteller
der Politik sprachen unablissig von Sitten und Tugend, die unsrigen
sprechen nur noch von Handel und Geld« (11T 19).

5. Die Vergeblichkeit der politischen Philosophie

Es ist kaum verwunderlich, daf8 die skeptische Sicht der Moderne am
Ende auf die Einschitzung der politischen Philosophie selbst durch-
schlagen muf3. Es ist der Emile, der das vernichtende Urteil von der
groflen und nutzlosen Wissenschaft® des Politischen fillt. Die ver-

° Rousseau erkennt im illustre Montesquieu den aussichtsreichsten Autor fiir das noch
zu schaffende Staatsrecht der Moderne. »Aber er hat sich gehiitet, iiber die Prinzipien
des Staatsrechts zu schreiben; er begniigte sich mit Abhandlungen iiber das positive
Recht bestehender Regierungen; und nichts in der Welt ist unterschiedlicher als diese
beiden Fragestellungen« (IV 836). Man wird daraus schlieflen kinnen, dafl Rousseau
sich selbst als Begriinder der neuen Science politique sieht. Freilich fithrt sie zu einer

Biirgerliche Freiheit A 195

https://dol.org/10.5771/8783495096942-185 - am 17.01.2026, 13:02:13. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996942-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Geschichte: Rousseau

tragstheoretische Begriindung politischer Herrschaft ist damit buch-
stablich zu einer Sache der Vergangenheit geworden, sie hat erin-
nernden Charakter: in der verhingnisvollen Dynamik der biirgerli-
chen Gesellschaft kann der Gesellschaftsvertrag keinen Platz mehr
finden. Angesichts des rechtlichen und moralischen Chaos, dem die
Gesellschaft im I1. Discours verfillt, ist an eine Annidherung von Idee
und Wirklichkeit in der Geschichte nicht mehr zu denken. Rousseau
beharrt auf der absoluten Entgegensetzung. Fiir thn kann — mit
einem Ausdruck Hegels'® — weder die Gegenwart ihre Barbarei und
unrechtliche Willkiir noch die Wahrheit ihr Jenseits und ihre zufal-
lige Gewalt abstreifen. Schon der II. Discours verspricht der Ge-
schichte kein versohnliches Ende, und der Emile trigt zur Entzaube-
rung des republikanischen Unternehmens bei. Was die Republik zur
Einheit bringen soll, entdeckt sich hier als Widerspruch. »Ich fand
heraus, dafd Herrschaft und Freiheit zwei unvereinbare Worte sind«
(I'V 856). Auch die abschlieflende Unterweisung Emiles in den Prin-
zipien des Staatsrechts kann die Ziele von natiirlicher und staats-
biirgerlicher Erziehung nicht versshnen (cf. IV 836-853). Im Dialog
zwischen Emile und seinem Erzieher wird das Scheitern dieses letz-
ten Vermittlungsversuchs rasch deutlich. Die Suche nach einem
europiischen Staat, in dem Emile seine Unabhingigkeit als Mensch
bewahren kann, erweist sich als chimére (IV 836). Das Gesetz der
Selbstfindung Emiles stellt die Logik des Contrat social auf den Kopf:
»Ich wurde um so mehr Mensch, je mehr ich aufhorte, Biirger (cito-
yen) zu sein« (IV 912). Staat und Gesellschaft kompromittieren den
Einzelnen und seine Freiheit: sie machen ihn zum Bésewicht aus
Notwendigkeit (III 162; cf. TV 833). Damit findet die These des
II. Discours von der verhingnisvollen Vergesellschaftung eine neue
Bestitigung. Will der Erzieher nicht um die Friichte seiner Be-
miithung gebracht werden, bleibt ihm nur die Empfehlung zum inne-
ren Riickzug. Emiles Freiheit ist unempfindlich gegeniiber den Frei-
heiten der anderen, sie hat in ihnen weder Widerstinde noch
Unterstiitzung. Mit der politischen Freiheit des Biirgers der Republik
hat sie nicht das geringste gemein; sie liegt jenseits des Politischen.
»Die Freiheit besteht in keiner Regierungsform, sie lebt im Herzen
des freien Menschen, er trigt sie tiberall mit sich« (IV 857). Entschie-

ambivalenten Entdeckung: sie formuliert eine grofle und verhingnisvolle Wahrheit (111
56).
v Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, §360.

PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Karlfriedrich Herb

https://dol.org/10.5771/8783495096942-185 - am 17.01.2026, 13:02:13. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996942-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Vergeblichkeit der politischen Philosophie

dener hitte Rousseaus Absage an das eigene republikanische Projekt
kaum ausfallen konnen: mit ihr jedenfalls ist der politischen Eman-
zipation des Menschen!! keine Zukunft beschieden. Nimmt man dies
als Rousseaus letztes Wort, trigt die liberté des modernes am Ende
den Sieg davon: einen Sieg allerdings, der zu keinem Frieden mit dem
Autor der Prinzipien des Staatsrechts fihrt.

1 Cf Karl Marx, Zur Judenfrage, MEW Bd. 1, Berlin 1956. In seiner Kritik der
franzésischen Menschenrechtserkliarung stellt Marx der politischen die menschliche
Emanzipation entgegen (370). Indem er Rousseau unter das Paradigma der politischen
Emanzipation stellt, interpretiert er ihn jedoch gegen dessen ausdriickliche Intentionen:
er reduziert den Contrat social auf eine Philosophie des bourgeois.

Biirgerliche Freiheit A 197

https://dol.org/10.5771/8783495096942-185 - am 17.01.2026, 13:02:13. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996942-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.  Verweigerte Vermittlung
	2.  Revolutionäres Staatsrecht und konservative Politik
	3.  Verlangsamung des Fortschritts
	4.  Gegensatz von homme und citoyen
	5.  Die Vergeblichkeit der politischen Philosophie

