
Livity: Das Gute Leben der Rastas in Benin
— Eine gelebte Alternative zu „Entwicklung“?

Fiona Faye

„Entwicklungs“zusammenarbeit kann nie wirklich auf Augenhöhe stattfin-
den — solange sie nicht aus einem Voneinander-Lernen besteht, gleicht sie
einer Einbahnstraße. Wie wäre das, wenn Schwarze1 Expert*innen2 zu uns
in den Globalen Norden kämen? Oder wie könnten wir sonst außerhalb
des Systems der „Entwicklungs“zusammenarbeit respektvoll und neugierig
im globalen Kontext voneinander lernen? Insbesondere das Lernen des
Globalen Nordens vom Globalen Süden, unabdingbar für den Abbau ras-
sistischer Strukturen, wird bis jetzt in der „Entwicklungs“praxis komplett
vernachlässigt (Kasanda 2008: 93). Wissen aus dem Globalen Süden wurde
und wird häufig als irrelevant marginalisiert (Büchel 2008: 269). Beispiels-
weise fällt es leicht, das Wissen im Globalen Süden vorschnell als „traditio-
nell“ und „lokal“ zu bezeichnen, in Abgrenzung zum „universellen“ Wis-
sen des Globalen Nordens (vgl. Fornet-Betancourt 2008: 27). Die Länder
und Institutionen des Globalen Nordens schreiben sich selbst Expert*in-
nentum für „Entwicklung“ zu und blenden dabei aus, unter welchen aus-
beuterischen Umständen sich der Norden „entwickelt“ hat: „Der Wohl-
stand und der Fortschritt Europas sind mit dem Schweiß und den Leichen der
Kolonisierten errichtet worden“ (Fanon 1981 [1961]: 79). Das regelmäßige
Ausblenden dieser historischen Tatsache ist jedoch unabdingbar, um eine
neokoloniale Vorherrschaftsposition aufrechtzuerhalten. Stattdessen
bräuchte der Globale Norden genügend Bescheidenheit und Verstand, um
anzuerkennen, dass er vom Globalen Süden lernen kann (Ki-Zerbo in Bri-
ard 2008: 116). In diesem Beitrag kommt mit den Rastas in Benin eine
Gruppe von Expert*innen zu Wort, denen normalerweise keine Expertise

1 Schwarz und weiß bezeichnen nicht die biologische Hautfarbe von Menschen, son-
dern sie sind als soziale und politische Konstruktionen zu verstehen, die die jewei-
lige Position von Menschen als diskriminiert oder privilegiert in einer rassistischen
Welt markieren. Schwarz wird als emanzipatorische Selbstbezeichnung großge-
schrieben, weiß hingegen kursiv, um den Konstruktionscharakter zu betonen (Bök-
le et. al 2016: 92).

2 „Eine gendersensible Schreibweise versucht […] alle Genderidentitäten anzuspre-
chen und zu repräsentieren“ (Bökle et. al 2016: 92).

203

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203 - am 18.01.2026, 23:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zugeschrieben wird. Meine dreimonatige empirische Forschung hat unter-
sucht, inwiefern das Gute Leben3 der Rastas in Benin, von manchen Rastas
auch Livity genannt, eine Alternative zu „Entwicklung“4 darstellt. Unstrit-
tig ist, dass wir Lebenskonzepte brauchen, die es ermöglichen, dass es allen
Erdbewohner*innen sowie den noch folgenden Generationen gut gehen
kann. Brand & Wissen (2017: 26) führen die verschiedenen Krisen unserer
Zeit auf das globale „Entwicklungs“modell zurück. Die entwicklungskriti-
sche ivorische Autorin Tanella Boni betont, dass „Entwicklung“ zu Kon-
sum und Konsum zu Umweltverschmutzung sowie einer Gefahr für die
Gesundheit führe (in d’Almeida & Lee 2015: 135). Könnte das Gute Leben
der Rastas eine von vielen Inspirationsquellen für die anstehende globale
Transformation darstellen? Schon der aus Martinique stammende, post-ko-
loniale Theoretiker Frantz Fanon kritisierte, dass Europa als Vorbild für
die ehemaligen Kolonien gesetzt wurde, anstatt dass diese unabhängige, ei-
gene Wege entwickeln konnten (Fanon 1969 [1961]: 239). Die malische In-
tellektuelle Aminata Traoré kritisiert „Entwicklung“ als vom Globalen
Norden gesteuert und bezeichnet sie als Trugbild, welche durch eine neue
Utopie ersetzt werden muss (Traoré in d’Almeida & Lee 2015: 113). Traoré
versteht afrikanische Religionen als Quelle von Werten und von Zivilisati-
on (ebd. 115). In der Post-Development Schule steht das selbstbestimmte
Recht auf vielfältige Vorstellungen vom Guten Leben im Zentrum des Dis-
kurses (Ziai 2004: 231). Alternativen zu „Entwicklung“, die wir im Globa-
len Norden ebenso wie im Globalen Süden brauchen, entstehen durch
Selbstbestimmung von unten (vgl. Njoh-Mouellé 1970: 15; Ziai 2001: 11f).
Laut Escobar (1995) vereint die Post-Development Schule trotz einiger Un-
terschiede einen Fokus auf folgende Themenfelder: eine Zurückweisung
des „Entwicklungs“paradigma, eine Marginalisierung der Ökonomie, loka-
le Graswurzelbewegungen als Alternativen zu „Entwicklung“, lokale Kul-
turen und lokales Wissen sowie eine kritische Haltung gegenüber etablier-
ten, wissenschaftlichen Diskursen (S. 218).

Selbst unter Rastas, gibt es keine einheitliche Meinung über das Wesen
von Rastafari. Einige meiner Interviewpartner*innen legen Rastafari als
Religion aus, durch die sie sich zu einer anderen Lebensweise haben inspi-

3 Das Gute Leben wird in dieser Arbeit synonym zu dem spanischen Ausdruck Buen
Vivir verwendet, dessen Konzepte man laut Acosta (2016) bei indigenen Gruppen
überall auf der Welt finden kann (S. 75).

4 Der Begriff „Entwicklung“ wird im Post-Development konsequent abgelehnt und
daher in diesem Artikel stets in Anführungszeichen gesetzt, um auf die historisch
gewachsene, eurozentrische und herrschaftslegimitierende Bedeutung des Paradig-
mas hinzuweisen (Ziai 2001: 1; 4; 7).

Fiona Faye

204

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203 - am 18.01.2026, 23:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rieren lassen. Die anderen meiner Rasta Gesprächspartner*innen definie-
ren Rastafari für sich als wertebasierte Lebensphilosophie oder Kultur und
sind gleichzeitig Anhänger*innen anderer Religionen. Traditionen, ein-
schließlich Kultur und Religion, dürfen keineswegs als statisch und kon-
servativ betrachtet werden, sondern sind in ihrer Natur dynamisch, inno-
vativ, kritikfähig und kreativ (Kasanda 2008: 79; Fakoly5 in Briard 2008:
42). Dies bedeutet auch, dass Rastafari6 keineswegs homogen ist, sodass die
in diesem Beitrag aufgeführten Charakteristika selbstverständlich nie auf
alle Menschen zutreffen können, die sich (in Benin) als Rasta positionie-
ren. Die Panafrikanismus-Bewegung spielt eine große Rolle für die Rastas,
da sie einen Quell der Stärkung afrikanischer Identität darstellt. Kapitalis-
mus und „Entwicklung“ werden abgelehnt, sodass eine Lebensweise fern
dieser orthodoxen Konzepte verfolgt wird. Ausgewählte Aspekte des von
mir in Anlehnung an Buen Vivir Diskurse sogenannte Gute Leben der Ra-
stas werden in diesem Artikel anhand von Interviewaussagen und Beob-
achtungen vorgestellt, die insbesondere das Verhältnis zwischen Mensch
und Natur sowie das zwischenmenschliche Miteinander bei den Rastas in
Benin veranschaulichen.

Als weiße Forscherin ist es besonders wichtig, sich die eigenen Privilegi-
en bewusst zu machen (Neuburger & Schmitt 2012: 122). Mein Weißsein
privilegiert mich sowohl in einer überwiegend weißen, wie auch in einer
überwiegend Schwarzen Gesellschaft auf vielfältige Art und Weise. Dass
ich beispielsweise die Möglichkeit hatte, nach Benin zu reisen und dort zu
forschen, ist ein Privileg, das die meisten Menschen aus dem Globalen Sü-
den in Zeiten extrem eingeschränkter Bewegungsfreiheit umgekehrt nicht
haben. Trotz ihrer Wichtigkeit vermag diese Reflexion die auch in der For-
schung vorhandenen Machtstrukturen einer rassistischen Geschichte und
Gegenwart nicht aufzulösen (vgl. ebd.).

5 Post-Development kritisiert, dass Nicht-Akademiker*innen aufgrund der Hegemo-
nie von wissenschaftlichem Wissen nicht zitierfähig sind (Ziai 2001: 11). Daraus
folgend ergibt sich die Post-Development Praxis, nicht akademische Expert*innen
zu zitieren, in diesem Artikel Tiken Jah Fakoly in doppelter Funktion, als Griot
und Rasta und Thomas Sankara als Experte für eine nationalstaatlich implemen-
tierte holistische Alternative zum westlichen „Entwicklungs“paradigma.

6 Der Name ‚Rastafari‘ leitet sich vom Titel und Familiennamen des äthiopischen
Kaisers Selassie, bzw. ‚Ras Tafari Makonnen‘ ab (Ludi 2011: 106). Niaah (2016)
beschreibt Rastafari als „African-Jamaican hybrid worldview that mimics and
builds on the meta-narrative of Christianity, African/myaalist [Afro-Jamaican syn-
cretic religious] tradition, and Hindu culture as well as embraces aspects of the
modern […]” (S. 3).

Livity: Das Gute Leben der Rastas in Benin

205

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203 - am 18.01.2026, 23:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Frage nach dem Guten Leben wurde für mich persönlich besonders
relevant, als ich sechs Monate lang, acht Stunden am Tag, in einem klima-
tisierten Büroraum in Cotonou saß, wenig sinnvollen Tätigkeiten für ein
meiner Auffassung nach nicht überzeugendes „Entwicklungs“projekt
nachging und mir nichts sehnlicher wünschte, als im Grünen zu sein. In
dieser Zeit fand ich in zwei Rastas gute Freunde, was meine Neugierde ge-
genüber dem Konzept Rastafari erweckte. Auch wurde ich dadurch immer
öfter an Orte mitgenommen, an denen sich weitere Rastas trafen. So wur-
de die Basis dafür geschaffen, dass ich bei meinen späteren Interviews
einem beträchtlichen Teil meiner Gesprächspartner*innen bereits seit Mo-
naten bekannt war und nicht so sehr als Fremde wahrgenommen wurde
(vgl. Valentine 2013: 113). Eine tiefergehende Lektüre zum Thema Rastafa-
ri hob ich mir absichtlich für nach der empirischen Forschung auf, um
möglichst unbefangen Fragen stellen zu können, von meinen Interview-
partner*innen selbst zu lernen und sie dadurch verstärkt als Expert*innen
für das Thema wahrzunehmen (vgl. Mattissek et al. 2013: 166). So konnte
ich direkt von Menschen aus dem Globalen Süden lernen, wozu dieser Ar-
tikel insgesamt ermutigen soll. Ich hoffe, es gelang mir, auf diese Art und
Weise meine weiße Dominanz ein Stück weit abzubauen.

Das offene Konzept Buen Vivir, welches immer auch als eine Alternati-
ve zu „Entwicklung“ dargestellt wird (Gudynas & Acosta in Escobar 2015:
456), lässt sich in unterschiedlichen Herausprägungen weltweit bei indige-
nen Gruppen finden (Acosta 2016: 75). So auch bei den Rastas in Benin,
wie ich empirisch feststellen konnte. Expertin für Rastafari war nicht ich
(und kann ich auch nicht sein), sondern sind diejenigen, die sich diese
Identität und Zugehörigkeit selbst zuschreiben. Im Zeitraum Oktober bis
Dezember 2016 haben sich 15 Interviewpartner*innen die Zeit genom-
men, um mit mir in Cotonou zu sprechen und mir ihre jeweilige Vorstel-
lung vom Guten Leben zu erläutern. Die Wahl qualitativer Methoden und
eines sehr offenes Interviewformats hat es ermöglicht, dass meine Ge-
sprächspartner*innen selbst auf ihnen wichtige Themen hinweisen konn-
ten (vgl. Liamputtong 2010, S. 24).

Roots and Culture

In der Literatur wird Rastafari je nach Autor*in zum Beispiel als „global,
pan-African movement or subculture“ (Savishinsky 1994: 29), als „Socioreli-
gious Movement” (ebd.), als „African-centred worldview with religio-politico un-
dertones” (Niaah 2016: 2) oder auch „as an organization and as a discour-
se“ (Lake 1998: 4) bezeichnet. Verschiedene Möglichkeiten der Interpretati-

Fiona Faye

206

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203 - am 18.01.2026, 23:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


on von Rastafari schlagen sich auch in seiner Beschreibung als „fluid, eclec-
tic and multivocal“ (Savishinsky 1994: 35) nieder und verdeutlichen, dass
Rastafari weder in eine eindeutige Kategorie wie z.B. Religion passt, noch
allgemeingültig definierbar ist. Rastafari als spiritueller Glaube genauso
wie als in das alltägliche Leben integrierte Lebensphilosophie ist hoch
komplex und kann in diesem Artikel selbstverständlich nur partiell be-
trachtet werden. Der Fokus liegt hierbei weniger auf dem spirituellen Hin-
tergrund als auf der bewussten Ablehnung von „Entwicklung“ und dem
Leben einer Alternative dazu.

„One Love“, der vielleicht bekannteste Slogan der Rastas, versammelt
treffend die gelebten Gefühle und Werte, die auch meine Gesprächspart-
ner*innen äußern. Diese heben immer wieder heraus, dass die Lebensphi-
losophie der Rastas für sie stark von Positivität, Respekt, Verzeihung, Wür-
de und Gerechtigkeit geprägt ist. Zazawazar7 sieht die Mission der Rastas
in der Weiterverbreitung von Liebe. José findet, dass das Glück eines Ra-
stas vom Glück der Menschen um einen herum abhängt. Die große Mehr-
heit der Rastas, mit denen ich gesprochen habe, sind Anhänger*innen
einer anderen Religion und interpretieren Rastafari als Lebensphilosophie:
„Tu peux être chrétien, tu peux être musulman, mais tu peux vivre comme ras-
ta“8 (Youss Atacora). Eine religiöse Auffassung von Rastafari haben unter
meinen Gesprächspartner*innen nur die Familie Jah, Rückgekehrte aus
Guadeloupe. Die, bei den karibischen Rastas, weit verbreitete Auffassung
von Rastafari als Religion und Haile Selassie I. als Gott ist wahrscheinlich
der Aspekt, der diese Familie am stärksten vom Rest meiner Interviewpart-
ner*innen, die auf dem afrikanischen Festland geboren wurden, unter-
scheidet (vgl. Lake 1998: 71f.).

Für manche Rastas wie die Familie Jah bedeutet Repatriation physisch
und wortwörtlich die Rückkehr und Niederlassung in Afrika, in der eine
Erlösung der durch Sklaverei erzwungenen Diaspora liegt. Für andere Ra-
stas bedeutet Repatriation eine psychische und kulturelle „reappropriation of
their African identity and culture“ (Lake 1998: 31; 67f.).

7 Alle Interviewpartner*innen haben eingewilligt, dass ihre Vornamen, Rufnamen
bzw. Künstler*innennamen verwendet werden dürfen. Ich selbst habe mich immer
mit Vornamen vorgestellt und hatte das Gefühl, dass dies dabei hilft, eine Vertrau-
ensbasis zu schaffen. Die meisten Interviewpartner*innen kannte ich bereits lose
vor den Interviews unter ihren Vor- bzw. Künstler*innennamen. Im Nachhinein
sehe ich allerdings auch die Vorteile, die eine Nennung kompletter Namen hätte
haben können: eine noch klarere Zuweisung als Expert*innen.

8 Zu deutsch: „Du kannst Christ*in sein, du kannst Muslim*in sein, aber du kannst
wie ein Rasta leben.“

Livity: Das Gute Leben der Rastas in Benin

207

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203 - am 18.01.2026, 23:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Um zu verstehen, warum die Wertschätzung der afrikanischen Kulturen
und Zivilisationen früher und heute für die Rastas eine so große Rolle
spielt (Savishinsky 1994: 19), kommt man nicht umhin, in die Geschichte
zu schauen. Die Kolonialist*innen haben die afrikanischen Kulturen stark
degradiert, was eine Entfremdung der Afrikaner*innen von ihren Kulturen
hervorrief. Es geht daher bei Rastafari darum, die zwangsentfremdeten
Kulturen wieder anzunehmen (Lake 1998: 34). Rastafari als Kampf für Be-
wusstseinsbildung durch Bildung und Informationen unterstützt diesen
Prozess (Fakoly in Briard 2008: 57).

Meine Interviewpartnerin Angelle erklärt: „Vraiment les locks pour moi
c'est ce que j'ai de plus riche. C'est ça mon identité: Je suis africaine, je suis natu-
relle comme ça“9. Zu Ende gedacht ist Rastafari somit auch ein ideologi-
scher Angriff auf eine neokoloniale Ästhetik, die das Afrikanische abwertet
(Edmonds 1998: 30).

Die Panafrikanismus-Bewegung ist älter als Rastafari, und die Rastas
nehmen immer wieder auf diese Strömung Bezug. In der Schule der Jahs
ist panafrikanische Geschichte Unterrichtsfach und die Wege auf ihrem
Grundstück tragen Namen afrikanischstämmiger Ikonen und Held*innen
wie Rosa Parks oder Thomas Sankara. Weitere meiner Interviewpart-
ner*innen besingen oder malen (pan-)afrikanische Persönlichkeiten und
Themen.

Rastafari hat sich von der Karibik aus nach Westafrika verbreitet, u.a.
durch das Medium der Reggae-Lieder und durch jamaikanische oder ande-
re karibische Rastas, die sich, dem Repatriation Diskurs folgend, auf dem
afrikanischen Kontinent angesiedelt haben (Savishinsky 1994: 19ff). In Be-
nin hat sich im Gegensatz zu etwa Ghana keine organisierte oder religiöse
Rastagemeinschaft gegründet (ebd. 35). Tatsächlich manifestiert sich Ras-
tafari in Benin auf eine unterschiedliche Art und Weise (ebd. 42), und die
Rastas von Cotonou haben keine einheitlichen Vorbilder. Dementspre-
chend unterscheiden sich auch ihre Lebensstile, die alle von für Rastas ty-
pischen Merkmalen geprägt sind, jedoch je nach Individuum mit einer
ganz unterschiedlichen Auswahl dieser Charakteristika.

9 Zu deutsch: „Meine [Dread]locks sind für mich das kostbarste, was ich habe. Sie
sind meine Identität: Ich bin Afrikanerin, ich bin natürlich so.“

Fiona Faye

208

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203 - am 18.01.2026, 23:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Babylon: Rastafari gegen „Entwicklung“

„L'homme qui a la couleur de peau noire doit avoir une place dans l'humanité.
[...] Il faut que nous-mêmes, on arrive à développer nos problèmes, il faut que
nous-mêmes, on arrive à développer nos savoirs sans attendre l'aide de quel-
qu'un“10, erklärt mein Gesprächspartner Abass. Diese Selbstbestimmung
der marginalisierten Völker fern von „Entwicklungs“zusammenarbeit ist
es, die auch die Post-Development Schule fordert (Ki-Zerbo in Ziai 2001:
17; Ziai 2001: 11f.). „Comment faire pour que l'Afrique trouve aussi sa place?
[...] Et comment faire pour que l'Afrique ne tend plus la main aux Occidentaux?
S'il y a une possibilité même, comment faire pour se détacher complètement des
Occidentaux?“,11 fragt sich Angelle, die sich Autonomie für die afrikani-
schen Länder wünscht.

Der von Rastas häufig gebrauchte und besungene Begriff Babylon stellt
die offensichtlichste Brücke zur Post-Development Schule dar. Mithilfe
einer Interpretation des Begriffes wird im Folgenden auf eine Ablehnung
von „Entwicklung“ geschlossen, die daraufhin meine Einordnung von Ra-
stas als Anhänger*innen der Post-Development Kritik begründet. Babylon
ist ein der Rastasprache zugehöriges Wort, welches der Bibel entlehnt wur-
de und wie folgt definiert werden kann:

Babylon is a term of varying levels of concreteness and specificity; his-
torically, the predecessors of the Romans and the entire white Euro-
pean colonial world; presently, the entire post-colonial western power
structure and its supporting ideology and political apparatus; […] (Ho-
miak in Edmonds 1998: 24)

In der Vergangenheit wurde Babylon meist verwendet, um die Kolonialzeit
und die Epoche der Sklaverei zu bezeichnen (Edmonds 1998: 25). Rastafari
ist ein bewusster Versuch, sich von Kolonialisierung sowie von den zeitge-
nössischen, neokolonialen Politiken und Ideologien zu befreien (ebd. 23).
Der „Entwicklungs“diskurs ist solch eine mächtige, neokoloniale Ideolo-
gie, deren Macht in internationalen Organisationen, Organisationen der

10 Zu deutsch: „Der Mensch, dessen Hautfarbe Schwarz ist, muss einen Platz in der
Menschheit bekommen. […] Es ist unabdinglich, dass wir selbst es schaffen, unse-
re Probleme zu lösen, es ist nötig, dass wir selbst unser Wissen entwickeln, ohne
die Hilfe von jemandem zu erwarten.“

11 Zu deutsch: „Wie können wir es anstellen, dass Afrika seinen eigenen Platz be-
kommt? Und wie können wir es schaffen, dass Afrika nicht mehr dem Westen ge-
genüber die Hand aufhält? Wenn es eine Möglichkeit gibt, wie können wir uns
komplett vom Westen befreien?“.

Livity: Das Gute Leben der Rastas in Benin

209

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203 - am 18.01.2026, 23:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Entwicklungs“zusammenarbeit und auf der politischen Ebene ausgeübt
wird (vgl. Ziai 2004: 1; Peet 2007: 1).

Zusätzlich zur Kritik bezüglich „Entwicklung“ stellt eine Marginalisie-
rung der Ökonomie (Escobar 1995: 218), genauer gesagt Kapitalismuskri-
tik verknüpft mit der Anprangerung von Ungleichheiten, ein wiederkeh-
rendes Rastafari Motiv dar:

Le système qui a gâté le monde c'est l'argent. […] En Afrique chez
nous, les gens qui ont de l'argent sont en train de piétiner ceux qui
n'ont pas l'argent. Mais comment est-ce qu'on peut avancer? […] Tu
veux que je reste toujours pauvre.12 (Pozzy)

Als Pozzy mir von seiner Erfahrung als Schuhreparateur berichtet, scheint
er emotional sehr aufgewühlt von der Vorstellung, dass die Reichen die
Armen mit den Füßen treten und gar kein Interesse daran haben, etwas an
diesem ungerechten Status quo zu ändern. Er beschreibt im Anschluss eine
klassenlogische Situation, bei der ein Reicher ihn als Armen despektierlich
behandelt, indem er ihn nach einer Summe Wechselgeld fragt, die Pozzys
Besitz zu dem Zeitpunkt übersteigt. Durch das kapitalistische System wur-
de der soziale Zusammenhalt zerstört (Escobar 2008 [1995]: 133): Reiche
Menschen (umver)teilen ihren Wohlstand nicht und unternehmen somit
nichts gegen die Armut und Verwundbarkeit der armen Bevölkerung, neh-
men aber ihre Dienstleistungen in Anspruch. Ein ähnliches Konzept der
Armutsbekämpfung verfolgt auch Peet (2007), der dazu aufruft, strukturel-
le Ungleichheit als Wurzeln der Armut anzugehen: „The poor are poverty
stricken because the rich are money laden“ (182f.). Darüber hinaus beobachtet
Peet, dass neoliberale Politiken innerhalb der „Entwicklungs“politik auf
die weitere Akkumulation von Geld und Macht bei den bereits Privilegier-
ten angelegt sind (Peet 2007: 115), was verdeutlicht, dass das vorherrschen-
de „Entwicklungs“paradigma Ungleichheiten verschärft, anstatt sie zu be-
kämpfen. Folglich spielt Armutsbekämpfung durch Umverteilung anstatt
„Entwicklung“ laut Pozzy eine wichtige Rolle in Rastafari.

„Ce que nous demandons aux autorités béninoises, c’est de nous aider à entrer
en possession de notre avoir. L’Occident nous doit encore…“13 (Père Jah in Bada

12 Zu deutsch: „Das System, das die Welt verdorben hat, ist Geld. Bei uns in Afrika
sind die Leute, die Geld besitzen, dabei, diejenigen ohne Geld mit den Füßen zu
treten. Aber wie können wir vorankommen? Du willst, dass ich immer arm blei-
be.“

13 Zu deutsch: „Was wir von den beninischen Autoritäten fordern, ist, uns zu hel-
fen, unser Vermögen zurück in unseren Besitz zu holen. Der Westen schuldet uns
noch…“.

Fiona Faye

210

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203 - am 18.01.2026, 23:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2013). Hier spielt der Mann von Mère Jah auf die Forderung nach Repara-
tionszahlungen für 400 Jahre Sklaverei und eine bis heute andauernde
(Neo)kolonialisierung an (vgl. Niaah 2016: 3; Ziai 2017). Durch ihre histo-
rische Rechtfertigung sind Reparationen eine besondere Form von Umver-
teilung.

Trotz einzelnen weniger entwicklungskritischen Statements von Rasta
Gesprächspartner*innen plädiere ich dafür, die in der Literatur regelmäßig
diskutierte Kapitalismuskritik der Rastafari auf eine Kritik am eng damit
verflochtenen „Entwicklungs“apparat zu erweitern. Was diese eher theore-
tische Kritik mitunter für das alltägliche Leben bedeutet, wird nun veran-
schaulicht.

Livity: Aspekte des Guten Lebens der Rastas

„Rastafari c’est un livity. […] Rastafari est venu pour te permettre de développer
ton être, de développer le divin en toi. […] Pour vraiment vivre ainsi tu ne peux
pas avoir un mode de vie qui ressemble à celui de Babylone, il y a une contradic-
tion“14 (Mére Jah). Die ökologische Komponente spielt eine herausragende
Rolle bei der Livity, der Lebensweise der Rastas, die sich klar vom babylo-
nischen, westlichen Lebensstil, abgrenzt, wie mir Mère Jah erklärt. Die ab-
strakte Vorstellung von einem Leben in Respekt gegenüber der Natur soll
an den konkreten Beispielen Wohnen und Ernährung veranschaulicht
werden.

Die Jahs wohnen mitten in der Natur nahe der Kleinstadt Ouidah. Mère
Jah erklärt mir, dass die Trennung von der Natur uns Menschen einen
Sinnverlust beschere: „On sait que le monde souffre d’être séparée de la nature.
Parce que nous sommes un. Et quand on fait du mal à la nature, on fait du mal
à nous aussi l’homme. Et donc l’homme aujourd’hui se retrouve dans cette espèce
de non-sens de vie“15 (Mère Jah). Kapitalismuskritik findet sich auch im An-
preisen von Selbstversorgung als Modell der Rastas wieder: „Le ‘développe-
ment’ que l’Afrique a fait, c’est pour enrichir les autres. Il n’y a pas mieux que le

14 Zu deutsch: „Rastafari ist eine Livity [Anm. Rastasprache]. Rastafari ist gekom-
men, um dir zu erlauben dein Wesen zu entwickeln, um das Göttliche in dir zu
entwickeln. Um wirklich so zu leben, kannst du keine Lebensweise haben, die
der Lebensweise Babylons ähnelt. Sonst gibt es einen Widerspruch.“

15 Zu deutsch: „Wir wissen, dass die Welt leidet an der Trennung von der Natur.
Weil wir eins sind. Und wenn wir der Natur Schaden zufügen, verletzen wir auch
uns selbst.“

Livity: Das Gute Leben der Rastas in Benin

211

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203 - am 18.01.2026, 23:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


modèle préconisé par rastafari, qui est basé sur l’autosuffisance, la terre“16 (Mère
Jah in Bada 2013). Eben diese kleinbäuerliche Selbstversorgung ist ein klas-
sisches Beispiel für das Post-Development Credo „Selbstbestimmung statt
Entwicklung“ (Ziai 2004: 192). Um sich selbst zu versorgen, betreiben die
Jahs Agrarökologie, laut ihrem Verständnis eine langjährig erforschte
Kombination aus biologischer Landwirtschaft und endogenem Wissen, die
sich dadurch auszeichnet, dass im Einklang mit der Natur gearbeitet wird
anstatt gegen sie. In der 2015 erschienenen Studie ‚From The Roots Up –
How Agroecology Can Feed Africa‘ (Fitzpatrick 2015) wird Agrarökologie
als beste Lösung angesehen, um den afrikanischen Kontinent zu ernäh-
ren17.

Bei meinem Besuch vor Ort wurde mir erklärt, dass die Familie Jah
langjährige Erfahrungen im Bereich bioklimatischer Architektur mit Na-
turmaterialen besitzt. Das Barfußlaufen verstehen sie als eine weitere Art
und Weise, mit der Natur in Kontakt zu treten. Des Weiteren stellen die
Jahs allerlei Kunst und Handwerk aus Naturmaterialen her, z.B. kunstvolle
Handtaschen aus Kalebassen, die sie selbst verwenden, verkaufen sowie de-
ren Herstellung sie an ihre Schüler*innen lehren.

Verarbeitetes Essen wird von vielen Rastas abgelehnt, ebenso in vielen
Fällen Fleisch, Fisch und/oder tierische Produkte. Die gesamte Familie Jah
hat sich der veganen Ernährung verschrieben, die in der Sprache der Ra-
stas ital genannt wird. Eine der Töchter der Jahs betreibt ein veganes Re-
staurant in Cotonou. Es gibt insgesamt vier vegane Restaurants in der öko-
nomischen Hauptstadt Benins und das Klientel zeigt, dass die lokalen und
internationalen veganen Gerichte sowohl bei Europäer*innen als auch bei
vielen Beniner*innen Anklang finden.

Angelle, eine weitere Interviewpartnerin, die als Veganerin gerade vor-
übergehend pausiert, weil sie sich als einzige Rasta und Veganerin in der
Familie durch getrennte Mahlzeiten isoliert gefühlt hat, sieht nichtsdesto-
trotz eine vegane Zukunft für die Menschheit: „Quand tu aimes ton pro-

16 Zu deutsch: „Die ‚Entwicklung‘, die Afrika durchgemacht hat, beabsichtigt, die
Anderen zu bereichern. Es gibt’s nichts Besseres als das Modell, welches von Ras-
tafari empfohlen wird. Es basiert auf Selbstversorgung, auf der Erde.“

17 “Studies show that agroecology leads to increases in food productivity and yield
which are comparable to, or better than, corporate-controlled agriculture. Agroe-
cology also leads to better opportunities for women, increased income, employ-
ment, agricultural biodiversity, health and nutrition, as well as helping to miti-
gate the impacts of climate change. Agroecological methods improve the oppor-
tunities for local control, emphasise the use of local resources, local knowledge,
and take into account how food is produced.” (Fitzpatrick 2015: 4).

Fiona Faye

212

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203 - am 18.01.2026, 23:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chain, tu ne vas pas vouloir le tuer. Il est vraiment difficile d'être végétalien.
Mais je sais que ça finira à venir. Aujourd'hui la science a évolué, on peut faire
la viande à base de soja. Tu ne vas même pas croire que c'est pas de la viande“18.

Als positiver Nebenaspekt könnte eine pflanzliche Ernährung laut Cas-
sidy et al. (2013: 1) deutlich mehr Menschen ernähren als eine gemischte,
weil bei der letzteren der Kalorienverlust bei der Umwandlung von tieri-
schen in pflanzliche Kalorien so hoch ist.19 Henning erweitert diese Argu-
mentation in gesundheitlicher und ökologischer Sicht und vertritt die An-
sicht, „that the mass consumption of animals is a primary reason why humans
are hungry, fat, or sick and is a leading cause of the depletion and pollution of
waterways, the degradation and deforestation of the land, the extinction of spe-
cies, and the warming of the planet” (Henning 2011: 63). Diese vielfältigen
Argumente für eine pflanzliche Ernährung untermalen gleichzeitig die
„Unterentwicklung“ und den Handlungsbedarf im Globalen Norden —
nicht zuletzt in Zeiten des Klimawandels.

Neben dem Thema Ökologie stehen zwischenmenschliche Aspekte wie
unsere erkrankte Gesellschaft, Genügsamkeit, solidarisches Verhalten, die
Stellung der Frau, und der Umgang mit Kindern verknüpft mit der Frage,
was die Schulen von morgen lehren sollten im Zentrum der Diskussionen
um ein angewandtes Gutes Leben.

Quand il y a des boîtes qu’on appelle télévision, toute la journée on ne
fait que nous éloigner de nous, de ce qui est simple, de créer un modè-
le derrière lequel on parcourit et finalement ça ne nous donne rien.
[…] C’est pas là le chemin. […] Il leur faut prendre des pilules pour se
lever, pour pouvoir dormir. […] Nous sommes une humanité malade.
Donc il faut healing. (Mère Jah)20

18 Zu deutsch: „Wenn du deine*n Nächste*n liebst, wirst du ihn*sie nicht töten wol-
len. Es ist wirklich schwierig, vegan zu sein. Aber ich weiß, dass das kommen
wird. Heute ist die Wissenschaft schon so weit, dass man Fleisch auf Basis von So-
ja herstellen kann. Du wirst nicht mal glauben, dass es kein Fleisch ist.“

19 “Currently, 36% of the calories produced by the world’s crops are being used for
animal feed, and only 12% of those feed calories ultimately contribute to the hu-
man diet (as meat and other animal products). […] We find that, given the cur-
rent mix of crop uses, growing food exclusively for direct human consumption
could, in principle, increase available food calories by as much as 70%, which
could feed an additional 4 billion people (more than the projected 2–3 billion
people arriving through population growth).” (Cassidy et al. 2013: 1).

20 Zu deutsch: „Wenn es Kästen gibt, die wir Fernseher nennen, machen wir den
ganzen Tag nichts Anderes, als uns von uns selbst zu entfernen und davon, was
einfach ist, als ein Modell zu kreieren hinter dem wir herlaufen und letztendlich
gibt es uns nichts. […] Der Weg ist nicht dort. […] [Es gibt Menschen, die] müs-

Livity: Das Gute Leben der Rastas in Benin

213

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203 - am 18.01.2026, 23:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mère Jah diagnostiziert unserer modernen Gesellschaft eine Krankheit, die
uns von uns selbst entfernt und uns unglücklich macht. Über die Medien
würden Wünsche transportiert, denen wir nachlaufen, ohne sie jemals er-
reichen zu können. Sachs spricht in diesem Zusammenhang von einer
fortschreitenden „Standardisierung der Wünsche und Träume“ (Sachs in
Acosta 2016: 79), die durch Markt, Staat, Wissenschaft (ebd.) und Wer-
bung mit ihren verhängnisvollen Konsumbotschaften (Acosta 2016: 41)
vorangetrieben wird. Auch andere Rastas haben Nachteile bei den neuen
Technologien erkannt, u.a. Youss Atacora, der sich früher kaum eine Stun-
de von seinem Smartphone trennen konnte und heute versucht, sich be-
wusst aus dem Internet zurückzuziehen, um seine Zeit nicht zu vergeuden.
Im Buen Vivir Diskurs werden Technologien nicht per se abgelehnt, aber
es wird zur Bedingung gestellt, dass sie in Harmonie mit der Natur und
mit zwischenmenschlichen Beziehungen stehen sollen (Acosta 2016: 42),
was alles außer ein einfaches Unterfangen darstellt und schon bei der Be-
schaffung von Konfliktmineralien wie Coltan scheitern kann. Während
manche Post-Development Autor*innen die Moderne und insbesondere
technologischen Innovationen völlig ablehnen, plädieren andere stattdes-
sen für eine „kritische Neubewertung traditioneller und moderner Werte und
Praktiken und ihrer kreativen Kombinierung“ (Ziai 2004: 209): Während die
Jahs allgemein sehr modernisierungskritisch sind, benutzen sie trotzdem
Smartphones, um mit den in der Welt verstreuten Kindern Kontakt halten
zu können.

„La bonne vie pour moi c'est la simplicité“21 (Lando). Selbst wenn er Milli-
arden mit seiner Musik verdienen würde, möchte Lando seinen einfachen
Lebensstil nicht grundlegend ändern, nur sein kleines Haus am Strand et-
was solider mit dickerem Holz bauen und leicht vergrößern. Diese Einstel-
lung passt sehr gut zu Acostas Standpunkt, dass Buen Vivir auch eine
Ethik der Suffizienz für die gesamte Gesellschaft bedeutet (2016: 86). Diese
Genügsamkeit, die einem sich weltweit ausbreitenden Materialismus ent-
gegengesetzt steht, ist ein Credo der meisten Rastas. In dieser Vision, die
nicht von monetärem Reichtum handelt, stehen stattdessen zwischen-
menschliche Beziehungen im Vordergrund (Youss Atacora). Youss Atacora
träumt von einer rassismusfreien Welt, in der alle alle respektieren, auch
Abass möchte „qu'on arrête ces histoires de divison entre la religion, entre les

sen Pillen schlucken, um aufstehen zu können, um schlafen zu können. […] Wir
sind eine kranke Menschheit. Deswegen brauchen wir Heilung.“

21 Zu deutsch: „Ein gutes Leben bedeutet für mich Einfachheit.“

Fiona Faye

214

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203 - am 18.01.2026, 23:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


cultures“.22 Youss Atacora lebt Solidarität und Kooperation vor, wenn er et-
wa weniger bekannte Künstler*innen in ihrer Arbeit ermutigt und seine
Erfahrung und sein Wissen mit ihnen teilt – anstatt sich vor der Konkur-
renz zu fürchten.

Je suis aussi amoureux de la vie villageoise. Je pense que les villageois
sont plus solidaires que [les gens] en ville. [...] Tout le monde se cotise.
Ce n’est pas l'argent qui compte là-bas dans le village mais c'est cette
vie en société qui compte beaucoup, la solidarité. En ville, tout le mon-
de vit personnellement, chacun pour soi. […] (Youss Atacora)

Der Künstler wünscht sich, später eine Galerie in einem Dorf zu eröffnen,
da er fasziniert ist von der dörflichen Solidarität, die die Grenzen des Mein
und Dein auch bei monetären Flüssen überschreitet. Zwischen zufriedener
Genügsamkeit und romantisierter Armut zu unterscheiden, ist stets eine
Gratwanderung, die meiner Ansicht nach ausschließlich von der Wahrneh-
mung der betroffenen Menschen selbst abhängt.

Im wissenschaftlichen Diskurs wird Rastafari laut Niaah und Lake regel-
mäßig als patriarchal kritisiert und Rasta Frauen werden als unterdrückt
dargestellt (vgl. Niaah 2016: 1; Lake 1998: 65). Die einheitliche Darstellung
und Konstruktion der „Dritte-Welt-Frau“ als unterdrücktes Objekt, wird
von der post-kolonial feministischen Autorin Chandra Mohanty als diskur-
sive Kolonisierung entlarvt (Mohanty 1988: 149ff). Obiagele Lake (1998)
hat mehr als 14 Jahre mit besonderem Augenmerk auf die Stellung der
Frau (S. 5) zu Rastas auf Jamaika geforscht. Lake betont, dass Frauen in der
jamaikanischen Gesellschaft politisch, ökonomisch, kulturell und physisch
benachteiligt waren (ebd. 179), sodass Rastafari in diesem Kontext gesehen
werden muss. So brachte es eine von Lisa-Anne Julien interviewte Rasta-
Frau auf den Punkt: „The Rasta movement does not oppress women, individu-
als do, both men and women” (Sister Natalia in Julien 2003: 81). Sister Make-
da Hannah sieht einen Anspruch an Gleichberechtigung innerhalb des
Glaubens Rastafari:

Rasta woman is the other half of the Creation union that is God Jah.
Jah is both male and female, two halves united in one whole as Cre-
ation and Creator. In the same way the Man and Woman unite their
separate halves in order to make life, so also is neither more equal than
the other. (Sister Makeda Hannah in Julien 2003: 78)

22 Zu deutsch: „dass wir diese Geschichten der Trennung zwischen Religionen, zwi-
schen den Kulturen beenden.“

Livity: Das Gute Leben der Rastas in Benin

215

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203 - am 18.01.2026, 23:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jahlani Niaah (2016) von der ‚Rastafari Studies Unit‘ der University of the
West Indies weist darauf hin, dass sich in Bezug auf Gender und die Rolle
von Frauen innerhalb Rastafaris in den vergangenen 30 Jahren einiges ver-
ändert hat (S. 18). Die jüdisch-christliche patriarchalische Auslegung der
Glaubensschriften würde innerhalb der Bewegung infrage gestellt, was
eine Befreiung der Rasta Frauen ermöglichen würde: „Rastafari curiously
enough offers the potential for black women’s empowerment, a point recognized
by womanist-oriented females who take on leadership within the Movement.”
(S. 3f.). Rasta Frauen spielen eine zunehmend wichtige Rolle innerhalb der
Bewegung, so wird beispielsweise die Schirmorganisation Rastafari Millen-
nium Council mittlerweile von einer Frau angeführt (S. 20).

Tatsächlich sind die Rasta-Frauen, mit denen ich zu tun hatte, Beispiele
für auffällig starke Frauen, die ihrer Selbstdarstellung nach gleichberech-
tigt leben. Ihr Streben nach Unabhängigkeit und Freiheit steht dem der
männlichen Rastas in nichts nach.

Zum Beispiel Martine: Martine tritt sehr selbstbewusst auf: Nach eige-
nen Aussagen bereut sie nichts in ihrem Leben, schämt sich für nichts —
auch nicht für ihre „fehlende Schulbildung“ — und bezeichnet sich selbst als
unabhängig und frei. Im Erwachsenenalter hat sie sich selbst über eine
Freundin Unterricht organisiert, um Rechnen, Lesen und Schreiben zu er-
lernen. Martine betreibt ein Restaurant und liebt ihre Arbeit, die ihr zu-
dem finanzielle Unabhängigkeit bietet, über alles. Ungefragt bezieht sie
klar Stellung gegen Genitalverstümmelung, die in ihrer Heimat Burkina
Faso weit verbreitet ist, und gegen jegliche andere Form von Gewalt gegen
Frauen oder Kinder.

Angelle, die sich in 10 Jahren als erfolgreiche Geschäftsfrau sieht, geht
gerne nachts alleine spazieren: „On dit la nuit, il y a beaucoup de frics qui se
promènent. Étant femme, moi, je sors, à 3 ou 4 heures du matin, je rentre à la
plage, j'ai pas encore vu. Je suis un avec la nature“23 (Angelle). Sie erklärt mir,
dass nur starke Frauen in Benin den Mut haben, sich Dreadlocks wachsen
zu lassen, denn sie müssten noch stärker als Männer mit Vorurteilen rech-
nen wie: „Celle-là, elle fume le joint, c’est une femme qui est comme un homme,
ses cheveux ça sent, etc.“24 Durch diesen gesellschaftlichen oder familiären
Druck lassen sich einige Rasta Frauen ihre Dreadlocks auch wieder ab-
schneiden, bestätigt Edwige.

23 Zu deutsch: „Man sagt, dass nachts viele Diebe unterwegs sind. Als Frau gehe ich
raus, um 3 oder 4 Uhr morgens, ich gehe zurück zum Strand, ich habe noch kei-
ne gesehen. Ich bin eins mit der Natur.“

24 Zu deutsch: „Diese da, sie raucht Joints, sie ist eine Frau, die so ist wie ein Mann,
ihr Haar stinkt, etc.“

Fiona Faye

216

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203 - am 18.01.2026, 23:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mère Jah begründet die Gleichstellung von Frau und Mann religiös:
Haile Selassie I. verfügte am Tage seiner Krönung, dass seine Frau Menen
ebenfalls zur Kaiserin gekrönt wird. Als einzige Ehefrau von Haile Selassie
I. setzte sie sich unermüdlich dafür ein, die Unterdrückung der Frauen in
Äthiopien zu beenden (Julien 2003: 78). Haile Selassie, der bei den gläubi-
gen Rastas göttlich ist, hatte also dieser Argumentation folgend eine ihm
ebenbürtige Frau, eine Göttin an seiner Seite.

Auch unter meinen männlichen Interviewpartnern gibt es starke Befür-
worter der Gleichberechtigung zwischen Männern und Frauen, so z.B. Jo-
sé; aber eben auch Rastas mit einem sehr traditionellen Rollenverständnis
wie ein Interviewpartner, der u.a. meint, Männer seien nicht zum Kochen
geschaffen. Thomas Sankara, von vielen Rastas als panafrikanisches Idol
bewundert, hat hingegen schon in den 1980er Jahren erkannt, dass nur
eine in allen Bereichen vorhandene Gleichberechtigung zwischen den Ge-
schlechtern sein Land voranbringt: „Die Revolution ist untrennbar mit der
Befreiung der Frauen verbunden“ (Sankara [1983] 2016: 62).

Auf der einen Seite sind Religion und Kultur wichtige Quellen der In-
spiration für die Zukunft unserer Welt, jedoch sollte nicht vergessen wer-
den, dass beide in der Vergangenheit oft benutzt wurden, um hierarchi-
sche Beziehungen zu legitimieren, mit dem klassischen Beispiel der Vor-
machtstellung der Männer (Lake 1998: 141f). Ich stimme Ziai und Acosta
zu, dass man bei der Betrachtung von Alternativen zu „Entwicklung“ eine
herrschaftskritische Brille aufsetzen sollte, bevor man sie als Alternativmo-
delle vorschlägt (Acosta 2016: 45; Ziai 2004: 214). Am Beispiel von Rastafa-
ri zeigt sich aber auch, dass man durch die eigene Handlungsfähigkeit sei-
ne Kultur (oder Religion) in Richtung Gleichberechtigung transformieren
kann (vgl. Tamale 2008: 64).

Die Kolonialzeit verdrängte große Teile afrikanischen Wissens und er-
setze es durch das „epistemological paradigm of the conqueror” (Nyamnjoh
2012: 129). Die kulturelle Entfremdung u.a. in der Bildung führte bei vie-
len Afrikaner*innen zu Selbstabwertung und einem profunden Unterle-
genheitsgefühl (Fanon in ebd. 138). In eine Reihe von Kämpfen zur Deko-
lonialisierung des Wissens gehören auch die Jahs mit ihrer alternativen
Schule. Mère Jah glaubt, dass es an der Zeit sei für Afrikaner*innen „to get
out of the colonization model to establish a new model rooted in their own va-
lues and that meets their needs” (Mère Jah in Bomo 2016). Das Ehepaar Jah
geht mit dem praktischen Beispiel ihrer selbstgegründeten Grundschule
voran, welche dekoloniale Werte vermitteln und den Schüler*innen auf
ihre Bedürfnisse zugeschnittene Fähigkeiten beibringen soll: „[T]his Center
is a Panafrican Primary School that mainly targets training and shaping a new
generation of proud, environment-friendly, unity-bent African citizens with a

Livity: Das Gute Leben der Rastas in Benin

217

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203 - am 18.01.2026, 23:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


clear vision of shared prosperity and sustainability for their motherland”. Mère
Jah erklärt mir, sie mache es glücklich, mit ihrer Lebensweise den Kindern
als gutes Beispiel voranzugehen. Die im Jahre 2000 gegründete Schule un-
terrichtet die Kinder über den normalen Lehrplan hinaus theoretisch und
praktisch in panafrikanischer Geschichte, veganer Küche, Kunst und
Handwerk aus Naturmaterialen, agrarökologische Landwirtschaft,
Schwimmen und der Weiterverarbeitung von Lebensmitteln. Dabei ist der
Speiseplan der Schulkantine zu 100% vegan und besteht ausschließlich aus
eigens angebauten Produkten.

Bei vielen anderen Rastas zeigt sich die Hinwendung zu alternativen
Wissensformen bei gleichzeitiger Abwendung von eurozentrischem Wis-
sen u.a. in der Anwendung von natürlicher, traditioneller Medizin, Spiri-
tualität und der Leidenschaft für panafrikanische Persönlichkeiten.

Fazit

Das Erfahrungswissen (und wissenschaftliche Wissen) der Rastas stellt ge-
nauso wie ihr überliefertes Wissen eine „autonome Produktion von Wahr-
heit“ dar, welche genauso wenig in Anspruch nehmen kann, universell gül-
tig zu sein wie westliches Wissen, dafür aber als Gegendiskurs wirkt (Ziai
2004: 195). Meine qualitative Forschung hat sich auf die Annahme ge-
stützt, dass die Rastas in Benin gemeinsame oder ähnliche Visionen vom
Guten Leben besitzen. Die Realität war jedoch diverser als anfänglich ver-
mutet. Es lassen sich für mich in meiner Forschung zwei Hauptgruppen
mit unterschiedlichen Charakteristika feststellen: Auf der einen Seite die
Familie Jah, Rückkehrer*innen aus Guadeloupe, die ein holistisches, zu
„Entwicklung“ alternatives Lebenskonzept verfolgen und auf der anderen
Seite die auf dem afrikanischen Kontinent geborenen, in Cotonou leben-
den Rastas, die einzelne Elemente eines durch Rastafari angestoßenen Le-
bensstils miteinander kombinieren. Welche konkreten Elemente sie dabei
für sich persönlich als wichtig erachten, ist eine individuelle Entscheidung.
Als durchgehende Gemeinsamkeiten, die alle Interviewpartner*innen be-
treffen, die jedoch unterschiedlich auslebt werden, lassen sich abstrakte
Werte wie Respekt und Nächstenliebe festhalten, die allen Rastas als Ori-
entierung und Zielvorstellung gelten. Durch die thematisch offene Heran-
gehensweise in meinen Interviews konnten Themenfelder identifiziert
werden, die eindringlich auf eine Alternative zu „Entwicklung“ hinweisen.
Rastas verfolgen eine Livity, die vielfältige Inspirationsquellen und Experti-
se im Guten Leben enthalten. Konkret gelebte Alternativen werden sicht-
bar in selbst betriebener, agrarökologischer Landwirtschaft, pflanzlicher

Fiona Faye

218

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203 - am 18.01.2026, 23:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ernährung, Wohnen inmitten der Natur, Bauen mit Naturmaterialen, Hei-
len mit natürlicher Medizin, kooperativem statt konkurrierendem Verhal-
ten, einer maßvollen und reflektierten Nutzung von elektronischen Gerä-
ten, Genügsamkeit und Antimaterialismus, Teilen und Solidarität, Gleich-
berechtigung und einer Dekolonisierung von Bildung und Wissen.

Die Einordnung von Rastafari als Alternative zu „Entwicklung“ wurde
in dieser Arbeit anhand von Escobars Kriterien erstmals wissenschaftlich
vorgenommen. Es sollte deutlich geworden sein, dass die aktive Ableh-
nung des neokolonialen „Entwicklungs“paradigmas ebenso wie das Leben
von Alternativen zu „Entwicklung“ in Selbstbestimmung maßgebliche In-
halte der Rastafari Philosophie sind. Lokales Wissen sowie lokale Kulturen
haben einen sehr hohen Stellenwert in Rastafari und dekolonisieren aktiv
vorgeblich universelles Wissen. Außer wenn es an finanziellen Mitteln klar
mangelt, spielt ökonomisches Handeln nur eine marginale Rolle, Werte
des gemeinsamen Miteinander stehen hingegen im Vordergrund (vgl. Es-
cobar 1995: 218). Zusammen genommen begründen diese Aspekte die vor-
genommene Einordnung von Rastafari als Post-Development Alternative.
Weitere Konsultierungen der Expertise von Rastas möchte ich ausdrück-
lich ermutigen, sofern die Expert*innen selbst auch ein Interesse daran ha-
ben. Die verschiedenen internationalen, als Buen Vivir bzw. Gutes Leben
diskutierten Alternativen können und sollen sich gegenseitig ergänzen
(Gudynas 2016: 264), um so die Brücke zu schlagen zu einem Paradigmen-
wechsel weg vom kapitalistischen System und „Entwicklungs“paradigma
und hin zum Guten Leben für alle als Alternative zu „Entwicklung“ (Cor-
tez in Acosta 2016: 7). Wie schon Thomas Sankara (in van Grasdorff et al.
2016: 6) sagte: „Wir müssen es wagen, die Zukunft zu erfinden“.

Literaturverzeichnis

Acosta, Alberto (2016 [2012]): Buen Vivir – Vom Recht auf ein Gutes Leben, Mün-
chen: oekom Verlag.

Bada, René Georges (2013): Rencontre avec la famille Jah rastafari au Bénin, in :
Afiavi Magazine, abrufbar unter http://www.afiavimagazine.com/rencontre-avec
-la-famille-jah-rastafari-au-benin/, (zugegriffen am 06.03.2018).

Bökle, Aljoscha*/Herbst, Jana_Lou/Deser, Lena/Insberg, Manuel (2016): Glossar,
in: quix - Kollektiv für kritische Bildungsarbeit (Hg.) Willst du mit mir gehen?
Kreuze an. Queer_Feministisch. Rassismuskritisch. Intersektional. Gender_Se-
xualitäten_Begehren in der machtkritischen und entwicklungspolitischen Bil-
dungsarbeit, Wien, S. 92–98.

Livity: Das Gute Leben der Rastas in Benin

219

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203 - am 18.01.2026, 23:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.afiavimagazine.com/rencontre-avec-la-famille-jah-rastafari-au-benin
http://www.afiavimagazine.com/rencontre-avec-la-famille-jah-rastafari-au-benin
https://doi.org/10.5771/9783845297354-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.afiavimagazine.com/rencontre-avec-la-famille-jah-rastafari-au-benin
http://www.afiavimagazine.com/rencontre-avec-la-famille-jah-rastafari-au-benin


Bomo, Andréa: Mère Jah (2016): Teaching AgroEcological farming To Rural Chil-
dren, in: Femmes Lumière, abrufbar unter https://femmeslumiere.com/en/storie
s/collections-en/architects-of-hope/mere-jah-teaching-agroecological-farming-to-r
ural-children/ (zugegriffen am 02.07.2019).

Boni, Tanella (2010): La pollution du monde et le silences des écrivains africains,
Eröffnungsrede der 36. ALA-Konferenz (African Literature Association), Arizo-
na - USA: Université d'Arizona.

Brand, Ulrich/Wissen, Markus (2017): Imperiale Lebensweise – Zur Ausbeutung
von Mensch und Natur im globalen Kapitalismus, München: Oekom Verlag.

Briard, Frédérique (2008): Tiken Jah Fakoly – L'Afrique ne pleure plus, elle parle.
Paris: Les arènes.

Büchel, Helene (2008): Perspektiven für die Begegnung der Wissenskulturen, in:
Raúl Fornet-Betancourt (Hg.) Begegnung der Wissenskulturen im Nord-Süd
Dialog. The encounter of Knowledge Cultures in the North-South Dialogue. Las
culturas del saber y su encuentro en el Diálogo Norte-Sur. Dokumentation des
XII. Internationalen Seminars des Dialogprogramms Nord-Süd, Denktraditio-
nen im Dialog: Studien zur Befreiung und Interkulturalität 28, Frankfurt a.M./
London, S. 267–271.

Cassidy, Emily S./West, Paul C./Gerber, James S./Foley, Jonathan A. (2013): Re-
defining agricultural yields – From tonnes to people nourished per hectare, in:
Environ. Res. Lett. 8 (3), S. 1–8.

D'Almeida, Irène A./Lee, Sonia (2015): Essais et documentaires des Africaines fran-
cophones – Un autre regard sur l'Afrique, Paris: L'Harmattan.

Edmonds, Ennis (1998): Dread "I" In-a-Babylon – Ideological Resistance and Cul-
tural Revitalization, in: Murrel, Nathaniel/William, David/Farlane, Adrian (Hg.)
Chanting Down Babylone – The Rastafari Reader, Kingston: Ian Randle, S. 23–
35.

Escobar, Arturo (1995): Encountering Development – The Making and Unmaking
of the Third World, Princeton: Princeton University Press.

Escobar, Arturo (2008 [1995]): The Problematization of Poverty – The Tale of the
Three Worlds and Development, in: Chari/Corbridge, S. 131-140.

Escobar, Arturo (2015): Degrowth, postdevelopment, and transitions: a preliminary
conversation, in: Sustainability Science (10 (3)), S. 451–462.

Fanon, Frantz ([1961] 1969/1981): Die Verdammten dieser Erde, Rowohlt.
Fitzpatrick, Ian (2015): From The Roots Up – How Agroecology Can Feed Africa.

Global Justice Now, abrufbar unter http://www.globaljustice.org.uk/sites/defaul
t/files/files/resources/agroecology-report-from-the-roots-up-web-version.pdf
(zuletzt aktualisiert am 01.07.2019).

Fornet-Betancourt, Raúl (Hg.) (2008): Begegnung der Wissenskulturen im Nord-
Süd Dialog. The encounter of Knowledge Cultures in the North-South Dia-
logue. Las culturas del saber y su encuentro en el Diálogo Norte-Sur. Dokumen-
tation des XII. Internationalen Seminars des Dialogprogramms Nord-Süd,
Denktraditionen im Dialog: Studien zur Befreiung und Interkulturalität 28,
Frankfurt a.M./London.

Fiona Faye

220

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203 - am 18.01.2026, 23:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://femmeslumiere.com/en/stories/collections-en/architects-of-hope/mere-jah-teaching-agroecological-farming-to-rural-children
https://femmeslumiere.com/en/stories/collections-en/architects-of-hope/mere-jah-teaching-agroecological-farming-to-rural-children
https://femmeslumiere.com/en/stories/collections-en/architects-of-hope/mere-jah-teaching-agroecological-farming-to-rural-children
http://www.globaljustice.org.uk/sites/default/files/files/resources/agroecology-report-from-the-roots-up-web-version.pdf
http://www.globaljustice.org.uk/sites/default/files/files/resources/agroecology-report-from-the-roots-up-web-version.pdf
https://doi.org/10.5771/9783845297354-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://femmeslumiere.com/en/stories/collections-en/architects-of-hope/mere-jah-teaching-agroecological-farming-to-rural-children
https://femmeslumiere.com/en/stories/collections-en/architects-of-hope/mere-jah-teaching-agroecological-farming-to-rural-children
https://femmeslumiere.com/en/stories/collections-en/architects-of-hope/mere-jah-teaching-agroecological-farming-to-rural-children
http://www.globaljustice.org.uk/sites/default/files/files/resources/agroecology-report-from-the-roots-up-web-version.pdf
http://www.globaljustice.org.uk/sites/default/files/files/resources/agroecology-report-from-the-roots-up-web-version.pdf


Fornet-Betancourt, Raúl (2008): Einführung oder zur Frage: Wie ist das Wissen zu
denken, das wir wissen sollten? In: Raúl Fornet-Betancourt (Hg.): Begegnung
der Wissenskulturen im Nord-Süd Dialog. The encounter of Knowledge Cul-
tures in the North-South Dialogue. Las culturas del saber y su encuentro en el
Diálogo Norte-Sur. Dokumentation des XII. Internationalen Seminars des Dia-
logprogramms Nord-Süd, Denktraditionen im Dialog: Studien zur Befreiung
und Interkulturalität 28, Frankfurt a.M./London, S. 26–42.

van Grasdorff, Eric/Kulla, Dorothea/Röschert, Nicolai (Hg.) (2016): Thomas Sanka-
ra - Die Ideen sterben nicht. AfricAvenir International e.V..

van Grasdorff, Eric; Röschert, Nicolai & Kulla, Thea (2016): Vorwort der Herausge-
ber, in: van Grasdorff, Eric/Kulla, Dorothea/Röschert, Nicolai (Hg.) Thomas
Sankara – Die Ideen sterben nicht, AfricAvenir International e.V., S. 6-8.

Gudynas, Eduardo (2016): Buen Vivir, in: D'Alisa, Giacomo/Demaria, Federico/
Kallis, Giorgos (Hg.) Degrowth – Handbuch für eine neue Ära, München:
Oekom, S. 262–266.

Henning, Brian (2011): Standing in Livestock's 'Long Shadow' – The ethics of eat-
ing meat on a small planet, in: Ethics & The Environment (16 (2)), S. 63–93.

Julien, Lisa-Anne (2003): Great Black Warrior Queens – An examination of the
gender currents within Rastafari thought and the adoption of a feminist agenda
in the Rasta women's movement, in: Agenda 57, S. 76–83.

Kasanda, Albert (2008): Du sorcier au laboratoire. Les traditions africaines du
savoir et le dialogue interculturel, in: Fornet-Betancourt, Raúl (Hg.) Begegnung
der Wissenskulturen im Nord-Süd Dialog. The encounter of Knowledge Cul-
tures in the North-South Dialogue. Las culturas del saber y su encuentro en el
Diálogo Norte-Sur. Dokumentation des XII. Internationalen Seminars des Dia-
logprogramms Nord-Süd, Denktraditionen im Dialog: Studien zur Befreiung
und Interkulturalität 28, S. 63–74.

Lake, Obiagele (1998): Rastafari Women – Subordination in the midst of liberation
theology, Durham - North Carolina: Carolina Academic Press.

Liamputtong, Pranee (2010): Cross-Cultural Research and Qualitative Inquiry, in:
Turkish Online Journal of Qualitative Inquiry 1 (1), S. 16–29.

Ludi, Regula (2011): Haile Selassie auf Jamaika – Rastafari, Äthiopianismus und
die Sklaverei in Abessinien, in: Historische Anthropologie 19 (1), S. 82–111.

Mattissek, Annika/Pfaffenbach, Carmella/Reuber, Paul (2013): Methoden der em-
pirischen Humangeographie, Braunschweig: Westermann.

Mohanty, Chandra Talpade (1988): Aus westlicher Sicht: Feministische Theorie
und koloniale Diskurse, in: Beiträge zur feministischen Theorie und Praxis: Mo-
dernisierung der Ungleichheit – weltweit (23), S. 149-162.

Murrel, Nathaniel/William, David/Farlane, Adrian (Hg.) (1998): Chanting Down
Babylone – The Rastafari Reader, Kingston: Ian Randle.

Neuburger, M./Schmitt, T. (2012): Editorial Theorie der Entwicklung – Entwick-
lung der Theorie Post-Development und Postkoloniale Theorien als Herausfor-
derung für eine Geographische Entwicklungsforschung, in: Geogr. Helv. 67 (3),
S. 121–124.

Livity: Das Gute Leben der Rastas in Benin

221

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203 - am 18.01.2026, 23:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Niaah, Jahlani A.H. (2016): ‘I’d rather see a sermon than hear one…’: Africa/Heav-
en and Women of the Diaspora in Creating Global Futures and Transformation,
in: Africa Development 41 (3), S. 1-24.

Njoh-Mouellé, Ebénézer (1970): De la médiocrité à l'excellence. Essai sur la signifi-
cation humaine du développement, Yaoundé: Editions CLE.

Nyamnjoh, Francis B. (2012): ‘Potted Plants in Greenhouses’ – A Critical Reflec-
tion on the Resilience of Colonial Education in Africa, in: Journal of Asian and
African Studies 47 (2), S. 129–154.

quix - Kollektiv für kritische Bildungsarbeit (Hg.) (2016): Willst du mit mir gehen?
Kreuze an. Queer_Feministisch. Rassismuskritisch. Intersektional. Gender_Se-
xualitäten_Begehren in der machtkritischen und entwicklungspolitischen Bil-
dungsarbeit. Unter Mitarbeit von Aljoscha* Bökle, Jana_Lou Herbst, Lena Deser
und Manuel Insberg, Wien.

Sankara, Thomas ([1983] 2016): Rede zum politischen Kurs. 2. Oktober 1983, in:
van Grasdorff, Eric/Kulla, Dorothea/Röschert, Nicolai (Hg.) Thomas Sankara -
Die Ideen sterben nicht, AfricAvenir International e.V., S. 40-67.

Savishinsky, Neil (1994): Rastafari in the Promised Land – The Spread of a Ja-
maican Socioreligious Movement among the Youth of West Africa, in: African
Studies Review 37 (3), S. 19–55.

Tamale, Sylvia (2008): The Right to Culture and the Culture of Rights – A Critical
Perspective on Women’s Sexual Rights in Africa. In: Feminist Legal Studies
(16), S. 47–69.

Ziai, Aram (2001): Post-Development: Perspektiven für eine afrikanische Debatte?,
in: Institut für Afrika-Kunde (Hg.) Focus Afrika – IAK-Diskussionsbeiträge,
Bd. 18, Hamburg: DÜI, S. 1–49.

Ziai, Aram (2004): Entwicklung als Ideologie? Das klassische Entwicklungsparadig-
ma und die Post-Development-Kritik – Ein Beitrag zur Analyse des Entwick-
lungsdiskurses, Schriften des Deutschen Übersee-Instituts Hamburg (61), Ham-
burg: Deutsches Übersee-Institut.

Ziai, Aram (2017): Post-Development: Entwicklungspolitik abwickeln oder anpas-
sen? Deutsches Institut für Entwicklungspolitik. (Hg.) International Develop-
ment Blog, in: Zukunft der Entwicklungszusammenarbeit, 2017, abrufbar unter
http://blogs.die-gdi.de/2017/09/18/post-development-entwicklungspolitik-abwic
keln-oder-anpassen/ (zugegriffen am 02.07.2019).

Fiona Faye

222

https://doi.org/10.5771/9783845297354-203 - am 18.01.2026, 23:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://blogs.die-gdi.de/2017/09/18/post-development-entwicklungspolitik-abwickeln-oder-anpassen
http://blogs.die-gdi.de/2017/09/18/post-development-entwicklungspolitik-abwickeln-oder-anpassen
https://doi.org/10.5771/9783845297354-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://blogs.die-gdi.de/2017/09/18/post-development-entwicklungspolitik-abwickeln-oder-anpassen
http://blogs.die-gdi.de/2017/09/18/post-development-entwicklungspolitik-abwickeln-oder-anpassen

	Roots and Culture
	Babylon: Rastafari gegen „Entwicklung“
	Livity: Aspekte des Guten Lebens der Rastas
	Fazit
	Literaturverzeichnis

