
Theoretische und methodische Grundlagen

2.1 Vergleichende, transnationale und europäische Geschichtsschreibung

Der historische Vergleich ist eine traditionelle Methode der Geschichtsschreibung. Es

gilt: Alles kann mit allem verglichen werden. Die Vergleiche können implizit oder ex-

plizit geschehen und sie können zwischen Staaten und Systemen, aber auch zwischen

verschiedenen Gesellschaftsschichten und Wirtschaftsformen, Persönlichkeiten oder

Ortschaften vorgenommen werden. Ständig, ohne es klar zu formulieren, wird in der

Geschichtswissenschaft chronologisch verglichen – sprich: Was hat sich in einer be-

stimmten Phase gegenüber einer vorherigen Phase verändert oder vice versa.1

Die transnationale Geschichte hat sich aus der Erkenntnis heraus entwickelt, dass

bei demVergleich, der auch immer eine Abgrenzung bedeutet, stärker die Transfers und

Verflechtungen untersucht werdenmüssen.2 Die weitere Ausdifferenzierung dieser An-

sätze hat zur Folge, dass wir über ein breites Spektrum an Methoden und Theorien in

diesem Bereich verfügen.3 Eine Verbindung in Form von aufeinander aufbauenden An-

sätzen des Vergleichs und der transnationalen Geschichte hin zu einer histoire croisée

bieten sich für den vorliegenden Fall besonders an.4

 

Idealerweise geht der Vergleich über Beschreibung und Erklärung hinaus hin zu ei-

ner Entwicklung von Typologien. Grundsätzliche Kategorien des Vergleichs sind »Diffe-

renz« und »Übereinstimmung«,wobei lange und besonders bei der Nationalgeschichts-

schreibung die Differenz, die Suche nach dem Exzeptionellen, im Vordergrund stand.

Heute, unter anderen politisch-gesellschaftlichen Vorzeichen, sucht man eher nach

1 Vgl. Kaelble: Historischer Vergleich, 2012, S. 1.

2 Vgl. ebd., S. 8f. Dem folgte eine differenzierende Begriffsbildung: Hadler; Middell: Auf demWeg

zu einer transnationalen Geschichte Ostmitteleuropas, 2010, S. 8. Vgl. Gassert: Transnationale Ge-

schichte, 2012, S. 11.

3 Vgl. Hadler; Middell: Auf dem Weg zu einer transnationalen Geschichte Ostmitteleuropas, 2010,

S. 9.

4 Vgl. Budde; Conrad et al.: Vorwort, 2006, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Flucht und Vertreibung in europäischen Museen

Gemeinsamkeiten.5 Dem Historiker stehen verschiedene Vorgehensweisen zur Verfü-

gung: EineMöglichkeit ist, alle untersuchten Fälle mit gleicher Intensität zu behandeln.

Ein anderes Vorgehen besteht im asymmetrischen, um einen Kernfall gruppierten, ex-

kursiven Vergleich. Die Anzahl der möglichen Fälle wird durch den Aufwand für die

notwendige Kontextualisierung begrenzt.6

Die Kritik am historischen Vergleich hat zu einer Weiterentwicklung geführt.

So wird der nach wie vor zentrale Ausgangs- und Referenzpunkt des Vergleichs, der

(eigene) Nationalstaat, ebenso hinterfragt wie die Schwierigkeiten unterschiedlicher

Quellenlagen und -zugänge, die von Sprachkenntnissen beeinflusst werden. Dazu sol-

len implizit oder explizit wertende Vergleichsmaßstäbe und Annahmen beispielsweise

über ›Normalität‹ und vermeintlich teleologische Entwicklungslinien nach Möglichkeit

transparent gemacht werden.7

Nach Hartmut Kaelble bleibt der entsprechend problembewusste Vergleich ein zen-

traler Bestandteil der moderneren transnationalen Geschichtsschreibung, die selbst bis

dato noch keine elaborierte Methode oder konsistente Theorie gebildet hat. Mit dem in

der »transnationalen Geschichte« enthaltenen Begriff der »Nation« wird der zentrale

»Referenzpunkt« (Hannes Siegrist) deutlich gemacht. Diese Kategorie wird im Gegen-

satz zur klassischenNationalgeschichtsschreibung und anders als in der Geschichte der

internationalen Beziehungen vornehmlich in ihre über-nationalen Vernetzungen ein-

geordnet und untersucht.8 Eine transnationale Geschichtsschreibung hat folglich kei-

neswegs zwangsläufig der Idee des Endes des Nationalstaates zu folgen, auch wenn ihr

gelegentlich vorgeworfen wird, die große Bedeutung des Nationalstaats als besonders

relevantem »lebensgeschichtlichen Bezugsrahmen« (bis zur »letztverbindlichen Sinn-

gebungsinstanz« imNationalismus) allzu leichtfertig zu übergehen.9 Eher imGegenteil

wird, unter Berücksichtigung seiner Verflechtungen, der Nationalstaat als ein wesent-

licher Akteur und Gestaltungsraum betrachtet.10

Eine sinnvolle und hier verfolgte Synthese von Vergleich und transnationaler Ge-

schichte bietet das Konzept der histoire croisée von Michael Werner und Bénédicte Zim-

mermann an, in der mit dem historischen Vergleich und der Transfergeschichte von

Beginn der Untersuchung an der »überkreuzte Blick« gewählt wird: der kontinuierliche

Blick auf das ›Andere‹ oder die ›Anderen‹ bei steter Reflektion des eigenen Standpunktes

und Hintergrundes.11 Dieser Ansatz betont folglich die Verflechtungen und Verschrän-

kungen, ohne die Spezifika bestimmter Einheiten zu negieren, und bietet sich im Be-

sonderen für die historische Untersuchung des zwar heute von starken Nationalstaa-

5 Kaelble: Historischer Vergleich, 2012, S. 1f. Vgl. für die gleichberechtigte Suchen nach Konvergen-

zen ebenso wie Divergenzen in der historischen Komparatistik: Haupt: Historische Komparatistik

in der internationalen Geschichtsschreibung, 2006, S. 139.

6 Kaelble: Historischer Vergleich, 2012, S. 2.

7 Ebd., S. 6.

8 Gassert: Transnationale Geschichte, 2012, S. 1. Gassert nimmt Bezug auf: David Thelen, Hannes

Siegrist, Karl Kaiser.

9 Wehler: Transnationale Geschichte – der neue Königsweg historischer Forschung? 2006, S. 173. Vgl.

Bauerkämper: Wege zur europäischen Geschichte, 2011, S. 47f.

10 Vgl. Mann: Globalization, Macro-Regions and Nation-States, 2006, S. 22f.

11 Kaelble: Historischer Vergleich, 2012, S. 8f. Vgl. Werner; Zimmermann: Vergleich, Transfer, Ver-

flechtung, 2002, S. 609, 617-619, 629, 633, 636.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theoretische und methodische Grundlagen 55

ten, in seiner Geschichte aber von übernationalen Reichen geprägten Ostmitteleuropa

an.12 In der vorliegenden Arbeit soll dieses Vorgehen insofern adaptiert werden, als in

allen Kapiteln kontinuierlich die verschiedenen Standpunkte sowie ihre Verbindungen

eingebracht, reflektiert und schließlich unter Kenntlichmachung der eigenen Position

zusammengeführt werden.

 

Für die Untersuchung eines pluralistisch verstandenen ›europäischen Gedächtnisses‹

liegt nach Etienne François der Ansatz in der Anerkennung der transnationalen Ver-

schränkung nationaler Gedächtniskulturen.13 Unter Bezug auf Pierre Nora stellt er zu-

nächst allerdings fest, dass »Bekämpfung und Abgrenzung« zumeist bedeutender sind

als »Gemeinsamkeit und Verflechtung«.Wenn man das Ziel der gegenseitigen Verstän-

digung verfolgt, ist aber gerade in diesen Fällen die Suche nach Unterschieden und

Gemeinsamkeiten besonders notwendig:

»Eingedenk dieser Erkenntnis scheint mir das genaue Wissen um die einzelnen Erin-

nerungskulturen den Blick für das zu schärfen, was das Gemeinsame an Europa aus-

macht. Nach wie vor bin ich der Auffassung, dass nur aus einem vertieften Verständ-

nis der Unterschiede das Gefühl einer echten gemeinsamen Zugehörigkeit erwachsen

kann.«14

Bereits seit längerem werden die Entstehung »transnationaler Gemeinschaften und

Prozesse identitärer Vergemeinschaftung jenseits nationaler Grenzen« untersucht.15

Joanna Wawrzyniak und Małgorzata Pakier sehen hier eine »[…] marriage of ›mem-

ory studies‹ with the European identity debate.«16 Viele der Wissenschaftler nehmen

dabei selbst eine Doppelrolle als »scholars of memory« und »memory agents« ein.17

Der Wunsch nach einer vertieften europäischen Einigung auf Basis einer fortgesetzten

historischen Verständigung tritt also durchaus in Kombination mit der Erforschung

entsprechender Themen oder Phänomene auf. In Ostmitteleuropa wird von einigen

Forschern die Idee einer ›europäischen Erinnerung‹ und der dahinterstehenden theore-

tischen Konzepte als ein Ergebnis deutscher Geschichtspolitik oder aber zumindest des

starken Einflusses der deutschen Erinnerungskultur auf die europäische Gemeinschaft

seit den 1990er Jahren betrachtet.18 Dies ist für die vorliegende Arbeit von besonderer

Relevanz und soll daher mitbedacht werden. Trotz aller Europarhetorik müssen natio-

12 Vgl. Hildermeier: Osteuropa als Gegenstand vergleichender Geschichte, 2006, S. 135. Siehe auch:

Bauerkämper: Wege zur europäischen Geschichte, 2011, S. 48f. Jürgen Kocka stellte dazu schon

2000 fest: »Wer ›ostmitteleuropäische Geschichte‹ wirklich betreibt, hat per se ein transnationa-

les Forschungsprogramm«: Kocka: Das östlicheMitteleuropa als Herausforderung für eine verglei-

chende Geschichte Europas, 2000, S. 170.

13 François : Europäische lieux de mémoire, 2006, S. 295f.

14 Nora: Nachwort, 2001, S. 686.

15 Gassert: Transnationale Geschichte, 2012, S. 11. Transnationale ›Erinnerungsgemeinschaften‹ soll-

ten nicht als unrealistisches Phänomen abgetan werden, sind diese doch in der Geschichte eher

die Norm als die Ausnahme – zum Beispiel bei religiösen Erinnerungsgemeinschaften.

16 Pakier; Wawrzyniak: Memory and Change in Eastern Europe, 2016, S. 4.

17 Ebd., S. 6. Als Beispiele führen sie hier u.a. Aleida Assmann und Gesine Schwan an.

18 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Flucht und Vertreibung in europäischen Museen

nale Prägungen der Erinnerungsdiskurse beachtet und auch bei der Besprechung der

wissenschaftlichen Literatur berücksichtigt werden.

2.2 Erinnerung und Erinnerungskultur

Unter dem heute in Forschung und Öffentlichkeit gängigen Dachbegriff »Erinnerungs-

kultur« versammeln sich verschiedene Konzepte aus unterschiedlichen Disziplinen.

Zentral sind die Ideen eines kollektiven Gedächtnisses nach Maurice Halbwachs19 und

die dazu komplementären Begriffe des kulturellen und kommunikativen Gedächtnisses

von Jan und Aleida Assmann. Eine rege Rezeption löste auch das Konzept der Erinne-

rungsorte von Pierre Nora aus.Der Begriff Erinnerungskultur konkurriertmit verschie-

denen Begriffen wie dem der Geschichtskultur von Jörn Rüsen.20 Alle diese Konzepte

wurden im Detail oder auch grundsätzlich kritisiert. Dennoch hat sich Erinnerungs-

kultur als Leitbegriff der neuen Kulturgeschichtsschreibung in den 1990er Jahren in der

Wissenschaftssprache etabliert.21 In einer umfassenden Definition steht der Terminus

bei Christoph Cornelißen für einen

»formalen Oberbegriff für alle denkbaren Formen der bewussten Erinnerung an histo-

rische Ereignisse, Persönlichkeiten und Prozesse […], seien sie ästhetischer, politischer

oder kognitiver Natur. […] Als Träger dieser Kultur treten Individuen, soziale Gruppen

oder sogar Nationen in Erscheinung, teilweise in Übereinstimmung miteinander, teil-

weise aber auch in einem konfliktreichen Gegeneinander.«22

Der funktionale Gebrauch der Vergangenheit für gegenwärtige Ziele, wie beispielsweise

die historische Fundierung und Konstruktion von Gruppenidentitäten, wird hier stär-

ker betont als bei dem sonst durchaus synonym verwendbaren Begriff der Geschichts-

kultur.23 Als analytischer Dachbegriff scheint »Erinnerung« zudem gängige Begriffe der

historischen Forschung wie »tradition, heritage, identity and culture« sinnvoll zu fas-

sen und zugleich die Untertöne von »trauma, manipulability and multiplicity« zu inte-

grieren.24 Auch Katrin Pieper betont die politische Dimension von Erinnerungskultur

durch den ihr inhärenten »starken appellativen Charakter: Es geht immer auch um die

(Streit-)Frage, wer, was und wie zu erinnern ist.«25

Mit dem vielfach konstatierten ›Geschichts- oder Erinnerungsboom‹ ab den 1970er

Jahren wuchs auch das Interesse an theoretischen Fragen und mündete schließlich in

19 Der Soziologe und Philosoph Maurice Halbwachs stellte in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts

mit dem Konzept des »kollektiven Gedächtnisses« die soziale und gegenwärtige Bedingtheit von

persönlicher Erinnerung heraus.

20 Rüsen: Die fünf Dimensionen der Geschichtskultur, 2014.

21 Oesterle: Einleitung, 2005, S. 11.

22 Cornelißen: Erinnerungskulturen, 2012, S. 166.

23 Ebd., S. 166f. Vgl. Wolff: Revising Eastern Europe, 2006, S. 115-118. Vgl. für eine theoretische und

methodologische Einführung zu nationalen und europäischen Erinnerungskulturen auch: Mac-

donald: Memorylands, 2013, S. 1-24.

24 Olick: Foreword, 2016, S. IX.

25 Pieper: Resonanzräume, 2010, S. 197.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theoretische und methodische Grundlagen 57

die erinnerungskulturelle ›Explosion‹ der 1990er Jahre.26 Einen bedeutenden Anteil dar-

an hatte der französische Historiker Pierre Nora mit seiner mehrbändigen Reihe über

die französischen Erinnerungsorte, »Les Lieux de mémoire«.27 Noras vergleichsweise

theoriearmes Konzept hat sich sowohl durch diese Offenheit als auch unter Loslösung

von seinem kulturpessimistischem Impetus und durch eine weitere Dynamisierung des

Ansatzes als ›Exportschlager‹ erwiesen.28 Neben unzähligenNachahmungen für andere

Nationen sind – und dies ist für unseren Fall von Interesse – auch die transnationa-

len Varianten des Konzeptes ebenso wie regionale Ansätze entstanden. An erster Stel-

le seien hier die fünf Bände der »Deutsch-Polnischen Erinnerungsorte« (2012-2015)29,

aber auch die »Schlesischen Erinnerungsorte« (2005)30 sowie die dreibändigen »Euro-

päischen Erinnerungsorte« (2012)31 genannt.

Ebenfalls eine große Wirkung hat das auf den Ideen von Maurice Halbwachs auf-

bauende und fortlaufend weiterentwickelte Konzept des kollektiven, kommunikativen und

kulturellen Gedächtnisses von Jan und Aleida Assmann entfaltet. Aleida Assmann hat ein

dynamisches Verständnis vom kollektiven Gedächtnis entwickelt, in dem dessen Pro-

zesshaftigkeit und Konstruktionscharakter betont wird.32 Ein solches Gedächtnis sei ei-

ne soziale Notwendigkeit, um Gemeinschaften »Rückversicherung und Orientierung«

bieten zu können.33 Das kulturelle Gedächtnis einer Gemeinschaft manifestiere sich

weniger als das kommunikative Gedächtnis in mündlicher Tradierung, sondern viel-

mehr in festgesetzten Riten und Institutionen und bildemit seinen stabilen Ausdrucks-

formen ein epochenübergreifendes Konstrukt.34 Mit diesem wird zumeist auf eine Ver-

gangenheit rekurriert, um Gemeinschaft zu stiften, verbindliche Regeln und Hand-

26 Für den Erinnerungsboom bezogen auf Flucht und Vertreibung vgl. Frevert: Geschichtsvergessen-

heit und Geschichtsversessenheit revisited, 2003, S. 6-13. Siehe auch: Röger: Flucht, Vertreibung

und Umsiedlung, 2011, S. 79.

27 In diesen skizzieren er und weitere Autoren materielle und immaterielle »Erinnerungsorte« der

französischen Nation. Dabei vertritt Nora grundsätzlich einen konservativen, kulturpessimisti-

schen Standpunkt, indem er deren lexikalische Zusammenfassung für notwendig erachtet, da

durch die Moderne der früher funktionierende Transfer gesellschaftlicher Erinnerung, z.B. durch

mündliche Weitergabe, bedroht sei. Siehe: Beier-de Haan: Geschichtskultur in der Zweiten Mo-

derne, 2000, S. 12. Vgl. Cornelißen: Erinnerungskulturen, 2012, S. 172f.

28 Vgl. Erll: Kollektives Gedächtnis und Erinnerungskulturen, 2017, S. 20-23.

29 Hahn; Traba; Loew: Deutsch-polnische Erinnerungsorte, 2012-2015.

30 Czapliński; Hahn et al. (Hg.): Schlesische Erinnerungsorte, 2005.

31 Boer; Duchhardt et al. (Hg.): Europäische Erinnerungsorte, 2012. Vgl. François: Europäische lieux

de mémoire, 2006. Górny und Kończal untersuchen in ihrem Aufsatz, warum Noras Konzept, ab-

gesehen von den Deutsch-Polnischen Erinnerungsorten, vergleichsweise wenig Niederschlag in

Osteuropa (und andernorts) gefunden hat: Górny; Kończal: The (Non-)Travelling Concept of Les

Lieux de Mémoire, 2016.

32 Assmann: Das neue Unbehagen an der Erinnerungskultur, 2013, S. 17.

33 Ebd., S. 22.

34 Assmann: Der lange Schatten der Vergangenheit, 2006, S. 51-54. Erll: Kollektives Gedächtnis und

Erinnerungskulturen, 2017, S. 24-26. Siehe für die Kritik eines elitären Kulturbegriffs in diesem

Konzept sowie die schwierige analytische Trennung zwischen kommunikativem und kulturellem

Gedächtnis: Hallama: Geschichtswissenschaften, Memory Studies und der passive Turn, 2012,

S. 21-23.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Flucht und Vertreibung in europäischen Museen

lungsmuster zu setzen sowie Herrschaft zu legitimieren.35 Gesellschaftliche Gruppen

versuchen zumeist, ihr kulturelles Gedächtnis als alleingültiges durchzusetzen, also ei-

ne Hegemonie imWettbewerb der konkurrierenden Erinnerungsmodelle zu erzielen.36

Woran und wie erinnert wird, ist somit Teil gesellschaftlicher Aushandlungsprozes-

se.37 Die Schaffung und Festigung eines gemeinsamen, in der Vergangenheit fundier-

ten Selbstverständnisses hat zudem eine Orientierungsfunktion für Gegenwart und Zu-

kunft.38

 

Trotz der bereits früh geäußerten Kritik an der Vorstellung, dass Gemeinschaften ein

kollektives Gedächtnis besitzen können, ist das Bild eines homogenen Gedächtnisses

von Gruppen und Nationen in der politischen und medialen Öffentlichkeit sehr be-

liebt.39 Nicht nur für die heutigen hochpluralisierten Gesellschaften erscheinen Vor-

stellungen von einheitlichen Erinnerungsgemeinschaften abwegig;40 Überlegungen zu

einer Erinnerungskultur haben vielmehr eine Vielfalt, also Erinnerungskulturen zu be-

rücksichtigen.41 Ein kollektives Gedächtnis kann folglich nur eingeschränkt als ein zeit-

weise in der (medialen) Öffentlichkeit vorherrschendes, aber grundsätzlich nie als kon-

kurrenzloses Geschichtsbild betrachtet werden. Je nach Gesellschaft und politischem

System unterscheidet sich das in der offiziellen Erinnerungskultur zugelassene Aus-

maß an Vielfalt der Erzählungen und Formen der Erinnerung.

Ein vergleichsweise neues Phänomen sind die bereits diskutierte Frage eines eu-

ropäischen Gedächtnisses und damit verbunden transnationale Aushandlungsprozesse

35 Erll: Kollektives Gedächtnis und Erinnerungskulturen, 2017, S. 4, 13, 25f., 111f. Vgl. Cornelißen: Er-

innerungskulturen, 2012, S. 168. Siehe auch: Grütters: Das Gedächtnis der Deutschen, 2009, S. 67.

36 Erll: Kollektives Gedächtnis und Erinnerungskulturen, 2017, S. 114f. Vgl. Ullrich: Diskursanalyse,

Diskursforschung, Diskurstheorie, 2008, S. 23f.

37 Vgl. Bauerkämper: Deutsche Flüchtlinge und Vertriebene, 2010, S. 477.

38 Assmann: Formen des Vergessens, 2016, S. 37.

39 Vgl. Assmann: Das neue Unbehagen an der Erinnerungskultur, 2013, S. 10. Tremel und Krüger

schreiben hierzu: »Die Medien und insbesondere die Film- und Fernsehindustrie spiegeln und

intensivieren diese rückwärtsgerichtete Identitätsmaschine und insbesondere deren nationalen

Fokus, erzählt doch auch die Flut der in den letzten Jahren produzierten Geschichtsdramen und

–dokus fast ausschließlich national oder gar völkisch ausgerichtete Geschichte […].« Tremel; Krü-

ger: Jenseits der Nation, zukünftig, 2009, S. 350f. Siehe auch: Peters: Revolution der Erinnerung,

2016, S. 28.

40 Cornelißen: Erinnerungskulturen, 2012, S. 175. Vgl. Erll: Kollektives Gedächtnis und Erinnerungs-

kulturen, 2017, S. 13. Vgl. für die Kritik und weitere Modelle: ebd., S. 85-88.

41 Cornelißen: Erinnerungskulturen, 2012, S. 175. Zur Kritik am Konzept von Jan und Aleida Assmann

vgl. Jureit; Schneider: Gefühlte Opfer, 2011, S. 12, 54-76. Siehe: Assmann (Assmann: Auf dem Weg

zu einer europäischen Gedächtniskultur? 2012, S. 35f.), die in Bezug auf das Holocaustgedenken

von einer europäischen und globalen Erinnerungsgemeinschaft spricht. Vgl. kritisch zu Assmann

und für die Forderung nach einer stärkeren Berücksichtigung sozialer, temporaler und generatio-

naler Differenzierung einer »kritischen Erinnerungsforschung«, die »deren Konstruktion durch die

Politik, die Medien und gesellschaftliche Interessengruppen untersucht« und innere Differenzen

der Gesellschaften stärker hervorhebt: Ther: Der Diskurs um die Vertreibung, 2008, S. 45f. Vgl. zur

Mehrdimensionalität von offiziellem und individuellem oder marginalisiertem Gedächtnis: Bau-

erkämper: Das umstrittene Gedächtnis, 2012, S. 13f.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theoretische und methodische Grundlagen 59

über ein europäisches, respektive globales Erinnern.42 Für die vorliegende Fragestel-

lung gilt es, zwei Möglichkeiten zu berücksichtigen: transnationale Diskurse mit dem

Ziel, in die eigene nationale Erinnerungskultur hineinzuwirken, wie zum Beispiel die

aktuellen polnischen Reparationsforderungen an Deutschland, die häufig als primär in-

nenpolitisches Instrument verstanden werden, oder aber mit dem Fokus, anderen Ge-

sellschaften die eigenen Erfahrungen und Bewertungen näher zu bringen.

Nach der intensiven Beschäftigung mit Fragen des Erinnerns und der Durchsetzung

des politischen Erinnerungsgebotes in der westlichen Öffentlichkeit wird zunehmend

der Frage nach der Bedeutung des Vergessens in Erinnerungskulturen nachgegangen.43

David Rieff hat ein starkes Plädoyer für das Vergessen als innergesellschaftliche so-

wie zwischenstaatliche Konfliktlösung oder zumindest als deren Begleitung gehalten.44

Aleida Assmann hat hierzu ebenfalls eine Monographie veröffentlicht, in der sie diffe-

renzierter als Rieff die Bedeutung des Vergessens anhand verschiedener Beispiele be-

trachtet.45 Erinnern und Vergessen gehören fundamental zusammen; sie lassen sich

auf gesellschaftlicher Ebene zum Teil steuern, aber keineswegs zwangsläufig erfolg-

reich. Assmann sieht das Vergessen aber nicht als unmittelbare Konfliktlösung, son-

dern als mögliches Ende eines Aufarbeitungsprozesses – andernfalls droht das in der

Vergangenheit inhärente Konfliktpotenzial zu einem anderen Zeitpunkt wieder her-

vorzudrängen oder latent die Stimmungen innerhalb und zwischen den Gruppen auf

negative Weise zu beeinflussen.46

 

Bei einer erinnerungskulturellenUntersuchung kannman sich auf eine Art vonMedium

fokussieren, quasi ›sortenrein‹ arbeiten.47 Für die Gewinnung eines möglichst vielfäl-

tigen Bildes, besonders bei der Untersuchung ›nationaler‹ Erinnerungskulturen, bietet

sich aber eine um einen Schwerpunkt gruppierte Vielfalt der untersuchten Medien an,

in dem hier vorliegenden Fall um den Fixpunkt der Museen und fokussiert auf die po-

litische Ebene der Auseinandersetzungen. Schließlich wird der soziokulturelle Kontext

der Erinnerungskultur getragen von verschiedenen »Medien, Symbolen und Institutio-

nen« – und nur »die Untersuchung von Erinnerungsakten innerhalb einer bestimmten

42 Cornelißen geht hierbei jedoch mit den Akteuren hart ins Gericht und sieht in den Auseinander-

setzungen auf europäischer/internationaler Ebene diese oft nur als »Forum«, welches für national-

staatliche Erinnerungskonflikte missbraucht wird: Cornelißen: Erinnerungskulturen, 2012, S. 180.

Vgl. zur Persistenz der auf die Nation fokussierten Erinnerung: Gerhards; Breuer et al.: Kollekti-

ve Erinnerungen der europäischen Bürger im Kontext von Transnationalisierungsprozessen, 2017,

S. 245, 257. Vgl. Kap. 8, S. 522.

43 So ist Erinnern im Vergleich zum Vergessen die Ausnahme. Sie muss zumeist aktiv gestaltet wer-

den, wohingegen Vergessen der natürliche Verfallsprozess ist: Assmann: Formen des Vergessens,

2016, S. 30. Nach Bergem (in Bezug auf ChristaWolfs Roman Stadt der Engel) ist »Erinnernmit dem

Vergessen durch das Kriterium der Selektion verbunden«. Bergem: Geschichtspolitik und Erinne-

rungskultur, 2010, S. 233.

44 Rieff: In Praise of Forgetting, 2016. Siehe besonders: S. 127-145.

45 Assmann: Formen des Vergessens, 2016.

46 Ebd., S. 66. Eine ähnliche Argumentation verfolgen: Marszałek-Kawa; Wawrzyński et al.: The Poli-

tics ofMemory (Vol. II), 2017, S. 168. Vgl. ausführlich zur »friedensstiftenden Kraft des Vergessens«:

König: Paradoxien der Erinnerung, 2011, S. 45-51.

47 Vgl. Pickering; Keightley: Memory, Media and Methodological Footings, 2016, S. 46.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Flucht und Vertreibung in europäischen Museen

Erinnerungskultur lässt Rückschlüsse auf die Art und das Funktionieren des kollektiven

Gedächtnisses zu, das sich als solches einer Untersuchung generell entzieht.«48 Dies ist

insofern relevant, da moderne Medien in Form von Zeitungen, Radio und Fernsehen

sowie zunehmend auch digitalen Medien ein integraler Faktor als Träger und Akteur

der Erinnerungskultur sind.49 Bei der Untersuchung einzelner Elemente und der von

ihnen vermittelten Narrative geht es nicht – oder nicht primär – darum, ob sie die Ge-

schichte wahr oder falsch darstellen, sondern warum, wie und mit welchem Effekt sie

erzählt wird.50

Zur umfassenden Beschreibung von Erinnerungskulturen gehört auch die Frage des

impacts von erinnerungskulturellen Institutionen und Akteuren auf individuelle Ein-

stellungen undWissensbestände.51Wie bei der Museumsanalyse noch ausführlicher zu

besprechen sein wird, unterliegt die Rezeptionsforschung besonderen methodischen

Schwierigkeiten. Für die vorliegende Fragestellung sind jedoch primär deren Materia-

lisierungen von Bedeutung; die Frage der darüber hinausgehenden Wirkungen ist auf-

grund ihrer häufig spekulativen Basis dagegen nur als Ergänzung von Interesse.52

2.3 Geschichtspolitik

Erinnerungskultur und Geschichtspolitik werden häufig als Begriffspaar verwendet

und sollen auch hier sinnvoll zusammengedacht werden.53 Stefan Troebst hat 2014

in einer knappen Skizze eine Definition von Geschichtspolitik formuliert, mit der er

einen pragmatischen Ansatz verfolgt und diese als ein »Politikfeld ähnlich wie etwa

Sozialpolitik oder Gesundheitspolitik« betrachtet. Vergleichbar mit diesen wird die

Geschichtspolitik von unterschiedlichen politischen Instanzen und Akteuren geprägt

und hat verschiedene Gegenstände als Handlungsfeld, darunter historische Jubiläen

und Gedenktage, Denkmalbau, Gedenkstättenpflege, Einrichtung oder Steuerung von

Geschichtsmuseen. Strukturelle Hintergründe wie die Staatsform sind hier einzube-

ziehen. Verschiedene Wissenschaftsrichtungen untersuchen dieses per definitionem

interdisziplinäre Feld.54 Die immanente politische Dimension unterstreicht Edgar

48 Tomann: Geschichtskultur im Strukturwandel, 2016, S. 78f.

49 Vgl. Erll: Kollektives Gedächtnis und Erinnerungskulturen, 2017, S. 135-137. Siehe auch: Becker: Ge-

schichtspolitik in der »Berliner Republik«, 2013, S. 61. Vgl. zur Bedeutung der modernen Medien

für den ›Vertreibungsdiskurs‹: Margalit: Guilt, Suffering, and Memory, 2010, S. 268-274.

50 Vgl. Olick: Foreword, 2016, S. IX-XI.

51 Vgl. Moller: Erinnerung und Gedächtnis, 2010, S. 11.

52 Vgl. in Bezug auf die Rezipientenforschung imMuseum: Heinemann: Krieg und Kriegserinnerung

im Museum, 2017, S. 53f.

53 Siehe: Bergem: Geschichtspolitik und Erinnerungskultur, 2010. Troebst konstatiert leicht ironisch,

dass das »Tandem ›Geschichtspolitik und Erinnerungskultur‹ […] seiner Komplementarität wegen

[…]« derzeit en vogue sei: Troebst: Geschichtspolitik, 2014, S. 13f. Vgl. Leschnik: Erinnerungskul-

tur und Geschichtspolitik in Polen, 2018, S. 21-32. Vgl. die Arbeit von A. Assmann, die aus erin-

nerungskultureller Perspektive verschiedene geschichtspolitische Fälle diskutiert: Assmann: Der

lange Schatten der Vergangenheit, 2006.

54 Troebst: Geschichtspolitik, 2014. Vgl. Meyer: Memory and Politics, 2010, S. 179.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theoretische und methodische Grundlagen 61

Wolfrum in seinem Lexikonartikel zu »Geschichtspolitik«, die sich um die »zentralen

Kategorien« von »Interesse, Macht und Herrschaft« dreht.55

Unstrittig ist, dass Geschichtspolitik schon immer betriebenwurde.Dies betrifft so-

wohl innergesellschaftliche Aushandlungsprozesse wie auch zwischenstaatliche Bezie-

hungen, beispielsweise das Vergessensgebot im Westfälischen Frieden.56 Troebst sieht

den Ursprung des Begriffes der Geschichtspolitik in der alten Bundesrepublik und des-

sen Entstehung im Umfeld des Historikerstreites. Sich von diesem Ursprung emanzi-

pierend, wurde er bald als Begriff wie als Forschungsansatz übernommen, so in Polen

mit dem Begriff der polityka historyczna und international mit dem der politics of history

oder der politics of memory.57

 

Erste Maßstäbe für den zunächst spezifisch deutschen Kontext setzte Norbert Frei

mit seinem 1996 erschienenen Standardwerk, in dem er Vergangenheitspolitik als

abgeschlossene Epoche der politisch-juristischen Aufarbeitung in der Bundesrepublik

Deutschland nach 1945 beschrieb.58 Mittlerweile ist die Begrifflichkeit hiervon gelöst

und wird auch auf andere Fälle als mehr oder minder ausdefinierter Begriff für den po-

litisch-juristischen Umgang mit diktatorischen Vergangenheiten bezogen.59 Wolfrum

veröffentlichte 1999 sein Grundlagenwerk zur »Geschichtspolitik in der Bundesrepublik

Deutschland.« Hierin hat er einen offeneren Begriff der Geschichtspolitik eingeführt:

»Geschichtspolitik ist ein Handlungs- und Politikfeld, auf dem verschiedene Akteure

Geschichte mit ihren spezifischen Interessen befrachten und politisch zu nutzen su-

chen. Sie zielt auf die Öffentlichkeit und trachtet nach legitimierenden, mobilisieren-

den, politisierenden, skandalisierenden, diffamierenden u.a. Wirkungen in der politi-

schen Auseinandersetzung.«60

Bezüglich der Akteure sieht Wolfrum vor allem einen »top-down«-Ansatz, in dem po-

litische Eliten sich historischer Argumentationen, Inszenierungen und Identitäten be-

dienen und damit zugleich diese sowie die politische als auch die Erinnerungskultur

prägen.61

55 Wolfrum: Geschichtspolitik, 2011, S. 207.

56 Vgl. Assmann: Formen des Vergessens, 2016, S. 57-63. Siehe auch: Becker: Geschichtspolitik in der

»Berliner Republik«, 2013, S. 192.

57 Troebst: Geschichtspolitik, 2014, S. 2f. Auch hier kursieren unterschiedliche Begriffe wie »history

politics«, jedoch scheint sich »politics of history« durchzusetzen. Vgl. ausführlich zur »Begriffsge-

schichte der Geschichtspolitik«: Becker: Geschichtspolitik in der »Berliner Republik«, 2013, S. 114-

123. Vgl. für eine Definition der politics of memory: Marszałek-Kawa; Wawrzyński et al.: The Politics

of Memory (Vol. II), 2017, S. 167f.

58 Frei: Vergangenheitspolitik, 2012 (1996).

59 Meyer: Memory and Politics, 2010, S. 175.

60 Wolfrum: Geschichtspolitik in der Bundesrepublik Deutschland, 1999, S. 25-26.

61 Ebd., S. 2, 26. Vgl. Troebst: Geschichtspolitik, 2014, S. 5. Vgl. für eine knappe Besprechung des An-

satzes von Wolfrum auch: Becker: Geschichtspolitik in der »Berliner Republik«, 2013, S. 132-134.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Flucht und Vertreibung in europäischen Museen

Auffällig spät hat sich die Politikwissenschaft dem Themenfeld der Geschichtspoli-

tik geöffnet.62 Der PolitikwissenschaftlerManuel Becker hat 2013 eineMonographie zur

»Geschichtspolitik in der ›Berliner Republik‹« vorgelegt; darin definiert er den Begriff

»Geschichtspolitik« als Oberbegriff für jede Form der Verwendung von Geschichte im

Bereich der Politik. Diese untergliedert er weiter in zwei Unterkategorien: zum einen

die »instrumentelle Verwendung«, vor allem zur Legitimierung politischen Handelns,

zum anderen die »materielle Verwendung« – dieser ordnet er die Vergangenheitspolitik

sowie die Erinnerungspolitik unter, die in Demokratien klassischerweise die Organisa-

tion von Feierlichkeiten oder von Museums- und Ausstellungsprojekten beinhaltet.63

Unterstrichen werden muss, dass geschichtspolitische Akteure durch den spezifischen

gesellschaftlichen und historisch-kulturellen Rahmen und somit in ihrer Konstrukti-

on von Geschichte beschränkt sind.64 Becker konstatiert im weiteren Zusammenhang,

dass der Erfolg eines vermittelten Geschichtsbildes, dessen »Faktenarmut […] mit ei-

ner starken Emotionalisierung [korrespondiert]«, darin bestehe, »komplexe historische

Zusammenhänge und deren wertende Interpretationen auf zumeist lediglich ein ver-

kürztes Schlag- oder Stichwort zu reduzieren.«65

Reinhart Koselleck äußert sich ablehnend gegenüber der geschichtswissenschaft-

lichen Verwendung des Begriffs »Geschichtspolitik« – die Aufgabe der Wissenschaft

sei es, sich nicht von einer solchen vereinnahmen zu lassen und dem ideologischen

Betreiben von Geschichte eine ideologiekritische, politikferne Wissenschaft entgegen-

zusetzen.66 Anders positioniert sich Frei, der es als eine originäre Aufgabe einer »kri-

tischen Geschichtswissenschaft [sieht], über geschichtspolitische Instrumentalisierun-

gen aufzuklären«.67 Ein weiteres Diskussionsfeld ist die Frage, inwieweit demokrati-

sche Staaten Geschichtspolitik betreiben dürfen oder sollen. Eine entsprechende Be-

wertung hängt von der Art und Weise der Geschichtspolitik ab. Nach Wolfrum kann

diese neben den erwähnten machtpolitischen Zwecken auch einer politisch-pädagogi-

schen Aufgabe dienen: Lernen über und aus der Geschichte für ein reflektiertes his-

torisches Bewusstsein sowie das damit verbundene Diskutieren von Deutungskonkur-

renzen kann in einer demokratisch strukturierten Gesellschaft als »öffentlicher Wett-

streit der Erinnerungen ausgetragen« werden.68 Becker folgt hierin Wolfrum, indem er

Geschichtspolitik als »naturgemäß existierendes und legitimes Mittel« demokratischer

62 Ausführlich hat sich der Politikwissenschaftler Helmut König mit dem Gedächtnisthema ausein-

andergesetzt und beklagt, dass dieses politisch zentrale Feld viel zu lange von der Politikwissen-

schaft vernachlässigt worden sei: König: Politik und Gedächtnis, 2008.

63 Becker: Geschichtspolitik in der »Berliner Republik«, 2013, S. 198-201.

64 Kubik; Bernhard: A Theory of the Politics of Memory, 2014, S. 9. Ebenso: Becker: Geschichtspolitik

in der »Berliner Republik«, 2013, S. 78. Berger/Niven unterstreichen die Bedeutung des National-

staates im 19. und 20. Jahrhundert bei der Definierung der Nationalgeschichte, die aber schon

damals »never the only show in town« waren: Berger; Niven: Writing the History of National Me-

mory, 2014, S. 151.

65 Becker: Geschichtspolitik in der »Berliner Republik«, 2013, S. 90.

66 Vgl. für eine Zusammenfassung des Standpunktes von Koselleck: Troebst: Geschichtspolitik, 2014,

S. 7.

67 Frei: Rückruf der Erinnerung, 2006, S. 174f.

68 Wolfrum: Geschichtspolitik, 2011, S. 207f.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theoretische und methodische Grundlagen 63

Staaten beschreibt, »in deren Rahmen eine faire politische Auseinandersetzung prinzi-

piell möglich ist«.69 Dabei dienen »geschichtspolitische Kontroversen […] einer Gesell-

schaft zur Schärfung und Bewusstwerdung ihres Wertefundaments und in konkreten

geschichtspolitischenMaßnahmen legt der Staat Zeugnis gegenüber seiner Vergangen-

heit und damit gegenüber seinem Selbstverständnis ab.«70

Für das Verhältnis von Geschichtswissenschaft und Geschichtspolitik weist Martin

Sabrow darauf hin, dass es im Zuge des »epochalen Paradigma[s] der ›Aufarbeitung‹

zu einer breiten wechselseitigen Anerkennung von Politik und Wissenschaft gekom-

men ist, dabei aber nur selten »die Risiken dieser liaison dangereuse von Geschichtspo-

litik, Zeitzeugenkultur und Wissenschaft […] ins Bewusstsein treten.«71 Dieses häufig

»einvernehmliche Zusammenwirken« in der Bundesrepublik Deutschland wirke dem

Anspruch entgegen, dass »nur und immer nur die Infragestellung des allgemein Aner-

kannten die Weiterentwicklung der Wissenschaft sichert.«72

Aleida Assmann sieht derzeit zwei grundsätzlich unterschiedliche Arten von Ge-

schichtspolitik als vorherrschend an. Das eine ist ein klassisches Modell, in dem die

Aufgabe der Geschichtspolitik darin liegt, die »nationale Identität zu stützen und zu

zelebrieren« und die dafür faktisch nur drei Rollen zulässt: die des Sieges, des hel-

denhaften Widerständlers oder des passiven Opfers des Bösen. Diese Rollen können

vermischt werden. Eine derartige Form betont lange und positiv verstandene Konti-

nuitäten. Auf der anderen Seite ist eine »Politik der Reue« zu sehen, die neben den

eigenen Opfern verstärkt die Opfer der eigenen Nationalgeschichte in den Mittelpunkt

stellt. Diese betont konsequenterweise »Bruch und Wandel«, um sich von diesen Ver-

gangenheiten abzugrenzen.73

Becker weist darauf hin, dass das Politikfeld »Geschichte« so heterogen ist, dass

»je nach konkretem zu untersuchendem Phänomen unterschiedliche methodische

Herangehensweisen« sowie ein flexibles »theoretisches Gehäuse« erforderlich sind.74

Für die geschichtspolitische Analyse werden häufig staatliche sowie hervorgehobene

Akteure herangezogen, Koselleck spricht in einer ironischen Wendung von den »sieben

Ps, die darüber befinden, was kollektiv, was als Kollektiv zu erinnern sei: die Profes-

soren, die Politiker, die Priester, die Pädagogen, die Poeten, die Publizisten und die

PR-Spezialisten. Gegen dieses plurale Kollektiv gilt es, das Recht auf die eigene Erin-

nerung, das heißt auf die unaustauschbare Eigenerfahrung, zu schützen.«75 Während

Troebst anerkennt, dass Koselleck mit seiner Vorstellung dieses Kollektives »(national-)

staatliche Akteure wie Präsidialverwaltungen, Regierungen, Ministerien, Behörden,

Gebietskörperschaften, Kommunen, Bildungseinrichtungen u.a., desgleichen nicht-

staatliche Akteure wie politische Parteien, Medien, Unternehmen, Gewerkschaften,

Kirchen, Kultur- und Wissenschaftseinrichtungen, Museen, Gedenkstätten, Literaten,

69 Becker: Geschichtspolitik in der »Berliner Republik«, 2013, S. 191f.

70 Ebd., S. 192.

71 Sabrow: Geschichte als Instrument, 2013, S. 9f.

72 Ebd., S. 10.

73 Assmann: Ist die Zeit aus den Fugen? 2013, S. 308-311.

74 Becker: Geschichtspolitik in der »Berliner Republik«, 2013, S. 191.

75 Koselleck: Der 8. Mai zwischen Erinnerung und Geschichte, 2006, S. 16f.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Flucht und Vertreibung in europäischen Museen

Intellektuelle etc.« einfängt, bleiben andere, zivilgesellschaftliche Akteure indes unbe-

achtet. Bei »Opfergruppen, Aufarbeitungsinitiativen oder Geschichtsvereine[n]«, aber

auch dem »Familiengedächtnis« handele es sich aber gerade um solche Akteure, die

für das Politikfeld Geschichte nicht vernachlässigt werden dürften.76

Die Akteure werden von Becker in zwei Gruppen unterteilt, die der »Akteure bzw.

Konstrukteure« und die der »Adressaten bzw.Rezipienten« –die Grenzen zwischen die-

sen Gruppen können aber je nach Situation fließend sein und die Rollen wechseln.77 Er

weist weiter auf die Diskussion umdie »unumgängliche Standortgebundenheit des For-

schers« hin, die besonders bei gegenwärtigen geschichtspolitischen Fragen zum Tragen

kommt. Diese wendet er allerdings – trotz des »in höchstem Maße normativ aufgela-

dene[n] und von Machtinteressen beherrschte[n] Feld[es]« – positiv:

»Der Forscher muss daher besonders vorsichtig bei der Beurteilung geschichtspoliti-

schenHandelns vorgehen.Dennoch liegt hier als […] PrämissedieAnnahmezuGrunde,

dass Geschichtspolitik wissenschaftlich seriös analysiert und nach vorab sauber defi-

nierten, objektiven Maßstäben beurteilt werden kann. Konkrete geschichtspolitische

Untersuchungen sollten sich von der Maßgabe leiten lassen, dass gerade im Bewusst-

sein von Normativität und Standortgebundenheit des Forschers ein möglichst hoher

Grad an Objektivität und Neutralität erzielt werden kann.«78

Für die notwendige und gewünschte kritische Bewertung von Geschichtspolitik muss

der Forscher deren Argumentation und Handlungen auf (historische) »Zulänglichkeit

bzw. Unzulänglichkeit« hin prüfen.79

 

In einer Untersuchung, die einen transnational vergleichenden Anspruch hat, stellt sich

die Frage, inwiefern auch Geschichtspolitik transnational erforscht werden kann und

welche Vorarbeiten auf diesem Feld bereits geleistet worden sind. Troebst hat her-

ausgestellt, dass eine solche Untersuchung für Ostmitteleuropa immer noch ein For-

schungsdesiderat ist. Dabei böte sich gerade hier aufgrund der »Beziehungshaftigkeit

der Erinnerungskulturen […] samt ihren geschichtspolitischen Aktionsmustern« eine

transnationale Perspektive an, denn diese »Beziehungshaftigkeit« sei deutlich ausge-

prägter als »diejenige des südlichen, nördlichen, zentralen und westlichen Europa«.80

In dieser überwiege eine »konflikthafte« Verflechtung, die sich entsprechend immer

wieder in »geschichtspolitischen Rivalitäten« niederschlage und bei der eine nachhal-

tige Verständigung nach wie vor die Ausnahme sei.81 Jeffrey K. Olick hat grundsätzlich

darauf hingewiesen, dass die häufig als beispielhaft betrachteten Erinnerungskulturen

des Westens, zum Beispiel Deutschlands und Frankreichs, herangezogen und daraus

76 Troebst: Geschichtspolitik, 2014, S. 9.

77 Becker: Geschichtspolitik in der »Berliner Republik«, 2013, S. 194. Becker konstatiert, dass der Fokus

auf die (politischen) Eliten »in ihrer Funktion als ›Sinnproduzenten‹ undauf derenKontroversen […]

wertvolle Rückschlüsse auf die politische Kultur eines Gemeinwesens [verspricht].« (ebd., S. 113).

78 Becker: Geschichtspolitik in der »Berliner Republik«, 2013, S. 192.

79 Ebd., S. 193.

80 Troebst: Geschichtspolitik, 2014, S. 15. Siehe für eine ähnliche Einschätzung auch: Kubik; Bernhard:

A Theory of the Politics of Memory, 2014, S. 7.

81 Vgl. Troebst: Geschichtspolitik, 2014, S. 17-19.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theoretische und methodische Grundlagen 65

Verallgemeinerungen über die Frage der Erinnerungskultur abgeleitet werden. Bei der

Betrachtung osteuropäischer Erinnerungskulturen wird aber deutlich, dass diese kei-

neswegs paradigmatisch sind und die daraus abgeleiteten Schlussfolgerungen falsch

sein können.82

In seinem Papier zu »Erinnerungskultur und Geschichtspolitik in der histori-

schen Forschung zum östlichen Europa« sieht Peter Haslinger im vermeintlichen

Unterschied zu Westeuropa, dass geschichtspolitische Fragen sowohl innerhalb der

Gesellschaften als auch zwischen den Gesellschaften als Anlass von Konflikten oder

konfliktverschärfend wirken. Als eine Ursache dafür notiert er den »quellengesättigten

Positivismus« der heutigen ostmitteleuropäischen Geschichtswissenschaft, die auf

den schematischen Marxismus-Leninismus folgte und sich mit nachholendem »nation

building« verband. Trotz manch anderer Erwartungen ist auch hier zu konstatieren,

dass keine simple Übernahme westlicher Forschungstraditionen und Perspektiven er-

folgte, sondern komplexe Adaptionen stattfanden. Haslinger weist darauf hin, dass die

geschichtspolitischen Aktivitäten in Ostmitteleuropa häufig wesentlicher direkter sind:

»Initiativen […], die das Anliegen verfolgen, auf der Deutungsfolie innenpolitischer

Lagerbildung eindeutig zuzuordnende, aber national ausgestaltete Erinnerungsange-

bote zu formulieren und medialisieren.« Letztlich habe das für die kommunistischen

Systeme maßgebliche »ideologiegeleitete Erinnerungsmanagement« die Transforma-

tionsphase nach 1989 überstanden und werde in gewandelter Form weiter verfolgt.83

Diese verschiedenen Hintergründe sollen in der vorliegenden Arbeit zusammen mit

den weiteren hier angeführten Überlegungen mitbedacht werden.

2.4 Historische Diskursanalyse und Diskursgeschichte

Die Überlegungen zu Erinnerungskultur und Geschichtspolitik haben bereits die Be-

deutung von Aushandlungsprozessen deutlich gemacht. Diese können im Rahmen der

untrennbar mit dem Namen Michel Foucault verbundenen Diskursanalyse untersucht

werden.84 Die vorliegende Arbeit greift auf die für die Geschichtswissenschaft weiter-

entwickelten Ansätze sowie praktische Umsetzungen als Beispiele zurück.85 Hier haben

sich zwei Oberbegriffe etabliert: die Diskursgeschichte und die Historische Diskursanalyse,

deren inhaltliche Differenz aber nicht immer ganz klar ersichtlich ist.86 Für die vorlie-

gende Arbeit wird dem Verständnis von Achim Landwehr gefolgt, die Diskursgeschichte

als historische Forschungsrichtung aufzufassen, welche die Rekonstruktion und Unter-

82 Olick: Foreword, 2016, S. X.

83 Haslinger: Erinnerungskultur und Geschichtspolitik in der historischen Forschung zum östlichen

Europa, 2007.

84 Vgl. für die sinnvolle Verknüpfung der Theorien der Erinnerungskultur und der Diskursanalyse:

Haslinger: Diskurs, Sprache, Zeit, Identität, 2006, S. 36.

85 Vgl. für die Beliebtheit von Foucault in Dissertationseinleitungen und die zumeist unklare Ver-

wendung von diesem: Graf: Diskursanalyse und radikale Interpretation, 2006, S. 75.

86 Haslinger: Diskurs, Sprache, Zeit, Identität, 2006, S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Flucht und Vertreibung in europäischen Museen

suchung vergangener Diskurse zum Gegenstand und die Historische Diskursanalyse als

ihre Methode hat.87

Wissenschaftler kritisieren wiederholt, dass sich eine Beliebigkeit in der Verwen-

dung des Diskursbegriffes eingeschlichen hat: Alles kann scheinbar als Diskurs betrach-

tet werden.88 Ebenso wie Erinnerungskultur und Geschichtspolitik hat sich der Begriff

im allgemeinen Sprachgebrauch eingebürgert. In der Wissenschaft haben sich zwei

Tendenzen herauskristallisiert: zum einen, den Diskurs als »Korpus von (schriftlichen

und/oder mündlichen Texten)« zu verstehen, zum anderen »eher [als] ein Regelsys-

tem, welches alle möglichen Aussagen hervorbringt und unmögliche verbietet.«89 Eine

einheitliche Auffassung gibt es nicht. Peter Ullrich sieht beispielsweise einen zweiten

Strang des Diskursbegriffes in Abkehr vom »Diskursforschungsstrang Foucault’scher

Prägung« eher im »traditionellen Sinne«, das heißt als »öffentliche ›Diskussion‹, ›De-

batte‹ oder ›Auseinandersetzung‹«.90

Vereinfacht lässt sich nach Landwehr zusammenfassen, dass sich in Diskursen Re-

geln herausbilden, die das »Sagbare, Denkbare und Machbare« betreffen und so Wirk-

lichkeit organisieren.91 Es geht umWirklichkeits- undWissenskonstruktionen, diemit-

tels Sprache in Form von Texten und Bildern oder anderen Verständigungssystemen

manifestiert werden.92 Bewertung und Einordnung von historischem Geschehen wie

auch gesellschaftlicheWertvorstellungen und Tabus werden in Diskursen ausgehandelt

und festgelegt, wobei sie dabei selbst einem steten Wandel unterliegen. Diese finden

in keinem machtfreien Raum statt, sondern die verschiedenen Akteure des Diskurses

haben unterschiedliche Möglichkeiten und Reichweiten, um ihre Auffassungen über

Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft im Ringen um eine Deutungshoheit zu kom-

munizieren. Dabei nimmt die Sprache, beispielsweise bei der Setzung von Begrifflich-

keiten, einen zentralen Platz und eine rahmende Funktion in der menschlichen Rea-

litätsdefinition ein.93 Schließlich geht es bei der Diskursanalyse darum, die »gesell-

schaftlichen, politischen und semantischen Vorbedingungen herauszuarbeiten, die […]

Aussagen eingeschrieben sind.«94

 

Die nach Landwehr entwickelte Diskursgeschichte hat die Aufgabe, die dynamischen

Prozesse der Diskurse zu rekonstruieren und zu beschreiben.95 Die Historische Dis-

kursanalyse sucht nicht die ›Wahrheit‹ über die in den Diskursen behandelte Geschich-

te, sondern kann nur Aussagen über die historischen und gesellschaftlichen Gegeben-

87 Landwehr: Diskurs und Diskursgeschichte, 2010, S. 4, 6-9. Vgl. Pieper: Resonanzräume, 2010,

S. 207f. Siehe auch: Röger: Flucht, Vertreibung und Umsiedlung, 2011, S. 13f.

88 Haslinger: Diskurs, Sprache, Zeit, Identität, 2006, S. 28.

89 Eder: Historische Diskurse und ihre Analyse, 2006, S. 11.

90 Ullrich: Diskursanalyse, Diskursforschung, Diskurstheorie, 2008, S. 23.

91 Landwehr: Diskurs und Diskursgeschichte, 2010, S. 4. Vgl. Schwarzenegger: Diskurs und mediale

Realitätskonstruktion in der Kommunikationsgeschichte, 2017.

92 Landwehr: Diskurs und Diskursgeschichte, 2010, S. 4. Ullrich: Diskursanalyse, Diskursforschung,

Diskurstheorie, 2008, S. 21. Eder: Historische Diskurse und ihre Analyse, 2006, S. 12f.

93 Ullrich: Diskursanalyse, Diskursforschung, Diskurstheorie, 2008, S. 21. Vgl. Landwehr: Diskurs und

Diskursgeschichte, 2010, S. 6.

94 Peters: Revolution der Erinnerung, 2016, S. 32.

95 Landwehr: Diskurs und Diskursgeschichte, 2010, S. 4.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theoretische und methodische Grundlagen 67

heiten zur Zeit des Diskurses treffen.96 Die Diskursgeschichte geht davon aus, dass in

Gesellschaften gültige ›Wahrheiten‹ zum ersten stets nur zeitlich begrenzt anerkannt

sind und zum zweiten grundsätzlich immer (marginalisierte) Gegenerzählungen exis-

tieren, die möglicherweise zu einem späteren Zeitpunkt die Hegemonie über den Dis-

kurs gewinnen.97 Die zeitweise vorherrschende Erzählung kann als Meistererzählung

bezeichnet werden.98

Wissenschaftler sind keine objektiven, quasi außenstehenden Betrachter des Dis-

kurses, sondern Teil desselben.99 Dies zeigt sich besonders bei der Thematik von Flucht

und Vertreibung, das als zeitgeschichtliches Thema eine starke politische Konnotation

hat.Historiker waren und sind imUntersuchungszeitraum selbst aktiv an denDebatten

beteiligt.100 Diesem Spannungsfeld müssen die Wissenschaftler mit einem problembe-

wussten, transparenten Vorgehen konstruktiv begegnen. Schließlich sollten Aussagen

über die Gegenwart mit Vorsicht getroffen und der späteren Verifikation überlassen

werden.101

Peter Haslinger plädiert für einen sparsamen Gebrauch des Diskurs-Begriffs und

verweist auf andere, gegebenenfalls treffendere Begriffe wie Diskussion, Debatte, Aus-

einandersetzung oder auch den Terminus »Thema« und er fügt einige weitere Ergän-

zungen zu den Überlegungen von Landwehr im Rahmen einer »erweiterten Diskursge-

schichte« an. So versteht er Diskursgeschichte als Verdeutlichung sowohl der »Zwänge«

als auch der »Gestaltungsmöglichkeiten« der Diskursteilnehmer und wie Argumente

»im Lauf des Kommunikationsprozesses autorisiert, hierarchisiert oder marginalisiert

und dadurch Machtverhältnisse generiert, stabilisiert oder bekämpft werden.« Für ein

nachvollziehbares Verstehen der »dynamischen Struktur« des Diskurses sei es unab-

dingbar, verschiedene Perspektiven »innerhalb des argumentativen Systems einzuneh-

men und die sich daraus ergebenden Unterschiede in der subjektiven Wahrnehmung

stärker als bisher in das Gesamtbild einzubeziehen.«102

Schließlich verweist Haslinger auf den Marktcharakter des Diskurses und plädiert

für den Untersuchungsterminus »Arena«, in dem die Diskursteilnehmer um öffentliche

Aufmerksamkeit sowie Zustimmung konkurrieren und für diese werben. Dabei ver-

fügen »unterschiedliche Diskursarenen« über unterschiedliche »innere Logiken«, die

Arenen können sich wiederum überschneiden und Akteure in mehreren davon aktiv

96 Landwehr: Diskurs und Diskursgeschichte, 2010, S. 5f.

97 Eder: HistorischeDiskurse und ihre Analyse, 2006, S. 15. Ullrich: Diskursanalyse, Diskursforschung,

Diskurstheorie, 2008, S. 23f.

98 Vgl. Peters: Revolution der Erinnerung, 2016, S. 32f. Siehe auch: Kap. 1.3, S. 37.

99 Landwehr: Diskurs und Diskursgeschichte, 2010, S. 5.

100 Wagner: Deutsche Erinnerungskulturen undGeschichtspolitik nach 1945, 2009, S. 18. Hallama: Ge-

schichtswissenschaften, Memory Studies und der passive Turn, 2012, S. 10. Vgl. Kap. 1.4, S. 40.

101 Landwehr mahnt zu einem »Verzicht [auf] thematische[…] Selbstbeschränkung«: Landwehr: Dis-

kurs und Diskursgeschichte, 2010, S. 11. Vgl. auch Cornelißen: Erinnerungskulturen, 2012, S. 169:

»Folglich müssen Historiker/innen und ihre Werke als integraler Bestandteil der Erinnerungskul-

turmoderner Gesellschaften begriffenwerden, was keineswegs ihrenAnspruch auf eine unabhän-

gige Deutungshoheit beeinträchtigt«.

102 Haslinger: Diskurs, Sprache, Zeit, Identität, 2006, S. 40, 46, 27, 32.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Flucht und Vertreibung in europäischen Museen

sein.103 Zentraler Akteur und Plattform des Diskurses sind die Massenmedien, die ei-

genen ökonomischen undmedialen Logiken sowie Handlungszwängen unterliegen, die

es zu berücksichtigen gilt.104

Nach Rüdiger Graf ist eines der Grundprobleme der Diskursanalyse die Eingren-

zung der Diskurse. Welche Beiträge und welche Akteursgruppen werden berücksich-

tigt? Wie weit geht man bei der Berücksichtigung der jeweiligen Kontexte?105 In Be-

zug auf die notwendige Rahmung des untersuchten Diskursbereiches konstatiert Graf,

dass an sich »die ganze Welt als relevante[r] Entstehungskontext für einen Diskurs«

anzugeben wäre, aber so keine Ergebnisse erzielt werden können. Folglich »müssen

spezifische Kontexte definiert und in eine überprüfbare Beziehung zur Entstehung der

untersuchtenDiskursformationen gebracht werden«,was eine systematische, nachvoll-

ziehbare und nachMöglichkeit repräsentative Auswahl des Quellenmaterials notwendig

mache.106

 

In Bezug auf die Frage nach den auch hier zeitweise vorliegenden transnationalen Dis-

kursen und der erwähnten Zentralität von Sprache ist zunächst festzuhalten, dass die

»linguistische Grenze« für den zumeist über Sprache vermittelten Diskurs bedeutend,

aber nicht unüberwindlich ist.Weiter gilt nachHaslinger, dass,wenn »nun eine Technik

zur Überwindung dieser Sprachbarriere entwickelt wird (das heißt, es werden adäqua-

te Mittel gefunden, um Sinnbezüge und Themen des Diskurses zu ›verdolmetschen‹),

Diskurse auch sprachübergreifend wirken können«. Um von einem tatsächlich über-

greifenden Diskurs sprechen zu können, darf sich dies jedoch nicht nur punktuell voll-

ziehen; es ist darüber hinaus »eine fortlaufende Angleichung von Begrifflichkeiten und

ihren Konnotationen notwendig«. Schließlich »[ermöglicht] es erst die Beherrschung

der am jeweiligen gesellschaftlichen Ort geltenden kulturellen Deutungen und Prak-

tiken […], Aussagen auf ihre Plausibilität hin zu prüfen und damit in den diskursiv

generierten Sinnhorizont der Gruppe einbezogen zu werden.«107 Sprach- und gesell-

schaftsübergreifende Diskurse können schließlich sowohl konfliktreich als auch affir-

mativ sein, das heißt im Negativen wie auch im Positiven eng aufeinander bezogen.108

Eine sprachliche Angleichung in den hier untersuchten Diskursen hat nicht oder

nur eingeschränkt stattgefunden, das Aufeinanderbeziehen ist hingegen eine integra-

le Komponente. Diese Überlegungen sind ebenso wie das Konzept der zeitweise und

auf verschiedenen Ebenen existierenden Diskursarenen eine der Grundlagen der vor-

liegenden Arbeit. Dafür werden in einem Zweischrittverfahren zunächst die Diskurse

in den nationalen Rahmen unter steter Berücksichtigung transnationaler Komponen-

103 Haslinger: Diskurs, Sprache, Zeit, Identität, 2006, S. 35f., 42. Fortunati und Lamberti sprechen in

diesem Zusammenhang vom »battlefield«, bei dem nichts neutral und alles ständig in der Dis-

kussion ist: Fortunati; Lamberti: Cultural Memory, 2010, S. 129.

104 Schwarzenegger: Diskurs und mediale Realitätskonstruktion in der Kommunikationsgeschichte,

2017.

105 Graf: Diskursanalyse und radikale Interpretation, 2006, S. 77f.

106 Ebd., S. 86.

107 Haslinger: Diskurs, Sprache, Zeit, Identität, 2006, S. 44.

108 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theoretische und methodische Grundlagen 69

ten sowie im zweiten Schritt zusammenführend die Verbindungen und übergreifenden

Diskurse erörtert.

2.5 Das Museum und die Museumsanalyse

»DasMuseum ist eine dauerhafte Einrichtung – ohne Absicht der Gewinnerzielung. Im

Dienst der Gesellschaft und ihrer Entwicklung, allgemein zugänglich –, die das mate-

rielle und immaterielle Erbe der Menschheit und deren Umwelt zum Zweck von Studi-

en, der Bildung und des Genusses sammelt, bewahrt, beforscht, ausstellt und vermit-

telt.«109

Diese Definition des International Council of Museums formulierte für die global erfolg-

reiche InstitutionMuseum ein umfassendes Aufgabenfeld.110 Für den vorliegenden Un-

tersuchungsgegenstand ist primär der Bereich von Interesse, in dem das Museum an

die Öffentlichkeit tritt und seine Rolle als Teil, Ergebnis und zentraler Akteur der Er-

innerungskultur und Geschichtspolitik einnimmt.111 Museen sind als soziokulturelle

Phänomene zu verstehen, deren »surrounding milieux of culture, media, and history«

als Kontext zu berücksichtigen sind und deren Ausstellungen grundsätzlich bestimmte

(historische) Narrative vermitteln.112 Hierfür arbeiten sie mit Relikten der Vergangen-

heit sowie mit inszenatorischen Techniken.113

Besonders bei der Sammel- und Repräsentationsfunktion des Museums kann man

von einer »kompensatorischen Funktion« für einen wahrgenommenen Verlust der Ver-

gangenheit sprechen, was heute ebenso zentral erscheint wie bei der Gründungswelle

der ersten europäischen Museen im 18. und 19. Jahrhundert.114 Diese Funktion führt

dazu, dass die Musealisierung von Objekten und von Vergangenheiten eine »Verfes-

tigung«, das heißt eine Verengung der Vergangenheit auf eine Auswahl von Objekten

und Geschichten bedeutet.115 So erklären sich die vielen Kämpfe im Vorfeld von Mu-

seumsgründungen und die teils kontroversen Diskussionen um Ausstellungen. Nach

der Gründungsphase kann das Museum aber durchaus ein nur noch schwer kontrol-

lierbares »Eigenleben« entfalten und sich von der ursprünglichen Schaffungsintention

distanzieren.116

Gestaltungstechnisch lässt sich das Museum trefflich als »Gesamtkunstwerk« be-

zeichnen.117 Diese komplexe Institution setzt sich ebenso wie die Ausstellung aus zahl-

109 Zitiert nach: Walz: Begriffsgeschichte, Definition, Kernaufgaben, 2016, S. 10.

110 Vgl. te Heesen: Theorien des Museums zur Einführung, 2013, S. 23.

111 Vgl. Sklokina: The Politics of Remembering the Nazi Occupation in Soviet Museums, 2015, S. 131.

112 Żychlińska; Fontana: Museal Games and Emotional Truths, 2016, S. 261.

113 Thiemeyer: Geschichtswissenschaft: Das Museum als Quelle, 2010, S. 74.

114 Elpers; Palm: Von Grenzen und Chancen des Sammelns von Gegenwart in kulturhistorischen Mu-

seen im 21. Jahrhundert, 2014, S. 18f. Kaiser et al. zitieren in Bezug auf die (Abgrenzungs-)Funktion

des Museums Niklas Luhmann: »Man braucht Institutionen der Trauer, des ›nevermore‹«: Kaiser;

Krankenhagen et al.: Europa ausstellen, 2012, S. 26.

115 Vgl. Köstlin: Die Minderheit als Kategorie der Moderne und das Museum, 2012, S. 24.

116 Pieper: Resonanzräume, 2010, S. 201.

117 Brückner; Greci: Das Museum als komplexer Erfahrungsraum, 2015, S. 88.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Flucht und Vertreibung in europäischen Museen

losen Komponenten, inneren und äußeren Logiken und Zwängen zusammen, die sie

als ergiebigen, aber auch schwer greifbaren Untersuchungsgegenstand prädestinieren.

Für die vorliegende Untersuchung stehen eine politische Definition von Museum

und seine Wirkung im gesellschaftlichen Aushandlungsprozess von Geschichte im Vor-

dergrund. Die zentrale Bedeutung von Museen für die Analyse von Geschichtspolitik

zeigt sich darin, dass sie von großen Teilen der Gesellschaft – und oft auch dem ei-

genen Selbstverständnis nach – als objektive, neutrale und verbindliche Instanz der

Information über Geschichte verstanden werden und sich dieses Vertrauen in ihnen

zugesprochener Relevanz ausdrückt.118 Mit der ihnen zugeschriebenen »wissenschaft-

lichen Autorität« erreichen sie ein deutlich größeres und heterogeneres Publikum als

die durchschnittliche wissenschaftliche Publikation.119 Verstärkend kommt hinzu, dass

dem Besucher sehr selten der Entstehungsprozess einer Ausstellung sowie die dafür

bedeutsamen individuellen Standpunkte der Kuratoren oder das Selbstverständnis des

Museums vermittelt werden.120 Dieses zunehmend hinterfragte und kritisierte Vorge-

hen steht im Konflikt mit der tatsächlichen Konstruktion von Geschichte in Museen.121

DasMuseum gibt es nicht.122 Zur Kategorisierung von Museen wurden die Skalen-

Enden »Tempel« und »Forum« eingeführt. In diesem Schema steht der »monologisch-

autoritäre Museumstempel« dem »dialogisch-pluralen Museumsforum« gegenüber.123

Der ›Museumstempel‹ wäre beispielsweise ein Nationalmuseum, in welchem dem Be-

sucher eine vermeintlich objektive, teleologische Erzählung unterbreitet und diese mit

Exponaten sowie einer emotional-überwältigenden Szenografie belegt und ausgestaltet

wird. Damit verbunden sind zumeist klare Identifikationsangebote und -zuweisungen.

Das Forum würde hingegen die eigene Arbeit transparent machen, Objekte und Texte

interpretationsoffen darlegen und damit den Besucher zu Kritik bis hin zum eigenen

Mitwirken einladen. Hinzu käme der Versuch, verschiedene Perspektiven in die Aus-

stellung zu integrieren sowie Identitäten als offen bis konstruiert vorzustellen.124 Wie

sich zeigen wird, ist das (ideale) Forum in der Realität kulturhistorischer Museen weit-

aus seltener zu finden, als es in der Wissenschaft beschrieben wird. Dennoch können

118 Bal: Kulturanalyse, 2002, S. 116. Muttenthaler; Wonisch: Gesten des Zeigens, 2006, S. 250f. Opalla:

Authentisch, und deshalb…?! 2015, S. 68.

119 Thiemeyer: Politik des Zeigens, 2015, S. 18.

120 Vgl. Heinemann: Emotionalisierungsstrategien in historischen Ausstellungen am Beispiel ausge-

wählter Warschauer Museen, 2011, S. 213f. Siehe auch: Pohl: Der kritische Museumsführer, 2013,

S. 241.

121 Vgl. Muttenthaler; Wonisch: Gesten des Zeigens, 2006, S. 21.

122 Vgl. für eine umfangreiche Erörterung weiterer kulturhistorischer Museumstypen: Baur: Was ist

ein Museum? 2010, S. 16-19. Siehe auch: te Heesen: Theorien des Museums zur Einführung, 2013,

S. 12.

123 Bogumił ; Wawrzyniak et al. : Introduction, 2015, S. 5-8. Zechner: Rezension zu: Bogumił, Zuzanna;

Wawrzyniak, Joanna; Bucher, Tim u.a.: The Enemy on Display. The Second World War in Eastern

European Museums. New York/Oxford 2015, 2017.

124 Vgl. Whitehead; Eckersley et al.: Place, Identity and Migraton and European Museums, 2016, S. 51.

Vgl. Schröder: Geschichte ausstellen – Geschichte verstehen, 2013, S. 447, 282f. Vgl. auch: Bogumił;

Senina et al.: Conclusions, 2015, S. 149. Siehe für die Vorstellung eines partizipativen Museums:

Krüger: Polen, ich komme! 2013, S. 154f. Vgl. Ziebińska-Witek: Historia w muzeach, 2011, S. 284.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theoretische und methodische Grundlagen 71

alle Formen vonMuseen, zum Teil auch ungewollt, eine Plattform zur gesellschaftlichen

Aushandlung der Vergangenheit bieten.125

Mit diesen Voraussetzungen sowie der gekonnten Auswahl und Zusammenstellung

der Objekte, mit szenografischen Inszenierungen, den erklärenden und kommentie-

renden Begleittexten und der Innen- wie der Außenarchitektur wird die Schaffung ei-

nes wirkmächtigen und attraktiven Narrativs ermöglicht. Daraus folgt aber keineswegs

zwangsläufig, dass die intendierte Botschaft vom Besucher ohne Abstriche übernom-

men wird.

Nicht immer offensichtlich ist die Bedeutung der Sammlungen der jeweiligen Mu-

seen. Seit wann und mit welchen Mitteln kann das Museum Objekte sammeln? Wo lie-

gen Sammlungsschwerpunkte? Die zentrale Objektauswahl oder die Entscheidung für

einen szenografischen Ansatz hängen oft eng mit dem Sammlungsbestand zusammen,

ohne dass dies offensichtlich wird. Auch wenn Museen ihre Depots zunehmend für die

Öffentlichkeit (temporär) zugänglich machen, bleiben Informationen über die Samm-

lung demAusstellungsbesucher zumeist verschlossen. Dies ist insofern von Bedeutung,

als die Sammlung das Narrativ der Ausstellung mitbestimmt.

Die Museumsarbeit gehört zu den international stark vernetzten Tätigkeiten, den-

noch sind geographische und kulturelle Unterschiede zu beobachten und zu berück-

sichtigen. Folglich existiert auch kein mustergültiges Ideal für die Ausstellung und das

Museum. Klaus Roth weist darauf hin, dass die unterschiedlichen Entwicklungen der

Museumsarbeit im geteilten Europa vor 1989 stark nachwirken.126 Für die hier vorge-

nommenen Untersuchungen spielen derartige ›Kulturfragen‹ insofern eine Rolle, als

damit auch unterschiedliche Vermittlungsstrategien verbunden sind, die für den spä-

teren Vergleich entsprechend berücksichtigt werden. Ebenso von Relevanz für die Ent-

stehungsgeschichte sowie die Bedingungen des laufenden Betriebes sind die unter-

schiedlichen nationalen Rechtsgrundlagen und die damit verbundenen stärkeren oder

schwächeren politischen Einflüsse.

 

Aus diesen Erkenntnissen geht bereits hervor, warum Museen für den geschichtspoli-

tischen Diskurs von großem Interesse sind: Da sie über eine große Autorität verfügen,

werden Ausgestaltung und Führung dieser Einrichtungen von den geschichts- und ge-

sellschaftspolitischen Akteuren als äußerst wichtig erachtet.127 Für die politische Di-

mension ist von besonderer Bedeutung, dass Museen zumeist Orte »kollektiver Iden-

titätspolitiken« sind, also zentrale Fragen des gesellschaftlichen Zusammenlebens dort

behandelt, moderiert oder gar ›beantwortet‹ werden können und dieses von ihnen er-

wartet wird.128 Das kann mit der Konstruktion von »Erinnerungsgemeinschaften« ge-

schehen, also der Zurschaustellung einer gemeinsamen Geschichte, sei es eine regionale,

125 Vgl. Ackermann; Boroffka et al.: Partizipative Erinnerungsräume, 2013, S. 10.

126 Roth: Ausgestellte Differenz, 2012, S. 28.

127 Siehe: Muttenthaler;Wonisch: Gesten des Zeigens, 2006, S. 28. Vgl. Pieper: Resonanzräume, 2010,

S. 202.

128 Muttenthaler; Wonisch: Gesten des Zeigens, 2006, S. 14, 18f. Siehe auch: Ackermann: Das Eigene

und das Fremde im Museum, 2013, S. 291.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Flucht und Vertreibung in europäischen Museen

ethnische, nationale oder eine supranationale europäische – kurz: Im Museum wird

eine immanent politische Frage verhandelt.129

Dies gilt in besonderem Maße für die Darstellung des Ersten und Zweiten Welt-

krieges, die der »politischen Sinnstiftung in der Gegenwart [dient] und […] deshalb

politisch relevant« ist.130 Obwohl Museen und Ausstellungen geschichtspolitisch eine

zentrale Rolle einnehmen, darf nicht einfach davon ausgegangen werden, dass diese als

»mechanistische […] Identitätsfabriken« in denHänden einiger Akteure wirken können.

Obgleich das »Museum eine Institution der Anerkennung und Verhandlung von Identi-

tät par excellence« darstellt, ist es eine häufig umkämpfte.131 Museen sind also nicht nur

Instrumente in erinnerungspolitischen Auseinandersetzungen, sondern zugleich Aus-

tragungsorte entsprechender Konflikte und selbstständige Akteure.132 Dabei können sie

in beide Richtungen wirken: Sie können der Aufarbeitung von Konflikten dienen, diese

aber auch weiter befeuern.133 Dies gilt für innergesellschaftliche Versöhnungsprozesse,

aber auch für die zwischenstaatliche Verständigung.134

Verstärkend kommt hinzu, dass Museen kaum offen mit ihren ökonomischen, ge-

sellschaftlichen und politischen Abhängigkeiten umgehen.135 Am größten ist der politi-

sche Einfluss bei der Genese derMuseen, also in der Phase der Finanzierung, des Grün-

dungskonzeptes und der ersten Personalauswahl.136 Im Gegensatz zu anderen staatlich

legitimierten und finanzierten Institutionen wie beispielsweise den Universitäten gibt

es durchaus einen »oftmals explizit formulierten Sinnstiftungsimperativ von Seiten der

politischen Sphäre«.137 Politiktheoretisch lässt sich das Museum unter Bezugnahme auf

Foucault auch als »Disziplinierungsanstalt, die Machtverhältnisse öffentlich abbildet«

verstehen.138 Dabei kann es »der Beobachtung und Machtausübung dienen« und den

»Besucher in seiner Wahrnehmung [lenken und kontrollieren].«139 Te Heesen ist ande-

rerseits zuversichtlich, dass mittlerweile

»das Museum […] zu einem individuellen Deutungsort geworden [ist]. In ihm werden

nicht länger der allgemeine Kanon oder die Sicht der Wissenschaft dargestellt, son-

dern es wird in ihm vielmehr der Anspruch des individuellen Zugangs zu Geschich-

te und Erinnerung kultiviert. Dies geschieht zum einen in den Ausstellungen selbst,

129 Muttenthaler; Wonisch: Gesten des Zeigens, 2006, S. 42f. Wonisch: Minderheitenmuseen, 2012,

S. 43. Siehe auch: Weger: Lokal- und Regionalgeschichte in der deutschen und polnischen Ge-

schichtskultur, 2008, S. 79.

130 Thiemeyer: Fortsetzung des Krieges mit anderen Mitteln, 2010, S. 325f.

131 Baur: Was ist ein Museum? 2010, S. 40.

132 Vgl. Makhotina; SchulzeWessel: Neue Konfliktlinien, 2015, S. 2. Siehe auch: Mittler: NeueMuseen

– neue Geschichte? 2007, S. 14.

133 Vgl. Bogumił; Senina et al.: Conclusions, 2015, S. 151.

134 Vgl. dazu z.B. den Tagungsband: Bojković; Stolić (Hg.): Muzeji kao mesta pomirenja, 2009.

135 Wonisch: Minderheitenmuseen, 2012, S. 37.

136 Danker: Aufklärung, Identifikation oder Repräsentation? 2006, S. 232.

137 Zechner: Rezension zu: Bogumił, Zuzanna; Wawrzyniak, Joanna; Bucher, Tim u.a.: The Enemy on

Display. The Second World War in Eastern European Museums. New York/Oxford 2015, 2017.

138 Thiemeyer: Evidenzmaschine der Erlebnisgesellschaft, 2013, S. 18. Er bezieht sich hier auf Tony

Bennett.

139 te Heesen: Theorien des Museums zur Einführung, 2013, S. 74. Te Heesen bezieht sich ebenfalls

auf Tony Bennet und Michel Foucault.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theoretische und methodische Grundlagen 73

indem diese Deutungsangebote machen, aber keine Darstellung von Wahrheit bean-

spruchen.«140

Demgegenüber konstatiert Thiemeyer:

»Das Museum ist eine politische Institution, weil es eine breite Zielgruppe hat, sei-

ne Vergangenheitsdeutungen besonders glaubwürdig und, dank der Objekte und In-

szenierungen, evident und erinnerungsmächtig sind. Es kann Deutungen der Vergan-

genheit nahelegen (oder ausschließen), die zu bestimmten Schlüssen für das aktuelle

Handeln führen. Es erzeugt historisches Bewusstsein, also das ›Bewusstsein der Zu-

gehörigkeit […] zum historischen Selbstverständnis und zu den historisch erarbeite-

tenWertorientierungen von Bezugsgruppen […]‹; und es generiert kollektive Identität

[…].«141

Es bleibt festzuhalten, dass trotz seiner geläufigen Wahrnehmung als objektiver In-

stanz das Museum immanenter Teil geschichtspolitischer Aushandlungsprozesse ist.

Dabei kann es sowohl moderierend-versöhnend als auch konfliktverschärfend wirken.

Inwieweit das Museum tatsächlich in die Gesellschaft hineinwirkt, ist allerdings schwer

messbar sowie weitgehend unvorhersehbar.142 Mit Sharon Macdonald lässt sich schlie-

ßen, dass Museen »zu Schauplätzen [wurden], an denen einige der strittigsten und

schwierigsten Fragen des späten 20. Jahrhunderts ausgefochten wurden.«143 Es spricht

derzeit wenig dafür, dass sich dies im 21. Jahrhundert ändern wird.

 

Geschichte und Theorie der Institution Museum und der Ausstellung können hier

nicht vollständig erörtert werden und wurden bereits an anderer Stelle umfassend

dargelegt.144 Viele der für die heutigen Entwicklungen im Ausstellungsbereich ent-

scheidenden Grundlagen entstanden in den westlichen Gesellschaften der 1970er-Jahre,

als im Zuge gesellschaftlicher Aufbrüche auch die Demokratisierung der Museen ge-

fordert wurde.145 Mit der Abkehr von primär akademischen, objektzentrierten und vor

allem das Bildungsbürgertum ansprechenden Ausstellungen, ging die Forderung nach

mehr Erklärung und Attraktivität einher, um Besuchern aus möglichst allen Schichten

ein verständliches und interessantes Angebot machen zu können. So rückte die Insze-

nierung von Ausstellungen in den Mittelpunkt, also eine ansprechende Aufmachung

sowie intensivere Erläuterung historischer Vorgänge und die Erklärung von Objek-

ten.146 Diese zunächst auf die westlichen Industrieländer beschränkte Entwicklung

140 te Heesen: Theorien des Museums zur Einführung, 2013, S. 174.

141 Thiemeyer: Politik des Zeigens, 2015, S. 18f.

142 Vgl. Natalie Bayer im Gespräch mit Nora Sternfeld: Museen umprogrammieren, 2016, S. 134.

143 Macdonald: Museen erforschen. Für eine Museumswissenschaft in der Erweiterung, 2010, S. 55.

144 Vgl. für eine knappe Übersicht: Baur: Was ist ein Museum? 2010, S. 24-34. Thiemeyer hält zur po-

litisch-instrumentellen Geschichte des Museums fest: »Die Praxis des Inszenierens ist so alt wie

dasMuseum. Schon die frühen Schatz-, Kunst- undWunderkammern präsentierten Objekte so im

Raum, dass sie Deutungen nahelegten und Ordnungen visualisierten.« Thiemeyer: Inszenierung,

2015, S. 48.

145 Vgl. Muttenthaler; Wonisch: Gesten des Zeigens, 2006, S. 14, 16f.

146 Thiemeyer: Inszenierung, 2015, S. 46, 53.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Flucht und Vertreibung in europäischen Museen

setzte sich nach 1989 auch in den ehemaligen Staaten des Warschauer Paktes durch,

auch wenn nationale und regionale Unterschiede bestehen bleiben.

Im Zuge dieser Prozesse gewann die Alltagsgeschichte für das Museum an Bedeu-

tung. Dies zeigt sich in der zunehmenden Aufnahme von ›einfachen‹ Alltagsobjekten

und der Präsentation von ›Unterschichten‹ sowie an einer generell wachsenden The-

matisierung von bis dahin vernachlässigtenThemen wie der Geschichte von Arbeit, Ge-

schlecht oder Migration.147Thiemeyer konstatiert, dass hierbei zunehmend auf die sich

entwickelnde »Erlebnisgesellschaft« zugegangen werden muss(te), also »Dramaturgie

und Unterhaltung« an Bedeutung gewannen und gewinnen, um den Anspruch einzu-

lösen, breite Bevölkerungsgruppen zu erreichen.148 In diesem Zusammenhang spricht

er von Museen als »manufacturer of experience[s]«, als »Erlebnisfabrik«, in denen das

klassische Museumsexponat gegebenenfalls nur noch eine untergeordnete Rolle unter

vielen anderen Darstellungsformen hat(te).149 In den letzten Jahren ist dennoch eine

neue Konjunktur des historischen Objekts in Ausstellungen zu beobachten, wobei die-

ses nicht mehr als Teil eines festen enzyklopädischen Wissenskanons, sondern als bis

zu einem gewissen Grad deutungsoffenes »Zeichen« oder als »Spur« historischer Vor-

gänge verstanden werden soll.150

Heute lässt sich eine große Bandbreite der Darstellungsweisen in historischen Aus-

stellungen beobachten. Die Spannweite reicht von ›klassisch‹ objektzentrierten bis hin

zu primär multimedialen oder multimedial-szenografischen Ausstellungen oder den

eben genannten verbindenden Ansätzen. Hinter der Entscheidung, wie eine Ausstel-

lung letztlich gestaltet wird, steht neben historischen Entwicklungen und ressourcen-

technischen Möglichkeiten auch die Frage nach der zu erreichenden Zielgruppe. Sollen

beispielsweise erneut das Bildungsbürgertum, ein stark politisiertes Publikum, inter-

nationale Gäste angesprochen werden oder soll ein besonders attraktives Angebot für

jüngere Besucher entwickelt werden? In Kombination mit weiteren Zielsetzungen ei-

ner Ausstellungmuss dies bei ihrer Untersuchung und Bewertung herausgefunden und

berücksichtigt werden.151

 

Nach dieser allgemeinen Erläuterung kann das kulturhistorische Museum in Hinblick

auf die in der vorliegenden Untersuchung behandelten Einrichtungen noch einmal

schematisch in fünf Typen untergliedert werden: das Nationalmuseum, das Regional-

und in einer weiteren Abstufung das Lokalmuseum, das Minderheitenmuseum, das

thematische Geschichtsmuseum, das »Memory Museum« und Sonderformen wie etwa

Wander- und Online-Museen.

147 Thiemeyer: Inszenierung, 2015, S. 46.

148 Ebd., S. 53. Bei dem Begriff »Erlebnisgesellschaft« bezieht Thiemeyer sich auf Gerhard Schulze.

Pomian weist in seinem knappen Abriss über die Kriterien eines erfolgreichen Museums der Ge-

genwart auf die gewachsene ökonomische Bedeutung für das regionale und nationale Marketing

hin, welche nicht nur ein Zugehen auf den Besucher in Hinblick auf attraktive, moderne Darstel-

lungsformen erfordert, sondern auchdieAufgabe vonKuratoren zunehmend in denManagement-

bereich verlagert: Pomian: Muzeum: Kryteria sukcesu, 2009.

149 Thiemeyer: Die Sprache der Dinge, 2011, S. 7f.

150 Vgl. Hoffmann: Spur. Vorstellung. Ausstellung, 2000, S. 169.

151 Muttenthaler; Wonisch: Gesten des Zeigens, 2006, S. 56.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theoretische und methodische Grundlagen 75

Die vorliegendeUntersuchung behandelt kein so benanntesNationalmuseum, aller-

dings lässt sich dasHaus der EuropäischenGeschichte durchaus als ein solches bezeichnen.

Freilich ist es kein klassisches Nationalmuseum, wobei es durchaus Elemente dessel-

ben, wie einen teleologischen Staats- oder Volksbildungsprozess zeigt, vor allem im

Bereich nach 1945, in dem es die zunehmende Institutionalisierung der EU darstellt

und nach einer gemeinsamen europäischen Identität sucht.152

Mit Regionalmuseen und ihren kulturhistorischen Ausstellungen können unter-

schiedliche Ziele verfolgt werden: Schaffung oder Förderung regionaler Identitäten oder

die Betonung der Zugehörigkeit zum Nationalstaat sowie neuerdings die Präsentation

als ›europäische Region‹. Hierzu gehören dasMuzeum Śląskie in Kattowitz sowie – ein-

geschränkt – das Schlesische Museum in Görlitz und das Sudetendeutsche Museum in

München, die beide sowohl Museen einer historischen Region sind, aber gleichzeitig

auch einer bestimmten ›Volksgruppe‹.153

Hier besteht eine Brücke zummodernenMinderheitenmuseum.DieseMuseen sind

zumeist als Teil der Forderungen bis dato marginalisierter Gruppen zu verstehen, die

sich seit den 1960er Jahren zunehmend ihren Platz im Museum erstritten haben. Zu

unterscheiden ist zwischen Museen, die an (weitgehend) verschwundene Minderhei-

ten erinnern und solche, die eine aktive Minderheit präsentieren und in denen diese

ein Mitspracherecht besitzt. Eine grundsätzliche Kritik an diesen Institutionen besteht

darin, dass es zum einen zu einer verstärkten Ethnisierung und Klassifizierung als ›Ex-

terne‹ und damit einer Überbetonung von Differenz bei gleichzeitig gewünschter ge-

steigerter Anerkennung durch die ›Mehrheitsgesellschaft‹ kommen oder aber eine Ver-

einnahmung durch die ›nationale‹ oder eine ›universalistische Sache‹ erfolgen kann.154

Den bisher aufgeführten ist noch die Kategorie des kulturhistorischenThemenmu-

seums hinzuzufügen, also einer Institution, die sich einem bestimmten historischen

Thema, jenseits oder in Kombination von Region, Minderheit und vor allem Nation aus

einer bestimmten, zum Beispiel regionalen oder europäischen Perspektive, widmet.

Hier sind dasMuseum des ZweitenWeltkrieges in Danzig und die Stiftung Flucht, Vertreibung,

Versöhnung einzuordnen, die den ZweitenWeltkrieg aus globaler, respektive Zwangsmi-

gration im Europa des 20. Jahrhunderts aus europäischer Perspektive zeigen.155

Zunehmend tritt eine hybride Form von Museum und Gedenkstätte auf, die soge-

nannten »Memory Museums«.156 Eine emotionale Ansprache wird in diesen nicht hin-

ter einer vermeintlich sachlichen Ausstellung ›versteckt‹, sondern der Besucher wird

152 Vgl. Baur: Was ist ein Museum? 2010, S. 17. Vgl. Morat; Zündorf: Geschichtspolitik im Museum,

2019.

153 Vgl. Henkel; Scheele et al.: Lokalität als Thema, 2016, S. 107-113.

154 Vgl. Roth: Ausgestellte Differenz, 2012, S. 26. Vgl. für Vor- und Nachteile des Minderheitenmuse-

ums: Wonisch: Minderheitenmuseen, 2012, S. 42-45. Siehe für die Gefahr der Überbetonung von

Differenz und der damit möglicherweise verbundenen Steigerung gesellschaftlicher Spannung:

Ackermann: Angewandte Kulturwissenschaften, 2013, S. 281, 284.

155 Vgl. Baur: Was ist ein Museum? 2010, S. 17.

156 Vgl. Schröder: Geschichte ausstellen – Geschichte verstehen, 2013, S. 103-106. Siehe auch: Echtern-

kamp; Jaeger: Representing the Second World War, 2019, S. 4.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Flucht und Vertreibung in europäischen Museen

mit den aus Gedenkstätten bekannten Mitteln angesprochen. Dies findet sich vor al-

lem bei tragischen Themen, beispielsweise dem Ausstellungsteil zum Holocaust in jü-

dischen Museen oder im Museum des Warschauer Aufstandes in Warschau, in dem die

Aufforderung zur heroischen Erinnerung ziemlich explizit ist.157 Diese »emotionalisie-

rende Formsprache« soll die Besucher zusätzlich zur Vermittlung historischer Inhalte

ansprechen und von bestimmten Narrativen überzeugen.158 Eine trennscharfe Defini-

tion ist nicht immer möglich, und so enthalten das Museum des Zweiten Weltkrieges

sowie die Konzeption der Stiftung Flucht, Vertreibung, Versöhnung ebenfalls Elemente

eines memory museum.

Weiterhin gibt es zahlreiche Varianten und Formen des kulturhistorischen Muse-

ums vom Wander- bis zum Onlinemuseum. Bereits jetzt expandieren die Museen in

den Bereich der sozialen Medien, in den Stadtraum (beispielsweise via App) sowie in

den Bereich digitaler Ausstellungen, die für ein weltweites Publikum barrierefrei zu-

gänglich sind.159 Das Museum des Zweiten Weltkrieges in Danzig hat damit bereits

begonnen. DasHaus der Europäischen Geschichte verzichtet ganz auf angebrachte Objekt-

beschreibungen und Informationstexte und stattet den Besucher mit einem Tablet aus,

auf dem die Texte angezeigt werden.160

 

Für die Rezeption des Museums und der Ausstellung sind auch deren Architektur und

Umgebung von Bedeutung.161 Das Gebäude, ob speziell für ein Museum errichtet (Dan-

zig) oder mit langer Geschichte und baulich-gestalterisch umfangreich angepasst (Kat-

towitz), hat ebenso Einfluss wie dessen Umgebung: Erreiche ich das Museum nach

einem Weg durch Industrieruinen und Hafenanlagen (Danzig) oder befindet es sich

in einer lebhaften Innenstadt (Berlin)? Handelt es sich um ein Gebäude am authenti-

schen Ort? Wie interagiert es mit der Umgebung? Die Museumsarchitektur versucht

auf diese Fragen kreativ einzugehen – sie muss daher bei der Analyse berücksichtigt

werden. So kann das spezifisch für die Ausstellung geschaffene Museumsgebäude oft

selbst als Exponat betrachtet werden. Von den äußeren Formen abgesehen, spielt die

Innenarchitektur, die zum Teil fließend in die Ausstellungsgestaltung übergeht, eine

zentrale Rolle. Bei dieser wird die »Leserichtung« des Besuchers bereits durch die In-

nenarchitektur bestimmt: Sie kann den Besucher stark lenken oder ihm im Gegenteil

weitgehende Richtungs- und Bewegungsfreiheit lassen.162

Die Ausstellung im Museum Machart, Ziele und Aufgaben von Ausstellungen können stark

variieren und tun dies jenseits ihrer konkreten Inhalte mit unterschiedlichen Mitteln.

157 Pieper: Resonanzräume, 2010, S. 189f.

158 Makhotina; Schulze Wessel: Neue Konfliktlinien, 2015, S. 9.

159 Muttenthaler und Wonisch (Muttenthaler; Wonisch: Gesten des Zeigens, 2006, S. 252) argumen-

tieren für die Einzigartigkeit desMuseums, welchesmit seiner Ortsgebundenheit und seinem spe-

ziellen räumlichen Charakter über besondere Vorzüge verfügt. Diese Äußerung muss aber in Zei-

ten der Digitalisierung relativiert werden.

160 Vgl. für gegenwärtige Tendenzen der Digitalisierung im Museum, v.a. in Hinblick auf die Mög-

lichkeit des Dialoges zwischenMuseum und Besucher: Gorgus: All these (museum-)communities,

2015, S. 125-137.

161 Vgl. Muttenthaler; Wonisch: Gesten des Zeigens, 2006, S. 41.

162 Buschmann: Geschichte im Raum, 2010, S. 165. Vgl. Janeke: Zeitgeschichte in Museen, 2011, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theoretische und methodische Grundlagen 77

Soll zu einembisherigenNarrativ –klassischerweise einer nationalenMeistererzählung

– eine Ausstellung geboten werden, die dieses bestätigt und veranschaulicht? Soll etwas

Neues gezeigt oder eine Debatte angestoßen werden? Hierbei sind die zumeist für zehn

bis zwanzig Jahre angelegten Dauerausstellungen von den oft jährlich mehrfach wech-

selnden temporären Ausstellungen zu unterscheiden.163 Gerade bei tagespolitisch aktu-

ellen Themen ist die Haltbarkeit eines bestimmten Narrativs häufig begrenzt. Wichtig

ist also, die Ziele einer Ausstellung zu ermitteln, auch wenn diese nicht immer offen-

bar sind. Hinter den verschiedenen Zielen verbirgt sich meist ein unterschiedliches

Besucherbild. Geht es um die überzeugende Darstellung eines vermeintlich objektiven

Sachverhaltes oder werden dem Besucher Interpretationsangebote unterbreitet?164 Die

Frage des Ausstellungsdesigns lässt so zugleich Rückschlüsse auf die politische Inter-

pretation des Dargestellten zu.165 Nicht außer Acht zu lassen sind schließlich auch die

angesprochenen kulturellen Differenzen in der Gestaltung, die ein transnationales Ver-

stehen unter Umständen erschweren können.166

Gelegentlich wird die grundsätzliche Frage gestellt, ob Geschichte und vor allem

ihr Kern, die »Prozesshaftigkeit«, überhaupt ausgestellt werden kann, »[…] ob komple-

xe Verläufe über Objekte, also statische Elemente, wirklich eingefangen werden kön-

nen.«167 Ähnlich argumentiert Sharon Macdonald mit ihrer Aussage, dass kulturhisto-

rische Ausstellungen grundsätzlich wesentlich mehr über die Gegenwart als über die

Vergangenheit aussagen.168 Als Ort des Lernens über oder von der Geschichte wären

sie damit nur bedingt geeignet. Etwas optimistischer formuliert kann gesagt werden,

dass eine gute Ausstellung Bildungsprozesse ermöglicht, was aber kein Automatismus

ist.169 Nach Nicola Lepp liegt in der Annahme dieser Herausforderung eine besondere

Chance kuratorischen Arbeitens:

»Und hier, in diesem Zwischenraum zwischen der Sprachlosigkeit und Bedeutungs-

offenheit der Dinge und der Bezeichnungsmacht der Worte liegt – so meine These

– das besondere Erkenntnispotenzial des Mediums Ausstellung begründet. Kuratori-

sches Arbeiten bedeutet, diesen Zwischenraum als Möglichkeitsraum zu begreifen, in

dem Erkenntnisse erst generiert werden, neues Wissen allererst ermittelt wird.«170

Weitergedacht kann die Anerkennung der Ausstellung als ein in vielerlei Hinsicht sub-

jektives Medium dazu führen, die Ausstellung selbst zur Verhandlung zu stellen und

so eine multiperspektivische und offene Diskussion – und damit Lernprozesse – zu

ermöglichen.171

Sowohl innerhalb der Institution Museum selbst als auch in der Wissenschaft wird

gefordert und zunehmend reflektiert, dass die eigene Arbeit transparent(er) gemacht

163 Muttenthaler; Wonisch: Gesten des Zeigens, 2006, S. 20.

164 Ebd., S. 24.

165 Zabłocka-Kos: Więcej intelektu, mniej emocji/More Intellect, Less Emotion, 2013, S. 96.

166 So Zabłocka-Kos am Beispiel von polnischem und deutschem Ausstellungsdesign: ebd., S. 98.

167 Weiss: »Wir wollen nicht mehr den Standpunkt des Historikers«, 2006, S. 233. Weiss bezieht sich

hier auf Hugo Borger.

168 Bogumił; Wawrzyniak et al.: Introduction, 2015, S. 11f.

169 Lepp: Ungewissheiten – Wissens(v)ermittlung im Medium Ausstellung, 2012, S. 65.

170 Ebd., S. 63.

171 Boroffka: Kulturelle Bildung und besucherorientierte Vermittlung, 2013, S. 43f.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Flucht und Vertreibung in europäischen Museen

werden sollte. Damit würde dem Besucher auch vermittelt, dass in einer Ausstellung

keine zeitlos gültigen Wahrheiten präsentiert werden, sondern es sich um eine Kon-

struktionsleistung handelt, die von konkreten Akteuren mit ihren spezifischen Hin-

tergründen und Arbeitsweisen geschaffen wurde. Diese Darlegung, zum Beispiel am

Beginn einer Ausstellung, ist aber weiterhin die Ausnahme.172 Eine selten genutzte

Möglichkeit ist es, auch Forschungskontroversen in einer Ausstellung zu thematisie-

ren.173 Hierauf und generell in Bezug auf einen offenen und reflektierten Ausstellungs-

ansatz wird häufig eingewendet, dass dies die Besucher überfordere und diese das auch

nicht wünschten.174 Diesem Einwand kann entgegengesetzt werden, dass es bei der Er-

schaffung einer Ausstellung nicht darum geht, ein begehbares Buch mit ›Fußnoten‹ zu

schaffen, sondern darum, wissenschaftliche Diskussionen – im besten Fall anhand von

Objekten – anzudeuten. Allein die Botschaft, dass es dazu relevante, unterschiedliche

Positionen gibt, könnte den Besucher die gesamte Ausstellung reflektierter betrachten

lassen.175 Dies gilt auch, wenn man anerkennt, dass die in Museen erzählte Geschichte

»Verkürzungen oder Vereinfachungen« kaum vermeiden kann.176 Schließlich ist festzu-

halten, dass kulturhistorische Museen und ihre Ausstellungen stets sinnlich und wis-

senschaftlich operieren und folglich in der Konsequenz nie beiden Seiten abschließend

gerecht werden können.177 Muttenthaler und Wonisch plädieren in Anlehnung an Irit

Rogoff dafür, das Museum als »selbstreflexive Institution« zu verstehen, die ihre Arbeit

und Hintergründe offenlegt und einem mündigen Besucher »Deutungsangebote« un-

terbreitet.178 Diese Herangehensweise erfordert gleichwohl Mut und politischen Spiel-

raum für die Museumsmacher.179

 

Die Art der Informationsvermittlung einer Ausstellung ist folglich von zentraler Be-

deutung, ebenso wie die transportierten und in dieser entwickelten Inhalte selbst. Die

Vermittlung findet in Ausstellungen als »synästhetische Geschichtsdarstellung« statt,

»die mit mehreren Sinnen aufgenommen werden und ihre Wirkung zu einem guten

Teil im unbewussten Bereich der ästhetischenWahrnehmung entfalten, wenn der Be-

trachter Atmosphären spürt und intuitiv Zusammenhänge erkennt, die er nur schwer

oder gar nicht verbalisieren kann. DasMuseum operiert weniger mit der argumentati-

ven Logik des Textes (sagen), sondern folgt der visuellen Logik der Evidenz (zeigen).«180

172 Vgl. Muttenthaler; Wonisch: Gesten des Zeigens, 2006, S. 24.

173 Vgl. für die entsprechende Forderung, Kontroversität der (nicht nur wissenschaftlichen) Meinung

zuzulassen: Pohl: Wann ist ein Museum »historisch korrekt«? 2006, S. 282.

174 Schärer plädiert ganz im Gegenteil dazu, dass auch intellektuell fordernde Ausstellungsinhalte

mit einem attraktiven Design erfolgreich umgesetzt werden können: Schärer: National Museums

– Difficulties and Possibilities, 2012, S. 39f.

175 Vgl. hierfür, aus einem anderen Bereich, aber dennoch treffend: »Umstrittene Forschungsfragen,

wie zum Beispiel die Diskussion über Wesen und Ursprung der Kogge, werden prägnant angeris-

sen.« Kypta: Rezension zu: Europäisches Hansemuseum, 28.05.2015 Lübeck, 2016.

176 Logemann: Die entstehende Dauerausstellung des Museums des Zweiten Weltkrieges in Danzig,

2012, S. 130. Vgl. Kula: Muzeum opowie o historii, 2017, S. 103.

177 Thiemeyer: Die Sprache der Dinge, 2011, S. 5.

178 Muttenthaler; Wonisch: Gesten des Zeigens, 2006, S. 253.

179 Vgl. Thiemeyer: Fortsetzung des Krieges mit anderen Mitteln, 2010, S. 319.

180 Thiemeyer: Politik des Zeigens, 2015, S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theoretische und methodische Grundlagen 79

Ein Beispiel sind Differenzkategorien, in denen beispielsweise in ethnologischen oder

Nationalmuseen durch die zumeist vorgenommene Konstruktion von wir und sieDiffe-

renz geschaffen wird. Diese kann absichtlich oder unabsichtlich zu einer verringerten

Empathie führen, besonders wenn die Darstellung des Anderen verzerrt, einseitig oder

entkontextualisiert ist, eine Problemstellung,mit der die Regionalmuseen, diemit einer

(historisch) großen ethnischenDifferenz zu tun haben, kämpfenmüssen.181 Grundsätz-

lich scheint eine Selbstdefinition die Definition eines Anderen zu benötigen:

»Weiße brauchen Schwarze, um sich selbst als weiß zu definieren,Männlichkeit braucht

Weiblichkeit, um sich als männlich zu konstituieren etc. Bestimmte gesellschaftliche

Gruppen oder Kulturen wurden von Repräsentationspraktiken entweder ausgeschlos-

senoder alsAnderemarkiert,wie beispielsweise außereuropäischeKulturen in denVöl-

kerkundemuseen […].«182

Interessant für die hier verfolgten Fragen ist, wie absolut beispielsweise nationale Zu-

gehörigkeiten in denMuseen behandelt werden (sollen) und ob Platz für die Darstellung

hybrider Identitäten ist.183

 

DieMuseumsdidaktik hat sich seit einigen Jahrzehnten in denmeistenMuseen fest eta-

bliert und versteht sich nicht als fakultatives Plus, sondern als zentrales Element des

modernenMuseums.184 In ihrem Anspruch hat sie im Idealfall Einfluss auf alle Elemen-

te der Ausstellung, das heißt sie begleitet bereits deren Entstehungsprozess aus mu-

seumsdidaktischer Perspektive und entwickelt kooperativ ein entsprechend attraktives

Besucherprogramm, um das Lernen imMuseum zu ermöglichen. Lernen wird dabei als

»individueller Vorgang der aktivenWissenskonstruktion verstanden.«185 Diemuseums-

didaktische Forschung hat bereits vielerlei Erkenntnisse gewonnen, beispielsweise dass

es eine wichtige Bedingung für Lernprozesse ist, wenn die Besucher neu erworbenes

Wissen mit bereits vorhandenen Kenntnissen verbinden können. Anderenfalls findet

Lernen grundsätzlich nicht statt.186 Hinzu kommt, dass neu gewonnene Erkenntnis-

se für »den Lernenden anwendbar sein […] bzw. sich auf den eigenen Lebenskontext

übertragen lassen« sollten, um eine Lernwirkung zu erzielen.187 Dies schränkt bereits

die Vorstellungen vieler Kuratoren, komplexe historische Sachverhalte an das breite Pu-

blikum vermitteln zu können, erheblich ein. Durchschnittliche Besucher werden

»in der Regel nicht allein die vom Kurator intendierte Narration [rezipieren] – sofern

ihnen diese überhaupt deutlich wird – sondern überlagern siemit eigenen Assoziatio-

181 Vgl. Bal: Kulturanalyse, 2002, S. 94. Siehe auch: Ackermann: Das Eigene und das Fremde imMuse-

um, 2013, S. 277f.

182 Muttenthaler; Wonisch: Gesten des Zeigens, 2006, S. 14.

183 Ebd., S. 25. Die beiden Autorinnen warnen davor, dass nationale Eindeutigkeiten/alte Nationalis-

men heute hinter »kulturellen Identitäten« versteckt und damit weiter ausgrenzend wirken kön-

nen (S. 27). Vgl. Macdonald: Nationale, postnationale, transkulturelle Identitäten und das Muse-

um, 2000, S. 141.

184 Vgl. Grünewald Steiger: Information –Wissen – Bildung: DasMuseumals Lernort, 2016, S. 278-282.

185 Boroffka: Kulturelle Bildung und besucherorientierte Vermittlung, 2013, S. 41f.

186 Ebd.

187 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Flucht und Vertreibung in europäischen Museen

nen und Deutungen. Damit kreieren die Besucher eigenständig neue Sinnzusammen-

hänge, die jeweils individuelle Lebensweltbezüge und eine Verknüpfung mit ihrem

eigenen Wissen zulassen.«188

Forderungen nach differenzierter Multiperspektivität, tiefgehender kritischer Reflek-

tion und »,dekonstruierende[r]‹ Rezeptionsgeschichte« von Exponaten werden daher

gelegentlich als weitgehend unrealistisch, da den Besucher überfordernd, bewertet.189

Hinzu kommt, dass nach Joachim Rohlfes die meisten Besucher im Museum primär

unterhalten werden wollen und »wirkliche, längerfristige Lernanstrengungen« von den

wenigsten unternommen werden.190 Ähnlich kritisch argumentiert auch Volker Kirch-

berg in Bezug auf die Grenzen der Museumsdidaktik:

»Ausstellungen können nur vorhandene Einstellungen bekräftigen und in die schon

vom Besucher gewünschte Richtung erweitern […], was Treinens Aussage bestätigt:

›Museen als Lernorte sind eine irrige Annahme.‹Museumsbesuche seien durch ›aktives

Dösen‹ gekennzeichnet […]. […] Anders als die Lern- und Lehrsituation in Schulen ist der

Ausstellungsbesuch in keiner Weise eine pädagogisch beeinflussbare Situation.«191

Zwischen diesen äußerst kritischen Positionen und den realistisch zu erwartenden

Möglichkeiten der Vermittlung versucht die Museumsdidaktik, Lernerfolge zu er-

zielen und im Idealfall schon früh auf die Ausstellungsgestaltung einzuwirken. Eine

ergänzende und damit kombinierbare Möglichkeit ist es, mit allen Mitteln der Muse-

umsgestaltung den Besuchern durch eine anregende Präsentation Unterhaltung und

Wissensgewinn zu ermöglichen. Zudem sind hier Ausstellungsführungen außer Acht

gelassen, die sowohl in positiver wie negativer Hinsicht erheblichen Einfluss auf die

Ausstellungsrezeption haben können.

 

Der Einsatz unterschiedlichster Medien und Techniken im historischen Museum ist

mittlerweile stark angewachsen. Vier Oberkategorien lassen sich fassen: (1) das Origi-

nalobjekt, (2) Kunst als Intervention (in Abgrenzung zu den ›eigentlichen‹ Objekten),

(3) Video- und Audiomaterial sowie (4) die architektonisch-räumliche Gestaltung der

Ausstellung. Bei der Anwendung dieser Medien ist zu differenzieren, ob diese der Prä-

sentation von Ausstellungsobjekten wie historischen Fotografien, Filmen oder Zeitzeu-

genaufnahmen dienen oder ob sie zum Beispiel in Form von speziell für das Museum

gedrehten Filmaufnahmen oder spielerischen Programmen selbstreferentiell sind.

Die für die moderne Ausstellungsgestaltung zentralen Begriffe von Inszenierung

und Szenografie scheinen zunächst schwer voneinander abgrenzbar zu sein. Ausstel-

lungen waren immer schon Inszenierungen. In Erweiterung dessen kann bei moder-

nen Ausstellungen, die auf einer ausgeklügelten Dramaturgie mit Spannungselemen-

ten und Plotstruktur (durchaus analog zu Literatur und Film) basieren, von Szenogra-

188 Boroffka: Kulturelle Bildung und besucherorientierte Vermittlung, 2013, S. 41f.

189 Rohlfes: Eine bilanzierende Einführung, 2006, S. 17, 19.

190 Ebd., S. 19.

191 Kirchberg: Besucherforschung in Museen: Evaluation von Ausstellungen, 2010, S. 175. Kirchberg

bezieht sich hier auf Heiner Treinen.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theoretische und methodische Grundlagen 81

fie gesprochen werden.192 Diese Entwicklung ging maßgeblich von den weltweit aner-

kannten Häusern des US Holocaust Memorial Museums und dem Yad Vashem – The World

Holocaust Remembrance Center aus und erfreut sich besonders in der polnischen Muse-

umslandschaft einer großen Popularität.193

Der zunehmende Einsatz von Innendesign, Kunst und der Arbeit von Bühnenbild-

nern in Ausstellungen gewann bereits seit den 1980er Jahren an Bedeutung.194 Die Her-

kunft aus dem Bereich des Theaters lässt es angemessen erscheinen, von Inszenierun-

gen zu sprechen.195 Damit wird der Transport historischer Narrative in Ausstellungen

als »die szenische Umsetzung eines dramatischen Werks [bezeichnet], um es zur An-

schauung zu bringen« und so »erlebbar« zu machen.196 Thiemeyer definiert Inszenie-

rung primär technisch und performativ:

»Inszenierungen sind Strategien, die in einer Ausstellung Exponate mithilfe von

Ausstellungsmobiliar, audiovisuellen und atmosphärischen Medien (Licht, Töne)

räumlich in Szene setzen, um Deutungen nahezulegen und Objekteigenschaften

und -bedeutungen sinnlich erfahrbar zu machen. Sie sind mehr als die Summe ihrer

Teile, nur partiell zu verstehen oder in Begriffe zu übersetzen, sondern vor allem

erlebbar.«197

Eine Erweiterung des Inszenierungsbegriffs liegt im Begriff der Szenografie: In Abkehr

von der nüchternen Objektausstellung der 1990er und 2000er stelltThiemeyer fest, dass

beim Siegeszug neuer audiovisueller Techniken der Terminus Inszenierung nicht mehr

ausreicht. Gleichwohl ist dieser Begriff für den Bereich der Museumswissenschaft noch

nicht ausdefiniert und wird recht flexibel verwendet. Er soll hier in Abgrenzung zur

Inszenierung für Ausstellungen oder Ausstellungsbereiche verwendet werden, die pri-

mär über audiovisuelle Techniken funktionieren oder die klassischenMuseumsexpona-

te gleichwertig mit diesen zeigen. Dazu gehört gegebenenfalls der in die Inszenierung

integrierte Raum der Ausstellung. Pointiert formuliert kann man in Bezug auf szeno-

grafische Museen sagen:

»Primäres Ziel ist es, Ereignisse zu erzeugen. Objekte werden nur genutzt, wo sie die-

sem Ziel dienen. War es einst einziger Zweck des Museums, Objekte zu sammeln und

auszustellen, so ist das Exponat jetzt bestenfalls eines von mehreren Mitteln, mit de-

nen ein Museum sein Publikum unterhalten kann. Maßgeblich für die Präsentation

ist nicht, was sich mit den überlieferten Dingen aus den Sammlungen machen lässt,

sondern die übergreifende Gestaltungsidee, der sich alles unterordnet.«198

Diese Entwicklung ist nicht unwidersprochen geblieben: Gegen szenografisch gestalte-

te Ausstellungen oder bestimmte Formen von diesenwerden verschiedentlich Einwände

192 Schröder: Geschichte ausstellen – Geschichte verstehen, 2013, S. 47.

193 Thiemeyer: Politik des Zeigens, 2015, S. 25f.

194 Hoffmann: Spur. Vorstellung. Ausstellung, 2000, S. 180.

195 Thiemeyer: Inszenierung, 2015, S. 50.

196 Ebd., S. 46.

197 Ebd., S. 56.

198 Ebd., S. 59-61.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Flucht und Vertreibung in europäischen Museen

und notwendig zu berücksichtigende Punkte genannt; so zunächst der Einspruch ge-

genüber der durchaus erwünschten Illusion, dass »Kulissen oder Inszenierungen Ver-

gangenheit [realistisch] lebendig machen«, obwohl es sich bei Ausstellungen um eine

Form von Geschichtskonstruktion handelt. Diese zielt nicht auf die Wiederherstellung

historischen Geschehens ab, sondern auf die Erzählung einer neuen Geschichte mit

Material aus der Vergangenheit.199 Joachim Baur weist darauf hin, dass inszenatorisch-

szenografische Ansätze heute nicht mehr verpönt und entsprechende Auseinanderset-

zungen weitgehend beendet seien – und sich die Szenografie in Kulturmuseen »als ein

Format unter anderen fest etabliert« habe.200 Die Vorzüge beschreibt er wie folgt:

»Inszenatorisch-szenografische Ansätze können die Dinge in ungewohntem Zusam-

menhang und deutungsleitenden Raumbildern zur Wirkung, zu ihren Möglichkeiten

bringen. Sie können ›die Phantasie und die Kombinationslust der Besucher stimu-

lieren‹, ›Leichtigkeit und eine unverkrampfte Haltung‹ vermitteln und ›als Strategie

gegen Ermüdung, Langeweile und Überforderung des Ausstellungsbesuchers‹ die-

nen […]. Nicht zuletzt können sie in besonderem Maße und auf besondere Weise

komplexe, objektarme und ›immaterielle‹ Themen anschaulich machen […].«201

Als Konsens hat sich in der Museumsszene besonders des deutschsprachigen Raumes

das sogenannte »Überwältigungsverbot« durchgesetzt, was bedeutet, dass der Besu-

cher durch die Inszenierung der Ausstellung nicht so stark emotional angesprochen

werden soll, dass seine persönliche und intellektuelle Distanz verloren geht.202 Dies ist

ein Grundsatz, der in primär szenografischen Ausstellungen nicht – oder nicht in dem

Maße – verfolgt wird. Schwierig ist hier eine Trennung insbesondere bei den erwähnten

memorymuseums. Beispielhaft zeigt sich das beimMuseum desWarschauer Aufstandes,

wo unter anderem ein eindringliches »Herzschlag-Geräusch« zu hören ist, das als Sym-

bol für das Leben und Sterben der Stadt Warschau gedeutet werden kann.203 Auch bei

Ausstellungen, die sich einem politischen Ziel verpflichtet fühlen, hier der Ächtung von

Zwangsmigrationen in der Gegenwart, ist eine emotionale Ansprache zu erwarten. Eine

zu starke Szenografie birgt zudem die Gefahr, dass »historische Ereignisse und deren

Interpretationen zu einer für den Besucher kaumdifferenzierbaren Einheit« werden.204

Ein Ausstellungselement können auch Video- oder Tonaufnahmen von Zeitzeugen

sein. Deren Einsatz dient zumeist weniger der inhaltlichen Vermittlung als dazu, das

199 Thiemeyer: Geschichtswissenschaft: Das Museum als Quelle, 2010, S. 74. Siehe auch: Thiemeyer:

Inszenierung, 2015, S. 61.

200 Baur: Mit Räumen sichtbar machen, 2016, S. 265. Vertreter des szenografischen Museums gehen

dabei davon aus, dass nur durchHeranziehung einer »gegenwärtigen visuellen Sprache« und einer

»konsistenten szenografischen Handschrift« ein »zeitgemäßes Museum« gewährleistet ist: Brück-

ner; Greci: Das Museum als komplexer Erfahrungsraum, 2015, S. 103.

201 Baur: Mit Räumen sichtbar machen, 2016, S. 265.

202 Vgl. Pohl: Wann ist ein Museum »historisch korrekt«? 2006, S. 285. Siehe zum »Beutelsbacher Kon-

sens«, dessen entsprechender Ansatz des Überwältigungsverbotes für die Schulbildung auch für

diemeisten deutschenMuseenmaßgeblich ist: Bundeszentrale für politische Bildung: Beutelsba-

cher Konsens, 2011.

203 Vgl. Peters: Polens Streitgeschichte kommt ins Museum, 2015.

204 Heinemann: Emotionalisierungsstrategien in historischen Ausstellungen am Beispiel ausgewähl-

ter Warschauer Museen, 2011, S. 234.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theoretische und methodische Grundlagen 83

Geschehen beispielhaft und emotional (besser) greifbar darzustellen. Thiemeyer weist

in Bezug auf den Einsatz von Zeitzeugen in Kriegsausstellungen darauf hin, dass dieser

»Empathie« fordernde und »Sympathie« fördernde Ansatz der »selektiven, fragmen-

tarischen und weniger kritischen« Zeitzeugenerzählungen in ein »Spannungsfeld von

gefühlter Geschichte und moralischem Appell« führe.205

Abgesehen von den selbst gesetzten Beschränkungen ist das Zeigen im Museum

grundsätzlich beschränkt. Nach Thiemeyer können Themen wie Krieg und Gewalt in

ihrer chaotischen Realität und ihrem emotionalen, persönlichen Erleben nicht tatsäch-

lich gefasst und ausgestellt werden – zumal jede Ausstellung zwangsläufig in irgendei-

ner Form ordnet und arrangiert, damit das Geschehen ahistorisch einhegt und sich so

entscheidende Teile der Darstellung entziehen. Damit ist sie in einem Spannungsfeld

gefangen: »Zeigen bedeutet Verharmlosung, nicht zeigen heißt vergessen.« Eine Annä-

herung an das historische Geschehen ist aber möglich und die Ausstellung dafür auch

im Vergleich zu anderen Medien ein geeigneter Ort.206

 

Schließlich können unterschiedliche Ausstellungstypen – jenseits der angesprochenen

technischen und inhaltlichen Darstellung – gewählt werden, zum Beispiel die offene

Ausstellung als Alternative zur klassischen Narrativausstellung. Diese kann in Form von

Collagen oder Montagen und inhaltlichen Fragmenten gestaltet werden und gleicht oft

eher einem begehbaren Forum ohne klare Wegführung und Erzählung. Der Besucher

wird mit Mehrdeutigkeiten konfrontiert und herausgefordert, sein eigenes Narrativ zu

entwickeln.207 Ein Element der Inszenierung oder auch der Szenografie kann darüber

hinaus der Einsatz vonKunst sein –Kunst hier nicht als historisches Objekt, sondern als

›Mittlerin‹, die beispielsweise die Besucher ansprechend in die Thematik einführt oder

komplexe Zusammenhänge und schwer darstellbare Konflikte und Ereignisse vermit-

telt.208 So ist bei der Stiftung Flucht, Vertreibung, Versöhnung geplant, im Eingangsbereich

die künstlerische Darstellung eines ›Hauses‹, das zeitlos und übernational für Heimat

und Heimatverlust stehen soll, zu installieren und so in die Thematik der Ausstellung

grundlegend einzuleiten.

 

Der Exponateinsatz im Museum lässt sich in drei Oberformen fassen: 1. das ausstel-

lungstechnisch hervorgehobene Einzelobjekt, das durch seine materielle oder künstle-

rische Besonderheit oder aber durch seinen Symbolgehalt inhaltlich hervorragt und als

eine Art Leitobjekt fungiert, 2. das Exponat, das sich den Platzmit vielen anderen Expo-

naten teilt, die dem Besucher Sinnzusammenhänge und das Verstehen von Prozessen

anbieten sowie kommunizieren sollen und individuelle sowie vom Kurator angedachte

Assoziationsketten ermöglichen209 und im 3. Fall das Exponat, das gegebenenfalls in

Kombination mit mehreren Objekten sowie der weiteren Ausstellungsgestaltung in ei-

205 Thiemeyer: Fortsetzung des Krieges mit anderen Mitteln, 2010, S. 325.

206 Ebd., S. 314f.

207 Muttenthaler; Wonisch: Gesten des Zeigens, 2006, S. 21f.

208 Vgl. Kaiser; Krankenhagen et al.: Europa ausstellen, 2012, S. 138.

209 Muttenthaler; Wonisch: Gesten des Zeigens, 2006, S. 59f.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Flucht und Vertreibung in europäischen Museen

nem »atmosphärischen Zusammenhang« zu einem szenografisch erzeugten »Gesamt-

bild« führt, als Einzelexponat aber keine oder nur geringe Bedeutung hat.210

Ob als hervorgehobenes Einzelobjekt oder als Mosaikstück einer größeren Insze-

nierung, das Objekt ist für die eingangs angesprochene Autorität des Museums zen-

tral, und zwar grundsätzlich unabhängig vom Museumstyp. Diese Auffassung beruht

auf der Annahme, dass museale Exponate von den Besuchern häufig als unabhängige,

wertfreie Quellen wahrgenommen werden, die nicht nur Geschichten, sondern auch

die Geschichte erzählen können, selbst wenn die Objekte zunächst in einem Begleittext

erläutert werden.211 Exponaten wird ein hohes Maß an Authentizität, das heißt eine ver-

mittelbare Repräsentation einer (vergangenen) Epoche ebenso wie eine eigene Aura zu-

gesprochen, die eine selbstständige Exposition des in ihm gespeichertenWissens sowie

einen emotionalen und sinnlichen Zugang ermöglichen.212 Sie sind nicht nur integraler

Bestandteil der Ausstellungsinszenierung, sondern können auch eine »raumgreifende

Wirkung« entfalten, das heißt die Atmosphäre der Ausstellung, des Ausstellungsrau-

mes maßgeblich beeinflussen.213 Inwieweit Exponate eine eigenständige, nicht durch

ausstellungsgestalterische Kontextualisierung einzuhegende Wirkmacht besitzen, ist

aber umstritten214:

»Tatsächlich gibt es Exponate, bei denen die Texttafeln nicht den visuellen Schaustü-

cken widersprechen. Es gibt Exponate, deren visuelle Überzeugungskraft so stark ist,

dass keine Tafel ihrer Rhetorik etwas entgegensetzen kann.«215

Sicher ist, dass die Wirkung eines Objekts nur in Wechselwirkung mit dem Rezipien-

ten entsteht.216 Die Interpretationsfähigkeit mag – je nach Exponat – begrenzt sein,

dennoch erreicht das Objekt erst im Zusammenspiel mit der musealen Inszenierung in

Form von Einordnung, Kontextualisierung und möglicherweise Relativierung217 sowie

dem Betrachter in einem performativen Akt eine Aussage über die Vergangenheit.218

210 Siehe dazu und grundsätzlich zu den »drei Visualisierungsweisen« vonObjekten: teHeesen: Theo-

rien des Museums zur Einführung, 2013, S. 68.

211 Hoffmann: Spur. Vorstellung. Ausstellung, 2000, S. 173f.

212 Ebd., S. 169, 173. Hoffmann spricht davon, dass die Ausstellung »durch die Auratisierung des Ob-

jekts eine neue sinnliche Qualität« erlangt(e) (S. 172). Vgl. zur Auratisierung und zur Exotisierung

von Alltagsobjekten im Museum auch: Muttenthaler; Wonisch: Gesten des Zeigens, 2006, S. 21.

Vgl. für den emotionalen Zugang via Objekt auch: Thiemeyer: Die Sprache der Dinge, 2011, S. 4.

Siehe auch: Reinhardt; Teufel: Einundzwanzig Thesen zur neuen Ausstellungsgestaltung, 2008,

S. 16, 18.

213 Thiemeyer: Die Sprache der Dinge, 2012, S. 53. Thiemeyer bezieht sich hier auf den Philosophen

Gernot Böhme.

214 Vgl. dazu, v.a. in Bezug, ob nicht für die öffentliche Rezeption hergestellte Objekte, also Objekte

jenseits von Kunstwerken, selbstständig ›wirken‹ können: Thiemeyer: Die Sprache der Dinge, 2011,

S. 1, 6. Siehe auch: Pohl: Wann ist ein Museum »historisch korrekt«? 2006, S. 281.

215 Bal: Kulturanalyse, 2002, S. 115.

216 Vgl. te Heesen: Exponat, 2015, S. 40. Te Heesen spricht vom Objekt als »Gegenstand mit subversi-

vem Potential« und ordnet es als Teil eines Handlungs- und Bedeutungsnetzwerkes ein.

217 Ebd., S. 44, 34. Vgl. für den eingeschränkten Blick des Besuchers auf die »Spitze des Eisberges«:

Muttenthaler; Wonisch: Gesten des Zeigens, 2006, S. 59-61.

218 Thiemeyer: Die Sprache der Dinge, 2011, S. 6f. Siehe auch: Thiemeyer: Politik des Zeigens, 2015,

S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theoretische und methodische Grundlagen 85

Das bedeutet aber auch, dass die Ausstellungsmacher nur einen Teil dieses Vorganges

kontrollieren können.219 Anders sieht es Juliane Haubold-Stolle, die konstatiert, dass

der von den Kuratoren kontrollierte Kontext ein wirkmächtiges Element sei und die

»Mehrdeutigkeit der Dinge in der [gelenkten] Rezeption eindeutig« gemacht werden

kann.220

Unabhängig davon, wie sehr man diesen Einschätzungen im Einzelnen folgenmag,

sind der Versuch und die Art und Weise der Lenkung der Besucher zu untersuchen.

Eingeschränkt wird die simple Heranziehung des Exponats als Fußnote zur vermeint-

lich objektiven Belegung des Ausstellungsnarrativs durch die Erkenntnis, dass Objekte

häufig nicht für alle Besucher gleich definiert sind, sodass jeder Betrachter Exponate

tendenziell mit einer unbegrenzten Anzahl eigener Interpretationen bewertet. Positiv

gewendet wird diese »mangelnde Eindeutigkeit« aber auch als Chance für persönliche

Assoziationen des Besuchers angesehen.221

Auch wenn man Exponaten keine eigene agency zuspricht, so sehen wir bei der vor-

liegenden Thematik doch häufig eine den Objekten zugeschriebene Brisanz, sei es als

politisch umstrittene Exponatleihgabe222 oder im Rahmen einer (geplanten) Inszenie-

rung.223 Das kritische Potenzial vonObjekten, beispielsweise im Sinne vonMehrdeutig-

keit und als Grundlage einer multiperspektivischen Betrachtung von Geschichte, wird

in Ausstellungen nur allmählich vermehrt genutzt.224

 

Eine Möglichkeit der ›Einhegung‹ und Kommentierung der Exponate sind die Ausstel-

lungstexte. Diese lassen sich in A-, B-, C-Texte unterteilen:

A = Überblickstext, z.B. über eine in dem Ausstellungsraum vorgestellte Epoche,

ein Ereignis oder eine Person (ggf. nochmals untergliedert in einen Bereichs- und

Raumtext)

B = Überblickstext über einen z.B. in einer Vitrine dargestellten Sachverhalt

(und/oder Objektgruppentext)

C = Exponatbeschreibung (ggf. mit ergänzendem Kommentar zum Objekt)

Die Texte erfüllen primär den Zweck, dem Besucher die notwendigen Informationen

zum Verstehen der Objekte und gegebenenfalls tiefergehendes Wissen und Interpreta-

tionen zu übermitteln; am ehesten lassen sie sich mit einer Führung durch die Aus-

219 Thiemeyer: Die Sprache der Dinge, 2011, S. 2, 6f.

220 Haubold-Stolle: Rezension zu: Walz, Markus (Hg.): Handbuch Museum. Geschichte, Aufgaben,

Perspektiven. Stuttgart 2016, 2016. Vgl. für die Argumentation ähnlich: Muttenthaler; Wonisch:

Gesten des Zeigens, 2006, S. 60f.

221 Hahn: Dinge als unscharfe Zeichen, 2016, S. 16. Vgl. kritisch zum Einsatz des Exponates als Fußno-

te, ohne die »diskursive Praxis« der Ausstellung offenzulegen: Muttenthaler: Beredsam und wir-

kungsvoll, 2016, S. 43.

222 2006 war die Verleihung der Schiffsglocke der Gustloff aus Polen an das ZgV ein Politikum, vgl.

Kellerhoff: »Gustloff«-Glocke ist zurück in Danzig. Die Welt. 27.09.2007.

223 Der Streit um die Neukonzeption des Schlesischen Museums in Kattowitz drehte sich unter an-

derem um das vorgesehene Startobjekt einer als deutsch konnotierten Dampfmaschine, vgl. Kap.

6.3.1, S. 315.

224 te Heesen: Exponat, 2015, S. 43.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Flucht und Vertreibung in europäischen Museen

stellung vergleichen.225 Mieke Bal spricht hier vom »lernenden Spaziergänger«, der

sich »im Bereich zwischen Visuellem und Verbalem sowie zwischen Informationen und

Überredung fungierende[n] Zeichensystem« der Ausstellung bewegt.226 Wie das Muse-

um grundsätzlich genießen diese Texte ein hohes Maß an Autorität und werden vom

Besucher zumeist nicht hinterfragt, noch wird vom Museum dargelegt, dass es sich

hierbei um ein Interpretationsangebot handelt.227 Die Narrationen in Ausstellungen

funktionieren grundsätzlich über die Texte im Zusammenspiel mit den Objekten und

der Szenografie.228

Die obigen Ausführungen stellen das (Konflikt-)Verhältnis von Objekt zu Objekttext

dar: Auf der einen Seite ist dies die Vorstellung des quasi autonomen, kaum oder schwer

›einhegbaren‹ Objektes, auf der anderen das durch die Ausstellungsmacher durch In-

szenierung und Objektbeschriftung wirksam ›domestizierte‹ Objekt. Die Argumenta-

tion für das letztere betont, dass Objekte für den Besucher »stumm« bleiben und die

Wissensvermittlung sich auf die Texte beschränkt, wobei die Objekte lediglich als Beleg,

als die genannten ›Fußnoten‹, der Aussage dienen.229

 

Teil der genauen Beobachtung einer Ausstellung ist die Frage, was nicht gezeigt wird.230

Diese bewussten oder unbewussten Leerstellen können einen großen Raum einneh-

men:

»Museen schaffen demnach nicht nur Bilder, die den gesellschaftlichen Normen und

Werten entsprechen, sondern thematisieren auch Verborgenes. Denn sie repräsentie-

ren nicht nur das, was zu sehen ist, sondern auch, was dem öffentlichen Diskurs und

der Wahrnehmung entzogen werden soll und damit ausgeschlossen wird.«231

Die Auswahl von Gezeigtem und nicht Gezeigtem, die Auswahl der Themen und Er-

eignisse ist also ein zentraler Prozess der Ausstellungsgestaltung.232 Dabei kann mit

Leerstellen durchaus kreativ umgegangen werden.233 Für die Museumsanalyse ebenso

wie für den mündigen Besucher ist zu beachten, dass man sich immer wieder von der

Ausstellung, dem Dargebotenen löst und über Fehlendes oder alternative Darstellungs-

formen und Erzählungen nachdenkt.234 Dazu formulieren Muttenthaler und Wonisch:

»[…] gerade in den nicht-beabsichtigten Botschaften kommen gesellschaftliche Über-

einkünfte oder Konflikte gleichsam symptomatisch zum Tragen. Keine Sprachäuße-

225 Vgl. Muttenthaler; Wonisch: Gesten des Zeigens, 2006, S. 40.

226 Bal: Kulturanalyse, 2002, S. 79.

227 Oder aber sogar durch Eindeutigkeit vortäuschende Formulierungen Zweifel und Skeptizismus

bekämpfen. Vgl. ebd., S. 97.

228 Vgl. Muttenthaler; Wonisch: Gesten des Zeigens, 2006, S. 256.

229 Lepp: Ungewissheiten – Wissens(v)ermittlung im Medium Ausstellung, 2012, S. 62. Siehe auch:

Flacke: Ausstellen als Narration, 2016, S. 256. In umgekehrter Richtung weist Opalla darauf hin,

dass die »Authentifizierung des Objekts« erst maßgeblich durch die Objektbeschriftung und In-

szenierung erreicht wird: Opalla: Authentisch, und deshalb…?! 2015, S. 67.

230 Bal: Kulturanalyse, 2002, S. 109f.

231 Muttenthaler; Wonisch: Gesten des Zeigens, 2006, S. 13.

232 Baur: Was ist ein Museum? 2010, S. 38.

233 Wonisch: Minderheitenmuseen, 2012, S. 47.

234 Thiemeyer: Geschichtswissenschaft: Das Museum als Quelle, 2010, S. 90.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theoretische und methodische Grundlagen 87

rung, kein geschriebener Text wird rezipiert, ohne gleichzeitig individuelle Imagina-

tionen hervorzurufen. […] Jede Präsentation enthält demnach einen unbewussten An-

teil, der nicht zu eliminieren ist. Dennoch gilt es, dieser blinden Flecken – so weit als

möglich – in der Analyse gewahr zuwerden, Ausstellungsdisplays zwischen den Zeilen

zu lesen, um die mitgemeinten Inhalte deutlich zu machen.«235

Für die Ausstellung lassen sich drei zentrale ›Akteure‹ identifizieren: der Besucher, das

Objekt/die Ausstellung sowie die Ausstellungsmacher. Die letzteren stehen aber zual-

lermeist nicht im Vordergrund der fertigen Ausstellung, tatsächlich bleiben sie für den

Besucher in der Regel unbekannt.236 Te Heesen weist auf den komplexen Charakter der

Kommunikation im Museum hin, bei der die Ausstellungsmacher nur eine von mehre-

ren Parteien sind:

»Wer spricht? […] Es wird nicht überraschen, dass dies nicht unbedingt die Kuratoren

oder anderes Museumspersonal sind, sondern ein Netz von Personen, Ausstellungsar-

rangements undObjekten, also ähnlichwie in derActor-Network-Theory ein Konglome-

rat verschiedenster Bedingungen, die für das ›Sprechen‹ des Museums verantwortlich

sind.«237

Auch in dieser Arbeit wird die innere Organisation von Museen nicht im Detail the-

matisiert und die Kuratoren werden primär durch ihre Ausstellungen oder ihre Kon-

zeptionen zuWort kommen.238 Dennoch wird die Frage »Wer spricht?« imHintergrund

mitgedacht.239 Dies ist von besondererWichtigkeit, da die Ausstellungen ein hohes »fik-

tionales, subjektives« und nicht-neutrales Potenzial besitzen, das aber ebenso wie die

individuelle Handschrift, Hintergründe und Positionierungen der Ausstellungsmacher

durch den scheinbar neutralen und wissenschaftlichen Anspruch verdeckt wird.240

Eine für die Museumsforschung nur schwer zu beantwortende Frage ist, wie Aus-

stellungen durch ihre Besucher individuell wahrgenommen werden.241 Die aufwändige

Besucherforschung kann tendenziell viele Fragen beantworten; dennoch ist davon aus-

zugehen, dass es hier schwer zu beziffernde ›Übersetzungsverluste‹ gibt.242 Die Mei-

nungen über den ›durchschnittlichen‹ Besucher als Leitwert für die Museumspraxis

variieren teilweise erheblich.243 Ein erster angemahnter Schritt ist, die Besucher »als

vielfältig, plural und aktiv statt [als] relativ homogene und passive Masse« anzusehen,

235 Muttenthaler; Wonisch: Gesten des Zeigens, 2006, S. 43.

236 Ebd., S. 39, 250. Siehe auch: Baur: Die Musealisierung der Migration, 2009, S. 325.

237 te Heesen: Theorien des Museums zur Einführung, 2013, S. 161.

238 Vgl. für diesen Ansatz: Muttenthaler; Wonisch: Gesten des Zeigens, 2006, S. 39.

239 Bal: Kulturanalyse, 2002, S. 81.

240 Muttenthaler; Wonisch: Gesten des Zeigens, 2006, S. 250f. Siehe auch: Scholze: Kultursemiotik:

Zeichenlesen in Ausstellungen, 2010, S. 141f. Vgl. Simon: The Turn to Pedagogy, 2011, S. 199.

241 Muttenthaler; Wonisch: Gesten des Zeigens, 2006, S. 55f.

242 Ebd., S. 44f., 252. Hierbei schränken sie ein, dass durch ein »dirigistische[s] Führungskonzept«

durchaus die individuelle Zusammenstellung einer Erzählung durch den Besucherminimiert wer-

den kann (S. 252). Vgl. auch: Schröder: Geschichte ausstellen – Geschichte verstehen, 2013, S. 31.

Siehe auch: Bogumił; Senina et al.: Conclusions, 2015, S. 150.

243 Vgl. für eine Erhebung z.B.: Lindner: Soziodemographie des Museumspublikums, 2016, S. 323-329.

Siehe für ›den‹ Besucher auch: Schröder: Geschichte ausstellen –Geschichte verstehen, 2013, S. 145-

148.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Flucht und Vertreibung in europäischen Museen

eine Ausstellung im Idealfall für verschiedene Besuchergruppen attraktiv und didak-

tisch sinnvoll zu gestalten und diese nicht nur als zu belehrende, sondern als zu for-

dernde Menschen und Gesprächspartner auf Augenhöhe zu betrachten.244 Wenn man

das Leitbild desmündigen Besuchers verfolgt, sollte der »fragmentarische, konstruierte

und […] grundsätzlich gegenwartsbezogene Charakter« der Ausstellung herausgestellt

und er durch die Vermittlung von Kompetenzen in die Lage zur kritischen und kreati-

ven Betrachtung der Ausstellung versetzt werden.245

Hinzu kommt der »Eigensinn« des Besuchers: Ob er die Ausstellung für sich erst

individuell »formt« und rezipiert oder – etwas schwächer formuliert – Ausstellungen

grundsätzlich sehr selektiv bis hin zur Zufälligkeit und selten vollständig besucht und

damit auch die einzelnen Teilstücke und Exponate mit unterschiedlicher Intensität

betrachtet, unterstreicht die Problematik der Bewertung des Rezeptionsverhaltens.246

Letztlich gilt für die meisten Museen, dass für sie »fraglich bleiben [muss], was die Be-

sucher wie verstehen. Das heißt: Museen richten ihre Kommunikation an Erwartungen

über ein Publikum aus, die auf Zuschreibungen beruhen.«247 Schließlich nehmen nur

wenige Museen Vor- und Nacherhebungen bei ihren Besuchern vor.

Die Besucher haben zumeist keine Möglichkeit, mit den Ausstellungsmachern in

einen Dialog zu treten, auch wenn sich viele Museen gerne als Plattform für Diskussio-

nen im Sinne des eingangs beschriebenen Forums verstehen möchten.248 Der Kurator

ist demzufolge im Austausch von Informationen und Meinungen mit dem Besucher

strukturell im Vorteil.249 Wenn überhaupt, sind Äußerungsmöglichkeiten in Besucher-

büchern oder auf Bewertungsportalen online möglich.250 Ausnahmen bilden Führun-

gen, die aber nur selten von den Kuratoren selbst gegeben werden. Ein ›Ignorieren‹ der

Besucher ist jedoch in den wenigsten Fällen möglich, gelten doch Besucherzahlen als

›harte Währung‹ auf dem zunehmend kompetitiv verstandenen Museumsmarkt. Dem-

zufolge werden attraktive Angebote für ein breites Publikum als notwendig erachtet,

die zugleich auch in Wissenschaft und im Feuilleton Anklang finden.251 Beispielswei-

se betrifft dies den Wunsch vieler Besucher nach Identitätsangeboten im Museum, die

nicht abgelehnt, wohl aber reflektiert gestaltet werden können.252 Daher sollte auf eine

einseitige Meistererzählung verzichtet werden, denn

244 Macdonald: Museen erforschen. Für eine Museumswissenschaft in der Erweiterung, 2010, S. 61.

Kirchberg: Besucherforschung in Museen: Evaluation von Ausstellungen, 2010, S. 179. Siehe auch:

Tomann: Geschichtskultur im Strukturwandel, 2016, S. 407.

245 Scholze: Kultursemiotik: Zeichenlesen in Ausstellungen, 2010, S. 142. Siehe für letzteres: Pohl: Der

kritische Museumsführer, 2013, S. 242.

246 te Heesen: Theorien des Museums zur Einführung, 2013, S. 137f. Schröder: Geschichte ausstellen –

Geschichte verstehen, 2013, S. 37f.

247 Ebd., S. 36.

248 Siehe: Beier-de Haan: Deutsches HistorischesMuseum, 2012, S. 62, 68. Vgl. Ackermann: EineWelt,

in der wir leben wollen. Sächsische Zeitung. 26.06.2018.

249 Muttenthaler; Wonisch: Gesten des Zeigens, 2006, S. 41. Siehe auch: Żychlińska; Fontana: Museal

Games and Emotional Truths, 2016, S. 239f.

250 Vgl. Krüger: Polen, ich komme! 2013, S. 147f.

251 Vgl. Danker: Aufklärung, Identifikation oder Repräsentation? 2006, S. 230. Siehe auch: Schröder:

Geschichte ausstellen – Geschichte verstehen, 2013, S. 23f.

252 Pohl: Der kritische Museumsführer, 2013, S. 246.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theoretische und methodische Grundlagen 89

»es sollte Konkurrenz in der Interpretation geben. Zugleich aber sollten die verschie-

denen Narrative so präsentiert werden, dass sie dem Besucher ein Ensemble von Zu-

gehörigkeiten anbieten können. Sie sollen es ihm ermöglichen, sich nach kritischer

Reflexion eigenständig zu positionieren, um so etwas wie einen eigenen Standort zu

suchen und (vielleicht) auch zu finden. Nur so können Ergebnisoffenheit in der Aussa-

ge und zugleich Möglichkeiten der Identifikation gewährleistet werden. Nur so kann

es zu einem intellektuellen und emotionalen Aushandlungsprozess imMuseum kom-

men. Eine eigene Positionierung der Besucher ist daher geradezu erwünscht und sollte

das Ziel der Museumsmacher sein.«253

Eine besondere Hürde bei der Untersuchung und Beschreibung von Museen und Aus-

stellungen ist die sinnliche und körperliche mehrdimensionale Erfahrbarkeit. Der Be-

such der Ausstellung durch den Besucher ist schließlich als »performative Herstellung

von Bedeutung durch […] körperliche Aktivität« zu beschreiben. Nicht unerheblich ist

die Entwicklung hin zu immer größeren Ausstellungen, die die Besucher körperlich

und hinsichtlich ihrer Aufnahmefähigkeit fordern.254

Anwendung: Museumsanalyse Mit dieser aufzählenden und komprimierten Erläuterung

der InstitutionMuseum und der Darstellungsform Ausstellung wurde angeführt, worauf

bei den folgenden Analysen zu achten sein wird. Trotz einer verstärkten Museumsfor-

schung auch in der Geschichtswissenschaft fehlt es bislang an einer einheitlichen Me-

thodik. Daher wird auf Basis der skizzierten Theorie und vorhandener methodischer

Ansätze eine eigene Vorgehensweise zur Museumsanalyse entwickelt. Dafür orientiert

sich der Autor an demDiktum Baurs, wonach die grundsätzlich transdisziplinär ausge-

richtete Museumsanalyse auf Erkenntnisse über »übergreifende gesellschaftliche, poli-

tische und kulturelle Verhältnisse« abzielt.255

Eine Möglichkeit der Ausstellungsanalyse und besonders des Vergleichs von Aus-

stellungen besteht darin, ein Element wie beispielsweise die Inszenierung des »Fein-

des« im Kriegsmuseum zu isolieren und dessen Darstellung zu untersuchen.256 DaMu-

seen grundsätzlich solitär sind, ist jeder Vergleich zwangsläufig asymmetrisch; entspre-

chende Unterschiede müssen für wertige Ergebnisse folglich berücksichtigt werden.257

Die Vorzüge eines Vergleichs gehen zumeist zu Lasten einer umfassenden Tiefenana-

lyse des Einzelmuseums.258 Thiemeyer hat in seinem Aufsatz »Das Museum als Quelle«

herausgearbeitet, dass auch auf das Museum die historische Quellenkritik angewandt

werden kann.259 Hierbei ist zu unterscheiden zwischen einer inneren Quellenkritik der

253 Pohl: Der kritische Museumsführer, 2013, S. 243.

254 Muttenthaler; Wonisch: Gesten des Zeigens, 2006, S. 41. Thiemeyer: Politik des Zeigens, 2015,

S. 24f. Vgl. Thiemeyer: Inszenierung, 2015, S. 54f.

255 Baur: Museumsanalyse: Zur Einführung, 2010, S. 7. Siehe zur vielfachen Verwendung des Begriffes

»Museumsanalyse«, ohne dass dieser bereits ausdifferenziert wäre, auch: te Heesen: Theorien des

Museums zur Einführung, 2013, S. 160.

256 So bei: Bogumił; Wawrzyniak et al.: Introduction, 2015, S. 1.

257 Vgl. ebd., S. 17.

258 Vgl. für Vor- und Nachteile des Vergleichs respektive der Einzelfalluntersuchung: Thiemeyer: Ge-

schichtswissenschaft: Das Museum als Quelle, 2010, S. 80.

259 Ebd., S. 73.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Flucht und Vertreibung in europäischen Museen

Ausstellung und ihrer Inhalte sowie einer äußerenQuellenkritik ihrer strukturellen Ver-

fasstheit.260 Neben der Ausstellung selbst können Konzeptpapiere, weitere Publikatio-

nen, das Veranstaltungsprogramm, Kataloge, Newsletter sowie Flyer und Webpräsen-

zen als Quellenbasis für die Planungen und Vorstellungen der Ausstellungsmacher her-

angezogen werden.261

In der vorliegenden Untersuchung sollen trotz der Fokussierung auf einzelne The-

menfelder die Kernaussagen und der grundsätzliche ›Charakter‹ der Ausstellung her-

ausgearbeitet und dadurch verhindert werden, bei diesem komplexen Untersuchungs-

objekt nur die Einzelelemente herauszusuchen, die sich in die eigene Fragestellung fü-

gen.262 Makhotina und Schulze Wessel sprechen vom »Grundton« einer Ausstellung

und den damit verbundenen zentralen, möglicherweise teleologischen, Narrativen so-

wie davon, ob diese »Raum für Ambivalenz und Kontroverse« lässt.263

Die Schwierigkeiten der Museumsanalyse sowie der Aussagen über die Ausstellung

und deren Wirkung wurden mehrfach angesprochen. Zentral ist die tausendfache, in-

dividuelle Rezeption jeder Ausstellung und jedes Objektes.264 Ebenso herausfordernd

ist die Auseinandersetzung mit dem beschriebenen ›Eigensinn‹ von allen Seiten: der

des Kurators, des Objektes und der Besucher.265 Für die Analyse ist die nachvollzieh-

bare Beschreibung dieses individuellen Erlebens eine Herausforderung.266 Zu beachten

ist zudem, dass die wissenschaftliche Analyse eines Museums, das heißt eine intensive

Lektüre der Ausstellung, nicht gleichzusetzen ist mit der des durchschnittlichen Besu-

chers.267 Die Besprechung der Ausstellungen hat dies pragmatisch zu berücksichtigen.

Gleichfalls muss sich eine wissenschaftliche Ausstellungsanalyse vergegenwärtigen,

dass Ausstellungen stets Kompromisse des Machbaren sind und finanzielle, persönli-

che, politische und praktische Gesichtspunkte (die vielleicht nicht erkennbar sind) eine

wichtige Rolle bei der Entstehung spielen. Dabei sollte man sich auch vor übereilten

oder falschen Politisierungen der Ausstellung und ihrer Entstehungsgeschichte in Acht

nehmen und auch hier andere Grundlagen für Entscheidungen und Machart beden-

ken.268

Das konkrete Vorgehen wird sich bei existierenden Ausstellungen auf eine ›dichte

Beschreibung‹ der Ausstellung respektive derjenigen Teile der Ausstellungen beschrän-

ken, die für meine Fragestellung relevant sind.269 Die »dichte Beschreibung« stammt

aus dem Bereich der Ethnologie (Clifford Geertz, Gilbert Ryle) und ist eine Methode,

umfassende Beobachtungen unter Kenntlichmachung der stets damit einhergehenden

260 Vgl. Tomann: Geschichtskultur im Strukturwandel, 2016, S. 107.

261 Thiemeyer: Geschichtswissenschaft: Das Museum als Quelle, 2010, S. 82.

262 Vgl. Tomann: Geschichtskultur im Strukturwandel, 2016, S. 7. Vgl. ebenso: Baur: Was ist ein Muse-

um? 2010, S. 42.

263 Makhotina; Schulze Wessel: Neue Konfliktlinien, 2015, S. 9.

264 Scholze: Kultursemiotik: Zeichenlesen in Ausstellungen, 2010, S. 145. Siehe auch: Hahn: Dinge als

unscharfe Zeichen, 2016, S. 17.

265 Sternfeld: Der Objekt-Effekt, 2016, S. 25-33.

266 Thiemeyer: Die Sprache der Dinge, 2011, S. 8.

267 Vgl. Kirchberg: Das Museum als öffentlicher Raum in der Stadt, 2010, S. 174f.

268 Thiemeyer: Geschichtswissenschaft: Das Museum als Quelle, 2010, S. 85, 83.

269 Vgl. Muttenthaler;Wonisch: Gesten des Zeigens, 2006, S. 49-53. Siehe auch: Scholze: Kultursemio-

tik: Zeichenlesen in Ausstellungen, 2010, S. 140.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theoretische und methodische Grundlagen 91

eigenen Interpretationen kleinteilig zu »vertexten« und so jenseits einer unreflektierten

Objektivitätsbehauptung wissenschaftlich verwertbar zu machen.270 Für die Problema-

tik der subjektivenWahrnehmung von Ausstellungen bietet sich dieseHerangehenswei-

se daher besonders an, die durch eine offene, Eindeutigkeiten vermeidende, dennoch

präzise und Interpretationen kennzeichnende Beschreibung hier aufzufangen versucht

wird.271 Dabei folgt der Autor Muttenthaler und Wonisch, die dem komplexen Medi-

umAusstellungmit »einermöglichst genauen Erfassung,welcheThemen angesprochen

und in welcher Weise Objekte, Bilder, Texte, audiovisuelle Medien, Ausstellungsarchi-

tektur und Inszenierungsmittel in einem Raum eingesetzt werden, um bestimmte Les-

arten nahe zu legen«, als Analyseansatz begegnen. Ein zentrales Element ist die inhalt-

liche und räumliche Strukturierung der Ausstellung oder des Ausstellungsteiles »etwa

nach chronologischen, regionalen, formalen oder thematischen Gesichtspunkten«.272

Leerstellen, also das Nicht-Erzählte, bilden einen Beobachtungsschwerpunkt der vor-

liegenden Untersuchung. Ausstellungen sind schließlich als »complex text«273 und als

rhetorische Akte zu verstehen, die durch ein »close reading« verstanden werden kön-

nen.274 Dies gilt für die verschiedenen Elemente einer Ausstellung ebenso wie für die

Ausstellungskonzepte, die so dekodiert werden können.275

Die vorliegende Untersuchung versteht »Inhalt, konzeptionelle Umsetzung und äs-

thetische Gestaltung« als Synthese und analysiert diese daher zusammenhängend.276

Dem bestehenden Problem der Ausstellungsanalyse, der Replizierbarkeit, wird in die-

ser Studie durch eine nachvollziehbare Darstellung und durch eine umfassende foto-

grafische Dokumentation zu begegnen versucht.277 In den jeweiligen Kapiteln wird die

Beschreibung der Ausstellungen und ihre Analyse eingebettet in die Besprechung der

jeweiligen Geschichte der Häuser, ihrer Strukturen (Personal, Finanzierung etc.) und

ihrer sonstigen Aktivitäten (Veranstaltungen, Publikationen etc.).Dem folgt die Vorstel-

lung anderer Einschätzungen desMuseums und abschließend eine zusammenfassende

Bewertung und Einordnung. Zur Veranschaulichung und konstruktiven Ergänzung der

Kritik werden punktuell auch mögliche Darstellungsalternativen diskutiert.278

Die Beschreibung und Analyse der Ausstellung verfolgt der Autor auf Basis der skiz-

zierten kultur- und museumswissenschaftlichen Erkenntnisse in einem selbst entwi-

ckelten Leitfaden, der eine möglichst effiziente, systematische und vergleichende Ana-

270 Der Ausdruck der »dichten Beschreibung« geht ursprünglich auf Gilbert Ryle zurück. Vgl. Geertz:

Dichte Beschreibung, 1983, S. 10, 14f., 43.

271 Vgl. für den Ansatz der »dichten Beschreibung« in Heinemanns Untersuchung: Heinemann: Krieg

und Kriegserinnerung im Museum, 2017, S. 57-60.

272 Muttenthaler; Wonisch: Gesten des Zeigens, 2006, S. 46.

273 Bogumił ; Wawrzyniak et al. : Introduction, 2015, S. 20.

274 Scholze: Kultursemiotik: Zeichenlesen in Ausstellungen, 2010, S. 132.

275 Ebd., S. 137f.

276 Muttenthaler; Wonisch: Gesten des Zeigens, 2006, S. 250.

277 Vgl. ebd., S. 62.

278 Für ein derartiges Vorgehen plädiert Scholze in Bezug auf Bal: Scholze: Kultursemiotik: Zeichen-

lesen in Ausstellungen, 2010, S. 136.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Flucht und Vertreibung in europäischen Museen

lyse ermöglichen soll.279 Dieser Katalog kann – leicht modifiziert – auch auf die noch

nicht entstandenen und im Entstehen begriffenen Ausstellungen angewendet werden,

indem die bisherigen Konzeptionen und Verlautbarungen als Grundlage genommen

werden.280

Der Leitfaden ist in fünf Bereiche gegliedert. In der ersten Einheit werden der An-

spruch (der eigene sowie der von außen erhobene) und die angestrebte Erzählung der

Ausstellung untersucht. Im zweiten Bereich werden ihre einzelnen technischen Ele-

mente vertiefend analysiert (Objekte, Inszenierung, Texte, Besucherbild etc.). Im drit-

ten Schritt werden die dargebotenen Inhalte ausführlich auf einige Leitfragen hin un-

tersucht, welche die oder das Ausstellungsnarrativ/e in Hinblick auf den Komplex von

Flucht und Vertreibung betreffen. Im Anschluss wird im vierten Teil die Ausstellung auf

ihre zentralen Aussagen und ihre vermittelte Kernerzählung hin betrachtet und bewer-

tet. Abschließend werden im fünften Bereich einige Überlegungen zum potentiellen

›Funktionieren‹ in Hinblick auf den Anspruch des Museums angestellt.

Leitfaden für die Ausstellungsanalyse

2.6 Zusammenfassung

Der geschichtswissenschaftliche Vergleich, der die Erkenntnisse der transnationalen

Geschichtsschreibung berücksichtigt, soll in dieser Arbeit dazu dienen, die verschie-

denen nationalen Diskurse sowie ihre transnationalen Elemente zu analysieren und

einzuordnen. Teil dieses Diskurses sind auch die untersuchten Museen, die alle einen

über den nationalen Rahmen hinausgehenden, hier vor allem einen europäischen An-

spruch haben. Die entsprechenden Interdependenzen und die Phasen, in denen sich

ein gemeinsamer oder europäischer Diskursraum herausbildet, stehen im besonderen

Fokus. Der überkreuzende Blick zieht sich durch die vorliegende Arbeit und verdichtet

sich in den vergleichenden Zusammenfassungen der Kapitel.

279 Vgl. für einenÜberblick an Fragen an eineAusstellung, die hier zumTeil berücksichtigt, aber umei-

nen inhaltlichen Schwerpunkt ergänzt wurden:Muttenthaler;Wonisch: Gesten des Zeigens, 2006,

S. 46-49.

280 Vgl. für diesen Ansatz: Thiemeyer: Geschichtswissenschaft: Das Museum als Quelle, 2010, S. 80.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theoretische und methodische Grundlagen 93

Erinnerungskultur und Geschichtspolitik stehen in einem engen Verhältnis zuein-

ander. Die Studie verwendet, ähnlich wie von Cornelißen vorgeschlagen, Erinnerungs-

kultur als »formalen Oberbegriff für alle denkbaren Formen der bewussten Erinne-

rung an historische Ereignisse, Persönlichkeiten und Prozesse«.281 In diesem kulturel-

len und sozialen Rahmen, der ständigen Aushandlungsprozessen unterliegt, geschieht

Geschichtspolitik und formt diesen gleichzeitig laufend (mit). Wenn in dieser Arbeit

von einer nationalen Erinnerungskultur gesprochen wird, ist damit ein zeitweise in

der (medialen) Öffentlichkeit vorherrschendes, aber grundsätzlich nie konkurrenzlo-

ses Geschichtsbild gemeint. Die Verknüpfung gewachsener historischer Diskurse mit

geschichtspolitischen Entwicklungen erlaubt es, den Kontext für die untersuchten Mu-

seumsprojekte zu definieren. Das berührt im Folgenden die ab dem 4. Kapitel thema-

tisierten Bereiche mit dem Fokus auf staatlichen, publizistischen und zivilgesellschaft-

lichen Akteuren.

Bei einer transnationalen Untersuchung ist neben einer Gegenüberstellung von

mehr oder weniger geschlossenen nationalen Fallbeispielen gerade in Hinblick auf

Ostmitteleuropa auf die komplexe Verflechtungsgeschichte der Region(en) zu ach-

ten. Um ein strukturiertes Vorgehen zu gewährleisten, wird in den Kapiteln 4 und

5 grundsätzlich ein Zweischrittverfahren angewendet, in dem zunächst die nationa-

len Diskurse in ihren transnationalen Verbindungen und im Anschluss gemeinsame

Diskursebenen untersucht werden. Auf dieser Basis wird dann eine vergleichende

Bewertung vorgenommen. Ähnlich soll bei der folgenden Betrachtung der Diskurse

um die Museen vorgegangen werden.

Die Arbeit verfolgt die Vorstellung eines umkämpften ›Marktes der Erinnerungen‹,

der erwähnten »Arena« oder den »Arenen«, in denen verschiedene Akteure um Deu-

tungshoheiten, Aufmerksamkeit und Unterstützung ringen.282 In diesem Umfeld ent-

standen die hier untersuchtenMuseen. Zu berücksichtigen sind dabei sowohl die unter-

schiedlichen Kontexte und Strukturen der nationalen als auch der Diskurse auf trans-

nationaler beziehungsweise europäischer Ebene. Im vorliegenden Fall wird der stete

Kampf um die wenigstens zeitweise gültige Etablierung einer mehrheitlich anerkann-

tenWahrheit über den Komplex Flucht und Vertreibung als Hintergrund derMuseums-

projekte verstanden und untersucht. Diese sind nicht nur Materialisierungen dieser

Prozesse, sondern selbst wieder Taktgeber. Die Auseinandersetzung um die ›richtige‹

Erinnerung an Flucht und Vertreibung wird in allen Teilen der Arbeit thematisiert, wobei

wechselnde Deutungshoheiten ebenso von Interesse sind wie gescheiterte Impulse zur

Veränderung der Erinnerungskultur.

Für die entsprechende Untersuchung der erinnerungskulturellen Entwicklungen

wird die vorgestellte Diskursanalyse verwendet. Mit einem abgesteckten Korpus von

Quellen werden die verschiedenen Diskursstränge und zentrale Argumentationen her-

ausgearbeitet.283 Diese Argumente sind zumeist Teil eines bestimmten historischen

Narrativs über Flucht und Vertreibung. Die zentralen Erzählungen werden daher im

281 Cornelißen: Erinnerungskulturen, 2012, S. 1.

282 Ullrich: Diskursanalyse, Diskursforschung, Diskurstheorie, 2008, S. 23. Siehe Kap. 2.4, S. 67f.

283 Vgl. Kap. 2.4, S. 68; Kap. 1.4, S. 49f.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Flucht und Vertreibung in europäischen Museen

Kapitel 3 besprochen sowie die ihnen zugrunde liegenden diskursiven Aushandlun-

gen in den Kapiteln 4 und 5 untersucht. Aus diesen Überlegungen ergibt sich neben

dem für die Museen und Ausstellungen grundlegenden Quellenmaterial eine pragma-

tische, kontinuierlich weiterentwickelte und durch einen Kriterienkatalog systemati-

sierte Quellenauswahl.284

Die vorgestellten Institutionen des Museums und der Ausstellung sowie die ent-

sprechende Museumsanalyse sollen es ermöglichen, das Museum als geschichtspoliti-

sches Objekt und Subjekt zu verstehen. Wie sein Kernelement, die Ausstellung, besitzt

es die diskutierten Eigenlogiken, die es zu berücksichtigen gilt. Die vorliegende Studie

begegnet den Ausstellungen als Gesamtkunstwerk und damit als äußerst komplexen kul-

turellen Erzeugnissen auf verschiedenen methodischen Ebenen, wie mit der ›dichten

Beschreibung‹. Der Vergleich der Museen ist mit der Herausforderung konfrontiert,

dass sich diese ebenso wie die Ausstellungen erheblich in ihrer Machart und in ihren

Zielen unterscheiden. Ein komparativer Ansatz muss solche Unterschiede berücksich-

tigen. Als Grundlage für ein strukturiertes Vorgehen sowohl für den Vergleich als auch

für die Analyse der Museen und Ausstellungen dient der in Kapitel 2.5 entwickelte Leit-

faden.

284 Vgl. Haslinger: Diskurs, Sprache, Zeit, Identität, 2006, S. 29f. Vgl. Kap. 2.5, S. 89-92; Kap. 1.1, S. 15f.

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003 - am 14.02.2026, 05:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451694-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

