126

Corona und andere Weltuntergénge

6.5 Apokalypse als Reichstheologie - Das Konzept
des »Katechon«

Auf den ersten Blick unterscheiden sich die drei Szenarien der Krise des Na-
tionalismus in vielerlei Hinsicht: Huntington spricht als Politikberater zu den
Situationsmichtigen, Zehm mochte ein intellektuelles Publikum moralisch
aufriitteln und der Attentiter von Christchurch wendet sich an die einfachen
»Menschen des Westens«. Zehm und Huntington risonieren und visionieren
tiber das goldene Zeitalter der westlichen Weltordnung, wihrend der Atten-
titer von Christchurch ihre Riickeroberung antritt. Zugleich finden sich eini-
ge Parallelen, etwa der Verweis auf das Schwinden der westlichen Dominanz
als »Genozidx, die Idealisierung einer nicht weiter spezifizierten Vergangen-
heit europiischer Hegemonie und eine modernisierungskritische Haltung,
die deutlich iber den xenophoben Grundtenor hinausweist und Globalisie-
rung, Individualisierung und Emanzipation als Eckpfeiler des Abstiegs iden-
tifiziert.

Eine weitere Gemeinsamkeit ist der Bezug auf eine Instanz, welche die
Apokalypse aufhilt. Fiir Huntington und Zehm ist dies eine Form politischer
Herrschaft, die sie mit dem »westlichen Kulturraum« identifizieren. Fiir den
Attentiter von Christchurch liegt ein allgemeineres Verstindnis »geborgter
Zeit« zugrunde, in der die Regeneration der europiischen Bevélkerung er-
reicht werden kénne. Auch hier geht es im Kern darum, den in die Grundfes-
ten der Moderne eingeschriebenen Niedergang aufzuhalten. Damit stehen
alle drei Szenarien in einer langen Tradition katechontischen Denkens, die
ich in diesem Unterkapitel in ihren Grundziigen erliutern méchte.

Dazu werde ich die Ideengeschichte des Katechon von seinem theologi-
schen Debiit und seiner Institutionalisierung in der Spitantike, iiber seine
Adaptation und dramaturgische Ausgestaltung im Hochmittelalter bis hin zu
seiner Verwendung in der Politischen Theologie Carl Schmitts nachzeichnen.
Dieser Schritt wird notwendig kursorisch sein und bildet das Bindeglied zwi-
schen den im Vorfeld dargestellten aktuellen Befunden katechontischer Rede’
und dem nachfolgenden religionssystematischen Fazit zum Verhiltnis pro-
phetischer Innovation und priesterlicher Institutionalisierung.

7 Wie im vorigen Abschnitt dargestellt, kniipft Zehm ausdriicklich, Huntington aber zu-
mindest terminologisch und dem Geiste nach an die katechontischen Uberlegungen
von Carl Schmitt an.

12.02.2028, 21:48:30.


https://doi.org/10.14361/9783839455951-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Politische Apokalyptik

6.5.1 Das Katechon in der Spatantike - Entstehung und
Institutionalisierung

Die Rede vom Katechon hat ihren Ursprung in der paulinischen Theologie,
namentlich im zweiten Thessalonicherbrief. Hier warnt Paulus die Gemeinde,
sich nicht einer endzeitlichen Naherwartung hinzugeben. Die Prophezeiung
der Apokalypse konne erst mit dem Erscheinen des Antichristen ihren Lauf
nehmen, dieser werde aber derzeit noch aufgehalten und kénne erst in die
Welt treten, sobald der oder das Aufhaltende entfernt ist:

»Was nun das Kommen unseres Herrn Jesus Christus angeht und unsre Ver-
einigung mit ihm, so bitten wir euch, liebe Briider, dass ihr euch in eurem
Sinn nicht so schnell wankend machen noch erschrecken lasst [...] als sei der
Tag des Herrn schon da. Lasst euch von niemandem verfithren, in keinerlei
Weise; denn zuvor muss der Abfall kommen und der Mensch der Bosheit of-
fenbart werden, der Sohn des Verderbens [...]. Und ihr wisst, was ihn noch
aufhalt, bis er offenbart wird zu seiner Zeit. Denn es regt sich schon das Ge-
heimnis der Bosheit; nur muss der, der es jetzt noch aufhilt, weggetan wer-
den.«® (2 Thess. 2, 1-7)

Hier geht es freilich weniger um den exegetischen Befund (vgl. dazu
Motschenbacher 2000, 188ff.), sondern vielmehr um den »Sitz im Leben«
der paulinischen Ermahnung. Im Mittelpunkt von Paulus Wirkungsabsicht
steht ersichtlich die Parusieverzégerung, also der Aufschub der Wiederkunft
Christi. Dabei geht es ihm nicht darum, die noch nicht stattgefundene
Parusie zu begriinden, um die heilsgeschichtliche Hoffnung aufrecht zu
erhalten. Stattdessen mochte Paulus den soziopathologischen Endzeiteifer der
jungen christlichen Gemeinden dimpfen, um eine Implosion der zu jener
Zeit neuen religiosen Bewegung Christentum zu verhindern.’ Unter reli-

8 »Kal viv o katéxov oibate €ig 10 amokaAu@Bivat autov €v ¢ £autol kap@. o yap
puothplov fdn évepyettal tfig avopiag: povov 6 katéyxwv Aptt £wg €K HETOU yévnTal«
(2. Thess. 2, 6-7). Im griechischen Originaltext spricht Paulus vom Katechon sowohl als
Neutrum (katéxov) als auch als Maskulinum (katéxwv), eine Unterscheidung, die in
der Politischen Theologie Carl Schmitts noch zu einiger Bedeutung gelangt. Die se-
mantische Nahe von Katechontik und Apokalyptik zeigt sich zudem in der Formulie-
rung, dass der Widersacher selbst erst offenbart werden muss (amokaAu@fvat).

9 Zur Dynamik neuer religioser Bewegungen vgl. die Einfithrung in die Religionssozio-
logie von Hubert Knoblauch (Knoblauch 1999) sowie den vergleichenden Beitrag von
Krech und Nagel (2014).

12.02.2028, 21:48:30.

127


https://doi.org/10.14361/9783839455951-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Corona und andere Weltuntergénge

gionspragmatischen Gesichtspunkten ist vor allem die Figur des Katechon
interessant. In der theologischen Debatte wird zwischen einer theozentri-
schen, einer missionarischen und einer geschichtstheologischen Auslegung
unterschieden (ebd., 191f.). Die theozentrische Deutung identifiziert den Ka-
techon als Akteur mit Gott und das Katechon als aufhaltende Instanz mit
dem gottlichen Heilsplan. Die missionarische Deutung »sieht das den Aufschub
bewirkende Moment im Missionsauftrag der Gemeinde« (ebd., 192). Das
Katechon wird hier mit der Verkiindigung des Evangeliums assoziiert: Bevor
das messianische Zeitalter anbrechen und das Weltgericht stattfinden kann,
muss zuvor die christliche Heilsbotschaft Verbreitung gefunden haben. Die
geschichtstheologische Auslegung versucht dagegen, den oder das Katechon
»mit einer konkreten Macht in der Gegenwart zu identifizieren« (ebd.).

Mit diesem Deutungsansinnen hilt die Immanenz Einzug in den apoka-
lyptisch-katechontischen Diskurs und 6ffnet ihn fiir eine weltliche Politisie-
rung. Von der jiidischen Apokalyptik an, iiber die Offenbarung des Johannes
bis in die aktuelle Diskussion iiber nationalstaatliche Zusammenschliisse, die
Identifikation von Katechon und Herrschaftsgebilde lag auf der Hand: Das
hellenistische Grof3reich Alexanders, das rémische Imperium, das Deutsche
Reich oder die Europdische Union, sie alle wurden (und werden) als viertes
und letztes Reich vor dem Ende der Geschichte (Dan. 2)*°, als Katechon, als
Aufhalter — oder Vorreiter — der Apokalypse aufgefasst. Die politische Bewer-
tung steht und fillt dabei mit jener Disposition, die man als Psychologie der
Parusie bezeichnen konnte. Hier ldsst sich religionsgeschichtlich eine Verla-
gerung von der Hoffnung auf das baldige Ende als Uberwindung der defizien-
ten Welt hin zu einem bangen Zaudern angesichts der Schrecken der Endzeit
feststellen. Motschenbacher beschreibt diesen Zusammenhang treffend mit
den Worten: »Die Naherwartung kehrt sich um; die freudige Hoffnung auf die
Wiederkunft des Herrn weicht der Angst vor den dem Gericht vorausgehen-
den Dringsalen [sic!] des Endkampfes.« (Motschenbacher 2000, 192) Diese
Umkehr bringt notwendig eine Aufwertung der Geschichte »davor« mit sich

10 »Und das vierte [KOnigreich] wird hart sein wie Eisen; denn wie Eisen alles zermalmt
und zerschlagt, ja, wie Eisen alles zerbricht, so wird es auch alles zermalmen und zer-
brechen [...]. Aber zur Zeit dieser Kénige wird der Gott des Himmels ein Reich aufrich-
ten, das nimmermehr zerstort wird; und sein Reich wird auf kein anderes Volk kom-
men. Eswird alle diese Konigreiche zermalmen und zerstoren; aber es selbst wird ewig
bleiben.« (Dan. 2, 40-44)

12.02.2028, 21:48:30.


https://doi.org/10.14361/9783839455951-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Politische Apokalyptik

und damit auch eine Aufwertung der bestehenden staatlichen und kirchli-
chen Institutionen. Motschenbacher stellt diesen Prozess der institutionellen
Gerinnung apokalyptischer Prophetie eindrucksvoll dar:

»Mit der wachsenden Etablierung der Kirche als staatstragende Grofie ver-
andert sich die Apokalyptik von der Sprache der Weltverneinung hin zum
Ausdruck einer Weltbejahung. Rom wird nun nicht mehr wie noch in der
Johannes-Apokalypse als Hure Babylon und das aus dem Abgrund aufstei-
gende Tier gesehen, sondern im Gegenteil alsjene in 2 Thess. 2, 6f. beschrie-
bene, das Bose aufhaltende Macht, das heif’t als der Katechon verstanden .«
(Ebd., 197f)

Hier ist ein religionspragmatischer Zusammenhang par excellence benannt: In
dem Mafe, wie das Christentum, d.h. christliche Institutionen, »staatstra-
gend« wurden, kithlte der apokalyptische Furor deutlich ab, und die bereits
vorhandene, aber im eschatologischen Enthusiasmus nicht beachtete Figur
des Katechon wird nun interpretatorisch aktiviert und politisch fokussiert.
Im Bild gesprochen wird hier die soteriologische Notbremse gezogen."
Diese Entwicklung lasst sich gewiss nicht verstehen ohne Riickgrift auf
grundlegendere Annahmen zum Zusammenhang von Ideen, Interessen und
Institutionen. Ich mdchte diese allgemeinere Diskussion noch ein wenig auf-
schieben, aber bereits an dieser Stelle hervorheben, dass die augenfillige ma-
terialistische Interpretation, nach der das politische Sein das religiose Be-
wusstsein bestimmt, der Frage nur zum Teil gerecht wird. Ein wichtiger Be-
leg dafiir ist die Tatsache, dass auch in der Institutionalisierungsphase des
Christentums die Bandbreite innerhalb der katechontischen Interpretation
der Heilsgeschichte grofd war. Auf der einen Seite stehen Tertullian (150-230)
und Eusebius von Caesarea (264-330), die Carl Schmitt als Ahnherren einer
»Politischen Theologie« herausstellt. Sie identifizieren das Katechon in der
politischen Form des Imperium Romanum. Nur so ist zu erkliren, warum
Tertullian in seiner Schrift »Apologeticum« zum Gebet fiir die Kaiser als ho-
here Notwendigkeit fiir den Fortbestand Roms aufruft (ebd., 205). Auch bei
Eusebius sei, so Motschenbacher, »eindeutig die Angst vor dem Untergang
des Reiches groRer als vor dem Imperium selbst« (ebd., 197). Auf der anderen
Seite stehen Tyconius (4. Jh.) und Augustinus (354-430), die diese reichstheo-
logische Wendung des Katechon ablehnen. Fiir sie ist die Kirche als gelebte

11 Vgl.dazudie Uberlegungen von Christoph Auffarth zurideengeschichtlichen Kontinui-
tat der Reichstheologie vom Mittelalter in die Neuzeit (Auffarth 2002, 86ff., 232ff.).

12.02.2028, 21:48:30.

129


https://doi.org/10.14361/9783839455951-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130

Corona und andere Weltuntergénge

christliche Gemeinschaft Grundlage jeder Heilsgeschichte, wihrend die staat-
liche Macht als Teil der civitas terrena »nur etwas Voriibergehendes von rela-
tivem Wert« (ebd., 199) darstellt (Augustus) oder gar die »Kennzeichen des
Antichrist« (ebd., 198) tragt (Tyconius). Die Spannung zwischen diesen Li-
nien katechontischer Geschichtsdeutung bleibt auch in der mittelalterlichen
Rezeption bestehen.

6.5.2 Adaptation und Inszenierung - Das Katechon im Hochmittelalter

Fir den apokalyptischen Diskurs im Mittelalter hilt Motschenbacher fest,
»daR im Mittelpunkt des Interesses nicht die Frage nach dem Katechon
steht, sondern der Antichrist die Menschen beschiftigt« (ebd., 204). Der
versachlichende Ton der Institutionalisierung der Kirche im Reich ist in-
zwischen verklungen und hat (erneut) eschatologischen Naherwartungen
Raum gegeben. Der Antichrist »wird unmittelbar erwartet oder ist bereits in
der Welt anwesend, so dafd man in einem Bewuf3tsein vom nahen Weltende
lebt« (ebd.). Dieser Zeitgeist artikuliert sich innerhalb des katechontischen
Diskurses in der Nachfolge einer staatskritischen Interpretation a la Tyco-
nius (s.0.). Dabei kommt die Spannung zwischen einer institutionellen und
einer mystischen Auffassung christlicher Lebensfithrung, die bei Tyconius
bereits angelegt war, voll zum Tragen: Der Bischof Anselm von Havelberg sah
die kirchlichen Organisationen, insbesondere die Orden, als Ausdruck des
Katechon (ebd., 200f.), dagegen nutzten reformorientierte Theolog*innen
jener Zeit, etwa Hildegard von Bingen, das Bild des Antichristen zu einer
Kritik der bestehenden kirchlichen Institutionen (ebd., 203). Als Katechon
werden in der Folge entweder weltlich die Reformer der ottonischen Reichs-
kirche ausgemacht oder aber christologisch-mystisch die Figur des Christus
selbst und die individuelle religiose Lebensfithrung (ebd.). Die Aktivierung
des institutionenkritischen Potentials der tyconianischen Perspektive im
Hochmittelalter ist sicherlich auch als Antwort auf die Ausdifferenzierung
und Verfestigung der kirchlichen Organisationsstruktur von einer Phase der
Institutionalisierung zu einer Phase der Konsolidierung zu sehen. Interes-
sant ist dabei, dass sich nun die kritisch-reformerische Wende innerhalb
des an sich konservativen Musters katechontischer Deutung vollzieht. Als
Reaktion auf akute apokalyptische Angste entstanden, wirkt das Katechon
nun proaktiv als geschichtsphilosophisches Sedativum.

Neben der kirchenbezogenen Blickrichtung in der Tradition von Tyconi-
us wirkee freilich auch die reichstheologische Interpretation des Katechon wei-

12.02.2028, 21:48:30.


https://doi.org/10.14361/9783839455951-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Politische Apokalyptik

ter, wie sie Tertullian und Eusebius begriindet hatten. Sie wurde adaptiert
iiber die Konstruktion der translatio imperii. Gemeint ist die Vorstellung einer
Abfolge von Reichen, wie sie bereits in der Vier-Reiche-Lehre von Daniel be-
griindet wird (vgl. dazu Koch 1995; Koch 2007; Auffarth 2002, 621f.). Das Fran-
kenreich wurde hierbei als Verlingerung des Imperium Romanum betrachtet
und in dessen katechontische Funktion eingesetzt (Blindow 1999, 149ft.). Ne-
ben der gelehrten Herleitung dieser Abfolge' liegt mit dem sog. »Ludus de
Antichristo« auch ein dramaturgisches Dokument vor, in dem »Eschatologie
und Politik, Kaiser und Antichrist in einen grofien heilsgeschichtlichen Zu-
sammenhang gebracht« (Motschenbacher 2000, 201) werden. Das Mysterien-
spiel inszeniert Kaiser Barbarossa als Aufhalter des Antichristen: »Der kon-
krete Katechon ist der Stauferkaiser, der anstelle von Papst und Kirche dem
Antichrist entgegentritt; das wahre Gottesvolk ist entsprechend nicht mehr
die ecclesia, sondern in den Deutschen zu sehen.« (Ebd., 202) Nachdem die
Heerscharen des Antichristen durch den »furor teutonicus« besiegt worden
sind, verfillt der Kaiser dessen falschen Wundern und stellt sich ungewollt
in den Dienst des Widersachers. Erst das direkte Eingreifen Gottes kann der
Usurpation des gesamten Erdkreises durch das Bose Einhalt gebieten.

Am Beispiel der Adaption des Katechon im Mittelalter zeigt sich klar der
Zusammenhang zwischen der historischen Opportunitit von Angeboten zur
Deutung der Geschichte und der Eigendynamik einmal aktivierter Deutungs-
muster. Der bewahrende Anspruch, der noch in der Institutionalisierungs-
phase des Christentums gewaltet und die Opportunitit der katechontischen
Idee verbiirgt hatte, hat in der Konsolidierungsphase seine pragmatische Ba-
sis verloren. Das Ende scheint im Alltagsbewusstsein wieder niher geriickt
zu sein und schafft eine Situation apokalyptischer Naherwartung, wie sie in
Paulus’ Brief an die Thessalonicher anklingt. Allerdings vollzieht sich diese
Geschichtsdeutung weniger im Medium der klassischen Apokalypse als viel-
mehr in der katechontischen Dualitit von Aufhalter und Antichrist. Hinter
die institutionelle Realitit des Katechon gibt es kein Zuriick. Wie aber lisst
sich die kirchenkritische Wendung der an sich konservativen katechontischen
Rede erkliren? Ist sie ein Vorbote fiir Auflésungserscheinungen der reichs-
kirchlichen Institutionen? Meines Erachtens handelt es sich in erster Linie
um einen Beleg fiir die geradezu unerhéorte Stabilitit einmal institutionali-
sierter Wissensbestinde und fiir die Fihigkeit einer Institution, sogar die Kri-

12 Eine gute Ubersicht und einen Einblick in die Kommentarliteratur bietet die Disserta-
tionsschrift von Felix Blindow (Blindow 1999).

13.02.2026, 21:48:30.

131


https://doi.org/10.14361/9783839455951-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Corona und andere Weltuntergénge

tik an sich selbst in ihren Geltungsbereich zu inkorporieren und nach ihren
Rationalititskriterien zu verarbeiten.” Das Katechon als objektivierter Be-
standteil des mittelalterlichen geschichtstheologischen Spezialwissens nar-
kotisiert den revolutiondren Aktivismus der klassischen Apokalypse zu mode-
ratem Reformeifer. Durch die kultische Inszenierung in der Predigt und die
dramaturgische Inszenierung im Ludus de Antichristo wird dieses Wissen im
Alltagsbewusstsein verankert und erlangt Geltung im Handeln der Gliubigen.

6.5.3 Politische Theologie - Das Katechon als staatsrechtliche
Kategorie der Neuzeit

Wenn ich im vorigen Abschnitt von der erstaunlichen Kontinuitit und Fle-
xibilitit des Katechon als Leitidee reichskirchlicher Institutionen gesprochen
habe, richtet sich nun der Blick auf die Neuzeit: Sollte der katechontische
Diskurs, die religiése Legitimation des Reiches als Aufhalter der Apokalyp-
se, die Wirren von Reformation, Religionskriegen und Sikularisation iiber-
dauert haben? Mit Blindow mag man, wenn nicht von Kontinuitit, so doch
zumindest von einer reichstheologischen Riickbesinnung zur zweiten deut-
schen Reichsgriindung im Jahr 1870/71 ausgehen. Interessanterweise wurde
das Katechon zunichst offenbar vor allem in seiner dramaturgischen Gestalt
rezipiert. Der Ludus de Antichristo, bekannte der Germanist Karl Reuschel in
seinem Buch tiber »Die deutschen Weltgerichtsspiele des Mittelalters, sei
»[l]ateinisch nur in der Form, deutsch in seinem Wesen« (zit. n. Blindow
1999, 154, Fn. 940). Die deutsche Form erhielt das Stiick dann im Rahmen der
nationalsozialistischen Reichsideologie. Blindow weist darauf hin, dass der
Ludus in den Jahren 1930/31 »mehrfach von Laiengruppen aufgefithrt worden«
(ebd., 154) sei und Klaus Vondung zitiert den protestantischen Konservativen
Albrecht Giinter mit den Worten: »Ich sehe in einer guten Laienauffithrung
des Ludus de Antichristo das erhabenste Gedichtnis des Reichs.« (zit. n. Von-
dung 1988, 39)

Die Wendung von der isthetischen Selbstvergewisserung zur akademi-
schen Interpretation des Dritten Reiches als Schicksalsgemeinschaft wider

13 Hierbeziehe ich mich auf das Konzept der Institutionenanalyse von Rainer Lepsius. Fiir
ihnsind Institutionen »soziale Strukturierungen, die einen Wertbezug handlungsrele-
vant werden lassen« (Lepsius 1995, 394). Der Wertbezug kommt in der institutionellen
»Leitidee« (ebd., 395) zum Ausdruck, die Handlungsrelevanz in den davon abgeleite-
ten »Rationalitatskriterien« und deren »Geltungskontext« (ebd.).

12.02.2028, 21:48:30.


https://doi.org/10.14361/9783839455951-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Politische Apokalyptik

den Antichrist sollte dann der katholische Staatsrechtler Carl Schmitt voll-
ziehen." Dabei ist in der Schmitt-Forschung die Frage durchaus umstrit-
ten, wann genau er seine politische Theologie des Katechon zu entwickeln
begann.” Fest steht allerdings, dass ihn diese Frage nicht nur als staatswis-
senschaftliches, sondern auch als politisch-praktisches Problem bis in sein
Spatwerk hinein beschiftigt hat (Schmitt 1997). Schmitt 16st das Reich als Ka-
techon aus der heilsgeschichtlichen Tradition und beschreibt das Aufhalten
des Endes als Bedingung der Moglichkeit von Geschichte an sich. Durch sei-
ne juristische Perspektive arbeitet er einen Aspekt der katechontischen Idee
weiter heraus, den man als Tautologie der Form bezeichnen kénnte. Gemeint
ist ein Primat der (Rechts-)Form vor der Nichtform, oder etwas prosaisch:
irgendein Staat ist besser (und legitimer) als kein Staat. Auf diese Beson-
derheit der juristischen Lesart verweist auch Jacob Taubes, dessen Verhilt-
nis zu Schmitt von Antagonismus und Geistesverwandtschaft gleichermafen
gekennzeichnet ist:

»[S]olange auch nur eine juristische Form gefunden werden kann, mit wel-
cher Spitzfindigkeit auch immer, ist es unbedingt zu tun, denn sonst regiert
das Chaos. Das ist das, was er [Schmitt] spater das Kat-echon nennt: Der Auf-
halter, der das Chaos, das von unten dringt, niederhilt. Das ist nicht meine
Anschauung, nicht meine Erfahrung. Ich kann mir vorstellen als Apokalypti-
ker: soll sie zugrunde gehen. I have no spiritual investment in the world as it is.
Aberich verstehe, daf ein anderer in diese Welt investiert und in der Apoka-
lypse, in welcher Form auch immer, die Gegnerschaft sieht und alles tut, um
das unterjocht oder unterdriickt zu halten, weil von dort her Krafte loskom-
men konnen, die zu bewaltigen wir nicht in der Lage sind.« (Taubes 2003,
139; Hervorhebung im Original)

In der Darstellung von Taubes ist die Unterscheidung einer immanenten und
einer transzendenten historischen Orientierung angelegt. Der*die Apoka-
lyptiker*in »investiert« nicht in diese Welt, sein*ihr spirituelles Streben gilt

14 Trotz seines Riickzugs aus der Offentlichkeit nach Kriegsende hat Carl Schmitt auch
die Ideengeschichte und die politischen Debatten der jungen Bundesrepublik maf-
geblich mit beeinflusst. Zahlreiche Hinweise liefert das Buch von Stephan Schlak tiber
»Szenen einer [deengeschichte der Bundesrepublik« (Schlak 2008, 117ff., 162ff.).

15 Der Begriff des Katechon l&sst sich bei Schmitt erstmals 1942 in der Schrift »Land und
Meer« nachweisen (Schmitt 1993). Allerdings verweist Motschenbacher darauf, dass
Schmitt selbst das Konzept schon deutlich frither datiert, namlich in das Jahr 1932
(Motschenbacher 2000, 187, Fn. 1).

12.02.2028, 21:48:30.


https://doi.org/10.14361/9783839455951-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

Corona und andere Weltuntergénge

der als ideal gedachten, exklusiven Nachwelt, dem Himmlischen Jerusalem.
Der*die »Katechont*in« hingegen richtet sein*ihr spirituelles Investment auf
die bestehende Welt »as it is«.

Wie im Vorfeld gezeigt, ist die immanente Orientierung in der katechon-
tischen Geschichtsdeutung von Beginn an angelegt. Fiir einen Abriss zur Ide-
engeschichte ergibt sich aber die Frage, ob das Katechon in den diirren Kate-
gorien der Staatsrechtslehre nicht zu einem blofien G6tzen der (Rechts-)Form
gerinnt und seine transzendente Verankerung ebenso wie der grundieren-
de heilsgeschichtliche Erméglichungsdiskurs verrauchen. Dafiir spricht die
Akribie, mit der Carl Schmitt versucht, den (bei ihm stets personal gedach-
ten) Aufhaltenden historisch zu identifizieren: Zunichst weist er explizit die
Vorstellung zuriick, die USA konnte den Katechonten hervorgebracht haben:
»Wer ist heute der xotéxwv? Man kann doch nicht Churchill oder John Fos-
ter Dulles dafiir halten.« (zit. n. Blindow 1999, 156) Nach Blindow interessiert
Schmitt »weniger der theologische Gehalt des Begriffes als seine politische
Wirksamkeit« (ebd.), so dass seine Uberlegungen zur Figur des Aufhalters
beinahe die Ziige eines Geschichts-Bingos annehmen: »Man muss fir jede
Epoche der letzten 1948 Jahre den xatéxwv nennen konnen. Der Platz war nie-
mals unbesetzt, sonst wiaren wir nicht mehr vorhanden.« (Ebd.) Die Liste der
Kandidaten umfasst die christlichen Kaiser des Mittelalters, aber auch Hegel,
Savigny sowie den tschechischen Prisidenten Masaryk (ebd., 158). Eben dieser
Masaryk kommt denn auch in einer Notiz Schmitts in seinem »Glossarium«
vor (Schmitt 1991), die suggeriert, er habe sich schliefilich selbst fiir den Auf-
halter gehalten: »Masaryk war ein echter europiischer Katechon gewesen; der
Katechon der westlichen Liberaldemokratie.« (Ebd., 113) Knapp zwei Wochen
spater vermerkt Schmitt: »Ich bin jetzt mehr als Thomas Masaryk.« (Ebd.,
118)1°

Dennoch ist die politische Theologie von Carl Schmitt bei aller konkre-
ten Geschichtsschau nicht sikularisiert in dem Sinne, dass sie ihren tran-
szendenten Bezugsrahmen verloren hitte (eher schon den heilsgeschichtli-
chen Bezugspunkt). In einem Brief an Albrecht Giinther schreibt Schmitt: »Zu
xatéywv: ich glaube an den Katechon.« (zit. n. Blindow 1999, 156) Dieser Satz,
der sich wie ein Credo des Aufhaltens liest, ist kein Bekenntnis zu einer kon-
kreten historischen Form des Katechon, sondern fiir die katechontische Idee
in ihrer transzendenten Verankerung. Sehr pointiert formuliert findet sich

16  Vgl. dazu auch Motschenbacher, der nahe legt, Schmitt habe sich bereits seit 1932 mit
dem Katechon identifiziert (Motschenbacher 2000, 209, Fn. 122).

13.02.2026, 21:48:30.


https://doi.org/10.14361/9783839455951-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Politische Apokalyptik

dieser Zusammenhang in der ansonsten etwas arkanen Dissertationsschrift
von Giinter Meuter:

»Dieser Begriff des Katechon scheint das von Schmitt beanspruchte theo-
logische Spezifikum zu sein, wodurch der Katholizismus die weltliche
Jurisprudenz >trotz aller dieser Verwandtschaft im Formalen«<transzendiert.
Die Ordnungsmacht ist demgemafd nicht bloR eine rein innerweltliche
Zwangsgewalt. lhre heilsgeschichtliche Funktion liegt vielmehr darin, als
dufderlich-weltliche Macht im Dienste einer inneren Idee der Geschichte zu
stehen.« (Meuter 1994, 212)

Meuter kniipft hier an die Feststellung von Jakob Taubes an, die juristische
Perspektive Schmitts bringe ein Primat der Form zwingend mit sich. Wih-
rend Taubes fir Schmitt ein innerweltliches »spirituelles Investment« und
damit die Heiligung der Immanenz annimmt (s.0.), betont Meuter die theo-
logische Komponente seines Denkens, nach der der Staat eine »aufhaltende
metaphysische Institution« sei, jedoch ohne »sakramentale Kraft« oder sote-
riologische Funktion: »Der im Politischen institutionalisierte Katechon ver-
leiht dem Arrangement mit den weltlichen Ordnungsmichten die metaphy-
sische Aura und Dignitit.« (Ebd., 213)

In diesem Abschnitt ging es mir darum, grob den ideengeschichtlichen
Horizont zu vermessen, der hinter den oben angefiihrten apokalyptischen
Szenarien der Krise des Nationalismus immer wieder aufscheint. Dabei ha-
be ich gezeigt, dass die Geburt des Katechon aus dem Geiste der spitantiken
Apokalyptik auf das Engste verbunden war mit der Institutionalisierung des
Christentums als Staatskirche. Einmal aktiviert, moderierte die katechonti-
sche Geschichtsdeutung die apokalyptischen Naherwartungen im Hochmit-
telalter und hegte Ambitionen von Kritik und Umsturz in einen konservativen
Reformdiskurs ein. Viele hundert Jahre spiter wird dieser Diskurs wieder
»angezapft«, um die Identitit des Deutschen Reiches als Schicksalsgemein-
schaft zu verbiirgen.

In der Gesamtschau lisst sich der Zusammenhang zwischen katechon-
tisch-apokalyptischer Deutung und grofiformatigen historischen Umbruchs-
phasen kaum von der Hand weisen: Das moribunde rémische Reich und die
Volkerwanderung in der Spatantike, Heterodoxie und sich anbahnende reli-
giose Konflikte im Mittelalter und der Kampf der Nationen sowie die Heraus-
forderungen der Globalisierung in der Neuzeit: Der katechontische Aufruf zu
ambitionierter Erhaltung bzw. zu proaktiver Restauration begleitet globale
Krisenzeiten mit seismographischer Sicherheit. Von einer liickenlosen Kon-

12.02.2028, 21:48:30.


https://doi.org/10.14361/9783839455951-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136

Corona und andere Weltuntergénge

tinuitit der katechontischen Idee kann insoweit keine Rede sein, vielmehr
von Konjunkturen katechontischer und apokalyptischer Krisendeutung. Im
nachfolgenden Abschnitt méchte ich diesen Befund zusammenfassend auf
die eingangs gestellten Fragen nach der Sprechersituation katechontischer
Rede und ihrer institutionellen Basis zurtickfithren.

6.6 Fazit: Apokalypse und institutionelle Beharrung

»Love and marriage, Love and marriage/Go together Like a horse and car-
riage/This | tell you brother/You can’t have one without the other/Love and
marriage, love and marriage/It’s an institute you can’t disparage.« (Frank Si-
natra — Love and Marriage)

Die institutionentheoretische Problemstellung in der Spannung zwischen
Apokalypse und Katechon lisst sich ein wenig flapsig mit einem Gas-
senhauer von Frank Sinatra auf den Punkt bringen: Das Gefiihl der Liebe und
die Institution der Ehe, so die Botschaft des Liedes, sind als unaufldsliche
Einrichtung miteinander verbunden. Damit ist der Zusammenhang zur
Frage nach Apokalyptik und Katechontik klar benannt: Der emotionale Furor
der apokalyptischen Naherwartung erfihrt eine Versachlichung durch das
bestehende Institutionengefiige. Das rhetorische Medium dieser Versachli-
chung ist die katechontische Rede. Empirisch tritt diese Beziehung in der
Spatantike besonders luzide zutage, indem parallel zur Institutionalisierung
des Christentums eine theologische Wende von der radikalen Prophetie
der Apokalypse zu einer priesterlichen Essentialisierung der Zwischenzeit
im Katechon vollzieht. Dabei ist es zunichst ohne Belang, ob bspw. die
Offenbarung des Johannes urspriinglich als reine Trostschrift gemeint war
(Hahn 2005) oder als revolutionires Manifest (Trimondi/Trimondi 2006).
Vielmehr geht es um die Dissonanz zwischen der Leitidee von spontanem
und umfassendem Wandel, gespeist von dem Wertbezug der defizienten
Welt auf der einen, und dem Interesse zum Selbsterhalt der bestehenden
Institutionen auf der anderen Seite.

Diese Spannung schwingt auch in dem Begriffspaar »priesterlich — pro-
phetisch« mit: Der*die Prophet*in wird in der Abgeschiedenheit der Eremi-
tage zum*zur Visionir*in der reinen Idee, die ersie ohne Riicksicht auf die
Befindlichkeiten seiner*ihrer Umwelt verkiindet. Dabei st6Rt er*sie als »Ru-
fer*in der Wiiste« oft genug auf Unverstindnis. Dagegen ist das priesterliche

12.02.2028, 21:48:30.


https://doi.org/10.14361/9783839455951-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

