
126 Corona und andere Weltuntergänge

6.5 Apokalypse als Reichstheologie – Das Konzept
des »Katechon«

Auf den ersten Blick unterscheiden sich die drei Szenarien der Krise des Na-

tionalismus in vielerlei Hinsicht: Huntington spricht als Politikberater zu den

Situationsmächtigen, Zehm möchte ein intellektuelles Publikum moralisch

aufrütteln und der Attentäter von Christchurch wendet sich an die einfachen

»Menschen des Westens«. Zehm und Huntington räsonieren und visionieren

über das goldene Zeitalter der westlichen Weltordnung, während der Atten-

täter von Christchurch ihre Rückeroberung antritt. Zugleich finden sich eini-

ge Parallelen, etwa der Verweis auf das Schwinden der westlichen Dominanz

als »Genozid«, die Idealisierung einer nicht weiter spezifizierten Vergangen-

heit europäischer Hegemonie und eine modernisierungskritische Haltung,

die deutlich über den xenophoben Grundtenor hinausweist und Globalisie-

rung, Individualisierung und Emanzipation als Eckpfeiler des Abstiegs iden-

tifiziert.

Eine weitere Gemeinsamkeit ist der Bezug auf eine Instanz, welche die

Apokalypse aufhält. Für Huntington und Zehm ist dies eine Form politischer

Herrschaft, die sie mit dem »westlichen Kulturraum« identifizieren. Für den

Attentäter von Christchurch liegt ein allgemeineres Verständnis »geborgter

Zeit« zugrunde, in der die Regeneration der europäischen Bevölkerung er-

reicht werden könne. Auch hier geht es im Kern darum, den in die Grundfes-

ten der Moderne eingeschriebenen Niedergang aufzuhalten. Damit stehen

alle drei Szenarien in einer langen Tradition katechontischen Denkens, die

ich in diesem Unterkapitel in ihren Grundzügen erläutern möchte.

Dazu werde ich die Ideengeschichte des Katechon von seinem theologi-

schen Debüt und seiner Institutionalisierung in der Spätantike, über seine

Adaptation und dramaturgische Ausgestaltung im Hochmittelalter bis hin zu

seiner Verwendung in der PolitischenTheologie Carl Schmitts nachzeichnen.

Dieser Schritt wird notwendig kursorisch sein und bildet das Bindeglied zwi-

schen den im Vorfeld dargestellten aktuellen Befunden katechontischer Rede7

und dem nachfolgenden religionssystematischen Fazit zum Verhältnis pro-

phetischer Innovation und priesterlicher Institutionalisierung.

7 Wie im vorigen Abschnitt dargestellt, knüpft Zehm ausdrücklich, Huntington aber zu-

mindest terminologisch und dem Geiste nach an die katechontischen Überlegungen

von Carl Schmitt an.

https://doi.org/10.14361/9783839455951-025 - am 13.02.2026, 21:48:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455951-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Politische Apokalyptik 127

6.5.1 Das Katechon in der Spätantike – Entstehung und

Institutionalisierung

Die Rede vom Katechon hat ihren Ursprung in der paulinischen Theologie,

namentlich im zweitenThessalonicherbrief.Hier warnt Paulus die Gemeinde,

sich nicht einer endzeitlichen Naherwartung hinzugeben. Die Prophezeiung

der Apokalypse könne erst mit dem Erscheinen des Antichristen ihren Lauf

nehmen, dieser werde aber derzeit noch aufgehalten und könne erst in die

Welt treten, sobald der oder das Aufhaltende entfernt ist:

»Was nun das Kommen unseres Herrn Jesus Christus angeht und unsre Ver-

einigung mit ihm, so bitten wir euch, liebe Brüder, dass ihr euch in eurem

Sinn nicht so schnell wankendmachen noch erschrecken lasst […] als sei der

Tag des Herrn schon da. Lasst euch von niemandem verführen, in keinerlei

Weise; denn zuvor muss der Abfall kommen und der Mensch der Bosheit of-

fenbart werden, der Sohn des Verderbens […]. Und ihr wisst, was ihn noch

aufhält, bis er offenbart wird zu seiner Zeit. Denn es regt sich schon das Ge-

heimnis der Bosheit; nur muss der, der es jetzt noch aufhält, weggetan wer-

den.«8 (2 Thess. 2, 1-7)

Hier geht es freilich weniger um den exegetischen Befund (vgl. dazu

Motschenbacher 2000, 188ff.), sondern vielmehr um den »Sitz im Leben«

der paulinischen Ermahnung. Im Mittelpunkt von Paulus Wirkungsabsicht

steht ersichtlich die Parusieverzögerung, also der Aufschub der Wiederkunft

Christi. Dabei geht es ihm nicht darum, die noch nicht stattgefundene

Parusie zu begründen, um die heilsgeschichtliche Hoffnung aufrecht zu

erhalten. Stattdessen möchte Paulus den soziopathologischen Endzeiteifer der

jungen christlichen Gemeinden dämpfen, um eine Implosion der zu jener

Zeit neuen religiösen Bewegung Christentum zu verhindern.9 Unter reli-

8 »καὶ νῦν τὸ κατέχον οἴδατε εἰς τὸ ἀποκαλυφθῆναι αὐτὸν ἐν τῷ ἑαυτοῦ καιρῷ. τὸ γὰρ

μυστήριον ἤδη ἐνεργεῖται τῆς ἀνομίας· μόνον ὁ κατέχων ἄρτι ἕως ἐκ μέσου γένηται«

(2. Thess. 2, 6-7). Im griechischen Originaltext spricht Paulus vom Katechon sowohl als

Neutrum (κατέχον) als auch als Maskulinum (κατέχων), eine Unterscheidung, die in

der Politischen Theologie Carl Schmitts noch zu einiger Bedeutung gelangt. Die se-

mantische Nähe von Katechontik und Apokalyptik zeigt sich zudem in der Formulie-

rung, dass der Widersacher selbst erst offenbart werden muss (ἀποκαλυφθῆναι).

9 Zur Dynamik neuer religiöser Bewegungen vgl. die Einführung in die Religionssozio-

logie von Hubert Knoblauch (Knoblauch 1999) sowie den vergleichenden Beitrag von

Krech und Nagel (2014).

https://doi.org/10.14361/9783839455951-025 - am 13.02.2026, 21:48:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455951-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 Corona und andere Weltuntergänge

gionspragmatischen Gesichtspunkten ist vor allem die Figur des Katechon

interessant. In der theologischen Debatte wird zwischen einer theozentri-

schen, einer missionarischen und einer geschichtstheologischen Auslegung

unterschieden (ebd., 191f.). Die theozentrische Deutung identifiziert den Ka-

techon als Akteur mit Gott und das Katechon als aufhaltende Instanz mit

dem göttlichen Heilsplan. Die missionarische Deutung »sieht das den Aufschub

bewirkende Moment im Missionsauftrag der Gemeinde« (ebd., 192). Das

Katechon wird hier mit der Verkündigung des Evangeliums assoziiert: Bevor

das messianische Zeitalter anbrechen und das Weltgericht stattfinden kann,

muss zuvor die christliche Heilsbotschaft Verbreitung gefunden haben. Die

geschichtstheologische Auslegung versucht dagegen, den oder das Katechon

»mit einer konkreten Macht in der Gegenwart zu identifizieren« (ebd.).

Mit diesem Deutungsansinnen hält die Immanenz Einzug in den apoka-

lyptisch-katechontischen Diskurs und öffnet ihn für eine weltliche Politisie-

rung. Von der jüdischen Apokalyptik an, über die Offenbarung des Johannes

bis in die aktuelle Diskussion über nationalstaatliche Zusammenschlüsse, die

Identifikation von Katechon und Herrschaftsgebilde lag auf der Hand: Das

hellenistische Großreich Alexanders, das römische Imperium, das Deutsche

Reich oder die Europäische Union, sie alle wurden (und werden) als viertes

und letztes Reich vor dem Ende der Geschichte (Dan. 2)10, als Katechon, als

Aufhalter – oder Vorreiter – der Apokalypse aufgefasst. Die politische Bewer-

tung steht und fällt dabei mit jener Disposition, die man als Psychologie der

Parusie bezeichnen könnte. Hier lässt sich religionsgeschichtlich eine Verla-

gerung von der Hoffnung auf das baldige Ende als Überwindung der defizien-

ten Welt hin zu einem bangen Zaudern angesichts der Schrecken der Endzeit

feststellen. Motschenbacher beschreibt diesen Zusammenhang treffend mit

denWorten: »Die Naherwartung kehrt sich um; die freudigeHoffnung auf die

Wiederkunft des Herrn weicht der Angst vor den dem Gericht vorausgehen-

den Drängsalen [sic!] des Endkampfes.« (Motschenbacher 2000, 192) Diese

Umkehr bringt notwendig eine Aufwertung der Geschichte »davor« mit sich

10 »Und das vierte [Königreich] wird hart sein wie Eisen; denn wie Eisen alles zermalmt

und zerschlägt, ja, wie Eisen alles zerbricht, so wird es auch alles zermalmen und zer-

brechen […]. Aber zur Zeit dieser Könige wird der Gott des Himmels ein Reich aufrich-

ten, das nimmermehr zerstört wird; und sein Reich wird auf kein anderes Volk kom-

men. Eswird alle diese Königreiche zermalmen und zerstören; aber es selbst wird ewig

bleiben.« (Dan. 2, 40-44)

https://doi.org/10.14361/9783839455951-025 - am 13.02.2026, 21:48:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455951-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Politische Apokalyptik 129

und damit auch eine Aufwertung der bestehenden staatlichen und kirchli-

chen Institutionen. Motschenbacher stellt diesen Prozess der institutionellen

Gerinnung apokalyptischer Prophetie eindrucksvoll dar:

»Mit der wachsenden Etablierung der Kirche als staatstragende Größe ver-

ändert sich die Apokalyptik von der Sprache der Weltverneinung hin zum

Ausdruck einer Weltbejahung. Rom wird nun nicht mehr wie noch in der

Johannes-Apokalypse als Hure Babylon und das aus dem Abgrund aufstei-

gende Tier gesehen, sondern imGegenteil als jene in 2 Thess. 2, 6f. beschrie-

bene, das Böse aufhaltende Macht, das heißt als der Katechon verstanden.«

(Ebd., 197f.)

Hier ist ein religionspragmatischer Zusammenhang par excellence benannt: In

dem Maße, wie das Christentum, d.h. christliche Institutionen, »staatstra-

gend« wurden, kühlte der apokalyptische Furor deutlich ab, und die bereits

vorhandene, aber im eschatologischen Enthusiasmus nicht beachtete Figur

des Katechon wird nun interpretatorisch aktiviert und politisch fokussiert.

Im Bild gesprochen wird hier die soteriologische Notbremse gezogen.11

Diese Entwicklung lässt sich gewiss nicht verstehen ohne Rückgriff auf

grundlegendere Annahmen zum Zusammenhang von Ideen, Interessen und

Institutionen. Ich möchte diese allgemeinere Diskussion noch ein wenig auf-

schieben, aber bereits an dieser Stelle hervorheben, dass die augenfällige ma-

terialistische Interpretation, nach der das politische Sein das religiöse Be-

wusstsein bestimmt, der Frage nur zum Teil gerecht wird. Ein wichtiger Be-

leg dafür ist die Tatsache, dass auch in der Institutionalisierungsphase des

Christentums die Bandbreite innerhalb der katechontischen Interpretation

der Heilsgeschichte groß war. Auf der einen Seite stehen Tertullian (150-230)

und Eusebius von Caesarea (264-330), die Carl Schmitt als Ahnherren einer

»Politischen Theologie« herausstellt. Sie identifizieren das Katechon in der

politischen Form des Imperium Romanum. Nur so ist zu erklären, warum

Tertullian in seiner Schrift »Apologeticum« zum Gebet für die Kaiser als hö-

here Notwendigkeit für den Fortbestand Roms aufruft (ebd., 205). Auch bei

Eusebius sei, so Motschenbacher, »eindeutig die Angst vor dem Untergang

des Reiches größer als vor dem Imperium selbst« (ebd., 197). Auf der anderen

Seite stehen Tyconius (4. Jh.) und Augustinus (354-430), die diese reichstheo-

logische Wendung des Katechon ablehnen. Für sie ist die Kirche als gelebte

11 Vgl. dazudieÜberlegungen vonChristophAuffarth zur ideengeschichtlichenKontinui-

tät der Reichstheologie vomMittelalter in die Neuzeit (Auffarth 2002, 86ff., 232ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839455951-025 - am 13.02.2026, 21:48:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455951-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 Corona und andere Weltuntergänge

christlicheGemeinschaft Grundlage jederHeilsgeschichte,während die staat-

liche Macht als Teil der civitas terrena »nur etwas Vorübergehendes von rela-

tivem Wert« (ebd., 199) darstellt (Augustus) oder gar die »Kennzeichen des

Antichrist« (ebd., 198) trägt (Tyconius). Die Spannung zwischen diesen Li-

nien katechontischer Geschichtsdeutung bleibt auch in der mittelalterlichen

Rezeption bestehen.

6.5.2 Adaptation und Inszenierung – Das Katechon im Hochmittelalter

Für den apokalyptischen Diskurs im Mittelalter hält Motschenbacher fest,

»daß im Mittelpunkt des Interesses nicht die Frage nach dem Katechon

steht, sondern der Antichrist die Menschen beschäftigt« (ebd., 204). Der

versachlichende Ton der Institutionalisierung der Kirche im Reich ist in-

zwischen verklungen und hat (erneut) eschatologischen Naherwartungen

Raum gegeben. Der Antichrist »wird unmittelbar erwartet oder ist bereits in

der Welt anwesend, so daß man in einem Bewußtsein vom nahen Weltende

lebt« (ebd.). Dieser Zeitgeist artikuliert sich innerhalb des katechontischen

Diskurses in der Nachfolge einer staatskritischen Interpretation à la Tyco-

nius (s.o.). Dabei kommt die Spannung zwischen einer institutionellen und

einer mystischen Auffassung christlicher Lebensführung, die bei Tyconius

bereits angelegt war, voll zum Tragen: Der Bischof Anselm von Havelberg sah

die kirchlichen Organisationen, insbesondere die Orden, als Ausdruck des

Katechon (ebd., 200f.), dagegen nutzten reformorientierte Theolog*innen

jener Zeit, etwa Hildegard von Bingen, das Bild des Antichristen zu einer

Kritik der bestehenden kirchlichen Institutionen (ebd., 203). Als Katechon

werden in der Folge entweder weltlich die Reformer der ottonischen Reichs-

kirche ausgemacht oder aber christologisch-mystisch die Figur des Christus

selbst und die individuelle religiöse Lebensführung (ebd.). Die Aktivierung

des institutionenkritischen Potentials der tyconianischen Perspektive im

Hochmittelalter ist sicherlich auch als Antwort auf die Ausdifferenzierung

und Verfestigung der kirchlichen Organisationsstruktur von einer Phase der

Institutionalisierung zu einer Phase der Konsolidierung zu sehen. Interes-

sant ist dabei, dass sich nun die kritisch-reformerische Wende innerhalb

des an sich konservativen Musters katechontischer Deutung vollzieht. Als

Reaktion auf akute apokalyptische Ängste entstanden, wirkt das Katechon

nun proaktiv als geschichtsphilosophisches Sedativum.

Neben der kirchenbezogenen Blickrichtung in der Tradition von Tyconi-

us wirkte freilich auch die reichstheologische Interpretation des Katechon wei-

https://doi.org/10.14361/9783839455951-025 - am 13.02.2026, 21:48:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455951-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Politische Apokalyptik 131

ter, wie sie Tertullian und Eusebius begründet hatten. Sie wurde adaptiert

über die Konstruktion der translatio imperii. Gemeint ist die Vorstellung einer

Abfolge von Reichen, wie sie bereits in der Vier-Reiche-Lehre von Daniel be-

gründet wird (vgl. dazu Koch 1995; Koch 2007; Auffarth 2002, 62ff.). Das Fran-

kenreich wurde hierbei als Verlängerung des Imperium Romanum betrachtet

und in dessen katechontische Funktion eingesetzt (Blindow 1999, 149ff.). Ne-

ben der gelehrten Herleitung dieser Abfolge12 liegt mit dem sog. »Ludus de

Antichristo« auch ein dramaturgisches Dokument vor, in dem »Eschatologie

und Politik, Kaiser und Antichrist in einen großen heilsgeschichtlichen Zu-

sammenhang gebracht« (Motschenbacher 2000, 201) werden. Das Mysterien-

spiel inszeniert Kaiser Barbarossa als Aufhalter des Antichristen: »Der kon-

krete Katechon ist der Stauferkaiser, der anstelle von Papst und Kirche dem

Antichrist entgegentritt; das wahre Gottesvolk ist entsprechend nicht mehr

die ecclesia, sondern in den Deutschen zu sehen.« (Ebd., 202) Nachdem die

Heerscharen des Antichristen durch den »furor teutonicus« besiegt worden

sind, verfällt der Kaiser dessen falschen Wundern und stellt sich ungewollt

in den Dienst des Widersachers. Erst das direkte Eingreifen Gottes kann der

Usurpation des gesamten Erdkreises durch das Böse Einhalt gebieten.

Am Beispiel der Adaption des Katechon im Mittelalter zeigt sich klar der

Zusammenhang zwischen der historischen Opportunität von Angeboten zur

Deutung der Geschichte und der Eigendynamik einmal aktivierter Deutungs-

muster. Der bewahrende Anspruch, der noch in der Institutionalisierungs-

phase des Christentums gewaltet und die Opportunität der katechontischen

Idee verbürgt hatte, hat in der Konsolidierungsphase seine pragmatische Ba-

sis verloren. Das Ende scheint im Alltagsbewusstsein wieder näher gerückt

zu sein und schafft eine Situation apokalyptischer Naherwartung, wie sie in

Paulusʼ Brief an die Thessalonicher anklingt. Allerdings vollzieht sich diese

Geschichtsdeutung weniger im Medium der klassischen Apokalypse als viel-

mehr in der katechontischen Dualität von Aufhalter und Antichrist. Hinter

die institutionelle Realität des Katechon gibt es kein Zurück. Wie aber lässt

sich die kirchenkritischeWendung der an sich konservativen katechontischen

Rede erklären? Ist sie ein Vorbote für Auflösungserscheinungen der reichs-

kirchlichen Institutionen? Meines Erachtens handelt es sich in erster Linie

um einen Beleg für die geradezu unerhörte Stabilität einmal institutionali-

sierterWissensbestände und für die Fähigkeit einer Institution, sogar die Kri-

12 Eine gute Übersicht und einen Einblick in die Kommentarliteratur bietet die Disserta-

tionsschrift von Felix Blindow (Blindow 1999).

https://doi.org/10.14361/9783839455951-025 - am 13.02.2026, 21:48:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455951-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 Corona und andere Weltuntergänge

tik an sich selbst in ihren Geltungsbereich zu inkorporieren und nach ihren

Rationalitätskriterien zu verarbeiten.13 Das Katechon als objektivierter Be-

standteil des mittelalterlichen geschichtstheologischen Spezialwissens nar-

kotisiert den revolutionären Aktivismus der klassischen Apokalypse zumode-

ratem Reformeifer. Durch die kultische Inszenierung in der Predigt und die

dramaturgische Inszenierung im Ludus de Antichristo wird diesesWissen im

Alltagsbewusstsein verankert und erlangt Geltung imHandeln der Gläubigen.

6.5.3 Politische Theologie – Das Katechon als staatsrechtliche

Kategorie der Neuzeit

Wenn ich im vorigen Abschnitt von der erstaunlichen Kontinuität und Fle-

xibilität des Katechon als Leitidee reichskirchlicher Institutionen gesprochen

habe, richtet sich nun der Blick auf die Neuzeit: Sollte der katechontische

Diskurs, die religiöse Legitimation des Reiches als Aufhalter der Apokalyp-

se, die Wirren von Reformation, Religionskriegen und Säkularisation über-

dauert haben? Mit Blindow mag man, wenn nicht von Kontinuität, so doch

zumindest von einer reichstheologischen Rückbesinnung zur zweiten deut-

schen Reichsgründung im Jahr 1870/71 ausgehen. Interessanterweise wurde

das Katechon zunächst offenbar vor allem in seiner dramaturgischen Gestalt

rezipiert. Der Ludus de Antichristo, bekannte der Germanist Karl Reuschel in

seinem Buch über »Die deutschen Weltgerichtsspiele des Mittelalters«, sei

»[l]ateinisch nur in der Form, deutsch in seinem Wesen« (zit. n. Blindow

1999, 154, Fn. 940). Die deutsche Form erhielt das Stück dann im Rahmen der

nationalsozialistischen Reichsideologie. Blindow weist darauf hin, dass der

Ludus in den Jahren 1930/31 »mehrfach von Laiengruppen aufgeführt worden«

(ebd., 154) sei und Klaus Vondung zitiert den protestantischen Konservativen

Albrecht Günter mit den Worten: »Ich sehe in einer guten Laienaufführung

des Ludus de Antichristo das erhabenste Gedächtnis des Reichs.« (zit. n. Von-

dung 1988, 39)

Die Wendung von der ästhetischen Selbstvergewisserung zur akademi-

schen Interpretation des Dritten Reiches als Schicksalsgemeinschaft wider

13 Hier beziehe ichmich auf das Konzept der Institutionenanalyse vonRainer Lepsius. Für

ihn sind Institutionen »soziale Strukturierungen, die einenWertbezug handlungsrele-

vant werden lassen« (Lepsius 1995, 394). DerWertbezug kommt in der institutionellen

»Leitidee« (ebd., 395) zum Ausdruck, die Handlungsrelevanz in den davon abgeleite-

ten »Rationalitätskriterien« und deren »Geltungskontext« (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839455951-025 - am 13.02.2026, 21:48:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455951-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Politische Apokalyptik 133

den Antichrist sollte dann der katholische Staatsrechtler Carl Schmitt voll-

ziehen.14 Dabei ist in der Schmitt-Forschung die Frage durchaus umstrit-

ten, wann genau er seine politische Theologie des Katechon zu entwickeln

begann.15 Fest steht allerdings, dass ihn diese Frage nicht nur als staatswis-

senschaftliches, sondern auch als politisch-praktisches Problem bis in sein

Spätwerk hinein beschäftigt hat (Schmitt 1997). Schmitt löst das Reich als Ka-

techon aus der heilsgeschichtlichen Tradition und beschreibt das Aufhalten

des Endes als Bedingung der Möglichkeit von Geschichte an sich. Durch sei-

ne juristische Perspektive arbeitet er einen Aspekt der katechontischen Idee

weiter heraus, den man als Tautologie der Form bezeichnen könnte. Gemeint

ist ein Primat der (Rechts-)Form vor der Nichtform, oder etwas prosaisch:

irgendein Staat ist besser (und legitimer) als kein Staat. Auf diese Beson-

derheit der juristischen Lesart verweist auch Jacob Taubes, dessen Verhält-

nis zu Schmitt von Antagonismus und Geistesverwandtschaft gleichermaßen

gekennzeichnet ist:

»[S]olange auch nur eine juristische Form gefunden werden kann, mit wel-

cher Spitzfindigkeit auch immer, ist es unbedingt zu tun, denn sonst regiert

das Chaos. Das ist das, was er [Schmitt] später das Kat-echon nennt: Der Auf-

halter, der das Chaos, das von unten drängt, niederhält. Das ist nicht meine

Anschauung, nicht meine Erfahrung. Ich kannmir vorstellen als Apokalypti-

ker: soll sie zugrunde gehen. I have no spiritual investment in the world as it is.

Aber ich verstehe, daß ein anderer in dieseWelt investiert und in der Apoka-

lypse, in welcher Form auch immer, die Gegnerschaft sieht und alles tut, um

das unterjocht oder unterdrückt zu halten, weil von dort her Kräfte loskom-

men können, die zu bewältigen wir nicht in der Lage sind.« (Taubes 2003,

139; Hervorhebung im Original)

In der Darstellung von Taubes ist die Unterscheidung einer immanenten und

einer transzendenten historischen Orientierung angelegt. Der*die Apoka-

lyptiker*in »investiert« nicht in diese Welt, sein*ihr spirituelles Streben gilt

14 Trotz seines Rückzugs aus der Öffentlichkeit nach Kriegsende hat Carl Schmitt auch

die Ideengeschichte und die politischen Debatten der jungen Bundesrepublik maß-

geblichmit beeinflusst. Zahlreiche Hinweise liefert das Buch von Stephan Schlak über

»Szenen einer Ideengeschichte der Bundesrepublik« (Schlak 2008, 117ff., 162ff.).

15 Der Begriff des Katechon lässt sich bei Schmitt erstmals 1942 in der Schrift »Land und

Meer« nachweisen (Schmitt 1993). Allerdings verweist Motschenbacher darauf, dass

Schmitt selbst das Konzept schon deutlich früher datiert, nämlich in das Jahr 1932

(Motschenbacher 2000, 187, Fn. 1).

https://doi.org/10.14361/9783839455951-025 - am 13.02.2026, 21:48:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455951-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 Corona und andere Weltuntergänge

der als ideal gedachten, exklusiven Nachwelt, dem Himmlischen Jerusalem.

Der*die »Katechont*in« hingegen richtet sein*ihr spirituelles Investment auf

die bestehende Welt »as it is«.

Wie im Vorfeld gezeigt, ist die immanente Orientierung in der katechon-

tischen Geschichtsdeutung von Beginn an angelegt. Für einen Abriss zur Ide-

engeschichte ergibt sich aber die Frage, ob das Katechon in den dürren Kate-

gorien der Staatsrechtslehre nicht zu einem bloßen Götzen der (Rechts-)Form

gerinnt und seine transzendente Verankerung ebenso wie der grundieren-

de heilsgeschichtliche Ermöglichungsdiskurs verrauchen. Dafür spricht die

Akribie, mit der Carl Schmitt versucht, den (bei ihm stets personal gedach-

ten) Aufhaltenden historisch zu identifizieren: Zunächst weist er explizit die

Vorstellung zurück, die USA könnte den Katechonten hervorgebracht haben:

»Wer ist heute der κατέχων? Man kann doch nicht Churchill oder John Fos-

ter Dulles dafür halten.« (zit. n. Blindow 1999, 156) Nach Blindow interessiert

Schmitt »weniger der theologische Gehalt des Begriffes als seine politische

Wirksamkeit« (ebd.), so dass seine Überlegungen zur Figur des Aufhalters

beinahe die Züge eines Geschichts-Bingos annehmen: »Man muss für jede

Epoche der letzten 1948 Jahre den κατέχων nennen können.Der Platz war nie-

mals unbesetzt, sonst wären wir nicht mehr vorhanden.« (Ebd.) Die Liste der

Kandidaten umfasst die christlichen Kaiser des Mittelalters, aber auch Hegel,

Savigny sowie den tschechischen PräsidentenMasaryk (ebd., 158). Eben dieser

Masaryk kommt denn auch in einer Notiz Schmitts in seinem »Glossarium«

vor (Schmitt 1991), die suggeriert, er habe sich schließlich selbst für den Auf-

halter gehalten: »Masaryk war ein echter europäischer Katechon gewesen; der

Katechon der westlichen Liberaldemokratie.« (Ebd., 113) Knapp zwei Wochen

später vermerkt Schmitt: »Ich bin jetzt mehr als Thomas Masaryk.« (Ebd.,

118)16

Dennoch ist die politische Theologie von Carl Schmitt bei aller konkre-

ten Geschichtsschau nicht säkularisiert in dem Sinne, dass sie ihren tran-

szendenten Bezugsrahmen verloren hätte (eher schon den heilsgeschichtli-

chen Bezugspunkt). In einem Brief an Albrecht Günther schreibt Schmitt: »Zu

κατέχων: ich glaube an den Katechon.« (zit. n. Blindow 1999, 156) Dieser Satz,

der sich wie ein Credo des Aufhaltens liest, ist kein Bekenntnis zu einer kon-

kreten historischen Form des Katechon, sondern für die katechontische Idee

in ihrer transzendenten Verankerung. Sehr pointiert formuliert findet sich

16 Vgl. dazu auch Motschenbacher, der nahe legt, Schmitt habe sich bereits seit 1932 mit

dem Katechon identifiziert (Motschenbacher 2000, 209, Fn. 122).

https://doi.org/10.14361/9783839455951-025 - am 13.02.2026, 21:48:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455951-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Politische Apokalyptik 135

dieser Zusammenhang in der ansonsten etwas arkanen Dissertationsschrift

von Günter Meuter:

»Dieser Begriff des Katechon scheint das von Schmitt beanspruchte theo-

logische Spezifikum zu sein, wodurch der Katholizismus die weltliche

Jurisprudenz ›trotz aller dieser Verwandtschaft im Formalen‹ transzendiert.

Die Ordnungsmacht ist demgemäß nicht bloß eine rein innerweltliche

Zwangsgewalt. Ihre heilsgeschichtliche Funktion liegt vielmehr darin, als

äußerlich-weltliche Macht im Dienste einer inneren Idee der Geschichte zu

stehen.« (Meuter 1994, 212)

Meuter knüpft hier an die Feststellung von Jakob Taubes an, die juristische

Perspektive Schmitts bringe ein Primat der Form zwingend mit sich. Wäh-

rend Taubes für Schmitt ein innerweltliches »spirituelles Investment« und

damit die Heiligung der Immanenz annimmt (s.o.), betont Meuter die theo-

logische Komponente seines Denkens, nach der der Staat eine »aufhaltende

metaphysische Institution« sei, jedoch ohne »sakramentale Kraft« oder sote-

riologische Funktion: »Der im Politischen institutionalisierte Katechon ver-

leiht dem Arrangement mit den weltlichen Ordnungsmächten die metaphy-

sische Aura und Dignität.« (Ebd., 213)

In diesem Abschnitt ging es mir darum, grob den ideengeschichtlichen

Horizont zu vermessen, der hinter den oben angeführten apokalyptischen

Szenarien der Krise des Nationalismus immer wieder aufscheint. Dabei ha-

be ich gezeigt, dass die Geburt des Katechon aus dem Geiste der spätantiken

Apokalyptik auf das Engste verbunden war mit der Institutionalisierung des

Christentums als Staatskirche. Einmal aktiviert, moderierte die katechonti-

sche Geschichtsdeutung die apokalyptischen Naherwartungen im Hochmit-

telalter und hegte Ambitionen von Kritik und Umsturz in einen konservativen

Reformdiskurs ein. Viele hundert Jahre später wird dieser Diskurs wieder

»angezapft«, um die Identität des Deutschen Reiches als Schicksalsgemein-

schaft zu verbürgen.

In der Gesamtschau lässt sich der Zusammenhang zwischen katechon-

tisch-apokalyptischer Deutung und großformatigen historischen Umbruchs-

phasen kaum von der Hand weisen: Das moribunde römische Reich und die

Völkerwanderung in der Spätantike, Heterodoxie und sich anbahnende reli-

giöse Konflikte imMittelalter und der Kampf der Nationen sowie die Heraus-

forderungen der Globalisierung in der Neuzeit: Der katechontische Aufruf zu

ambitionierter Erhaltung bzw. zu proaktiver Restauration begleitet globale

Krisenzeiten mit seismographischer Sicherheit. Von einer lückenlosen Kon-

https://doi.org/10.14361/9783839455951-025 - am 13.02.2026, 21:48:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455951-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 Corona und andere Weltuntergänge

tinuität der katechontischen Idee kann insoweit keine Rede sein, vielmehr

von Konjunkturen katechontischer und apokalyptischer Krisendeutung. Im

nachfolgenden Abschnitt möchte ich diesen Befund zusammenfassend auf

die eingangs gestellten Fragen nach der Sprechersituation katechontischer

Rede und ihrer institutionellen Basis zurückführen.

6.6 Fazit: Apokalypse und institutionelle Beharrung

»Love and marriage, Love and marriage/Go together Like a horse and car-

riage/This I tell you brother/You can’t have one without the other/Love and

marriage, love and marriage/It’s an institute you can’t disparage.« (Frank Si-

natra – Love and Marriage)

Die institutionentheoretische Problemstellung in der Spannung zwischen

Apokalypse und Katechon lässt sich ein wenig flapsig mit einem Gas-

senhauer von Frank Sinatra auf den Punkt bringen: Das Gefühl der Liebe und

die Institution der Ehe, so die Botschaft des Liedes, sind als unauflösliche

Einrichtung miteinander verbunden. Damit ist der Zusammenhang zur

Frage nach Apokalyptik und Katechontik klar benannt: Der emotionale Furor

der apokalyptischen Naherwartung erfährt eine Versachlichung durch das

bestehende Institutionengefüge. Das rhetorische Medium dieser Versachli-

chung ist die katechontische Rede. Empirisch tritt diese Beziehung in der

Spätantike besonders luzide zutage, indem parallel zur Institutionalisierung

des Christentums eine theologische Wende von der radikalen Prophetie

der Apokalypse zu einer priesterlichen Essentialisierung der Zwischenzeit

im Katechon vollzieht. Dabei ist es zunächst ohne Belang, ob bspw. die

Offenbarung des Johannes ursprünglich als reine Trostschrift gemeint war

(Hahn 2005) oder als revolutionäres Manifest (Trimondi/Trimondi 2006).

Vielmehr geht es um die Dissonanz zwischen der Leitidee von spontanem

und umfassendem Wandel, gespeist von dem Wertbezug der defizienten

Welt auf der einen, und dem Interesse zum Selbsterhalt der bestehenden

Institutionen auf der anderen Seite.

Diese Spannung schwingt auch in dem Begriffspaar »priesterlich – pro-

phetisch« mit: Der*die Prophet*in wird in der Abgeschiedenheit der Eremi-

tage zum*zur Visionär*in der reinen Idee, die er*sie ohne Rücksicht auf die

Befindlichkeiten seiner*ihrer Umwelt verkündet. Dabei stößt er*sie als »Ru-

fer*in der Wüste« oft genug auf Unverständnis. Dagegen ist das priesterliche

https://doi.org/10.14361/9783839455951-025 - am 13.02.2026, 21:48:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455951-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

