
V  Reguliertes Theater 

  Die neuen Pädagogen (Campe, Trapp, Salzmann u.a.) 

und der Nachahmungstrieb1 

 
 
 

1.  CAMPES »ERSTER UNTER ALLEN TRIEBEN« 
 
Den »jungen Nachahmungstrieb der Kinderseele« bestimmt Joachim Heinrich 
Campe in der Vorrede zu seinem pädagogischen Roman Robinson der Jüngere 

von 1779 als »den ersten unter allen Trieben, die bei uns zu erwachen pflegen«2. 
Die Fähigkeit und der Drang des kleinen Kindes zur Nachahmung, an der die 
Erziehung anzusetzen habe, aber auch fehlgehen könne, werden von der neuen 
Pädagogik des späten 18. Jahrhunderts geradezu topisch thematisiert. Aber auch 
Sittenlehre und Moraltheologie nehmen sich des etwaigen Nachwirkens dieses 
kleinkindlichen Verhaltens beim Erwachsenen an. »Nachahmungsgeist«3 oder 
»Nachahmungsbegierde«4 finden sich im Deutschen ebenfalls als Bezeichnung. 
Die Erzieher aus der pädagogischen Provinz in Goethes Wanderjahren machen 
sich diesen Trieb mehr als 40 Jahre nach Publikation von Campes Roman unter 

                                                             
1  Vorüberlegungen zu diesem Kapitel sind erschienen in: Martin Jörg Schäfer: »Der 

›erste unter allen Trieben‹. Regulierte Mimesis in der pädagogischen Literatur der 

Aufklärung«, in: Archiv für Mediengeschichte 12 (2012), S. 65-77; sowie in Martin 

Jörg Schäfer: »Die Theatralität des Philanthropinismus. Salzmanns Exempel«, in: 

Menke/Thomas Glaser (Hg.): Experimentalanordnungen der Bildung. Exteriorität – 

Theatralität – Literarizität. München 2014, S. 65-87. 

2  Campe: Robinson der Jüngere, S. 7.  

3  Vgl. z.B. Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, in: Ders.: Werkausgabe. Band 10. 

Frankfurt a.M. 1974, S. 243. 

4  Vgl. z.B. Georg Friedrich Meier: Philosophische Sittenlehre. Magdeburg 1753, S. 

117.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

dem Namen ›Nachahmungsgeist‹ zunutze, um ihren Zöglingen eine (stabile) 
Selbstidentität unterzuschieben. Damit stellt die literarische Konstruktion der 
pädagogischen Provinz eine theatrale Anordnung aus, die die Praxis der deutsch-
sprachigen pädagogischen Avantgarde des späten 18. Jahrhunderts prägt. An-
hand zweier ihrer Protagonisten soll dies in den folgenden Überlegungen ausge-
führt werden: einleitend an Campe, ausführlich an Christian Gotthilf Salzmann 
und mit Seitenblicken auf ihre zahlreichen Kollegen.  

Kindliche und, in Verlängerung, allgemeinmenschliche Triebe wie einen 
Bildungs- oder Tätigkeitstrieb werden in vielen Texten der unter dem Namen 
Philanthropinisten bekannt gewordenen Pädagogen der deutschsprachigen Auf-
klärung in den Beobachtungen an Kindern ›entdeckt‹ und beschrieben. Dabei 
benennt das Triebhafte nicht notwendig eine Natürlichkeit des jeweiligen Triebs. 
Vielmehr kann die Aufgabe der sich als wissenschaftlicher Disziplin und Praxis 
erfindenden Pädagogik gerade darin bestehen, solche Triebe im Zögling über-
haupt erst zu implementieren.5 Dies gilt nicht im Falle der hier als ›erster unter 
allen Trieben‹ privilegierten Nachahmung, die von alleine ›erwacht‹.  

Die Campe und vielen seiner Zeitgenossen vorschwebende Erziehung be-
steht nicht zuletzt in einer Modellierung des Zöglings durch Lenkung und Regu-
lierung dieses Triebs. Nicolas Pethes hat darauf hingewiesen, dass es sich bei der 
von den Philantropinisten eingeführten Beobachtung des Zöglings und der Pro-
tokollierung seiner Verhaltensweisen um neue mediale Praktiken handelt, die ih-
rerseits das Ideal und Medium der neuen Erziehung, das zu modellierende Kind, 
erst hervorbringen.6 Mit einer verschobenen Perspektive soll anhand von Campe 
zunächst dargestellt werden, wie sich diese Erziehung auf zwei weitere und ein-
ander überkreuzende Weisen als medialer Vermittlungszusammenhang be-
schreiben und problematisieren lässt. Zunächst wird der kindliche Nachah-
mungstrieb gezielt mit Dingen verkettet: mit pädagogischen Gegenständen im 
engeren Sinne wie Bildern, Büchern, Spielzeug etc. Aber auch mit der gegen-
ständlichen Welt, zu der das von der Erziehung gewünschte Verhältnis aufgebaut 
werden soll. Hier handelt es sich dann um die vom Stichwortgeber der aufkläre-
rischen Erziehungstheorie, Rousseau, 1762 in seinem Émile beschriebene »Er-

                                                             
5  Vgl. Simone Austermann: Die »Allgemeine Revision«. Pädagogische Theorieentwick-

lung im 18. Jahrhundert. Bad Heilbrunn 2010, S. 153ff. 

6  Vgl. Nicolas Pethes: »›Und nun, ihr Pädagogen – beobachtet, schreibt!‹ Zur doppelten 

Funktion der Medien im Diskurs über Erziehung und Bildung im 18. Jahrhundert«, in: 

Eva Geulen/Ders. (Hg.): Jenseits von Utopie und Entlarvung. Kulturwissenschaftliche 

Untersuchungen zum Erziehungsdiskurs der Moderne. Freiburg i.Br./Berlin/Wien 

2007, S. 49-67. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 129 

 

ziehung durch Dinge«7. Diese sollen bei Campe in die kindlichen Nachah-
mungsketten auf die vom Pädagogen gewünschte, d.h. über die von Pethes be-
schriebenen neuen Medienpraktiken konstituierte Weise eingebaut werden.8  

Explizit setzt Rousseau die Dingerziehung einer zweiten dem Nachahmungs-
trieb eigenen medialen Dimension entgegen: Strikt von der (›natürlichen‹) Ver-
bindung mit den Dingen unterscheidet Rousseau eine (›gesellschaftliche‹) Ver-
bindung zwischen den Menschen.9 Als Modus der zwischenmenschlichen Erzie-
hung wird ihm die Nachahmung problematisch, wo an ihrem Ende aufrichtige, 
mit sich selbst in Übereinstimmung lebende und selbsttätige Subjekte entstehen 
sollen, diese Eigenschaften aber über die Virtualität, Entäußerung und Nachträg-
lichkeit der Nachahmung induziert werden. Der Prozess des Nachahmens gerät 
mit seinen Zielen in Konflikt; in Aufnahme und Neupointierung einer auf Platon 
und Aristoteles zurückgehenden Tradition bestimmt Rousseau »Theatralität als 
Medium«10 und verwirft dessen angeblich reine Äußerlichkeit und Künstlichkeit 
zugunsten seiner Vorstellung von Eigentlichkeit, d.h. für Rousseau: ›Natürlich-
keit‹.11 Wie Platon gelten Rousseau Nachahmungspraktiken als Künstlichkeit 
schlechthin, d.h. als Vermittlung nur im Sinne einer Entfernung vom ›natürli-
chen‹ Ursprung. Die Erziehung durch Menschen darf daher, wie im Émile ge-
schildert, die ›natürliche‹ Erziehung durch die Dinge so wenig als möglich kon-
taminieren. Wenn Campe hingegen die Mimesis als den ›ersten unter allen Trie-
ben‹ bestimmt, verbindet er diese beiden medialen Dimensionen: In die unhin-

                                                             
7  In einer von Campe in Auftrag gegebenen und herausgegebenen Übersetzung: Jean-

Jacques Rousseau: Emil oder über die Erziehung. Erster Theil. Mit erläuternden, be-

stimmenden und berichtigenden Anmerkungen der Gesellschaft der Revisoren, aus 

dem Revisorenwerke besonders abgedruckt und herausgegeben von Joachim Heinrich 

Campe. Braunschweig 1789, S. 38. (Joachim Heinrich Campe (Hg.): Allgemeine Revi-

sion des gesamten Schul- und Erziehungswesens: von einer Gesellschaft practischer 

Erzieher. Band 12. Wien/Braunschweig 1789). 

8  Von Nachahmungsketten ist hier im Sinne Tardes und seiner Aufnahme durch Latours 

Akteur-Netzwerktheorie die Rede. Vgl. Gabriel Tarde: Die Gesetze der Nachahmung. 

Frankfurt a.M. 2009. Vgl. Bruno Latour: Wir sind nie modern gewesen. Von einer 

symmetrischen Anthropologie. Frankfurt a.M. 2008. 

9  Eigentlich verwendet Rousseau eine Trias aus natürlicher, dinghafter und menschli-

cher Erziehung. Erstere ist aber keine Erziehung im eigentlichen Sinn, sondern eine 

durch die Natur vorgegebene Entwicklung. Zu deren innerer Verkomplizierung vgl. 

Martin: »Éducations négatives«, S. 56-95. 

10  Vgl. Weber: Theatricality as Medium.  

11  Vgl. Kapitel IV. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

tergehbare ›Natürlichkeit‹ des Lebens selbst wird die Mimesis als eine mediale 
Kraft12 verlegt, die in Rousseaus platonischem Sinne unkontrolliert und gefähr-
lich zu wuchern droht und die es daher durch die Erziehung, d.h. durch den er-
zieherischen Einsatz der ›Dinge‹ zu regulieren gilt. Mimesis als Nachahmung 
tritt wie bei Platon als eine gefährliche Kraft auf. Hängt sie sich an die falschen 
oder an zu viele Vorbilder, droht sie statt zur Ausbildung eines stabilen Selbst, 
zur Aushöhlung, Zersplitterung, Fehlbildung oder gar Auflösung des Selbst zu 
führen.13 Der Zögling könnte, mit einem Wort aus dem Wilhelm Meister für das 
real existierende deutschsprachige Theater des 18. Jahrhunderts, statt einem 
selbsttätigen ganzheitlichen »nur ein gestoppeltes und gestückeltes Wesen« 
(L 295) werden. Als frei flottierender könnte der Nachahmungstrieb zu einer 
»Nachahmungssucht«14 ausarten, wie es in Texten des späten 18. Jahrhunderts 
befürchtet wird. 

Mit dem Nachahmungstrieb wird von der Aufklärungspädagogik ein Verhal-
ten als im menschlichen Leben verankert entdeckt und dem Wissen und den 
Praktiken der neuen Pädagogik überantwortet, das bekanntlich gleichzeitig von 
den zeitgenössischen Wissensweisen, nicht zuletzt denen der Erziehungswissen-
schaft, verabschiedet wird. Das rhetorische imitatio-Paradigma hatte über lange 
Zeit auch die Erziehung auf ganz praktische Art und Weise bestimmt: Das Ver-
fahren, die Heranwachsenden durch Anschauung und Nachahmung, einbezogen 
in die Arbeit, mit dem nötigen beruflichen Wissen auszustatten, transportierte 
das punktuell vorhandene, besondere Wissen von Generation zu Generation wei-
ter. Mit der Auflösung des unmittelbaren Konnexes von Familie und Beruf, der 
die Tradierung des beruflichen Wissens vom Vater auf den Sohn einschloss, er-
gibt sich jedoch ein allgemein-gesellschaftlicher Bedarf nach Bildung.15 Solange 
die Erziehung im Nachmachen und Wiederholen quasi von alleine erfolgte, kam 
sie ohne eigene Wissenschaft aus. Einen erhöhten Bedarf an Reflexion und Dis-
kursivierung gibt es, sobald diese imitatio-Praxis wegfällt. 

                                                             
12  Vgl. für eine parallele Entwicklung der Ästhetik im 18. Jahrhundert Christoph Menke: 

Kraft. Ein Grundbegriff ästhetischer Anthropologie. Frankfurt a.M. 2008. Auf das 

Auftauchen eines unhintergehbaren ›Lebens‹ als epistemologischer Grundlage der 

Humanwissenschaften verweist Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Frankfurt 

a.M. 1974, S. 307ff. 

13  Vgl. Kapitel III. 

14  Vgl. z. B. Carl Friedrich Bahrdt: System der Moraltheologie. Eisenach 1780, S. 159.  

15  Vgl. Angelika Reinhard: Die Karriere des ›Robinson Crusoe‹ vom literarischen zum 

pädagogischen Helden: Eine literaturwissenschaftliche Untersuchung des Robinson 

Defoes und der Robinson-Adaptionen von Campe und Forster. Frankfurt a.M. 1994. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 131 

 

Als Alternative zu imitatio will die aufklärerische Pädagogik, wie Heinrich 
Bosse im Anschluss an Michel Foucault und Friedrich Kittler pointiert, die Illusion 
des »Selbermachen[s]« in den für die neue gesellschaftliche Organisation benötig-
ten je einzelnen Subjekten verankern: als eine im Unterricht statthabende »Simula-
tion«, die mit dem Austritt aus den neuen Schulen Wirklichkeitswert annehmen 
soll. Die theatrale Konstellation der (passivischen) Nachahmung weicht einer an-
deren (aktivischen) theatralen Konstellation: »Anstelle der Nachahmung [tritt] 
nunmehr Pädagogik, das heißt, die hintersinnige Kunst, Jüngeren etwas vorzuma-
chen.«16 Bosse illustriert dies am neu zur Verwendung kommenden Unterrichts-
medium der Schiefertafel: Wegwischen und Neuschreiben des Geschriebenen er-
wecken den Eindruck des ›Selbermachens‹ dort, wo eigentlich eine pädagogischen 
Vorschrift durch beständige Wiederholung internalisiert wird.  

Die verabschiedete Kulturtechnik der imitatio kehrt nun bei Campe in der 
menschlichen Lebendigkeit als conditio humana schlechthin wieder.17 Aus einer 
beherrschbaren wie beendbaren Technik wird ein natürliches Faktum, dem, wo 
es sich an alles und jedes hängen kann, potentiell unbeherrschbare Züge inne-
wohnen. Dieses natürliche Faktum, das in der Kindheit lange vor allen Techni-
ken des Schulunterrichts auf den Plan tritt, gilt es für die neuen Pädagogen so-
wohl einzuhegen als auch produktiv zu machen. Wo Selbermachen und Selbsttä-
tigkeit das Ziel der neuen Pädagogik darstellt, muss das triebhafte Nachmachen 
gleichzeitig stimuliert wie kontrolliert, d.h. reguliert werden. 

Campes Bestimmung der Nachahmung als eines ursprünglichen menschli-
chen Vermögens ist autoritativ abgesichert. Der berühmte Anfang von Abschnitt 
vier der aristotelischen Poetik sieht das Nachahmungsvermögen als ›angeboren‹ 
und den Menschen ›von Kindheit an‹ im Vergleich mit den Tieren ›im besonde-
ren Maß zur Nachahmung befähigt‹. Sie wird mit Freude ausgeübt und ist das 
erste Mittel des Lernens. Entsprechend taucht die Nachahmung als ›Trieb‹, ›Be-
gierde‹ oder auch ›Sucht‹ noch in den Erziehungs- wie theologischen Moralleh-
ren des 17. und 18. Jahrhunderts auf. Hier steht immer die Frage im Hintergrund, 
wie denn das richtige Objekt der Nachahmung gefunden werden könne und stets 
lautet die Antwort, man müsse sich an Gott, Jesus, Bibel und Gesetz halten.18 

                                                             
16  Bosse: Bildungsrevolution, S. 191. 

17  In Kants Beschreibungen zur Rolle der Nachahmung in der Erziehung etwa wird die 

Ableitung aus dem imitatio-Paradigma deutlich. Vgl. Kant: »Über Pädagogik«, S. 

701-703. 

18  Vgl. z.B. François Fénelon: Über Mädchenerziehung. Traite de l’éducation des filles. 

Stuttgart 1963, S. 19ff. Vgl. z.B. Bahrdt: System der Moraltheologie, S. 159ff. Vgl. 

z.B. Meier: Philosophische Sittenlehre, S. 117. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

Die Nachahmung findet sich so zum natürlichen Ursprung der menschlichen 
Kultur erklärt. Sie ist ein paradoxer menschlicher Instinkt des Nichtinstinkts, der 
die Abwesenheit von menschlichen Instinkten überbrückt. Die ersten Menschen 
treten als das von John Locke in die zeitgenössische Erziehungsdiskussion ein-
geführte ›blank slate‹ auf, das sie per Nachahmung, die ihnen als eigenschaftslo-
se einzige Eigenschaft zukommt, füllen.19 

Um diese Bestimmungslosigkeit geht es auch Campe und den anderen Phi-
lantropinisten mit dem Ziel, eine »Selbsttätigkeit« im Menschen zu erwecken, 
die ihn tauglich für die Anforderungen der sich formierenden Arbeitsgesellschaft 
macht. Entsprechend findet der Auftritt der Nachahmung bei Campe zwar an 
prominenter Stelle statt, ist aber bloß von kurzer Dauer: Die Erziehung, schon 
eine frühkindliche durch die Mütter, muss beim den Kindern ursprünglichen 
Nachahmungstrieb ansetzen, diesen dann aber in das Gegenteil der Nachah-
mung, die Selbsttätigkeit, umwandeln: »Sucht von dem Nachahmungstriebe, 
welcher früh in Kinderseelen zu erwachen pflegt, den bestmöglichen Gebrauch 
zur Beförderung ihrer Selbstthätigkeit zu machen.«20 Die philanthropinische Er-
ziehung beginnt mit dem, was sie hinter sich lassen will, und soll diese Anfang 
nicht einfach vergessen oder ausmerzen, sondern im Dienste seines Gegenteils 
produktiv machen: Der Nachahmungstrieb muss menschliche Selbsttätigkeit 
nachahmen und sich derart von sich selbst, von der eigenen Nachträglichkeit, lö-
sen. Die Erziehung macht sich eine theatrale Veranlagung des Zöglings zunutze, 
um den Zögling von eben dieser theatralen Veranlagung zu befreien. 

Auch wenn die Selbsttätigkeit, die Campe anstrebt, nicht im emphatischen 
Sinne von Rousseaus Freiheitskonzept zu verstehen ist, so steht diese Umkeh-
rungsfigur doch auch im Zeichen Rousseaus: Ein großer Teil von Émiles früher 
Erziehung widmet sich einer Übung der Organe und Sinne, welche eben zur 
Selbsttätigkeit ausgebildet werden sollen: Statt bloß passiv aufzunehmen, sollen 
die Sinne aktiv gestalten; statt Mimesis bloß im Sinne von Imitation zu vollzie-
hen, soll ihr mimetisches Vermögen sich aktiv, produktiv und schöpferisch voll-
ziehen: als natura naturans und nicht als natura naturata.21  

                                                             
19  Vgl. Locke: Einige Gedanken über die Erziehung, S. 10ff., S. 45-52, S. 76-86, S. 138-

140. Vgl. Kapitel IV. 

20  Joachim Heinrich Campe: »Ueber die früheste Bildung junger Kinderseelen im ersten 

und zweiten Jahre der Kindheit«, in: Ders. (Hg.): Allgemeine Revision des gesamten 

Schul- und Erziehungswesens: von einer Gesellschaft practischer Erzieher. Band 2. 

Braunschweig 1785, S. 3-296, hier: S. 239. 

21  Vgl. E 157ff.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 133 

 

Die angestrebte, auf keine Vermittlung angewiesene ›Selbsttätigkeit‹ ist in 
sich zweifach vermittelt: über den Nachahmungstrieb und über die ihm gegen-
über angewandten Umgangsweisen. Beide sollen im pädagogischen Prozess zum 
Verschwinden gebracht werden. Wegen dieser Ausstreichung der Vermittlungs-
verhältnisse kann Campes Erziehung im Namen der Unmittelbarkeit auftreten: 
im Namen der »natürlichen Bedürfnisse des Menschen« statt der »erkünstelten 
und eingebildeten«22. Gegen die ›natürlichen Bedürfnisse‹ zieht aber die ›Natür-
lichkeit‹ des Lebens selbst zu Felde, das zu einem Medium avanciert, welches 
sich, wo es nichts als sich selbst zu vermitteln droht, immer weiter von der eige-
nen ›Natürlichkeit‹ entfernt. ›Erkünstelt und eingebildet‹ scheint vor allem eine 
unregulierte Verselbstständigung des Nachahmungstriebs, die sich in ›unnatürli-
chen‹ Verhaltensweisen ergeht:  

 
»süßliche Traurigkeits- oder Freudengefühle bei Gegenständen, die man bloos unter er-

dichteten und fantastischen Bezihungen auf sich betrachtet; deklamatorische, spilerische, 

preziöse, absichtsvolle Aeusserungen derselben, Händeringen und ohnmächtiges Hinsin-

ken mit pünktlicher Beachtung des teatralischen Wolstandes, stat wirksamer Tätigkeit«.  

 
Etc. Die unregulierte, verselbstständigte Nachahmung zeigt sich als das, was sie 
ist: als ›theatralischer Wohlstand‹, was übertrieben im Sinne von unnatürlich 
meint. Für Campe manifestiert sie sich in der Verselbständigung und Übersteige-
rung der zeitgenössischen Empfindsamkeitsbewegung; im Theater der falschen 
Nachahmung findet sich »das untriegliche Gepräge armseeliger Empfindelei«23. 
Im Fahrwasser der Theaterfeindschaft Rousseaus entdeckt und verwirft Campe 
›Theatralität als Medium‹: Mit Platon und Aristoteles gelten theatrale Praktiken 
wie Nachahmen und Auf- wie Vorführen, deren Bedeutung im griechischen 
Mimesis-Begriff ineinander übergeht, als für die Vermittlung von als wesenhaft 
begriffenen Zusammenhängen gerade in der Erziehung notwendig, dürfen sich 
aber keinesfalls verselbstständigen. Dann wird Mimesis verfälschend, verzer-
rend, destabilisierend und überflüssig.24 

Dem Theaterspiel als einer erzieherischen Strategie steht Campe (mit Base-
dow) zwiespältig gegenüber.25 Andere Medien der Erziehung, mit denen die 
theatrale Gefahr reguliert werden soll, treten bei Campe wie schon bei Platon im 

                                                             
22  Campe: Robinson der Jüngere, S. 7.  

23  Joachim Heinrich Campe: Ueber Empfindsamkeit und Empfindelei in pädagogischer 

Hinsicht. Hamburg 1779, S. 18. 

24  Vgl. Weber: Theatricality as Medium, S. 1-30. Vgl. Kapitel III. 

25  Vgl. Kapitel VI. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

Namen der Unmittelbarkeit auf, auch wenn ihnen offensichtlich eine Vermitt-
lungsfunktion zukommt: Für das Buch Robinson der Jüngere, dem ersten Stück 
Kinderliteratur im Geiste philantropinischer Erziehungsmethoden und -werte,26 
ist diese gedoppelt. Es soll den »jungen Nachahmungstrieb der Kindersele […] 
unmittelbar auf solche Gegenstände richte[n], welche recht eigentlich zu unserer 
Bestimmung gehören«27, eben den ›natürlichen Bedürfnissen des Menschen‹. 
Das Buch behandelt fast die Gesamtheit des nach Campe an kindliche und ju-
gendliche Zöglinge zu vermittelnden praktischen und theoretischen Wissens.28 
Es soll so eine an der Natur orientierte Erziehung vermitteln, in der wiederum 
die Dinge selbst zu den Medien der Erziehung werden. Das Buch vermittelt also 
die ›Erziehung durch Dinge‹ Rousseaus, der bekanntlich auf den Kontakt des 
Zöglings mit Büchern so weit und so lange als möglich verzichten möchte. 
Rousseaus Ideal liegt nicht in der Beherrschung der Dinge durch den Menschen, 
sondern darin, dass der Mensch im Kontakt mit den Dingen seinen natürlichen 
Platz einzunehmen erlernt. Seine ›Freiheit‹ liegt in der Selbstbescheidung, sich 
in die ›natürliche‹ Verkettung der Dinge untereinander einzugliedern. Bis kurz 
vor die Pubertät lässt sich Rousseaus Zögling wie von alleine durch die Dinge 
formen, mit denen sein Erzieher ihn in Kontakt bringt. Erst spät entwickeln sich 
bei ihm die Kapazitäten, jene ›erdichteten und fantastischen Beziehungen‹ zur 
Welt einzugehen, vor denen Campe warnt. Dass dies an einer Transformation 
des Robinson-Stoffs Defoes durchgespielt wird, passt ins Bild: Handelt es sich 
bei Defoes Roman von 1719 doch um das einzige literarische Werk, das Émile 
vor dem Alter von zwölf Jahren zu lesen bekommt: Sein gefährlicher ›Nachah-
mungsgeist‹ lässt sich durch eine Identifikation mit dem eigenständigen und auf 
sich alleine gestellten Robinson in Selbsttätigkeit verwandeln.29  

Campe und seine Kollegen geben dem Kind, wohl wegen seines Nachah-
mungstriebs, das Potential von Anfang an ›erdichtete und fantastischen Bezie-
hungen‹ zur Welt einzugehen. Entsprechend wächst der Einfluss, der der Erzie-
hung durch Auswahl der Gegenstände zukommt, mit denen der Zögling in Kon-
takt gerät. Ernst Christian Trapp, erster Inhaber eines erziehungswissenschaftli-
chen Lehrstuhls und eine Weile parallel zu Campe bei Basedow am Dessauer 

                                                             
26  Vgl. Reinhard Stach: Robinson der Jüngere als pädagogisch-didaktisches Modell des 

philantropistischen Erziehungsdenkens. Studie zu einem klassischen Kinderbuch. Ra-

tingen/Wuppertal/Kastellan 1970, S. 80. 

27  Campe: Robinson der Jüngere, S. 7.  

28  Vgl. Silke Köstler-Holste: Natürliches Sprechen im belehrenden Schreiben: J. H. 

Campes »Robinson der Jüngere« (1779/80). Tübingen 2004, S. 74. 

29  Vgl. E 389-392. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 135 

 

Philantropinum beschäftigt, schreibt in seinem Versuch über Pädagogik von 
1780 über die »magnetische[] Kraft« der Dinge:  

 
»Alle ihre Empfindungswerkzeuge sind zart, und aller, auch der leisesten Eindrücke emp-

fänglich. Daher werden sie alle Augenblick, von den sie umgebenden Gegenständen, bald 

hiehin bald dorthin gezogen, oder sie ziehen sie gegenseitig an sich […]. Auch fühlen es 

die Kinder, daß sie, ohne die äusserlichen Gegenstände, Mangel an Ideen und Empfindun-

gen haben würden, und diese Leerheit […] ist ihnen unausstehlich.«30 

 
Eine solche ›Leerheit‹ soll das Robinson-Buch als Gegenstand füllen und auf die 
angemessenen Gegenstände umleiten. Der Text ist zum Vorlesen gedacht, setzt 
also Sprachkompetenz voraus. Zum Lesen an dessen fähige Kinder soll er nur 
unter Aufsicht und nie in Gänze gegeben werden. Ein theatraler Rahmendialog 
reproduziert die Vorlesesituation und gibt den Zuhörenden Vorbilder an die 
Hand, wie denn zuzuhören sei: stillsitzend, aber mit nützlichen manuellen Be-
schäftigungen durch angemessene Dinge. »Mutter: Hier sind Erbsen auszukrül-
len. Hier türkische Bonen abzustreifen; wer hat Lust? / Alle: Ich! ich! ich! 
ich!«31 Vordergründig, um die Zeit nicht zu vertrödeln und eine protestantische 
Arbeitsethik einzuüben,32 aber doch wohl auch, um ›Selbsttätigkeit‹ zu üben, um 
die ›zarten Empfindungswerkzeuge‹ nicht allein dem Eindruck des Gehörten zu 
überliefern und in eine Eigendynamik entgleiten zu lassen.33 Die Kinder unter-
brechen die Erzählung des Vaters an den angemessenen Stellen mit ebenso an-
gemessenen Nachfragen und Empfindungsäußerungen. Sie zeigen sich abgesto-
ßen vom Verhalten des noch ungeläuterten Robinson. Der Funke der Nachah-

                                                             
30  Trapp: Versuch über Pädagogik, S. 49. 

31  Campe: Robinson der Jüngere, S. 20.  

32  Vgl. Jörg Schönert: »Johann Karl Wezels und Joachim Campes Bearbeitungen des 

Robinson Krusoe: Zur literarischen Durchsetzung des bürgerlichen Wertekomplexes 

›Arbeit‹ in der Literatur des späten 18. Jahrhunderts«, in: Eda Sagarra (Hg.): Deutsche 

Literatur in sozialgeschichtlicher Perspektive. Ein Dubliner Symposium. Dublin 1989, 

S. 18-34. Vgl. Hans-Christoph Koller: »Erziehung zur Arbeit als Disziplinierung der 

Phantasie. J. H. Campes Robinson der Jüngere im Kontext der philanthropischen Päd-

agogik«, in: Harro Segeberg (Hg.): Vom Wert der Arbeit. Zur literarischen Konstituti-

on des Wertkomplexes ›Arbeit‹ in der deutschen Literatur (1770- 1930). Tübingen 

1991, S. 40-76. 

33  Vgl. Leonhard Fuest: Poetik des Nicht(s)tuns. Verweigerungsstrategien in der Litera-

tur seit 1800. München 2008, S. 39-47.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

mung springt hingegen auf sie über, wo z.B. »Uebungen der Enthaltsamkeit«34 
pädagogisch sinnvoll erscheinen: Vor allem sollen die der Rahmenerzählung 
lauschenden Zöglinge ihrerseits die Kinder der Rahmenerzählung nachahmen. 
Die Kinder identifizieren sich zwar weitgehend mit dem Helden Robinson,35 
letztlich jedoch sollen die prospektiven realen Kinder die fiktiven Kinder imitie-
ren.36 Auch der Vater als Erzähler der Rahmenhandlung beteiligt sich an den 
›Übungen der Enthaltsamkeit‹.37 Für seine Kinder wie auch für die Zöglinge, de-
nen aus Campes Buch vorgelesen wird, ist er so nicht bloß eine Autorität, son-
dern wird ihnen (wie anderen Vätern) auch nachahmenswertes Vorbild. 

Den jungen, einer Lesung von Campes Buch Zuhörenden wird im Lesen 
nachahmenswertes Nachahmen ebenso vorgeführt wie nachahmenswertes Ab-
lehnen von Heldenimitation.38 Allerdings geschieht dies in nunmehr guter plato-
nischer Tradition durch größere Nähe zur Diegesis und größere Entfernung von 
theatraler Mimesis. In der Erzählung behält der Erzähler laut Platon die Distanz 
und damit die Kontrolle über das Erzählte, im Rollenspiel droht hingegen der 
Selbstverlust der Darstellenden auf die Zuschauenden überzugreifen.39 Der dra-
matische, aber nicht gespielte, sondern vorgelesene Rahmendialog in Campes 
Robinson soll beides vollbringen: Den Nachahmungstrieb der zuhörenden Kin-
der stimulieren, ohne ihn außer Kontrolle geraten zu lassen.40 Der Dialog wird 

                                                             
34  Campe: Robinson der Jüngere, S. 229.  

35  Vgl. Stach: Robinson der Jüngere, S. 117. 

36  Vgl. Bernd Naumann: »›Merkt euch dies, meine Lieben!‹ Der didaktische Dialog in Joa-

chim Heinrich Campes Robinson der Jüngere (1779)«, in: Franz Hundsnurscher/Edda 

Weigand (Hg.): Beiträge zur Dialogforschung. Band 1. Tübingen 1991, S. 377-389, 

hier: S. 383. Vgl. Johannes Merkel/Dieter Richter: »Robinson – der Bürger als Abenteu-

er«, in: Joachim Heinrich Campe: Robinson der Jüngere – ein Lesebuch für Kinder. 

(Neuabruck der Ausgabe von 1848) München 1991, S. 417-446, hier: S. 431. 

37  Vgl. Campe: Robinson der Jüngere, S. 128, S. 220. Vgl. Reinhard: Die Karriere des 

›Robinson Crusoe‹, S. 149. 

38  Der Text verlässt sich also nicht wie die traditionelle Exempelliteratur auf das Ab-

schreckende schlechter Exempel. Vgl. für diesen Zusammenhang auch Reiner Wild: 

Die Vernunft der Väter. Zur Psychographie von Bürgerlichkeit und Aufklärung in 

Deutschland am Beispiel ihrer Literatur für Kinder. Stuttgart 1987, S. 76.  

39  Vgl. P 117ff.. Vgl. Kapitel III. 

40  Und gleichzeitig soll das Buch nichtprofessionellen wie professionellen Erzieherinnen 

und Erziehern ein nachahmbares Vorbild zum Umgang mit ihren Zöglingen geben. 

Die Bearbeitung der literarischen Vorlage orientiert sich an Campes wissenschaftli-

chen Beobachtungen an Kindern. Vgl. Pethes: Zöglinge der Natur, S. 251-257. Derart 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 137 

 

vorgelesen, nicht vor- oder gar nachgespielt. Er rahmt eine von ihrem Protago-
nisten distanzierte Erzählung, welche die kindliche ›Leerheit‹ zwar mit ›selbsttä-
tigen‹ Vorbildern füllt und anregt, sie aber nicht in ›theatralischen Wohlstand‹ 
eskalieren lässt. Die von Campe versprochene ›unmittelbare‹ Wendung des 
Nachahmungstriebs zu den eigentlichen Gegenständen, die das Robinson-Buch 
als Gegenstand bewirken soll, reguliert diese Wendung über eine Staffelung der 
Nachahmung. Durch Nachahmung nachahmenswerten Nachahmens soll ein 
Aus-dem-Ruder-Laufen des Nachahmungstriebs vermieden werden, wie es sich 
einige Jahre zuvor in der sprichwörtlichen Selbstmordmode unter jungen Wer-

ther-Lesern manifestierte.41 Gegen die Selbstverschwendung setzt die so regu-
lierte Nachahmung Rousseaus ›Erziehung durch Dinge‹, die zur ›eigentlichen 
Bestimmung gehören‹, nämlich hier Bohnen und Erbsen. Es obliegt jedoch im 
Sinne von Trapps Pointierung der Allmacht des Pädagogen, diese ›eigentliche 
Bestimmung‹ festzulegen:42 Der Erzieher kann ›bis auf einen gewissen Grad‹ 
›Neigungen einflössen, Schwächen verstärken, hinrichten und abkehren, wohin 
und wovon er will; er kann die Aufmerksamkeit lenken und festhalten; er kann 
beliebige Fertigkeiten des Verstandes und des Willens hervorbringen‹43. Die 
Selbsttätigkeit ist fremdgesteuert.44 In diesem Sinne soll Campes Robinson eine 
unkontrollierte Nachahmung regulieren und gleichzeitig die gewünschte ›eigent-
liche Bestimmung‹ der ›Selbsttätigkeit‹ mimetisch implementieren.  

 

 

2. DIE ÉMILE-LEKTÜREN DER REVISOREN UND TRAPPS 

TRANSFORMATION DES NACHAHMUNGSTRIEBS 
 
Campes und Trapps zeitgleich und im gegenseitigen Austausch entstehenden Er-
ziehungskonzepte ähneln sich von ihrer Stoßrichtung her. Sie setzen aber unter-
schiedliche Akzente, was den Umgang mit den erzieherischen Dingmedien und 

                                                                                                                                  
perspektiviert laufen die medialen Konstellation der philanthropinistischen Erziehung 

im Sinne von Niklas Luhmann letztlich auf das Kind als das »Medium« hinaus, in 

dem und über das Erziehung sich vollzieht. Vgl. Luhmann: Das Erziehungssystem der 

Gesellschaft, S. 86-101. 

41  Vgl. Martin Andree: Wenn Texte töten. Über Werther, Medienwirkung und Medien-

gewalt. München 2006.  

42  Zu Trapp vgl. Pethes: Zöglinge der Natur, S. 226-234.  

43  Vgl. Kapitel II.  

44  Das Phantasma von der Allmacht des Erziehers findet sich bei Rousseau, eigentlich dem 

Fürsprecher der Freiheit und Gegner des Schauspiels, vorgeprägt. Vgl. Kapitel IV. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

mit der für die Erziehung so nützliche wie bedrohlichen Theatralität als Medium 
betrifft. Nicht zuletzt manifestiert sich dieser Unterschied darin, dass Campe den 
Nachahmungstrieb an den Anfang der menschlichen Entwicklung setzt und den 
Umgang mit ihm an den Anfang der Erziehung, während Trapp auf die Begriffe 
Nachahmung wie Nachahmungstrieb weitgehend verzichtet. Im Einklang mit neu-
en Entwicklungen in der Philosophie, die mit den Namen Baumgarten und Meier 
assoziiert sind, rückt an deren Stelle die »Einbildungskraft«45. Ganz wie bei 
Baumgarten ist mit dieser aber noch nicht die produktive Kraft gemeint, zu der die 
Einbildungskraft in der Genieästhetik erhoben wird. Trapp beschreibt ein zu einem 
Großteil mimetisches Vermögen, das Bekanntes mental wiederholen und in auf 
Zukunft gerichtete Aktivität umsetzen kann, die bei Kindern weitgehend unkont-
rolliert verläuft. Die Einbildungskraft kombiniert in diesem Sinne das in der plato-
nischen Fassung vorherrschende nachahmende Moment von mimesis mit dem ihr 
bei Aristoteles zukommenden modellierenden, vorstellenden Aspekt.46 

Implikationen und Konsequenzen dieser Akzentuierungen lassen sich an 
Campes und Trapps Auseinandersetzung mit Rousseaus Konzept der Nachah-
mung rekonstruieren, wie es am Rande von dessen so einflussreicher wie um-
strittener Erziehungskonzeption im Émile von 1762 auftaucht. Trapp ist einer der 
Mitarbeiter der in den 1780ern von Campe initiierten und herausgegebenen 
mehrbändigen Allgemeinen Revision des gesamten Schul- und Erziehungswesens 

von einer Gesellschaft practischer Erzieher. Als Ergänzung erscheint von 1789 
bis 1791 in den Bänden 13 bis 15 eine von Carl Friedrich Cramer besorgte Über-
setzung des Émile. Unter Rousseaus Text werden zahlreiche Kommentare der 
Revisoren abgedruckt, die teils einzeln, teils gemeinsam namentlich gekenn-
zeichnet sind. Diese vertreten keine einheitliche Linie und verweisen auch auf 
die Debatten unter den Revisoren bzw. setzen sich mit der zeitgenössischen Dis-
kussion insgesamt (etwa Formeys Anti-Emile von 1763/64) auseinander.  

Wie oben dargestellt47 treten Einbildungskraft und Nachahmung bei 
Rousseau als gefährliches Doppel auf. Beide drohen den Menschen »seinem na-
türlichen Zustande zu entreißen«48. Indem sie das für die Zukunft Mögliche ima-
giniert, ebnet die Einbildungskraft den Weg zur menschlichen Freiheit, kann die-
sen aber gleichzeitig durch die Erweckung falscher »Begierden« verstellen. Als 
ein Effekt dieser Selbstentäußerung beschreibt Rousseau gute 150 Seiten später 

                                                             
45  Trapp: Versuch über Pädagogik, S. 60.  

46  Vgl. Petra Bahr: Darstellung des Undarstellbaren. Religionstheoretische Studien zum 

Darstellungsbegriff bei A.G. Baumgarten und I. Kant. Tübingen 2004, S. 11-172.  

47  Vgl. Kapitel IV. 

48  Rousseau: Emil oder über die Erziehung, S. 288.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 139 

 

die »Nachahmung«: »Die Nachahmung hat unter uns ihren Grund in der Begier-
de, sich stets außerhalb seiner selbst herauszuwerfen.«49 Nachahmung operiert in 
einer Öffnung, die durch die Zukunftsantizipation der Einbildungskraft erzeugt 
wird. Statt diesen Freiraum zu nutzen, um zum (vom Pädagogen vorgegebenen) 
›natürlichen Zustand‹ der Selbstübereinstimmung zurückzukehren bzw. vorzu-
dringen, füllt die Nachahmung ihn mit äußeren Eindrücken.  

Im Unterschied zu den Tieren erniedrigt der gesellschaftliche Mensch sich 
und andere durch gegenseitige Nachahmung:50 Zwar ist eine Selbsterhöhung an-
gestrebt, wie Rousseau ausführt. Die Nachahmung bringt aber, indem sie das 
Nachgeahmte durch seine unangemessene Zweitfassung herabwürdigt, einen 
›natürlichen Zustand‹ der Gleichheit überhaupt erst durcheinander. Die Nachah-
mung ist die vom Weg zum ›natürlichen Zustand‹ der Freiheit abgekommene 
Einbildungskraft. Sie erzeugt in diesem Sinne ein »Blendwerk«51, d.h. eine Fäl-
schung des ›natürlichen Zustands‹ durch Theatralität, vor der es den Zögling zu 
bewahren gilt. Höchstens darf die Nachahmung bei ganz jungen, bei Rousseau 
noch nicht mit Einbildungskraft begabten Kindern zur Vorbereitung der späteren 
Moralerziehung dienen. Sobald die Einbildungskraft erwacht, wird die Nachah-
mung zu gefährlich.52  

Demgegenüber setzen die Revisoren zunächst die kindliche Phantasiebega-
bung und damit die Einbildungskraft früher an. Des Weiteren stehen sie Rous-
seaus Konstruktion und Glorifikation eines ›natürlichen Zustands‹ kritisch ge-
genüber. Campe und Trapp kommentieren die entsprechende Stelle gemeinsam 
(und mit Johann Stuve), dieser sei einer »moralische[n] Glückseligkeit«53 letzt-
lich abträglich. Zunächst ist Trapp (gemeinsam mit Friedrich Gabriel Resewitz) 
derjenige, der erneut mit dem Vokabular von Baumgartens Ästhetik die Nach-
ahmung moralischen Handelns durch das Kind vor dem Vorwurf der ›Affentu-
gend‹ verteidigt: »Eine dunkle Vorstellung von dem Sittlichguten einer Hand-
lung ist wol schon in dem Kinde, das eine solche Handlung noch, wie es scheint, 
bloß aus Nachahmung verrichtet.«54 Gegen den Nachahmungsgegner Rousseau 
ist damit der Rousseau einer janusköpfigen Einbildungskraft betont: Theatralität 
als Medium kann der Erziehung ebenso dienen wie sie unterminieren. Es kommt 
darauf an, sich seiner regulierend zu bedienen. 

                                                             
49  Ebd., S. 446.  

50  Vgl. Kapitel IV. 

51  Rousseau: Emil oder über die Erziehung, S. 445.  

52  Vgl. Kapitel IV.  

53  Rousseau: Emil oder über die Erziehung, S. 288.  

54  Ebd., S. 447.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

Deutlicher wird (nach weiteren Einwänden von Resewitz und Martin Ehlers) 
Campe, der den Rousseau der Abhandlung gegen den des Émile wendet: »Oh-
ne Nachahmung würde der Mensch nie Mensch werden, sondern ein unvernünf-
tiges Thier in menschlicher Gestalt bleiben.« Was für den ersten Naturmenschen 
gilt, gilt auch für das Kind. Rousseaus Nachahmungsfeindschaft muss schon an 
der Empirie scheitern: »[W]enn jemand einfältig genug wäre, den Nachah-
mungstrieb in seinem Zögling ersticken zu wollen: so würde ihm das nie gelin-
gen, weil dieser Trieb zu unsrer menschlichen Natur gar zu wesentlich gehört.« 
Wie Trapp betont Campe nun gegen Rousseau das Janusköpfige des theatralen 
Mediums, besteht aber auf der Kontrollierbarkeit durch die Erziehung und be-
hauptet, Rousseau verorte Nachahmung auf der falschen Seite: »Übrigens 
scheint R. hier Nachahmung mit Nachäffung verwechselt zu haben, welches 
doch zwei sehr verschiedene Begriffe sind.«55 Campe bezieht sich mit ›Nachah-
mung‹ positiv auf das rhetorische Paradigma von imitatio et aemulatio und setzt 
ihm negativ die ›Nachäffung‹ einer platonisch anmutenden mimesis als bloß ab-
geschwächter und verzerrender Zweitfassung entgegen. Eher als eine Verwechs-
lung durch Rousseau liegt jedoch eine Vertauschung und Vermischung von des-
sen Begriffen durch Campe vor: Gelungene Kindesnachahmung nach Campe 
wäre Rousseaus Affennachahmung, die den Sprung vom Affen zum Menschen 
geschafft hätte.56 Die Wahl des erstrebenswerten Nachahmungsobjekts wäre aber 
nicht die natürliche des Affeninstinkts, sondern durch den Erzieher vorgegeben. 
Diesen schert es nicht, ob und dass es sich dabei um theatrale ›Scheintugenden‹ 
handelt. Es zählt einzig, dass sie erfolgreich implementiert wurden und sich nicht 
bei nächster Gelegenheit durch das nächste Vorbild ablösen lassen. Damit setzt 
Campes Konzeption sich aber selbst der Rousseaus innerer Doppelung der ›Ein-
bildungskraft‹ innewohnenden Gefahr aus: Wenn der Nachahmungstrieb ›zu 
unsrer menschlichen Natur gar zu wesentlich gehört‹ droht der Erzieher statt 
selbsttätiger, moralisch gefestigter Zöglinge bloß ein Heer von Schauspielern mit 
›Scheintugenden‹ zu erziehen. Ein nicht oder falsch regulierter Nachahmungs-
trieb könnte fehlgehen, indem er bestehen bleibt, statt sich von sich selbst weg-
zulenken.57 

Ernst Christian Trapp umgeht die Konsequenzen von Campes Nachah-
mungstrieb, indem er ihn schlicht epistemologisch verabschiedet. Implizit gegen 

                                                             
55  Ebd., S. 445.  

56  Vgl. Kapitel IV.  

57  Entsprechend verlegt ihn das späte 19. Jahrhundert in ein Unbewusstes, aus dem er 

immer wieder hervorbrechen kann: Vgl. z.B. Wilhelm Wundt: Grundzüge der physio-

logischen Psychologie. Band 1. Leipzig 1893, S. 551ff.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 141 

 

Campe affirmiert er auf der folgenden Seite Rousseaus Forderung, die Kinder 
nicht zum Guten, d.h. für Campe: zum Nachahmen guter Vorbilder zu erziehen, 
sondern dazu, »niemals Jemand Uebels [zu]zufuegen«: »Dies ist unwidersprech-
lich wahr und muß aller sittlichen Erziehung zum Grunde liegen.«58 Die Konse-
quenz hatte Trapp Jahre zuvor in seinem Versuch über Pädagogik bereits entfal-
tet. Deren Ziel ist nicht die Implementierung von Moralität, sondern die Anpas-
sung von Individuen an die in der Gesellschaft herrschenden Normvorstellungen 
und Gesetze. »[D]aß man bei der Erziehung das menschliche Leben nachahme, 
so viel möglich ist«59, gilt der frühen Spezialisierung der Zöglinge auf einen Be-
ruf. Dass sie Erlerntes nachplappern wie »Papageien«, d.h. in Rousseaus und 
Campes Sinn bloß ›nachäffen‹, macht den Erzieher »herzlich zufrieden«60. 
Rousseaus persönliches Ende als zurückgezogener und der Gesellschaft grollen-
der Kauz gilt Trapp als abschreckendes Beispiel für den Versuch, Individualität 
abseits einer bloß mechanischen Nachahmung auszubilden.61 Die von der neu-
eren Philosophie anstelle der imitatio gerückte Einbildungskraft tritt bei Trapp 
entsprechend nicht als das Vermögen des in Meiers Baumgarten-Popularisierung 
gefeierten ästhetischen Menschen auf, sondern als der vom Pädagogen im eige-
nen Sinne zu formende Rohstoff, über dessen Selbst- oder Fremdtätigkeit kein 
Wort verloren werden muss.  

Der konzeptionelle Vorteil des Begriffs Einbildungskraft liegt darin, dass 
Trapp die beiden von Rousseau künstlich getrennten Erziehungsmedien der an-
geblich guten ›Erziehung durch Dinge‹ und der angeblich schlechten durch 
›Nachahmung‹ nun in ihrem Ineinander beschreiben kann: »[B]rauchbare Regeln 
für die Erziehung«62 leitet Trapp aus von ihm protokollierten Experimentalan-
ordnungen ab. Hier werden die Kinder sowohl mit Dingen (Spielzeug, Lernma-
terialien und weiterem) zusammengeführt als auch mit anderen Menschen, 
hauptsächlich anderen Kindern. Trapp ersetzt Campes Nachahmungstrieb durch 
einen grundlegenden »Trieb zum Wohlsein«, d.h. auch »zur Selbsterhaltung«63, 
und rekonstruiert aus seinen Protokollen, in welchem Ausmaß die Einbildungs-
kraft durch seine Experimente angeregt und manipuliert wird: ›Man gebe mehre-
ren Kindern von einerlei Alter verschiedene Gegenstände, Spielzeug, Bücher, 
Modelle, Gemälde und lasse sie damit nach Belieben schalten und walten. Nun 

                                                             
58  Rousseau: Emil oder über die Erziehung, S. 447.  

59  Trapp: Versuch über Pädagogik., S. 157.  

60  Ebd., S. 99.  

61  Vgl. ebd., S. 139.  

62  Ebd., S. 47.  

63  Ebd., S. 48.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

gebe man Acht auf die Verschiedenheit ihrer Äußerungen, Empfindungen, 
Handlungen, Erfindungen u.s.w.‹64  

Statt dem ›blank slate‹ des Kindergemüts nachzuahmende Vorbilder einzu-
pflanzen, wird dieses mit möglichst vielen Eindrücken konfrontiert. Die Eindrü-
cke sollen, nachdem die »Gesetze der Ideenverbindung und der Imagination«65 
erkannt sind, zu entsprechenden »Ideenreihe[n]«66 verknüpft werden. Mediale 
Vermittlungen entstehen jetzt nicht mehr auf der ontischen Ebene durch Nach-
ahmungsreihen oder Dingverkettungen wie bei Campe und Rousseau, sondern 
auf der mentalen Ebene, auf der der Pädagoge »Mittelideen in den Kindern zu 
erwecken«67 sucht. Deren Implementierung leitet er aber aus Experimentalan-
ordnungen ab, die zwischen Nachahmungsreihen und Dingverkettungen nicht 
mehr unterscheiden: »Die Gegenstände«, mit denen das Kind sich konfrontiert 
findet, »können auch lebendige Personen sein, die man unter die Objekte mischt: 
ja ein Kind ist Gegenstand für das andere.«68 So lassen und sollen sich potentiell 
nun auch (dingvermittelte) gruppendynamische Beziehungen der Kinder unterei-
nander beobachten lassen, wenn »ein Haufen Kinder im Gegensatz zu Einem 
Kinde«69 unter Beobachtung steht. Damit geht Trapp einen Schritt über Campe 
und Rousseau hinaus hin in Richtung neuer schulischer Erziehungsformen in 
größeren Klassenzusammenhängen. Allerdings interessiert Trapp sich im weite-
ren Verlauf dann nicht wirklich für diese neue Richtung. Denn wo letztlich alle 
Zöglinge im Sinne einheitlicher gesellschaftlicher Normen erzogen werden sol-
len, da kommt dem Unterschied zwischen Einzel- und Gruppenerziehung keine 
epistemologische Besonderheit zu. Trapps Verabschiedung des Nachahmungs-
begriffs verdeckt, was in diesen Verkettungen auf dem Spiel steht und Kulturkri-
tiker von Platon über Rousseau bis hin zu Girard70 nicht nur beunruhigt, sondern 
zu spektakulären theoretischen Operationen veranlasst: das Problem, wie bei der 
Aufgabe von Rousseaus strikter Trennung der Erziehungsmedien Campes Frage 
nach der Regulation der Nachahmung für solche Gruppendynamiken zu stellen 
wäre.  

Auf den Punkt gebracht findet sich diese Frage dann 40 Jahre später in den 
fiktiven Praktiken der pädagogischen Provinz: Goethe verdichtet Trapps Expe-

                                                             
64  Vgl. Kapitel II.  

65  Trapp: Versuch über Pädagogik, S. 85.  

66  Ebd., S. 86.  

67  Ebd., S. 87.  

68  Ebd., S. 67.  

69  Ebd., S. 68.  

70  Vgl. René Girard: Das Heilige und die Gewalt. Frankfurt a.M. 1992, S. 62-103.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 143 

 

rimente mit dem von Trapp eigentlich verabschiedeten Nachahmungstrieb bzw. 
des ›Nachahmungsgeists‹ der Mode. Durch dessen versteckte Regulierung wird 
der durch ›peer pressure‹ erzeugte Verfall der Ordnung, den Platon, Rousseau 
oder später Girard so fürchten, in eine Erzeugung eben dieser Ordnung ver-
kehrt.71  

 
 

3.   SALZMANNS PÄDAGOGISCHE PRAXIS  
UND DIE NACHAHMUNG VON EXEMPELN  

 
Dass Goethe in den 1810ern und 1820ern gegen den Prätext von Trapp auf dem 
Nachahmungstrieb beharrt, hat durchaus historische Berechtigung. Während mit 
Trapp die theoretische Avantgarde der Pädagogik in den 1780ern das zentrale In-
teresse am Nachahmungstrieb verliert und der entsprechenden philosophischen 
Diskussion folgt, behält der Nachahmungstrieb in der erzieherischen Praxis und 
ihren diskursiven Paratexten seine prominente Position, so etwa beim nicht an 
der Émile-Ausgabe der Revisoren beteiligten Christian Gotthilf Salzmann, einem 
zeitweiligen Kollegen Campes am Dessauer Philantropinum und sein dortiger 
Nachfolger als Religionslehrer. Nicht nur weil Salzmann am Umbruchpunkt 
zwischen familiärer und schulischer Erziehung sowie zwischen experimenteller 
und institutionalisierter Erziehung steht, gilt ihm im Folgenden das Interesse. 
Auch setzt sich das mit seinem Namen verbundene Ensemble von pädagogischer 
Theorie, pädagogischer Praxis und Erziehungsliteratur unter dem Einfluss Cam-
pes verstärkt mit der Domestikation und Lenkung des Nachahmungstriebs ausei-
nander – und damit mit der theatralen Dimension der Erziehung. Dies soll im 
weiteren Teil des Kapitels anhand der Staffelung von Vorbildern für die Mimesis 
in Salzmanns Erziehungsroman Konrad Kiefer sowie anhand von Salzmanns 
Campe weiterführender Theorie eines theatralen Erzählens und seiner zugehöri-
gen Erzählpraxis im Moralischen Elementarbuch mit seinen beigegebenen Kup-
ferstichen erläutert werden. 

Salzmann, ein selbststilisierter Nichtleser und Mann der Praxis, gibt für den 
Zusammenhang von Kindererziehung und Bildungstheater durchaus mehr ab als 
nur das illustrative Beispiel72 im Sinne einer ihm übergeordneten Regel. Im Zen-

                                                             
71  Vgl. Kapitel II.  

72  Immanuel Kant unterscheidet: »Beispiel, ein deutsches Wort, was man gemeiniglich 

für Exempel als ihm gleichgeltend braucht, ist mit diesem nicht von einerlei Bedeu-

tung. Woran ein Exempel nehmen und zur Verständlichkeit eines Ausdrucks ein Bei-

spiel anführen, sind ganz verschiedene Begriffe. Das Exempel ist ein besonderer Fall 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

trum von Salzmanns Pädagogik steht die Problematik eines ›Exempels‹ bezie-
hungsweise ›Exemplums‹: Die sich neu erfindende Pädagogik zielt gerade dar-
auf, wie ihr Stichwortgeber Jean-Jacques Rousseau es markiert, keine (nachzu-
ahmenden) »Muster« (modèle) bereitzustellen, sondern »Beispiele« (exemple) 
(E 297) zu liefern, die nicht wiederholt, sondern eigenständig angewandt werden 
müssen. Sie kann sich auch auf die Poetik der Aufklärung berufen: Die Funktion 
von Literatur, insbesondere von dramatischen Texten bestimmt Gottscheds Re-
zeption der Interpretation der aristotelischen katharisis-Lehre in der französi-
schen Klassik darüber, dass sie vorbildhafte oder abschreckende Exempel lie-
fern. Johann Bernhard Basedow, der Begründer des Dessauer Philantropinums 
und dort Arbeitgeber von Campe wie Salzmann, stellt entsprechend die nachzu-
ahmenden Exempel in den Mittelpunkt seiner pädagogischen Strategien, wie 
diese sich dann später etwa in Campes Robinson weiterentwickelt finden.73 

Salzmanns Texte springen nicht nur zwischen Begriffen wie ›Beispiel‹ und 
›Exempel‹ beliebig hin und her (und verwenden sie letztlich synonym), weil sie 
sich am Bildungsgrad ihrer jeweiligen Zielgruppe orientieren. Salzmanns Projekt 
steht vielmehr insgesamt für den Übergang zwischen erzieherischem Nachah-
mungs- und pädagogischen Vorführungsparadigma. Beim Nachahmen des Ex-
empels soll es sich letztlich um die ›Freiheit‹ eines ›Selbermachens‹ handeln, das 
keine zweitrangige Nachahmung mehr wäre. 

Salzmanns Pointierung manifestiert sich eben in der Ineinssetzung verschie-
dener Verwendungen des Begriffs ›Exempel‹ beziehungsweise ›Exemplum‹, 
welche die Nachahmungs- auf die Vorführungsdimension öffnen und so beide 
problematisch werden lässt. Zunächst schließt Salzmanns Erziehungsliteratur an 
die literarische Exempeltradition an, wie die Aufklärung sie wieder prominent 
macht. Zum Beispiel werden im 1781 erstmals veröffentlichten Moralischen 

Elementarbuch abstrakte moralische Lehrsätze anhand von Exempel-Erzählun-
gen vorgestellt und sollen den Zöglingen als Nachahmung oder Abschreckung 
dienen. Des Weiteren ist in Salzmanns pädagogischer Theorie und Praxis wie bei 

                                                                                                                                  
von einer praktischen Regel, sofern diese die Tunlichkeit oder Untunlichkeit einer 

Handlung vorstellt. Hingegen ein Beispiel ist nur das Besondere (concretum), als un-

ter dem Allgemeinen nach Begriffen (abstractum) enthalten vorgestellt, und bloß theo-

retische Darstellung eines Begriffs.« Immanuel Kant: Die Metaphysik der Sitten, in: 

Ders.: Werkausgabe. Band 8. Frankfurt a.M. 1977, S. 620. Vgl. auch Mirjam Schaub: 

Das Singuläre und das Exemplarische. Zu Logik und Praxis der Beispiele in Philoso-

phie und Ästhetik. Berlin/Zürich 2010. 

73  Vgl. Gina Weinkauff/Gabriele v. Glasenapp: Kinder- und Jugendliteratur. Paderborn 

2010, S. 29. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 145 

 

Campe die Figur des Erziehers beziehungsweise der Erzieherin nicht nur Ver-
mittlungsinstanz für diese Exempla, sondern wird selbst zum Exempel im Sinne 
eines musterhaften Vorbilds: Sie soll das Ideal verkörpern, zu dem sie erziehen 
möchte beziehungsweise das von den Zöglingen nachgeahmt werden soll. Salz-
manns Exempel bezeichnen sowohl die vom Autor Salzmann veröffentlichten li-
terarischen Exempel als auch gleichzeitig die exemplarische Rolle, welche 
Salzmanns Theorie ihrem Verfasser zuschreibt. Das Vorbildhafte und seine 
Vermittlungsinstanz, the message und the medium, fallen tendenziell zusam-
men74 – in etwas, das exemplarisch vor denjenigen zu stehen kommt75, deren Er-
ziehung sich an diesem Exempel zu orientieren hat. Mit dem Exempel ist bereits 
die theatrale Konstellation der Vorführung wie auch der Mimesis, hier vor allem 
im Sinne von imitatio, aufgerufen – und damit eine Anordnung, die traditionell 
befürchten lässt, sie könne einen bloß passiven Zuschauer verdummen, statt ihn 
zu den moralischen Höhen des zur Vorführung Gebrachten zu erheben76, oder in 
der Nachahmung könne der Nachahmende als schlechte Zweitfassung zu weit 
hinter dem Vorbild zurückbleiben und letztlich die ›Freiheit‹ des ›Selberma-
chens‹ verfehlen.77 Diese fragile theatrale Dimension des Exempels kennzeich-
net das pädagogische Projekt Salzmanns in seiner theoretischen, praktischen und 
literarischen Ausprägung. In den Mittelpunkt von Salzmanns Projekt der Kin-
dererziehung rückt damit eben jene domestizierte theatrale Konstellation, von 
der sich das Erwachsenentheater seiner Zeit die Bildung ihrer Zuschauer erhofft, 
diese aber immer wieder gegen die mit dem Theater einhergehenden Gefahren 
durchsetzen muss. 

Nachdem Salzmann, Theologe von der Ausbildung her, von 1781 bis 1784 
bei Basedow am Dessauer Philanthropinum als Liturg und Religionslehrer tätig 

                                                             
74  In Anlehnung an die bekannte Redewendung von Marshall McLuhan, in: Marshall 

McLuhan: Understanding Media. The Extensions of Man. Cambridge 1984, S. 8. 

75  In diesem Sinne wäre das Exempel auch von der Theatralität des Raums her zu analy-

sieren mit Jörg Dünne/Sabine Friedrich/Kirsten Kramer (Hg.): Theatralität und Räum-

lichkeit. Raumordnungen und Raumpraktiken im theatralen Mediendispositiv. Würz-

burg 2009. 

76  Vgl. die Polemik von  Rancière: Der emanzipierte Zuschauer, S. 11-34. 

77  Letztlich steht damit die moralische Unterscheidung auf dem Spiel, die Immanuel Kant 

zwischen ›Beispiel‹ und ›Exempel‹ treffen möchte: Das moralische Beispiel dient dem 

noch unreifen Menschen zur Nachahmung; das moralische Exempel ist seiner eigenstän-

digen moralischen Entscheidung Vorbild. Um eben die bei Kant nicht weiter problemati-

sierte Entwicklung von der unreifen Nachahmung zur reifen Eigenständigkeit kümmert 

sich Salzmanns Pädagogik. Vgl. Kant: Metaphysik der Sitten, S. 619f. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

ist, gründet er 1784 in Schnepfenthal bei Gotha eine eigene Erziehungsanstalt, 
die er bis zu seinem Tod 1811 leitet. Vielen Erstlesern von Goethes Wilhelm 

Meisters Wanderjahren gilt sie als das Vorbild der dort beschriebenen ›pädago-
gischen Provinz‹78 – wohl zu Unrecht, auch wenn viele Einzelheiten überein-
stimmen: In Schnepfenthal legt man wie in der ›pädagogischen Provinz‹ Wert 
auf das Lernen in der freien Natur, Arbeitsamkeit und körperliche Ertüchtigung, 
›learning by doing‹, handwerkliche Fertigkeiten, auf eine ganzheitliche Entwick-
lung bei gleichzeitiger Ausbildung von Spezialisierungen.79 Salzmanns Schule 
überdauert die seit den 1770ern eröffneten Philanthropine in Marschlins, Col-
mar, Dessau, Heidesheim und Hamburg bei Weitem.80 Trotz oder wegen dieser 
gelungenen Institutionalisierung, ist in der gegenwärtigen Erziehungswissen-
schaft die Bezeichnung »pädagogisches Experiment«81 für die Schnepfenthaler 
Erziehungsanstalt gang und gäbe: Die Bezeichnung soll in erster Linie markie-
ren, dass Salzmanns pädagogische Theorie sich hier in der Praxis ausgetestet 
findet und diese Praxis ihrerseits zur Transformation und Verfestigung der Theo-
rie führt. Experiment ist die Praxis der Erziehung in dem weiten Sinne, den Im-
manuel Kant dem Wort in »Über Pädagogik« gegeben hat: als das Experiment, 
das die Menschheit an sich selbst vollführen muss, um aus ihrer selbst verschul-
deten Unmündigkeit hinauszugelangen – auch, wo der Glauben an die Vernunft 
die Möglichkeit eines solchen Exodus letztlich nie in Frage stellt.82 Entsprechend 

                                                             
78  Vgl. Kapitel II. Die in Goethes pädagogischer Provinz präsentierte Pädagogik ist von 

einem ähnlich gespannten Verhältnis zu ihrer Theatralität geprägt wie sie hier für 

Salzmann beschrieben wird. Vgl. auch Konrad Albrich: Goethe und Christian Gotthilf 

Salzmann. Langensalza 1917. 

79  Vgl. Hanno Schmitt: Vernunft und Menschlichkeit. Studien zur philanthropischen Er-

ziehungsbewegung. Bad Heilbrunn 2007, S. 195-209. Vgl. Herwart Kemper/Ulrich 

Seidelmann (Hg.): Menschenbild und Bildungsverständnis bei Christian Gotthilf 

Salzmann. Weinheim 1995. 

80  Bis zu Salzmanns Tod 1811 werden hier in 27 Jahren um die 270 Jungen und Jugend-

liche erzogen, davon teilweise 70 gleichzeitig. Anfang des 19. Jahrhunderts kommt 

auf dem erweiterten Gelände eine Erziehungsanstalt für Mädchen unter Leitung von 

Salzmanns Ehefrau Sophie Magdalene hinzu. Vgl. Theo Dietrich: Mensch und Erzie-

hung in der Pädagogik Christian Gotthilf Salzmanns. München 1963, S. 32-50.  

81  Vgl. die entsprechend betitelte Sektion in: Kemper/Seidelmann (Hg.): Menschenbild 

und Bildungsverständnis bei Christian Gotthilf Salzmann, S. 48-149. Die Rede vom 

Experiment bezieht sich auf Kants Bezeichnung des Dessauer Philanthropiniums als 

»Experimentalschule« (Kant: »Über Pädagogik«, S. 708).  

82  Vgl. Kant: »Über Pädagogik«, S. 699-703, S. 708. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 147 

 

stellt Schnepfenthal für Salzmann die Avantgarde eines die ganze Menschheit 
umschließenden Erziehungsideals dar; entsprechend findet sich diese Praxis hier 
ausgetestet und von der Publikation zahlreicher Texte flankiert: pädagogische 
Theorien, Schulbücher und auch literarische Texte, unter anderem Erziehungs-
romane zur Volksaufklärung, enthalten im in Schnepfenthal monatlich herausge-
gebenen Boten aus Thüringen. Diese Texte sind vom Aufklärungsoptimismus 
getragen, eine zu ihrer Vernunft erwachte, selbsttätige und fleißige Menschheit 
gehe ihrer ›Glückseligkeit‹ entgegen – wenn sie es denn lerne, den ›Statthalter 
Gottes‹, nämlich den Verstand zu gebrauchen, bis schließlich alle Menschen 
›vernünftig‹ und ›gut‹ werden.  

Letztlich kennt Salzmann keine Gegenüberstellung von äußerer Erziehung 
und innerer Bildung. »Erziehe dich selbst!«83, lautet das Motto für die Erwach-
senen und insbesondere für die zukünftigen Kindererzieher. Denn die Kinderer-
ziehung leitet menschliche Wesen an, die ihren Verstand noch nicht selbsttätig 
und seinen ganzen Fähigkeiten gemäß zu gebrauchen wissen. Erziehung heißt 
hier vor allem Ermöglichung und soll im Endeffekt auf eine Selbsterziehung des 
Kindes hinauslaufen: »Man lasse [...] das Kind immer seinen eigenen Willen tun, 

so wird es gut werden!«84 D.h. mit möglichst keinen oder wenigen körperlichen 
Züchtigungen und einem höchst zurückgenommenen System von Belohnungen 
und Strafen, aber mit beständiger Aufsicht und einem beständigen Beschäfti-
gungsangebot. Die Erziehung hat die Rahmungen und Stimulationen bereitzu-
stellen, innerhalb derer ein solcher ›eigener Wille‹ des Kindes es wie von alleine 
zu einem vernünftigen und selbsttätigen Wesen erziehen kann. 

Mit dem Projekt einer Erziehung zur Selbsttätigkeit nimmt der Philanthropi-
nismus mit dem gesamten späten 18. Jahrhundert eine Zwischenstellung in der 
Geschichte der Erziehung ein: Die sich verselbstständigende Erziehung und ihre 
neuen Institutionen zielen nicht mehr auf eine ›naturgemäße‹ Erziehung, die den 
Zögling auf seinen ihm von der Natur gegebenen und in seiner inneren Natur an-
gelegten Ort in der Gesellschaft vorbereitet. Ziel dieser Erziehung ist eine allen 
gleichermaßen zukommende menschliche Freiheit, die in der Unmündigkeit des 
Zöglings zwar noch verschüttet liegt, aber auch gleich einem »Keim im Weizen-
korne«85 angelegt ist. Angelegt ist solch ein ›Keim‹ auch in der Unmündigkeit, 
die das Zeitalter der Aufklärung allenthalben in der Erwachsenenwelt vorfindet. 

                                                             
83  Christian Gotthilf Salzmann: Ameisenbüchlein. Pädagogische Schriften, 2. Teil. Wei-

mar/Langensalza 1947, S. 58.  

84  Ebd., S. 51.  

85  Ebd., S. 27.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

Kant bringt dies auf die paradoxe Formel von der ›Erziehung zur Freiheit‹86 und 
kennzeichnet damit die Problematik, dass eine durch Zwang erzeugte Freiheit 
sich selbst zuwiderläuft. Am Anfang des 19. Jahrhunderts verschwindet das ent-
sprechende Freiheitsideal aus der Erziehung und findet sich durch die Orientie-
rung an ›Werten‹ ersetzt, die allen gemeinsam sein sollen.87 

Salzmanns Erziehung zur Selbsttätigkeit proklamiert bereits das Freiheitspa-
radigma, ist aber gleichzeitig noch am alten Paradigma orientiert. Dieses kennt 
noch keine Erziehung im spezialisierten Sinne. Die Unterweisung durch Haus-
meister, Gouvernanten, Pastoren oder oft schlicht durch die Eltern soll gleichzei-
tig für eine von den Inhalten der Unterweisung unabhängige Sozialisation des 
Zöglings bürgen.88 Vom Erzieher ist nicht nur die Vermittlung von Wissen und 
Fertigkeiten gefordert, sondern eine Vorbildhaftigkeit, deren Nachahmung eine 
Sozialisation am naturgemäßen Platz des Zöglings ermöglicht.89  
 
 

4.  GESTAFFELTE VORBILDER: KONRAD KIEFER 
 

Salzmanns der literarischen Volksaufklärung gewidmeten Texte finden unter 
künstlerischem Aspekt keine Gnade vor den Vertretern der zeitgleich neu entste-
henden Autonomieästhetik. Das dem Naturnachahmungsverdikt verpflichtete 
Abschildern sozialer Missstände zeugt, so etwa Schillers vernichtendes Verdikt, 
höchstens von einem »Affentalent gemeiner Nachahmung«90, keineswegs vom 
Eigengesetz der Kunst. In pädagogischer Hinsicht arbeiten sich jedoch Salz-
manns und die anderen reformpädagogischen Bemühungen der Zeit an einem 
strukturgleichen Problem ab: an der Loslösung des Kindes (bzw. des Künstlers) 
von eben einem solchen ›Affentalent‹. Strukturgleich funktionieren hier die An-

                                                             
86  »Eines der größesten Probleme der Erziehung ist, wie man die Unterwerfung unter 

den gesetzlichen Zwang mit der Fähigkeit, sich seiner Freiheit zu bedienen, vereinigen 

könne. Denn Zwang ist nötig! Wie kultiviere ich Freiheit bei dem Zwange?« (Kant: 

»Über Pädagogik«, S. 711) Vgl. Andreas Luckner: »Erziehung zur Freiheit. Immanuel 

Kant und die Pädagogik«, in: Pädagogik 55, 7-8 (2003), S. 72-76. 

87  Vgl. Luhmann: Das Erziehungssystem der Gesellschaft, S. 173-180. 

88  Vgl. ebd., S. 48-59. 

89  Vgl. in extremis aus dem 17. Jahrhundert Fénelon: Über Mädchenerziehung. 

90  Friedrich Schiller: Über naive und sentimentalische Dichtung. Stuttgart 1969, S. 90. 

Vgl. Gertraude Selzer: Der Wandel des aufklärerischen Selbstverständnisses gegen 

Ende des 18. Jahrhunderts. Untersuchungen zur Ideologiegeschichte des Bürgertums 

am Beispiel von Christian Gotthilf Salzmanns Roman ›Carl von Carlsberg, oder, 

Über das menschliche Elend‹. Frankfurt a.M. 1985, S. 157-167. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 149 

 

forderungen an eine neuerdings verselbstständigte Erziehung beziehungsweise 
Bildung und die Anforderungen an eine neuerdings verselbstständigte ästheti-
sche Eigenständigkeit und ihre Absage an die Naturnachahmung.91

 

Salzmann steht dem Stichwortgeber der neuen Pädagogik, Rousseau, mehr als 
kritisch gegenüber. Er orientiert sich aber, indem er die Erziehungsinstanz zum 
Dreh- und Angelpunkt erhebt, an der zentralen Stellung von Rousseaus Erzieher 
als simultanem ›medium‹ und ›message‹: Im Krebsbüchlein von 1780, einer Ab-
rechnung mit den zeitgenössischen Erziehungsmethoden, finden sich sämtliche 
nicht wünschenswerten Eigenschaften und Verhaltensweisen der Zöglinge ganz im 
Sinne Rousseaus einem Fehlverhalten der Erziehungsberechtigten zugewiesen: 
Neid und Hass gegen die Geschwister, Grausamkeit gegen Tiere, Schadenfreude, 
Furcht vor Gewittern, Gespensterglaube, Lügenhaftigkeit, Trotz, Naschhaftigkeit, 
Unordnung, Eitelkeit, Müßiggang, Geiz und noch einige mehr führt der Text an 
abschreckenden Exempelerzählungen vor. Diese funktionieren immer nach einigen 
wenigen Mustern. Besonders prominent ist das folgende: Das Kind nimmt sich am 
schlechten Vorbild der Eltern oder des Lehrers ein Beispiel. Erst dadurch wird es 
grausam, schadenfroh, furchtsam, naschhaft und so weiter.92 »Kann man die Untu-

gend nicht durch sein Exempel lehren?«93, lautet die rhetorische Frage im Mittel-
punkt von Salzmanns Ameisenbüchlein, oder Anweisung zu einer vernünftigen Er-

ziehung der Erzieher von 1806, das die Exempla des Krebsbüchleins in eine päda-
gogische Theorie weiterführt. Salzmanns pädagogische Umformulierung von 
Kants kategorischem Imperativ lautet entsprechend: »Handle immer so, wie du 

wünschest, daß deine Zöglinge handeln sollen! […] Dein stetes Bestreben muss al-
so dahin gehen, deinen Zöglingen in jeder Beziehung Muster zu sein und die Be-
lehrungen, die du ihnen gibst, durch dein Beispiel zu bestätigen.«94 Wenn es sich 
bei Tugenden und Untugenden des Kindes um nachgeahmte Tugenden und Untu-
genden des Erziehers handelt, heißt das im Umkehrschluss, dass auch das liebevol-
le, mitleidige, vernünftige und mäßige Kind diese Eigenschaften nicht von Natur 
aus besitzt, und sei es auch einer Natur, die erst freigesetzt werden müsste. Das 
Kind ist also »ausnehmend biegsam«. Und diese Biegsamkeit ist in Gänze auf den 
Nachahmungstrieb zurückzuführen:  

 

                                                             
91  Vgl. Kapitel II.  

92  Vgl. Christian Gotthilf Salzmann: Krebsbüchlein, oder, Anweisung zu einer unver-

nünftigen Erziehung der Kinder. Bad Heilbrunn 1961.  

93  Salzmann: Ameisenbüchlein, S. 15.  

94  Ebd., S. 76.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

»Unter allen seinen Trieben ist sein heftigster der Nachahmungstrieb, durch denselben 

wird es gereizt, die Geschäfte und Vergnügungen, sowohl seiner Freunde, als auch derer, 

die ihm nahkommen, nachzuthun. Durch denselben lernt es die Mundart und die Sprache 

seiner Eltern, durch denselben wird es gefällig, edeldenkend, mitleidend, wenn seine Ge-

sellschafter, in seiner Gegenwart, diese Tugenden ausüben.«  

 
Und umgekehrt gilt: »Durch denselben verliert es aber auch all die Eigenschaf-
ten, die es liebenswert und glücklich machen, wenn dieselben seinen Gesell-
schaftern mangeln.«95 Das Kind stellt demnach, so sehr Salzmann auch auf einer 
naturgegebenen Tugend und Vernunft beharrt, ein blank slate im Sinne von John 
Locke96 dar, das durch Nachahmung des erzieherischen Exempels die ihm vor-
gestellten Eigenschaften annimmt – böse gesagt: diese ›nachäfft‹. Erziehung – 
sei sie nun an Naturgemäßheit, Freiheit oder Werten orientiert – kann sich in 
diesem Sinne nie ganz vom theatralen Problem der Nachahmung befreien.97 Nie 
ganz verschwindet so auch die Gefahr, dass der Nachahmungsvorgang in die Irre 
gehen und die Erziehung statt ihres Ideals seine transformierte, aus Sicht des 
Ideals entstellte Übersetzung hervorbringen könnte.98 – In Anschluss an Campe 
setzt Salzmann jedoch durchaus auf die Hervorbringung von Selbsttätigkeit 
durch die Nachahmung entsprechender Exempla. In Konrad Kiefer oder Anwei-

sung zu einer vernünftigen Erziehung, Salzmanns häufig so genanntem ›deut-
schen Émile‹ von 1796, heißt es: »Das Hauptwerk bei der Erziehung […] ist, daß 
die Alten den Kindern vormachen, was sie tun sollen. Wer dies recht versteht, 

                                                             
95  Christian Gotthilf Salzmann: Gottesverehrungen, gehalten im Betsale des Dessaui-

schen Philantropins. Leipzig 1784, S. 251f. 

96  »Let us suppose then the mind to be, as we say white paper void of all characters, 

without any idea; […].« John Locke: An Essay Concerning Human Understanding. 

London 1836, S. 51. 

97  Entsprechend verzichtet Gabriel Tarde auf eine Differenzierung wie etwa die Luh-

manns zwischen Erziehung und (nachahmender) Sozialisation und subsumiert die Er-

ziehung in Gänze der Nachahmung. Vgl. Luhmann: Das  Erziehungssystem der Ge-

sellschaft, S. 48-81. Vgl. Tarde: Die Gesetze der Nachahmung, S. 60-80. 

98  »Übersetzung« ist die Transformation, die Bruno Latour seinerseits Gabriel Tardes 

Begriff der Nachahmung angedeihen lässt. Die von Jacques Rancière proklamierte 

Pädagogik eines »unwissenden Lehrmeisters« orientiert sich gänzlich an der Offenheit 

solcher Übersetzungsoperationen. Vgl. Bruno Latour: Die Hoffnung der Pandora. 

Frankfurt a.M. 2002, S. 381. Vgl. Rancière: Der unwissende Lehrmeister, S. 31-58. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 151 

 

der kann aus den Kindern machen, was er will. Das Exempel wirkt mehr als alle 

Ermahnungen.«99 
Zwar liegt der von Rousseau propagierte Rückzug in die Einsamkeit der Na-

tur auch der Wahl des abgeschiedenen Schnepfenthals als Internatsort zugrunde. 
Die völlige Abschottung Émiles markiert Salzmann aber als utopisch. Erziehung 
findet in einer Gruppe statt, das heißt der Zögling ist stets von zahlreichen, wi-
dersprüchlichen, guten wie schlechten Vorbildern umgeben. Salzmanns Erzie-
hungstheorie besteht zu einem guten Teil in der Vorgabe von Rahmungen für die 
Erziehung und deren Staffelung. Wie den Kontakt des Zöglings mit einer poten-
tiell schlechte Vorbilder liefernden Außenwelt regulieren? Wie, wo es mehrere 
erzieherische Autoritäten gibt (Eltern, Lehrer, geistliche Würdenträger), deren 
Rangordnung verdeutlichen? Denn nur wo die Kompetenzen sich letztlich zu ei-
nem einheitlichen Vorbild fügen, so das implizite Argument, lässt sich dem Zög-
ling das Exempel eines selbsttätigen Lebens vorstellen. Als Kernzelle der Erzie-
hung bestimmt Salzmann die patriarchal und hierarchisch organisierte Kleinfa-
milie. Die Schule, inklusive seiner eigenen Anstalt, ist weder Gegenentwurf 
noch Weiterentwicklung, sondern ein Hilfsmittel, dessen Verselbstständigung 
rückgängig gemacht werden kann, sobald die potentielle Elternschar ihrerseits 
flächendeckend zu Erziehern erzogen worden ist.100 Konrad Kiefer spielt ent-
sprechend im dörflichen Milieu, wo man sich eine Erziehung in Schnepfenthal 
nicht leisten kann. Konrads junge Eltern sind in der Erziehung noch unerfahren 
und machen vieles falsch. Dies wird durch eine Autoritätenstaffelung kompen-
siert: Die Eltern suchen schlechte Einflüsse aus der Nachbarschaft von Konrad 
fernzuhalten und sind selbst seine Vorbilder, wobei die (natürlich) nicht ganz so 
vernünftige Mutter sich am Vater orientiert. Dem Icherzähler, dem Vater, steht 
ein älterer, studierter Bruder zur Seite. Wo der Bruder nicht weiter weiß, hält 
man sich an den örtlichen Pfarrer, die Hauptautorität. Ihr ist auch der erwähnte 
Kernsatz in den Mund gelegt: ›Das Exempel wirkt mehr als alle Ermahnungen.‹ 

Mit der klaren Staffelung der Vorbilder soll in Konrad Kiefer eine möglichst 
stabile Einheitlichkeit des vorbildhaften Lebens trotz seiner unumgänglichen 
Aufsplitterung und trotz der unumgänglichen Komplexität entstehender Nach-

                                                             
99   Christian Gotthilf Salzmann: Konrad Kiefer, oder, Anweisung zu einer vernünftigen 

Erziehung der Kinder. Ein Buch fürs Volk. Bad Heilbrunn 1961, S. 40. 

100  Den Übergang von der Familienerziehung zur Erziehung in einer Lernanstalt, der als 

Hauptmerkmal der Ausdifferenzierung und Verselbstständigung der Erziehung im 

18. Jahrhundert gilt, möchte einer der Protagonisten dieser Verselbstständigung also 

zurückdrehen. Für die Ausdifferenzierungsthese vgl. Luhmann: Das Erziehungssys-

tem der Gesellschaft, S. 111-141. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

ahmungsketten101 sichergestellt werden. Eine solche patriarchale Ordnung liegt 
ebenfalls der Erziehungsanstalt Schnepfenthal zugrunde, mit Salzmann als dem 
unbestrittenen Oberhaupt. Vielleicht rührt auch Salzmanns Weggang aus dem 
Dessauer Philanthropinum von dieser Bemühung um die Stabilität des Exempels 
her. Oft werden Meinungsverschiedenheiten der fünf hauptamtlichen Pädagogen 
um Basedow als Grund für Salzmanns Weggang angeführt. Salzmanns Äuße-
rungen lassen das Problem jedoch eher darin vermuten, dass überhaupt mitein-
ander über das pädagogische Vorgehen diskutiert wurde.102 Dies läuft der einen, 
einheitlichen erzieherischen Autorität zuwider, welche bei Salzmann, auch wo 
die Erziehung sich auf mehrere Autoritäten verteilt, für das einheitliche Exempel 
bürgen soll – und damit für die Selbstabschaffung einer zersplitterten Nachah-
mung, indem diese sich durch Nachahmung in Selbsttätigkeit transformiert. Dar-
aus folgt nicht zuletzt Salzmanns Utopie, dass, sobald die Erziehung unter ihren 
Zöglingen genügend gute und ihrerseits zum Exempel taugende Erzieher hervor-
bringt, sich auch pädagogische Theoriebildung wie von alleine abschaffen könn-
te:  

 
»Ach gebt uns gute Erzieher! Gebt uns Leute, die Neigung, Geschicklichkeit und Fertig-

keit haben, Kinder vernünftig zu behandeln, sich die Liebe und das Zutrauen derselben zu 

erwerben, die Kräfte zu wecken, ihre Neigungen zu lenken und durch ihre Lehre und 

durch ihr Beispiel die jungen Menschen zu dem zu machen, was sie ihren Anlagen und ih-

rer Bestimmung nach sein können und sein sollen, – und die Erziehung wird gelingen, oh-

ne daß wir neue Theorien nötig haben.«103 

 
Das Exempel der sich selbsttätig erziehenden Erzieher erzieht ihrerseits die Kin-
der zur Selbsterziehung. Der Übergang vom Nachahmungstrieb in einen Tätig-
keitstrieb, ein »Streben nach Tätigkeit«104, kann so einerseits als ontogenetisch 
bedingt, andererseits als Regulierung des Nachahmungstriebs durch Erziehung 
ausgegeben werden. Der Tätigkeitstrieb äußert sich beim Kind als Spieltrieb und 
kann für das Erwachsenenleben in Arbeitsamkeit gelenkt werden. ›Den Kindern 
ihren Willen lassen‹ heißt dabei: sie stets beaufsichtigen und sie stets beschäftigt 
halten. Unbeaufsichtigt können die Zöglinge auf falsche Vorbilder stoßen. Untä-

                                                             
101  Im Sinne von Tarde: Die Gesetze der Nachahmung, und der Tarde-Lektüre von La-

tour: Die Hoffnung der Pandora. 

102  Vgl. Dietrich: Mensch und Erziehung in der Pädagogik Christian Gotthilf Salz-

manns, S. 32ff.  

103  Salzmann: Ameisenbüchlein, S. 8.  

104  Ebd., S. 28.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 153 

 

tigkeit unterbräche die Orientierung am Vorbild, d.h. jene Tätigkeit, die sich 
in Selbsttätigkeit wandeln soll. Die Ausübung des freien Willens ist in Schnep- 
fenthal vom frühen Aufstehen bis zum zeitigen Insbettgehen durchgeplant.
Es obliegt dem Erzieher, ohne Zwang Begeisterung für den strikten Stunden-
plan zu wecken. Dies stimmt mit anderen Anordnungen und Experimenten der 
Erziehung überein, wie Nicolas Pethes sie für das 18. Jahrhundert im Zeichen
von Foucaults Theorie der Disziplinargesellschaft gelesen hat: Ohne Ausübung
körperlicher Gewalt wird im Zögling durch Techniken der Überwachung und 
Stimulierung die angestrebte Subjektform implementiert.  In Schnepfenthal105

schlägt diese Disziplinierung auf die Erziehungsinstanz zurück. Bei allen auf- 
gefahrenen pädagogischen Techniken steht die Figur des Erziehers im Zent-
rum der Überwachung und Stimulation. In der Pädagogik des protestantischen 
Theologen Salzmann wird aus der Selbstüberwachung des eigenen reinen Her-
zens die beständige Selbstüberwachung der eigenen Vorbildhaftigkeit. An dieser 
kann und soll das Theater der Nachahmung sich einerseits entzünden und sich 
gleichzeitig selbst abschaffen, um aus der Nachahmung des Vorbilds das gute, 
vernünftige, selbsttätige Wesen hervorgehen zu lassen. Wenn hingegen der Er-
zieher durch Züchtigung und sonstige Strafen unnötig eingreift, produziert er an 
Stelle des natürlichen Theaters der Nachahmung ein anderes, ein unnatürliches 
Theater: Der »freimütige, unbefangene Knabe, der keine Verstellung gelernt 
hat«, lernt erst aus »Furcht vor Mißhandlungen«106 eben diese Verstellung: als 
Lüge beziehungsweise als Schauspielerei.  

 
 

  

                                                             
105  Vgl. Pethes: Zöglinge der Natur, S. 9-29. In den pädagogischen Debatten der 1970er 

und 1980er entspricht dem die These, dass der Philanthropinismus und mit ihm 

Salzmann eben nicht auf Seiten von Freiheit und ›Selbsttätigkeit‹, sondern auf Sei-

ten der von Kant nur für die Zähmung des tierartigen Kleinkinds gerechtfertigten 

›Dressur‹ und ›schwarzen Pädagogik‹ einzuordnen sei. Vgl. Wolfgang Dreßen: Die 

pädagogische Maschine. Zur Geschichte des industrialisierten Bewußtseins in Preu-

ßen/Deutschland. Frankfurt a.M./Berlin 1982, S. 115-207. Vgl. Katharina Rutschky 

(Hg.): Schwarze Pädagogik. Quellen zur Naturgeschichte der bürgerlichen Erzie-

hung. Frankfurt a.M. 1977, S. 392f.  

106  Salzmann: Ameisenbüchlein, S. 20.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

5.  VORLESETHEATER UND KUPFERSTICH-TABLEAUX: 

MORALISCHES ELEMENTARBUCH 

 
Die Annahme eines natürlichen Theaters, dessen Natürlichkeit gerade darin be-
steht, sich als Theater verschwinden zu machen, lässt in Salzmanns Erziehung 
zur Selbsterziehung kaum Raum für Praktiken, welche dem Theater als einer 
Institution angehören. Wo das Theater überhaupt erwähnt wird, finden sich die 
traditionellen Argumente, seit Platon in der Philosophie bekannt, bei Tertullian 
fürs Christentum umgeschrieben, im ersten Hamburger Theaterstreit des 17. 
Jahrhunderts von zum Beispiel Anton Reiser für den Protestantismus übernom-
men und im 18. Jahrhundert von Rousseau säkularisiert: Das Theater sei ein Ort 
der Falschheit und der Lüge, das die Aufführenden korrumpiert und die Zu-
schauenden anzustecken droht. Daher fehlt etwa das Puppentheater, das in der 
Pädagogik des 18. Jahrhunderts häufig als zwangloser Zwang gilt, über den klei-
ne Kinder Stillsitzen und Distanz lernen können107, in Salzmanns Erziehungsplan 
auch für die reichen Bürgerkinder und scheint im Stile Tertullians dem heidni-
schen Götzendienst zugeordnet.108 Salzmanns Kinder sollen nicht passiv rezipie-
ren, wie etwa bei Goethe Wilhelm Meisters jüngere Geschwister, die in der The-

atralischen Sendung dem Puppenspiel bloß »vergackelt«109 folgen, ohne aus ihm 
Gewinn zu ziehen. Salzmanns Kinder sollen je nach Entwicklungsstand selbst 
aktiv werden: Ihr Spielzeug soll stets einfach sein und möglichst von den Kin-

                                                             
107  Vgl. mit Bezug auf La Salle Schößler: Goethes Lehr- und Wanderjahre. Eine Kul-

turgeschichte der Moderne, S. 29. Vgl. Norbert Elias: Der Prozeß der Zivilisation. 

Soziogenetische und psychogenetische Untersuchungen. Band 1: Wandlungen des 

Verhaltens in den weltlichen Oberschichten des Abendlandes. Frankfurt a.M. 1976, 

S. 280. 

108  Zumindest soll auch der erwachsene Dichter nicht »für seine aufgeklärten Landsleu-

te [...] immer die Puppen wieder auf die Bühne« bringen, »die die Menschen im 

Stande der Kindheit sich erschufen und damit spielten« (zit. n. Roswitha Grosse: 

Christian Gotthilf Salzmanns ›Der Bote aus Thüringen‹, Schnepfenthal 1788-1816. 

Eine Zeitschrift der deutschen literarischen Volksaufklärung an der Wende vom 18. 

zum 19. Jahrhundert. Frankfurt a.M. 1989, S. 95). Abgewertet scheint damit nicht 

nur die antike Stoffwahl der zeitgenössischen Erwachsenendichtung, sondern auch 

das Puppentheater.  

109  Johann Wolfgang von Goethe: »Wilhelm Meisters theatralische Sendung«, in: Ders: 

Goethes Werke. Band 8. Romane und Novellen III. München 1998, S. 487-516, hier: 

S. 491. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 155 

 

dern auch eigenständig hergestellt.110 Aber auch den Seitenwechsel zur aktiven 
Schauspielerei beurteilt Salzmann kritisch: In der ersten Ausgabe von Ueber die 

wirksamsten Mittel Kindern Religion beizubringen von 1780 findet sich das Für 
und Wider des aktiven Rollenspiels in der Erziehung noch gegeneinander abge-
wogen. Anhand von Joachim Heinrich Campes beschriebenem Robinson-Roman 
testet Salzmann in Dessau auch die pädagogische Effektivität des Schauspiels 
aus. Die Ergebnisse scheinen indes so unbefriedigend und die traditionellen pla-
tonischen Einsprüche scheinen so gravierend, dass das Rollenspiel in der zweiten 
Ausgabe von 1787 keine Erwähnung mehr findet: Im Rollenspiel könnte das 
Kind sich mit der falschen Rolle identifizieren, das heißt ein falsches Exempel 
nachahmen, und so vom rechten Weg abkommen.111  

Den gravierenden Einsprüchen gegen das Theater auf der einen Seite steht 
auf der anderen Seite das Exempel eines Erziehers beziehungsweise der Erzieher 
als ein Exempel gegenüber, die jeweils nur wirken können, wenn die Aufmerk-
samkeit der noch nicht vernünftigen Kinder erregt wird. Diese müssen auf ihrem 
Entwicklungsstand abgeholt und in den Bann des Erziehers gezogen werden: 
»Lerne mit Kindern sprechen und umgehen!«112, lautet eine der Hauptforderun-
gen Salzmanns an angehende Erzieher. Der junge Wilhelm Meister etwa ist nicht 
vom Spektakel des Puppentheaters zerstreut wie seine jüngeren Geschwister, 
sondern davon fasziniert. Salzmanns Pädagogik versucht sich eine solche Faszi-
nation am Theater zunutze zu machen, ohne die Zöglinge an die Instabilität und 
Vielgestaltigkeit des Theaters zu verlieren. Nicht so unmittelbar wie das Theater 
und nicht so vielgestaltig kommt nach altem platonischen Urteil die Erzählung 
als Diegesis daher: distanziert, von einem einheitlichen Erzähler in einem ein-
heitlichen Medium, dem der Stimme, dargeboten statt von mehreren verstreuten 
Rollen und multimedial.113 Die Erzählung weist zwar ebenfalls eine der ange-
strebten Selbsttätigkeit entgegengesetzte passive Faszination auf: »Die Erzäh-
lung hat für alle Kinder Reiz.« Wegen der besseren Möglichkeit der Kontrolle 
des einheitlichen Mediums durch den einen Erzähler, der gleichzeitig Erzieher 
ist, lässt sich die Erzählung aber zu pädagogischen Zwecken nutzen. Gleichzeitig 
muss das wegen seiner Einheitlichkeit ungefährlichere Medium nun nach gutem 
platonischen Vorbild mit bereinigten Inhalten versehen werden: »Nur hüte dich, 
deine Kleinen mit Feen- und Zaubergeschichten zu unterhalten. Diese hören sie 

                                                             
110  Vgl. Salzmann: Ameisenbüchlein, S. 47-49.  

111  Vgl. Rainer Lachmann: Die Religions-Pädagogik Christian Gotthilf Salzmanns. Jena 

2004, S. 318f.  

112  Salzmann: Ameisenbüchlein, S. 62.  

113  Vgl. P 117ff. (394a-d) 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

freilich so gern, als sie Pfefferkuchen essen, sie sind aber ihrem Geiste so nach-
teilig als der Pfefferkuchen ihrem Magen.«114 Vielmehr soll – analog zu Forde-
rungen wie etwa Gottsched sie in seiner Critischen Dichtkunst aus den 1730ern 
für das reformierte Erwachsenentheater mit einer ähnlichen Mischung aus strik-
tem und abgeschwächtem Platonismus aufstellt115 – ein moralisches Exempel 
nachzuahmenden oder zu verabscheuenden Verhaltens vorgestellt werden, dies 
allerdings bei Salzmann mit sämtlichen Mitteln des Theaters: Die Erzählung soll 
»Leben« erhalten, um für die Kinder »anziehend«116 zu wirken. Der Erzähler soll 
insbesondere die mündliche Rede hervorheben und dabei, ganz dramatisch und 
nun vollständig gegen die platonische Forderung nach einem gemäßigten und 
distanzierten Erzählvortrag, die Stimme verstellen: »Führe […] die Personen 
immer redend ein und lasse sie in dem Ton sprechen, wie sie wirklich würden 
gesprochen haben.« Die Einheit des Erzählers soll zum dramatischen Schauspie-
ler verschiedenster Rollen als auch der übrigen Ereignisse werden: »Endlich su-
che auch in deine Erzählung Handlung zu bringen. Dies geschieht alsdann, wenn 
du durch deine Mienen und die Bewegungen deiner Glieder die Handlungen, 
welche du erzählst, auszudrücken suchst.«117 Von Vorteil wäre es laut Salzmann, 
wenn mit jeder Anstalt zur Ausbildung von Erziehern »ein Schauspielhaus ver-
bunden [wäre], in welchem die Erzieher monatlich ein paar Schauspiele auf-
führten [...], so lernten sie Ton, Miene und Anstand des Körpers bilden.«118 Das 
frühneuzeitliche Schultheater kehrt hier zurück; nun aber ist es zur Einübung der 
Lehrer in Beeinflussungsstrategien bestimmt und nicht für die Schüler.  

Während das Erzähltheater des exemplarischen Erziehers alle Register der 
theatralen Verführung zieht, um Interesse für seine Exempla zu wecken, ist das 
Theaterspielen und Theaterschauen als pädagogisches Mittel verboten, weil sich 
dieses im Nichtexemplarischen verlieren könnte: »Kinder wissen beim Spielen 
aus allem alles zu machen« (L 30), beschreibt der erwachsene Wilhelm Meister 
rückblickend den kindlichen, in Wilhelms Fall durch das Puppentheater entfach-
ten, ungesteuert wuchernden mimetischen Trieb: als eine produktive Kraft der 

                                                             
114  Salzmann: Ameisenbüchlein, S. 63.  

115  Vgl. Johann Christoph Gottsched: Versuch einer critischen Dichtkunst durchgehend 

mit Exempeln erläutert. Leipzig 1751. Vgl. zu Gottscheds Aufnahme und Domesti-

kation der platonischen Argumente Wild: Theater der Keuschheit – Keuschheit des 

Theaters, S. 217-261.  

116  Salzmann: Ameisenbüchlein, S. 64.  

117  Salzmann: Ameisenbüchlein, S. 65.  

118  Ernst Wagner: »Chr. Gotth. Salzmanns Pädagogische Schriften«, in: Ders. (Hg.): 

Die Klassiker der Pädagogik. Band III. Langensalza 1887, S. 94f.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 157 

 

geradezu beliebigen Verbindung und Verknüpfung. Diese gleichzeitig für die 
Bildung eines stabilen Selbst zu stimulieren und ihr unkontrolliertes Wuchern 
gleichzeitig einzugrenzen ist das Ziel von Salzmanns theatralen Exempel-
Lesungen.  

Deren wohl berühmtesten Stoff liefert Salzmann in seinem Moralischen 

Elementarbuch aus der Dessauer Zeit. Als Religionslehrer ist Salzmann dagegen, 
Kinder frühzeitig mit religiösen Geschichten zu konfrontieren (wie Wilhelm 
Meister in der Puppentheater-Episode mit dem David und Goliath-Stoff). Viel-
mehr sollen die moralischen und lebenspraktischen Lehren der Bibel in Exem-
pelerzählungen aus der Lebenswelt der Kinder eingekleidet werden. Nachdem 
der an Campes Robinson-Kinderroman orientierte Unterricht nicht die ge-
wünschten pädagogischen Ergebnisse zeitigt, schreibt Salzmann seine eigene 
Textvorlage. In den 43 Kapiteln des ersten Teils von 1781 entwickelt der Text 
die Geschichte des Kaufmanns Herrmann und seiner Familie, insbesondere der 
Kinder Ludwig und Luise. Für die moralische Absicherung ist letztlich (ähnlich 
wie in Konrad Kiefer) ein Landgeistlicher, ein Freund der Familie, zuständig. 
Ausgestattet ist das Buch mit einer Vorrede zum »nützlichen Gebrauch«119, die 
den innerfamiliären Erziehern, nun vor allen den Erzieherinnen, nämlich den 
Müttern120, jene Anweisungen zum theatralen Erzählen gibt, die ansonsten an die 
männlichen Erzieher gehen. Denn das Moralische Elementarbuch ist zum Vorle-
sen und nicht zum selbständigen Lesen der Kinder gedacht. Die theatrale Lesung 
soll nicht nur die Kinder in ihren Bann ziehen; sie soll auch Tempo, Umfang und 
Intensität des Konsumierten kontrollieren, um die Kinder in der Faszination für 
die Erzählung keinesfalls sich selbst zu überlassen. Die Vorrede beinhaltet ein 
Register von etwa 100 Begriffen: von körperlicher Reinlichkeit über den Um-

                                                             
119  Christian Gotthilf Salzmann: Moralisches Elementarbuch. Nachdruck der Auflage 

von 1785, mit 67 Illustrationen v. Daniel Chodowiecki. Dortmund 1980, S. I.  

120  Mit dem Moralischen Elementarbuch reiht sich Salzmann, wie Franziska Schößler 

anmerkt, nahtlos in die von Friedrich Kittler analysierte Tradition ein, in der die Fi-

gur der ›deutschen Mutter‹ zum phantasmatischen Bezugspunkt der Subjektbildung 

erhöht wird. Jedoch werden in der »Anleitung zum nützlichen Gebrauche« die iden-

tischen Formulierungen verwendet, mit denen im Ameisenbüchlein die männlichen 

Erzieher zum theatralen Erzählen ermuntert werden. Salzmanns Medium der Erzie-

hung, ob Erzieher oder Erzieherin, ist geschlechtsneutral. Vgl. Friedrich Kittler: Auf-

schreibesysteme 1800/1900. München 2003, S. 35-86. Vgl. Barbara Vinken: Die 

deutsche Mutter. Der lange Schatten eines Mythos. München 2001, S. 161-184. Vgl. 

Schößler: Goethes Lehr- und Wanderjahre, S. 30-33.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

gang mit Sachen, Tieren, sich selbst bis zum Umgang mit anderen Menschen, 
aus denen eine Exempelgeschichte gewählt werden kann.  

Berühmt ist das Elementarbuch durch die 67 Kupferstiche von Daniel Cho-
dowicki geworden, welche von 1784-1788 in drei Lieferungen erscheinen und 
zahlreiche der Exempla illustrieren, sinnlich anschaulich machen und, indem un-
ter dem Bild der Lehrsatz aufgeführt wird, dem Gedächtnis einprägen sollen. 
Ehrfurcht vor Gott oder Toleranz anderen Religionen gegenüber sind einige der 
vermittelten Moralvorstellungen, während andere Kupferstiche der Abschre-
ckung dienen: »Wie unglücklich macht mich der Eigensinn!«, »Was für ein 
haeßliches Ding ist nicht die Unreinlichkeit.«, »Wer einmal gelogen hat, dem 
glaubt man nicht leicht wieder.« (Abbildungen 1, 2, 3, 4) 

Das sinnliche Spektakel dieser Bilder soll ihre Moral dem sinnlichen, noch 
vorvernünftigen Kinderverstand einprägen. Ihre Anwendung folgt ihrerseits 
durchaus theatralen Strategien. Die Kupferstiche sind nicht in das Buch integ-
riert, sondern können von der Vorleserin nach eigenem Ermessen angewandt und 
auch entzogen werden. Salzmanns Vorschlag lautet wie folgt:  
 
»Dieses Kupfer könnte man nun auf Pappe leimen lassen. […] um es in das Zimmer, wo 

sich das Kind gewöhnlich aufhält, aufhängen zu können. […] So oft das Kind das Kupfer 

erblickte, würde es sich wieder an die Erzählung, die es vorstellet und die darin enthaltene 

Wahrheit erinnern, […]. Hat es dort einige Wochen gehangen, so wird das Kind – nicht 

mehr darauf achten. Daher ist das Beste, daß man es nun bei Seite thut, und nach einiger 

Zeit erst wieder hervorbringt, da es gewiß wieder neuen Reiz haben wird. Unterdessen 

wird doch das Zimmer nie leer von Kupfern sein, weil [...] die Erzählung immer fortge-

setzt, und dadurch die Aufhängung anderer Kupfer notwendig gemacht wird.«121 

   

                                                             
121  Salzmann: Moralisches Elementarbuch, S. XIIIf.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 159 

 

Abbildung 1 

  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

Abbildung 2 

  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 161 

 

Abbildung 3 

  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

Abbildung 4 

  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 163 

 

Das Kinderzimmer beziehungsweise das Zimmer, in dem das Kind den Großteil 
seiner Zeit verbringt wird zur stillgestellten Theaterbühne. Nicht zu übersehen ist 
eine Strukturähnlichkeit zum Theater der Aufklärung: Gegen das Theater als Un-
terhaltungsspektakel und für ein Theater als Bildungsanstalt beschreibt Diderot 
(und im Anschluss an ihn Lessing) das ideale zeitgenössische Theater als eine 
Szenenabfolge von tableaux vivants: als stillgestellte Bilder von Figurenkonstel-
lationen. Aneinandergereiht werden diese zur in sich geschlossenen Bühnen-
handlung, die jeglichen Zuschauerbezug (und vor allem die Verführung der Zu-
schauer) ausschließt und so zwischen Publikum und Bühne eine unsichtbare 
›vierte Wand‹ errichtet.122 Statt von den Oberflächlichkeiten und billigen Thea-
tereffekten (den coups de théâtre) passiv affiziert zu werden, findet das Publi-
kum sich zum imaginären Teilnehmer des Bühnengeschehens erhoben und 
gleichzeitig auf sich selbst zurückgeworfen. Und das heißt: auf das Training und 
die Verfeinerung der eigenen moralischen Vermögen.123 In Salzmanns stillge-
stelltem Kinderzimmertheater findet sich Diderots enttheatralisierende Bereini-
gung des Theaters noch verstärkt. Aus Diderots aus dem Leben gegriffenen Bil-
dern werden Chiffren moralisch vorbildlichen oder abstoßenden Verhaltens. Das 
Kind schaut dabei Sinne auf die von Diderot und Lessing imaginierten und nun 
tatsächlich stillgestellten tableaux. Völlig der Kontrolle der Erziehungsinstanz 
unterliegen deren Vorführungsdauer, Veränderung und Abfolge. Die Gefahr der 
Oberflächlichkeit, die Gefahr der Fehlanwendung, die Gefahr des bloßen oder 
falschen ›Nachäffens‹ soll so reguliert werden. Gleichzeitig stimuliert werden 
nicht bloß die positive Nachahmung der Vorbilder wie die negative Imitation der 
abschreckenden Beispiele. Gelenkt wird die Nachahmung zudem gut platonisch 
auf stabile aktivische Vorbilder, in deren Nachahmung das Kind eben nach und 
nach die passive Grundeinstellung des Nachahmens verlieren soll. Notwendig ist 
dazu der stabile Rahmen von einheitlicher Erzählung und Fixierung ihres Inhalts 
im tableau vivant. Mit der Stabilität dieser Rahmung soll das potentiell unge-
steuerte Wuchern des mimetischen Triebs domestiziert und in Selbsttätigkeit 
gewendet sein. 

Gleichzeitig markieren die von Salzmann in Auftrag gegebenen Kupferstiche 
oft bereits in sich eine theatrale Konstellation, indem viele der stillgestellten 

                                                             
122  Vgl. Denis Diderot: Das Theater des Herrn Diderot. Leipzig 1981, S. 105-109; S. 

315. 

123  Zur Rezeption im deutschsprachigen Raum vgl. vor allem Wild: Theater der 

Keuschheit – Keuschheit des Theaters, S. 297-327. Vgl. Heeg: Das Phantasma der 

natürlichen Gestalt, S. 64-82. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

Szenen das Kind einem Tribunal der Blicke der anderen124, meist der Erwachse-
nen, ausgeliefert zeigen.125 Hinter der ›vierten Wand‹ der Bildoberfläche zeigt 
sich damit auch ein Gegenmodell zu Diderots Konzept. Denn Diderots Schau-
spielerinnen und Schauspieler müssen ihr Publikum vergessen, um eben diesem 
Publikum die imaginäre Teilnahme am Bühnegeschehen zu ermöglichen.126 
Wenn sich hingegen Salzmanns Kinderpublikum auf die stillgestellte Bühne ver-
setzt, sieht es sein alter ego auf einer anderen Bühne auftreten: auf der Bühne ei-
ner sozialen Beobachtung, oft derjenigen durch Erziehungsinstanzen. Auch das 
im Blick auf das tableau sich selbst überlassene Kind wird so alleine gar nicht 
sein dürfen. Die Erziehungsinstanz, zentrale Autorität und Reguliererin eines zu 
wild wuchernden mimetischen Triebs, ist in der Absorbiertheit der Betrachtung 
zwar nicht an seiner Seite. Kants Paradox einer ›Erziehung zur Freiheit‹ wird 
aber in Salzmanns Kupferstichtheater derart aufgelöst, dass der durch Erziehung 
zu befreiende Mensch imaginär vor den Augen seiner Erziehungsberechtigten 
auftritt – und vor deren Augen den gleichermaßen moralisch guten wie freien 
Menschen gibt. Chodowickies Kupferstich erfüllt dann seinen pädagogischen 
Zweck, wenn er ein grundlegend Theatrales der pädagogischen Situation, näm-
lich das ihr immer implizite, eigene »Wahrnehmen des Wahrgenommenwer-
dens«127, im Bewusstsein des Zöglings verfestigt.  

                                                             
124  Zu parallelen Anordnungen in der zeitgenössischen Tragödie vgl. Benthien: Tribu-

nal der Blicke.  

125  Zu untersuchen wären allerdings die von Chodowickies Kupferstichen in den Text 

eingeführten Verwirrungen: So zeigt die Illustration zu »Wer einmal gelogen hat, 

dem glaubt man nicht leicht wieder« (Abbildung 4) ein Kind mit schamvoll gesenk-

tem Kopf vor seinem Lehrer. Von zwei weiteren Kindern wird es beobachtet. Es 

schämt sich jedoch in der entsprechenden Erzählung die Identifikationsfigur Ludwig 

dafür, die Hausarbeiten schlampig verrichtet zu haben. Beim Lügen ertappt findet 

sich hingegen der kleine Karl, der vom Text als so verdorben dargestellt wird, dass 

er zur Scham gar nicht mehr fähig ist. Das Bild verbindet hier also Scham und Lüge, 

die der Text getrennt hält. Vgl. Salzmann: Moralisches Elementarbuch, S. 195-200. 

Vgl. für den Bildgebrauch bei Salzmann auch Jasmin Schäfer: Das Bild als Erzie-

her. Daniel Nikolaus Chodowieckis Kinder- und Jugendbuchillustrationen in Jo-

hann Bernhard Basedows ›Elementarwerk‹ und Christian Gotthilf Salzmanns ›Mo-

ralischem Elementarbuch‹. Frankfurt a.M. 2013. 

126  Vgl. Diderot: Das Theater des Herrn Diderot, S. 37, S. 97, S. 314f.. Vgl. Franziska 

Sick: »Mimesis und (Selbst-)Beobachtung. Notizen zu Diderot, Beckett und Zucker-

berg«, in: Archiv für Mediengeschichte 12 (2012), S. 51-63. 

127  Luhmann: Das Erziehungssystem der Gesellschaft, S. 103. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 165 

 

6.   DER AUFTRITT DES ERZIEHERS: »COUP DE THÉÂTRE« 
 

Das Doppeldeutige von Salzmanns Strategie gegenüber dem Theater findet sich 
in einem Exempel des Moralischen Elementarbuchs gleichsam erzählt – und 
zwar im der »Furcht« und dem »Schrecken« gewidmeten dritten Kapitel. Wäh-
rend Lessing einige Jahre zuvor die vom Zuschauer angesichts des auf der Büh-
ne dargestellten Schreckens empfundene ›Furcht‹ um die eigene Integrität zu ei-
nem Ursprung der kathartischen Rührung erklärt128, sollen Salzmanns Zöglinge 
durch Aufklärung lernen, mit der Furcht vor dem Unbekannten wie mit der 
Lähmung durch den Schrecken rational umzugehen: Ludwig entfernt sich von 
seinen Eltern; er verläuft sich im Wald; es wird dunkel; er empfindet Furcht vor 
der amorphen Bedrohung im Unbekannten:  

 
»[N]un sah er neben und über sich lauter Dinge, die, wegen des schwachen Lichtes des 

Mondes, ein sehr sonderbares Ansehn hatten. Nicht weit von ihm saß ein schwarzes 

Männchen, das von Zeit zu Zeit ihm mit dem Kopfe zunickte, hinter demselben sah eine 

Nonne, mit einem weißen Schleier, aus einem Busche hervor, da winkte eine lange hagere 

Gestalt, aus jener Eiche guckte, hu! hu! hu! ein Totenkopf, und nicht weit davon stand gar 

ein Ding mit Hörnern und einem langen Schwanz.«129 

 
Wo Kinder Salzmanns Aufforderung zur Selbsttätigkeit beim Wort nehmen und 
ihren eigenen Weg gehen, da verlaufen und verwirren sie sich. Ihr entfesselter 
mimetischer Trieb, der ihre Phantasie ›alles aus allem machen lässt‹, verzerrt die 
Außenwelt zu jener furchterregenden Zaubergeschichte, von der Salzmanns er-
zählende Erzieher ihre Zöglinge mit scheinbar gutem Grund fernhalten sollen. 
Die Selbsterziehung der Zöglinge ist durch die Rahmengebung der Erziehungs-
instanz stets vorgegeben. Mangels einer solchen Führung hat Ludwig sich verirrt 
und erleidet nun die mit dem Verlust der Kontrolle über die Mimesis einherge-
hende Furcht vor dem Vielfältig-Amorphen. 

Ohne eine solche Metalesart anzudeuten, erklärt die Erzählung den Grund 
der Furcht ausführlich:  
 
»In der That war von allem diesem gar nichts da. Es waren nichts als Büsche, Zweige, 

dürre Aeste, die aber Ludwig, weil das Mondenlicht nicht helle genug war, nicht gehörig 

erkennen konnte, und die ihm so schrecklich vorkamen, weil die Furcht seine Gedanken 

                                                             
128  Vgl. Gotthold Ephraim Lessing: Hamburgische Dramaturgie, in: Ders.: Werke in 

drei Bänden. Band 2. Leipzig 1962, S. 255-520, S. 444-448. 

129  Salzmann: Moralisches Elementarbuch, S. 22f. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

so verwirret hatte, daß er weder Gelassenheit genug hatte, sie hinlänglich zu betrachten, 

noch Muth genug, sie in der Nähe zu untersuchen.«130  

 
Und ebenso selbstverständlich gibt es zu dieser Horrorvision keinen illustrativen 
Kupferstich, d.h. kein tableau fürs Kinderzimmer, wohl aber von ihrer Vor- 
geschichte und von ihrer Auflösung (Abbildungen 5, 6): Ein besonders be-
drohlich erscheinendes Gespenst entpuppt sich nicht nur als ein Landgeistlicher, 
der Ludwig aus dem Wald führen wird. Dieser Herr Magister wird später die 
moralische Autorität des Elementarbuchs, an der sich auch Ludwigs Eltern ori-
entieren werden: selbst moralisches Exempel und gleichzeitig oft Erklärer von 
Lehrsätzen. Ausführlich erläutert er Ludwig auf den nächsten Seiten logisch sei-
ne Furcht und seinen Schrecken, macht sie in zahlreichen Beispielerzählungen 
anschaulich und schlägt Mittel für einen rationalen Umgang mit beiden vor. 
Salzmanns impliziter Gegenentwurf zu Lessings kathartischer Rührung beinhal-
tet mit dem Auftritt des exemplarischen Erziehers eine eigene Form der kathar-

sis: die Hervorbringung der guten Nachahmung des Exempels durch ihre Berei-
nigung von der schlechten Mimesis einer wild wuchernden Phantasie. 

An dieser Stelle wechselt der Text in die auch zahlreiche andere Schriften 
der Aufklärung auszeichnende Dialogform. Hier soll die Vorleserin oder der 
Vorleser mit Stimmenverstellung und Mienenspiel das Kind in den moralischen 
Bannkreis der Erzählung ziehen. Mit diesem Erzähltheater findet sich gleichzei-
tig aber auch jener Theatereffekt überdeckt, der der Erzählung selbst bereits in-
newohnt: Der Erzieher mit dem beispielhaften Leben, von dem hier erzählt wird, 
tritt als deus ex machina auf.131 Von den verwirrenden Ängsten des Theaters, in 
die sich Ludwig verstrickt hatte, befreit der von Diderot und Lessing aus dem re-
formierten Bildungstheater verabschiedete coup de théâtre. Die plötzliche Ret-
tung ist eine nicht aus der Handlung motivierte Wende und hat vor einem aufge-
klärten oder im Prozess des aufgeklärt Werdens begriffenen Publikum nichts zu 
suchen: Es handelt sich um eben jenes Spektakelhafte am Theater, von dem das 
Theater der Aufklärung sich im Namen der Erwachsenenbildung abwendet und 
das eigentlich auch in Salzmanns Kindererziehung keinen Platz haben soll. Der 
Erzieher, das exemplarische Vorbild für den ohne dieses Vorbild wild wuchern-
den ›Nachahmungstrieb‹, tritt zunächst bloß als eine der zahlreichen, von eben 

                                                             
130  Ebd., S. 23. 

131  Zur prekären Struktur des Auftretens vgl. Juliane Vogel: »›Who’s there?‹. Zur Kri-

senstruktur des Auftritts in Drama und Theater«, in: Vogel, Juliane/Wild, Christo-

pher (Hg.): Auftreten: Wege auf die Bühne. Berlin 2014, S. 24-39. Vgl. ebd. Bettine 

Menke: »Suspendierung des Auftritts«, S. 249-275. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 167 

 

diesem wilden Wuchern hervorgebrachten Phantasiefiguren auf. Man könnte fast 
meinen, in der Erzählung bleibe Behauptung, dass die Transformation dieser Fi-
gur in den Landgeistlichen nicht bloß ein weiterer Auswuchs der Phantasie sei, 
sondern die Erlösung von eben diesen wilden Auswüchsen. Wo das Mittel der 
Bereinigung von den wilden Auswüchsen aber selbst einen Teil dieser wilden 
Auswüchse darstellt, bleibt die proklamierte Bereinigung stets prekär. Zwischen 
dem Landgeistlichen als moralischem Vorbild und dem Landgeistlichen als Her-
vorbringung der wuchernden Phantasie kann ebenso schwer unterschieden wer-
den wie zwischen der gelungenen Nachahmung selbsttätiger Vorbilder und ih-
rem bloßen ›Nachäffen‹. 

Im deus ex machina-Auftritt des Landgeistlichen verdichtet sich die Theatra-
lität von Salzmanns exemplarischer Autorität: Seine Vernunft erstrahlt vor dem 
Hintergrund der Verwirrungen der kindlichen Phantasie. Untrennbar verquickt 
das Moralische Elementarbuch so den Theatereffekt mit Salzmanns Erziehungs-
optimismus: Der mit allem Pomp des Theaters auftretende Erzieher steht für die 
Ablösung des ungezügelten mimetischen Triebs durch eine Freiheit und Selbsttä-
tigkeit, welche sich zwar ihrerseits nicht nachahmen lassen, aber durch Nachah-
mung guter Exempla freigesetzt werden sollen. Aber als deus ex machina steht 
der vorbildhafte Erzieher gleichzeitig für einen Theatereffekt, den Salzmanns 
theatrale Wegerziehung des Nachahmungstheaters nicht los wird. Erst von die-
sem Theatereffekt her kann für das Moralische Elementarbuch wie für das ganze 
Ensemble der mit Salzmanns Pädagogik verbundenen Texte und Praktiken be-
hauptet werden, die Nachahmung der Vorbilder durch den Zögling bringe nicht 
ein ›gestoppeltes und gestückeltes Wesen‹ hervor, sondern vielmehr ein exemp-
larisches Subjekt. Und durch diesen Theatereffekt steht diese Behauptung immer 
auch infrage.  
 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

 

Abbildung 5  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REGULIERTES THEATER | 169 

 

Abbildung 6 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

