V Reguliertes Theater
Die neuen Padagogen (Campe, Trapp, Salzmann u.a.)

und der Nachahmungstrieb'

1. CAMPES »ERSTER UNTER ALLEN TRIEBEN«

Den »jungen Nachahmungstrieb der Kinderseele« bestimmt Joachim Heinrich
Campe in der Vorrede zu seinem padagogischen Roman Robinson der Jiingere
von 1779 als »den ersten unter allen Trieben, die bei uns zu erwachen pﬂegen«z.
Die Fihigkeit und der Drang des kleinen Kindes zur Nachahmung, an der die
Erziehung anzusetzen habe, aber auch fehlgehen konne, werden von der neuen
Péadagogik des spiten 18. Jahrhunderts geradezu topisch thematisiert. Aber auch
Sittenlehre und Moraltheologie nehmen sich des etwaigen Nachwirkens dieses
kleinkindlichen Verhaltens beim Erwachsenen an. »Nachahmungsgeist«3 oder
»Nachahmungsbegierde«4 finden sich im Deutschen ebenfalls als Bezeichnung.
Die Erzieher aus der padagogischen Provinz in Goethes Wanderjahren machen
sich diesen Trieb mehr als 40 Jahre nach Publikation von Campes Roman unter

1 Voriiberlegungen zu diesem Kapitel sind erschienen in: Martin Jorg Schifer: »Der
erste unter allen Trieben<. Regulierte Mimesis in der padagogischen Literatur der
Aufkldrung«, in: Archiv fiir Mediengeschichte 12 (2012), S. 65-77; sowie in Martin
Jorg Schifer: »Die Theatralitdt des Philanthropinismus. Salzmanns Exempelx, in:
Menke/Thomas Glaser (Hg.): Experimentalanordnungen der Bildung. Exterioritdit —
Theatralitiit — Literarizitdt. Miinchen 2014, S. 65-87.

Campe: Robinson der Jiingere, S. 7.
Vgl. z.B. Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, in: Ders.: Werkausgabe. Band 10.
Frankfurt a.M. 1974, S. 243.

4 Vgl. z.B. Georg Friedrich Meier: Philosophische Sittenlehre. Magdeburg 1753, S.

117.

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

dem Namen >Nachahmungsgeist« zunutze, um ihren Zoglingen eine (stabile)
Selbstidentitidt unterzuschieben. Damit stellt die literarische Konstruktion der
péadagogischen Provinz eine theatrale Anordnung aus, die die Praxis der deutsch-
sprachigen pddagogischen Avantgarde des spiten 18. Jahrhunderts prigt. An-
hand zweier ihrer Protagonisten soll dies in den folgenden Uberlegungen ausge-
fiihrt werden: einleitend an Campe, ausfiihrlich an Christian Gotthilf Salzmann
und mit Seitenblicken auf ihre zahlreichen Kollegen.

Kindliche und, in Verldngerung, allgemeinmenschliche Triebe wie einen
Bildungs- oder Titigkeitstrieb werden in vielen Texten der unter dem Namen
Philanthropinisten bekannt gewordenen Padagogen der deutschsprachigen Auf-
kldrung in den Beobachtungen an Kindern >entdeckt< und beschrieben. Dabei
benennt das Triebhafte nicht notwendig eine Natiirlichkeit des jeweiligen Triebs.
Vielmehr kann die Aufgabe der sich als wissenschaftlicher Disziplin und Praxis
erfindenden Pddagogik gerade darin bestehen, solche Triebe im Zogling iiber-
haupt erst zu implementieren.5 Dies gilt nicht im Falle der hier als >erster unter
allen Trieben« privilegierten Nachahmung, die von alleine >erwacht«.

Die Campe und vielen seiner Zeitgenossen vorschwebende Erziehung be-
steht nicht zuletzt in einer Modellierung des Zoglings durch Lenkung und Regu-
lierung dieses Triebs. Nicolas Pethes hat darauf hingewiesen, dass es sich bei der
von den Philantropinisten eingefiihrten Beobachtung des Zoglings und der Pro-
tokollierung seiner Verhaltensweisen um neue mediale Praktiken handelt, die ih-
rerseits das Ideal und Medium der neuen Erziehung, das zu modellierende Kind,
erst hervorbringen.® Mit einer verschobenen Perspektive soll anhand von Campe
zunichst dargestellt werden, wie sich diese Erziehung auf zwei weitere und ein-
ander iiberkreuzende Weisen als medialer Vermittlungszusammenhang be-
schreiben und problematisieren ldsst. Zundchst wird der kindliche Nachah-
mungstrieb gezielt mit Dingen verkettet: mit pddagogischen Gegenstinden im
engeren Sinne wie Bildern, Biichern, Spielzeug etc. Aber auch mit der gegen-
standlichen Welt, zu der das von der Erziehung gewiinschte Verhiltnis aufgebaut
werden soll. Hier handelt es sich dann um die vom Stichwortgeber der aufklire-
rischen Erziehungstheorie, Rousseau, 1762 in seinem Emile beschriebene »Er-

5 Vgl. Simone Austermann: Die »Allgemeine Revision«. Pidagogische Theorieentwick-
lung im 18. Jahrhundert. Bad Heilbrunn 2010, S. 153ff.

6  Vgl. Nicolas Pethes: »Und nun, ihr Pddagogen — beobachtet, schreibt!< Zur doppelten
Funktion der Medien im Diskurs iiber Erziehung und Bildung im 18. Jahrhundert, in:
Eva Geulen/Ders. (Hg.): Jenseits von Utopie und Entlarvung. Kulturwissenschaftliche
Untersuchungen zum Erziehungsdiskurs der Moderne. Freiburg i.Br./Berlin/Wien
2007, S. 49-67.

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 129

ziehung durch Dinge«7. Diese sollen bei Campe in die kindlichen Nachah-
mungsketten auf die vom Piddagogen gewiinschte, d.h. iiber die von Pethes be-
schriebenen neuen Medienpraktiken konstituierte Weise eingebaut werden.®
Explizit setzt Rousseau die Dingerziehung einer zweiten dem Nachahmungs-
trieb eigenen medialen Dimension entgegen: Strikt von der (>natiirlichen<) Ver-
bindung mit den Dingen unterscheidet Rousseau eine (>gesellschaftliche<) Ver-
bindung zwischen den Menschen.” Als Modus der zwischenmenschlichen Erzie-
hung wird ihm die Nachahmung problematisch, wo an ihrem Ende aufrichtige,
mit sich selbst in Ubereinstimmung lebende und selbsttitige Subjekte entstehen
sollen, diese Eigenschaften aber iiber die Virtualitit, Entduerung und Nachtrig-
lichkeit der Nachahmung induziert werden. Der Prozess des Nachahmens gerit
mit seinen Zielen in Konflikt; in Aufnahme und Neupointierung einer auf Platon
und Aristoteles zuriickgehenden Tradition bestimmt Rousseau »Theatralitit als
Medium«'’ und verwirft dessen angeblich reine AuBerlichkeit und Kiinstlichkeit
zugunsten seiner Vorstellung von Eigentlichkeit, d.h. fiir Rousseau: >Natiirlich-
keit<.'"" Wie Platon gelten Rousseau Nachahmungspraktiken als Kiinstlichkeit
schlechthin, d.h. als Vermittlung nur im Sinne einer Entfernung vom >natiirli-
chen< Ursprung. Die Erziehung durch Menschen darf daher, wie im Emile ge-
schildert, die >natiirliche< Erziehung durch die Dinge so wenig als moglich kon-
taminieren. Wenn Campe hingegen die Mimesis als den >ersten unter allen Trie-
ben< bestimmt, verbindet er diese beiden medialen Dimensionen: In die unhin-

7 In einer von Campe in Auftrag gegebenen und herausgegebenen Ubersetzung: Jean-
Jacques Rousseau: Emil oder iiber die Erziehung. Erster Theil. Mit erlduternden, be-
stimmenden und berichtigenden Anmerkungen der Gesellschaft der Revisoren, aus
dem Revisorenwerke besonders abgedruckt und herausgegeben von Joachim Heinrich
Campe. Braunschweig 1789, S. 38. (Joachim Heinrich Campe (Hg.): Allgemeine Revi-
sion des gesamten Schul- und Erziehungswesens: von einer Gesellschaft practischer
Erzieher. Band 12. Wien/Braunschweig 1789).

8 Von Nachahmungsketten ist hier im Sinne Tardes und seiner Aufnahme durch Latours
Akteur-Netzwerktheorie die Rede. Vgl. Gabriel Tarde: Die Gesetze der Nachahmung.
Frankfurt a.M. 2009. Vgl. Bruno Latour: Wir sind nie modern gewesen. Von einer
symmetrischen Anthropologie. Frankfurt a.M. 2008.

9 Eigentlich verwendet Rousseau eine Trias aus natiirlicher, dinghafter und menschli-
cher Erziehung. Erstere ist aber keine Erziehung im eigentlichen Sinn, sondern eine
durch die Natur vorgegebene Entwicklung. Zu deren innerer Verkomplizierung vgl.
Martin: »Educations négatives«, S. 56-95.

10 Vgl. Weber: Theatricality as Medium.

11 Vgl. Kapitel IV.

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

tergehbare >Natiirlichkeit< des Lebens selbst wird die Mimesis als eine mediale
Kraft'? verlegt, die in Rousseaus platonischem Sinne unkontrolliert und gefihr-
lich zu wuchern droht und die es daher durch die Erziehung, d.h. durch den er-
zieherischen Einsatz der >Dinge< zu regulieren gilt. Mimesis als Nachahmung
tritt wie bei Platon als eine gefihrliche Kraft auf. Hingt sie sich an die falschen
oder an zu viele Vorbilder, droht sie statt zur Ausbildung eines stabilen Selbst,
zur Aushohlung, Zersplitterung, Fehlbildung oder gar Auflosung des Selbst zu
fithren." Der Zbgling konnte, mit einem Wort aus dem Wilhelm Meister fiir das
real existierende deutschsprachige Theater des 18. Jahrhunderts, statt einem
selbsttitigen ganzheitlichen »nur ein gestoppeltes und gestiickeltes Wesen«
(L 295) werden. Als frei flottierender konnte der Nachahmungstrieb zu einer
»Nachahmungssucht«'* ausarten, wie es in Texten des spiten 18. Jahrhunderts
befiirchtet wird.

Mit dem Nachahmungstrieb wird von der Aufkldarungspadagogik ein Verhal-
ten als im menschlichen Leben verankert entdeckt und dem Wissen und den
Praktiken der neuen Pddagogik iliberantwortet, das bekanntlich gleichzeitig von
den zeitgendssischen Wissensweisen, nicht zuletzt denen der Erziehungswissen-
schaft, verabschiedet wird. Das rhetorische imitatio-Paradigma hatte {iber lange
Zeit auch die Erziehung auf ganz praktische Art und Weise bestimmt: Das Ver-
fahren, die Heranwachsenden durch Anschauung und Nachahmung, einbezogen
in die Arbeit, mit dem notigen beruflichen Wissen auszustatten, transportierte
das punktuell vorhandene, besondere Wissen von Generation zu Generation wei-
ter. Mit der Auflosung des unmittelbaren Konnexes von Familie und Beruf, der
die Tradierung des beruflichen Wissens vom Vater auf den Sohn einschloss, er-
gibt sich jedoch ein allgemein-gesellschaftlicher Bedarf nach Bildung.15 Solange
die Erziehung im Nachmachen und Wiederholen quasi von alleine erfolgte, kam
sie ohne eigene Wissenschaft aus. Einen erhohten Bedarf an Reflexion und Dis-
kursivierung gibt es, sobald diese imitatio-Praxis wegfillt.

12 Vgl. fiir eine parallele Entwicklung der Asthetik im 18. Jahrhundert Christoph Menke:
Kraft. Ein Grundbegriff dsthetischer Anthropologie. Frankfurt a.M. 2008. Auf das
Auftauchen eines unhintergehbaren >Lebens< als epistemologischer Grundlage der
Humanwissenschaften verweist Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Frankfurt
a.M. 1974, S. 307ff.

13 Vgl. Kapitel II1.

14 Vgl. z. B. Carl Friedrich Bahrdt: System der Moraltheologie. Eisenach 1780, S. 159.

15 Vgl. Angelika Reinhard: Die Karriere des >Robinson Crusoe< vom literarischen zum
pddagogischen Helden: Eine literaturwissenschaftliche Untersuchung des Robinson

Defoes und der Robinson-Adaptionen von Campe und Forster. Frankfurt a.M. 1994.

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 131

Als Alternative zu imitatio will die aufklédrerische Piddagogik, wie Heinrich
Bosse im Anschluss an Michel Foucault und Friedrich Kittler pointiert, die Illusion
des »Selbermachen[s]« in den fiir die neue gesellschaftliche Organisation benétig-
ten je einzelnen Subjekten verankern: als eine im Unterricht statthabende »Simula-
tion, die mit dem Austritt aus den neuen Schulen Wirklichkeitswert annehmen
soll. Die theatrale Konstellation der (passivischen) Nachahmung weicht einer an-
deren (aktivischen) theatralen Konstellation: »Anstelle der Nachahmung [tritt]
nunmehr Padagogik, das heifit, die hintersinnige Kunst, Jiingeren etwas vorzuma-
chen.«'® Bosse illustriert dies am neu zur Verwendung kommenden Unterrichts-
medium der Schiefertafel: Wegwischen und Neuschreiben des Geschriebenen er-
wecken den Eindruck des >Selbermachens< dort, wo eigentlich eine padagogischen
Vorschrift durch bestindige Wiederholung internalisiert wird.

Die verabschiedete Kulturtechnik der imitatio kehrt nun bei Campe in der
menschlichen Lebendigkeit als conditio humana schlechthin wieder."” Aus einer
beherrschbaren wie beendbaren Technik wird ein natiirliches Faktum, dem, wo
es sich an alles und jedes héngen kann, potentiell unbeherrschbare Ziige inne-
wohnen. Dieses natiirliche Faktum, das in der Kindheit lange vor allen Techni-
ken des Schulunterrichts auf den Plan tritt, gilt es fiir die neuen Pddagogen so-
wohl einzuhegen als auch produktiv zu machen. Wo Selbermachen und Selbstta-
tigkeit das Ziel der neuen Piddagogik darstellt, muss das triebhafte Nachmachen
gleichzeitig stimuliert wie kontrolliert, d.h. reguliert werden.

Campes Bestimmung der Nachahmung als eines urspriinglichen menschli-
chen Vermogens ist autoritativ abgesichert. Der beriihmte Anfang von Abschnitt
vier der aristotelischen Poetik sieht das Nachahmungsvermogen als »angeborenc<
und den Menschen >von Kindheit an< im Vergleich mit den Tieren >im besonde-
ren Mall zur Nachahmung befihigt«. Sie wird mit Freude ausgeiibt und ist das
erste Mittel des Lernens. Entsprechend taucht die Nachahmung als >Triebs, >Be-
gierde< oder auch >Sucht< noch in den Erziehungs- wie theologischen Moralleh-
ren des 17. und 18. Jahrhunderts auf. Hier steht immer die Frage im Hintergrund,
wie denn das richtige Objekt der Nachahmung gefunden werden konne und stets
lautet die Antwort, man miisse sich an Gott, Jesus, Bibel und Gesetz halten.'®

16 Bosse: Bildungsrevolution, S. 191.

17 In Kants Beschreibungen zur Rolle der Nachahmung in der Erziehung etwa wird die
Ableitung aus dem imitatio-Paradigma deutlich. Vgl. Kant: »Uber Pidagogik«, S.
701-703.

18 Vgl. z.B. Frangois Fénelon: Uber Mcdchenerziehung. Traite de I’éducation des filles.
Stuttgart 1963, S. 19ff. Vgl. z.B. Bahrdt: System der Moraltheologie, S. 159ff. Vgl.
z.B. Meier: Philosophische Sittenlehre, S. 117.

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Die Nachahmung findet sich so zum natiirlichen Ursprung der menschlichen
Kultur erklért. Sie ist ein paradoxer menschlicher Instinkt des Nichtinstinkts, der
die Abwesenheit von menschlichen Instinkten iiberbriickt. Die ersten Menschen
treten als das von John Locke in die zeitgendssische Erziehungsdiskussion ein-
gefiihrte >blank slate< auf, das sie per Nachahmung, die ihnen als eigenschaftslo-
se einzige Eigenschaft zukommt, fiillen."

Um diese Bestimmungslosigkeit geht es auch Campe und den anderen Phi-
lantropinisten mit dem Ziel, eine »Selbsttitigkeit« im Menschen zu erwecken,
die ihn tauglich fiir die Anforderungen der sich formierenden Arbeitsgesellschaft
macht. Entsprechend findet der Auftritt der Nachahmung bei Campe zwar an
prominenter Stelle statt, ist aber blol von kurzer Dauer: Die Erziehung, schon
eine frithkindliche durch die Miitter, muss beim den Kindern urspriinglichen
Nachahmungstrieb ansetzen, diesen dann aber in das Gegenteil der Nachah-
mung, die Selbsttitigkeit, umwandeln: »Sucht von dem Nachahmungstriebe,
welcher frith in Kinderseelen zu erwachen pflegt, den bestmoglichen Gebrauch
zur Beforderung ihrer Selbstthitigkeit zu machen.«” Die philanthropinische Er-
ziehung beginnt mit dem, was sie hinter sich lassen will, und soll diese Anfang
nicht einfach vergessen oder ausmerzen, sondern im Dienste seines Gegenteils
produktiv machen: Der Nachahmungstrieb muss menschliche Selbsttitigkeit
nachahmen und sich derart von sich selbst, von der eigenen Nachtréglichkeit, 16-
sen. Die Erziehung macht sich eine theatrale Veranlagung des Zoglings zunutze,
um den Zogling von eben dieser theatralen Veranlagung zu befreien.

Auch wenn die Selbsttitigkeit, die Campe anstrebt, nicht im emphatischen
Sinne von Rousseaus Freiheitskonzept zu verstehen ist, so steht diese Umkeh-
rungsfigur doch auch im Zeichen Rousseaus: Ein grofler Teil von Emiles friiher
Erziehung widmet sich einer Ubung der Organe und Sinne, welche eben zur
Selbsttitigkeit ausgebildet werden sollen: Statt blofl passiv aufzunehmen, sollen
die Sinne aktiv gestalten; statt Mimesis blo3 im Sinne von Imitation zu vollzie-
hen, soll ihr mimetisches Vermogen sich aktiv, produktiv und schopferisch voll-

. . 21
ziehen: als natura naturans und nicht als natura naturata.

19 Vgl. Locke: Einige Gedanken iiber die Erziehung, S. 10ff., S. 45-52, S. 76-86, S. 138-
140. Vgl. Kapitel IV.

20 Joachim Heinrich Campe: »Ueber die fritheste Bildung junger Kinderseelen im ersten
und zweiten Jahre der Kindheit«, in: Ders. (Hg.): Allgemeine Revision des gesamten
Schul- und Erziehungswesens: von einer Gesellschaft practischer Erzieher. Band 2.
Braunschweig 1785, S. 3-296, hier: S. 239.

21 Vgl. E 1571t.

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 133

Die angestrebte, auf keine Vermittlung angewiesene >Selbsttétigkeit< ist in
sich zweifach vermittelt: iiber den Nachahmungstrieb und iiber die ihm gegen-
iber angewandten Umgangsweisen. Beide sollen im piddagogischen Prozess zum
Verschwinden gebracht werden. Wegen dieser Ausstreichung der Vermittlungs-
verhiltnisse kann Campes Erziehung im Namen der Unmittelbarkeit auftreten:
im Namen der »natiirlichen Bediirfnisse des Menschen« statt der »erkiinstelten
und eingebildeten«22. Gegen die >natiirlichen Bediirfnisse< zieht aber die >Natiir-
lichkeit< des Lebens selbst zu Felde, das zu einem Medium avanciert, welches
sich, wo es nichts als sich selbst zu vermitteln droht, immer weiter von der eige-
nen >Natiirlichkeit< entfernt. >Erkiinstelt und eingebildet« scheint vor allem eine
unregulierte Verselbststindigung des Nachahmungstriebs, die sich in >unnatiirli-
chen« Verhaltensweisen ergeht:

»siiffliche Traurigkeits- oder Freudengefiihle bei Gegenstinden, die man bloos unter er-
dichteten und fantastischen Bezihungen auf sich betrachtet; deklamatorische, spilerische,
preziose, absichtsvolle Aeusserungen derselben, Hinderingen und ohnmichtiges Hinsin-

ken mit piinktlicher Beachtung des teatralischen Wolstandes, stat wirksamer Tatigkeit«.

Etc. Die unregulierte, verselbststindigte Nachahmung zeigt sich als das, was sie
ist: als >theatralischer Wohlstand<, was iibertrieben im Sinne von unnatiirlich
meint. Fiir Campe manifestiert sie sich in der Verselbstindigung und Ubersteige-
rung der zeitgenossischen Empfindsamkeitsbewegung; im Theater der falschen
Nachahmung findet sich »das untriegliche Geprige armseeliger Empfindelei«”.
Im Fahrwasser der Theaterfeindschaft Rousseaus entdeckt und verwirft Campe
>Theatralitdt als Medium<: Mit Platon und Aristoteles gelten theatrale Praktiken
wie Nachahmen und Auf- wie Vorfithren, deren Bedeutung im griechischen
Mimesis-Begriff ineinander iibergeht, als fiir die Vermittlung von als wesenhaft
begriffenen Zusammenhingen gerade in der Erziehung notwendig, diirfen sich
aber keinesfalls verselbststindigen. Dann wird Mimesis verfilschend, verzer-
rend, destabilisierend und iiberﬂiissig.24

Dem Theaterspiel als einer erzieherischen Strategie steht Campe (mit Base-
dow) zwiespiltig ge:genijber.25 Andere Medien der Erziehung, mit denen die
theatrale Gefahr reguliert werden soll, treten bei Campe wie schon bei Platon im

22 Campe: Robinson der Jiingere, S. 7.

23 Joachim Heinrich Campe: Ueber Empfindsamkeit und Empfindelei in pddagogischer
Hinsicht. Hamburg 1779, S. 18.

24 Vgl. Weber: Theatricality as Medium, S. 1-30. Vgl. Kapitel III.

25 Vgl. Kapitel VL

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Namen der Unmittelbarkeit auf, auch wenn ihnen offensichtlich eine Vermitt-
lungsfunktion zukommt: Fiir das Buch Robinson der Jiingere, dem ersten Stiick
Kinderliteratur im Geiste philantropinischer Erziehungsmethoden und -werte,”®
ist diese gedoppelt. Es soll den »jungen Nachahmungstrieb der Kindersele [...]
unmittelbar auf solche Gegenstidnde richte[n], welche recht eigentlich zu unserer
Bestimmung gehoren«”’, eben den >natiirlichen Bediirfnissen des Menschenx.
Das Buch behandelt fast die Gesamtheit des nach Campe an kindliche und ju-
gendliche Zoglinge zu vermittelnden praktischen und theoretischen Wissens.™®
Es soll so eine an der Natur orientierte Erziehung vermitteln, in der wiederum
die Dinge selbst zu den Medien der Erziehung werden. Das Buch vermittelt also
die >Erziehung durch Dinge< Rousseaus, der bekanntlich auf den Kontakt des
Zoglings mit Biichern so weit und so lange als moglich verzichten mochte.
Rousseaus Ideal liegt nicht in der Beherrschung der Dinge durch den Menschen,
sondern darin, dass der Mensch im Kontakt mit den Dingen seinen natiirlichen
Platz einzunehmen erlernt. Seine >Freiheit« liegt in der Selbstbescheidung, sich
in die »>natiirliche< Verkettung der Dinge untereinander einzugliedern. Bis kurz
vor die Pubertit lédsst sich Rousseaus Zogling wie von alleine durch die Dinge
formen, mit denen sein Erzieher ihn in Kontakt bringt. Erst spit entwickeln sich
bei ihm die Kapazititen, jene >erdichteten und fantastischen Beziehungen«< zur
Welt einzugehen, vor denen Campe warnt. Dass dies an einer Transformation
des Robinson-Stoffs Defoes durchgespielt wird, passt ins Bild: Handelt es sich
bei Defoes Roman von 1719 doch um das einzige literarische Werk, das Emile
vor dem Alter von zwolf Jahren zu lesen bekommt: Sein gefédhrlicher >Nachah-
mungsgeist< lasst sich durch eine Identifikation mit dem eigenstidndigen und auf
sich alleine gestellten Robinson in Selbsttitigkeit verwandeln.”

Campe und seine Kollegen geben dem Kind, wohl wegen seines Nachah-
mungstriebs, das Potential von Anfang an >erdichtete und fantastischen Bezie-
hungen< zur Welt einzugehen. Entsprechend wéchst der Einfluss, der der Erzie-
hung durch Auswahl der Gegenstinde zukommt, mit denen der Zogling in Kon-
takt gerit. Ernst Christian Trapp, erster Inhaber eines erziehungswissenschaftli-
chen Lehrstuhls und eine Weile parallel zu Campe bei Basedow am Dessauer

26 Vgl. Reinhard Stach: Robinson der Jiingere als pddagogisch-didaktisches Modell des
philantropistischen Erziehungsdenkens. Studie zu einem klassischen Kinderbuch. Ra-
tingen/Wuppertal/Kastellan 1970, S. 80.

27 Campe: Robinson der Jiingere, S. 7.

28 Vgl. Silke Kostler-Holste: Natiirliches Sprechen im belehrenden Schreiben: J. H.
Campes »Robinson der Jiingere« (1779/80). Tiibingen 2004, S. 74.

29 Vgl. E 389-392.

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 135

Philantropinum beschiftigt, schreibt in seinem Versuch iiber Pddagogik von
1780 iiber die »magnetische[] Kraft« der Dinge:

»Alle ihre Empfindungswerkzeuge sind zart, und aller, auch der leisesten Eindriicke emp-
fanglich. Daher werden sie alle Augenblick, von den sie umgebenden Gegenstidnden, bald
hiehin bald dorthin gezogen, oder sie ziehen sie gegenseitig an sich [...]. Auch fiihlen es
die Kinder, daB sie, ohne die dusserlichen Gegenstinde, Mangel an Ideen und Empfindun-

gen haben wiirden, und diese Leerheit [...] ist ihnen unausstehlich.«*°

Eine solche >Leerheit« soll das Robinson-Buch als Gegenstand fiillen und auf die
angemessenen Gegenstdnde umleiten. Der Text ist zum Vorlesen gedacht, setzt
also Sprachkompetenz voraus. Zum Lesen an dessen fiahige Kinder soll er nur
unter Aufsicht und nie in Ginze gegeben werden. Ein theatraler Rahmendialog
reproduziert die Vorlesesituation und gibt den Zuhorenden Vorbilder an die
Hand, wie denn zuzuhoren sei: stillsitzend, aber mit niitzlichen manuellen Be-
schéftigungen durch angemessene Dinge. »Mutter: Hier sind Erbsen auszukriil-
len. Hier tiirkische Bonen abzustreifen; wer hat Lust? / Alle: Ich! ich! ich!
ich!«’' Vordergriindig, um die Zeit nicht zu vertrédeln und eine protestantische
Arbeitsethik einzuiiben,32 aber doch wohl auch, um >Selbsttétigkeit< zu iiben, um
die »zarten Empfindungswerkzeuge« nicht allein dem Eindruck des Gehorten zu
iberliefern und in eine Eigendynamik entgleiten zu lassen.” Die Kinder unter-
brechen die Erzdhlung des Vaters an den angemessenen Stellen mit ebenso an-
gemessenen Nachfragen und EmpfindungsiduBerungen. Sie zeigen sich abgesto-
Ben vom Verhalten des noch ungelduterten Robinson. Der Funke der Nachah-

30 Trapp: Versuch iiber Pddagogik, S. 49.

31 Campe: Robinson der Jiingere, S. 20.

32 Vgl. Jorg Schonert: »Johann Karl Wezels und Joachim Campes Bearbeitungen des
Robinson Krusoe: Zur literarischen Durchsetzung des biirgerlichen Wertekomplexes
>Arbeit« in der Literatur des spiten 18. Jahrhunderts«, in: Eda Sagarra (Hg.): Deutsche
Literatur in sozialgeschichtlicher Perspektive. Ein Dubliner Symposium. Dublin 1989,
S. 18-34. Vgl. Hans-Christoph Koller: »Erziehung zur Arbeit als Disziplinierung der
Phantasie. J. H. Campes Robinson der Jiingere im Kontext der philanthropischen Pdd-
agogik«, in: Harro Segeberg (Hg.): Vom Wert der Arbeit. Zur literarischen Konstituti-
on des Wertkomplexes >Arbeit< in der deutschen Literatur (1770- 1930). Tubingen
1991, S. 40-76.

33 Vgl. Leonhard Fuest: Poetik des Nicht(s)tuns. Verweigerungsstrategien in der Litera-
tur seit 1800. Miinchen 2008, S. 39-47.

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

mung springt hingegen auf sie iiber, wo z.B. »Uebungen der Enthaltsamkeit«’*
péadagogisch sinnvoll erscheinen: Vor allem sollen die der Rahmenerzihlung
lauschenden Zoglinge ihrerseits die Kinder der Rahmenerzihlung nachahmen.
Die Kinder identifizieren sich zwar weitgehend mit dem Helden Robinson,35
letztlich jedoch sollen die prospektiven realen Kinder die fiktiven Kinder imitie-
ren.”® Auch der Vater als Erzihler der Rahmenhandlung beteiligt sich an den
>Ubungen der Enthaltsamkeit<.”” Fiir seine Kinder wie auch fiir die Zoglinge, de-
nen aus Campes Buch vorgelesen wird, ist er so nicht blof eine Autoritit, son-
dern wird ihnen (wie anderen Vitern) auch nachahmenswertes Vorbild.

Den jungen, einer Lesung von Campes Buch Zuhorenden wird im Lesen
nachahmenswertes Nachahmen ebenso vorgefiihrt wie nachahmenswertes Ab-
lehnen von Heldenimitation.”® Allerdings geschieht dies in nunmehr guter plato-
nischer Tradition durch groBere Nihe zur Diegesis und groere Entfernung von
theatraler Mimesis. In der Erzdhlung behélt der Erzihler laut Platon die Distanz
und damit die Kontrolle iiber das Erzihlte, im Rollenspiel droht hingegen der
Selbstverlust der Darstellenden auf die Zuschauenden iiberzugreifen.”” Der dra-
matische, aber nicht gespielte, sondern vorgelesene Rahmendialog in Campes
Robinson soll beides vollbringen: Den Nachahmungstrieb der zuhdérenden Kin-
der stimulieren, ohne ihn auBler Kontrolle geraten zu lassen.” Der Dialog wird

34 Campe: Robinson der Jiingere, S. 229.

35 Vgl. Stach: Robinson der Jiingere, S. 117.

36 Vgl. Bernd Naumann: »Merkt euch dies, meine Lieben!< Der didaktische Dialog in Joa-
chim Heinrich Campes Robinson der Jiingere (1779)«, in: Franz Hundsnurscher/Edda
Weigand (Hg.): Beitrdge zur Dialogforschung. Band 1. Tiibingen 1991, S. 377-389,
hier: S. 383. Vgl. Johannes Merkel/Dieter Richter: »Robinson — der Biirger als Abenteu-
er«, in: Joachim Heinrich Campe: Robinson der Jiingere — ein Lesebuch fiir Kinder.
(Neuabruck der Ausgabe von 1848) Miinchen 1991, S. 417-446, hier: S. 431.

37 Vgl. Campe: Robinson der Jiingere, S. 128, S. 220. Vgl. Reinhard: Die Karriere des
>Robinson Crusoe«, S. 149.

38 Der Text verldsst sich also nicht wie die traditionelle Exempelliteratur auf das Ab-
schreckende schlechter Exempel. Vgl. fiir diesen Zusammenhang auch Reiner Wild:
Die Vernunft der Viiter. Zur Psychographie von Biirgerlichkeit und Aufklirung in
Deutschland am Beispiel ihrer Literatur fiir Kinder. Stuttgart 1987, S. 76.

39 Vgl. P 117ff.. Vgl. Kapitel II1.

40 Und gleichzeitig soll das Buch nichtprofessionellen wie professionellen Erzieherinnen
und Erziehern ein nachahmbares Vorbild zum Umgang mit ihren Z6glingen geben.
Die Bearbeitung der literarischen Vorlage orientiert sich an Campes wissenschaftli-
chen Beobachtungen an Kindern. Vgl. Pethes: Zoglinge der Natur, S. 251-257. Derart

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 137

vorgelesen, nicht vor- oder gar nachgespielt. Er rahmt eine von ihrem Protago-
nisten distanzierte Erzdhlung, welche die kindliche >Leerheit< zwar mit >selbstta-
tigen< Vorbildern fiillt und anregt, sie aber nicht in stheatralischen Wohlstand«<
eskalieren ldsst. Die von Campe versprochene >unmittelbare< Wendung des
Nachahmungstriebs zu den eigentlichen Gegenstinden, die das Robinson-Buch
als Gegenstand bewirken soll, reguliert diese Wendung iiber eine Staffelung der
Nachahmung. Durch Nachahmung nachahmenswerten Nachahmens soll ein
Aus-dem-Ruder-Laufen des Nachahmungstriebs vermieden werden, wie es sich
einige Jahre zuvor in der sprichwortlichen Selbstmordmode unter jungen Wer-
ther-Lesern manifestierte.*’ Gegen die Selbstverschwendung setzt die so regu-
lierte Nachahmung Rousseaus >Erziehung durch Dinge<, die zur >eigentlichen
Bestimmung gehoren<, ndmlich hier Bohnen und Erbsen. Es obliegt jedoch im
Sinne von Trapps Pointierung der Allmacht des Pddagogen, diese >eigentliche
Bestimmung« festzulegen:42 Der Erzieher kann >bis auf einen gewissen Grad«
>Neigungen einfldssen, Schwichen verstidrken, hinrichten und abkehren, wohin
und wovon er will; er kann die Aufmerksamkeit lenken und festhalten; er kann
beliebige Fertigkeiten des Verstandes und des Willens hervorbringen<”. Die
Selbsttitigkeit ist fremdgesteuert.* In diesem Sinne soll Campes Robinson eine
unkontrollierte Nachahmung regulieren und gleichzeitig die gewiinschte »eigent-
liche Bestimmung« der >Selbsttitigkeit< mimetisch implementieren.

2. DIE EMILE-LEKTUREN DER REVISOREN UND TRAPPS
TRANSFORMATION DES NACHAHMUNGSTRIEBS

Campes und Trapps zeitgleich und im gegenseitigen Austausch entstehenden Er-
ziehungskonzepte dhneln sich von ihrer StoBrichtung her. Sie setzen aber unter-
schiedliche Akzente, was den Umgang mit den erzieherischen Dingmedien und

perspektiviert laufen die medialen Konstellation der philanthropinistischen Erziehung
im Sinne von Niklas Luhmann letztlich auf das Kind als das »Medium« hinaus, in
dem und iiber das Erziehung sich vollzieht. Vgl. Luhmann: Das Erziehungssystem der
Gesellschaft, S. 86-101.

41 Vgl. Martin Andree: Wenn Texte toten. Uber Werther, Medienwirkung und Medien-
gewalt. Miinchen 2006.

42 Zu Trapp vgl. Pethes: Zoglinge der Natur, S. 226-234.

43 Vgl. Kapitel II.

44 Das Phantasma von der Allmacht des Erziehers findet sich bei Rousseau, eigentlich dem

Fiirsprecher der Freiheit und Gegner des Schauspiels, vorgeprigt. Vgl. Kapitel IV.

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

mit der fiir die Erziehung so niitzliche wie bedrohlichen Theatralitéit als Medium
betrifft. Nicht zuletzt manifestiert sich dieser Unterschied darin, dass Campe den
Nachahmungstrieb an den Anfang der menschlichen Entwicklung setzt und den
Umgang mit ihm an den Anfang der Erziehung, wihrend Trapp auf die Begriffe
Nachahmung wie Nachahmungstrieb weitgehend verzichtet. Im Einklang mit neu-
en Entwicklungen in der Philosophie, die mit den Namen Baumgarten und Meier
assoziiert sind, riickt an deren Stelle die >>Einbildungskraft«45 . Ganz wie bei
Baumgarten ist mit dieser aber noch nicht die produktive Kraft gemeint, zu der die
Einbildungskraft in der Genieidsthetik erhoben wird. Trapp beschreibt ein zu einem
Grofiteil mimetisches Vermogen, das Bekanntes mental wiederholen und in auf
Zukunft gerichtete Aktivitdt umsetzen kann, die bei Kindern weitgehend unkont-
rolliert verlduft. Die Einbildungskraft kombiniert in diesem Sinne das in der plato-
nischen Fassung vorherrschende nachahmende Moment von mimesis mit dem ihr
bei Aristoteles zukommenden modellierenden, vorstellenden Aspekt.46

Implikationen und Konsequenzen dieser Akzentuierungen lassen sich an
Campes und Trapps Auseinandersetzung mit Rousseaus Konzept der Nachah-
mung rekonstruieren, wie es am Rande von dessen so einflussreicher wie um-
strittener Erziehungskonzeption im Emile von 1762 auftaucht. Trapp ist einer der
Mitarbeiter der in den 1780ern von Campe initiierten und herausgegebenen
mehrbéindigen Allgemeinen Revision des gesamten Schul- und Erziehungswesens
von einer Gesellschaft practischer Erzieher. Als Ergidnzung erscheint von 1789
bis 1791 in den Biinden 13 bis 15 eine von Carl Friedrich Cramer besorgte Uber-
setzung des Emile. Unter Rousseaus Text werden zahlreiche Kommentare der
Revisoren abgedruckt, die teils einzeln, teils gemeinsam namentlich gekenn-
zeichnet sind. Diese vertreten keine einheitliche Linie und verweisen auch auf
die Debatten unter den Revisoren bzw. setzen sich mit der zeitgenossischen Dis-
kussion insgesamt (etwa Formeys Anti-Emile von 1763/64) auseinander.

Wie oben dargestellt' treten Einbildungskraft und Nachahmung bei
Rousseau als gefihrliches Doppel auf. Beide drohen den Menschen »seinem na-
tiirlichen Zustande zu entreifen«*. Indem sie das fiir die Zukunft Mdgliche ima-
giniert, ebnet die Einbildungskraft den Weg zur menschlichen Freiheit, kann die-
sen aber gleichzeitig durch die Erweckung falscher »Begierden« verstellen. Als
ein Effekt dieser SelbstentduBlerung beschreibt Rousseau gute 150 Seiten spéter

45 Trapp: Versuch iiber Pddagogik, S. 60.

46 Vgl. Petra Bahr: Darstellung des Undarstellbaren. Religionstheoretische Studien zum
Darstellungsbegriff bei A.G. Baumgarten und I. Kant. Tiibingen 2004, S. 11-172.

47 Vgl. Kapitel IV.

48 Rousseau: Emil oder iiber die Erziehung, S. 288.

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 139

die »Nachahmung«: »Die Nachahmung hat unter uns ihren Grund in der Begier-
de, sich stets auBerhalb seiner selbst herauszuwerfen.«* Nachahmung operiert in
einer Offnung, die durch die Zukunftsantizipation der Einbildungskraft erzeugt
wird. Statt diesen Freiraum zu nutzen, um zum (vom Padagogen vorgegebenen)
>natiirlichen Zustand«< der Selbstiibereinstimmung zuriickzukehren bzw. vorzu-
dringen, fiillt die Nachahmung ihn mit dufleren Eindriicken.

Im Unterschied zu den Tieren erniedrigt der gesellschaftliche Mensch sich
und andere durch gegenseitige Nachahmung:50 Zwar ist eine Selbsterhohung an-
gestrebt, wie Rousseau ausfiihrt. Die Nachahmung bringt aber, indem sie das
Nachgeahmte durch seine unangemessene Zweitfassung herabwiirdigt, einen
>natiirlichen Zustand< der Gleichheit tiberhaupt erst durcheinander. Die Nachah-
mung ist die vom Weg zum >natiirlichen Zustand< der Freiheit abgekommene
Einbildungskraft. Sie erzeugt in diesem Sinne ein »Blendwerk«’', d.h. eine Fil-
schung des >natiirlichen Zustands< durch Theatralitit, vor der es den Zdgling zu
bewahren gilt. Hochstens darf die Nachahmung bei ganz jungen, bei Rousseau
noch nicht mit Einbildungskraft begabten Kindern zur Vorbereitung der spéteren
Moralerziehung dienen. Sobald die Einbildungskraft erwacht, wird die Nachah-
mung zu gefihrlich.”

Demgegeniiber setzen die Revisoren zunichst die kindliche Phantasiebega-
bung und damit die Einbildungskraft frither an. Des Weiteren stehen sie Rous-
seaus Konstruktion und Glorifikation eines »natiirlichen Zustands«< kritisch ge-
geniiber. Campe und Trapp kommentieren die entsprechende Stelle gemeinsam
(und mit Johann Stuve), dieser sei einer »moralische[n] Glﬁckseligkeit«53 letzt-
lich abtriglich. Zunichst ist Trapp (gemeinsam mit Friedrich Gabriel Resewitz)
derjenige, der erneut mit dem Vokabular von Baumgartens Asthetik die Nach-
ahmung moralischen Handelns durch das Kind vor dem Vorwurf der >Affentu-
gend« verteidigt: »Eine dunkle Vorstellung von dem Sittlichguten einer Hand-
lung ist wol schon in dem Kinde, das eine solche Handlung noch, wie es scheint,
bloB aus Nachahmung verrichtet.<’* Gegen den Nachahmungsgegner Rousseau
ist damit der Rousseau einer januskopfigen Einbildungskraft betont: Theatralitit
als Medium kann der Erziehung ebenso dienen wie sie unterminieren. Es kommt
darauf an, sich seiner regulierend zu bedienen.

49 Ebd.,, S. 446.

50 Vgl. Kapitel IV.

51 Rousseau: Emil oder iiber die Erziehung, S. 445.
52 Vgl. Kapitel IV.

53 Rousseau: Emil oder iiber die Erziehung, S. 288.
54 Ebd., S. 447.

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Deutlicher wird (nach weiteren Einwidnden von Resewitz und Martin Ehlers)
Campe, der den Rousseau der Abhandlung gegen den des Emile wendet: »Oh-
ne Nachahmung wiirde der Mensch nie Mensch werden, sondern ein unverniinf-
tiges Thier in menschlicher Gestalt bleiben.« Was fiir den ersten Naturmenschen
gilt, gilt auch fiir das Kind. Rousseaus Nachahmungsfeindschaft muss schon an
der Empirie scheitern: »[W]enn jemand einfiltig genug wire, den Nachah-
mungstrieb in seinem Zogling ersticken zu wollen: so wiirde ihm das nie gelin-
gen, weil dieser Trieb zu unsrer menschlichen Natur gar zu wesentlich gehort.«
Wie Trapp betont Campe nun gegen Rousseau das Januskopfige des theatralen
Mediums, besteht aber auf der Kontrollierbarkeit durch die Erziehung und be-
hauptet, Rousseau verorte Nachahmung auf der falschen Seite: »Ubrigens
scheint R. hier Nachahmung mit Nachéffung verwechselt zu haben, welches
doch zwei sehr verschiedene Begriffe sind.«” Campe bezieht sich mit >Nachah-
mung« positiv auf das rhetorische Paradigma von imitatio et aemulatio und setzt
ihm negativ die >Nachéffung« einer platonisch anmutenden mimesis als blof} ab-
geschwichter und verzerrender Zweitfassung entgegen. Eher als eine Verwechs-
lung durch Rousseau liegt jedoch eine Vertauschung und Vermischung von des-
sen Begriffen durch Campe vor: Gelungene Kindesnachahmung nach Campe
wire Rousseaus Affennachahmung, die den Sprung vom Affen zum Menschen
geschafft hiitte.”® Die Wahl des erstrebenswerten Nachahmungsobjekts wére aber
nicht die natiirliche des Affeninstinkts, sondern durch den Erzieher vorgegeben.
Diesen schert es nicht, ob und dass es sich dabei um theatrale >Scheintugendenc
handelt. Es zdhlt einzig, dass sie erfolgreich implementiert wurden und sich nicht
bei nichster Gelegenheit durch das néchste Vorbild ablosen lassen. Damit setzt
Campes Konzeption sich aber selbst der Rousseaus innerer Doppelung der >Ein-
bildungskraft< innewohnenden Gefahr aus: Wenn der Nachahmungstrieb >zu
unsrer menschlichen Natur gar zu wesentlich gehort< droht der Erzieher statt
selbsttitiger, moralisch gefestigter Zoglinge blo8 ein Heer von Schauspielern mit
>Scheintugenden< zu erziehen. Ein nicht oder falsch regulierter Nachahmungs-
trieb konnte fehlgehen, indem er bestehen bleibt, statt sich von sich selbst weg-
zulenken.”’

Ernst Christian Trapp umgeht die Konsequenzen von Campes Nachah-
mungstrieb, indem er ihn schlicht epistemologisch verabschiedet. Implizit gegen

55 Ebd., S. 445.

56 Vgl. Kapitel IV.

57 Entsprechend verlegt ihn das spéte 19. Jahrhundert in ein Unbewusstes, aus dem er
immer wieder hervorbrechen kann: Vgl. z.B. Wilhelm Wundt: Grundziige der physio-
logischen Psychologie. Band 1. Leipzig 1893, S. 551ff.

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 141

Campe affirmiert er auf der folgenden Seite Rousseaus Forderung, die Kinder
nicht zum Guten, d.h. fiir Campe: zum Nachahmen guter Vorbilder zu erziehen,
sondern dazu, »niemals Jemand Uebels [zu]zufuegen«: »Dies ist unwidersprech-
lich wahr und muB aller sittlichen Erziehung zum Grunde liegen.<’* Die Konse-
quenz hatte Trapp Jahre zuvor in seinem Versuch iiber Pidagogik bereits entfal-
tet. Deren Ziel ist nicht die Implementierung von Moralitit, sondern die Anpas-
sung von Individuen an die in der Gesellschaft herrschenden Normvorstellungen
und Gesetze. »[D]al man bei der Erziehung das menschliche Leben nachahme,
so viel moglich ist«™, gilt der frithen Spezialisierung der Zoglinge auf einen Be-
ruf. Dass sie Erlerntes nachplappern wie »Papageien«, d.h. in Rousseaus und
Campes Sinn blof >nachiffen<, macht den Erzieher »herzlich zufrieden«®.
Rousseaus personliches Ende als zuriickgezogener und der Gesellschaft grollen-
der Kauz gilt Trapp als abschreckendes Beispiel fiir den Versuch, Individualitit
abseits einer blo3 mechanischen Nachahmung auszubilden.®’ Die von der neu-
eren Philosophie anstelle der imitatio geriickte Einbildungskraft tritt bei Trapp
entsprechend nicht als das Vermogen des in Meiers Baumgarten-Popularisierung
gefeierten dsthetischen Menschen auf, sondern als der vom Piddagogen im eige-
nen Sinne zu formende Rohstoff, iiber dessen Selbst- oder Fremdtitigkeit kein
Wort verloren werden muss.

Der konzeptionelle Vorteil des Begriffs Einbildungskraft liegt darin, dass
Trapp die beiden von Rousseau kiinstlich getrennten Erziehungsmedien der an-
geblich guten >Erziehung durch Dinge< und der angeblich schlechten durch
>Nachahmung« nun in ihrem Ineinander beschreiben kann: »[BJrauchbare Regeln
fiir die Erziehung«® leitet Trapp aus von ihm protokollierten Experimentalan-
ordnungen ab. Hier werden die Kinder sowohl mit Dingen (Spielzeug, Lernma-
terialien und weiterem) zusammengefiihrt als auch mit anderen Menschen,
hauptséchlich anderen Kindern. Trapp ersetzt Campes Nachahmungstrieb durch
einen grundlegenden »Trieb zum Wohlsein«, d.h. auch »zur Selbsterhaltung«®,
und rekonstruiert aus seinen Protokollen, in welchem Ausmal die Einbildungs-
kraft durch seine Experimente angeregt und manipuliert wird: >Man gebe mehre-
ren Kindern von einerlei Alter verschiedene Gegenstinde, Spielzeug, Biicher,
Modelle, Gemilde und lasse sie damit nach Belieben schalten und walten. Nun

58 Rousseau: Emil oder iiber die Erziehung, S. 447.
59 Trapp: Versuch iiber Pidagogik., S. 157.

60 Ebd., S. 99.

61 Vgl.ebd., S. 139.

62 Ebd., S. 47.

63 Ebd., S. 48.

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

gebe man Acht auf die Verschiedenheit ihrer AuBerungen, Empfindungen,
Handlungen, Erfindungen ws.w.

Statt dem >blank slate« des Kindergemiits nachzuahmende Vorbilder einzu-
pflanzen, wird dieses mit moglichst vielen Eindriicken konfrontiert. Die Eindrii-
cke sollen, nachdem die »Gesetze der Ideenverbindung und der Imagination«®
erkannt sind, zu entsprechenden »Ideenreihe[n]«” verkniipft werden. Mediale
Vermittlungen entstehen jetzt nicht mehr auf der ontischen Ebene durch Nach-
ahmungsreihen oder Dingverkettungen wie bei Campe und Rousseau, sondern
auf der mentalen Ebene, auf der der Pddagoge »Mittelideen in den Kindern zu
erwecken«” sucht. Deren Implementierung leitet er aber aus Experimentalan-
ordnungen ab, die zwischen Nachahmungsreihen und Dingverkettungen nicht
mehr unterscheiden: »Die Gegenstinde«, mit denen das Kind sich konfrontiert
findet, »konnen auch lebendige Personen sein, die man unter die Objekte mischt:
ja ein Kind ist Gegenstand fiir das andere.«® So lassen und sollen sich potentiell
nun auch (dingvermittelte) gruppendynamische Beziehungen der Kinder unterei-
nander beobachten lassen, wenn »ein Haufen Kinder im Gegensatz zu Einem
Kinde«® unter Beobachtung steht. Damit geht Trapp einen Schritt iiber Campe
und Rousseau hinaus hin in Richtung neuer schulischer Erziehungsformen in
groBeren Klassenzusammenhingen. Allerdings interessiert Trapp sich im weite-
ren Verlauf dann nicht wirklich fiir diese neue Richtung. Denn wo letztlich alle
Zbglinge im Sinne einheitlicher gesellschaftlicher Normen erzogen werden sol-
len, da kommt dem Unterschied zwischen Einzel- und Gruppenerziehung keine
epistemologische Besonderheit zu. Trapps Verabschiedung des Nachahmungs-
begriffs verdeckt, was in diesen Verkettungen auf dem Spiel steht und Kulturkri-
tiker von Platon iiber Rousseau bis hin zu Girard” nicht nur beunruhigt, sondern
zu spektakuldren theoretischen Operationen veranlasst: das Problem, wie bei der
Aufgabe von Rousseaus strikter Trennung der Erziehungsmedien Campes Frage
nach der Regulation der Nachahmung fiir solche Gruppendynamiken zu stellen
wiire.

Auf den Punkt gebracht findet sich diese Frage dann 40 Jahre spiter in den
fiktiven Praktiken der pddagogischen Provinz: Goethe verdichtet Trapps Expe-

64 Vgl. Kapitel II.

65 Trapp: Versuch tiber Pddagogik, S. 85.

66 Ebd., S. 86.

67 Ebd., S. 87.

68 Ebd., S. 67.

69 Ebd., S. 68.

70 Vgl. René Girard: Das Heilige und die Gewalt. Frankfurt a.M. 1992, S. 62-103.

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 143

rimente mit dem von Trapp eigentlich verabschiedeten Nachahmungstrieb bzw.
des >Nachahmungsgeists< der Mode. Durch dessen versteckte Regulierung wird
der durch >peer pressure< erzeugte Verfall der Ordnung, den Platon, Rousseau
oder spdter Girard so fiirchten, in eine Erzeugung eben dieser Ordnung ver-
kehrt.”"

3. SALZMANNS PADAGOGISCHE PRAXIS
UND DIE NACHAHMUNG VON EXEMPELN

Dass Goethe in den 1810ern und 1820ern gegen den Pritext von Trapp auf dem
Nachahmungstrieb beharrt, hat durchaus historische Berechtigung. Wihrend mit
Trapp die theoretische Avantgarde der Pddagogik in den 1780ern das zentrale In-
teresse am Nachahmungstrieb verliert und der entsprechenden philosophischen
Diskussion folgt, behilt der Nachahmungstrieb in der erzieherischen Praxis und
ihren diskursiven Paratexten seine prominente Position, so etwa beim nicht an
der Emile-Ausgabe der Revisoren beteiligten Christian Gotthilf Salzmann, einem
zeitweiligen Kollegen Campes am Dessauer Philantropinum und sein dortiger
Nachfolger als Religionslehrer. Nicht nur weil Salzmann am Umbruchpunkt
zwischen familidrer und schulischer Erziehung sowie zwischen experimenteller
und institutionalisierter Erziehung steht, gilt ihm im Folgenden das Interesse.
Auch setzt sich das mit seinem Namen verbundene Ensemble von padagogischer
Theorie, padagogischer Praxis und Erziehungsliteratur unter dem Einfluss Cam-
pes verstirkt mit der Domestikation und Lenkung des Nachahmungstriebs ausei-
nander — und damit mit der theatralen Dimension der Erziehung. Dies soll im
weiteren Teil des Kapitels anhand der Staffelung von Vorbildern fiir die Mimesis
in Salzmanns Erziehungsroman Konrad Kiefer sowie anhand von Salzmanns
Campe weiterfiihrender Theorie eines theatralen Erzihlens und seiner zugehori-
gen Erzihlpraxis im Moralischen Elementarbuch mit seinen beigegebenen Kup-
ferstichen erldutert werden.

Salzmann, ein selbststilisierter Nichtleser und Mann der Praxis, gibt fiir den
Zusammenhang von Kindererziehung und Bildungstheater durchaus mehr ab als
nur das illustrative Beispiel”” im Sinne einer ihm iibergeordneten Regel. Im Zen-

71 Vgl. Kapitel II.

72 Immanuel Kant unterscheidet: »Beispiel, ein deutsches Wort, was man gemeiniglich
fir Exempel als ihm gleichgeltend braucht, ist mit diesem nicht von einerlei Bedeu-
tung. Woran ein Exempel nehmen und zur Verstéindlichkeit eines Ausdrucks ein Bei-

spiel anfiihren, sind ganz verschiedene Begriffe. Das Exempel ist ein besonderer Fall

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

trum von Salzmanns Piddagogik steht die Problematik eines >Exempels< bezie-
hungsweise >Exemplums«<: Die sich neu erfindende Piddagogik zielt gerade dar-
auf, wie ihr Stichwortgeber Jean-Jacques Rousseau es markiert, keine (nachzu-
ahmenden) »Muster« (modéle) bereitzustellen, sondern »Beispiele« (exemple)
(E 297) zu liefern, die nicht wiederholt, sondern eigenstindig angewandt werden
miissen. Sie kann sich auch auf die Poetik der Aufklarung berufen: Die Funktion
von Literatur, insbesondere von dramatischen Texten bestimmt Gottscheds Re-
zeption der Interpretation der aristotelischen katharisis-Lehre in der franzosi-
schen Klassik dariiber, dass sie vorbildhafte oder abschreckende Exempel lie-
fern. Johann Bernhard Basedow, der Begriinder des Dessauer Philantropinums
und dort Arbeitgeber von Campe wie Salzmann, stellt entsprechend die nachzu-
ahmenden Exempel in den Mittelpunkt seiner pddagogischen Strategien, wie
diese sich dann spéter etwa in Campes Robinson weiterentwickelt finden.”

Salzmanns Texte springen nicht nur zwischen Begriffen wie >Beispiel< und
>Exempel« beliebig hin und her (und verwenden sie letztlich synonym), weil sie
sich am Bildungsgrad ihrer jeweiligen Zielgruppe orientieren. Salzmanns Projekt
steht vielmehr insgesamt fiir den Ubergang zwischen erzieherischem Nachah-
mungs- und padagogischen Vorfithrungsparadigma. Beim Nachahmen des Ex-
empels soll es sich letztlich um die »>Freiheit< eines >Selbermachens< handeln, das
keine zweitrangige Nachahmung mehr wire.

Salzmanns Pointierung manifestiert sich eben in der Ineinssetzung verschie-
dener Verwendungen des Begriffs >Exempel< beziehungsweise >Exemplumc,
welche die Nachahmungs- auf die Vorfiihrungsdimension 6ffnen und so beide
problematisch werden lidsst. Zunéchst schlieft Salzmanns Erziehungsliteratur an
die literarische Exempeltradition an, wie die Aufkldrung sie wieder prominent
macht. Zum Beispiel werden im 1781 erstmals verdffentlichten Moralischen
Elementarbuch abstrakte moralische Lehrsidtze anhand von Exempel-Erzéhlun-
gen vorgestellt und sollen den Zoglingen als Nachahmung oder Abschreckung
dienen. Des Weiteren ist in Salzmanns padagogischer Theorie und Praxis wie bei

von einer praktischen Regel, sofern diese die Tunlichkeit oder Untunlichkeit einer
Handlung vorstellt. Hingegen ein Beispiel ist nur das Besondere (concretum), als un-
ter dem Allgemeinen nach Begriffen (abstractum) enthalten vorgestellt, und blof theo-
retische Darstellung eines Begriffs.« Immanuel Kant: Die Metaphysik der Sitten, in:
Ders.: Werkausgabe. Band 8. Frankfurt a.M. 1977, S. 620. Vgl. auch Mirjam Schaub:
Das Singulire und das Exemplarische. Zu Logik und Praxis der Beispiele in Philoso-
phie und Asthetik. Berlin/Ziirich 2010.

73 Vgl. Gina Weinkauff/Gabriele v. Glasenapp: Kinder- und Jugendliteratur. Paderborn
2010, S. 29.

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 145

Campe die Figur des Erziehers beziehungsweise der Erzieherin nicht nur Ver-
mittlungsinstanz fiir diese Exempla, sondern wird selbst zum Exempel im Sinne
eines musterhaften Vorbilds: Sie soll das Ideal verkérpern, zu dem sie erziehen
mochte beziehungsweise das von den Zoglingen nachgeahmt werden soll. Salz-
manns Exempel bezeichnen sowohl die vom Autor Salzmann verdffentlichten li-
terarischen Exempel als auch gleichzeitig die exemplarische Rolle, welche
Salzmanns Theorie ihrem Verfasser zuschreibt. Das Vorbildhafte und seine
Vermittlungsinstanz, the message und the medium, fallen tendenziell zusam-
men’* — in etwas, das exemplarisch vor denjenigen zu stehen kommt”, deren Er-
ziehung sich an diesem Exempel zu orientieren hat. Mit dem Exempel ist bereits
die theatrale Konstellation der Vorfiihrung wie auch der Mimesis, hier vor allem
im Sinne von imitatio, aufgerufen — und damit eine Anordnung, die traditionell
befiirchten lisst, sie konne einen blof passiven Zuschauer verdummen, statt ihn
zu den moralischen Hohen des zur Vorfithrung Gebrachten zu erheben76, oder in
der Nachahmung konne der Nachahmende als schlechte Zweitfassung zu weit
hinter dem Vorbild zuriickbleiben und letztlich die >Freiheit< des >Selberma-
chens< verfehlen.”” Diese fragile theatrale Dimension des Exempels kennzeich-
net das padagogische Projekt Salzmanns in seiner theoretischen, praktischen und
literarischen Auspridgung. In den Mittelpunkt von Salzmanns Projekt der Kin-
dererziehung riickt damit eben jene domestizierte theatrale Konstellation, von
der sich das Erwachsenentheater seiner Zeit die Bildung ihrer Zuschauer erhofft,
diese aber immer wieder gegen die mit dem Theater einhergehenden Gefahren
durchsetzen muss.

Nachdem Salzmann, Theologe von der Ausbildung her, von 1781 bis 1784
bei Basedow am Dessauer Philanthropinum als Liturg und Religionslehrer titig

74 In Anlehnung an die bekannte Redewendung von Marshall McLuhan, in: Marshall
McLuhan: Understanding Media. The Extensions of Man. Cambridge 1984, S. 8.

75 In diesem Sinne wire das Exempel auch von der Theatralitit des Raums her zu analy-
sieren mit Jorg Diinne/Sabine Friedrich/Kirsten Kramer (Hg.): Theatralitit und Réium-
lichkeit. Raumordnungen und Raumpraktiken im theatralen Mediendispositiv. Wiirz-
burg 2009.

76 Vgl. die Polemik von Ranciere: Der emanzipierte Zuschauer, S. 11-34.

77 Letztlich steht damit die moralische Unterscheidung auf dem Spiel, die Immanuel Kant
zwischen >Beispiel« und >Exempel« treffen mochte: Das moralische Beispiel dient dem
noch unreifen Menschen zur Nachahmung; das moralische Exempel ist seiner eigenstin-
digen moralischen Entscheidung Vorbild. Um eben die bei Kant nicht weiter problemati-
sierte Entwicklung von der unreifen Nachahmung zur reifen Eigenstéindigkeit kiimmert
sich Salzmanns Pddagogik. Vgl. Kant: Metaphysik der Sitten, S. 619f.

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

ist, griindet er 1784 in Schnepfenthal bei Gotha eine eigene Erziehungsanstalt,
die er bis zu seinem Tod 1811 leitet. Vielen Erstlesern von Goethes Wilhelm
Meisters Wanderjahren gilt sie als das Vorbild der dort beschriebenen >piddago-
gischen Provinz<"® — wohl zu Unrecht, auch wenn viele Einzelheiten iiberein-
stimmen: In Schnepfenthal legt man wie in der »pddagogischen Provinz< Wert
auf das Lernen in der freien Natur, Arbeitsamkeit und korperliche Ertiichtigung,
»learning by doing«, handwerkliche Fertigkeiten, auf eine ganzheitliche Entwick-
lung bei gleichzeitiger Ausbildung von Spezialisierung,gen.79 Salzmanns Schule
iiberdauert die seit den 1770ern erdffneten Philanthropine in Marschlins, Col-
mar, Dessau, Heidesheim und Hamburg bei Weitem.® Trotz oder wegen dieser
gelungenen Institutionalisierung, ist in der gegenwirtigen Erziehungswissen-
schaft die Bezeichnung »pidagogisches Experiment«®' fiir die Schnepfenthaler
Erziehungsanstalt gang und gibe: Die Bezeichnung soll in erster Linie markie-
ren, dass Salzmanns péddagogische Theorie sich hier in der Praxis ausgetestet
findet und diese Praxis ihrerseits zur Transformation und Verfestigung der Theo-
rie fithrt. Experiment ist die Praxis der Erziehung in dem weiten Sinne, den Im-
manuel Kant dem Wort in »Uber Pidagogik« gegeben hat: als das Experiment,
das die Menschheit an sich selbst vollfithren muss, um aus ihrer selbst verschul-
deten Unmiindigkeit hinauszugelangen — auch, wo der Glauben an die Vernunft
die Moglichkeit eines solchen Exodus letztlich nie in Frage stellt.* Entsprechend

78 Vgl. Kapitel II. Die in Goethes piddagogischer Provinz prisentierte Padagogik ist von
einem dhnlich gespannten Verhiltnis zu ihrer Theatralitit gepridgt wie sie hier fiir
Salzmann beschrieben wird. Vgl. auch Konrad Albrich: Goethe und Christian Gotthilf
Salzmann. Langensalza 1917.

79 Vgl. Hanno Schmitt: Vernunft und Menschlichkeit. Studien zur philanthropischen Er-
ziehungsbewegung. Bad Heilbrunn 2007, S. 195-209. Vgl. Herwart Kemper/Ulrich
Seidelmann (Hg.): Menschenbild und Bildungsverstdindnis bei Christian Gotthilf
Salzmann. Weinheim 1995.

80 Bis zu Salzmanns Tod 1811 werden hier in 27 Jahren um die 270 Jungen und Jugend-
liche erzogen, davon teilweise 70 gleichzeitig. Anfang des 19. Jahrhunderts kommt
auf dem erweiterten Geldnde eine Erziehungsanstalt fiir Maddchen unter Leitung von
Salzmanns Ehefrau Sophie Magdalene hinzu. Vgl. Theo Dietrich: Mensch und Erzie-
hung in der Pddagogik Christian Gotthilf Salzmanns. Miinchen 1963, S. 32-50.

81 Vgl. die entsprechend betitelte Sektion in: Kemper/Seidelmann (Hg.): Menschenbild
und Bildungsverstindnis bei Christian Gotthilf Salzmann, S. 48-149. Die Rede vom
Experiment bezieht sich auf Kants Bezeichnung des Dessauer Philanthropiniums als
»Experimentalschule« (Kant: »Uber Pidagogik, S. 708).

82 Vgl. Kant: »Uber Pidagogik, S. 699-703, S. 708.

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 147

stellt Schnepfenthal fiir Salzmann die Avantgarde eines die ganze Menschheit
umschliefenden Erziehungsideals dar; entsprechend findet sich diese Praxis hier
ausgetestet und von der Publikation zahlreicher Texte flankiert: padagogische
Theorien, Schulbiicher und auch literarische Texte, unter anderem Erziehungs-
romane zur Volksaufkldrung, enthalten im in Schnepfenthal monatlich herausge-
gebenen Boten aus Thiiringen. Diese Texte sind vom Aufklarungsoptimismus
getragen, eine zu ihrer Vernunft erwachte, selbsttitige und fleifige Menschheit
gehe ihrer >Gliickseligkeit« entgegen — wenn sie es denn lerne, den >Statthalter
Gottes<, ndmlich den Verstand zu gebrauchen, bis schlieflich alle Menschen
>verniinftig< und >gut< werden.

Letztlich kennt Salzmann keine Gegeniiberstellung von duflerer Erziehung
und innerer Bildung. »Erziehe dich selbst/<<83, lautet das Motto fiir die Erwach-
senen und insbesondere fiir die zukiinftigen Kindererzieher. Denn die Kinderer-
ziehung leitet menschliche Wesen an, die ihren Verstand noch nicht selbsttitig
und seinen ganzen Fihigkeiten gemidl zu gebrauchen wissen. Erziehung heif3t
hier vor allem Erméglichung und soll im Endeffekt auf eine Selbsterziehung des
Kindes hinauslaufen: »Man lasse [...] das Kind immer seinen eigenen Willen tun,
so wird es gut werden!<* D.h. mit moglichst keinen oder wenigen korperlichen
Ziichtigungen und einem hochst zuriickgenommenen System von Belohnungen
und Strafen, aber mit bestindiger Aufsicht und einem bestindigen Beschifti-
gungsangebot. Die Erziehung hat die Rahmungen und Stimulationen bereitzu-
stellen, innerhalb derer ein solcher >eigener Wille< des Kindes es wie von alleine
zu einem verniinftigen und selbsttitigen Wesen erziehen kann.

Mit dem Projekt einer Erziehung zur Selbsttitigkeit nimmt der Philanthropi-
nismus mit dem gesamten spiten 18. Jahrhundert eine Zwischenstellung in der
Geschichte der Erziehung ein: Die sich verselbststindigende Erziehung und ihre
neuen Institutionen zielen nicht mehr auf eine >naturgemifBe« Erziehung, die den
Zbgling auf seinen ihm von der Natur gegebenen und in seiner inneren Natur an-
gelegten Ort in der Gesellschaft vorbereitet. Ziel dieser Erziehung ist eine allen
gleichermafBen zukommende menschliche Freiheit, die in der Unmiindigkeit des
Zoglings zwar noch verschiittet liegt, aber auch gleich einem »Keim im Weizen-
korne«® angelegt ist. Angelegt ist solch ein >Keim« auch in der Unmiindigkeit,
die das Zeitalter der Aufklidrung allenthalben in der Erwachsenenwelt vorfindet.

83 Christian Gotthilf Salzmann: Ameisenbiichlein. Pddagogische Schriften, 2. Teil. Wei-
mar/Langensalza 1947, S. 58.

84 Ebd., S.51.

85 Ebd., S.27.

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Kant bringt dies auf die paradoxe Formel von der >Erziehung zur Freiheit<* und
kennzeichnet damit die Problematik, dass eine durch Zwang erzeugte Freiheit
sich selbst zuwiderldauft. Am Anfang des 19. Jahrhunderts verschwindet das ent-
sprechende Freiheitsideal aus der Erziechung und findet sich durch die Orientie-
rung an >Wertenc ersetzt, die allen gemeinsam sein sollen.”

Salzmanns Erziehung zur Selbsttitigkeit proklamiert bereits das Freiheitspa-
radigma, ist aber gleichzeitig noch am alten Paradigma orientiert. Dieses kennt
noch keine Erziehung im spezialisierten Sinne. Die Unterweisung durch Haus-
meister, Gouvernanten, Pastoren oder oft schlicht durch die Eltern soll gleichzei-
tig fiir eine von den Inhalten der Unterweisung unabhingige Sozialisation des
Zoglings biirgen.” Vom Erzieher ist nicht nur die Vermittlung von Wissen und
Fertigkeiten gefordert, sondern eine Vorbildhaftigkeit, deren Nachahmung eine
Sozialisation am naturgemifen Platz des Zoglings ermﬁglicht.89

4. GESTAFFELTE VORBILDER: KONRAD KIEFER

Salzmanns der literarischen Volksaufklirung gewidmeten Texte finden unter
kiinstlerischem Aspekt keine Gnade vor den Vertretern der zeitgleich neu entste-
henden Autonomieésthetik. Das dem Naturnachahmungsverdikt verpflichtete
Abschildern sozialer Missstinde zeugt, so etwa Schillers vernichtendes Verdikt,
héchstens von einem »Affentalent gemeiner Nachahmung«”, keineswegs vom
Eigengesetz der Kunst. In pddagogischer Hinsicht arbeiten sich jedoch Salz-
manns und die anderen reformpiddagogischen Bemiihungen der Zeit an einem
strukturgleichen Problem ab: an der Loslosung des Kindes (bzw. des Kiinstlers)
von eben einem solchen >Affentalent<. Strukturgleich funktionieren hier die An-

86 »Eines der groBesten Probleme der Erziehung ist, wie man die Unterwerfung unter
den gesetzlichen Zwang mit der Féhigkeit, sich seiner Freiheit zu bedienen, vereinigen
konne. Denn Zwang ist notig! Wie kultiviere ich Freiheit bei dem Zwange?« (Kant:
»Uber Pidagogik, S. 711) Vgl. Andreas Luckner: »Erziehung zur Freiheit. Immanuel
Kant und die Padagogik«, in: Pddagogik 55, 7-8 (2003), S. 72-76.

87 Vgl. Luhmann: Das Erziehungssystem der Gesellschaft, S. 173-180.

88 Vgl. ebd., S. 48-59.

89 Vgl. in extremis aus dem 17. Jahrhundert Fénelon: Uber Miidchenerziehung.

90 Friedrich Schiller: Uber naive und sentimentalische Dichtung. Stuttgart 1969, S. 90.
Vgl. Gertraude Selzer: Der Wandel des aufklirerischen Selbstverstindnisses gegen
Ende des 18. Jahrhunderts. Untersuchungen zur ldeologiegeschichte des Biirgertums
am Beispiel von Christian Gotthilf Salzmanns Roman »>Carl von Carlsberg, oder,
Uber das menschliche Elend<. Frankfurt a.M. 1985, S. 157-167.

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 149

forderungen an eine neuerdings verselbststindigte Erziehung beziehungsweise
Bildung und die Anforderungen an eine neuerdings verselbststindigte dstheti-
sche Eigenstindigkeit und ihre Absage an die Naturnachahmung.91

Salzmann steht dem Stichwortgeber der neuen Pddagogik, Rousseau, mehr als
kritisch gegeniiber. Er orientiert sich aber, indem er die Erziehungsinstanz zum
Dreh- und Angelpunkt erhebt, an der zentralen Stellung von Rousseaus Erzieher
als simultanem >medium< und >message<: Im Krebsbiichlein von 1780, einer Ab-
rechnung mit den zeitgendssischen Erziehungsmethoden, finden sich sdmtliche
nicht wiinschenswerten Eigenschaften und Verhaltensweisen der Zoglinge ganz im
Sinne Rousseaus einem Fehlverhalten der Erziehungsberechtigten zugewiesen:
Neid und Hass gegen die Geschwister, Grausamkeit gegen Tiere, Schadenfreude,
Furcht vor Gewittern, Gespensterglaube, Liigenhaftigkeit, Trotz, Naschhaftigkeit,
Unordnung, Eitelkeit, Miiiggang, Geiz und noch einige mehr fiihrt der Text an
abschreckenden Exempelerzéhlungen vor. Diese funktionieren immer nach einigen
wenigen Mustern. Besonders prominent ist das folgende: Das Kind nimmt sich am
schlechten Vorbild der Eltern oder des Lehrers ein Beispiel. Erst dadurch wird es
grausam, schadenfroh, furchtsam, naschhaft und so weiter.”” »Kann man die Untu-
gend nicht durch sein Exempel lehren ?«”, lautet die rhetorische Frage im Mittel-
punkt von Salzmanns Ameisenbiichlein, oder Anweisung zu einer verniinftigen Er-
ziehung der Erzieher von 1806, das die Exempla des Krebsbiichleins in eine pada-
gogische Theorie weiterfithrt. Salzmanns pidagogische Umformulierung von
Kants kategorischem Imperativ lautet entsprechend: »Handle immer so, wie du
wiinschest, daf} deine Zoglinge handeln sollen! [...] Dein stetes Bestreben muss al-
so dahin gehen, deinen Zoglingen in jeder Beziehung Muster zu sein und die Be-
lehrungen, die du ihnen gibst, durch dein Beispiel zu best’citigen.«94 Wenn es sich
bei Tugenden und Untugenden des Kindes um nachgeahmte Tugenden und Untu-
genden des Erziehers handelt, heifit das im Umkehrschluss, dass auch das liebevol-
le, mitleidige, verniinftige und méBige Kind diese Eigenschaften nicht von Natur
aus besitzt, und sei es auch einer Natur, die erst freigesetzt werden miisste. Das
Kind ist also »ausnehmend biegsam«. Und diese Biegsamkeit ist in Génze auf den
Nachahmungstrieb zuriickzufiihren:

91 Vgl. Kapitel II.

92 Vgl. Christian Gotthilf Salzmann: Krebsbiichlein, oder, Anweisung zu einer unver-
niinftigen Erziehung der Kinder. Bad Heilbrunn 1961.

93 Salzmann: Ameisenbiichlein, S. 15.

94 Ebd., S. 76.

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

»Unter allen seinen Trieben ist sein heftigster der Nachahmungstrieb, durch denselben
wird es gereizt, die Geschifte und Vergniigungen, sowohl seiner Freunde, als auch derer,
die ihm nahkommen, nachzuthun. Durch denselben lernt es die Mundart und die Sprache
seiner Eltern, durch denselben wird es gefillig, edeldenkend, mitleidend, wenn seine Ge-

sellschafter, in seiner Gegenwart, diese Tugenden ausiiben.«

Und umgekehrt gilt: »Durch denselben verliert es aber auch all die Eigenschaf-
ten, die es liebenswert und gliicklich machen, wenn dieselben seinen Gesell-
schaftern mangeln.«95 Das Kind stellt demnach, so sehr Salzmann auch auf einer
naturgegebenen Tugend und Vernunft beharrt, ein blank slate im Sinne von John
Locke” dar, das durch Nachahmung des erzicherischen Exempels die ihm vor-
gestellten Eigenschaften annimmt — bose gesagt: diese »>nachifft<. Erziehung —
sei sie nun an NaturgeméBheit, Freiheit oder Werten orientiert — kann sich in
diesem Sinne nie ganz vom theatralen Problem der Nachahmung befreien.”’ Nie
ganz verschwindet so auch die Gefahr, dass der Nachahmungsvorgang in die Irre
gehen und die Erziehung statt ihres Ideals seine transformierte, aus Sicht des
Ideals entstellte Ubersetzung hervorbringen konnte.”® — In Anschluss an Campe
setzt Salzmann jedoch durchaus auf die Hervorbringung von Selbsttitigkeit
durch die Nachahmung entsprechender Exempla. In Konrad Kiefer oder Anwei-
sung zu einer verniinftigen Erziehung, Salzmanns hiufig so genanntem >deut-
schen Emile< von 1796, heiBt es: »Das Hauptwerk bei der Erziehung [...] ist, da3
die Alten den Kindern vormachen, was sie tun sollen. Wer dies recht versteht,

95 Christian Gotthilf Salzmann: Gottesverehrungen, gehalten im Betsale des Dessaui-
schen Philantropins. Leipzig 1784, S. 251f.

96 »Let us suppose then the mind to be, as we say white paper void of all characters,
without any idea; [...].« John Locke: An Essay Concerning Human Understanding.
London 1836, S. 51.

97 Entsprechend verzichtet Gabriel Tarde auf eine Differenzierung wie etwa die Luh-
manns zwischen Erziehung und (nachahmender) Sozialisation und subsumiert die Er-
ziehung in Ginze der Nachahmung. Vgl. Luhmann: Das Erziehungssystem der Ge-
sellschaft, S. 48-81. Vgl. Tarde: Die Gesetze der Nachahmung, S. 60-80.

98 »Ubersetzung« ist die Transformation, die Bruno Latour seinerseits Gabriel Tardes
Begriff der Nachahmung angedeihen ldsst. Die von Jacques Rancieére proklamierte
Piddagogik eines »unwissenden Lehrmeisters« orientiert sich ginzlich an der Offenheit
solcher Ubersetzungsoperationen. Vgl. Bruno Latour: Die Hoffnung der Pandora.
Frankfurt a.M. 2002, S. 381. Vgl. Ranciere: Der unwissende Lehrmeister, S. 31-58.

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 151

der kann aus den Kindern machen, was er will. Das Exempel wirkt mehr als alle
Ermahmmgen.«99

Zwar liegt der von Rousseau propagierte Riickzug in die Einsamkeit der Na-
tur auch der Wahl des abgeschiedenen Schnepfenthals als Internatsort zugrunde.
Die vollige Abschottung Emiles markiert Salzmann aber als utopisch. Erziehung
findet in einer Gruppe statt, das heifit der Zogling ist stets von zahlreichen, wi-
derspriichlichen, guten wie schlechten Vorbildern umgeben. Salzmanns Erzie-
hungstheorie besteht zu einem guten Teil in der Vorgabe von Rahmungen fiir die
Erziehung und deren Staffelung. Wie den Kontakt des Zoglings mit einer poten-
tiell schlechte Vorbilder liefernden Auflenwelt regulieren? Wie, wo es mehrere
erzieherische Autorititen gibt (Eltern, Lehrer, geistliche Wiirdentriger), deren
Rangordnung verdeutlichen? Denn nur wo die Kompetenzen sich letztlich zu ei-
nem einheitlichen Vorbild fiigen, so das implizite Argument, ldsst sich dem Zog-
ling das Exempel eines selbsttitigen Lebens vorstellen. Als Kernzelle der Erzie-
hung bestimmt Salzmann die patriarchal und hierarchisch organisierte Kleinfa-
milie. Die Schule, inklusive seiner eigenen Anstalt, ist weder Gegenentwurf
noch Weiterentwicklung, sondern ein Hilfsmittel, dessen Verselbststindigung
riickgingig gemacht werden kann, sobald die potentielle Elternschar ihrerseits
flachendeckend zu Erziehern erzogen worden ist.'" Konrad Kiefer spielt ent-
sprechend im dorflichen Milieu, wo man sich eine Erziehung in Schnepfenthal
nicht leisten kann. Konrads junge Eltern sind in der Erziehung noch unerfahren
und machen vieles falsch. Dies wird durch eine Autorititenstaffelung kompen-
siert: Die Eltern suchen schlechte Einfliisse aus der Nachbarschaft von Konrad
fernzuhalten und sind selbst seine Vorbilder, wobei die (natiirlich) nicht ganz so
verniinftige Mutter sich am Vater orientiert. Dem Icherzihler, dem Vater, steht
ein dlterer, studierter Bruder zur Seite. Wo der Bruder nicht weiter weif3, halt
man sich an den ortlichen Pfarrer, die Hauptautoritit. Ihr ist auch der erwihnte
Kernsatz in den Mund gelegt: >Das Exempel wirkt mehr als alle Ermahnungen.<

Mit der klaren Staffelung der Vorbilder soll in Konrad Kiefer eine moglichst
stabile Einheitlichkeit des vorbildhaften Lebens trotz seiner unumginglichen
Aufsplitterung und trotz der unumginglichen Komplexitit entstehender Nach-

99  Christian Gotthilf Salzmann: Konrad Kiefer, oder, Anweisung zu einer verniinftigen
Erziehung der Kinder. Ein Buch fiirs Volk. Bad Heilbrunn 1961, S. 40.

100 Den Ubergang von der Familienerziehung zur Erziehung in einer Lernanstalt, der als
Hauptmerkmal der Ausdifferenzierung und Verselbststindigung der Erziehung im
18. Jahrhundert gilt, mochte einer der Protagonisten dieser Verselbststindigung also
zuriickdrehen. Fir die Ausdifferenzierungsthese vgl. Luhmann: Das Erziehungssys-
tem der Gesellschaft, S. 111-141.

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

ahmungskatten101 sichergestellt werden. Eine solche patriarchale Ordnung liegt
ebenfalls der Erziehungsanstalt Schnepfenthal zugrunde, mit Salzmann als dem
unbestrittenen Oberhaupt. Vielleicht riihrt auch Salzmanns Weggang aus dem
Dessauer Philanthropinum von dieser Bemithung um die Stabilitit des Exempels
her. Oft werden Meinungsverschiedenheiten der fiinf hauptamtlichen Piddagogen
um Basedow als Grund fiir Salzmanns Weggang angefiihrt. Salzmanns AuBe-
rungen lassen das Problem jedoch eher darin vermuten, dass tiberhaupt mitein-
ander iliber das piddagogische Vorgehen diskutiert wurde.'” Dies liuft der einen,
einheitlichen erzieherischen Autoritdt zuwider, welche bei Salzmann, auch wo
die Erziehung sich auf mehrere Autorititen verteilt, fiir das einheitliche Exempel
biirgen soll — und damit fiir die Selbstabschaffung einer zersplitterten Nachah-
mung, indem diese sich durch Nachahmung in Selbsttitigkeit transformiert. Dar-
aus folgt nicht zuletzt Salzmanns Utopie, dass, sobald die Erziehung unter ihren
Zbglingen geniigend gute und ihrerseits zum Exempel taugende Erzieher hervor-
bringt, sich auch péadagogische Theoriebildung wie von alleine abschaffen konn-
te:

»Ach gebt uns gute Erzieher! Gebt uns Leute, die Neigung, Geschicklichkeit und Fertig-
keit haben, Kinder verniinftig zu behandeln, sich die Liebe und das Zutrauen derselben zu
erwerben, die Krifte zu wecken, ihre Neigungen zu lenken und durch ihre Lehre und
durch ihr Beispiel die jungen Menschen zu dem zu machen, was sie ihren Anlagen und ih-
rer Bestimmung nach sein konnen und sein sollen, — und die Erziehung wird gelingen, oh-

. I 103
ne daf wir neue Theorien notig haben. «

Das Exempel der sich selbsttétig erziehenden Erzieher erzieht ihrerseits die Kin-
der zur Selbsterziechung. Der Ubergang vom Nachahmungstrieb in einen Titig-
keitstrieb, ein »Streben nach T'aitigkeit<<104, kann so einerseits als ontogenetisch
bedingt, andererseits als Regulierung des Nachahmungstriebs durch Erziehung
ausgegeben werden. Der Titigkeitstrieb duBert sich beim Kind als Spieltrieb und
kann fiir das Erwachsenenleben in Arbeitsamkeit gelenkt werden. >Den Kindern
ihren Willen lassenc< heif3t dabei: sie stets beaufsichtigen und sie stets beschéftigt
halten. Unbeaufsichtigt konnen die Zoglinge auf falsche Vorbilder stoen. Unté-

101 Im Sinne von Tarde: Die Gesetze der Nachahmung, und der Tarde-Lektiire von La-
tour: Die Hoffnung der Pandora.

102 Vgl. Dietrich: Mensch und Erziehung in der Pddagogik Christian Gotthilf Salz-
manns, S. 321f.

103 Salzmann: Ameisenbiichlein, S. 8.

104 Ebd, S. 28.

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 153

tigkeit unterbriche die Orientierung am Vorbild, d.h. jene Tatigkeit, die sich
in Selbsttitigkeit wandeln soll. Die Ausiibung des freien Willens ist in Schnep-
fenthal vom frithen Aufstehen bis zum zeitigen Insbettgehen durchgeplant.
Es obliegt dem Erzieher, ohne Zwang Begeisterung fiir den strikten Stunden-
plan zu wecken. Dies stimmt mit anderen Anordnungen und Experimenten der
Erziehung tiberein, wie Nicolas Pethes sie fiir das 18. Jahrhundert im Zeichen
von Foucaults Theorie der Disziplinargesellschaft gelesen hat: Ohne Ausiibung
korperlicher Gewalt wird im Zogling durch Techniken der Uberwachung und
19 In Schnepfenthal
schldgt diese Disziplinierung auf die Erziehungsinstanz zuriick. Bei allen auf-

Stimulierung die angestrebte Subjektform implementiert.

gefahrenen piddagogischen Techniken steht die Figur des Erziehers im Zent-
rum der Uberwachung und Stimulation. In der Pidagogik des protestantischen
Theologen Salzmann wird aus der Selbstiiberwachung des eigenen reinen Her-
zens die bestidndige Selbstiiberwachung der eigenen Vorbildhaftigkeit. An dieser
kann und soll das Theater der Nachahmung sich einerseits entziinden und sich
gleichzeitig selbst abschaffen, um aus der Nachahmung des Vorbilds das gute,
verniinftige, selbsttitige Wesen hervorgehen zu lassen. Wenn hingegen der Er-
zieher durch Ziichtigung und sonstige Strafen unnétig eingreift, produziert er an
Stelle des natiirlichen Theaters der Nachahmung ein anderes, ein unnatiirliches
Theater: Der »freimiitige, unbefangene Knabe, der keine Verstellung gelernt
hat«, lernt erst aus »Furcht vor MiBhandlungen«106 eben diese Verstellung: als
Liige beziehungsweise als Schauspielerei.

105 Vgl. Pethes: Zoglinge der Natur, S. 9-29. In den padagogischen Debatten der 1970er
und 1980er entspricht dem die These, dass der Philanthropinismus und mit ihm
Salzmann eben nicht auf Seiten von Freiheit und >Selbsttitigkeit<, sondern auf Sei-
ten der von Kant nur fiir die Zdhmung des tierartigen Kleinkinds gerechtfertigten
>Dressur< und >schwarzen Piddagogik« einzuordnen sei. Vgl. Wolfgang Dreflen: Die
pddagogische Maschine. Zur Geschichte des industrialisierten Bewuftseins in Preu-
pen/Deutschland. Frankfurt a.M./Berlin 1982, S. 115-207. Vgl. Katharina Rutschky
(Hg.): Schwarze Pddagogik. Quellen zur Naturgeschichte der biirgerlichen Erzie-
hung. Frankfurt a.M. 1977, S. 392f.

106 Salzmann: Ameisenbiichlein, S. 20.

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

5. VORLESETHEATER UND KUPFERSTICH-TABLEAUX:
MORALISCHES ELEMENTARBUCH

Die Annahme eines natiirlichen Theaters, dessen Natiirlichkeit gerade darin be-
steht, sich als Theater verschwinden zu machen, lidsst in Salzmanns Erziehung
zur Selbsterziehung kaum Raum fiir Praktiken, welche dem Theater als einer
Institution angehoren. Wo das Theater iiberhaupt erwihnt wird, finden sich die
traditionellen Argumente, seit Platon in der Philosophie bekannt, bei Tertullian
fiirs Christentum umgeschrieben, im ersten Hamburger Theaterstreit des 17.
Jahrhunderts von zum Beispiel Anton Reiser fiir den Protestantismus iibernom-
men und im 18. Jahrhundert von Rousseau sikularisiert: Das Theater sei ein Ort
der Falschheit und der Liige, das die Auffithrenden korrumpiert und die Zu-
schauenden anzustecken droht. Daher fehlt etwa das Puppentheater, das in der
Pidagogik des 18. Jahrhunderts hiufig als zwangloser Zwang gilt, iiber den klei-
ne Kinder Stillsitzen und Distanz lernen kénnen'”’, in Salzmanns Erzichungsplan
auch fiir die reichen Biirgerkinder und scheint im Stile Tertullians dem heidni-
schen Gotzendienst zugeordnet.108 Salzmanns Kinder sollen nicht passiv rezipie-
ren, wie etwa bei Goethe Wilhelm Meisters jiingere Geschwister, die in der The-

atralischen Sendung dem Puppenspiel bloB »vergackelt«'”

folgen, ohne aus ihm
Gewinn zu ziehen. Salzmanns Kinder sollen je nach Entwicklungsstand selbst

aktiv werden: Thr Spielzeug soll stets einfach sein und moglichst von den Kin-

107 Vgl. mit Bezug auf La Salle SchoBler: Goethes Lehr- und Wanderjahre. Eine Kul-
turgeschichte der Moderne, S. 29. Vgl. Norbert Elias: Der Prozef3 der Zivilisation.
Soziogenetische und psychogenetische Untersuchungen. Band 1: Wandlungen des
Verhaltens in den weltlichen Oberschichten des Abendlandes. Frankfurt a.M. 1976,
S. 280.

108 Zumindest soll auch der erwachsene Dichter nicht »fiir seine aufgeklédrten Landsleu-
te [...] immer die Puppen wieder auf die Biithne« bringen, »die die Menschen im
Stande der Kindheit sich erschufen und damit spielten« (zit. n. Roswitha Grosse:
Christian Gotthilf Salzmanns >Der Bote aus Thiiringen<, Schnepfenthal 1788-1816.
Eine Zeitschrift der deutschen literarischen Volksaufkldrung an der Wende vom 18.
zum 19. Jahrhundert. Frankfurt a.M. 1989, S. 95). Abgewertet scheint damit nicht
nur die antike Stoffwahl der zeitgendssischen Erwachsenendichtung, sondern auch
das Puppentheater.

109 Johann Wolfgang von Goethe: »Wilhelm Meisters theatralische Sendung, in: Ders:
Goethes Werke. Band 8. Romane und Novellen III. Miinchen 1998, S. 487-516, hier:
S. 491.

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 155

"0 Aber auch den Seitenwechsel zur aktiven

Schauspielerei beurteilt Salzmann kritisch: In der ersten Ausgabe von Ueber die

dern auch eigenstdndig hergestellt.

wirksamsten Mittel Kindern Religion beizubringen von 1780 findet sich das Fiir
und Wider des aktiven Rollenspiels in der Erziehung noch gegeneinander abge-
wogen. Anhand von Joachim Heinrich Campes beschriebenem Robinson-Roman
testet Salzmann in Dessau auch die piddagogische Effektivitdt des Schauspiels
aus. Die Ergebnisse scheinen indes so unbefriedigend und die traditionellen pla-
tonischen Einspriiche scheinen so gravierend, dass das Rollenspiel in der zweiten
Ausgabe von 1787 keine Erwédhnung mehr findet: Im Rollenspiel kdnnte das
Kind sich mit der falschen Rolle identifizieren, das heift ein falsches Exempel
nachahmen, und so vom rechten Weg abkommen. '

Den gravierenden Einspriichen gegen das Theater auf der einen Seite steht
auf der anderen Seite das Exempel eines Erziehers beziehungsweise der Erzieher
als ein Exempel gegeniiber, die jeweils nur wirken konnen, wenn die Aufmerk-
samkeit der noch nicht verniinftigen Kinder erregt wird. Diese miissen auf ihrem
Entwicklungsstand abgeholt und in den Bann des Erziehers gezogen werden:
»Lerne mit Kindern sprechen und umgehen!«'"?, lautet eine der Hauptforderun-
gen Salzmanns an angehende Erzieher. Der junge Wilhelm Meister etwa ist nicht
vom Spektakel des Puppentheaters zerstreut wie seine jiingeren Geschwister,
sondern davon fasziniert. Salzmanns Pddagogik versucht sich eine solche Faszi-
nation am Theater zunutze zu machen, ohne die Zoglinge an die Instabilitidt und
Vielgestaltigkeit des Theaters zu verlieren. Nicht so unmittelbar wie das Theater
und nicht so vielgestaltig kommt nach altem platonischen Urteil die Erzihlung
als Diegesis daher: distanziert, von einem einheitlichen Erzihler in einem ein-
heitlichen Medium, dem der Stimme, dargeboten statt von mehreren verstreuten
Rollen und multimedial.'” Die Erzihlung weist zwar ebenfalls eine der ange-
strebten Selbsttitigkeit entgegengesetzte passive Faszination auf: »Die Erzéh-
lung hat fiir alle Kinder Reiz.« Wegen der besseren Moglichkeit der Kontrolle
des einheitlichen Mediums durch den einen Erzéhler, der gleichzeitig Erzieher
ist, 1dsst sich die Erzidhlung aber zu padagogischen Zwecken nutzen. Gleichzeitig
muss das wegen seiner Einheitlichkeit ungefidhrlichere Medium nun nach gutem
platonischen Vorbild mit bereinigten Inhalten versehen werden: »Nur hiite dich,
deine Kleinen mit Feen- und Zaubergeschichten zu unterhalten. Diese horen sie

110 Vgl. Salzmann: Ameisenbiichlein, S. 47-49.

111 Vgl. Rainer Lachmann: Die Religions-Pidagogik Christian Gotthilf Salzmanns. Jena
2004, S. 318f.

112 Salzmann: Ameisenbiichlein, S. 62.

113 Vgl. P 117ff. (394a-d)

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

freilich so gern, als sie Pfefferkuchen essen, sie sind aber ihrem Geiste so nach-
teilig als der Pfefferkuchen ihrem Magen.«114 Vielmehr soll — analog zu Forde-
rungen wie etwa Gottsched sie in seiner Critischen Dichtkunst aus den 1730ern
fiir das reformierte Erwachsenentheater mit einer dhnlichen Mischung aus strik-

tem und abgeschwiichtem Platonismus aufstellt'"

— ein moralisches Exempel
nachzuahmenden oder zu verabscheuenden Verhaltens vorgestellt werden, dies
allerdings bei Salzmann mit sémtlichen Mitteln des Theaters: Die Erzéhlung soll
»Leben« erhalten, um fiir die Kinder »anziehend«''® zu wirken. Der Erzihler soll
insbesondere die miindliche Rede hervorheben und dabei, ganz dramatisch und
nun vollstindig gegen die platonische Forderung nach einem gemifligten und
distanzierten Erzéhlvortrag, die Stimme verstellen: »Fiihre [...] die Personen
immer redend ein und lasse sie in dem Ton sprechen, wie sie wirklich wiirden
gesprochen haben.« Die Einheit des Erzéhlers soll zum dramatischen Schauspie-
ler verschiedenster Rollen als auch der iibrigen Ereignisse werden: »Endlich su-
che auch in deine Erzihlung Handlung zu bringen. Dies geschieht alsdann, wenn
du durch deine Mienen und die Bewegungen deiner Glieder die Handlungen,
welche du erzihlst, auszudriicken suchst.«''” Von Vorteil wire es laut Salzmann,
wenn mit jeder Anstalt zur Ausbildung von Erziehern »ein Schauspielhaus ver-
bunden [wire], in welchem die Erzieher monatlich ein paar Schauspiele auf-
fiihrten [...], so lernten sie Ton, Miene und Anstand des Korpers bilden.«''® Das
frithneuzeitliche Schultheater kehrt hier zuriick; nun aber ist es zur Einiibung der
Lehrer in Beeinflussungsstrategien bestimmt und nicht fiir die Schiiler.

Wihrend das Erzihltheater des exemplarischen Erziehers alle Register der
theatralen Verfithrung zieht, um Interesse fiir seine Exempla zu wecken, ist das
Theaterspielen und Theaterschauen als padagogisches Mittel verboten, weil sich
dieses im Nichtexemplarischen verlieren konnte: »Kinder wissen beim Spielen
aus allem alles zu machen« (L 30), beschreibt der erwachsene Wilhelm Meister
riickblickend den kindlichen, in Wilhelms Fall durch das Puppentheater entfach-
ten, ungesteuert wuchernden mimetischen Trieb: als eine produktive Kraft der

114 Salzmann: Ameisenbiichlein, S. 63.

115 Vgl. Johann Christoph Gottsched: Versuch einer critischen Dichtkunst durchgehend
mit Exempeln erldutert. Leipzig 1751. Vgl. zu Gottscheds Aufnahme und Domesti-
kation der platonischen Argumente Wild: Theater der Keuschheit — Keuschheit des
Theaters, S. 217-261.

116 Salzmann: Ameisenbiichlein, S. 64.

117 Salzmann: Ameisenbiichlein, S. 65.

118 Ernst Wagner: »Chr. Gotth. Salzmanns Pidagogische Schriften«, in: Ders. (Hg.):
Die Klassiker der Pidagogik. Band 111. Langensalza 1887, S. 94f.

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 157

geradezu beliebigen Verbindung und Verkniipfung. Diese gleichzeitig fiir die
Bildung eines stabilen Selbst zu stimulieren und ihr unkontrolliertes Wuchern
gleichzeitig einzugrenzen ist das Ziel von Salzmanns theatralen Exempel-
Lesungen.

Deren wohl beriihmtesten Stoff liefert Salzmann in seinem Moralischen
Elementarbuch aus der Dessauer Zeit. Als Religionslehrer ist Salzmann dagegen,
Kinder friihzeitig mit religiosen Geschichten zu konfrontieren (wie Wilhelm
Meister in der Puppentheater-Episode mit dem David und Goliath-Stoff). Viel-
mehr sollen die moralischen und lebenspraktischen Lehren der Bibel in Exem-
pelerzidhlungen aus der Lebenswelt der Kinder eingekleidet werden. Nachdem
der an Campes Robinson-Kinderroman orientierte Unterricht nicht die ge-
wiinschten piddagogischen Ergebnisse zeitigt, schreibt Salzmann seine eigene
Textvorlage. In den 43 Kapiteln des ersten Teils von 1781 entwickelt der Text
die Geschichte des Kaufmanns Herrmann und seiner Familie, insbesondere der
Kinder Ludwig und Luise. Fiir die moralische Absicherung ist letztlich (dhnlich
wie in Konrad Kiefer) ein Landgeistlicher, ein Freund der Familie, zustindig.
Ausgestattet ist das Buch mit einer Vorrede zum »niitzlichen Gebrauch«“g, die
den innerfamilidren Erziehern, nun vor allen den Erzieherinnen, ndmlich den
Miittern'?, jene Anweisungen zum theatralen Erzihlen gibt, die ansonsten an die
minnlichen Erzieher gehen. Denn das Moralische Elementarbuch ist zum Vorle-
sen und nicht zum selbstindigen Lesen der Kinder gedacht. Die theatrale Lesung
soll nicht nur die Kinder in ihren Bann ziehen; sie soll auch Tempo, Umfang und
Intensitit des Konsumierten kontrollieren, um die Kinder in der Faszination fiir
die Erzdhlung keinesfalls sich selbst zu iiberlassen. Die Vorrede beinhaltet ein
Register von etwa 100 Begriffen: von korperlicher Reinlichkeit iiber den Um-

119 Christian Gotthilf Salzmann: Moralisches Elementarbuch. Nachdruck der Auflage
von 1785, mit 67 Illustrationen v. Daniel Chodowiecki. Dortmund 1980, S. 1.

120 Mit dem Moralischen Elementarbuch reiht sich Salzmann, wie Franziska SchoBler
anmerkt, nahtlos in die von Friedrich Kittler analysierte Tradition ein, in der die Fi-
gur der >deutschen Mutter< zum phantasmatischen Bezugspunkt der Subjektbildung
erhoht wird. Jedoch werden in der »Anleitung zum niitzlichen Gebrauche« die iden-
tischen Formulierungen verwendet, mit denen im Ameisenbiichlein die méannlichen
Erzieher zum theatralen Erzidhlen ermuntert werden. Salzmanns Medium der Erzie-
hung, ob Erzieher oder Erzieherin, ist geschlechtsneutral. Vgl. Friedrich Kittler: Auf-
schreibesysteme 1800/1900. Miinchen 2003, S. 35-86. Vgl. Barbara Vinken: Die
deutsche Mutter. Der lange Schatten eines Mythos. Miinchen 2001, S. 161-184. Vgl.
SchoBler: Goethes Lehr- und Wanderjahre, S. 30-33.

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

gang mit Sachen, Tieren, sich selbst bis zum Umgang mit anderen Menschen,
aus denen eine Exempelgeschichte gewihlt werden kann.

Beriihmt ist das Elementarbuch durch die 67 Kupferstiche von Daniel Cho-
dowicki geworden, welche von 1784-1788 in drei Lieferungen erscheinen und
zahlreiche der Exempla illustrieren, sinnlich anschaulich machen und, indem un-
ter dem Bild der Lehrsatz aufgefiihrt wird, dem Gedéchtnis einprigen sollen.
Ehrfurcht vor Gott oder Toleranz anderen Religionen gegeniiber sind einige der
vermittelten Moralvorstellungen, wihrend andere Kupferstiche der Abschre-
ckung dienen: »Wie ungliicklich macht mich der Eigensinn!«, »Was fiir ein
haeBliches Ding ist nicht die Unreinlichkeit.«, »Wer einmal gelogen hat, dem
glaubt man nicht leicht wieder.« (Abbildungen 1, 2, 3, 4)

Das sinnliche Spektakel dieser Bilder soll ihre Moral dem sinnlichen, noch
vorverniinftigen Kinderverstand einprigen. Thre Anwendung folgt ihrerseits
durchaus theatralen Strategien. Die Kupferstiche sind nicht in das Buch integ-
riert, sondern kdnnen von der Vorleserin nach eigenem Ermessen angewandt und
auch entzogen werden. Salzmanns Vorschlag lautet wie folgt:

»Dieses Kupfer konnte man nun auf Pappe leimen lassen. [...] um es in das Zimmer, wo
sich das Kind gewohnlich aufhilt, aufhéingen zu konnen. [...] So oft das Kind das Kupfer
erblickte, wiirde es sich wieder an die Erzédhlung, die es vorstellet und die darin enthaltene
Wabhrheit erinnern, [...]. Hat es dort einige Wochen gehangen, so wird das Kind — nicht
mehr darauf achten. Daher ist das Beste, dal man es nun bei Seite thut, und nach einiger
Zeit erst wieder hervorbringt, da es gewifl wieder neuen Reiz haben wird. Unterdessen
wird doch das Zimmer nie leer von Kupfern sein, weil [...] die Erzdhlung immer fortge-

setzt, und dadurch die Aufhiingung anderer Kupfer notwendig gemacht wird.«'*'

121 Salzmann: Moralisches Elementarbuch, S. XIIIf.

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 159

Abbildung 1

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Abbildung 2

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 161

Abbildung 3

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162 | DAs THEATER DER ERZIEHUNG

Abbildung 4

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 163

Das Kinderzimmer beziehungsweise das Zimmer, in dem das Kind den Grofteil
seiner Zeit verbringt wird zur stillgestellten Theaterbiihne. Nicht zu iibersehen ist
eine Strukturidhnlichkeit zum Theater der Aufklidrung: Gegen das Theater als Un-
terhaltungsspektakel und fiir ein Theater als Bildungsanstalt beschreibt Diderot
(und im Anschluss an ihn Lessing) das ideale zeitgendssische Theater als eine
Szenenabfolge von tableaux vivants: als stillgestellte Bilder von Figurenkonstel-
lationen. Aneinandergereiht werden diese zur in sich geschlossenen Biihnen-
handlung, die jeglichen Zuschauerbezug (und vor allem die Verfithrung der Zu-
schauer) ausschliet und so zwischen Publikum und Biihne eine unsichtbare
"> Statt von den Oberflichlichkeiten und billigen Thea-
tereffekten (den coups de thédtre) passiv affiziert zu werden, findet das Publi-

>vierte Wand« errichtet.

kum sich zum imagindren Teilnehmer des Biihnengeschehens erhoben und
gleichzeitig auf sich selbst zuriickgeworfen. Und das heifit: auf das Training und
die Verfeinerung der eigenen moralischen Vermtigen.123 In Salzmanns stillge-
stelltem Kinderzimmertheater findet sich Diderots enttheatralisierende Bereini-
gung des Theaters noch verstidrkt. Aus Diderots aus dem Leben gegriffenen Bil-
dern werden Chiffren moralisch vorbildlichen oder abstoenden Verhaltens. Das
Kind schaut dabei Sinne auf die von Diderot und Lessing imaginierten und nun
tatsichlich stillgestellten fableaux. Vollig der Kontrolle der Erziehungsinstanz
unterliegen deren Vorfiihrungsdauer, Verdnderung und Abfolge. Die Gefahr der
Oberflidchlichkeit, die Gefahr der Fehlanwendung, die Gefahr des bloBen oder
falschen >Nachiffens«< soll so reguliert werden. Gleichzeitig stimuliert werden
nicht bloB die positive Nachahmung der Vorbilder wie die negative Imitation der
abschreckenden Beispiele. Gelenkt wird die Nachahmung zudem gut platonisch
auf stabile aktivische Vorbilder, in deren Nachahmung das Kind eben nach und
nach die passive Grundeinstellung des Nachahmens verlieren soll. Notwendig ist
dazu der stabile Rahmen von einheitlicher Erzéhlung und Fixierung ihres Inhalts
im tableau vivant. Mit der Stabilitdt dieser Rahmung soll das potentiell unge-
steuerte Wuchern des mimetischen Triebs domestiziert und in Selbsttitigkeit
gewendet sein.

Gleichzeitig markieren die von Salzmann in Auftrag gegebenen Kupferstiche
oft bereits in sich eine theatrale Konstellation, indem viele der stillgestellten

122 Vgl. Denis Diderot: Das Theater des Herrn Diderot. Leipzig 1981, S. 105-109; S.
315.

123 Zur Rezeption im deutschsprachigen Raum vgl. vor allem Wild: Theater der
Keuschheit — Keuschheit des Theaters, S. 297-327. Vgl. Heeg: Das Phantasma der
natiirlichen Gestalt, S. 64-82.

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Szenen das Kind einem Tribunal der Blicke der anderenm, meist der Erwachse-
nen, ausgeliefert zeigen.125 Hinter der >vierten Wand« der Bildoberfldache zeigt
sich damit auch ein Gegenmodell zu Diderots Konzept. Denn Diderots Schau-
spielerinnen und Schauspieler miissen ihr Publikum vergessen, um eben diesem
Publikum die imaginire Teilnahme am Biihnegeschehen zu erméglichen.'*
Wenn sich hingegen Salzmanns Kinderpublikum auf die stillgestellte Bithne ver-
setzt, sieht es sein alter ego auf einer anderen Biihne auftreten: auf der Biihne ei-
ner sozialen Beobachtung, oft derjenigen durch Erziehungsinstanzen. Auch das
im Blick auf das rableau sich selbst iiberlassene Kind wird so alleine gar nicht
sein diirfen. Die Erziehungsinstanz, zentrale Autoritidt und Reguliererin eines zu
wild wuchernden mimetischen Triebs, ist in der Absorbiertheit der Betrachtung
zwar nicht an seiner Seite. Kants Paradox einer >Erziehung zur Freiheit< wird
aber in Salzmanns Kupferstichtheater derart aufgeldst, dass der durch Erziehung
zu befreiende Mensch imaginidr vor den Augen seiner Erziehungsberechtigten
auftritt — und vor deren Augen den gleichermaflen moralisch guten wie freien
Menschen gibt. Chodowickies Kupferstich erfiillt dann seinen pddagogischen
Zweck, wenn er ein grundlegend Theatrales der pddagogischen Situation, nim-
lich das ihr immer implizite, eigene »Wahrnehmen des Wahrgenommenwer-
dens«'”’, im Bewusstsein des Zbglings verfestigt.

124 Zu parallelen Anordnungen in der zeitgenossischen Tragodie vgl. Benthien: Tribu-
nal der Blicke.

125 Zu untersuchen wiren allerdings die von Chodowickies Kupferstichen in den Text
eingefiihrten Verwirrungen: So zeigt die Illustration zu »Wer einmal gelogen hat,
dem glaubt man nicht leicht wieder« (Abbildung 4) ein Kind mit schamvoll gesenk-
tem Kopf vor seinem Lehrer. Von zwei weiteren Kindern wird es beobachtet. Es
schamt sich jedoch in der entsprechenden Erzéhlung die Identifikationsfigur Ludwig
dafiir, die Hausarbeiten schlampig verrichtet zu haben. Beim Liigen ertappt findet
sich hingegen der kleine Karl, der vom Text als so verdorben dargestellt wird, dass
er zur Scham gar nicht mehr fihig ist. Das Bild verbindet hier also Scham und Liige,
die der Text getrennt hdlt. Vgl. Salzmann: Moralisches Elementarbuch, S. 195-200.
Vgl. fiir den Bildgebrauch bei Salzmann auch Jasmin Schifer: Das Bild als Erzie-
her. Daniel Nikolaus Chodowieckis Kinder- und Jugendbuchillustrationen in Jo-
hann Bernhard Basedows >Elementarwerk< und Christian Gotthilf Salzmanns >Mo-
ralischem Elementarbuch<. Frankfurt a.M. 2013.

126 Vgl. Diderot: Das Theater des Herrn Diderot, S. 37, S. 97, S. 314f.. Vgl. Franziska
Sick: »Mimesis und (Selbst-)Beobachtung. Notizen zu Diderot, Beckett und Zucker-
berg«, in: Archiv fiir Mediengeschichte 12 (2012), S. 51-63.

127 Luhmann: Das Erziehungssystem der Gesellschaft, S. 103.

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 165

6. DER AUFTRITT DES ERZIEHERS: » COUP DE THEATRE«

Das Doppeldeutige von Salzmanns Strategie gegeniiber dem Theater findet sich
in einem Exempel des Moralischen Elementarbuchs gleichsam erzidhlt — und
zwar im der »Furcht« und dem »Schrecken« gewidmeten dritten Kapitel. Wih-
rend Lessing einige Jahre zuvor die vom Zuschauer angesichts des auf der Biih-
ne dargestellten Schreckens empfundene >Furcht< um die eigene Integritit zu ei-
nem Ursprung der kathartischen Riihrung erklirt'®®, sollen Salzmanns Zoglinge
durch Aufkldrung lernen, mit der Furcht vor dem Unbekannten wie mit der
Lihmung durch den Schrecken rational umzugehen: Ludwig entfernt sich von
seinen Eltern; er verlduft sich im Wald; es wird dunkel; er empfindet Furcht vor
der amorphen Bedrohung im Unbekannten:

»[N]un sah er neben und iiber sich lauter Dinge, die, wegen des schwachen Lichtes des
Mondes, ein sehr sonderbares Ansehn hatten. Nicht weit von ihm sal} ein schwarzes
Minnchen, das von Zeit zu Zeit ihm mit dem Kopfe zunickte, hinter demselben sah eine
Nonne, mit einem weiflen Schleier, aus einem Busche hervor, da winkte eine lange hagere
Gestalt, aus jener Eiche guckte, hu! hu! hu! ein Totenkopf, und nicht weit davon stand gar

L R . 129
ein Ding mit Hornern und einem langen Schwanz.«

Wo Kinder Salzmanns Aufforderung zur Selbsttitigkeit beim Wort nehmen und
ihren eigenen Weg gehen, da verlaufen und verwirren sie sich. Ihr entfesselter
mimetischer Trieb, der ihre Phantasie »alles aus allem machen ldsst<, verzerrt die
AuBlenwelt zu jener furchterregenden Zaubergeschichte, von der Salzmanns er-
zdhlende Erzieher ihre Zoglinge mit scheinbar gutem Grund fernhalten sollen.
Die Selbsterziehung der Zoglinge ist durch die Rahmengebung der Erziehungs-
instanz stets vorgegeben. Mangels einer solchen Fithrung hat Ludwig sich verirrt
und erleidet nun die mit dem Verlust der Kontrolle iiber die Mimesis einherge-
hende Furcht vor dem Vielfiltig-Amorphen.

Ohne eine solche Metalesart anzudeuten, erklédrt die Erzdhlung den Grund
der Furcht ausfiihrlich:

»In der That war von allem diesem gar nichts da. Es waren nichts als Biische, Zweige,
diirre Aeste, die aber Ludwig, weil das Mondenlicht nicht helle genug war, nicht gehorig

erkennen konnte, und die ihm so schrecklich vorkamen, weil die Furcht seine Gedanken

128 Vgl. Gotthold Ephraim Lessing: Hamburgische Dramaturgie, in: Ders.: Werke in
drei Biinden. Band 2. Leipzig 1962, S. 255-520, S. 444-448.
129 Salzmann: Moralisches Elementarbuch, S. 22f.

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

so verwirret hatte, dal er weder Gelassenheit genug hatte, sie hinlidnglich zu betrachten,

. - 130
noch Muth genug, sie in der Nihe zu untersuchen. «

Und ebenso selbstverstindlich gibt es zu dieser Horrorvision keinen illustrativen
Kupferstich, d.h. kein tableau fiirs Kinderzimmer, wohl aber von ihrer Vor-
geschichte und von ihrer Auflosung (Abbildungen 5, 6): Ein besonders be-
drohlich erscheinendes Gespenst entpuppt sich nicht nur als ein Landgeistlicher,
der Ludwig aus dem Wald fithren wird. Dieser Herr Magister wird spiter die
moralische Autoritéit des Elementarbuchs, an der sich auch Ludwigs Eltern ori-
entieren werden: selbst moralisches Exempel und gleichzeitig oft Erkldrer von
Lehrsitzen. Ausfiihrlich erldutert er Ludwig auf den néchsten Seiten logisch sei-
ne Furcht und seinen Schrecken, macht sie in zahlreichen Beispielerzihlungen
anschaulich und schldgt Mittel fiir einen rationalen Umgang mit beiden vor.
Salzmanns impliziter Gegenentwurf zu Lessings kathartischer Rithrung beinhal-
tet mit dem Auftritt des exemplarischen Erziehers eine eigene Form der kathar-
sis: die Hervorbringung der guten Nachahmung des Exempels durch ihre Berei-
nigung von der schlechten Mimesis einer wild wuchernden Phantasie.

An dieser Stelle wechselt der Text in die auch zahlreiche andere Schriften
der Aufkldarung auszeichnende Dialogform. Hier soll die Vorleserin oder der
Vorleser mit Stimmenverstellung und Mienenspiel das Kind in den moralischen
Bannkreis der Erzdhlung ziehen. Mit diesem Erzihltheater findet sich gleichzei-
tig aber auch jener Theatereffekt tiberdeckt, der der Erzdhlung selbst bereits in-
newohnt: Der Erzieher mit dem beispielhaften Leben, von dem hier erzihlt wird,

131 . « .
Von den verwirrenden Angsten des Theaters, in

tritt als deus ex machina auf.
die sich Ludwig verstrickt hatte, befreit der von Diderot und Lessing aus dem re-
formierten Bildungstheater verabschiedete coup de théatre. Die plotzliche Ret-
tung ist eine nicht aus der Handlung motivierte Wende und hat vor einem aufge-
klirten oder im Prozess des aufgeklart Werdens begriffenen Publikum nichts zu
suchen: Es handelt sich um eben jenes Spektakelhafte am Theater, von dem das
Theater der Aufkldrung sich im Namen der Erwachsenenbildung abwendet und
das eigentlich auch in Salzmanns Kindererziehung keinen Platz haben soll. Der
Erzieher, das exemplarische Vorbild fiir den ohne dieses Vorbild wild wuchern-

den >Nachahmungstriebx, tritt zunichst blof} als eine der zahlreichen, von eben

130 Ebd, S. 23.

131 Zur prekiren Struktur des Auftretens vgl. Juliane Vogel: »Who’s there?<. Zur Kri-
senstruktur des Auftritts in Drama und Theater«, in: Vogel, Juliane/Wild, Christo-
pher (Hg.): Auftreten: Wege auf die Biihne. Berlin 2014, S. 24-39. Vgl. ebd. Bettine
Menke: »Suspendierung des Auftritts«, S. 249-275.

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 167

diesem wilden Wuchern hervorgebrachten Phantasiefiguren auf. Man konnte fast
meinen, in der Erzédhlung bleibe Behauptung, dass die Transformation dieser Fi-
gur in den Landgeistlichen nicht bloB ein weiterer Auswuchs der Phantasie sei,
sondern die Erlosung von eben diesen wilden Auswiichsen. Wo das Mittel der
Bereinigung von den wilden Auswiichsen aber selbst einen Teil dieser wilden
Auswiichse darstellt, bleibt die proklamierte Bereinigung stets prekér. Zwischen
dem Landgeistlichen als moralischem Vorbild und dem Landgeistlichen als Her-
vorbringung der wuchernden Phantasie kann ebenso schwer unterschieden wer-
den wie zwischen der gelungenen Nachahmung selbsttitiger Vorbilder und ih-
rem blofen >Nachiffen«.

Im deus ex machina-Auftritt des Landgeistlichen verdichtet sich die Theatra-
litdt von Salzmanns exemplarischer Autoritét: Seine Vernunft erstrahlt vor dem
Hintergrund der Verwirrungen der kindlichen Phantasie. Untrennbar verquickt
das Moralische Elementarbuch so den Theatereffekt mit Salzmanns Erziehungs-
optimismus: Der mit allem Pomp des Theaters auftretende Erzieher steht fiir die
Ablosung des ungeziigelten mimetischen Triebs durch eine Freiheit und Selbstti-
tigkeit, welche sich zwar ihrerseits nicht nachahmen lassen, aber durch Nachah-
mung guter Exempla freigesetzt werden sollen. Aber als deus ex machina steht
der vorbildhafte Erzieher gleichzeitig fiir einen Theatereffekt, den Salzmanns
theatrale Wegerziehung des Nachahmungstheaters nicht los wird. Erst von die-
sem Theatereffekt her kann fiir das Moralische Elementarbuch wie fiir das ganze
Ensemble der mit Salzmanns Piddagogik verbundenen Texte und Praktiken be-
hauptet werden, die Nachahmung der Vorbilder durch den Zogling bringe nicht
ein »gestoppeltes und gestiickeltes Wesen«< hervor, sondern vielmehr ein exemp-
larisches Subjekt. Und durch diesen Theatereffekt steht diese Behauptung immer
auch infrage.

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Abbildung 5

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REGULIERTES THEATER | 169

Abbildung 6

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783830434888-005 - am 14.02.2026, 21:37:21. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839434888-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

