Entwurf einer Theorie der Praxis aus dem
Geist der Gabe. Die Praxistheorie von
Marcel Mauss und ihre aktuellen Wirkungen

STEPHAN MOEBIUS

Die Soziologie und Ethnologie von Marcel Mauss erfihrt sowohl in
Deutschland als auch international in den letzten Jahren eine Renaissance.
Mehrere Griinde scheinen dafiir verantwortlich zu sein: Erstens entdeckt
man Mauss als einen der Begriinder der Kulturwissenschaften und einen
der ersten Reprisentanten einer anti-eurozentristischen Kultur-, Technik-
und Medientheorie (vgl. Darmann 2007). Dies riihrt daher, dass Mauss un-
terschiedliche Disziplinen wie etwa die Philologie, Indologie und die Lin-
guistik eng mit sozio-ethnologischen Fragestellungen zu verkniipfen ver-
stand. Dariiber hinaus ist es die Untersuchung iiber >Die Techniken des
Korpers< von 1935 (Mauss 1989: 199-220), weswegen Mauss im interna-
tionalen Diskurs zu dem ersten Kulturwissenschaftler gezahlt wird. Der
korpersoziologische Ansatz von Mauss, der bereits 1909 von der Studie
iiber »Die Vorherrschaft der rechten Hand< von seinem Freund Robert
Hertz (2007: 181ff.) vorbereitet wurde, illustriert besonders anschaulich
Mauss’ innovativen Ansatz — ein Ansatz, der sich explizit zwischen den
Geistes- und Naturwissenschaften verortet, in einem Gebiet, in dem sich
nach Mauss die »Professoren gegenseitig aufessen« (Mauss 1989: 199).
Fiir Mauss ist der Korper nicht nur das erste technische Objekt, sondern
auch das erste technische Medium, das dazu befdhigt ist, andere Korper-
techniken sowohl intergenerativ, im Prozess der Habitualisierung der Kor-
pertechniken, als auch interkulturell zu vermitteln und zu iibertragen. >Die
Techniken des Korpers« ist insofern als einer der Griindungstexte der Kul-
turwissenschaften und der Medientheorie zu lesen, als Mauss darin plausi-
bel demonstriert, wie jede Kultur nicht ohne eine Ausbildung ihr spezifi-
scher Techniken und Gewohnheiten gedacht werden kann. Dabei entwi-

https://doi.org/10.14361/6783838408282-006 - am 14.02.2026, 18:14:14. httpsy//www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IEEEE


https://doi.org/10.14361/9783839408292-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 | STEPHAN MOEBIUS

ckelt sie nicht nur solche Techniken, die man fiir gewohnlich der so ge-
nannten Hochkultur (spezifische Arten des kiinstlerischen Ausdrucks bei-
spielsweise) oder insgesamt dem Artefaktgebrauch zurechnet (wie etwa
Architektur, Handwerk etc.), sondern im weiteren Sinne Fihigkeiten und
»Kiinste des Handelns« (de Certeau), die fiir das ganz alltidgliche Leben re-
levant sind, insbesondere Techniken der korperlichen Praktiken des
Essens, des Schlafens, der Sexualitit, des Laufens oder des Schwimmens.
Uber Robert Hertz’ These einer Somatisierung des Kulturellen und Reli-
giosen hinausgehend, verkniipft Mauss seine These von der kulturellen
Ausbildung einer korperlichen >Hexis< mit einer Medientheorie. Thm zu-
folge kommt es gerade durch die Kiinste, Erfindungen und Techniken der
neuen Medien wie die Kinematographie, das Radio oder die Photographie
zu interkulturellen Techniktransfers sowie zu Imitations- und Hybridisie-
rungsprozessen — oder wenn man so will: zu einer Art Gabentausch — der
Korpertechniken. Ein herausragendes Beispiel dafiir ist die wéhrend eines
Krankenhausaufenthalts in New York gekommene Eingebung und Beo-
bachtung von Mauss, dass die jungen Pariserinnen die in der Zwischen-
kriegszeit immer mehr durch Kinofilme vermittelte Gangart junger New
Yorkerinnen imitieren und performativ wiederholen (Mauss 1989: 202).
Kurzum: Mauss erforscht die leibliche Inkorporierung (fremd-)kultureller
Codes sowie deren transkulturelle Verbreitung und kulturspezifische An-
eignung anhand unterschiedlicher Medien und dringt auf diese Weise zu
einer kulturwissenschaftlichen Technik- und Medientheorie sowie zu einer
Theorie der »Weltgesellschaft« vor (vgl. Schiittpelz 2002a).

Zweitens hat Mauss mit seinem Gabe-Theorem zahlreiche gegenwirti-
ge soziologische und ethnologische Theorien entscheidend geprigt (vgl.
Moebius 2006a, 2008a). Dabei lisst sich die Mauss-Rezeption seit dem
Erscheinen von >Die Gabe« im Jahre 1925 in drei groBere, sich iiber meh-
rere Generationen erstreckende Diskurszusammenhinge unterteilen, die
ausgehend vom Gabe-Theorem des Neffen Durkheims unterschiedliche
Grundlagen des Sozialen und Herstellungsmodi sozialer Ordnung hervor-
gehoben haben: a) die Vertreter eines >strukturalistisch-symbolischen<, b)
die Vertreter eines >anti-utilitaristischen< und c) die Vertreter eines >krea-
tiv-schopferischen< Rezeptionspols. Sehen die Reprisentanten des struktu-
ralistisch-symbolischen Rezeptionsstranges, wie etwa Claude Lévi-
Strauss, in dem Gabe-Theorem von Mauss Formen des reziproken
Tauschs, die auf eine die Tauschpartner und -objekte konstituierende, ii-
bersubjektive Struktur verweisen, so rezipieren die Reprisentanten des an-
ti-utilitaristischen Rezeptionsstranges, beispielsweise das >College de So-
ciologie« oder das sMouvement Anti-Utilitariste dans les Sciences Socia-
les< (M.A.U.S.S.) um Alain Caillé (vgl. Moebius 2006¢c, 2006d), das Ga-
be-Theorem vor allem im Hinblick auf die Momente einer nicht-
zweckrationalen »unproduktiven Verschwendung«. Das heifit, sie betonen
das Prinzip der Generositit in dem von Mauss analysierten Gabentausch

https://doi.org/10.14361/6783838408282-006 - am 14.02.2026, 18:14:14. httpsy//www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IEEEE


https://doi.org/10.14361/9783839408292-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISTHEORIE VON MAUSS | 173

sowie eine nicht an einem 6konomischen Vorteil interessierte Vorstellung
vom Sozialen. Flankiert werden diese Rezeptionspole auf Seite der Struk-
turalisten von Marshall Sahlins und Maurice Godelier und seitens der An-
ti-Utilitaristen von der Gabe-Rezeption von Jean Baudrillard. Die Haupt-
vertreter des >kreativ-schopferischen Pols< sind in der »ersten Generation<
Georges Gurvitch und in der >zweiten Generation< Georges Balandier. Sie
zielen insbesondere auf den Mauss’schen Begriff des »sozialen Totalphi-
nomens«, wobei insbesondere die dynamisch-kreativen Momente von so-
zialen Totalphédnomenen in ihrer stindigen Bewegung der Strukturierung
und Destrukturierung im Mittelpunkt stehen. Alle drei Rezeptionsstringe
laufen nicht unvermittelt nebeneinander her, sondern fiihren in beiden Ge-
nerationen zu kontroversen Debatten."

In engem Zusammenhang mit der aktuellen Mauss-Renaissance in den
Kulturwissenschaften steht — drittens — die verstidrkte (auch konkret empi-
rische) Anwendung des Gabe-Theorems von Mauss jenseits der genannten
Rezeptionspole in der Soziologie und Ethnologie in Disziplinen wie der
Literaturwissenschaft, der Geschichte, der Philosophie oder der Theolo-
gie.2 Hier zeichnet sich dhnlich wie in der soziologischen und ethnologi-
schen Rezeptionsgeschichte eine dreifache Lesart der Gabenlogik ab: Mal
werden die Gabepraktiken so betrachtet, als ob es sich beim Geben um ei-
nen unmotivierten, karitativ-selbstlosen Akt handelt bzw. handeln sollte
(Derrida), mal wird die Gabe, dhnlich wie bei Lévi-Strauss oder Bourdieu,
im Sinne von reziproken Tauschverhiltnissen aufgefasst (Merleau-Ponty),
im theologischen Kontext wiederum als ein universales (sowohl menschli-
ches als auch gottliches) Prinzip (Marion) oder sie gilt — im strikten
Mauss’schen Sinne — als eine Praxis zur Stiftung und Festigung sozialer
Beziehungen sowie der Anerkennung der Wiirde des Anderen (>College de
Sociologie<, >M.A.U.S.S.<, Marcel Hénaff).

Viertens schlieBlich liegt die aktuelle Bedeutung von Mauss darin,
dass er einer der ersten Vertreter einer Theorie sozialer Praktiken ist
(Bourdieu 2004: 17). Dieser vierte Punkt, Mauss’ Entwurf einer Theorie
der Praxis (aus dem Geist der Gabe), soll im Folgenden im Vordergrund
stehen, niher dargestellt und auch in seinen Wirkungen fiir die gegenwiér-
tige soziologische Theoriebildung untersucht werden. Erst vor diesem Hin-
tergrund und der Analyse seines erfahrungs- und handlungsbezogenen An-
satzes wird deutlich, dass Mauss mit seinem Gabe-Theorem einen zentra-

1 Vgl. dazu meine bald erscheinende Studie zur Wirkungsgeschichte der Pra-
xis- und Kulturtheorie von Marcel Mauss.

2 In der Theologie denke man etwa an Jean-Luc Marion (vgl. Joas/Gabel
2007, Hetzel 2006), Bartolomé Clavero (1996) oder Miroslav Volf (2005); in
der Philosophie an Jacques Derrida (1993), Maurice Merleau-Ponty (1986),
Marcel Hénaff (2002), Bruno Karsenti (1986) oder Paul Ricceur (2006); in
der Geschichtswissenschaft an Natalie Zemon Davis (2002) und in der Lite-
raturwissenschaft an Sigrid Weigel (1996) oder Jean Starobinski (1994).

https://doi.org/10.14361/6783838408282-006 - am 14.02.2026, 18:14:14. httpsy//www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IEEEE


https://doi.org/10.14361/9783839408292-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | STEPHAN MOEBIUS

len sozialtheoretischen Beitrag fiir die Erkldrung der Entstehung sozialen
Sinns jenseits instrumenteller Vernunft liefert.

In einem ersten Schritt wird anhand der Grundelemente von Praxisthe-
orien (Reckwitz 2003: 290ff.) gezeigt, dass bereits bei Mauss und beson-
ders in seinem Gabe-Theorem eine praxeologische Sozial- und Kulturtheo-
rie vorhanden ist — und zwar lange Zeit vor der Rede von einem »practice
turn« (Schatzki et al. 2001). In einem zweiten Schritt werden die aktuellen
Wirkungen seiner Praxistheorie der Gabe anhand Pierre Bourdieus Rezep-
tion des Gabe-Theorems und der Propagierung eines »dritten Paradigmas
der Gabe« durch das >Mouvement Anti-Utilitariste dans les Sciences Soci-
ales< (M.A.U.S.S.) dargelegt. Interessanterweise konvergieren die struktu-
ralistisch-symbolische und die anti-utilitaristische Mauss-Rezeption in der
zweiten Generation in eine praxistheoretische Richtung. Hier wird sich
drittens zeigen, dass Mauss mit dem Gabe-Theorem einen erfahrungs- und
handlungsbezogenen Ansatz ins Leben gerufen hat, der jenseits eines me-
thodologischen Objektivismus und eines methodologischen Individualis-
mus zu verorten ist. Mauss liefert dadurch eine weit iiber die Durkheim-
Schule hinausgehende und bis heute aktuelle Theoriekonzeption, welche
die Konstitution sozialen Sinns jenseits instrumenteller Vernunft in der
spezifischen Fremderfahrung und der praktischen Vernunft der Logik der
Gabe situiert.

Die Praxistheorie von Marcel Mauss

Bereits 1901 spezifizierte Mauss in dem zusammen mit Paul Fauconnet
publizierten und von Emile Durkheim redigierten Aufsatz Sociologie das
eigentlich zentrale Forschungsobjekt der Soziologie (Mauss 1969: 146):
die »kollektiven Gewohnheiten«.” Die kollektiven Gewohnheiten seien
»Kreuzungen sozialer Praktiken, die sich je nach Gesellschaft und Tradi-
tion unterschiedlich darstellen und historisch wandeln kénnen. In >Die
Techniken des Korpers< kommt er auf diese frithen Forschungen zu den
kollektiven Gewohnheiten zuriick und schreibt:

»Ich hatte also withrend vieler Jahre diese vage Vorstellung von der sozialen Na-
tur des »habitus« [...] Dieses Wort ist weitaus besser als »Gewohnheit«, »das
Bestehende«, »das Erworbene« und »die Fihigkeit« im Sinne von Aristoteles

3 Oftmals wird dieser Aufsatz in der Fachliteratur als eine von den Schiilern
vollzogene, weil die Rolle der Psychologie hervorhebende Abweichung von
Durkheims Soziologie aufgefasst, was allerdings durch Durkheims Mitarbeit
an dem Beitrag relativiert sein diirfte. Vgl. zu Durkheims Mitarbeit Fournier
(1994: 242f.) und den Briefwechsel zwischen Durkheim und Mauss, hier
Durkheim (1998: 2571t.).

https://doi.org/10.14361/6783838408282-006 - am 14.02.2026, 18:14:14. httpsy//www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IEEEE


https://doi.org/10.14361/9783839408292-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISTHEORIE VON MAUSS | 175

(der ein Psychologe war). [...] Diese »Gewohnheiten« variieren vor allem mit
den Gesellschaften, den Erziehungsweisen, den Schicklichkeiten und den Mo-
den, dem Prestige. Man hat darin Techniken und das Werk der individuellen und
kollektiven praktischen Vernunft zu sehen, da, wo man gemeinhin nur die Seele
und ihre Fahigkeiten der Wiederholung sieht« (Mauss 1989: 202f.).

Von hier aus lassen sich Beziige zu Bourdieus praxeologischem Konzept
des >Habitus< und der >praktischen Vernunft<, aber auch zum Pragmatis-
mus ziehen, dessen Dewey’sche Ausprigung Mauss in der Zwischen-
kriegszeit als avancierteste philosophische Stromung wiirdigt (Mauss
1969: 500).

Mehr als zwanzig Jahre nach Erscheinen von >Sociologie<, nur wenige
Jahre nach dem Ersten Weltkrieg, veroffentlicht Mauss im Jahre 1925 sei-
nen >Essai sur le don«. Er greift dabei auf seine praxistheoretische Be-
stimmung des zentralen Forschungsobjekts der Soziologie zuriick, indem
er die Gabe als ein spezifisches Phdnomen einer »Kreuzung sozialer Prak-
tiken« untersucht; das heiflit folglich, die Analyse des Gebens, Nehmens
und Erwiderns gehort fiir ihn zum allgemeinen soziologischen Untersu-
chungsbereich des >Habitus<, der »praktischen Vernunft< und der kollekti-
ven Gewohnheiten, die nach Mauss aus dem konkreten Gruppenleben her-
aus entstandene »Techniken des Korpers« sowie Denk-, Wahrnehmungs-
und Verhaltensschemata umfassen und sich zu symbolischen Ordnungen
und Strukturen verfestigen konnen. Kurz gesagt: Bereits die friihe, in >So-
ciologie« herausgehobene Rolle der kollektiven Gewohnheiten und der so-
zialen Praktiken weist auf eine praxistheoretische Konzeption bei Mauss
hin.

Im Folgenden mochte ich dies anhand des Gabe-Theorems noch néher
und systematischer darstellen und greife zur Veranschaulichung der Pra-
xistheorie von Mauss folgende zentralen Kernelemente von Theorien sozi-
aler Praktiken auf (vgl. Reckwitz 2003): Die implizite und inkorporierte
Logik der Praxis (Geben-Nehmen-Erwidern), das kulturtheoretische Kon-
zept der >Hybriditdt« kultureller Praxis, die Repetitivitit der Praxis iiber
rdumliche und zeitliche Grenzen, eine gleichzeitige Routinisiertheit und
Unberechenbarkeit der Praxis, die Materialitit bzw. korperliche Aktivitat
der Praxis sowie eine normative Implikation der Praxis. Um diese Kern-
elemente in der folgenden Darstellung des Gabe-Theorems auffindbar zu
machen, sind sie kursiv hervorgehoben.

Marcel Mauss begann mit seinen vergleichenden Studien iiber den Ga-
bentausch bereits um 1900 — also nahezu zeitgleich mit dem Aufsatz
»Sociologie« —, arbeitete aber seine Forschungen erstmals 1925 in seinem
>Essay tiber die Gabe« (dt. 1999) systematisch aus.” Der >Essai sur le don«

4 Hier kann leider nur auf das Gabe-Theorem von Marcel Mauss eingegangen
werden. Eine detaillierte und systematische Analyse seines Denkens findet
sich in meiner Studie zu seinem Leben und Werk (Moebius 2006a).

https://doi.org/10.14361/6783838408282-006 - am 14.02.2026, 18:14:14. httpsy//www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IEEEE


https://doi.org/10.14361/9783839408292-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | STEPHAN MOEBIUS

fallt in eine Zeit, als Mauss selbst mit der Griindung des >Institut
d’ethnologie de I’université de Paris< sowie mit dem Ausbau und der Aus-
differenzierung der Durkheim-Schule beschiftigt ist (vgl. Fournier 2006,
Moebius 2006a).” Soziologiehistorisch ist Mauss’ Essay zwischen einer
Kritik am utilitaristischen Individualismus und einer Kritik am Bolsche-
wismus situiert, den er zeitgleich mit dem Gabe-Essay untersucht (Mauss
1997: 537£t.).°

Ausgehend von ethnographischen Studien von Robert Hertz, Bronis-
law Malinowski und Franz Boas sowie Analysen innerhalb der eigenen eu-
ropdischen Kultur zum romischen und germanischen Recht entwirft Mauss
ein eigenstindiges Gabe-Theorem, das den Praktikenkomplex des Gebens,
Nehmens und Erwiderns in den Mittelpunkt stellt. Er analysiert das Phé-
nomen des intertribalen Gabentauschs, bei dem Geschenke, Rituale, Fest-
essen, Ténze etc. gegeben, geopfert und wertvolle Gegenstinde zerstort
werden. Das Besondere und fiir Mauss Interessante ist, dass die Gabe zwar
in einer eher freiwilligen Form erfolgt, dennoch aber immer erwidert wer-
den muss, also verpflichtenden Charakter hat (Mauss 1999: 17). Er er-
blickt dabei in den Gabepraktiken eine bestimmte, verinnerlichte und im-
plizite Logik, einen praktischen Sinn, der nicht ausgesprochen oder expli-
zierbar gemacht wird: das implizite und praktische Wissen dariiber, dass
die Gabe stets erwidert werden muss. Die Untersuchung der impliziten
Logik der Erwiderung einer Gabe stellt den Ausgangspunkt der Gabestu-
die dar, denn Mauss fragt sich gleich zu Beginn:

»Welches ist der Grundsatz (la regle) des Rechts und des Interesses, daf in den
[...] archaischen Gesellschaften das empfangene Geschenk obligatorisch erwi-
dert wird? Was liegt in der gegebenen Sache fiir eine Kraft (force), die bewirkt,
dafl der Empfinger sie erwidert?« (Mauss 1999: 18; kursiv i.0.)

Die Gabe besteht nach Mauss aus drei, auf den ersten Blick gleichwertigen
praxeologischen Elementen: dem Geben, Nehmen und Erwidern. Es wird
jedoch bei der Lektiire des Gabe-Essays deutlich, dass sich die darin ent-
haltene »allgemeine Theorie der Verpflichtung« (Mauss 1999: 35) an der
methodologischen Bevorzugung der Logik der Erwiderung orientiert
(Vandevelde 2000: 9). Bevor man geben kann, muss man bereits irgend-
etwas empfangen haben, das man dem Anderen als Gabe darbieten kann:

5 Ich greife hier in der folgenden Darstellung auf einen Abschnitt in Moebius
(2008a) zuriick.

6  Gemeint ist hier Mauss’ (1997: 537-566) sehr differenzierte >Appréciation
sociologique du bolchevisme«. Zu Mauss’ politischen Schriften und seiner
Prigung durch den Reformsozialisten Jean Jaures siehe auch Moebius
(2006a: 115ff.).

https://doi.org/10.14361/6783838408282-006 - am 14.02.2026, 18:14:14. httpsy//www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IEEEE


https://doi.org/10.14361/9783839408292-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISTHEORIE VON MAUSS | 177

»Diese andere oder frithere Gabe kann sich Mauss bei aller vorrangigen Wesen-
haftigkeit des Gebens nicht anders denn als eine abermals unter dem Diktat der
Erwiderung stehende Gabe vorstellen. [...] Fiir Mauss ist und bleibt eine Gabe
nur so lange eine Gabe, wie es ihr gelingt, den Zwang, sie zu nehmen und zu er-
widern, im Geben selbst mitzugeben. In diesem Sinne aber muf3 jede Gabe eine
bereits erwiderte Gabe darstellen« (Darmann 2005: 150).

Hinzu kommt, dass die gegebene Sache ambivalent (gift) ist (vgl. Mauss
2006a). Wenn man sie beispielsweise linger als »angemessen« bei sich
behilt, wird man vom Anderen vollig besessen oder die Beziehung ist
»vergiftet«. Die Praxis der Gabe kann folglich sowohl gute als auch
schlechte Wirkungen haben, erst der situative Kontext des Gebens ent-
scheidet dariiber. Es besteht demnach eine gewisse Ungewissheit, Kontin-
genz und Unberechenbarkeit in der Gabe. Die Gabepraktiken sind zwar
gemil des praktischen Wissens traditionelle und routinierte Handlungs-
weisen, eingebettet in rituelle Settings von Praktiken. Dennoch kann man
sich nie sicher sein, ob die Gegengabe auch wirklich erfolgt. Man weil3
auch nicht, wann genau sie zuriickkommt. Die Erwiderung ist also keine
explizite Sollens-Regel oder Norm, wie das vielleicht eine normorientierte
Handlungstheorie behaupten wiirde. Insgesamt bedeutet das: Trotz der
Routinisiertheit besteht zugleich auch eine Unberechenbarkeit in der Pra-
xis. In Bezug auf die Gabe hat man es daher mit »zwei Seiten der Logik
der Gabepraxis« zu tun: Die Praktiken des Gebens, Nehmens und Erwi-
derns bewegen sich zwischen einer relativen Geschlossenheit der Wieder-
holung (in archaischen Gesellschaften insbesondere das traditionale Gabe-
handeln) und einer ebenso relativen Offenheit fiir einen daraus sich erge-
benden Konflikt (man denke an die agonistischen Potlatch-Rituale der In-
dianer Nordwestamerikas) oder der Moglichkeit fiir das Misslingen der
Praxis der Gabe.” Die Gabe muss zwar nicht — im Sinne einer zwingenden
und bewussten Norm — erwidert werden, jedoch erscheint es (der Tradition
und »Etikette« (Mauss 1999: 95) nach) »angemessen«, dass sie erwidert
wird. Mit der Begrifflichkeit von Max Weber gesprochen: Anstatt zweck-
rationale Momente hinter der Gabe zu sehen, hat man es mit Arten >tradi-
tionalen< und »>affektuellen< Handelns zu tun. Die Gabe ist dementspre-
chend auch nicht als ein Konglomerat intentionaler Einzelhandlungen zu
betrachten, was sich insbesondere bei der Praxis der Erwiderung zeigt.
Denn, wie wir noch sehen werden, existiert eine der Gabepraxis intrinsi-
sche, nicht mit zweckrationalem oder intentionalem Handeln zu erkldrende
Motivation zur Erwiderung.

Die implizite Logik der Erwiderung der Gabe geht einher mit Mauss’
Konzeption der >Hybriditét< kultureller Praxis. Lange Zeit vor den, beson-
ders durch die »Science Studies< forcierten Forschungen zur Hybriditét von

7 Zu dieser doppelten Logik der Praxis vgl. auch Moebius (2008c).

https://doi.org/10.14361/6783838408282-006 - am 14.02.2026, 18:14:14. httpsy//www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IEEEE


https://doi.org/10.14361/9783839408292-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | STEPHAN MOEBIUS

Menschen und Dingen, Netzwerken von Akteuren und Aktanten oder einer
symmetrischen Anthropologie von Technik/Mensch (Latour) liefert Mauss
in seinem Gabe-Theorem eine Theorie der Hybriditéit.8 Zeigt er in seinem
Aufsatz iiber >Die Techniken des Korpers¢, inwiefern Techniken (neben
Korper- auch Werkzeugtechniken) sowie materielle Dinge nicht au3erhalb
der menschlichen Handlungsvollziige anzusiedeln sind, sondern einen un-
hintergehbaren Bestandteil menschlichen Handelns darstelleng, wird die
enge Verwobenheit zwischen der Materialitdt und dem Sozialen, Artefakt
und Akteur noch deutlicher in der von Mauss in der Gabestudie durchweg
thematisierten Hybriditdt von Personen und Sachen. Denn erst die An-
nahme von einer Vermischung von Personen und Sachen (»biens et des
personnes confondus«) (Mauss 1969: 47; 2006a: 14) kann die Logik der
Erwiderung der Gabe nach Mauss verstiandlich machen. Praxistheoretisch
konnte man sagen, die Gabengegenstinde besitzen weder einen allein ma-
teriellen noch blof kulturellen Wert, sie sind wie Artefakte »Gegenstinde,
deren sinnhafter Gebrauch, deren praktische Verwendung Bestandteil ei-
ner sozialen Praktik oder die soziale Praktik selbst darstellt« (Reckwitz
2003: 291). Was genau bedeutet jedoch Mauss’ Rede von einer Hybridi-
sierung zwischen Person und Sache bezogen auf die Praxis der Gabe?

Die Gabe ist ihm zufolge Tréger einer Art Kraft. Der weggegebenen
Sache haftet noch ein Stiick des Gebers an, sie hat noch »etwas« von ihm,
sie ist ein symbolischer Verweis auf den Anderen als Geber (Moebius
2006a: 86f.), das heilit, beim Geben und Nehmen findet eine Art Trans-
substantiation der Beteiligten statt; der Empfinger nimmt den Anderen in
sich auf, der wiederum von ihm Besitz ergreift. Folglich heifit Geben im-
mer auch, dass man sich selbst gibt, dass man etwas von sich selbst, einen
Teil seiner Person, von dieser Kraft, dem »Geist der Dinge« weggibt, dass
man sich selbst transzendiert. Die fiir das Verstindnis des verpflichtenden
Charakters der Gabe konstitutive Fremderfahrung der Besessenheit'’ und

8 Zu Mauss als Vordenker fiir Bruno Latours Akteur-Netzwerk-Theorie und
einer Technikanthropologie siehe Nitsch (2008).

9 Vgl. zu Mauss’ Techniksoziologie die von Nathan Schlanger zusammenge-
fassten Aufsitze von Mauss (2006b) sowie zur Interpretation Schlanger
(2006, 1998). Wirkungen von Mauss’ Techniksoziologie gingen v.a. auf
André-Georges Hadricourt und André Leroi-Gourhan aus (vgl. Leroi-
Gourhan 1982: 33ff., Hadricourt 1972, Nitsch 2008).

10 Vgl. zum Folgenden auch Moebius (2008a). In einer Fulinote seines 1938
publizierten Textes >Uber den Begriff der Person und des >Ich« schreibt
Mauss, dass er im Essay tiber die Gabe die Tatsache nicht nachdriicklich be-
tont habe, »dal3 der Potlatch neben dem Austausch von Ménnern, Frauen,
Erbgiitern, Vertrdgen, Giitern und rituellen Leistungen, zundchst natiirlich
von Tinzen und Initiationen, noch viel mehr einschlieft: Ekstasen und Be-
sessensein von ewigen und reinkarnierten Geistern« (Mauss 1989: 231).

https://doi.org/10.14361/6783838408282-006 - am 14.02.2026, 18:14:14. httpsy//www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IEEEE


https://doi.org/10.14361/9783839408292-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISTHEORIE VON MAUSS | 179

des Ergriffenseins rithrt von der im Gabeprozess angelegten Hybridisie-
rung von Person und Sache, der geistigen und materiellen Substanzen.''

Die von Mauss untersuchten fremden Gesellschaften haben in seinen
Augen noch die im zeitgenossischen Europa weitgehend verloren gegan-
gene Begabung, Unterschiede zwischen Gabe und Okonomie, Freiwillig-
keit und Verpflichtung, Interesse und Desinteresse sowie zwischen Person
und Sache mit Hilfe der Gabepraktiken zu bestimmten Zeiten und Anlés-
sen einzuebnen, zu entdifferenzieren und miteinander zu vermischen.
Mauss spricht von der Besessenheit auch im Sinne von einer confusion
und mélange:

»Im Grund sind es Mischungen. Man mischt die Seelen unter die Dinge, man
mischt die Dinge unter die Seelen. Man mischt die Leben und siehe da: jede der
miteinander vermischten Personen und Sachen tritt aus ihrer Sphére heraus und
mischt sich von neuem: dies ist genau der Vertrag und der Austausch« (Mauss
1950: 173)."

Der Geber und die gegebene Sache sind nicht vollig getrennt. In der An-
nahme der Gabe nimmt man gleichzeitig die fremde Person in sich auf, ist
ergriffen und besessen vom »Anderen in mir«.”” Die Person differiert mit
sich selbst.

Die >mélanges< von Personen und Sachen stellen chiastische Mischun-
gen dar. Insgesamt verweist Mauss’ Gabe-Theorem auf vier Modalititen
der hybriden Vermischung (Ddrmann 2005: 102ff.): die Personifizierung
der Sache, die Versachlichung der Person, die Identifizierung von fremder
und eigener Person sowie die Identifizierung von fremder und eigener Sa-
che. Es ist diese Mischung, die die Pflicht zu geben, zu nehmen und zu

11 Ein besonders eingehendes Beispiel dieser Vermischung von Person und Sa-
che ist die Gabe von Muttermilch: »Sofern die erste Nahrung, die das Sub-
jekt aufnimmt, die von einem anderen gegebene und eingefiihrte Nahrung
ist, ldsst sie sich nicht auf ein >Etwas< beschrinken [...]. Die mit der Einfiih-
rung der Brust in den Mund eingefl6Bte Milch ist kein bloles Nahrungsmit-
tel [...]« (Darmann 2005: 631f.).

12 Hier wird aus der franzosischen Ausgabe tibersetzt, da die deutsche Version
von Mauss (1999: 52) nur die Hilfte des Satzes wiedergibt.

13 Zu dieser Figur des >Anderen in mir< in anderen Theoriekontexten vgl. Moe-
bius (2003). Diese Einverleibung des Anderen legt den Gedanken an kanni-
balistische Praktiken und ihre Sublimierung durch das Gaberitual (vgl.
Stentzler 1979: 64) nahe, denn in der Gabe geht es wesentlich auch immer
um die Gabe von Nahrung: »Dass die dargereichten Speisen und Getrinke
vom Empfinger unmittelbar einverleibt werden, erhilt vor dem Hintergrund
der Tatsache, dass Geben auch immer ein Sich-selbst-Geben, die Hin- und
Preisgabe der gebenden Person bedeutet, eine iiber die bloBe Stillung des
Hungers hinausgehende und mit der Institution der Gastfreundschaft aufs
engste verbundene Konnotation. Sie kann nichts anderes besagen, als dass
sich der Geber selbst in der Trank- und Speisegabe dem Beschenkten zu
trinken bzw. zu essen gibt« (Darmann 2005: 104).

https://doi.org/10.14361/6783838408282-006 - am 14.02.2026, 18:14:14. httpsy//www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IEEEE


https://doi.org/10.14361/9783839408292-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 | STEPHAN MOEBIUS

erwidern konstituiert. Es ist die Person und Sache vermischende Gabe, die
verpflichtet und soziale Bindung schafft. Man hat es hier also weniger mit
einer einfachen formalen Aquivalenz des Tausches oder der Reziprozitit
zu tun, wie in der Rezeptionsgeschichte des Gabe-Essays auch heute noch
angenommen wird (vgl. Adloff/Mau 2005)."* Stattdessen verweist Mauss’
Gabe-Theorem ganz explizit auf einen ekstatischen, selbsttranszendieren-
den Charakter der Beziehung zum Anderen und zugleich auf eine Fremd-
erfahrung des Besessen- und Ergriffen-Seins durch den Anderen und des-
sen Sache (Mauss 1999: 130), da man die fremde Person und die fremde
Sache durch die Gabe gleichsam »in sich« triagt. Nach Mauss erfdhrt das
soziale Band, das die »Besessenheit« stiftet, noch insofern eine Verfesti-
gung, als man als Nehmender nicht nur von der personifizierten Sache
bzw. der versachlichten Person ergriffen ist, sondern auch von all denjeni-
gen, die vor dem Geber bereits die Sache empfangen und in der Hand hat-
ten, das heifit auch von den Ahnen (Mauss 1999: 110), ja dem gesamten
Clan (Mauss 1999: 118). Das alleinige Abheben auf Reziprozitit (ein Beg-
riff, der in der Rezeptionsgeschichte mehr oder weniger diffus geblieben
ist) verfehlt(e) die praxistheoretische Pointe des Mauss’schen Denkens.
Diese liegt genau in dessen Annahme einer Hybriditit von Mensch, Ding
und Vorfahren, die in der mit den Gabepraktiken einhergehenden Beses-
senheit, dem Ergriffen-Sein vom Anderen und dessen Sache, erfahrbar
wird. In >Uber den Begriff der Person und des >Ich« (1938) schreibt
Mauss, der »siegreiche potlatch« entspreche der »gegliickten Besessen-
heit« (Mauss 1989: 233)."

Um sich aus der alterierenden Besessenheit zu befreien, kommt es zur
Erwiderung. Allgemein legt diese, die Hybriditdt von Mensch und Ding in
den Vordergrund stellende, Analyse und Interpretation von Gabepraktiken
nahe, dass »die Verbindung von Person und Sache die im Geben gesche-
hende Verbindlichkeit zwischen der eigenen und der fremden Person stif-
tet« (Ddarmann 2005: 159).

Anders als ihm Lévi-Strauss (1999) oder auch Marshall Sahlins (1972)
vorwerfen, findet Mauss jedoch in der Maori-Theorie des >hau< nicht sei-
nen letzten oder einzigen Erkldrungsgrund der Erwiderung, sondern die
Theorie des >hau« ist in Mauss’ Kulturanthropologie der Besessenheit nur

14 An der Stelle, wo der Begriff der »reciprocité« das einzige Mal fillt, be-
zeichnet er genau die iiberkreuzte Inbesitznahme, ein »im Nehmen genom-
men werden« (vgl. Schiittpelz 2005: 183ff.).

15 Zur Interpretation von Mauss’ >Die Gabe« als Besessenheitstheorie (und
nicht allein als Reziprozititstheorie) vgl. Schiittpelz (2002b), Ddrmann
(2005) sowie Moebius (2008a, 2008b). Zu Besessenheitstheorien im ethno-
logischen Kontext vgl. auch Kramer (1987, 2005: 145£f.) sowie den von Zutt
(1972) herausgegebenen Band und den erfahrungsorientierten Ansatz vom
>College de Sociologie« (Moebius 2006¢). Anstelle von Besessenheit konnte
man auch (wie im Text) von Ergriffen-Werden oder, wie Fritz Kramer, von
»passiones« sprechen.

https://doi.org/10.14361/6783838408282-006 - am 14.02.2026, 18:14:14. httpsy//www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IEEEE


https://doi.org/10.14361/9783839408292-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISTHEORIE VON MAUSS | 181

nur eine spezifische kulturelle Vorstellung und Ausdrucksweise fiir die
Besessenheit unter anderen. Mauss verweist deshalb im weiteren Verlauf
seiner Studie beispielsweise auf den rechtlichen Formalismus im altromi-
schen Recht, die Theorie des >nexums, um aufzuzeigen, dass es nicht nur
eine magische oder religiose, sondern in der Geschichte Europas auch eine
rechtliche Vermischung von Person und Sache gegeben hat (Mauss 1999:
123ff.). Das >hau« liefert also mitnichten die einzige Erkldrung von
Mauss.'’

Der ganze Aufbau der Studie von Mauss ist darauf angelegt, die >Re-
petivitidt der Gabe-Praxis iiber rdaumliche und zeitliche Grenzen< hinweg
darzustellen. So muss die Gabe nicht unbedingt unmittelbar dem Geber zu-
riickgegeben werden, sie kann vielmehr zwischen unterschiedlichen Kol-
lektiven, Korperschaften und Gesellschaften, aber auch zwischen den Ge-
nerationen zirkulieren: Die Gabe der Liebe und Aufmerksamkeit der El-
tern beispielsweise wird vielleicht nicht unbedingt ihnen gegeniiber erwi-
dert, sondern »der Geist« der von ihnen erlangten Gabe wird weitergege-
ben an die eigenen Kinder oder an andere hilfsbediirftige Menschen.'” Die
>Repetivitit der Gabe-Praxis tiber rdumliche und zeitliche Grenzen< wird
aber noch deutlicher, wenn man sich den Aufbau der Gabestudie von
Mauss niher anschaut. Die ganze Untersuchung ist so aufgebaut, dass sie
uns die enorme raum-zeitliche Ausdehnung der Gabepraktiken vor Augen
fiithren soll: Mauss beginnt seine Untersuchung im alten Skandinavien, be-
gibt sich dann nach Polynesien, nach Samoa, zu den Maori, den Melane-
siern und zu den Indianern Nordwestamerikas, um von dort ins alte Europa
zuriickzukehren. Das heifit fiir ihn, die Fremderfahrung der Besessenheit
und die Praktiken der Gabe sind nicht auf archaische Gesellschaften oder
nur auf die Kultur der Maori beschriankt. Man kann die Gabe-Praktiken
auch im alten Europa, im romischen oder germanischen Recht finden (vgl.
Mauss 2006a). Am Ende des Gabe-Essays kehrt Mauss schlieBlich von
seiner Untersuchung der aufereuropdischen Gesellschaften und der alten
indo-europdischen Rechts- und Wirtschaftsordnungen zuriick, um sich die
Frage zu stellen, welche moralischen und sozialoskonomischen Schlussfol-
gerungen fiir moderne westliche Gesellschaften aus seiner Betrachtung zu
ziehen sind. Thm zufolge haben westliche Gesellschaften, insbesondere seit
der im spitromischen Recht angelegten Trennung zwischen Person und

16 Dieser Zusammenhang und eine daraus folgende Kritik an Lévi-Strauss und
Sahlins kann hier jedoch nur angedeutet werden und wird in einer groferen
Studie ausfiihrlich behandelt werden.

17 Dieses Beispiel findet sich bei Mauss (1969: 19) sowie in dem Aufsatz >Die
Logik der Gabe und das Postulat der Menschenwiirde< von Hans Joas
(2004).

https://doi.org/10.14361/6783838408282-006 - am 14.02.2026, 18:14:14. httpsy//www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IEEEE


https://doi.org/10.14361/9783839408292-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 | STEPHAN MOEBIUS

Sache (vgl. Paul 2006), die Gabe auf einen blo 6konomischen Austausch
reduziert.'

Ahnlich wie in Durkheims Religionssoziologie und dessen Erfor-
schung von Sakralisierungspraktiken in der Erfahrung der kollektiven Eks-
tase erblickt Mauss in den in der Gabepraxis angelegten Erfahrungen der
Besessenheit und Fremd-Efferveszenz Praktiken der Sakralisierunglg, in
deren Dynamik das Ideal einer >Gabemoral< entsteht. Diese Gabemoral
impliziert, dass man dem Leben und dem Frieden mehr Wert zubilligt als
dem Tod und dem Krieg (Dzimira 2007: 63): Sie ist gekennzeichnet durch
gegenseitige Anerkennung der Wiirde des (fremden) Anderen, wechselsei-
tigem Respekt, GroBziigigkeit sowie moralischer Verpflichtung — dies sind
nach Mauss die lang vergessenen, nun erst langsam wieder auftauchenden
aktuellen Motive und normativen Implikationen, die in den Praktiken der
Gabe angelegt sind (Mauss 1999: 157ff.).20 Die Gabemoral ist dabei aufs
engste mit seinen politischen, an Jean Jaurés angelehnten Vorstellungen
eines demokratischen Sozialismus verkniipft (vgl. Moebius 2006e, Dzimi-
ra 2007).21 Er verfolgt bei der am Ende der Gabestudie vorherrschenden
Kritik der Gegenwart aus der Sicht der Gabemoral aber keine Riickkehr
zur archaischen Welt, sondern das Projekt einer »inversiven Ethnogra-
phie« (vgl. Kramer 1981, 1987), das heif3t die Einnahme einer fremdkultu-
rellen Perspektive auf die eigene Kultur, von der aus neuartige Kritikfelder
und bislang nicht in den Blick geratene Aspekte zu Tage gefordert werden.
Mauss’ Anliegen besteht in einer Aufnahme bestimmter elementarer Prin-
zipien der Gabe, die jenseits ausschlieBlich utilitaristischer Handlungsma-
ximen anzusiedeln sind und die nach seinem Wunsch Eingang in die mo-
dernen Gesellschaften finden sollen.”” Diese Prinzipien der Gabe finden
historisch und kulturell spezifische Ausdrucksformen, insgesamt kulminie-

18 Er fragt sich in diesem Zusammenhang: »Aber sind diese Unterscheidungen
[zwischen Personenrecht und Sachenrecht; S.M.] nicht relativ jungen Da-
tums in den Rechtssystemen der groen Kulturen? [...] Haben sie diese
Briuche des Gabentauschs, wo Personen und Sachen miteinander ver-
schmelzen, nicht selbst praktiziert?« (Mauss 1999: 120f.)

19 Auf die Momente des >Sakralen< in den Praktiken der Gabe (im Sinne einer
Verausgabung) geht dann in der Mauss-Rezeption auch ganz besonders das
>College de Sociologie«< mit seiner »sociologie sacrée« ein (vgl. Moebius
2006c¢).

20 Mauss denkt beispielsweise an Sozialversicherung, Gastfreundschaft, das
Genossenschaftswesen, in dem er sich engagierte, oder »gegenseitige Fiir-
sorge der Berufsgruppen.

21 Sylvain Dzimira (2007: 31) schreibt, »le socialisme démocratique et associa-
tionniste — tel que le défendait Jaures converti par M. Mauss au movement
cooperative — trouve dans la découverte par M. Mauss de 1’universalité du
don son socle anthropologique et moral«.

22 Zu Mauss’ politischem Engagement und zu seinen politischen Schriften vgl.
Mauss (1997) und Moebius (2006e) sowie neuerdings die instruktive Studie
von Dzimira (2007), der die Studie iiber die Gabe mit der politischen Philo-
sophie von Mauss engfiihrt.

https://doi.org/10.14361/6783838408282-006 - am 14.02.2026, 18:14:14. httpsy//www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IEEEE


https://doi.org/10.14361/9783839408292-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISTHEORIE VON MAUSS | 183

ren sie in der Gabe zu einem Praxiskomplex, der fiir die Herstellung sozia-
ler Beziehungen und sozialen Sinns konstitutiv ist. Zusammenfassend ge-
sagt: Die Gabe ist nach Mauss keine Praxis des Kalkiils und weniger dem
materiellen oder okonomischen Tausch geschuldet (dafiir gibt es bei den
von Mauss untersuchten fremdkulturellen Gesellschaften spezielle
Tauschbeziehungen23), sondern die materiellen Dinge sind Medien fiir die
symbolische Herstellung und Stabilisierung sozialer Beziehungen jenseits
instrumenteller Vernunft. Insofern muss man auch, worauf insbesondere
Marcel Hénaff (2002: 145ff.) aufmerksam gemacht hat, zwischen drei
Formen der Gabe differenzieren: zwischen Tausch, einseitig-karitativen
Handlungen und Gabepraktiken zur Herstellung und Aufnahme sozialer
Beziehungen. Nur im letzteren Fall, in der Stiftung und Absicherung von
sozialen Beziehungen, handelt es sich um eine Gabe und Gabenmoral im
Mauss’schen Sinne (vgl. Dzimira 2007: 66).

Dass die Gabepraktiken sowohl in fremden Kulturen, zu fritheren Zei-
ten als auch heute virulent sind, verdeutlicht den Charakter der Gabe als
ein »soziales Totalphdnomen« (fait social total). Entgegen einer moderni-
tatsfixierten Riickiibertragung moderner Ausdifferenzierungsprozesse auf
archaische Gesellschaften zeichnet sich der Gabentausch als ein soziales
Totalphdnomen dadurch aus, dass in ihm sowohl religiose, rechtliche, mo-
ralische, politische, 6konomische als auch dsthetische Dimensionen glei-
chermallen ausgedriickt und vermischt werden. Ferner ist die Gabe nie-
mals bloB altruistisch noch ausschlieBlich eigenniitzig, auch diese Momen-
te vermischen sich. Mit Mauss (1999: 168) gesprochen: »Es ist hier eine
Art Hybride aufgebliiht«. Im Gabentausch mischen sich diese Dimensio-
nen. Aber noch mehr: In den Gaberitualen mischen sich die Kulturen. Die
in den Gabentausch involvierten Akteure geben nicht (nur) im Namen ih-
rer eigenen Person, sondern immer (auch) als Reprisentant ihrer Gesell-
schaft und Kultur, der Verwandtschaft, der Familie, der Korperschaft und
der Toten (Mauss 1999: 91f.). Mauss spricht deshalb von »Person« im
Sinne einer »moralischen Person« (personne morale), die eine Korper-
schaft personalisiert und durch die eine Korperschaft verkorpert wird
(Mauss 1999: 21f.). Die Kulturen bzw. Zivilisationen sind nach Mauss —
dhnlich wie bei dem von Malinowski beschriebenen Inseln verbindenden
Gabesystem des >Kula«-Ring — von interpenetrierenden und interkulturel-
len Praktiken der Gabe durchzogen. Im Gabentausch erleben die Gesell-
schaften eine obsessive Fremderfahrung, Interpassion und Durchdringung
mit der fremden Kultur. Mauss geht bei der Gabe demnach nicht nur von

23 Beispielsweise betont Mauss, dass neben dem melanesischen Gabentausch-
system des Kula, den er als »grolen potlatch« (1999: 54) betrachtet, eine
ganz andere Form von Austausch, der >gimwali<, besteht. Dieser dient v.a.
dem einfachen Austausch niitzlicher Dinge und zeichnet sich »durch hartni-
ckiges Feilschen beider Parteien aus, ein des Kula unwiirdiges Verfahren«
(ebd., 55).

https://doi.org/10.14361/6783838408282-006 - am 14.02.2026, 18:14:14. httpsy//www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IEEEE


https://doi.org/10.14361/9783839408292-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 | STEPHAN MOEBIUS

einer Hybriditdt von Personen und Sachen, sondern auch von einer Hybri-
ditdt kultureller Praktiken und Sinnmuster aus. Lange Zeit bevor bei-
spielsweise Theoretiker der >Postcolonial Studies< wie Homi K. Bhabha
auf die Hybriditit und Vielfalt von Kulturen aufmerksam gemacht haben
(vgl. Bhabha 2000), zeigt die Gabeabhandlung den (schon immer vorhan-
denen) allgemeinen hybriden Charakter der Kulturen auf.

Wie deutlich geworden ist, muss Mauss’ Gabe-Theorem als ein Ent-
wurf einer Theorie der Praxis aufgefasst werden. Es enthélt die zentralen
Grundelemente gegenwirtiger Praxistheorien: Erstens eine implizite und
inkorporierte Logik der Praxis, die in der Praxeologie der Erwiderung zum
Tragen kommt. Zweitens das kulturtheoretische Konzept der >Hybridititc,
das sowohl als eine Mischung von Person und Sachen als auch eine Hyb-
ridsierung kultureller Praktiken und Sinnmuster beinhaltet. Drittens die
Repetivitit der Gabepraxis tiber rdumliche und zeitliche Grenzen hinweg:
Mauss untersucht fremdkulturelle, alt-europdische und gegenwirtige For-
men der Gabe. Viertens eine gleichzeitige Routinisiertheit und Unbere-
chenbarkeit der Gabepraktiken, da sie zwischen einer traditionellen Wie-
derholung in Ritualen und einer Kontingenz oszillieren, insofern eine Ge-
gengabe nicht absolut zwingend ist. Fiinftens die Materialitit bzw. korper-
liche Aktivitit der Praxis sowie eine normative Implikation der Praxis: Die
Materialitit ist der Gabepraxis inhérent, da Personen und Dinge vermischt
gegeben werden. Und, wie gezeigt, erwéchst aus den Praktiken der Gabe
die normative Implikation einer Gabemoral, die Mauss fiir gegenwirtige
Gesellschaften und eine alternative Moderne fruchtbar zu machen ver-
sucht.

Die elementaren Formen der Praxistheorie von Mauss wurden in der
soziologischen Rezeptionsgeschichte unterschiedlich aufgenommen. Im
Rahmen der gegenwirtigen soziologischen Theoriebildung sind es vor al-
lem Pierre Bourdieu und die >M.A.U.S.S.<-Gruppe, die produktiv an
Mauss’ Entwurf einer Theorie der Praxis ankniipfen und — obgleich sie wie
erwihnt unterschiedlichen Lagern der Mauss-Rezeption zugeordnet wer-
den konnen — in diesem Punkt konvergieren.24

24 Inwiefern sich die beiden Theorien in ihrer Konvergenz komplementieren
und sich ihre Handlungstypologien zu einer neuartigen, komplexen und viel-
schichtigen Handlungstheorie verdichten konnen, habe ich an anderer Stelle
analysiert (Moebius 2006b: 365f.).

https://doi.org/10.14361/6783838408282-006 - am 14.02.2026, 18:14:14. httpsy//www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IEEEE


https://doi.org/10.14361/9783839408292-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISTHEORIE VON MAUSS | 185

Die aktuelle Rezeption der Praxistheorie
der Gabe

Pierre Bourdieus Entwurf einer Theorie der Gabepraxis

Bourdieu versucht in der Entwicklung seines Denkens den im Lévi-
Strauss’schen Strukturalismus angelegten Objektivismus auf eine gleich-
sam Mauss’sche Weise zu iiberwinden, indem er — wie Mauss — die Men-
schen, die Produzenten symbolischer Giiter und deren >praktische Ver-
nunft< wieder mehr in den Mittelpunkt soziologischer Theoriebildung
riickt (Bourdieu 1992: 28).25 Bourdieus »methodologischer Relationis-
mus« (Wacquant 1996: 34ff.) sowie die Analyse der »Okonomie der sym-
bolischen Giiter« (Bourdieu 1998: 163ff.; 2001: 246ff.) verweisen explizit
auf Mauss™ und dessen Gabe-Theorem und sind, wie er selbst schreibt
(vgl. Bourdieu 2004), zutiefst von Mauss geprigt. Die »innige Wahlver-
wandtschaft zu Marcel Mauss«, wie es Franz Schultheis (2007: 70) aus-
driickt, resultiert nicht zuletzt aus Bourdieus ethnologisch-soziologischer
Feldforschung bei den Kabylen, wo jede Handlung eine Art »totale soziale
Tatsache« (Mauss), also eine zugleich 6konomische, religidse und soziale
Bedeutung, ausdriickt:

»So wie Mauss in vielfiltigen Beobachtungen [...] den Eigensinn einer Ethik der
Gabe, der moralischen Verpflichtung zur Grofziigigkeit und der auf ihr aufbau-
enden Ehre herauszuarbeiten suchte, lieferte auch Bourdieu viele detaillierte
Schilderungen von Alltagssituationen, in welchen eine solche traditionelle Ethik
zum Ausdruck kam« (Schultheis 2007: 70).

Trotz der Bewunderung fiir Mauss und dessen Priagekraft kritisiert Bour-
dieu jedoch, dass sowohl Lévi-Strauss als auch Mauss die Bedeutung des
zeitlichen Intervalls zwischen Gabe und Gegengabe in ihrer Erkldrung der
Gabepraxis vernachlissigt haben. Dieses Intervall habe die Funktion, Gabe
und Gegengabe »gegeneinander abzuschirmen und zwei vollkommen
symmetrische Handlungen als unverbundene Einzelhandlungen erscheinen
zu lassen« (Bourdieu 1998: 163). Auf diese Weise erscheinen die Gabeak-
te als generdse Praktiken.

25 Bourdieus Habitusbegriff weist dabei Charakteristika der Gabe auf, die so-
wohl frei als auch verpflichtend ist: »Der Habitus als >Spiel-Sinn« ist das zur
zweiten Natur gewordene, inkorporierte soziale Spiel. Nichts ist zugleich
freier und zwanghafter als das Handeln des guten Spielers« (Bourdieu 1992:
84).

26 Dies kommt auch in manchen Titeln seiner Biicher zum Ausdruck, zum Bei-
spiel Entwurf einer Theorie der Praxis (1976), ein Titel, der auf Mauss’ Ent-
wurf einer allgemeinen Theorie der Magie anspielt.

https://doi.org/10.14361/6783838408282-006 - am 14.02.2026, 18:14:14. httpsy//www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IEEEE


https://doi.org/10.14361/9783839408292-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 | STEPHAN MOEBIUS

In Bourdieus spezifischer Zuriickweisung eines von Lévi-Strauss ver-
tretenen >transzendentalen<, die symbolische Ordnung von jeder Praxis-
komponente abgekoppelten Strukturalismus (vgl. Moebius/Peter 2008)
sind die Tauschpartner nicht einem absolut iibersubjektiven Gabeautoma-
tismus oder »mechanischen Gesetzen des Zyklus der Wechselseitigkeit«
(Bourdieu 1987: 180) unterworfen. Zwar hat der einzelne Akteur die Ver-
pflichtung und den notwendigen Sinn der Gabe — man konnte auch sagen —
die »Spielregeln« (Bourdieu) oder die »Etikette« (Mauss) der Gabe — ver-
innerlicht, aber aus Bourdieus praxeologischer Perspektive halten allein
die Gabepraktiken die Gabestruktur aufrecht. Auch wenn Wechselseitig-
keit somit

»die »objektive< Wahrheit der diskreten und als solche erlebten Handlungen (ist),
wie sie die allgemeine Erfahrung mit der Idee der Gabe assoziiert, [...] darf be-
zweifelt werden, ob sie die ganze Wahrheit einer Praxis ist, die es nicht gibe,
wenn ihre subjektive Wahrheit vollig deckungsgleich mit dieser >objektivenc
Wabhrheit wire. Tatsidchlich kann man in jeder Gesellschaft beobachten, daf die
Gegengabe, wenn sie nicht zur Beleidigung werden soll, zeitlich verschoben und
verschieden sein muf3, weil die sofortige Riickgabe eines genau identischen Ge-
genstands ganz offenbar einer Ablehnung gleichkommt: der Gabentausch steht
also im Gegensatz zum >ich gebe dir, du gibst mir<, wo wie im theoretischen
Modell der Struktur der Wechselseitigkeit Gabe und Gegengabe in denselben
Augenblick zusammengeprefit werden [...]« (Bourdieu 1987: 192f).

Die Tatsache des Tausches wird durch das zeitliche Intervall (unbewusst)
verschleiert, Gabe und Gegengabe voneinander abgeschirmt, so als gibe es
keine Beziehung zwischen den einzelnen Gabeakten. Beim Gabentausch
geht es letzten Endes um die scheinbar desinteressierte »Akkumulation
symbolischen Kapitals (an Anerkennung, Ehre, Adel usw.)« (Bourdieu
2001: 251), das heiflt integrationstheoretisch, um zugleich systemintegrati-
ve gesellschaftliche Anerkennung und den sozialintegrativen Ausgleich
konfligierender Interessen, ohne die Integritit der anderen Person zu ver-
letzen. Im Blick auf die Gabepraxis heifit dies: Das Gelingen des Gaben-
tausches, also die Erlangung von Anerkennung bzw. symbolischen Kapi-
tals, hingt sowohl von der Verfiigung iiber die fiir die »Logik der Unei-
genniitzigkeit« angemessenen Dispositionen und Kapitalien (vgl. Bourdieu
2001: 251) wie von dem erworbenen >praktischen Sinn« fiir den rechten
Augenblick ab. Es bedarf des zeitlichen Intervalls zwischen Gabe und Ge-
gengabe, denn die sofortige Riickgabe wiirde den Schleier, dass es sich
nicht um eine groBziigige Gabe, sondern um einen einfachen Tauschme-
chanismus handelt, wegreifien.

Das objektive Tauschverhiltnis muss demnach individuell und kollek-
tiv verkannt werden; damit die »gesellschaftliche Liige« (Mauss), also der
Schein der Selbstlosigkeit, gewahrt und sowohl System- als auch Sozialin-

https://doi.org/10.14361/6783838408282-006 - am 14.02.2026, 18:14:14. httpsy//www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IEEEE


https://doi.org/10.14361/9783839408292-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISTHEORIE VON MAUSS | 187

tegration gesichert wird. Im Grunde ist fiir Bourdieu also auch die Unei-
genniitzigkeit und Grofziigigkeit im Sinne einer subjektiven >illusio< un-
bewusst kalkulierend.

»Ahnlich wie Mauss wird auch Bourdieu nicht der Tllusion verfallen, dass es sich
bei dieser Ethik der Grofziigigkeit um ein vollig uneigenniitziges, von Gefiihlen
reiner Bruderliebe und Solidaritit getriebenes, zweckfreies Unterfangen handelt.
Ganz im Gegenteil: Beide versuchen, die ganz unter der Hegemonie des okziden-
talen Menschentyps homo oeconomicus stehenden Leser ihrer Studien fiir eine
Form des >Interesses< zu sensibilisieren, das sich nicht auf materiellen Profit re-
duzieren lisst, sondern rein sozialer Herkunft und Qualitit ist« (Schultheis 2007:
71).

Im Unterschied zu Mauss kommt Bourdieu jedoch an keiner Stelle auf die
fiir Mauss’ Erkldrung der Erwiderung so zentrale Fremderfahrung der Ga-
be zu sprechen. Dies gilt auch fiir die nun zu besprechende >~M.A.U.S.S .<-
Gruppe. Trotz dieser Schwiche, die Pflicht zur Erwiderung theoretisch in
den Griff zu bekommen, gelingt es ihr dennoch — wie Bourdieu —, eine ei-
gene Praxistheorie aus dem Gabe-Theorem zu entwickeln.

Das »dritte Paradigma der Gabe« — Die Wirkungen von
Mauss’ Praxistheorie auf die M.A.U.S.S.«<-Gruppe

Gegen das strukturalistisch-symbolische Denken gerichtet, will die
>M.A.U.S.S.<-Gruppe anti-utilitaristische Perspektiven auf das Soziale
entwickeln und betrachtet hierin das >College de Sociologie« als ihren
Vorginger (Bulletin du M.A.U.S.S. 1986: 5).27 Die Propagierung des neu-
en >Paradigma der Gabe« erfolgt in Frankreich durch die >Revue du
M.A.U.S.S.< (ehemals Bulletin du M.A.U.S.S.), einem Publikationsorgan
mit internationalem Autorenkreis (z.B. Honneth, Morin, Castoriadis, Etzi-
oni, Taylor, Lefort, Laclau, Mouffe, Castel, Latour etc.). Dem Begriinder
der M.A.U.S.S.-Gruppe, Alain Caillé, zufolge wird im Selbstverstindnis
der Moderne das, was nicht mit den Begriffen der Niitzlichkeit, des Eigen-
nutz und der instrumentellen Vernunft erfasst werden konne, als irrelevant
ausgesondert und als luxurios, tiberfliissig, irrational oder nicht realisierbar
heruntergespielt. Aus einer zunichst auf das philosophische Feld begrenz-
ten Denkweise habe sich die utilitaristische und instrumentelle Vernunft zu
einem handlungsorientierenden Dispositiv in allen gesellschaftlichen Be-
reichen verallgemeinert. Dieser problematische Prozess habe gleichsam zu
einer Okonomisierung der Sozialwissenschaften selbst gefiihrt, die die
Menschen nur noch als Kosten-Nutzen-Erwéger auffassen (Caillé 2006).

27 Zur M.A.U.S.S.-Gruppe vgl. meinen Beitrag im »>Berliner Journal fiir Sozio-
logie< (Moebius 2006b). Zum >College de Sociologie< meine Studie >Die
Zauberlehrlinge<« (Moebius 2006c¢).

https://doi.org/10.14361/6783838408282-006 - am 14.02.2026, 18:14:14. httpsy//www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IEEEE


https://doi.org/10.14361/9783839408292-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 | STEPHAN MOEBIUS

Die Kritik richtet sich auch gegen Bourdieu: Dieser gehe insgeheim von
interessegeleiteten und Eigennutz verfolgenden Individuen aus, sein An-
satz weise also ein utilitaristisches Axiom sozialen Handelns auf. Ferner
vertrete er eine funktionalistische Konzeption des Sozialen, weil er soziale
Anerkennung und Integration immer nur als Funktion der Verteilung der
Kapitalsorten (6konomisches, soziales, kulturelles und symbolisches Kapi-
tal) behandle. Trotz der behaupteten Gleichwertigkeit der Kapitalformen
stehe die Akkumulation 6konomischen Kapitals bei ihm als objektive am
Beginn und am Ende jeder Transformation von Kapitalsorten (vgl. Caillé
2005).

Mauss habe jedoch im Gegensatz dazu den Gabentausch in der Absicht
untersucht, die Gesellschaft zu verdndern und neue Formen des Sozialen
und der moralischen Praxis jenseits des Utilitarismus auszuloten. Caillé
erkennt in Mauss’ Gabe-Theorem ein »Drittes Paradigma«, das jenseits
von methodologischem Holismus und Individualismus angelegt sei (vgl.
Caillé 2006). Das zentrale Postulat des methodologischen Individualismus
bestehe darin, dass jedes soziale Verhiltnis auf eine Summe von kalkulier-
ten Einzelhandlungen reduziert werden kann. Eine soziale Beziehung wird
dann als Ergebnis einer Kreuzung individuell vollzogener Kalkulationen
verstanden. Dagegen betone der methodologische Holismus den umge-
kehrten Fall, ndmlich dass die Gesellschaft in ihrer Totalitdt mehr als die
Summe ihrer Teile und dass diese Totalitit historisch, kognitiv und norma-
tiv wichtiger als die Individuen sei, die sie umfasst. Innerhalb des holisti-
schen Paradigmas wenden die Subjekte in ihren Handlungen lediglich Ge-
setze an, sie driicken, wie Caillé schreibt, »blof3 die Werte ihrer Kultur aus,
sie verwirklichen die erwiinschten sozialen Funktionen oder sie bilden Re-
geln, die mit der Strukturlogik verbunden sind, von der sie abhingen«
(Caillé 1996: 195).

Im Gegensatz zum methodologischen Holismus und Individualismus
fasse das dritte, von Mauss ausgehende Paradigma der Gabe sowohl Frei-
heit als auch Verpflichtung, was die beiden anderen Paradigmen jeweils
nur fiir sich zu denken vermogen, als zusammengehorig auf. Caillé ver-
folgt mit der Propagierung des >Dritten Paradigmas< zunichst die Strate-
gie, Vergesellschaftung und soziale Interaktionen auf das Gabe-Prinzip,
also die Zirkulation von Geben, Empfangen und Erwidern zuriickzufiihren.

Die Uberwindung des methodologischen Individualismus und Kollek-
tivismus wird von der >M.A.U.S.S.<-Gruppe schlieflich in einer hand-
lungstheoretischen Konzeption gesehen, die im Anschluss an das Gabe-
Prinzip vier anthropologische, wechselseitig vermischte Grundpole
menschlichen Handelns ausmacht: 1. Die Verpflichtung, 2. die Freiwillig-
keit, 3. das Interesse und 4. die Uneigenniitzigkeit (Caillé 1991: 109ff.).
Das menschliche Handeln lasse sich dabei nie auf nur einen dieser Aspekte
des Gabe-Theorems reduzieren. Handeln sei niemals nur rein interessiert
oder freiwillig, nie nur rein zweckrational oder blof altruistisch, vielmehr

https://doi.org/10.14361/6783838408282-006 - am 14.02.2026, 18:14:14. httpsy//www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IEEEE


https://doi.org/10.14361/9783839408292-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISTHEORIE VON MAUSS | 189

oszilliere oder mische Handeln zwischen diesen vier Polen. Darum sei die
Gabe auch nicht — wie beispielsweise im Strukturalismus — ein konstantes,
im Unbewussten verankertes Reziprozitétsprinzip, sondern vielmehr ein
Zirkulationsprozess zwischen diesen vier nicht aufeinander reduzierbaren
Grundpolen menschlichen Handelns.” Die wissenschaftliche Leistung der
>M.A.U.S.S.«<-Gruppe liegt in dieser, in ihren neueren Schriften erfolgten,
praxistheoretischen Ausdifferenzierung.

Die Uberwindung des methodologischen Individualismus und Kollek-
tivismus vollzieht sich in der anthropologischen Annahme einer phinome-
nalen Vielfalt des Handelns, einer Gleichzeitigkeit von individueller Frei-
heit und kollektivem Zwang. Die utilitaristischen Erkldarungen innerhalb
der Sozialwissenschaften, die menschliches Handeln unter das Diktat einer
instrumentalistischen und nutzenorientierten Rationalitdtskonzeption zwin-
gen, sollen in den Augen der >M.A.U.S.S.<-Gruppe dadurch iiberwunden
werden, dass das Interesse und die Uneigenniitzigkeit als gleichwertige
Grundmotive menschlichen Handelns zusammengedacht werden, Hand-
lungsgriinde, die — man denke an das »uneigenniitzige Interesse« von Wohl-
tatigkeitsaktivititen — Hand in Hand gehen konnen (vgl. Silber 1998).

Ausgehend von Mauss’ Gabe-Theorem und angelehnt an den Begriff
der »primary groups« des amerikanischen Pragmatisten Charles Horton
Cooley vertritt Caillé zudem die Vorstellung, dass alle makrosozialen
Strukturen und Institutionen auf einer so genannten »priméren Sozialitit«
beruhen (vgl. Caillé 1982: 51—76).29 Unter »primérer Sozialitit« versteht er
Geselligkeitsformen, Nachbarschaften, Freundschaften oder unmittelbare
gemeinschaftsstiftende Interaktionen, die letztendlich auf dem Gabe-
Prinzip basieren; Interaktionen, in die die Menschen sich nach Caillé selbst
einbringen und in denen sie nicht blof eine Funktion erfiillen (vgl. Caillé
2005: 44). Der Bereich der »primdren Sozialitit« umfasst dabei die ex-
pressiv-affektive und kommunikativ-interaktive sozialintegrative Dimen-
sion. In seinen Augen bildet die primére Sozialitit die Grundlage fiir eine
»sekundire Sozialitit«, gemeint sind Institutionen, der Markt, die Wirt-
schaft oder der Staat™, von deren Zugangschancen die Systemintegration
abhéngt.

Auch wenn heutzutage die Sozialwissenschaften das Bedingungsver-
hiltnis genau umgekehrt wahrnehmen, so liege — so die >M.A.U.S.S.«-
Gruppe — der Wirtschaft, dem marktgerechten Handeln und dem Staat letz-
tlich die primére Sozialitit des Gabe-Prinzips zugrunde. Im Rahmen einer
Sozialwissenschaft, die vom >Dritten Paradigma< der Gabe ausgehe, miisse

28 In spiteren Texten transformiert Caillé die vier Pole in »plaisir, spontanité,
intérét, obligation«. Siehe dazu Caillé (2005: 273ff.).

29 Siehe hierzu auch Caillé (2005: 44f.) und Godbout/Caillé (1991: 25¢.).

30 Hier wire ein Vergleich mit Berger/Luckmanns >Die gesellschaftliche Kon-
struktion der Wirklichkeit< interessant.

https://doi.org/10.14361/6783838408282-006 - am 14.02.2026, 18:14:14. httpsy//www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IEEEE


https://doi.org/10.14361/9783839408292-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 | STEPHAN MOEBIUS

die Frage nach dem Verhiltnis zwischen primérer und sekundérer Soziali-
tit neu gestellt werden.

Sowohl Bourdieu als auch die >M.A.U.S.S.<-Gruppe konvergieren in
ihren Praxistheorien erstens in dem Punkt, dass sie Handeln jenseits der
sozialtheoretischen Modelle des »Homo oeconomicus< und des >Homo so-
ciologicus< in den Mittelpunkt ihrer Erkldrungen des Sozialen stellen. Ste-
hen bei Bourdieu zwar strategische Gesichtspunkt sozialer Praktiken im
Vordergrund, so ist seine Praxistheorie jedoch nicht utilitaristisch. Denn
aus der Sicht Bourdieus ist es sehr bedenklich, dass aus einer utilitaristi-
schen Perspektive die Logik der Theorie mit der Logik der Praxis ver-
wechselt wird (vgl. Bourdieu/Wacquant 1996: 147ff.); mag es zwar theo-
retisch moglich sein, dass jeder Akteur rational und bewusst handelt, so
sieht dies in den alltidglichen Handlungsroutinen seiner Ansicht nach an-
ders aus. Handeln folgt nach Bourdieu in den meisten Féllen einer prakti-
schen und unbewussten Logik. Die praxistheoretischen Positionen von
Bourdieu und >M.A.U.S.S.< konvergieren zweitens darin, dass sie beide
nicht einfach die Moglichkeit utilitaristischen Handelns schlichtweg ver-
neinen. Sie stellen dieses vielmehr in den praxistheoretischen Kontext ei-
ner breiter gefassten, die hybride Mischung von Praktiken beriicksichti-
genden Handlungstypologie, die interessegeleitetem Handeln und nicht-
utilitaristischen Handlungsmomenten gleichermaf3en Rechnung trigt und
so die Pluralitdt von Handlungslogiken in ihrer phdnomenalen Eigenart er-
fasst und anerkennt. Besonders die >M.A.U.S.S.«Gruppe zeigt, dass nicht-
rationales, affektuelles und traditionales Handeln nicht lediglich als Resi-
dualkategorien oder als defiziente Modi des rationalen Handelns aufge-
fasst werden konnen. Auf diese Weise kommen Handlungstypen in den
Blick, die nicht allein der Erfiillung von Wiinschen dienen, sondern wie in
der Gabenmoral in sich wertvoll sind.

Die Gabe — eine (pazifische) Praxis
der Pazifizierung

Wirft man einen Blick auf das Gabe-Theorem von Marcel Mauss, entpuppt
sich der Neffe Durkheims als einer der ersten Vertreter einer Theorie sozi-
aler Praktiken — noch vor dem so genannten >practice turn<. Mauss verortet
sich — insbesondere in den Schriften nach dem Tod Durkheims und in der
Phase der Konsolidierung der Durkheim-Schule nach dem Ersten Welt-
krieg (vgl. Moebius 2006a: 51ff.) — jenseits der Dichotomie zwischen dem
handlungstheoretischen Modell des sHomo sociologicus< und des >Homo
oeconomicus< und jenseits des Dualismus zwischen einem methodologi-
schen Holismus und einem methodologischen Individualismus. Thm zufol-
ge lassen sich die menschlichen Handlungen und sozialen Bindungskrifte
nicht ginzlich mit Modellen des normativ orientierten und des zweckratio-

https://doi.org/10.14361/6783838408282-006 - am 14.02.2026, 18:14:14. httpsy//www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IEEEE


https://doi.org/10.14361/9783839408292-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISTHEORIE VON MAUSS | 191

nalen Handelns erklidren, also mit Modellen, die nach Joas (1992) den te-
leologischen und intentionalen Charakter des Handelns, die Korperkon-
trolle und eine wie auch immer begriindete autonome Individualitit des
Handelnden zum handlungstheoretischen Ausgangs- und Angelpunkt er-
heben. Stattdessen gilt es mit Mauss den Blick auf die Dimensionen der
(Fremd-)Erfahrung, des >Erleidens< und des >Erlebens< zu lenken. Es zeigt
sich, dass die in den Gabepraktiken angelegten und von Mauss analysier-
ten (Fremd-)Erfahrungen der Selbstentgrenzung und des Ergriffenseins fiir
eine soziologische Handlungstheorie (vgl. Moebius 2008b), fiir die Erklé-
rung sozialer Kohision (vgl. Moebius 2008a) und fiir die Entstehung von
Werten (vgl. Joas 1997) zentral sind. Das Mauss’sche Gabe-Theorem a-
vanciert deshalb zu einem (weiteren) Eckpfeiler einer erfahrungsbezoge-
nen Handlungstheorie »die sich des voraussetzungsreichen Charakters die-
ser Annahmen [Zwecksetzungen, Korperkontrolle und Subjektgrenzenbil-
dungen; S.M.] bewult ist« (Joas 1992: 285).

Mit seinen Arbeiten zur Gabe, zu den Techniken des Korpers oder zur
Verschriankung von Soziologie und Psychologie sowie deren inhdrenten
Konzeptionen, die sozialen Praktiken der Subjekte und die mit diesen
Handlungen in Zusammenhang stehenden (selbsttranszendierenden) Erfah-
rungen und sozialen Sinneffekte interdisziplindr in den Blick zu nehmen
sowie diese verstehend deuten zu wollen, entfernt sich Mauss — ohne dies
im einzelnen explizit zu machen — von seinem Onkel (vgl. Tarot 1999) und
nihert sich in gewisser Weise Max Weber an (vgl. dazu Mauss 1969: 291,
304).3] Mauss’ Abkehr vom methodologischen Holismus Durkheims, die
nach dessen Tod 1917 eine noch dezidiertere kultursoziologische und kul-
turwissenschaftliche Ausrichtung erfahrt, hat dabei nicht nur rein theorie-
immanente Griinde. Sie ist auch der Suche nach Interdisziplinaritit und
Biindnissen mit anderen Disziplinen wie etwa mit der Psychologie, Philo-
logie, Indologie, Biologie und Linguistik geschuldet — eine Interdisziplina-
ritdt, die schlieBlich in Mauss’ Konzept des »totalen Menschen« (I’homme
total) kulminiert (vgl. Moebius 2006a: 95f.). Die Abweichungen von sei-
nem Onkel hidngen auch mit den Kriegserfahrungen und Mauss’ politisch
motivierter Kritik an der Gewalt der Bolschewisten nach der Oktoberrevo-
lution zusammen. Denn nach dem Ersten Weltkrieg muss sich die Durk-
heim-Schule nicht nur neu formieren, sondern auch neue Antworten so-

31 Obgleich Mauss, beispielsweise in einem Brief an Roger Bastide, Weber kri-
tisiert (siehe dazu Brief vom 3.1.1936, Fonds Marcel Mauss (am IMEC in
Caen) MAS 46), gibt es doch auch positive Bezugnahmen auf Weber. Ca-
mille Tarot schreibt im Zusammenhang eines Aufsatzes iiber Mauss und die
deutsche Kultur zu Mauss/Weber: »Mauss zogert nicht, in positiven Worten
die Niitzlichkeit einer verstehenden Soziologie zu betonen und deren Platz
und Praxis in der durkheimischen Soziologie aufzuzeigen, die er umformt,
aber nicht verrit, da er sie geduldig mit den Dimensionen einer wahrhaftigen
Anthropologie des Symbolischen zu erweitern und zu bereichern wusste«
(Tarot 2006: 342).

https://doi.org/10.14361/6783838408282-006 - am 14.02.2026, 18:14:14. httpsy//www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IEEEE


https://doi.org/10.14361/9783839408292-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192 | STEPHAN MOEBIUS

wohl auf die nationalen wie internationalen gesellschaftlichen Herausfor-
derungen finden. Durkheims Soziologie gilt nun nicht mehr als repréisenta-
tive republikanische Ideologie der franzosischen Gesellschaft, wie dies
noch vor dem Krieg der Fall war; vielmehr stellen die politischen Krisen,
die erfolglosen Maflnahmen zur Bewiltigung der wirtschaftlichen Proble-
me und die soziale Polarisierungen verstiarkende neue industrielle Massen-
gesellschaft die Grundgedanken der Republik fundamental in Frage.

Die letzten Endes erfolgreiche Konsolidierung der Durkheimschen So-
ziologie in der Zwischenkriegszeit ist nicht zuletzt der hauptsichlich von
Mauss forcierten institutionellen Etablierung (beispielsweise durch die
Griindung des »>Institut d’ethnologie< 1925) und Modifizierung eines rela-
tiv kohérenten intellektuellen Projekts sowie der Hinwendung zu neuen
Themen geschuldet. Die fiir die franzosische Soziologie charakteristische
und durch Mauss sich verstirkende Verbindung zwischen Soziologie und
Ethnologie weitet nicht nur das Untersuchungsfeld der Soziologie aus —
dies war ja bereits in zahlreichen Studien von Durkheim, Hertz, Hubert
und Mauss vor dem Ersten Weltkrieg geschehen —, sondern geht qualitativ
dariiber hinaus: Auf der einen Seite versucht er anhand seiner Forschun-
gen, konkrete politische und soziale Alternativen fiir die krisenreiche zeit-
genossische Gesellschaft zu erarbeiten: In der Gabe entdeckt er eine »(pa-
zifische) Praxis der Pazifizierung« (vgl. Schiittpelz 2002b):

»Indem die Volker die Vernunft dem Gefiihl entgegenstellen und den Willen
zum Frieden gegeniiber plotzlichen Wahnsinnstaten geltend machen, gelingt es
ihnen, das Biindnis, die Gabe und den Handel an die Stelle des Krieges, der Iso-
lierung und der Stagnation zu setzen. Die vorgeschlagene Untersuchung konnte
also zu Folgerungen dieser Art fithren. Die Gesellschaften haben in dem Mafle
Fortschritte gemacht, wie sie selbst, ihre Untergruppen und schlielich ihre Indi-
viduen fihig wurden, ihre Beziehungen zu festigen, zu geben, zu nehmen und zu
erwidern« (Mauss 1999: 181).

Auf der anderen Seite erweitert und systematisiert Mauss den methodolo-
gischen Rahmen soziologisch-ethnographischer Forschungen hin zu einer
allgemeinen Theorie sozialer Praktiken. Sein Entwurf einer Theorie sozia-
ler Praxis bleibt dabei nicht blof} theoretisch, sondern liefert auch fiir da-
malige Verhéltnisse neue Erkenntnisse und methodologische Innovationen
fiir die empirische Sozialforschung. Die nun im Unterschied zu den empi-
rischen und theoretischen Forschungen der Durkheim-Schule vor dem
Ersten Weltkrieg erweiterte Konzeptionalisierung des methodologischen
Rahmens soziologisch-ethnologischer Forschung fiihrt durch Mauss zu ei-
ner neuartigen Methodologie der Durkheim-Schule, die mit der Theorie
sozialer Praktiken bestens kompatibel erscheint: die Ethnographie. Zwar
hat bereits Robert Hertz um 1912 Ethnographie betrieben, sogar eine
Ethnographie der eigenen Kultur anhand des alpinen Kults von San Besso

https://doi.org/10.14361/6783838408282-006 - am 14.02.2026, 18:14:14. httpsy//www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IEEEE


https://doi.org/10.14361/9783839408292-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISTHEORIE VON MAUSS | 193

(vgl. Moebius/Papilloud 2007), aber es ist Mauss, der erstmals in Frank-
reich Ethnographie lehrt und dabei eine ganze Reihe berithmter Schiiler
hervorbringt.32 Seine Vorlesungen sind 1947 zu einem >Manuel d’ethno-
graphie< (Mauss 2002) gebiindelt worden, das sowohl eine Vielzahl von
Beobachtungsmethoden als auch eine ausgearbeitete Methodologie ethno-
graphischer Forschung beinhaltet.

Auch die an Mauss’ Gabe-Theorem ankniipfenden Theorien von
Bourdieu oder des >sM.A.U.S.S.< um Alain Caillé verweisen #hnlich wie
andere zwischen Holismus und Individualismus vermittelnde Ansitze —
man denke an Norbert Elias, Anthony Giddens, die Praxistheorie des spa-
ten Foucault oder an pragmatistische und poststrukturalistische Theorien
(vgl. Moebius 2003, Moebius/Reckwitz 2008) — ebenfalls auf eine un-
trennbare Verflechtung von Objektivismus und Subjektivismus. In der
Betonung der Praktiken der Gabe schirfen Mauss, Bourdieu und
>M.A.U.S.S.< den Blick dafiir, dass Sozialitit nicht schon immer gegeben
ist oder — wie etwa die strukturalistische Mauss-Rezeption von Lévi-
Strauss annimmt — einem unverbriichlichen Prinzip oder Gesetz der Re-
ziprozitdt gehorcht. Auch ist Sozialitdt nicht blof intersubjektiv, denn
ebenso wichtig sind fiir die sozialen Praktiken nach Mauss die »interobjek-
tiven« (Latour) Beziehungen. Dariiber hinaus ist Sozialitit fiir den Neffen
Durkheims dynamisch, unberechenbar und fragil: Gabe-Biindnisse konnen
in Krieg umbrechen. Kurzum: Sozialitit und gesellschaftliche Beziehun-
gen miissen in den Augen von Mauss folglich immer wieder, in regelma-
Bigen Abstinden und von Situation zu Situation durch performative Prak-
tiken und (Fremd-)Erfahrungen der Gabe hergestellt werden. Durch re-
gelmiBig rituell vollzogene Gabepraktiken werden auf diese Weise die
Bindungskrifte des Sozialen erneuert und aus der praktischen Vernunft der
Gabe sozialer Sinn konstituiert. Gesellschaft existiert dabei niemals allein
aufgrund Okonomischer Tauschverhiltnisse, sondern im Wesentlichen
durch sozialitétsstiftende Gabepraktiken, die nicht im ©konomischen
Tausch und instrumenteller Vernunft aufgehen. Im Gegensatz zu Durk-

32 Mauss’ Vorlesungen besuchen in den zwanziger Jahren beispielsweise Jean-
ne Cuisinier, Georges Dumézil, Madeleine Frances, Marcel Griaule, Charles
Haganauer, Alexandre Koyré, Raymond Lenoir, Edmond Mestre, Alfred
Métraux, Georges-Henri Riviere, André Varagnac; in den dreiBiger Jahren:
Roger Caillois, Germaine Dieterlen, Louis Dumont, André-Georges Haudri-
court, Maurice Leenhardt, Michel Leiris, André Leroi-Gourhan, Anatole
Lewitzky, Deborah Lifszyc, Jean Margot-Duclot, René Maunier, Bernard
Maupoil, Pierre Métais, Yvonne Oddon, Denise Paulme, Maxime Rodinson,
Thérese Riviere, André Schaeffner, Jacques Soustelle, Germaine Tillion,
Jean-Pierre Vernant, Paul-Emile Victor. Ferner priigt er die ethnologischen
Forschungen von Nina und Claude Lévi-Strauss, die ihn ab den dreiBiger
Jahren um Ratschlidge und Geld fiir ihre ethnographischen Forschungen bit-
ten (sieche den Briefwechsel im Fonds Mauss/Hubert am IMEC in Caen,
Mappe MAS 8.3).

https://doi.org/10.14361/6783838408282-006 - am 14.02.2026, 18:14:14. httpsy//www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IEEEE


https://doi.org/10.14361/9783839408292-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194 | STEPHAN MOEBIUS

heim, der die sozialen Bindekrifte und die Geburt der Gesellschaft aus ei-
ner Auto-Efferveszenz her erklirt (vgl. Durkheim 1981), bedarf es nach
Mauss einer Fremd-Efferveszenz der Gabe, um die soziale Kohésion zu
gewihrleisten. Nicht die Gesellschaft existiert, sondern zur Konstituierung
von Gesellschaft bedarf es stattdessen mindestens zwei (komplementirer)
Hiilften, ein »konstitutives Aulen« (vgl. Moebius 2003) wenn man so will;
das heif3t, Gesellschaft gibt es nur in Differenz, durch eine »filiation entre
des sociétés« (Mauss 1969: 347).

Die Fihigkeit der Gabe, Biindnisse zwischen Personen, Kollektiven,
Korperschaften und Gesellschaften zu kniipfen, ldsst Mauss auf die Reali-
sierung von Gabepraktiken zugunsten einer damit einhergehenden Pazifi-
zierung in einem groferen internationalen Maf3stab hoffen. Auch in globa-
len Kontexten konnen in seinen Augen die sozialen Bindungen und Sinn-
zusammenhinge durch Praktiken im Geist der Gabe gestiftet und gefestigt
werden. Vor dem Hintergrund der Logik der Gabe und der intensivierten
medialen Vermittlungsmoglichkeiten sucht er nach neuen Wegen fiir eine
zukiinftige friedliche, kulturell diversifizierte »Weltgesellschaft«, oder in
seinen  Worten: Welt-»Zivilisation«<”. Seine Vorstellung einer Welt-
»Zivilisation« geht iiber eine blof rechtliche Friedenssicherung hinaus, da
sie im Sinne der Praxeologie der Gabe auf der tieferen Ebene der
(Korper-)Techniken und kulturellen Praktiken angesiedelt ist. Mauss hat
tiberdies keine globale Monokultur oder einen einfachen Kosmopolitismus
im Sinn, sondern die Gabepraktiken und die Hybridisierungsprozesse, die
durch sie in Gang gesetzt werden, sind trennend und bindend zugleich
(vgl. dazu Moebius 2006a: 95ff.), das heifit, eine zukiinftige friedliche
Welt-»Zivilisation« besteht fiir Mauss nicht nur aus Uberschneidungen
und Mischungen, sondern auch aus kulturellen Differenzen, neuartigen
Kulturformen und multiplen Modellen der Moderne (vgl. Eisenstadt
2000). Mauss’ Welt-»Zivilisation« ist, um es in Begriffen der gegenwirti-
gen politischen Philosophie zu sagen, die Vision einer »multipolaren
Weltordnung« (Mouffe 2007). Nicht zuletzt aus dieser Perspektive sowie
angesichts international zunehmender Anomie- und Sinnentleerungspro-
zesse, dem Anwachsen sozialer Desintegration und mit Blick auf verstérk-
te globale (Kultur-)Konflikte gewinnt Mauss’ Entwurf einer Theorie der
Praxis aus dem Geist der Gabe heute wieder an enormer Aktualitit.

33 Siehe dazu Mauss’ >Theorie des civilisations< (1968: 451ff.) sowie Schiitt-
pelz (2002a) und Ramel (2004).

https://doi.org/10.14361/6783838408282-006 - am 14.02.2026, 18:14:14. httpsy//www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IEEEE


https://doi.org/10.14361/9783839408292-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISTHEORIE VON MAUSS | 195

Literatur

Bhabha, Homi K. (2000). Die Verortung der Kultur. Tiibingen: Stauffenberg.

Bourdieu, Pierre (1976). Entwurf einer Theorie der Praxis auf der ethnologischen
Grundlage der kabylischen Gesellschaft. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (1987). Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft. Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (1992). Rede und Antwort. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre/Wacquant, Loic (1996). Reflexive Anthropologie. Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (1998). Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns. Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (2001). Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Vernunft.
Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (2004). »Marcel Mauss ajourd'hui«. In: Sociologie et Société.
36. Jg., Heft 2. S. 15-22.

Bulletin du M.A.U.S.S. (1986). Promesses d’une sociologie sacrée?, N°19.

Caillé, Alain (1982). »Socialité primaire et socialité secondaire. (Réflexion a par-
tir d’un ouvrage de Hervé Le Bras et Emmanuel Todd)«. In: Bulletin du
MAUSS. Nr. 2. S. 51-76.

Caillé, Alain (1991): »Une soirée a >I’Ambroisie<. Rudiments d’une analyse
structurale du don«. In: Revue du MAUSS. Nr. 11. S. 106-112.

Caillé, Alain (1996): »Ni holisme ni individualisme méthodologiques. Marcel
Mauss et le paradigme du don«. In: Revue européenne des sciences sociales.
34.Jg., Nr. 105. S. 181-224.

Caillé, Alain (2005). Don, intérét et désinteressement. Bourdieu, Mauss, Platon
et quelques autres. Paris: La Découverte.

Caillé, Alain (2006) »Weder methodologischer Holismus noch methodologischer
Individualismus. Marcel Mauss und das Paradigma der Gabe«. In: Moebius,
Stephan/Papilloud, Christian (Hg.): Gift — Marcel Mauss’ Kulturtheorie der
Gabe. Wiesbaden: Verlag fiir Sozialwissenschaften. S. 161-214.

Clavero, Bartolomé (1996). La grice du don. Anthropologie catholique de
I’économie moderne. Paris: Albin Michel.

Dirmann, Iris (2005). Fremde Monde der Vernunft. Die ethnologische Provoka-
tion der Philosophie. Miinchen: Fink.

Dirmann, Iris (2007). »Statt einer Einleitung. Plidoyer fiir eine Ethnologisierung
der Kulturwissenschft(en)«. In: Ddrmann, Iris/Jamme, Christoph (Hg.): Kul-
turwissenschaften. Konzepte, Theorien, Autoren. Miinchen: Fink. S. 7-33.

Davis, Natalie Zemon (2002). Die schenkende Gesellschaft. Zur Kultur der fran-
zosischen Renaissance. Miinchen: Beck.

Derrida, Jacques (1993). Falschgeld. Zeit geben 1. Miinchen: Fink.

Durkheim, Emile (1981). Die elementaren Formen des religiosen Lebens. Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

https://doi.org/10.14361/6783838408282-006 - am 14.02.2026, 18:14:14. httpsy//www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IEEEE


https://doi.org/10.14361/9783839408292-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 | STEPHAN MOEBIUS

Durkheim, Emile (1998). Lettres 2 Marcel Mauss. Présentées par Philippe Bes-
nard et Marcel Fournier. Paris: PUF.

Dzimira, Sylvain (2007). Marcel Mauss, Savant et Politique, Paris: Edition la dé-
couverte/M.A.U.S.S.

Eisenstadt, Shmuel N. (2000). Die Vielfalt der Moderne. Weilerswist: Velbriick.

Fournier, Marcel (1994). Marcel Mauss. Paris: Fayard.

Fournier, Marcel (2006). »Marcel Mauss oder: Die Gabe seiner selbst«. In: Ste-
phan Moebius/Christian Papilloud (Hg.), Gift — Marcel Mauss’ Kulturtheorie
der Gabe, Wiesbaden: VS, S. 21-56.

Godbout, Jacques/Alain Caillé (1991): »Le don existe-t-il (encore)?« In: La Re-
vue du MAUSS, Nr. 11, S. 11-32.

Hadricourt, André (1972): »Souvenirs personnels«. In: L’Arc. Revue trimes-
trielle. Marcel Mauss, Nr. 48, S. 89.

Hénaff, Marcel (2002): Le prix de la verité. Le don, I’argent, la philosophie, Pa-
ris: Seuil.

Hertz, Robert (2007). Das Sakrale, die Siinde und der Tod. Religions-, kultur-
und wissenssoziologische Untersuchungen. Konstanz: Universititsverlag
Konstanz.

Joas, Hans (1992). Die Kreativitit des Handelns. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Joas, Hans (1997). Die Entstehung der Werte. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Joas, Hans (2004). »Die Logik der Gabe und das Postulat der Menschenwiirde«.
In: Gestrich, Christoph (Hg.): Gott, Geld und Gabe, Berlin: Wichern Verlag.
S. 16-27.

Joas, Hans/Gabel, Michael (Hg.). (2007): Von der Urspriinglichkeit der Gabe.
Jean-Luc Marions Phinomenologie in der Diskussion. Freiburg/Miinchen:
Alber.

Karsenti, Bruno (1986). L’Homme total. Sociologie, anthropologie et philoso-
phie chez Marcel Mauss. Paris: PUF.

Kramer, Fritz (1981). Verkehrte Welten. Zur imagindren Ethnographie des 19.
Jahrhunderts. Frankfurt/Main: Syndikat.

Kramer, Fritz (1987). Der rote Fes. Uber Besessenheit und Kunst in Afrika.
Frankfurt/Main: Athendum.

Kramer, Fritz (2005). Schriften zur Ethnologie. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Leroi-Gourhan, André (1982). Les racines du monde. Paris: Belfond.

Lévi-Strauss, Claude (1999). »Einleitung in das Werk von Marcel Mauss«. In:
Marcel Mauss. Soziologie und Anthropologie. Bd. 1. Frankfurt/Main: Fi-
scher. S. 7-41.

Mauss, Marcel (1950). Sociologie et anthropologie. Paris: PUF.

Mauss, Marcel (1968): (Euvres 2. Représentations collectives et diversité des ci-
vilisations. Paris: Minuit.

Mauss, Marcel (1969). (Euvres 3. Cohésion sociale et divisions de la sociologie.
Paris: Minuit.

Mauss, Marcel (1989). Soziologie und Anthropologie. Bd. II. Frankfurt/Main:
Fischer.

https://doi.org/10.14361/6783838408282-006 - am 14.02.2026, 18:14:14. httpsy//www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IEEEE


https://doi.org/10.14361/9783839408292-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISTHEORIE VON MAUSS | 197

Mauss, Marcel (1997). Ecrits politiques. Paris: Fayard.

Mauss, Marcel (1999). Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archai-
schen Gesellschaften. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Mauss, Marcel (2002). Manuel d’ethnographie. Paris: Payot.

Mauss, Marcel (2006a). »Gift, gift«. In: Moebius, Stephan/Papilloud, Christian
(Hg.): Gift — Marcel Mauss’ Kulturtheorie der Gabe. Wiesbaden: Verlag fiir
Sozialwissenschaften. S. 13-17.

Mauss, Marcel (2006b). Techniques, Technology and Civilisation. New
York/Oxford: Durkheim Press/Berghahn.

Merleau-Ponty, Maurice (1986). »Von Mauss zu Claude Lévi-Strauss«. In:
Métraux, Alexandre/Waldenfels, Bernahrd (Hg.): Leibhaftige Vernunft. Spu-
ren von Merlau-Pontys Denken. Miinchen: Fink. S. 13-28.

Moebius, Stephan (2003). Die soziale Konstituierung des Anderen. Grundrisse
einer poststrukturalistischen Sozialwissenschaft nach Lévinas und Derrida.
Frankfurt/Main: Campus.

Moebius, Stephan (2006a). Marcel Mauss. Konstanz: Universititsverlag Kon-
stanz.

Moebius, Stephan (2006b). »Die Gabe — ein neues Paradigma der Soziologie?
Eine kritische Betrachtung der M.A.U.S.S.-Gruppe«. In: Berliner Journal fiir
Soziologie. 16. Jg., Heft 3. S. 355-370.

Moebius, Stephan (2006c). Die Zauberlehrlinge. Soziologiegeschichte des Col-
lege de Sociologie. Konstanz: Universititsverlag Konstanz.

Moebius, Stephan (2006d). »Die sozialen Funktionen des Sakralen. Marcel
Mauss und das College de Sociologie.« In: Moebius, Stephan/Papilloud,
Christian (Hg.): Gift — Marcel Mauss’ Kulturtheorie der Gabe. Wiesbaden:
Verlag fiir Sozialwissenschaften. S. 57-80.

Moebius, Stephan (2006e). »Intellektuelle Kritik und Soziologie. Die politischen
Schriften von Marcel Mauss«. In: Moebius, Stephan/Schifer, Gerhard (Hg.).
Soziologie als Gesellschaftskritik. Festschrift fiir Lothar Peter. Hamburg:
VSA. S. 142-160.

Moebius, Stephan (2008a). »Gaben der Anerkennung. Integrationstheoretische
Potenziale der Kulturtheorien nach Marcel Mauss«. In: Sociologia internati-
onalis Internationale Zeitschrift fiir Soziologie, Kommunikations- und Kul-
turforschung. (im Erscheinen).

Moebius, Stephan (2008b). »Die elementraren (Fremd-)Erfahrungen der Gabe.
Sozialtheoretische Implikationen von Marcel Mauss’ Kultursoziologie der
Besessenheit und des >radikalen Durkheimismus< des College de Sociolo-
gie«. (im Erscheinen).

Moebius, Stephan (2008c): »Handlung und Praxis. Konturen einer poststruktura-
listischen Praxistheorie«. In: Moebius, Stephan/Reckwitz, Andreas (Hg.):
Poststrukturalistische Sozialwissenschaften. Frankfurt/Main: Suhrkamp. (im
Erscheinen).

Moebius, Stephan/Papilloud, Christian (2007). »Einleitung in das Werk von Ro-
bert Hertz«. In: Dies. (Hg.): Robert Hertz. Das Sakrale, die Siinde und der

https://doi.org/10.14361/6783838408282-006 - am 14.02.2026, 18:14:14. httpsy//www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IEEEE


https://doi.org/10.14361/9783839408292-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198 | STEPHAN MOEBIUS

Tod. Kultur-, religions- und wissenssoziologische Studien. Konstanz: Uni-
versititsverlag Konstanz. S. 15-64.

Moebius, Stephan/Peter, Lothar (2008). »Pierre Bourdieu und der Strukturalis-
mus«. In: Frohlich, Gerhard/Rehbein, Boike (Hg.). Bourdieu-Handbuch.
Stuttgart: Metzler. (im Erscheinen).

Mouffe, Chantal (2007). Uber das Politische. Wider die kosmopolitische Illusi-
on. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Nitsch, Wolfram (2008). »Dédalus und Aramis. Latours symmetrische Anthro-
pologie der Technik«. In: Kneer, Georg et al. (Hg.): Bruno Latours Kollekti-
ve. Kontroversen zur Entgrenzung des Sozialen. Frankfurt/Main: Suhrkamp.
S. 219-233.

Paul, Axel (2006). »Tod der Gabe. Ein romischer Mordfall?«. In: Moebius, Ste-
phan/Papilloud, Christian (Hg.): Gift — Marcel Mauss’ Kulturtheorie der Ga-
be. Wiesbaden: Verlag fiir Sozialwissenschaften. S. 293-312.

Ramel, Frédéric (2004). »Marcel Mauss et 1‘étude des relations internationals: un
heritage oublié«. In: Sociologie et Société. 36. Jg., Heft 2. S. 227-245.

Reckwitz, Andreas (2003): »Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken.
Eine sozialtheoretische Perspektive«. In: Zeitschrift fiir Soziologie. 32. Jg.,
Heft 4. S. 282-301.

Riceeur, Paul (2006). Wege der Anerkennung. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Sahlins, Marshall (1972). Stone Age Economics. New York: de Gruyter.

Schatzki, Theodore et al. (Hg.) (2001). The Practice Turn in Contemporary The-
ory. London: Routledge.

Schlanger, Nathan (1998). »The Study of Techniques as an Ideological Chal-
lenge: Technology, Nation, and Humanity in the Work of Marcel Mauss«.
In: James, Wendy/Allen, Nicholas J. (Hg.): Marcel Mauss. A Centenary Tri-
bute. New York: Berghahn. S. 192-212.

Schlanger, Nathan (2006). »Introduction. Technological Commitments: Marcel
Mauss and the Study of Techniques in the French Social Sciences«. In: Ders.
(Hg.): Marcel Mauss. Techniques, Technology and Civilisation. New York:
Durkheim Press/Berghahn. S. 1-29.

Schultheis, Franz (2007). Bourdieus Wege in die Soziologie. Konstanz: Univer-
sitdtsverlag Konstanz.

Silber, Ilana (1998). »Modern Philanthropy: Reassessing the Viability of a
Maussian Perspective«. In: James, Wendy/Allen, Nicholas J. (Hg.): Marcel
Mauss. A Centenary Tribute. New York: Berghahn. S. 134-150.

Schiittpelz, Erhard (2002a). »Der Fetischismus der Nationen und die Durchlis-
sigkeit der Zivilisation. Globalisierung durch technische Medien bei Marcel
Mauss (1929)«. In: Andriopoulos, Stefan/Dotzler, Bernhard J. (Hg.): 1929:
Beitridge zur Archéologie der Medien. Frankfurt/Main: Suhrkamp. S. 158-
172.

Schiittpelz, Erhard (2002b). »Pazifik — Zur Terminologie der Gabe von Marcel
Mauss«. In: Kater, Thomas/Kiimmel, Albert (Hg.): Der verweigerte Friede.

https://doi.org/10.14361/6783838408282-006 - am 14.02.2026, 18:14:14. httpsy//www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IEEEE


https://doi.org/10.14361/9783839408292-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISTHEORIE VON MAUSS | 199

Der Verlust der Friedensbildlichkeit in der Moderne. Bremen: Donat Verlag.
S. 337-383.

Schiittpelz, Erhard (2005): Die Moderne im Spiegel des Primitiven. Miinchen:
Fink.

Starobinski, Jean (1994). Gute gaben, schlimme Gaben. Die Ambivalenz sozialer
Gesten. Frankfurt/Main: Biichergilde.

Stentzler, Friedrich (1979). Versuch iiber den Tausch. Zur Kritik des Struktura-
lismus. Berlin: Medusa.

Tarot, Camille (1999): De Durkheim a Mauss, I’invention du symbolique. Socio-
logie et science de religions, Paris. La Découverte.

Tarot, Camille (2006). »Fragen zum Verhiltnis von Mauss zur deutschen Kul-
tur«. In: Keller, Thomas/Efbach, Wolfgang (Hg.): Leben und Geschichte.
Anthropologische und ethnologische Diskurse der Zwischenkriegszeit. Miin-
chen: Fink. S. 323-342.

Vandevelde, Antoon (2000). »Towards a Conceptual Map of Gift Practices«. In:
Ders. (Hg.): Gifts and Interests. Leuven: Peeters. S. 1-20.

Volf, Miroslav (2005). Free of Charge. Giving and Forgiving in a Culture
Stripped of Grace. Michigan: Zondervan.

Wacquant, Loic D.J. (1996): »Auf dem Weg zu einer Sozialpraxeologie. Struktur
und Logik der Soziologie Pierre Bourdieus«. In: Bourdieu, Pierre/Wacquant,
Loic D.J.: Reflexive Anthropologie. Frankfurt/Main: Suhrkamp. S. 17-93.

Weigel, Sigrid (1996). » Shylock< und >Das Motiv der Késtchenwahl<: die Diffe-
renz von Gabe, Tausch und Konversion im >Kaufmann von Venedig««. In:
Bohme, Hartmut/Scherpe, Klaus R. (Hg.): Literatur und Kulturwissenschaf-
ten. Positionen, Theorien, Modelle. Reinbek bei Hamburg: Rowohl. S. 112-
133.

Zutt, Jirg (Hg.) (1972). Ergriffenheit und Besessenheit. Ein interdisziplinéres
Gesprich tiber transkulturell-anthropologische und -psychiatrische Fragen.
Bern: Francke.

https://doi.org/10.14361/6783838408282-006 - am 14.02.2026, 18:14:14. httpsy//www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IEEEE


https://doi.org/10.14361/9783839408292-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://doi.org/10.14361/6783838408282-006 - am 14.02.2028, 1!

14, hitpsy//www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [ TN


https://doi.org/10.14361/9783839408292-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

