
II. Korrespondenz zwischen
Eric Voegelin und Leo Strauss

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993927-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Strauss an Voegelin1

25. Februar 1951

Lieber Herr Voegelin!

Ich habe jetzt etwas Zeit, aber kein richtiges Papier. 
Ich fürchte, wenn ich richtiges Papier haben werde, 
keine freie Zeit zu haben. Also wage ich es, Ihnen auf 
dem unrichtigen Papier zu schreiben.

Herzlichen Dank für Ihren Brief. Ihr Dank ist ganz 
unbegründet. Es hat uns sehr leid getan, Sie nicht öfter 
sehen zu können - aber diese leidigen Grippen, von der 
Inanspruchnahme durch die Lehrtätigkeit zu schweigen. 
Ich konnte ja nicht einmal alle Ihre Vorlesungen hören. 
Daher zögere ich auch mehr zu sagen, als daß sie höchst 
interessant waren. Es gibt, wie Sie sich denken können, 
einen Punkt, wo sich unsere Wege scheiden. Ich möchte 
nicht einmal versuchen, ihn genauer zu beschreiben, 
bevor ich Ihre Vorlesungen genau gelesen habe. Ich habe 
die Absicht, mich mit denselben genau auseinanderzuset­
zen, unter Umständen in print.

Was Philosophie und Gesetz angeht, so glaube ich 
im Grunde noch auf demselben Boden zu stehen. Ich 
hoffe freilich, in den letzten 15 Jahren etwas dazu gelernt 
zu haben, und würde daher vieles anders ausdrücken.

1 Orthographie und Interpunktion wurden in allen Briefen angeglichen (d.Hrsg.).

29

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Strauss an Voegelin

Wenn ich damals auf dem Primat des Gesetzes 
bestand, so war das - von den sachlichen Gründen 
abgesehen - dadurch bedingt, daß ich vom Mittelalter 
sprach. Aber auch Sie werden doch nicht in Abrede 
stellen, daß ein wesentlicher Unterschied zwischen dem 
auf der Offenbarung beruhendem Denken des Mittelalters 
und dem nicht auf Offenbarung beruhenden Denken des 
klassischen Altertums besteht. Diesen wesentlichen 
Unterschied durch nichts zu verhüllen, gebührt ein 
doppeltes Interesse. Einmal das Interesse der Offen­
barung, die eben doch schlechterdings nicht natürliches 
Wissen ist. Zweitens das menschliche Wissen, die 
episteme. Sie selbst sagten von sich hier, daß Ihnen die 
Wissenschaft am Herzen liege. Mir dann kommt es doch 
sehr darauf an, sie als solche zu verstehen. Ihre Klassiker 
sind die Griechen und nicht die Bibel. Die Klassiker 
belegten, daß das wahrhaft menschliche Leben, das der 
Wissenschaft, dem Wissen und der Suche nach ihm ge­
widmete Leben ist. Von der Bibel aus ist das hen 
anagkeion etwas durchaus Anderes. Keinem vertretbaren 
Zweck ist durch die Verhüllung dieses Gegensatzes 
gedient, durch die Verleugnung des tertium non datur. 
Jede Synthese ist tatsächlich eine Option entweder für 
Jerusalem oder für Athen.

Nun sprechen Sie von den religiösen Grundlagen der 
klassischen Philosophie. Ich würde das schon aus dem 
Grunde nicht tun, weil es kein griechisches Wort für 
"Religion" gibt. Man müßte von den Göttern oder von 
dem Gott oder von dem Göttlichen sprechen, und man 
müßte aufklären, was die Philosophen alles unter Gott 
verstanden haben. Doch wohl nicht dasselbe, was das 
Volk darunter verstanden hat.

Man müßte ferner aufklären, welche Erfahrungen 
vom Göttlichen die Philosophen als genuine anerkannt 

30

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


25. Februar 1951

haben. Plato und Aristoteles haben ja Beweise für das 
Dasein von Göttern nicht von Erfahrungen und Sitten, 
sondern aus der Analyse der Bewegung her gewonnen.

Ich glaube auch heute noch, daß die nomos die 
gemeinsame Grundlage der Bibel und der Philosophie ist 
- humanly speaking. Aber ich würde bis dahin präzisie­
ren, daß es das Problem der Vielheit der nomos ist, das 
zu den diametral entgegengesetzten Lösungen der Bibel 
einerseits, der Philosophie andererseits führt.

Sie scheinen ganz sicher zu sein, daß die 
Platonischen Mythen nur aufgrund der Postulierung einer 
ihnen zugrunde liegenden "religiösen" Erfahrung ver­
ständlich sind. Ich bin dessen nicht so sicher. Ich 
bekenne meine Unwissenheit. Es scheint mir unmöglich, 
das Problem des Platonischen Mythos wirklich zu lösen, 
bevor man das Problem des Platonischen Dialogs, d. h. 
des Kosmos der Dialoge, gelöst hat; denn dieses ganze 
Werk ist ein Mythos. Abgesehen davon sind die Stücke, 
die gewöhnlich als "die Mythen Platos" bezeichnet 
werden, jeweils Element eines Dialogs. Aber soviel ich 
weiß, hat noch niemand klar sagen können, was der Sinn 
des Dialogs ist. Mich nimmt das nicht wunder. Denn 
ohne das volle Verständnis des gesamten Platonischen 
Werkes bleibt unvermeidlich ein letzter Zweifel. Ich 
weiß von niemanden, der ein solches Verständnis 
beanspruchen könnte. Soviel, glaube ich, ergibt sich 
doch überall aus Plato, daß ihm weniger daran lag, die 
besseren Leser zum Glauben, als sie zum Denken zu 
veranlassen. Und dazu gibt es in der Tat kein besseres 
Mittel als die Rätselhaftigkeit seines Werkes im Ganzen 
und der Mythen im besonderen.

Ich glaube nicht, daß das Problem des Dialogs 
unauflösbar ist. Nur scheint mir, daß wir noch sehr weit 
davon entfernt sind. Seit wann wird das Problem 

31

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Strauss an Voegelin

eigentlich gesehen! Kaum vor Schleiermacher, dessen 
Lösung beweisbar falsch ist. Dann fing P. Friedlaender 
wieder an - im Grunde nur ästhetisch. Ich finde da und 
dort gute Beobachtungen, aber nirgends eine klare, auf 
den Grund gehende Exposition. Fast die ganze 
Forschung beruht auf der hypothetischen "Entwick- 
lungs"-theorie, die alle zentralen Interpretationsprobleme 
abschneidet, indem sie auf die verschiedenen Entsteh­
ungs-Perioden verweist.

Ich weiß nicht, ob Sie meine Position jetzt besser 
verstehen. Bitte zögern Sie nicht, mich zur Rede zu stel­
len.

Herzlich grüßt Sie
Ihr Leo Strauss

32

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voegelin an Strauss

22. April 1951

Lieber Herr Strauss,

ich habe Ihnen für eine ganze Reihe von Sendungen 
zu danken - für Ihren Brief vom 25. Februar, für die 
Separata über Hobbes und Max Weber und für den 
mimeographierten Artikel über Musik. Haben Sie 
herzlichen Dank für alles - und im besonderen für den 
Max Weber. Der kam gerade, als ich an der 
"Introduction" zu den Walgreen Lectures arbeitete; da 
gibt es auch ein paar Seiten über Webers wertfreie 
Wissenschaft, und ich sehe, daß wir in der Analyse sehr 
weitgehend übereinstimmen.

Damit habe ich Ihnen auch den Grund angegeben, 
warum ich Ihren Brief zwei Monate liegen ließ. Die 
Beschäftigung mit der "Introduction" ließ mir keine 
Ruhe, so nebenbei die Probleme der Offenbarung und 
des platonischen Dialoges zu "lösen", die Sie in Ihrem 
Brief ganz richtig als Kardinalpunkte bezeichnen, an 
denen unsere Meinungen vermutlich auseinandergehen. 
Sie laden mich sehr liebenswürdig ein, Sie in diesen 
Punkten "zur Rede zu stellen". Aber das ist wohl nicht 
ernst gemeint. Man kann in solchen Fragen wohl nicht 
mehr tun, als die Grenzen des eigenen Wissens und 
Verstehens zu bekennen. Lassen Sie mich also in diesem 
Sinne bekennen, wo ich in der Frage des Verhältnisses 
von Wissen und Offenbarung nicht weiterkomme.

33

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voegelin an Strauss

Das Problem der Offenbarung, um überhaupt 
diskutabel zu werden, muß zunächst eingeschränkt 
werden. Als "Offenbarung’’, als "Wort Gottes", kann 
man fürs erste den Inhalt gewisser literarischer 
Dokumente bezeichnen, die als "Schrift" kanonisiert 
sind. Damit ist offenbar ein historisches Problem der 
Offenbarung aufgeworfen insofern, als der Kanon von 
Menschen (nicht von Gott) in längeren und manchmal 
sehr hitzigen Debatten festgestellt worden ist. An diesem 
Punkt könnte man abbrechen und die "Offenbarung" als 
Meinung gewisser historischer Personen über die Natur 
der kanonisierten Literaturwerke beiseiteschieben. - 
Wenn man an diesem Punkt stehenbleibt, dann müßte 
man (wenigstens sehe ich keinen anderen Weg) das 
Phänomen des Offenbarungsglaubens psychologisch 
(vielleicht sogar psychopathologisch) deuten. Eine solche 
Psychologisierung aber scheint mir nur möglich unter der 
Bedingung, daß nicht nur die Inhalte der Offenbarung 
psychologisiert, sondern auch ihre präsumptive Quelle, 
d. h. Gott, geleugnet werden. Und das führt zu 
metaphysischen Komplikationen, auf die ich ja wohl 
nicht weiter eingehen muß. - Läßt man sich jedoch über 
diesen Punkt hinaus auf die Diskussion ein, dann ergeben 
sich eine Reihe von Konsequenzen. Die Personen, die 
über Inklusion oder Exklusion von Literaturwerken in 
den Kanon streiten, sind offenbar im Besitz von Kriterien 
dafür, was Offenbarung ist und was nicht. Das Problem 
der Offenbarung scheint mir daher unabtrennbar zu sein 
vom Problem des Erkennens der Offenbarung als solcher 
und in weiterer Konsequenz vom Problem der 
Interpretation. Offenbarte Wahrheit gibt es nur, insoferne 
sie menschlich rezipiert und kommunikabel ist. - Der 
Gegensatz von menschlichem Wissen und Of­
fenbarungswissen kann daher nicht ohne Qualifikationen 

34

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22. April 1951

aufgestellt werden. Alles Wissen, auch das Offenba­
rungswissen ist menschlich, insofeme es Wissen 
konkreter Menschen ist. Aber manches Wissen wird von 
den Menschen, die es "befallt" als aus göttlicher Quelle 
stammend verstanden. Diese Formulierung ist nicht 
psychologisierend gemeint, denn sie bestreitet nicht, daß 
die Quelle richtig diagnostiziert ist.

Diese Formulierungen scheinen mir nötig zu sein, 
um gewisse historische Tatbestände angemessen zu 
verstehen; wie z. B. die Problematik von Klarheitsgraden 
der Offenbarung, die in der Paulinischen Reihe von 
Natur, Gesetz, Geist angeregt ist. Wissen kann 
Offenbarungswissen sein, auch wenn es nicht als solches 
verstanden wird, wie z. B. das "Natur"recht. Dahin 
gehört auch die Konzeption des Clemens von Alexandria, 
daß die griechische Philosophie das "Alte Testament" der 
Heiden sei; oder die patristische Theorie von der anima 
naturaliter Christiana. Und vor allem gehört hierher der 
Tatbestand der doctrina Christiana als einer zweitau­
sendjährigen Entwicklung der Offenbarung. Das "Wort" 
Gottes ist nicht ein Vokabel, das iteriert wird, sondern 
ein Sinngehalt, der artikuliert werden kann, in einer sehr 
"freien" Interpretation, die sich legitimiert aus der Prä­
senz des Geistes in der geschichtlichen Gemeinschaft.

Offenbarung also ist menschlich diskutabel, weil sie, 
wie alles Wissen, menschliches Wissen ist. Offen­
barungswissen ist ferner nicht einfach alles, wovon 
irgend jemand behauptet, es sei ihm "offenbart" worden, 
sondern sein Inhalt kann sozial-historisch von Menschen 
nach Kriterien festgestellt, interpretiert und rational 
geklärt werden (Clementinische Kriterien der Interpre­
tation, Vincentinischer Kanon, Augustinische sapientia). 
Es unterscheidet sich von "nur" menschlichem Wissen 
dadurch, daß sein Inhalt erlebt wird in einem 

35

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voegelin an Strauss

"Angesprochenwerden" von Gott. Und durch dieses 
Erlebnis des "Angesprochenwerdens" ist der wesentliche 
Inhalt des Offenbarungswissens gegeben: ein Mensch, 
der sich in seiner "Nur"-Menschlichkeit gegenüber einem 
transzendenten Sein versteht; ein welt-transzendentes 
Sein, das als realissimum gegenüber allem Welt-Seienden 
erfahren wird; ein Sein, das "anspricht", also Person ist, 
Gott; ein Mensch, der von diesem Sein "angesprochen" 
werden kann, also zu ihm in einer Beziehung der 
Offenheit steht. In diesem Sinne würde ich die Formulie­
rung wagen: Das Faktum der Offenbarung ist ihr Inhalt.

Wenn Offenbarung in diesem Sinne verstanden wird, 
ergeben sich recht interessante geistesgeschichtliche Pro­
bleme. Offenbarung im jüdischen und christlichen Sinne 
scheint nur möglich zu sein, wenn der Mensch historisch 
ein Bewußtsein seiner Menschlichkeit entwickelt hat, die 
ihn klar gegen Transzendenz absetzt. Ein solches 
Bewußtsein ist z. B. im Polytheismus der Homerischen 
oder Hesiodischen Stufe noch nicht gegeben. Göttliches 
und Menschliches geht noch ineinander. Dieser 
Tatbestand wird durch die meiner Meinung nach 
unglückselige Theorie des "Anthropomorphismus" in 
polytheistischen Kulturen verschleiert. Bei den 
griechischen Göttern handelt es sich nicht um 
anthropomorphe Darstellungen des Göttlichen, sondern 
um theomorphe Symbolisierungen menschlicher 
Seeleninhalte. Die Entwicklung der Seele (wie sie Jaeger 
und Snell recht gut, gegen Rohde durchgearbeitet haben) 
scheint mir der Prozeß zu sein, in dem der Mensch sich 
selbst entgöttert hat und zum Bewußtsein der 
Menschlichkeit seines Seelenlebens gekommen ist. Erst 
mit dieser seelischen Konzentration wird es möglich, sich 
als von einem welt-transzendenten Gott angesprochen zu 

36

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22. April 1951

erleben. Offenbarung scheint mir also historisch eine 
sehr merkwürdige "Kurve” zu haben. In einer 
polytheistischen Kultur "offenbaren” sich die Götter alle 
Augenblicke durch Erscheinungen, Zeichen, Ansprachen. 
Mit der Differenzierung und Konzentration der Seele 
verschwindet diese diffuse Offenbarung. In Plato, und 
deutlicher noch in Aristoteles, scheint mir das Maximum 
der Seelenschließung erreicht, in der die maximal 
konzentrierte Seele zum Verständnis des transzendenten 
Seins kommt und sich zu ihm hin "erotisch" orientiert, 
ohne jedoch Antwort zu finden. Im Christentum scheint 
mir das erreichte griechische Seelenverständnis absorbiert 
zu sein, bereichert durch die Wiederherstellung der nun 
Offenbarung genannten wechselseitigen Beziehung zum 
göttlichen Sein. (Entscheidend der Gegensatz von 
Aristotelischer philia, die zwischen Gott und Mensch 
ausgeschlossen ist, und Thomistischer amicitia zwischen 
Gott und Mensch; interessant dann wieder die 
Ausschließung der amicitia durch Luther und das Ver­
lassen auf die fides als einseitigen Akt des Vertrauens auf 
eine historisch vergangene, aber geistig nicht präsente, 
Offenbarung.)

Was nun das Verhältnis von Wissenschaft (und 
speziell Metaphysik) und Offenbarung betrifft, so scheint 
mir ein Prinzip Augustins den Weg gezeigt zu haben. 
Das Offenbarungswissen ist im Bau menschlichen 
Wissens das Wissen um die Vorgegebenheiten der 
Erkenntnis (sapientia, nahe verwandt dem Aristotelischen 
nous als unterschieden von der episteme). Zu diesen 
Vorgegebenheiten gehört das Erlebnis des Menschen von 
sich selbst als esse, nosse, eile; das untrennbare 
Grunderlebnis: ich bin als wissender und wollender; ich 
weiß mich als seiender und wollender; ich will mich als 
seiender und wissender Mensch. (Für Augustin in der 

37

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voegelin an Strauss

weltlichen Sphäre das Symbol der Trinität: der Vater - 
das Sein; der Sohn - die erkennbare Ordnung; der Geist - 
der Prozeß des Seins in der Geschichte.) Zur diesen 
Vorgegebenheiten gehört ferner das außerzeitliche Sein 
Gottes (in den eben charakterisierten Dimensionen von 
Kreation, Ordnung und Dynamik); und das Wissen des 
Menschen um dieses Sein durch "Offenbarung”. 
Innerhalb dieses durch sapientia vorgegebenen Wissens 
bewegt sich die philosophische episteme.

Ich muß gestehen, daß mir diese Vorgegebenheiten 
durchaus akzeptabel erscheinen. Die Unterscheidung von 
scientia und sapientia scheidet aus dem Philosophieren 
eine Reihe von Problemen aus, die meiner Meinung nach 
nicht echte Erkenntnisprobleme sind. Nehmen Sie z. B. 
einen modernen Philosophierversuch wie den Husserls, 
der die Welt vom Bewußtseinsstrom her aufbauen will 
und von den Noesen des Stroms. Und denken Sie an die 
qualvollen Konstruktionen, zu denen dieses Unternehmen 
in der Konstruktion des "Du" in den Meditations 
Cartesiennes geführt hat. Husserl hätte sich viel Zeit und 
unnütze Arbeit ersparen können, wenn er anerkannt 
hätte, daß der Mensch nicht ein Bewußtsein ist, daß 
weder das "Ich" noch das "Du" aus dem Bewußtsein 
konstituiert wird, daß man das Selbstbewußtsein nicht als 
Erkenntnisakt nach dem Modell einer sinnlichen 
Wahrnehmung konstruieren kann etc., sondern daß es 
sich hier um die Vorgegebenheiten der Erkenntnis 
handelt. - Oder, um ein klassisches Beispiel zu nehmen, 
denken Sie an die Komplikationen, zu denen es führt, 
wenn man die erkennbare Ordnung "metaphysisch" als 
Imposition von Form auf Stoff konstruiert und dann nach 
einem Handwerksmodell zur mythischen Demiurgie des 
Timaeus geführt wird; während Materialismus und 
Idealismus als philosophische Probleme verschwinden, 

38

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22. April 1951

wenn die Ordnung des Seins und ihre Erkennbarkeit zu 
den Vorgegebenheiten gehören, und man sich nun mit 
der Ordnung selbst, den Methoden und Grenzen ihrer 
Erkennbarkeit befassen kann. - Probleme der 
angedeuteten Art scheinen mir philosophische Fehl­
konstruktionen zu sein, weil die echten Probleme 
menschlichen Erkennens nicht vom Bereich der sapientia 
geschieden sind. Augustin klassifiziert sie als fantastica 
fomicatio, begangen durch die Injektion menschlicher 
Phantasien in Wissensbereiche, die durch "Offenbarung" 
geklärt sind. (Zur Unterscheidung klassischer und 
christlicher Metaphysik wäre ich bereit, sehr weitgehend 
die Position von Gilson in seinem "Esprit de la Phi­
losophie Medidvale" zu akzeptieren.) - Der philoso­
phische Wert der Offenbarung scheint mir also in der 
Ausscheidung von Scheinproblemen zu liegen.

Und nun das zweite kleine Problem - die 
Platonischen Dialoge. Sie haben ganz recht, wenn Sie 
sagen, daß es nichts Ordentliches über die Frage gibt, 
und daß der Wissensstand recht unbefriedigend ist. Das 
ist mir auch in meiner Arbeit an Plato aufgefallen - und 
ich habe mich darüber gewundert, da mir die 
Schwierigkeit des Verständnisses eher in einem embarras 
de richesse an Motiven zu liegen scheint, denn in der 
Unmmöglichkeit, solche zu finden. Lassen Sie mich 
einige aufzählen:

(1) Plato steht sehr stark im Banne von Aeschylus, 
besonders betreffend das Problem der Peitho, der 
überredenden Imposition der rechten Ordnung auf die 
Dämonie der Triebe. Den Prometheus z. B. würde ich 
nicht prometheisch im romantischen Sinne (als 
menschliche Auflehnung gegen ein tyrannisches 
Schicksal) verstehen, sondern als Seelendrama, in dem 
alle Personen Seelenkräfte sind, die um die Ordnung der 

39

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voegelin an Strauss

Dike in der Seele ringen - mit der gegen Schluß 
angedeuteten "Lösung" einer Erlösung durch das 
stellvertretende Leiden des Herakles. Dieses Seelendrama 
ist nun auch die Substanz des historischen Prozesses 
(Orestie) und des konstitutionellen Verfahrens 
(Heketiden). Die Tragödie, im aeschyleischen Sinn, als 
politischer Kult, scheint mir (individuell und sozial un­
trennbar) die Liturgie der politischen Dike zu sein. 
Dieser Kult verliert seine paränetische Bedeutung, wenn 
das Publikum verrottet und, das entscheidende Symptom 
der Verrottung, den Repräsentanten der Dike, Sokrates, 
umbringt. Die bewältigte Spannung der aeschyleischen 
Tragödie ist zur unbewältigten Spannung von Sokrates 
und Athen geworden. Es gibt jetzt nur noch einen 
Tragödienstoff, die Tragödie des Sokrates. Insoferne der 
Platonische Dialog von der Spannung Sokrates - Athen 
getragen ist, scheint er mir die Fortsetzung der 
aeschyleischen Tragödie unter der neuen historisch­
politischen Bedingung zu sein.

(2) Aber warum überhaupt Tragödie, und im 
Gefolge Platonischer Dialog? Die Antwort scheint mir im 
Aeschyleischen und Platonischen Verstehen der Gesell­
schaft als Seelenordnung und Seele als Reflex der 
Gesellschaft zu liegen. Abgesehen vom ausgesprochenen 
Grundprinzip der Polis als des groß-geschriebenen 
Menschen, scheint mir wichtig Politeia VIII-IX, mit der 
sehr feinen Analyse der Seelenzersetzung z. B. des 
Oligarchen durch die Stimmen der Gesellschaft, die als 
Seelenkräfte aufgenommen werden; und sehr schön, am 
Ende, die Tyrannis als Sozialform der radikal unsozialen 
Traumphantasien des tyrannischen Individuums. (Hier 
vielleicht auch Heraklitische Erinnerungen an die 
Privatwelten der Schlafwandler.) Insoferne als die 
Seelenordnung ein richtig funktionierendes Sozi­

40

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22. April 1951

algespräch ist, scheint mir daher der Platonische Dialog 
die geforderte Ausdrucksform der Seelenproblematik zu 
sein.

(3) Aber für welche Öffentlichkeit sind diese 
Dialoge bestimmt, wenn die entscheidende Öffent­
lichkeit, Athen, nicht hören will? Eine Antwort auf diese 
Frage gibt Plato in der Digression des Thaeaitetos. Auch 
der verhärtete Pragmatiker, der öffentlich auf den 
Philosophen nicht hören will, wird doch unruhig im 
Privatgespräch, in camera caritatis. Man kann nie 
wissen; das Gespräch darf nicht aufhören. Und der 
Dialog ist ja nicht mehr politischer Kult wie die 
aeschyleische Tragödie, sondern als exoterisches 
Literaturwerk für jeden privat bestimmt, der vielleicht 
doch hören will.

(4) Aber das Gespräch kann nur geführt werden, 
wenn es wirklich Gespräch ist. Entscheidend für diesen 
Punkt sind die Szenen in Protagoras und Gorgias, in 
denen Sokrates mit dem Abbruch des Gesprächs droht, 
wenn der Partner auf das Argument nicht eingeht und 
statt dessen "Reden” hält. Unter diesem Gesichtspunkt ist 
der Dialog das Kampfmittel zur Wiederherstellung der 
öffentlichen Ordnung, die durch das scheinöffentliche 
Instrument der Rhetorik privatisierend zersetzt wird.

(5) Dieses Kampfmittel kann jedoch im individuellen 
Fall versagen. Der Gegner ist verhärtet und läßt sich von 
der dialogischen Peitho nicht erweichen. Ist der Dialog 
also am Ende doch ein sinnloses Unternehmen? Platos 
Antwort ist der Mythos vom Totengericht in Gorgias und 
Politeia. Der Dialog geht weiter; und der jenseitige 
Führer des Dialogs ist ein Richter, dem heilende und 
strafende Sanktionen zur Verfügung stehen. Man kann 
dem Gespräch nicht entgehen. (Dies ist nicht eine Deu­
tung des Platonischen Mythus, sondern nur der Mythen 

41

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voegelin an Strauss

des Gorgias und der Politeia.)
(6) Die Relation von Mythus und Dialog ist ferner 

umkehrbar. Nicht nur der Mythos ist Fortsetzung des 
Dialogs, sondern der Dialog selbst ist mythisches 
Gericht. Das ist die Idee der Apologie. In der Apologie 
spielt die Handlung auf zwei Ebenen. Auf der politischen 
Ebene wird Sokrates von Athen gerichtet; auf der 
mythischen spielt das Gericht der Götter (repräsentiert 
durch Sokrates) über Athen. Und der Sokrates der 
Apologie läßt seine Richter nicht im Zweifel darüber, 
daß die Fragen, auf die sie nicht eingehen wollten, als er 
sie stellte, weiterhin an das Volk von Athen gestellt 
werden. In diesem Sinne ist der Dialog die Fortsetzung 
des Sokratischen Prozesses. Der Dialog ist ein Ge­
richtsverfahren.

(7) Wenn das Gespräch mit Erfolg geführt wird - im 
Sokratisch-Platonischen Kreis -, dann tritt ein weiteres 
Motiv hervor: die Gemeinschaftsbildung durch Eros. Das 
ist der Punkt, den die Georgeaner gut gesehen haben. 
Das Bild des schön-guten Menschen im andern zu sehen, 
es zu erwecken und herauszuholen (kompliziert durch das 
Mysterium, daß das Bild im andern das eigene Bild ist), 
das ist nur möglich durch die Erotik des Gesprächs. 
Dafür hauptsächlich Symposion und Phaidros, wieder mit 
ihren spezifischen mythischen Extrapolationen. In diesen 
Zusammenhang scheint mir das berühmte Problem des 
lebendigen und des geschriebenen Wortes zu gehören. 
Klarer konnte Plato wohl nicht sagen (besonders, wenn 
Sie noch die Dionysiusepisode dazunehmen), daß es sich 
in seinem Philosophieren nicht um eine "Doktrin" 
handelt, sondern um dialogische Erweckung durch das 
lebendige Wort. (Zur Esoterik dieser Erweckung im 
Detail wäre wohl auch der wenig beachtete Theages 
heranzuziehen.) Wenn dieser Prozeß über die 

42

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22. April 1951

Gemeinschaft des gesprochenen Wortes hinausgedehnt 
wird, dann scheint mir wieder die literarische Form des 
Dialogs (besonders des sachlich "resultatlosen" Dialogs) 
die angemessene zu sein.

(8) Ein weiteres Problem scheint sich mir durch die 
Dialog-Verkettungen zu ergeben, besonders die große 
Trilogie Politeia-Timaios-Kritias. In der Politeia selbst 
fungiert der Dialog (a) als Gericht über das sophistische 
Athen und (vermittelt durch das bezeichnende 
Verstummen des Trasymachus) (b) als erotisches 
Gespräch mit dem klaren Ziel, die periagoge zum 
Agathon herbeizuführen. Dieser ganze Dialog mit den 
"Jungen" wird aber von Sokrates (wie sich aus Timaios 
ergibt) den "Alten" erzählt. Er ist also Bestandteil des 
Gesprächs der "Alten", das von Timaios und Kritias 
weitergeführt wird, - und offenbar als solcher von Plato 
schon zur Zeit der Abfassung der Politeia beabsichtigt. 
Damit tritt ein neuer Aspekt des Mythos hervor. Zur 
Relation Mythos und Gericht (Politeia, Gorgias), Mythos 
und erotische Gemeinschaft (Symposion, Phaidros und 
Politeia) kommt jetzt die Relation Mythos und Alter- 
Geschichte. Durch den Mythos von Atlantis und seine 
Derivation wird das Sokratische Ordnungswissen, das in 
der Politeia authoritativ im Gespräch mit den "Jungen" 
zur Geltung kommt, als der letzte Ausläufer des 
mythischen Dialogs gedeutet, der durch die beseelte Ge­
schichte des Kosmos bis zu den Göttern hinaufreicht.

(9) Die intime Beziehung von Dialog und Mythos 
erreicht ihren Höhepunkt, meiner Meinung nach, in den 
Nomoi. Hier ist der Dialog selbst zum Mythos gewor­
den. Aber das ist eine komplizierte Geschichte, die man 
nur durch die Detailanalyse zeigen kann. (Wenn es Sie 
interessiert, steht Ihnen meine sehr umfangreiche Studie 
über die Nomoi zur Verfügung.) Nur um das Prinzip 

43

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Voegelin an Strauss

anzudeuten: Die Gliederung des Dialogs in seine 
Episoden sowie der Inhalt der Episoden folgt einer 
kosmischen Analogie, die in den Ausführungen über die 
Institutionen der Polis zum Inhalt des Dialogs wird.

(10) Zum Abschluß würde ich sagen, daß diese 
Problematik des Platonischen Mythos und Dialogs nahe 
Beziehungen zu den Fragen der Offenbarung hat. Plato 
verkündet keine Wahrheit, die ihm offenbart würde; das 
Erlebnis eines prophetischen Angesprochenwerdens von 
Gott scheint er nicht gehabt zu haben. Darum keine 
direkte Verkündigung. Der Mythos Platos scheint mir 
eine Zwischenform zu sein - nicht mehr der 
polytheistische Mythos, der für seine Seelenkonzentration 
unmöglich geworden war; aber noch nicht die freie 
Diagnose der göttlichen Quelle des Ordnungswissens. 
Gott spricht nicht unmittelbar, sondern nur vermittelt 
durch Sokrates-Plato. Insofeme als die Stelle Gottes als 
des Ansprechenden durch Sokrates-Plato als den 
Sprecher im Dialog eingenommen wird, scheint mir der 
letzte Grund der Dialogform das Ausleben des 
"theomorphen" Polytheismus zu sein: Göttliches und 
Menschliches ist noch nicht völlig geschieden. (Aus 
diesem Grund scheinen mir übrigens alle literarischen 
Renaissanceversuche, die Platonische Dialogform als 
Form nachzuahmen, zum Scheitern verurteilt zu sein.) 
Dieses Problem Platos, das Problem seiner Göttlichkeit 
im polytheistischen Sinne, scheint ihm selbst bewußt 
gewesen zu sein. Als Beweise würde ich die 
unheimlichen Gottesfiguren der Nomoi (Mario­
nettenspieler und Brettspieler) anzuführen; und ganz be­
sonders den Mythos des Politikos, in dem das nach- 
Satumische Zeitalter, der Zyklus des Zeus, als Zyklus 
des Platonischen basileus verstanden wird.

Das ist ein langer Brief geworden. Aber mit der 

44

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22. April 1951

Beschwerde, daß die Frage, warum Plato Dialoge 
geschrieben habe, ungeklärt sei, haben Sie mich 
"gereizt", im handwerklichen Sinne. Das wäre noch 
schöner, daß eine solche Frage nicht aufgeklärt werden 
kann, wenn man wirklich daran geht. Ich bin neugierig, 
was Sie zu dem Versuch sagen.

45

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Strauss an Voegelin

4. Juni 1951

Lieber Herr Voegelin,

wieder einmal bin ich vor die Alternative gestellt, 
auf schlechtem Papier oder gar nicht zu schreiben. Ich 
wählte wie üblich. Verzeihen Sie!

Herzlichen Dank für Ihren ausführlichen und 
belehrenden Brief vom 22. April, den ich erst jetzt, am 
Ende des Semesters, beantworten kann. Ich beglückwün­
sche Sie zum Abschluß der Walgreen Lectures, deren 
Studium ich mit Spannung entgegensehe. Erst auf Grund 
dieser Lectures wird es mir möglich sein, mich mit Ihnen 
wirklich auseinanderzusetzen.

Sie verkennen mich, wenn Sie glauben, daß ich die 
Aufforderung, mich zu Rede zu stellen, nicht ernst 
gemeint habe. Ohne logon dounai te kai dexasthai kann 
ich wenigstens nicht leben.

Sie haben völlig recht, wenn Sie davon ausgehen, 
daß eine "psychologisierende", das heißt atheistische 
Interpretation der Offenbarung zu Verwirrung führt. Es 
genügt, an das Beispiel Heideggers zu erinnern, dessen 
Gewis-sens-Interpretation darauf hinausläuft, daß das 
Rufen als ein sich-selbst-Rufen des Daseins zu fassen ist 
- Schuld, Gewissen, Handeln verlieren hier ihren Sinn. 
Man muß aber davon ausgehen, daß den Menschen etwas 
von Gott her geschieht. Aber dieses Geschehen ist nicht 

46

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Juni 1951

notwendig als Ruf oder Anrede zu verstehen; dies ist eine 
mögliche Interpretation; die Annahme dieser 
Interpretation beruht daher auf Glauben und nicht auf 
Wissen. Ich gehe weiter: Es besteht ein fundamentaler 
Unterschied zwischen Gottes Ruf selber und der 
menschlichen Formulierung dieses Rufs; was uns 
historisch entgegentritt ist das letztere (falls man nicht 
Verbal-Inspiration annimmt, was man kann, aber nicht 
muß). Entweder die menschliche Formulierung ist radikal 
problematisch, dann endet man in der Wüste von 
Kierkegaards' Subjektivismus, zu dem der Gedanke, daß 
man nur Gott selber, und keinem vermittelnden Men­
schen glauben darf, führt, - eines Subjektivismus', aus 
dem sich Kierkegaard doch nur so retten kann, indem er 
den Glaubens-Zn/iö/r (das Mysterium der Incarnation) in 
einer Weise verständlich macht, wie dies wohl niemand 
zuvor versucht hat.

Oder die menschliche Formulierung ist nicht radikal 
problematisch - d. h. es gibt Kriterien, die erlauben, 
zwischen illegitimen (häretischen) und legitimen Formu­
lierungen zu unterscheiden. Wenn ich Sie recht verstehe, 
ist das letztere Ihre Ansicht. Aufgrund derselben akzep­
tieren Sie das christliche Dogma. Ich weiß aber nicht, ob 
Sie dies im katholischen Sinne tun. Falls Sie dies täten, 
würden wir uns leicht verständigen. Denn die von Ihnen 
bei mir beanstandeten Unterschiede zwischen Offenba­
rung und menschlichem Wissen ist im Einklang mit der 
Katholischen Lehre. Aber ich glaube nicht, daß Sie die 
Katholische Lehre akzeptieren. Hier dürfte sich eine 
erhebliche Schwierigkeit daraus ergeben, daß Sie das 
Traditions-Prinzip (zum Unterschied vom Schrift- 
Prinzip) purgieren, und der Katholizismus doch am 
Konsequentesten in dieser Hinsicht ist.

47

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Strauss an Voegelin

Es ist mit einigen Widerstreben, daß ich als Nicht- 
Christ auf dieses inner-christliche Problem eingehe. Aber 
ich kann es darum tun, weil ich mir da klarmachen kann, 
daß das Problem und der gesamte Problem-Bereich, eben 
ein christlicher und, in sinngemäßer Erweiterung, auch 
ein jüdischer, aber eben darum kein "allgemein­
menschlicher’’ ist. Das heißt, daß er einen spezifischen 
Glauben voraussetzt, was die Philosophie als Philosophie 
nicht tut und nicht tun kann. Hier und hier allein liegt, 
wie mir scheint, unsere Divergenz - auch im bloß 
Historischen.

Ich habe keinerlei Einwendungen gegen Ihre 
Behauptung, daß das, was Sie als Vorgegebenheiten 
bezeichnen, wie Sie sagen, "akzeptabel" ist. Die Frage 
ist nur, ob es notwendig ist.

Um diese Notwendigkeit zu erweisen, genügt es 
keineswegs, die Insuffizienz z. B. Husserls zu zeigen - 
alle Ihre Einwände gegen Husserl treffen Plato und 
Aristoteles in keiner Weise: Weil sie keine "Ideologen" 
waren, gibt es für sie kein "Problem der ******** "i. 
Was aber die Alten selbst angeht, so waren sie doch 
philosophoi und wußten daher, daß es mit aller 
menschlichen foyca etwas Mißliches ist: Ihr Unter­
nehmen fällt in keiner Weise, wenn diese oder jene ihrer 
versuchten Antworten fällt. Die Probleme, mit denen sie 
sich befaßten, werden nicht dadurch zu Scheinpro- 
blemen, daß sie auf Grund des Glaubens, zum 
Unterschied von Wissen, ihren Ernst verlieren; für das 
Wissen behalten sie ihren Ernst. Ich erinnere nur daran, 
welche Rolle innerhalb des Christentums das Problem 
der Unsterblichkeit der Seele gespielt hat und de jure

1 Die Textstelle ist im Original unleserlich. 

48

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Juni 1951

noch spielt. Nun ist die demotion2 der Platonischen- 
Aristotelischen Problematik durch Augustinus nicht zum 
Beispiel um den Preis seiner doch historisch gemeinten 
Kosmos-Lehre erkauft, die, humanly speaking, nicht 
weniger phantastisch als die von Ihnen erwähnte Lehre 
des Timaeus ist. Nun liegt keine Schwierigkeit darin, daß 
Sie diese Kosmos-Lehre stillschweigend durch eine 
moderne Geschichts-Auffassung (Aufstieg von 
Polytheismus zu Monotheismus und dergleichen) 
ersetzen?

Ich habe Ihre Darlegungen nochmals durchgelesen. 
Sie geben selbstverständlich den Unterschied zwischen 
auf Offenbarung beruhendem menschlichen Wissen und 
"nur-menschlichem” Wissen zu. Mir scheint es nicht zu 
größerer Klarheit beizutragen, wenn man bei dieser 
Unterscheidung nicht auf die durch Tradition geheiligte 
Unterscheidung von Glauben und Wissen rekurriert.

Ihre Ausführungen betreffs den Platonischen Dialog 
fand ich in höchstem Grade interessant und relevant. Ich 
kann meine Reservationen nur andeuten.

Sie sagen, die Seelenordnung ist ein richtiges, 
funktionierendes Sozial-Gespräch. Ich muß annehmen, 
Sie meinen, die richtige Seelenordnung ist ein richtig 
funktionierendes Sozialgespräch. Aber die richtige 
Seelenordnung entspricht der richtigen Ordnung der 
polis. Kann man die richtige Ordnung der polis (in Platos 
Stück) ein Gespräch nennen? Hier besteht Herrschaft mit 
Befehl und Sage, aber gerade kein Gespräch, das als 
solches auf der Fiktion oder Realität der Gleichheit be­
ruht. Im Platonischen Sinne gibt es keinen Sokratischen 
Dialog. Sie selbst sagen, daß der Dialog ein Kampfmittel 
zur Wiederherstellung der öffentlichen Ordnung ist: Mit 

2 Herabwürdigung (Anm. d. Hrsg.)

49

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Strauss an Voegelin

deren Wiederherstellung verliert das Kampfmittel seinen 
Sinn. Also: gehört der Dialog zur unrichtigen "Ordnung" 
oder zur "kranken" Seele oder Gesellschaft.

Anders ausgedrückt - Sie sprechen von der Tragödie 
und Sie schweigen von der Komödie, während doch der 
Dialog, soeben gesprochen, eine "Synthese" von 
Tragödie und Komödie ist. Im Sinne bekannter Äuße­
rungen Platos wird man sagen dürfen, daß Tragödien und 
polis zusammengehören - entsprechend gehören Komödie 
und Zweifel an der polis zusammen. Vom Standpunkt 
der Philosophen ist der Verfall der polis ja nicht 
schlechthin das Schlimmste. Die gesamte polis, die an 
ihre Ewigkeit glaubt, hat doch die Neigung, das Wahr­
haft-Ewige, das ontos on, zu verstecken.

Der Platonische Dialog kann nicht ohne weiteres von 
der polis, sondern nur von der Philosophie aus 
verstanden werden. Von hier aus würde sich auch 
ergeben, daß man nicht von "dem Gespräch" reden kann: 
Es kommt ganz darauf an, mit wem Sokrates spricht. Der 
Philosoph ist in der Tat wesentlich redend und nicht 
"tuend" - in diesem Sinn darf das Gespräch nie aufhören. 
Aber ein nicht auf die Philosophie zuletzt hingeordnetes 
Gespräch ist kein Gespräch.

Sie haben ganz recht: Gorgias hat mehr von Plato 
begriffen als die Wilamovitz, Jaeger und die ganze 
Zunft. Aber war das nicht eine Folge davon, daß er nicht 
in biblischen (oder säkularisch-biblischen) Begriffen 
dachte? Auch darin hat er recht, daß er zweifelte, daß es 
eine Platonische Lehre gibt, so wie es etwa eine 
Leibnizsche Lehre gibt. Aber man darf doch nicht so 
weit gehen, in einem Erwecken zu philosophischer 
"Existenz", zu einem gleichsam gegenstandslosen 
Philosophen die Substanz der Dialoge zu sehen. Sokrates 
wußte, daß er nichts weiß - dies, wenn Sie wollen, ist die

50

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Juni 1951

Platon-Lehre. Denn man kann nicht wissen, daß man 
nicht weiß, wenn man nicht weiß, was man nicht weiß - 
das heißt, wenn man nicht weiß, was die eigentliche 
Frage und deren Rangordnung ist. Und Sokrates wußte, 
daß das hen anangkaion das delein oder skopein ist. Das 
ist sicherlich sehr viel weniger als ein System, aber doch 
auch erheblich mehr als "Existenzerhaltung" und 
"göttlicher Glaube".

In einem Satz gesagt - ich glaube, daß Philosophie 
im Platonischem Sinne möglich und notwendig ist. - Sie 
glauben, daß die so verstandene Philosophie durch 
Offenbarung obsolet geworden ist. Gott weiß, wer recht 
hat. Aber: Wenn es sich um die Interpretation Platos 
handelt, muß man, wie es scheint, vor aller Piato-Kritik, 
zunächst einmal Plato im Sinne dessen, was er wollte, 
verstehen. Und dieses war zuerst und zuletzt die Philoso­
phie. Hier allein kann der Schlüssel zum Dialog gefun­
den werden.

Ich sage natürlich nicht, daß jemand, der in 
biblischen Begriffen denkt, Plato nicht verstehen kann. 
Ich sage nur, daß man Plato nicht verstehen kann, wenn 
man, im Vollzug des Studiums Platos, in biblischen 
Begriffen denkt. In diesem Sinne ist die biblische Frage 
von der philosophischen zu trennen.

Es freut mich zu sehen, daß Sie vom Thrasymachus 
besser denken als hoi polloi. Ich sehe keinen Grund, 
dieses Meisterwerk für unecht zu halten.

Das Verstummen des Thrasymachus ist, glaube ich, 
komischer gemeint als Sie es nehmen. Vergessen Sie 
nicht, daß er später noch zweimal vorkommt.

Gern würde ich Ihre Interpretation der Nomoi lesen. 
Aber leider muß ich mich durch meine Walgreen Lectu- 

51

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Strauss an Voegelin

res durchwaten. Sie sind schon mehr als überfällig, und 
no end in sight.

Lassen Sie bald wieder von sich hören.
Herzlich grüßt Sie,

Ihr Leo Strauss

52

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	25. Feb. 1951: Strauss an Voegelin
	22. Apr. 1951: Voegelin an Strauss
	4. Jun. 1951: Strauss an Voegelin

