II. Korrespondenz zwischen
Eric Voegelin und Leo Strauss

https://dol.org/10.5771/9783495893027-27 - am 17.01.2026, 14:44:40.



https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 17.01.2026, 14:44:40. p -


https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Strauss an Voegelin!

25. Februar 1951

Lieber Herr Voegelin!

Ich habe jetzt etwas Zeit, aber kein richtiges Papier.
Ich fiirchte, wenn ich richtiges Papier haben werde,
keine freie Zeit zu haben. Also wage ich es, Ihnen auf
dem unrichtigen Papier zu schreiben.

Herzlichen Dank fiir Ihren Brief. Ihr Dank ist ganz
unbegriindet. Es hat uns sehr leid getan, Sie nicht ofter
sehen zu konnen - aber diese leidigen Grippen, von der
Inanspruchnahme durch die Lehrtitigkeit zu schweigen.
Ich konnte ja nicht einmal alle Ihre Vorlesungen horen.
Daher zogere ich auch mehr zu sagen, als daB} sie hochst
interessant waren. Es gibt, wie Sie sich denken kdnnen,
einen Punkt, wo sich unsere Wege scheiden. Ich mdchte
nicht einmal versuchen, ihn genauer zu beschreiben,
bevor ich Thre Vorlesungen genau gelesen habe. Ich habe
die Absicht, mich mit denselben genau auseinanderzuset-
zen, unter Umstinden in print.

Was Philosophie und Gesetz angeht, so glaube ich
im Grunde noch auf demselben Boden zu stehen. Ich
hoffe freilich, in den letzten 15 Jahren etwas dazu gelernt
zu haben, und wiirde daher vieles anders ausdriicken.

1 Orthographie und Interpunktion wurden in allen Briefen angeglichen (d.Hrsg.).

29

https://dol.org/10.5771/9783495893027-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Strauss an Voegelin

Wenn ich damals auf dem Primat des Gesetzes
bestand, so war das - von den sachlichen Griinden
abgesehen - dadurch bedingt, daB ich vom Mittelalter
sprach. Aber auch Sie werden doch nicht in Abrede
stellen, dafl ein wesentlicher Unterschied zwischen dem
auf der Offenbarung beruhendem Denken des Mittelalters
und dem nicht auf Offenbarung beruhenden Denken des
klassischen Altertums besteht. Diesen wesentlichen
Unterschied durch nichts zu verhiillen, gebiihrt ein
doppeltes Interesse. Einmal das Interesse der Offen-
barung, die eben doch schlechterdings nicht natiirliches
Wissen ist. Zweitens das menschliche Wissen, die
episteme. Sie selbst sagten von sich hier, daB Ihnen die
Wissenschaft am Herzen liege. Mir dann kommt es doch
sehr darauf an, sie als solche zu verstehen. Ihre Klassiker
sind die Griechen und nicht die Bibel. Die Klassiker
belegten, daf das wahrhaft menschliche Leben, das der
Wissenschaft, dem Wissen und der Suche nach ihm ge-
widmete Leben ist. Von der Bibel aus ist das hen
anagkeion etwas durchaus Anderes. Keinem vertretbaren
Zweck ist durch die Verhiillung dieses Gegensatzes
gedient, durch die Verleugnung des tertium non datur.
Jede Synthese ist tatsichlich eine Option entweder fiir
Jerusalem oder fiir Athen.

Nun sprechen Sie von den religiosen Grundlagen der
klassischen Philosophie. Ich wiirde das schon aus dem
Grunde nicht tun, weil es kein griechisches Wort fiir
"Religion"” gibt. Man miiite von den Gottern oder von
dem Gott oder von dem Gottlichen sprechen, und man
miite aufkliren, was die Philosophen alles unter Gott
verstanden haben. Doch wohl nicht dasselbe, was das
Volk darunter verstanden hat.

Man miifite ferner aufkldren, welche Erfahrungen
vom Goéttlichen die Philosophen als genuine anerkannt

30

https://dol.org/10.5771/9783495893027-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

25. Februar 1951

haben. Plato und Aristoteles haben ja Beweise fiir das
Dasein von Gottern nicht von Erfahrungen und Sitten,
sondern aus der Analyse der Bewegung her gewonnen.

Ich glaube auch heute noch, daBi die nomos die
gemeinsame Grundlage der Bibel und der Philosophie ist
- humanly speaking. Aber ich wiirde bis dahin prazisie-
ren, da} es das Problem der Vielheit der nomos ist, das
zu den diametral entgegengesetzten Losungen der Bibel
einerseits, der Philosophie andererseits fiihrt.

Sie scheinen ganz sicher zu sein, daB die
Platonischen Mythen nur aufgrund der Postulierung einer
ihnen zugrunde liegenden "religiosen" Erfahrung ver-
stindlich sind. Ich bin dessen nicht so sicher. Ich
bekenne meine Unwissenheit. Es scheint mir unmdglich,
das Problem des Platonischen Mythos wirklich zu 16sen,
bevor man das Problem des Platonischen Dialogs, d. h.
des Kosmos der Dialoge, gelost hat; denn dieses ganze
Werk ist ein Mythos. Abgesehen davon sind die Stiicke,
die gewohnlich als "die Mythen Platos" bezeichnet
werden, jeweils Element eines Dialogs. Aber soviel ich
weiB, hat noch niemand klar sagen kénnen, was der Sinn
des Dialogs ist. Mich nimmt das nicht wunder. Denn
ohne das volle Verstindnis des gesamten Platonischen
Werkes bleibt unvermeidlich ein letzter Zweifel. Ich
weil von niemanden, der ein solches Verstindnis
beanspruchen koénnte. Soviel, glaube ich, ergibt sich
doch iiberall aus Plato, da ihm weniger daran lag, die
besseren Leser zum Glauben, als sie zum Denken zu
veranlassen. Und dazu gibt es in der Tat kein besseres
Mittel als die Ratselhaftigkeit seines Werkes im Ganzen
und der Mythen im besonderen.

Ich glaube nicht, daB das Problem des Dialogs
unauflosbar ist. Nur scheint mir, daB wir noch sehr weit
davon entfernt sind. Seit wann wird das Problem

31

https://dol.org/10.5771/9783495893027-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Strauss an Voegelin

eigentlich gesehen? Kaum vor Schleiermacher, dessen
Losung beweisbar falsch ist. Dann fing P. Friedlaender
wieder an - im Grunde nur asthetisch. Ich finde da und
dort gute Beobachtungen, aber nirgends eine klare, auf
den Grund gehende Exposition. Fast die ganze
Forschung beruht auf der hypothetischen "Entwick-
lungs"-theorie, die alle zentralen Interpretationsprobleme
abschneidet, indem sie auf die verschiedenen Entsteh-
ungs-Perioden verweist.

Ich weiB nicht, ob Sie meine Position jetzt besser
verstehen. Bitte zogern Sie nicht, mich zur Rede zu stel-
len.

Herzlich griifit Sie
Ihr Leo Strauss

32

https://dol.org/10.5771/9783495893027-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Voegelin an Strauss

22. April 1951

Lieber Herr Strauss,

ich habe Ihnen fiir eine ganze Reihe von Sendungen
zu danken - fiir Ihren Brief vom 25. Februar, fiir die
Separata iiber Hobbes und Max Weber und fiir den
mimeographierten Artikel iber Musik. Haben Sie
herzlichen Dank fiir alles - und im besonderen fiir den
Max Weber. Der kam gerade, als ich an der
"Introduction” zu den Walgreen Lectures arbeitete; da
gibt es auch ein paar Seiten iiber Webers wertfreie
Wissenschaft, und ich sehe, da} wir in der Analyse sehr
weitgehend iibereinstimmen.

Damit habe ich Ihnen auch den Grund angegeben,
warum ich Ihren Brief zwei Monate liegen lieB. Die
Beschéftigung mit der "Introduction" lieB mir keine
Ruhe, so nebenbei die Probleme der Offenbarung und
des platonischen Dialoges zu "losen", die Sie in Ihrem
Brief ganz richtig als Kardinalpunkte bezeichnen, an
denen unsere Meinungen vermutlich auseinandergehen.
Sie laden mich sehr liebenswiirdig ein, Sie in diesen
Punkten "zur Rede zu stellen". Aber das ist wohl nicht
ernst gemeint. Man kann in solchen Fragen wohl nicht
mehr tun, als die Grenzen des eigenen Wissens und
Verstehens zu bekennen. Lassen Sie mich also in diesem
Sinne bekennen, wo ich in der Frage des Verhiltnisses
von Wissen und Offenbarung nicht weiterkomme.

33

https://dol.org/10.5771/9783495893027-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Voegelin an Strauss

Das Problem der Offenbarung, um iberhaupt
diskutabel zu werden, muB zunichst eingeschrankt
werden. Als "Offenbarung”, als "Wort Gottes", kann
man fiirs erste den Inhalt gewisser literarischer
Dokumente bezeichnen, die als "Schrift" kanonisiert
sind. Damit ist offenbar ein historisches Problem der
Offenbarung aufgeworfen insofern, als der Kanon von
Menschen (nicht von Gott) in ldngeren und manchmal
sehr hitzigen Debatten festgestellt worden ist. An diesem
Punkt konnte man abbrechen und die "Offenbarung” als
Meinung gewisser historischer Personen iiber die Natur
der kanonisierten Literaturwerke beiseiteschieben. -
Wenn man an diesem Punkt stehenbleibt, dann miifite
man (wenigstens sehe ich keinen anderen Weg) das
Phinomen des Offenbarungsglaubens psychologisch
(vielleicht sogar psychopathologisch) deuten. Eine solche
Psychologisierung aber scheint mir nur méglich unter der
Bedingung, daB nicht nur die Inhalte der Offenbarung
psychologisiert, sondern auch ihre prasumptive Quelle,
d. h. Gott, geleugnet werden. Und das fiihrt zu
metaphysischen Komplikationen, auf die ich ja wohl
nicht weiter eingehen muf. - LBt man sich jedoch iiber
diesen Punkt hinaus auf die Diskussion ein, dann ergeben
sich eine Reihe von Konsequenzen. Die Personen, die
iiber Inklusion oder Exklusion von Literaturwerken in
den Kanon streiten, sind offenbar im Besitz von Kriterien
dafiir, was Offenbarung ist und was nicht. Das Problem
der Offenbarung scheint mir daher unabtrennbar zu sein
vom Problem des Erkennens der Offenbarung als solcher
und in weiterer Konsequenz vom Problem der
Interpretation. Offenbarte Wahrheit gibt es nur, insoferne
sie menschlich rezipiert und kommunikabel ist. - Der
Gegensatz von menschlichem Wissen und Of-
fenbarungswissen kann daher nicht ohne Qualifikationen

34

https://dol.org/10.5771/9783495893027-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22. April 1951

aufgestellt werden. Alles Wissen, auch das Offenba-
rungswissen ist menschlich, insoferne es Wissen
konkreter Menschen ist. Aber manches Wissen wird von
den Menschen, die es "befdllt" als aus goéttlicher Quelle
stammend verstanden. Diese Formulierung ist nicht
psychologisierend gemeint, denn sie bestreitet nicht, dal
die Quelle richtig diagnostiziert ist.

Diese Formulierungen scheinen mir nétig zu sein,
um gewisse historische Tatbestinde angemessen zu
verstehen; wie z. B. die Problematik von Klarheitsgraden
der Offenbarung, die in der Paulinischen Reihe von
Natur, Gesetz, Geist angeregt ist. Wissen kann
Offenbarungswissen sein, auch wenn es nicht als solches
verstanden wird, wie z. B. das "Natur"recht. Dahin
gehort auch die Konzeption des Clemens von Alexandria,
dafB die griechische Philosophie das "Alte Testament" der
Heiden sei; oder die patristische Theorie von der anima
naturaliter Christiana. Und vor allem gehort hierher der
Tatbestand der doctrina Christiana als einer zweitau-
sendjdhrigen Entwicklung der Offenbarung. Das "Wort"
Gottes ist nicht ein Vokabel, das iteriert wird, sondern
ein Sinngehalt, der artikuliert werden kann, in einer sehr
"freien" Interpretation, die sich legitimiert aus der Pra-
senz des Geistes in der geschichtlichen Gemeinschaft.

Offenbarung also ist menschlich diskutabel, weil sie,
wie alles Wissen, menschliches Wissen ist. Offen-
barungswissen ist ferner nicht einfach alles, wovon
irgend jemand behauptet, es sei ihm "offenbart" worden,
sondern sein Inhalt kann sozial-historisch von Menschen
nach Kriterien festgestellt, interpretiert und rational
geklart werden (Clementinische Kriterien der Interpre-
tation, Vincentinischer Kanon, Augustinische sapientia).
Es unterscheidet sich von "nur" menschlichem Wissen
dadurch, daB sein Inhalt erlebt wird in einem

35

https://dol.org/10.5771/9783495893027-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Voegelin an Strauss

"Angesprochenwerden” von Gott. Und durch dieses
Erlebnis des "Angesprochenwerdens” ist der wesentliche
Inhalt des Offenbarungswissens gegeben: ein Mensch,
der sich in seiner "Nur"-Menschlichkeit gegeniiber einem
transzendenten Sein versteht; ein welt-transzendentes
Sein, das als realissimum gegeniiber allem Welt-Seienden
erfahren wird; ein Sein, das "anspricht", also Person ist,
Gott; ein Mensch, der von diesem Sein "angesprochen”
werden kann, also zu ihm in einer Beziehung der
Offenheit steht. In diesem Sinne wiirde ich die Formulie-
rung wagen: Das Faktum der Offenbarung ist ihr Inhalt.

Wenn Offenbarung in diesem Sinne verstanden wird,
ergeben sich recht interessante geistesgeschichtliche Pro-
bleme. Offenbarung im jiidischen und christlichen Sinne
scheint nur moéglich zu sein, wenn der Mensch historisch
ein BewuBitsein seiner Menschlichkeit entwickelt hat, die
ihn klar gegen Transzendenz absetzt. Ein solches
BewuBtsein ist z. B. im Polytheismus der Homerischen
oder Hesiodischen Stufe noch nicht gegeben. Gottliches
und Menschliches geht noch ineinander. Dieser
Tatbestand wird durch die meiner Meinung nach
ungliickselige Theorie des "Anthropomorphismus" in
polytheistischen ~ Kulturen  verschleiert. Bei den
griechischen Gottern handelt es sich nicht um
anthropomorphe Darstellungen des Gottlichen, sondern
um  theomorphe  Symbolisierungen  menschlicher
Seeleninhalte. Die Entwicklung der Seele (wie sie Jaeger
und Snell recht gut, gegen Rohde durchgearbeitet haben)
scheint mir der Prozef zu sein, in dem der Mensch sich
selbst entgottert hat und zum Bewufitsein der
Menschlichkeit seines Seelenlebens gekommen ist. Erst
mit dieser seelischen Konzentration wird es moglich, sich
als von einem welt-transzendenten Gott angesprochen zu

36

https://dol.org/10.5771/9783495893027-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22. April 1951

erleben. Offenbarung scheint mir also historisch eine
sehr merkwiirdige "Kurve" zu haben. In einer
polytheistischen Kultur "offenbaren" sich die Gétter alle
Augenblicke durch Erscheinungen, Zeichen, Ansprachen.
Mit der Differenzierung und Konzentration der Seele
verschwindet diese diffuse Offenbarung. In Plato, und
deutlicher noch in Aristoteles, scheint mir das Maximum
der Seelenschliefung erreicht, in der die maximal
konzentrierte Seele zum Verstindnis des transzendenten
Seins kommt und sich zu ihm hin "erotisch" orientiert,
ohne jedoch Antwort zu finden. Im Christentum scheint
mir das erreichte griechische Seelenverstindnis absorbiert
zu sein, bereichert durch die Wiederherstellung der nun
Offenbarung genannten wechselseitigen Beziehung zum
gottlichen Sein. (Entscheidend der Gegensatz von
Aristotelischer philia, die zwischen Gott und Mensch
ausgeschlossen ist, und Thomistischer amicitia zwischen
Gott und Mensch; interessant dann wieder die
AusschlieBung der amicitia durch Luther und das Ver-
lassen auf die fides als einseitigen Akt des Vertrauens auf
eine historisch vergangene, aber geistig nicht prisente,
Offenbarung.)

Was nun das Verhiltnis von Wissenschaft (und
speziell Metaphysik) und Offenbarung betrifft, so scheint
mir ein Prinzip Augustins den Weg gezeigt zu haben.
Das Offenbarungswissen ist im Bau menschlichen
Wissens das Wissen um die Vorgegebenheiten der
Erkenntnis (sapientia, nahe verwandt dem Aristotelischen
nous als unterschieden von der episteme). Zu diesen
Vorgegebenheiten gehdrt das Erlebnis des Menschen von
sich selbst als esse, nosse, elle; das untrennbare
Grunderlebnis: ich bin als wissender und wollender; ich
weiB mich als seiender und wollender; ich will mich als
seiender und wissender Mensch. (Fiir Augustin in der

37

https://dol.org/10.5771/9783495893027-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Voegelin an Strauss

weltlichen Sphdre das Symbol der Trinitit: der Vater -
das Sein; der Sohn - die erkennbare Ordnung; der Geist -
der Prozefl des Seins in der Geschichte.) Zur diesen
Vorgegebenheiten gehort ferner das auBerzeitliche Sein
Gottes (in den eben charakterisierten Dimensionen von
Kreation, Ordnung und Dynamik); und das Wissen des
Menschen um dieses Sein durch "Offenbarung".
Innerhalb dieses durch sapientia vorgegebenen Wissens
bewegt sich die philosophische episteme.

Ich muB gestehen, daB mir diese Vorgegebenheiten
durchaus akzeptabel erscheinen. Die Unterscheidung von
scientia und sapientia scheidet aus dem Philosophieren
eine Reihe von Problemen aus, die meiner Meinung nach
nicht echte Erkenntnisprobleme sind. Nehmen Sie z. B.
einen modernen Philosophierversuch wie den Husserls,
der die Welt vom BewuBtseinsstrom her aufbauen will
und von den Noesen des Stroms. Und denken Sie an die
qualvollen Konstruktionen, zu denen dieses Unternehmen
in der Konstruktion des "Du" in den Meditations
Cartesiennes gefiihrt hat. Husserl hdtte sich viel Zeit und
unniitze Arbeit ersparen konnen, wenn er anerkannt
hitte, daB der Mensch nicht ein BewuBtsein ist, daf
weder das "Ich" noch das "Du" aus dem BewuBtsein
konstituiert wird, dal man das SelbstbewuBtsein nicht als
Erkenntnisakt nach dem Modell einer sinnlichen
Wahrnehmung konstruieren kann etc., sondern daB es
sich hier um die Vorgegebenheiten der Erkenntnis
handelt. - Oder, um ein klassisches Beispiel zu nehmen,
denken Sie an die Komplikationen, zu denen es fiihrt,
wenn man die erkennbare Ordnung "metaphysisch" als
Imposition von Form auf Stoff konstruiert und dann nach
einem Handwerksmodell zur mythischen Demiurgie des
Timaeus gefitlhrt wird; wihrend Materialismus und
Idealismus als philosophische Probleme verschwinden,

38

https://dol.org/10.5771/9783495893027-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22. April 1951

wenn die Ordnung des Seins und ihre Erkennbarkeit zu
den Vorgegebenheiten gehdren, und man sich nun mit
der Ordnung selbst, den Methoden und Grenzen ihrer
Erkennbarkeit befassen kann. - Probleme der
angedeuteten Art scheinen mir philosophische Fehl-
konstruktionen zu sein, weil die echten Probleme
menschlichen Erkennens nicht vom Bereich der sapientia
geschieden sind. Augustin klassifiziert sie als fantastica
fornicatio, begangen durch die Injektion menschlicher
Phantasien in Wissensbereiche, die durch "Offenbarung"
geklart sind. (Zur Unterscheidung klassischer und
christlicher Metaphysik wdre ich bereit, sehr weitgehend
die Position von Gilson in seinem "Esprit de la Phi-
losophie Médiévale" zu akzeptieren.) - Der philoso-
phische Wert der Offenbarung scheint mir also in der
Ausscheidung von Scheinproblemen zu liegen.

Und nun das zweite kleine Problem - die
Platonischen Dialoge. Sie haben ganz recht, wenn Sie
sagen, daB es nichts Ordentliches iiber die Frage gibt,
und daB der Wissensstand recht unbefriedigend ist. Das
ist mir auch in meiner Arbeit an Plato aufgefallen - und
ich habe mich dariiber gewundert, da mir die
Schwierigkeit des Verstindnisses eher in einem embarras
de richesse an Motiven zu liegen scheint, denn in der
Unmmoglichkeit, solche zu finden. Lassen Sie mich
einige aufzahlen:

(1) Plato steht sehr stark im Banne von Aeschylus,
besonders betreffend das Problem der Peitho, der
iberredenden Imposition der rechten Ordnung auf die
Damonie der Triebe. Den Prometheus z. B. wiirde ich
nicht prometheisch im romantischen Sinne (als
menschliche  Auflehnung gegen ein tyrannisches
Schicksal) verstehen, sondern als Seelendrama, in dem
alle Personen Seelenkrifte sind, die um die Ordnung der

39

https://dol.org/10.5771/9783495893027-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Voegelin an Strauss

Dike in der Seele ringen - mit der gegen Schluff
angedeuteten "Losung" einer Erlosung durch das
stellvertretende Leiden des Herakles. Dieses Seelendrama
ist nun auch die Substanz des historischen Prozesses
(Orestie) und des konstitutionellen  Verfahrens
(Heketiden). Die Tragddie, im aeschyleischen Sinn, als
politischer Kult, scheint mir (individuell und sozial un-
trennbar) die Liturgie der politischen Dike zu sein.
Dieser Kult verliert seine pardnetische Bedeutung, wenn
das Publikum verrottet und, das entscheidende Symptom
der Verrottung, den Reprisentanten der Dike, Sokrates,
umbringt. Die bewaltigte Spannung der aeschyleischen
Tragddie ist zur unbewdltigten Spannung von Sokrates
und Athen geworden. Es gibt jetzt nur noch einen
Tragddienstoff, die Tragddie des Sokrates. Insoferne der
Platonische Dialog von der Spannung Sokrates - Athen
getragen ist, scheint er mir die Fortsetzung der
aeschyleischen Tragédie unter der neuen historisch-
politischen Bedingung zu sein.

(2) Aber warum iberhaupt Tragdédie, und im
Gefolge Platonischer Dialog? Die Antwort scheint mir im
Aeschyleischen und Platonischen Verstehen der Gesell-
schaft als Seelenordnung und Seele als Reflex der
Gesellschaft zu liegen. Abgesehen vom ausgesprochenen
Grundprinzip der Polis als des groB-geschriebenen
Menschen, scheint mir wichtig Politeia VIII-IX, mit der
sehr feinen Analyse der Seelenzersetzung z. B. des
Oligarchen durch die Stimmen der Gesellschaft, die als
Seelenkrifte aufgenommen werden; und sehr schon, am
Ende, die Tyrannis als Sozialform der radikal unsozialen
Traumphantasien des tyrannischen Individuums. (Hier
vielleicht auch Heraklitische Erinnerungen an die
Privatwelten der Schlafwandler.) Insoferne als die
Seelenordnung ein richtig funktionierendes Sozi-

40

https://dol.org/10.5771/9783495893027-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22. April 1951

algesprich ist, scheint mir daher der Platonische Dialog
die geforderte Ausdrucksform der Seelenproblematik zu
sein.

(3) Aber fiir welche Offentlichkeit sind diese
Dialoge bestimmt, wenn die entscheidende Offent-
lichkeit, Athen, nicht horen will? Eine Antwort auf diese
Frage gibt Plato in der Digression des Thaeaitetos. Auch
der verhértete Pragmatiker, der oOffentlich auf den
Philosophen nicht hdren will, wird doch unruhig im
Privatgesprach, in camera caritatis. Man kann nie
wissen; das Gesprach darf nicht aufhéren. Und der
Dialog ist ja nicht mehr politischer Kult wie die
aeschyleische Tragddie, sondern als exoterisches
Literaturwerk fiir jeden privat bestimmt, der vielleicht
doch horen will.

(4) Aber das Gesprach kann nur gefiihrt werden,
wenn es wirklich Gesprach ist. Entscheidend fiir diesen
Punkt sind die Szenen in Protagoras und Gorgias, in
denen Sokrates mit dem Abbruch des Gesprachs droht,
wenn der Partner auf das Argument nicht eingeht und
statt dessen "Reden" hdlt. Unter diesem Gesichtspunkt ist
der Dialog das Kampfmittel zur Wiederherstellung der
offentlichen Ordnung, die durch das scheindffentliche
Instrument der Rhetorik privatisierend zersetzt wird.

(5) Dieses Kampfmittel kann jedoch im individuellen
Fall versagen. Der Gegner ist verhartet und 148t sich von
der dialogischen Peitho nicht erweichen. Ist der Dialog
also am Ende doch ein sinnloses Unternehmen? Platos
Antwort ist der Mythos vom Totengericht in Gorgias und
Politeia. Der Dialog geht weiter; und der jenseitige
Fiihrer des Dialogs ist ein Richter, dem heilende und
strafende Sanktionen zur Verfiigung stehen. Man kann
dem Gesprach nicht entgehen. (Dies ist nicht eine Deu-
tung des Platonischen Mythus, sondern nur der Mythen

41

https://dol.org/10.5771/9783495893027-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Voegelin an Strauss

des Gorgias und der Politeia.)

(6) Die Relation von Mythus und Dialog ist ferner
umkehrbar. Nicht nur der Mythos ist Fortsetzung des
Dialogs, sondern der Dialog selbst ist mythisches
Gericht. Das ist die Idee der Apologie. In der Apologie
spielt die Handlung auf zwei Ebenen. Auf der politischen
Ebene wird Sokrates von Athen gerichtet; auf der
mythischen spielt das Gericht der Gotter (reprasentiert
durch Sokrates) iiber Athen. Und der Sokrates der
Apologie 1aft seine Richter nicht im Zweifel dariiber,
daB die Fragen, auf die sie nicht eingehen wollten, als er
sie stellte, weiterhin an das Volk von Athen gestellt
werden. In diesem Sinne ist der Dialog die Fortsetzung
des Sokratischen Prozesses. Der Dialog ist ein Ge-
richtsverfahren.

(7) Wenn das Gesprach mit Erfolg gefiihrt wird - im
Sokratisch-Platonischen Kreis -, dann tritt ein weiteres
Motiv hervor: die Gemeinschaftsbildung durch Eros. Das
ist der Punkt, den die Georgeaner gut gesehen haben.
Das Bild des schon-guten Menschen im andern zu sehen,
es zu erwecken und herauszuholen (kompliziert durch das
Mysterium, da§ das Bild im andern das eigene Bild ist),
das ist nur moglich durch die Erotik des Gesprachs.
Dafiir hauptsdchlich Symposion und Phaidros, wieder mit
ihren spezifischen mythischen Extrapolationen. In diesen
Zusammenhang scheint mir das beriihmte Problem des
lebendigen und des geschriebenen Wortes zu gehoren.
Klarer konnte Plato wohl nicht sagen (besonders, wenn
Sie noch die Dionysiusepisode dazunehmen), daB es sich
in seinem Philosophieren nicht um eine "Doktrin"
handelt, sondern um dialogische Erweckung durch das
lebendige Wort. (Zur Esoterik dieser Erweckung im
Detail wdre wohl auch der wenig beachtete Theages
heranzuziehen.) Wenn dieser ProzeB iber die

42

https://dol.org/10.5771/9783495893027-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22. April 1951

Gemeinschaft des gesprochenen Wortes hinausgedehnt
wird, dann scheint mir wieder die literarische Form des
Dialogs (besonders des sachlich "resultatlosen" Dialogs)
die angemessene zu sein.

(8) Ein weiteres Problem scheint sich mir durch die
Dialog-Verkettungen zu ergeben, besonders die grofie
Trilogie Politeia-Timaios-Kritias. In der Politeia selbst
fungiert der Dialog (a) als Gericht iiber das sophistische
Athen und (vermittelt durch das bezeichnende
Verstummen des Trasymachus) (b) als erotisches
Gesprach mit dem klaren Ziel, die periagoge zum
Agathon herbeizufiihren. Dieser ganze Dialog mit den
"Jungen" wird aber von Sokrates (wie sich aus Timaios
ergibt) den "Alten" erzdhlt. Er ist also Bestandteil des
Gesprachs der "Alten", das von Timaios und Kritias
weitergefiihrt wird, - und offenbar als solcher von Plato
schon zur Zeit der Abfassung der Politeia beabsichtigt.
Damit tritt ein neuer Aspekt des Mythos hervor. Zur
Relation Mythos und Gericht (Politeia, Gorgias), Mythos
und erotische Gemeinschaft (Symposion, Phaidros und
Politeia) kommt jetzt die Relation Mythos und Alter-
Geschichte. Durch den Mythos von Atlantis und seine
Derivation wird das Sokratische Ordnungswissen, das in
der Politeia authoritativ im Gesprach mit den "Jungen"
zur Geltung kommt, als der letzte Ausldufer des
mythischen Dialogs gedeutet, der durch die beseelte Ge-
schichte des Kosmos bis zu den Géttern hinaufreicht.

(9) Die intime Beziehung von Dialog und Mythos
erreicht ihren Hohepunkt, meiner Meinung nach, in den
Nomoi. Hier ist der Dialog selbst zum Mythos gewor-
den. Aber das ist eine komplizierte Geschichte, die man
nur durch die Detailanalyse zeigen kann. (Wenn es Sie
interessiert, steht Ihnen meine sehr umfangreiche Studie
iber die Nomoi zur Verfiigung.) Nur um das Prinzip

43

https://dol.org/10.5771/9783495893027-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Voegelin an Strauss

anzudeuten: Die Gliederung des Dialogs in seine
Episoden sowie der Inhalt der Episoden folgt einer
kosmischen Analogie, die in den Ausfithrungen iiber die
Institutionen der Polis zum Inhalt des Dialogs wird.

(10) Zum Abschluf wiirde ich sagen, daff diese
Problematik des Platonischen Mythos und Dialogs nahe
Beziehungen zu den Fragen der Offenbarung hat. Plato
verkiindet keine Wahrheit, die ihm offenbart wiirde; das
Erlebnis eines prophetischen Angesprochenwerdens von
Gott scheint er nicht gehabt zu haben. Darum keine
direkte Verkiindigung. Der Mythos Platos scheint mir
eine Zwischenform zu sein - nicht mehr der
polytheistische Mythos, der fiir seine Seelenkonzentration
unmoglich geworden war; aber noch nicht die freie
Diagnose der gottlichen Quelle des Ordnungswissens.
Gott spricht nicht unmittelbar, sondern nur vermittelt
durch Sokrates-Plato. Insoferne als die Stelle Gottes als
des Ansprechenden durch Sokrates-Plato als den
Sprecher im Dialog eingenommen wird, scheint mir der
letzte Grund der Dialogform das Ausleben des
"theomorphen” Polytheismus zu sein: Gottliches und
Menschliches ist noch nicht vollig geschieden. (Aus
diesem Grund scheinen mir ibrigens alle literarischen
Renaissanceversuche, die Platonische Dialogform als
Form nachzuahmen, zum Scheitern verurteilt zu sein.)
Dieses Problem Platos, das Problem seiner Goéttlichkeit
im polytheistischen Sinne, scheint ihm selbst bewufit
gewesen zu sein. Als Beweise wirde ich die
unheimlichen  Gottesfiguren der Nomoi (Mario-
nettenspieler und Brettspieler) anzufiihren; und ganz be-
sonders den Mythos des Politikos, in dem das nach-
Saturnische Zeitalter, der Zyklus des Zeus, als Zyklus
des Platonischen basileus verstanden wird.

Das ist ein langer Brief geworden. Aber mit der

44

https://dol.org/10.5771/9783495893027-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22. April 1951

Beschwerde, daf8 die Frage, warum Plato Dialoge
geschrieben habe, ungekldrt sei, haben Sie mich
"gereizt", im handwerklichen Sinne. Das wire noch
schoner, dafl eine solche Frage nicht aufgeklirt werden
kann, wenn man wirklich daran geht. Ich bin neugierig,
was Sie zu dem Versuch sagen.

45

https://dol.org/10.5771/9783495893027-27 - am 17.01.2026, 14:44:40.


https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Strauss an Voegelin

4. Juni 1951

Lieber Herr Voegelin,

wieder einmal bin ich vor die Alternative gestellt,
auf schlechtem Papier oder gar nicht zu schreiben. Ich
wihlte wie iiblich. Verzeihen Sie!

Herzlichen Dank fiir Ihren ausfiihrlichen und
belehrenden Brief vom 22. April, den ich erst jetzt, am
Ende des Semesters, beantworten kann. Ich begliickwiin-
sche Sie zum AbschluB der Walgreen Lectures, deren
Studium ich mit Spannung entgegensehe. Erst auf Grund
dieser Lectures wird es mir moglich sein, mich mit Ihnen
wirklich auseinanderzusetzen.

Sie verkennen mich, wenn Sie glauben, daf§ ich die
Aufforderung, mich zu Rede zu stellen, nicht ernst
gemeint habe. Ohne logon dounai te kai dexasthai kann
ich wenigstens nicht leben.

Sie haben vollig recht, wenn Sie davon ausgehen,
dafl eine "psychologisierende"”, das heifit atheistische
Interpretation der Offenbarung zu Verwirrung fiihrt. Es
geniigt, an das Beispiel Heideggers zu erinnern, dessen
Gewis-sens-Interpretation darauf hinauslduft, daB das
Rufen als ein sich-selbst-Rufen des Daseins zu fassen ist
- Schuld, Gewissen, Handeln verlieren hier ihren Sinn.
Man muf} aber davon ausgehen, dafl den Menschen etwas
von Gott her geschieht. Aber dieses Geschehen ist nicht

46

https://dol.org/10.5771/9783495893027-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Juni 1951

notwendig als Ruf oder Anrede zu verstehen; dies ist eine
mogliche  Interpretation; die  Annahme  dieser
Interpretation beruht daher auf Glauben und nicht auf
Wissen. Ich gehe weiter: Es besteht ein fundamentaler
Unterschied zwischen Gottes Ruf selber und der
menschlichen Formulierung dieses Rufs; was uns
historisch entgegentritt ist das letztere (falls man nicht
Verbal-Inspiration annimmt, was man kann, aber nicht
muB). Entweder die menschliche Formulierung ist radikal
problematisch, dann endet man in der Wiiste von
Kierkegaards' Subjektivismus, zu dem der Gedanke, dafl
man nur Gott selber, und keinem vermittelnden Men-
schen glauben darf, fiihrt, - eines Subjektivismus', aus
dem sich Kierkegaard doch nur so retten kann, indem er
den Glaubens-Inhalt (das Mysterium der Incarnation) in
einer Weise verstdndlich macht, wie dies wohl niemand
zuvor versucht hat.

Oder die menschliche Formulierung ist nicht radikal
problematisch - d. h. es gibt Kriterien, die erlauben,
zwischen illegitimen (héretischen) und legitimen Formu-
lierungen zu unterscheiden. Wenn ich Sie recht verstehe,
ist das letztere Ihre Ansicht. Aufgrund derselben akzep-
tieren Sie das christliche Dogma. Ich weifl aber nicht, ob
Sie dies im katholischen Sinne tun. Falls Sie dies titen,
wiirden wir uns leicht verstindigen. Denn die von Ihnen
bei mir beanstandeten Unterschiede zwischen Offenba-
rung und menschlichem Wissen ist im Einklang mit der
Katholischen Lehre. Aber ich glaube nicht, daB Sie die
Katholische Lehre akzeptieren. Hier diirfte sich eine
erhebliche Schwierigkeit daraus ergeben, daf Sie das
Traditions-Prinzip (zum Unterschied vom  Schrift-
Prinzip) purgieren, und der Katholizismus doch am
Konsequentesten in dieser Hinsicht ist.

47

https://dol.org/10.5771/9783495893027-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Strauss an Voegelin

Es ist mit einigen Widerstreben, daB ich als Nicht-
Christ auf dieses inner-christliche Problem eingehe. Aber
ich kann es darum tun, weil ich mir da klarmachen kann,
daB das Problem und der gesamte Problem-Bereich, eben
ein christlicher und, in sinngemdfier Erweiterung, auch
ein jidischer, aber eben darum kein "allgemein-
menschlicher” ist. Das heifit, daB er einen spezifischen
Glauben voraussetzt, was die Philosophie als Philosophie
nicht tut und nicht tun kann. Hier und hier allein liegt,
wie mir scheint, unsere Divergenz - auch im bloB
Historischen.

Ich habe keinerlei Einwendungen gegen Ihre
Behauptung, daB das, was Sie als Vorgegebenheiten
bezeichnen, wie Sie sagen, "akzeptabel" ist. Die Frage
ist nur, ob es notwendig ist.

Um diese Notwendigkeit zu erweisen, geniigt es
keineswegs, die Insuffizienz z. B. Husserls zu zeigen -
alle Thre Einwande gegen Husserl treffen Plato und
Aristoteles in keiner Weise: Weil sie keine "Ideologen"
waren, gibt es fiir sie kein "Problem der ***¥**x*"l
Was aber die Alten selbst angeht, so waren sie doch
philosophoi und wuBten daher, daB es mit aller
menschlichen foyca etwas MiBliches ist: Ihr Unter-
nehmen féllt in keiner Weise, wenn diese oder jene ihrer
versuchten Antworten fillt. Die Probleme, mit denen sie
sich befaften, werden nicht dadurch zu Scheinpro-
blemen, daB sie auf Grund des Glaubens, zum
Unterschied von Wissen, ihren Ernst verlieren; fiir das
Wissen behalten sie ihren Ernst. Ich erinnere nur daran,
welche Rolle innerhalb des Christentums das Problem
der Unsterblichkeit der Seele gespielt hat und de jure

1 Die Textstelle ist im Original unleserlich.

48

https://dol.org/10.5771/9783495893027-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Juni 1951

noch spielt. Nun ist die demotion? der Platonischen-
Aristotelischen Problematik durch Augustinus nicht zum
Beispiel um den Preis seiner doch historisch gemeinten
Kosmos-Lehre erkauft, die, humanly speaking, nicht
weniger phantastisch als die von Ihnen erwéihnte Lehre
des Timaeus ist. Nun liegt keine Schwierigkeit darin, dafl
Sie diese Kosmos-Lehre stillschweigend durch eine
moderne  Geschichts-Auffassung  (Aufstieg  von
Polytheismus zu Monotheismus und dergleichen)
ersetzen?

Ich habe Ihre Darlegungen nochmals durchgelesen.
Sie geben selbstverstindlich den Unterschied zwischen
auf Offenbarung beruhendem menschlichen Wissen und
"nur-menschlichem” Wissen zu. Mir scheint es nicht zu
groBerer Klarheit beizutragen, wenn man bei dieser
Unterscheidung nicht auf die durch Tradition geheiligte
Unterscheidung von Glauben und Wissen rekurriert.

Ihre Ausfithrungen betreffs den Platonischen Dialog
fand ich in hochstem Grade interessant und relevant. Ich
kann meine Reservationen nur andeuten.

Sie sagen, die Seelenordnung ist ein richtiges,
funktionierendes Sozial-Gesprich. Ich muf annehmen,
Sie meinen, die richtige Seelenordnung ist ein richtig
funktionierendes Sozialgesprach. Aber die richtige
Seelenordnung entspricht der richtigen Ordnung der
polis. Kann man die richtige Ordnung der polis (in Platos
Stiick) ein Gesprach nennen? Hier besteht Herrschaft mit
Befehl und Sage, aber gerade kein Gesprach, das als
solches auf der Fiktion oder Realitdt der Gleichheir be-
ruht. Im Platonischen Sinne gibt es keinen Sokratischen
Dialog. Sie selbst sagen, daB der Dialog ein Kampfmittel
zur Wiederherstellung der offentlichen Ordnung ist: Mit

2 Herabwiirdigung (Anm. d. Hrsg.)

49

https://dol.org/10.5771/9783495893027-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Strauss an Voegelin

deren Wiederherstellung verliert das Kampfmittel seinen
Sinn. Also: gehort der Dialog zur unrichtigen "Ordnung"
oder zur "kranken" Seele oder Gesellschaft.

Anders ausgedriickt - Sie sprechen von der Tragddie
und Sie schweigen von der Komdédie, wéihrend doch der
Dialog, soeben gesprochen, eine "Synthese" von
Tragodie und Komédie ist. Im Sinne bekannter AuBe-
rungen Platos wird man sagen diirfen, da Tragddien und
polis zusammengehdren - entsprechend gehdéren Komddie
und Zweifel an der polis zusammen. Vom Standpunkt
der Philosophen ist der Verfall der polis ja nicht
schlechthin das Schlimmste. Die gesamte polis, die an
ihre Ewigkeit glaubt, hat doch die Neigung, das Wahr-
haft-Ewige, das ontos on, zu verstecken.

Der Platonische Dialog kann nicht ohne weiteres von
der polis, sondern nur von der Philosophie aus
verstanden werden. Von hier aus wiirde sich auch
ergeben, daB man nicht von "dem Gesprach" reden kann:
Es kommt ganz darauf an, mit wem Sokrates spricht. Der
Philosoph ist in der Tat wesentlich redend und nicht
"tuend" - in diesem Sinn darf das Gespréch nie aufhoren.
Aber ein nicht auf die Philosophie zuletzt hingeordnetes
Gespréch ist kein Gesprach.

Sie haben ganz recht: Gorgias hat mehr von Plato
begriffen als die Wilamovitz, Jaeger und die ganze
Zunft. Aber war das nicht eine Folge davon, daB er nicht
in biblischen (oder sikularisch-biblischen) Begriffen
dachte? Auch darin hat er recht, daB} er zweifelte, daB} es
eine Platonische Lehre gibt, so wie es etwa eine
Leibnizsche Lehre gibt. Aber man darf doch nicht so
weit gehen, in einem Erwecken zu philosophischer
"Existenz", zu einem gleichsam gegenstandslosen
Philosophen die Substanz der Dialoge zu sehen. Sokrates
wuflte, daB er nichts weif - dies, wenn Sie wollen, ist die

50

https://dol.org/10.5771/9783495893027-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Juni 1951

Platon-Lehre. Denn man kann nicht wissen, daf man
nicht weifl, wenn man nicht weifl, was man nicht weif} -
das heiBt, wenn man nicht weiB, was die eigentliche
Frage und deren Rangordnung ist. Und Sokrates wufite,
daB das hen anangkaion das delein oder skopein ist. Das
ist sicherlich sehr viel weniger als ein System, aber doch
auch erheblich mehr als "Existenzerhaltung” und
"gottlicher Glaube".

In einem Satz gesagt - ich glaube, daB Philosophie
im Platonischem Sinne moéglich und notwendig ist. - Sie
glauben, daB die so verstandene Philosophie durch
Offenbarung obsolet geworden ist. Gott weifl, wer recht
hat. Aber: Wenn es sich um die Interpretation Platos
handelt, mufl man, wie es scheint, vor aller Plato-Kritik,
zunichst einmal Plato im Sinne dessen, was er wollte,
verstehen. Und dieses war zuerst und zuletzt die Philoso-
phie. Hier allein kann der Schliissel zum Dialog gefun-
den werden.

Ich sage natiirlich nicht, daB jemand, der in
biblischen Begriffen denkt, Plato nicht verstehen kann.
Ich sage nur, dal man Plato nicht verstehen kann, wenn
man, im Vollzug des Studiums Platos, in biblischen
Begriffen denkt. In diesem Sinne ist die biblische Frage
von der philosophischen zu trennen.

Es freut mich zu sehen, daf§ Sie vom Thrasymachus
besser denken als hoi polloi. Ich sehe keinen Grund,
dieses Meisterwerk fiir unecht zu halten.

Das Verstummen des Thrasymachus ist, glaube ich,
komischer gemeint als Sie es nehmen. Vergessen Sie
nicht, daB er spéter noch zweimal vorkommt.

Gern wiirde ich Ihre Interpretation der Nomoi lesen.
Aber leider muf§ ich mich durch meine Walgreen Lectu-

51

https://dol.org/10.5771/9783495893027-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Strauss an Voegelin

res durchwaten. Sie sind schon mehr als iiberfdllig, und
no end in sight.

Lassen Sie bald wieder von sich horen.
Herzlich griifit Sie,

Ihr Leo Strauss

52

https://dol.org/10.5771/9783495893027-27 - am 17.01.2026, 14:44:40. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993927-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	25. Feb. 1951: Strauss an Voegelin
	22. Apr. 1951: Voegelin an Strauss
	4. Jun. 1951: Strauss an Voegelin

