
I Zwischen den Ansätzen

Im folgendenKapitelwerde ichdieAnsätze von JohannBaptistMetzund JudithBut-

ler vorstellen und so einen inhaltlichen Einstieg in derenTheorien vornehmen. Die

Darstellung verschiedener Aspekte der NPTh ist dabei ausführlicher gehalten, da

im Verlauf der Arbeit immer wieder darauf Bezug genommen wird. Butlers Theo-

rien hingegen werden nur angerissen, da eine ausführliche Darstellung im Verlauf

der Arbeit anhand der einzelnenThemenfelder stattfindet. Dieses Vorgehen macht

einerseits deutlich,dass es sichumeineArbeit auspraktisch-theologischerPerspek-

tive handelt. Andererseits werden auf dieseWeise inhaltlicheWiederholungen ver-

mieden.

In einer Arbeit zur NPTh nach Metz können und dürfen die Theologie(n) der

Befreiung nicht unerwähnt bleiben, denn sie entwickelten sich im engen Austausch

miteinander.1 Als Theologin in Deutschland fehlen mir allerdings sowohl nötige

Sprachkenntnisse als auchkonkreteErfahrungswertemit der lateinamerikanischen

Kirche und den Befreiungsbewegungen. Diese wären jedoch eine Voraussetzung

dafür, »Theologie als kritische Reflexion auf die historische Praxis«2 treiben zu

können. Daher habe ich mich bewusst dazu entschieden, die Theologie(n) der Be-

freiung nicht in den Mittelpunkt meiner Arbeit zu stellen. Diese Entscheidung soll

andererseits nicht dazu führen, dass die Theologie(n) der Befreiung verschwiegen

und damit in dieser Arbeit unsichtbar gemacht werden, weshalb ich sie hier kurz

aufgreife.

1 S. bspw. Rahner, Karl/Modehn, Christian/Zwiefelhofer, Hans (Hg.) Befreiende Theologie. Der

Beitrag Lateinamerikas zur Theologie der Gegenwart, Stuttgart/u.a 1977. Metz, Johann Bap-

tist/Rottländer, Peter (Hg.), Lateinamerika und Europa. Dialog der Theologen (Gesellschaft

und Theologie. Forumpolitische Theologie 8), München 1988. Castillo, Fernando (Hg.), Theo-

logie aus der Praxis des Volkes. Neuere Studien zum lateinamerikanischen Christentum und

zur Theologie der Befreiung (Gesellschaft und Theologie. Abteilung systematische Beiträge

26), München 1978.

2 Gutiérrez, Gustavo, Theologie der Befreiung (Welt der Theologie), Mainz 101992, 83.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-004 - am 14.02.2026, 16:55:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Ellen Geiser: Wer zählt?

Der Begriff der Freiheit steht im Zentrum derTheologie(n) der Befreiung3. Die-

ser Begriff hat auch eine wichtige Funktion in den Ansätzen von Metz und But-

ler und stellt damit eine interessante Gemeinsamkeit dar, der an dieser Stelle kurz

nachgegangen werden soll. Gutiérrez beschreibt drei verschiedene Ebenen des Be-

freiungsbegriffs, die vonBrunoKernwie folgt zusammengefasstwerden: »1.Befrei-

ungvonungerechtenökonomischen,gesellschaftlichenundpolitischenStrukturen;

2.Befreiung als historischer Prozess, imVerlauf dessendieMenschendazu befähigt

werden, ihr Geschick selbst bewusst zu gestalten; und 3. Befreiung von der Sünde

als letzterWurzel aller FormenvonUnfreiheit undUnterdrückung–Sündehier ver-

standen als Nein zu Gott, das gleichbedeutend ist mit demNein zumNächsten.«4

Metz benennt die erste Ebene häufig, beschäftigt sich jedoch besondersmit der

dritten Ebene. Für ihn entsteht Freiheit nicht aus emanzipatorischen Prozessen al-

leine, sondern »aus erlösender Befreiung durch Gott im Kreuz Jesu«5. Es handelt

sich also eine gewährte Freiheit von Schuld6, in diesem Sinne verstehtMetz die Kir-

che auch als »öffentliche Erinnerung der Freiheit Jesu«7. Zu emanzipatorischen Be-

strebungen muss demnach die Befreiung durch Gott hinzukommen, denn: »Keine

innerweltliche Besserung der Freiheitsverhältnisse reicht aus, den Toten Gerech-

tigkeit widerfahren zu lassen, keine rührt verwandelnd an das Unrecht und den

3 Die Theologie der Befreiung wurde in den 60er Jahren in Lateinamerika entwickelt. Wich-

tige Beiträge sind Gutiérrez, Gustavo, Theologie der Befreiung (Welt der Theologie), Mainz
101992. Ders., Die historischeMacht der Armen (Fundamentaltheologische Studien 11), Mün-

chen 1984. Ders., Nachfolge Jesu und Option für die Armen. Beiträge zur Theologie der Be-

freiung im Zeitalter der Globalisierung (Studien zur christlichen Religions- und Kulturge-

schichte 10) hg. von Mariano Delgado, Stuttgart 2009. Boff, Leonardo, Achtsamkeit. Von der

Notwendigkeit unsere Haltung zu ändern, München 2013. Romero, Óscar, Nicht schweigen.

Vom Handlanger der Macht zum Anwalt der Armen. Übersetzt von Gabriele Stein, Stutt-

gart 2015. Sobrino, Jon, Christologie der Befreiung. Aus dem Spanischen von Ludger Weckel,

Mainz 1998. Sobrino, Jon/Ellacuría, Igancio (Hg.), Mysterium Liberationis. Grundbegriffe der

Theologie der Befreiung. Übersetzt von Michael Lauble u.a., Bd. 1, Luzern 1995. Sobrino, Jon/

Ellacuría, Igancio (Hg.), Mysterium Liberationis. Grundbegriffe der Theologie der Befreiung.

Übersetzt von Michael Lauble u.a., Bd. 2, Luzern 1996. Boff, Clodovis, Theologie und Pra-

xis. Die erkenntnistheoretischen Grundlagen der Theologie der Befreiung (Gesellschaft und

Theologie. Fundamentaltheologische Studien 7),München 1983. Cardenal, Ernesto (Hg.), Das

Evangelium der Bauern von Solentiname. Gespräche über das Leben Jesu in Lateinamerika,

Wuppertal 1980. Neben dieser Strömung gibt es auch Befreiungstheolog*innen in Südkorea,

Afrika unddenUSA. Z.b. Chung,HyunKyung, Struggle to be the SunAgain. IntroducingAsian

Women’s Theology, London 1991.

4 Kern, Bruno, Theologie der Befreiung (UTB 4027), Tübingen/Basel 2013, 44.

5 Metz, GiG, 131.

6 Vgl. ebd., 125.

7 Ebd., 95.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-004 - am 14.02.2026, 16:55:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I Zwischen den Ansätzen 37

Un-Sinn vergangener Leiden.«8 Gleichwohl vernachlässigt er durch die eschatolo-

gische Perspektive und die Betonung der Bedeutung der Vergangenheit nicht die

Fragen, die gegenwärtige Armut und Ungerechtigkeit an die Theologie stellen. In

diesem Sinne bezeichnet er Gerechtigkeit als die »Freiheit der Anderen«9, als eine

subjekthafte und solidarische Freiheit.10 Um diese auszuweiten, plädiert Metz für

eine »Spiritualität befreiter Freiheit, die sich in der Ausbreitung gesellschaftskriti-

scher Freiheit bezeugt und bewährt«11.

Butler wiederum spricht von ihrer Philosophie als einer Philosophie der Frei-

heit.12 Sie versteht dabei Freiheit als etwas, das durch Normen und diskursive Rah-

mungen13, also einer »Gewalt vor der Gewalt«14, eingeschränkt wird. In diesem Sin-

ne ist die »Normalisierung dabei nicht nur das Einfallstor für Gewalt, sondern zu-

gleich das Gegenteil von Freiheit: Sie beschränkt die Möglichkeiten«15. Oder anders

gesagt: »›Möglichkeiten zu eröffnen‹ […] bedeutet einen Freiheitszuwachs.«16 Daher

ist in Butlers AugenWiderstand ein anderes bzw.besseresWort für Freiheit, da die-

se »einzig in ihrer Ausübung artikuliert«17 wird. Diese Ausübung ist dabei notwen-

digerweise kollektiv, denn »Freiheit kommt nicht aus mir oder aus dir; sie entsteht

als eine Beziehung zwischen oder eigentlich unter uns.«18 Um einer angestrebten

egalitären Verteilung von Lebbarkeit gerecht zuwerden, ist es dabei nötig, »Freiheit

8 Ders., GiG, 130. Metz warnt in diesem Zusammenhang auch vor der Gefahr des Totalitaris-

mus: »Wo sich nämlich die Geschichte der Freiheit ohne die Erinnerung dieses eschatolo-

gischen Vorbehalts vollzieht, scheint sie immer wieder dem Zwang zu verfallen, ein innter-

weltliches Subjekt für die Gesamtgeschichte der Freiheit einzusetzen, das potentiell zu to-

talitärer Herrschaft von Menschen über Menschen drängt«. Metz, Johann Baptist, Thesen.

Zur Präsenz der Kirche in der Gesellschaft, in: Ders./u.a., Freiheit in Gesellschaft (Kirche im

Gespräch), Freiburg 1971, 7–20, 9.

9 Ders., GiG, 11.

10 Vgl. ders., Solidarische Freiheit. Krise und Auftrag des Europäischen Geistes, in: Concilium 28,

2 (1992) 178–182.

11 Ders., Thesen. Zur Präsenz der Kirche in der Gesellschaft, in: Ders./u.a., Freiheit in Gesell-

schaft (Kirche im Gespräch), Freiburg 1971, 7–20, 13.

12 Werner stellt zu Recht fest: »Butlers Freiheitsbegriff ist wenig erläutert, wenngleich sie sich

einem Freiheitsbgeriff nähert, der Freiheit in der Solidarität mit den Unterdrückten denkt.«

Werner, Gunda, Judith Butler und die Theologie der Freiheit (Religionswissenschaft 22), Bie-

lefeld 2021, 152.

13 S. dazu Kapitel 2.2, 2.3 und 2.4

14 von Redecker, Eva, Zur Aktualität von Judith Butler. Einleitung in ihrWerk (Aktuelle und klas-

sische Sozial- und Kulturwissenschaftler|innen), Wiesbaden 2011. Distelhorst, Lars, Judith

Butler (UTB Profile), Paderborn 2009, 136.

15 Ebd., 137.

16 Ebd., 137f.

17 Butler, MdE, 248.

18 Dies., pTV, 119.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-004 - am 14.02.2026, 16:55:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Ellen Geiser: Wer zählt?

in einer Weise ausüben, die der Gleichwertigkeit von Leben notwendig verpflichtet

ist«19.

Alle drei hier skizzierten Freiheitsverständnisse betonen auf verschiedeneWei-

sedieBedingtheit vonFreiheit.Aus theologischerPerspektive ist zunächst diedurch

Gott zugesprochene, gewährte und damit bedingte Freiheit des Menschen zu nen-

nen, die so in Butlers Ansatz keine Rolle spielt. Aus politischer Perspektive rekurrie-

ren alle drei Ansätze auf die Bedingtheit der Freiheit im Hinblick auf gesellschaft-

liche und ökonomische Strukturen. Wenn ein Leben, beispielsweise aufgrund von

Prekarisierung, nicht oder weniger lebbar ist, hat dies auch Auswirkungen auf die

Freiheit. Insofern korrespondierenGerechtigkeit undFreiheit aus Sicht der drei An-

sätzemiteinander,woraus sich auchdieBeschäftigungmit der Frage der Solidarität

ergibt.Metz spricht von einer solidarischen Freiheit, befreiungstheologisch kommt

vor allemdie kollektiveGestaltung des Befreiungsprozesses in denBlick, die auf So-

lidarität basiert.Butlerwiederumbetont die konstitutive Bedeutung vonBeziehun-

gen für Freiheit und beschreibt daher Solidarität als eine Praktik, in der die Betrau-

erbarkeit eines Lebens anerkanntwird.Daraus ergibt sich eineweitereGemeinsam-

keit der Freiheitsverständnisse: Freiheit ist nicht einfach gegeben, sondernmuss in

Form vonWiderstand gegenUnterdrückung performiert und eingefordert werden.

Neben der theologischen Perspektive zeigt sich allerdings imHinblick auf das Sub-

jektverständnis einwichtigerUnterschied zwischendenAnsätzen.Metz spricht von

einer subjekthaften Freiheit, die sich in ähnlicher Form auch in (vielen) befreiungs-

theologischen Überlegungen findet. Einem solchen Subjektverständnis und dessen

Folgen für das Freiheitsverständnis steht Butler hingegen kritisch gegenüber.20 Sie

betont vielmehr die Bedeutung der Ausweitung normativer Ordnungen und damit

die Erweiterungen der Möglichkeiten, lebbare Leben zu führen.21

Damit sindbereits einigewichtigeGemeinsamkeitenundDifferenzenzwischen

den hier verhandelten Ansätzen benannt, die im Laufe der Arbeit weiter aufgegrif-

fen und vertieft werden. Die Grundlage dafür bilden die folgenden drei Kapitel, in

denen dieseTheorien zunächst vorgestellt werden.

 

 

 

 

 

 

 

 

19 Ebd., 161f.

20 S. dazu Kapitel II 2 und 3

21 S. dazu Kapitel II 7.1 und 7.2

https://doi.org/10.14361/9783839471135-004 - am 14.02.2026, 16:55:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

