Gunnar Skirbekk

Philosophie
der Moderne

Vernunft, Wahrheit, Menschenwdirde,
Meinungsfreiheit


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gunnar Skirbekk
Philosophie der Moderne



https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Erste Auflage 2017
© Velbriick Wissenschaft, Weilerswist 2017
www.velbrueck-wissenschaft.de
Printed in Germany
ISBN 978-3-95832-132-8

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet tiber http://dnb.ddb.de abrufbar.

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gunnar Skirbekk
Philosophie
der Moderne

Vernunft, Wahrheit,
Menschenwiirde,
Meinungsfreiheit

VELBRUCK
WISSENSCHAFT



https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hittps://deLorg/10.5771/5783845202480 - am 19.01.2026, 0!

56. https://www.Inllbra.com/defagh - Open Access - ITEENE


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Inhalt

Vorwort
Vernunft — verpflichtend und vielfaltig .

Wahrheit und Begrindung.
Uberlegungen zu epistemischen Begriffen

Menschenwiirde und die Verletzbarkeit des Lebens.

Der Mensch zwischen Tier und Roboter .

»Die Gedanken sind frei...«
Eine voraussetzungsanalytische Begrundung
des rechtlichen Schutzes der Meinungsfreiheit .

Literatur

29

47

69

86


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hittps://deLorg/10.5771/5783845202480 - am 19.01.2026, 0!

56. https://www.Inllbra.com/defagh - Open Access - ITEENE


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vorwort

Dieses kleine Buch besteht aus vier Beitragen zur Philosophie der Mo-
derne, und zwar zu den vier miteinander verwandten Themen Vernunft,
Wahrheit, Menschenwiirde und Meinungsfreiheit.

Der erste Beitrag tragt den Titel Vernunft — verpflichtend und vielfal-
tig. In diesem Aufsatz wird Vernunft philosophisch gefasst, das heifSt
von innen, selbstbeziiglich, als normativer Begriff — nicht von aufSen
in einer empirischen Beobachterperspektive. In diesem Zusammen-
hang geht es um die Auseinandersetzung zweier Schulrichtungen, der
analytischen Philosophie, wie man sie zum Beispiel beim spaten Witt-
genstein findet, auf der einen Seite und eines selbstreflexiven, universal-
pragmatischen Denkens wie bei Karl-Otto Apel und Jiirgen Habermas
auf der anderen Seite, dargestellt als ein schrittweiser Lernprozess. Ich
pladiere hier fur eine beispielempfindliche und sprachlich sorgfiltige
Version des transzendentalpragmatischen Ansatzes, erweitert um die
Verwendung beispielbezogener reductio-ad-absurdum-Argumente. Ich
verteidige eine verpflichtende Vernunft, selbstreflexiv und argumentativ,
die zugleich vielfaltig und situiert ist. Das Stichwort lautet: beispielbe-
zogene Absurdititsargumente.

Der zweite Beitrag verhandelt das Verhaltnis von Wabrheit und Be-
griindung und stellt Uberlegungen zu epistemischen Begriffen an. Der
Ausgangspunkt dieses Aufsatzes ist die Diskussion tiber das Span-
nungsverhiltnis zwischen Wahrheit und Begriindung. Wenn Wahrheit
universell und absolut ist und Begriindung dagegen kontextuell und
graduell, wie kommt man dann von argumentativer Begriindung zu
Wahrheit? In diesem philosophischen Streit stehen sich unter ande-
rem Karl-Otto Apel auf der einen und Richard Rorty auf der anderen
Seite gegenuber, mit Albrecht Wellmer und Jirgen Habermas irgend-
wo dazwischen. Ich verteidige hier den besonderen epistemischen
Status begrifflicher Angemessenheitsfragen, die (je nachdem) argu-
mentativ »einlésbar« sind. Zugleich werden mogliche »Uberschwap-
pungen« gradueller begrifflicher Angemessenheitsfragen auf theore-
tische Wahrheitsanspriiche erortert. Ein Kernpunkt dieses Aufsatzes ist
die Verteidigung eines auf das Verwerfen von weniger guten Argumen-
ten gerichteten Meliorismus: stindig weg von weniger guten Griinden,
auf der Suche nach noch besseren Griinden. Das Stichwort lautet: epis-
temischer Meliorismus.

Der dritte Beitrag hat die Menschenwiirde und die Verletzbarkeit
des Lebens zum Thema und untersucht, wo Der Mensch zwischen Tier
und Roboter steht. Gefragt wird hier: Was, oder vielmehr: wer ist der
Mensch? Wie ist in einer Moderne, die iiber umfassende Einsichten in

18.01.2026, 05:18:56. =



https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

die graduellen Uberginge zwischen Menschen und Tieren und iiber neue
Biotechnologien und Roboter verfiigt, Menschenwiirde zu verstehen?
In diesem Zusammenhang verteidige ich eine gradualistische Ethik, die
von Menschen ausgehend auch Tiere und verletzbares Leben graduell
einbezieht, die aber gleichwohl skeptisch bleibt gegentiber den Visionen
einer biotechnologischen Transformation des Menschen. Hier lautet das
Stichwort: ethischer Gradualismus fiir verletzbare Lebewesen.

Der vierte und letzte Beitrag triagt den Titel » Die Gedanken sind
frei...«, mit dem Untertitel Eine voraussetzungsanalytische Begriin-
dung des rechtlichen Schutzes der Meinungsfreiheit. Thematisiert wird
hier die Frage, wie sich die Meinungsfreiheit in einer pluralistischen
und streitbaren Moderne verteidigen ldsst. Doch die Meinungsfreiheit
darf nicht nur als ein Wert verstanden werden, auf derselben Ebene wie
andere gute und nutzliche Werte. Es handelt sich hier um grundlegen-
de Voraussetzungen moderner Institutionen. Der rechtliche Schutz der
Meinungsfreiheit ist fur den Austausch von Argumenten, fur die Suche
nach Wahrheit, fiir die deliberative Demokratie und fiir die Autonomie
moderner Menschen unerlisslich. Es ist wichtig, darauf hinzuweisen,
dass es bei der Meinungsfreiheit um nichts Geringes geht als um eine
notwendige Voraussetzung einer zivilisierten modernen Gesellschaft.
Ich pladiere deswegen fiir einen starken rechtlichen Schutz freier Mei-
nungsiuflerungen. Das Stichwort dieses Aufsatzes lautet: Meinungsfrei-
heit, eine Voraussetzung der Moderne.

Bergen, Oktober 2017
Gunnar Skirbekk

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vernunft — verpflichtend und vielfiltig!

Vorbemerkungen

Es gibt verschiedene Arten zu philosophieren: Wir interpretieren, wir ar-
gumentieren und wir versuchen, uns auf diese Weise unseren jeweiligen
Zuhorern verstandlich zu machen oder sie davon zu uiberzeugen, ihre
Meinungen zu dndern. Wir beschreiben etwas auf eine neue Weise, wir
weisen auf etwas hin, wir belegen etwas und begriinden es — und indem
wir versuchen, tiberzeugende Griinde vorzubringen, muissen wir mit Ge-
genargumenten rechnen, und damit befinden wir uns schon in einer dis-
kursiven Situation mit unseren Mitdiskutanten und deren Standpunkten.

Um sicherzugehen, dass die Pointen, die man vorbringt, richtig ver-
standen werden, kann man versuchen, seine eigene Position zu beschrei-
ben und auch das philosophische Umfeld, so wie man es aus dieser Posi-
tion heraus wahrnimmt. Eine Art, den eigenen Standort zu beschreiben,
besteht nun darin zu schildern, wie man dorthin gelangt ist — woher
man gerade kommt und weshalb. Die narrative Form des Berichts hat
den Vorteil, dass sie nicht nur die eigene aktuelle Position erldutert, son-
dern auch die Richtung, in der man denkt.

Hierdurch ist die Philosophie als eine Tatigkeit und eine Bewegung
verstanden. Sicher, das Philosophieren erfordert verschiedene Aktivi-
taten, und es gibt unterschiedliche philosophische Lernprozesse und Er-
fahrungen, zum Beispiel solche, die aus pragmatisch-hermeneutischen
Analysen der internen Zusammenhinge von Begriffen und Beispielen
herriithren. Es sind Entwicklungsprozesse, die unsere Sensibilitat fiir
diese Gedankenginge und Fragestellungen schiarfen. Um aber solche Er-
fahrungen zu machen, um solche Lernprozesse zu durchlaufen, braucht
es Zeit. Es braucht Zeit, sich mit philosophischen Begriffen und den

1 Die Frage der pragmatischen Vernunft im Spannungsfeld zwischen Transzen-
dentalpragmatik (wie bei Karl-Otto Apel) und Sprachspielpragmatik (wie
beim spaten Ludwig Wittgenstein) ist von mir mehrmals diskutiert wor-
den, auf Deutsch zuerst in Die pragmatische Wende: Sprachspielpragma-
tik oder Transzendentalpragmatik?, herausgegeben von Dietrich Bohler,
Tore Nordenstam und Gunnar Skirbekk, Frankfurt am Main: Suhrkamp
1986, sowie in der urspriinglichen Version des vorliegenden Aufsatzes, der
unter dem Titel »Rationalitdt — universal und pluralistisch?« in der Fest-
schrift fur Dietrich Bohler, Philosophieren aus dem Diskurs. Beitrige zur
Diskurspragmatik, hrsg. von Holger Burckhart und Horst Gronke, Wiirz-
burg: Konigshausen & Neumann 2002, S. 89-104, veroffentlicht wurde.
Ubersetzung von Ina-Maria Gumbel. Der vorliegende Text ist teilweise neu
geschrieben.

18.01.2026, 05:18:56. =


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

entsprechenden Beispielen vertraut zu machen (zum Beispiel in biome-
dizinischer Ethik) und auch um die Fahigkeit zu einem kritischen diskur-
siven Umgang mit diesen Begriffen und Beispielen zu erwerben. Solche
Lernprozesse erfordern Zeit und wechselseitige Auseinandersetzungen.
Das kann ein Aufsatz, isoliert gesehen, nicht leisten.

Doch ich werde hier versuchen, meinen Standpunkt und meine
Denkweise zu erldutern, indem ich die Stadien der philosophischen Er-
fahrungen beschreibe, die mich dorthin gefithrt haben. So ist ein kurzer
und vereinfachter, ein aus der Erinnerung rekonstruierter Bericht ent-
standen. Vielleicht kann ich hoffen, mich dadurch etwas verstiandlicher
zu machen. Eine weitergehende Auseinandersetzung wiirde zeitauf-
wendige und wechselseitige Lernprozesse hinsichtlich der entschei-
denden Gedankenginge und Fragestellungen erfordern. Mein Bericht
umfasst nur die ersten Schritte in einem solchen diskursiven Prozess,
mehr nicht.

Erster Schritt

Mein rekonstruierter narrativer Bericht beginnt mit der analytischen
Philosophie (obwohl ich in Wirklichkeit von der Existenzphilosophie
ausgegangen bin?), weil sich fiir mich eine analytische Art und Weise zu
philosophieren als nitzlich erwiesen hat. Dazu einige kurze Hinweise:

(a) Diskussionen iiber Kategorienfehler (wie »sieben ist griin«) und
kontextuelle Widerspriiche (wie »Der Konig von Frankreich ist
kahlkopfig«) haben klargemacht, dass es eine dritte epistemologi-
sche Kategorie gibt, die sich sowohl von der empirischen Wahrheit
oder Falschheit als auch von der formalen (positiven oder nega-
tiven) Analytizitdt unterscheidet.?

(b) Diese dritte Kategorie verweist uns auf konstitutive Sinnbedingun-
gen der Sprache, genauer gesagt, auf begriffliche und kontextuelle
Voraussetzungen fiir einen kognitiven Sinn in Form von wahren

2 Skirbekk, Gunnar: Nibilisme? Oslo: Tanum 1958. Englische Ubersetzung:
Nibilism? Bergen: SVT Press, 1972.

3 Vgl. klassische Texte tiber category mistakes und reduction ad absurdum
arguments von Gilbert Ryle: Philosophical Arguments, Oxford: Clarendon
Press 1945 und »Categories«, in: Proceeding of the Aristotelian Society (38),
1937/38, S. 189—206; auch in: A. G. N. Flew (Hrsg.), Logic and Language.
Second Series, Oxford: Blackwell, neue Auflage 1973. Dazu auch Gunnar
Skirbekk: Praxeologie der Moderne. Universalitit und Kontextualitit der
diskursiven Vernunft, Weilerswist, Velbriick Wissenschaft 2002: S. 27-51.
Eine frithere englischsprachige Version: Rationality and Modernity, Oslo/
Oxford, Scandinavian University Press/Oxford University Press, 1993.

I0

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VERNUNFT - VERPFLICHTEND UND VIELFALTIG

oder falschen Aussagen. Negativ ausgedriickt: Wenn wir solche
Voraussetzungen vernachlissigen oder verletzen, wie in Fillen von
Kategorienfehlern oder kontextuellen Widerspriichen, enden wir in
einer gewissen Sinnlosigkeit, einer Absurditit. Dies fithrt uns zu den
»transzendentalen Argumenten« in Form von informellen reductio
ad absurdum-Argumenten oder »Absurditdtsargumenten«: Indem
wir einige solche Voraussetzungen vernachldssigen oder verletzen,
erhalten wir eine Absurditit (Sinnlosigkeit), und indem wir tber
diese Absurditit nachdenken, werden wir uns der Rolle der vernach-
lassigten oder verletzten Voraussetzungen bewusst, das heifdt, wir
erkennen sie als konstitutiv fiir sinnvolle sprachliche Ausdrucke.*
Diese Denkweise stellt keine transzendentale Argumentation im
traditionellen Kantischen Sinne dar. Sie befasst sich mit begriffli-
chen Argumenten einer Sprachphilosophie, nicht einer Philosophie
des Bewusstseins. Ausgehend von etwas Gegebenem, oder vielmehr
einer Beschreibung von etwas Gegebenem, bleiben die konstitu-
tiven Notwendigkeiten, die sich aus einer solchen Argumentation
ergeben, relativ zu diesem Ausgangspunkt. Aus einer semantischen
Perspektive eroffnet sich hier ein Diskurs iiber »Rahmen und In-
halt«, in welchem die konstitutive Natur dieser Vorbedingungen
interpretiert wird in Bezug auf die kontextuell vorgegebene Rah-
men-Inhalt-Beziehung, und in diesem Sinne kénnen die konstitu-
tiven Bedingungen kontingent genannt werden.

Wie auch immer man den epistemischen Status dieser Vorbedingun-
gen interpretieren mag, die analytische Methode, sie aufzuzeigen,
fihrt uns eine Vielfalt von »Sinnzusammenbriichen« vor Augen.
Zum Beispiel konnte die Auflerung »Mein Hund zihlt bis zehn«
entweder als wahr oder falsch angesehen werden, wohingegen die
Auflerung »Mein Hund zihlt bis tausend-und-elf« mit Sicherheit
ohnehin als empirisch falsch anzusehen ist, jedenfalls in der Welt,
die wir kennen. Entsprechend ist die Aufferung »Mein Hund ist von
Natur aus grin« in der uns bekannten Welt hochstwahrscheinlich
empirisch falsch, wohingegen die AufSerung »Mein Hund liest Zei-
tung« als eher unsinnig erachtet wiirde (als ein Kategorienfehler)
und nicht nur als empirisch falsch — was umso mehr fiir die Auflerung
»Mein Hund hat einen Doktortitel in Philosophie« gelten wiirde: Es
gibt keinen Grund, diese Behauptung empirisch zu untersuchen, um
herauszufinden, ob es sich tatsichlich so verhilt. Diese Auflerung
ist empirisch so unplausibel, dass sie hochstwahrscheinlich fir ab-
surd gehalten werden muss. Aber sie ist nicht absurd in dem Sinne,
dass wir keine Karikatur eines Hundes entwerfen konnten, der

Hoffentlich. Denn wir haben hier das Problem, wie die jeweiligen Voraus-
setzungen zu verstehen, wie sie begrifflich (sprachlich) darzulegen sind.

IT

18.01.2026, 05:18:56. =



https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

alle moglichen Sachen machen — nicht nur Zeitung lesen, sondern
auch rechtmafig seinen Doktortitel erwerben; in Disney-dhnlichen
Filmen ist das durchaus iblich. Wenn ein Fall wie dieser also fur
absurd gehalten wird, sollte zumindest hinzugefiigt werden, dass
ein solcher Fall denkbar (bzw. vorstellbar) wire im eben genann-
ten Sinne. Gleichwohl gibt es Auflerungen, die absurd im Sinne von
undenkbar sind, wie die AufSerung »Mein Hund ist der 1. Mai«.s
In diesem Fall gibt es keine Moglichkeit, daraus eine Karikatur zu
machen, nicht einmal fir einen Walt-Disney-Film.

Es geht jetzt darum, dass uns diese Falle eine Vielfalt von »Falschhei-
ten« vor Augen fithren, und dartiber hinaus sogar eine Gradualitit: von
empirischer Falschheit, die wir nachpriifen kénnen, iiber empirische
Falschheiten, die so ungereimt sind, dass eine Nachpriifung kaum sinn-
voll wire, weiter iiber schlichte Ungereimtheiten, die aber »denkbar«
sind, bis hin zur volligen Absurditat des Nicht-Denkbaren (Nicht-Vor-
stellbaren). Dies ist das vorlaufige Ergebnis aus dem ersten Schritt.

Zweiter Schritt

Mit der pragmatischen Wende hat sich die semantische Dichotomie von
Rahmen und Inhalt gewissermafSen iiberholt, namlich zugunsten einer
Analyse von handlungskonstitutiven Faktoren durch Sprachaktanalysen.
Die sogenannte Praxeologie der Schiiler des spaten Wittgensteins ist hier
hervorzuheben.¢ Thre Methode zu philosophieren zeichnet sich durch ge-
naue und behutsame Analysen von konstitutiven Merkmalen anhand
von ausgewahlten Beispielen fir einfache Handlungen aus — konstitu-
tiv in dem Sinne, dass eine Handlung der ausgewahlten Art ohne diese

5 Auferungen konnen auf verschiedene Weise interpretiert und kontextuali-
siert werden. Zum Beispiel konnte in einem poetischen Text die Auflerung
»sieben ist griin«, die unmittelbar als ein Kategorienfehler erscheint, als
sinnvoll interpretiert werden, z.B. in dem Sinne, dass die Zahl 7 fiir Hoff-
nung steht, was durch das Wort »griin« weiter angedeutet wird. Dieser
Punkt (die potentielle Vieldeutigkeit sprachlicher Auflerungen) ist einerseits
trivial, anderseits implikationsreich, vor allem wenn er nicht hinreichend be-
riicksichtigt wird, vgl. meine kritischen Anmerkungen zum Schema der vier
allgemeinen Geltungsanspriiche (bei Apel und Habermas) im nichsten Auf-
satz » Wahrheit und Begriindung«.

6 In unserem Zusammenhang ist vor allem Jakob Meloe zu erwihnen, vgl.
Gunnar Skirbekk (Hrsg.): Praxeology, Oslo: Universitetsforlaget 1983.
Sonst vgl. den Sammelband Die pragmatische Wende. Sprachspielpragma-
tik oder Transzendentalpragmatik?, hrsg. von Dietrich Bohler, Tore Nor-
denstam und Gunnar Skirbekk, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1986.

I2

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VERNUNFT - VERPFLICHTEND UND VIELFALTIG

Merkmale nicht moglich gewesen wire. Zum Beispiel ist es nicht der
gesamte Korper des Handelnden, wie er sich uns zeigt, sondern es sind
nur jene Korperteile und Fahigkeiten, die er fiir einen spezifischen Hand-
lungsakt benotigt (zum Beispiel beim Schmieden eines Hufeisens), die als
konstitutiv firr diese Tétigkeit angesehen werden. Diese Korperteile und
Fihigkeiten reprasentieren den Korper, der notwendig ist fiir diesen je-
weiligen Akt; ohne sie wire diese Art von Tatigkeit nicht moglich gewe-
sen. Ebenso reprisentieren die Einsichten, die ein Handelnder benétigt,
um eine Handlung auszufiihren, die handlungskonstitutiven Einsichten.
Und die Objekte, die fiir diese Handlung benotigt werden, reprasentie-
ren die handlungskonstitutiven Objekte. Folglich gibt es pragmatische
(handlungskonstitutive) Notwendigkeiten, nicht nur empirische Fakten
und semantische Bestimmungen, nicht nur Kontingenz und rein logische
Notwendigkeit. Aber einige dieser handlungskonstitutiven Notwendig-
keiten sind gewissermafSen kontingente Notwendigkeiten — etwa in dem
Sinne, dass wir sagen konnten, dass unsere korperliche Konstitution eine
andere hatte sein konnen, als sie ist. Aber vorausgesetzt, dass sie so ist,
wie sie ist, sind einige spezifische korperliche Eigenschaften konstitu-
tiv fir bestimmte Handlungen; und zwar in dem Sinne, dass sie fur die-
se Art von Titigkeiten notwendig sind, obwohl es aus entwicklungsge-
schichtlicher Perspektive einigermafen zufillig ist, dass wir den Korper
haben, den wir haben. Aber nicht absolut zufillig — solange wir noch
»wir« bleiben.”

Kurz zum praxeologischen Ansatz: Unsere Einsichten sind in unsere
Handlungen eingebettet und konnen durch beispielbezogene Analysen
erklart werden, weil wir grundsatzlich in einer Welt leben, die aber ver-
schiedene, miteinander mehr oder weniger verbundene Tatigkeiten be-
inhaltet und in jedem Fall durch die diesen Tatigkeiten innewohnenden
Begriffe zu erfassen ist. Reduktionistische Ansitze wie im Behavioris-
mus und in den klassischen Subjekt-Objekt-Modellen konnen dadurch
tiberwunden werden: Der Mensch als Handelnder ist fir den Praxeolo-
gen »in-der-Welt«, bestimmt durch die miteinander verbundenen, kon-
stitutiven Faktoren der jeweiligen Handlungen.

Dies ist ein pragmatischer Ansatz, nicht nur ein semantischer. Er ist
fallbezogen und vorsichtig, selbstreflexiv kritisch auch fiir den eigenen
Sprachgebrauch, indem die »groffen Worte«, die nicht kontext- oder
gesprachsbezogen sind, vermieden werden. Philosophischen Gegnern

7 Uber die Moglichkeiten, den Menschen durch die Biotechnologie neu zu
»gestalten«, moglicherweise als » Supermenschen«, siehe z.B. Silver M. Lee:
Remaking Eden. Cloning and Beyond in a Brave New World, London:
Phoenix 1999, und fiir aktuelle Diskussionen tiber human enhancement
und transhumanism z.B. Raymond Kurzweil: The Singularity is Near: When
Humans Transcend Biology, New York: Penguin 2005. Weitere Bemerkun-
gen im dritten Aufsatz des vorliegenden Bandes.

13

18.01.2026, 05:18:56. =


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

gegeniiber wird »sinnkritisch« vorgegangen — man versucht die Aporien
der alternativen Denkweisen aufzuzeigen. Dadurch versucht man, iiber
die via negativa der Absurdititsargumente auch die entsprechenden
sinnkonstitutiven Faktoren in den Blick zu bekommen. Die aufgezeigten
konstitutiven Faktoren menschlichen Handelns erweisen sich aber als
unterschiedlich, je nach den verschiedenen Handlungstypen und je nach
der Verallgemeinerungsebene der durchgefithrten Analyse.

Kritisch, gegen die Praxeologen, konnte man anmerken, dass die
Reflexivitdt, die selbstbeziigliche Reflexion, dieses praxeologischen
Ansatzes oft nur stillschweigend vorausgesetzt, nicht thematisiert und
diskutiert wird und dass die ihn auszeichnende Skepsis gegeniiber
grofSen Worten und abstrakten Theorien oft zu einer Missachtung
der Philosophie als einer der Analyse wirdigen Tatigkeit gefihrt hat.?
Mehr noch: Wenn Beispiele philosophisch herausgearbeitet und nicht
nur padagogisch benutzt werden sollen, wird die besondere Auswahl
der zu verarbeitenden Beispiele zu einer entscheidenden Frage. In der
klassischen Praxeologie sind die ausgewahlten Beispiele aber oft eng
an ein bestimmtes handwerkliches Geschick gebunden und fiir die mo-
derne Welt nicht reprasentativ.’

Dritter Schritt

Wissenschaftliche Titigkeiten sind Beispiele fiir moderne Titigkeiten.
Diese Tatigkeiten sind institutionell eingebettet unter anderem in dem
Sinne, dass sie normativ geregelt sind, zum Beispiel durch wissenschafts-
interne Normen. In einer Pragmatik der Forschung kénnen Methodo-
logien als normative Systeme analysiert werden, einschliefSlich der Ar-
gumentation. Das heifst nicht, dass es unproblematisch wire, solche
Normen aufzustellen. Noch heift es, dass diese immer befolgt wiirden.
Es gibt aber Grunde zu behaupten, dass gewisse Normen konstitutiv sind
fir diese Tatigkeiten, und deshalb konnte man auch auf solche Handlun-
gen fallbezogene Analysen anwenden, und zwar auch mit Absurditits-
argumenten im Hinblick auf die darin eingebetteten Formen von Sinn-
konstitution.

8  Vgl. den Praxeologen Jakob Meloe, z.B. in Gunnar Skirbekk (Hrsg.): Pra-
xeology, Oslo: Universitetsforlaget 1983.

9 Das gilt bestimmt fur den Praxeologen Jakob Meloe, der vom spiten Witt-
genstein inspiriert ist, wohl auch fiir den frithen Heidegger, vgl. dazu die
kritischen Bemerkungen zu einer Auswahl von Beispielen in Heidegger bei
Anne Granberg: »Life-World Analysis in Heidegger: An Ontology of the
Workshop?«, in: Gunnar Skirbekk (Hrsg.), On Pragmatics — Contributions
to Current Debates, Bergen: Filosofisk institutt skriftserie nr. 20, S. 13-38.

4

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VERNUNFT - VERPFLICHTEND UND VIELFALTIG

Eben dies hat Knut Erik Traney getan. Er konzentriert sich auf soge-
nannte »grundlegende kognitive Akte« (basic cognitive acts).*® Er unter-
scheidet zwei Arten von solchen Akten, die aber grundsitzlich miteinander
verbunden sind: die » Aneignung« (acquisition) von Geltungsanspriichen,
wenn eine Person sie »akzeptiert, verwirft oder das Urteil zuriickhalt«,
und ihre »Kommunikation« (communication), wenn eine Person sie
»behauptet, ablehnt oder dazu schweigt«. Einfacher ausgedriickt kon-
zentriert sich die erste Art (die » Annahme-Familie«) auf das Person-Ar-
gument-Verhiltnis, die letztere (die »Mitteilungs-Familie«) auf das
Person-Person-Verhiltnis — zwei Perspektiven, die intern miteinander
verbunden sind. Da diese Analysen selbst eine argumentative Tatigkeit
sind, entsteht hier ein Element von Selbstreferenz, das den transzendental-
pragmatischen Charakter dieser Analyse hervorhebt. Hier einige der von
Traney behandelten Fille:*

»Es ist obligatorisch, p zu akzeptieren,
wenn p bekanntermafSen wahr ist.«
»Es ist nicht zulissig, p zu akzeptieren,
wenn p bekanntermafsen falsch ist.«
»Es ist obligatorisch, p zu verwerfen,
wenn p bekanntermafsen falsch ist.«
»Es ist nicht zuldssig, p zu behaupten,
wenn man keinen Grund fiir p hat.«

Diese Beispiele sind in einer legalistischen Sprache formuliert. Tranoy
schldgt vor, sich mit einer moralischen Sprache zu begniigen. Es liegt au-
Berdem nahe, den epistemischen Status dieser Normen mit dem der kon-
stitutiven Bedingungen gleichzusetzen, da wir hier ja mit Hilfe von Ab-
surditdtsargumenten vorgehen konnten: Ein Leugnen einer jeder dieser
Normen schiefit (so geht das Argument) eine Absage an die Forschung
mit ein, und insofern eine Art von Sinnwidrigkeit — vor allem, wenn man
berticksichtigt, das auch philosophische Analysen durch allgemeine wis-
senschaftsinterne Normen konstituiert sind.

Was genau ist der epistemische Status der einzelnen Normen? Mit den
genannten Beispielen konnten wir anfangen, mit sorgfiltigen Analysen
und Diskussionen in jedem Einzelfall, und von dort aus zu anderen
Faillen ubergehen. Aber hier, in diesem kurzgefassten Bericht, miissen
wir es in einer grofSziigigeren Weise tun: Wenn wir die drei fritheren
Fille (aus der »Annahme-Familie«) in Betracht ziehen, kénnen wir

10 Vgl. Knut Erik Traney: »Norms of Inquiry: Methodologies as Normative
Systems«, in: Ragnar Fjelland et al. (Hrsg.), Philosophy Beyond Borders,
Bergen: SVT Press 1997, S. 93-103.

11 Ibid., S. 98-100, meine Ubersetzung.

15

18.01.2026, 05:18:56. =


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

behaupten, dass diese Normen fiir jede normale Person verbindlich sein
miissen, wenn p bekanntermafsen wahr beziehungsweise falsch ist. Eine
vernunftige Person zum Beispiel, die begreift, dass »zwei plus zwei vier
ist«, muss dies akzeptieren und kann es nicht bestreiten. Es scheint sich
um eine Notwendigkeit zu handeln, die fir das Person-Sein konstitutiv
ist. Mit anderen Worten: Wenn jemand eine dieser Normen, wenn p
bekanntermaflen wahr beziehungsweise falsch ist, verletzt, wirden wir
vermutlich sagen, dass diese Person ein schwerwiegendes Problem hat;
wir wiirden es aber eher fir ein mentales Problem als ein moralisches
(oder rechtliches) halten.

Zwar sind die Fille, in denen man von der Giiltigkeit von p mit Recht
uberzeugt ist, eher die Grenzfille. Beispiele solcher Grenzfille seien ein-
fache logische Schlusse (wenn keine logischen Fehler vorliegen), einfache
Wahrnehmungen (wenn keine Tauschungen vorliegen), einige Gewiss-
heiten der Lebenswelt (so wie die der Perspektivitit unseres sinnlichen
Erkennens) und — so mochte ich hinzufiigen — einige philosophische
Einsichten iiber performative Widerspriiche. Meistens gibt es aber nur
mehr oder weniger wohlbelegte Auffassungen, die durch eine diskursive
Kommunikation zu uberpriifen sind. Deshalb ist die » Annahme-Fami-
lie« mit der » Mitteilungs-Familie« verbunden: Was wir in diesen Fillen
(die nicht zu den Grenzfillen gehoren) als wahr akzeptieren, ist fir jede
einzelne Person tiber Kommunikation und Argumentation vermittelt.
(Sagen wir lieber; »auch deshalb« — denn auch durch die notwendige
Sozialisation sind wir als Personen immer schon durch Kommunika-
tion gepragt.) So erhalten wir die bekannte argumentationskonstitu-
tive Norm: die des »eigentiimlichen zwanglosen Zwangs des besseren
Arguments«.’* Traney sagt: »Wir tadeln eine Person, die sich weigert,
p zu akzeptieren (oder die p gar verwirft), wenn angemessene Belege
und Argumente vorliegen.«' In diesen Fallen hat die konstitutive Norm
definitiv den Status einer moralischen Norm. Doch gibt es in der » An-
nahme-Familie«, wie schon angedeutet, einige Fille, Grenzfille, wo das
Miissen vor allem als konstitutiv anzusehen ist und kaum als moralisch.

Wenn wir aber den letzten (vierten) Fall, den aus der »Mitteilungs-
Familie«, in Betracht ziehen, andert sich das Bild. Es ist moglich, anderen
zu erzahlen, was man selbst fiir unwahr halt, in einem Sinne, in dem es
nicht moglich ist, sich selbst zu beliigen (auch wenn es verschiedene For-

12 Jurgen Habermas schon in Wahrbeitstheorien, u.a. veroffentlicht in: Helmut
Fahrenbach (Hrsg.), Wirklichkeit und Reflexion: Walter Schulz zum 60. Ge-
burtstag, Pfullingen: Verlag G. Neske 1973, S. 211266, Anm. 2, S. 240.

13 Vgl. Knut Erik Traney: »Pragmatik der Forschung. Methodologien als
normative Systeme«, in: Dietrich Bohler, Tore Nordenstam und Gunnar
Skirbekk (Hrsg.), Die pragmatische Wende. Sprachspielpragmatik oder
Transzendentalpragmatik?, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1986: S. 43.

16

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VERNUNFT - VERPFLICHTEND UND VIELFALTIG

men von Selbsttduschung durchaus geben mag)."# Aus diesem Grunde
haben diese Normen der »Mitteilungs-Familie«, zum Beispiel das Ver-
bot, p zu behaupten, wenn man p als falsch erkennt, grundsitzlich einen
moralischen Status: Sie zu Ubertreten ist tadelnswert. Aber sind diese
Normen konstitutiv? Eine bejahende Antwort auf diese Frage erfordert
eine ausgedehntere Beweisfiibrung als in den fritheren Fillen (mit
bekanntermafSen wahren p’s innerhalb der » Annahme-Familie«).

(1) Man kann hier mit Bezug auf unsere Abhiangigkeit voneinander ar-
gumentieren, was das sogenannte Wahrheitsgewerbe (the trade of
truth) betrifft: Wir sind alle fehlbar und endlich und konnen daher
unmoglich alle Wahrheitsanspriiche selbst tiberpriifen; folglich sind
wir auf das Wissen aus zweiter Hand und damit auf einander ange-
wiesen. Eine Gemeinschaft von Wissenschaftlern bedarf daher dieser
Normen des wechselseitigen Vertrauens. Nicht dass diese Normen
nicht hin und wieder iibertreten oder verletzt wiirden, aber sie sind
als vertrauensbildende Normen fiir diese Art von Forschung unab-
dingbar.

(2) Wir konnen aber auch im Sinne der Universalpragmatik argumentie-
ren: In unseren Sprechhandlungen ist die Aneignung einer kommuni-
kativen Kompetenz schon vorausgesetzt und dadurch die Grundlage
eines gegenseitigen Vertrauens — womit wiederum nicht jene empiri-
sche Tatsache geleugnet wird, dass wir uns in vielen Fillen de facto
nicht vertrauenswiirdig verhalten.

Fur beide Fille (1 und 2) gilt, dass es sich um wmfangreiche Beweis-
fithrungen handelt, die die konstitutive Natur dieser Normen der » Mit-
teilungs-Familie« (der »Kommunikations«-Klasse) begriinden.

Drei Punkte sind hier erwidhnenswert:

a) Die Diskussion solcher Fille verweist auf die philosophische Frage
des Verhaltnisses zwischen dem Konstitutiven und dem Moralischen.

b) Die Art und Weise, wie man hier philosophiert, ist eine der genau-
en Fallanalysen, um zu sehen und sichtbar zu machen, was sich als
konstitutiv und als moralisch erweist — durch sorgfaltige Analyse, mit
Blick auf die Nuancen. (Wie man auch sagt: »Der Teufel steckt im
Detail«.)

¢) Indem man solche Analysen von unterschiedlichen Fillen durch-
fithrt, kann man sehen, dass der epistemische Status von Fall zu Fall
unterschiedlich ist: Ich habe angedeutet, dass gesagt werden kann,

14 Vgl. z.B. die Fille, die von Jon Elster diskutiert wurden, in »Belief, Bias and
Ideology«, in: Martin Hollis und Steven Lukes (Hrsg.), Rationality and Re-
lativism, Oxford: Blackwell 1982: S. 125-148.

17

18.01.2026, 05:18:56. =



https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

dass alle vier oben erwihnten Fille »konstitutive Normen« enthal-
ten, aber wenn ihre konstitutive Natur aufgezeigt werden soll, muss
im letzteren Fall umfassender argumentiert werden als in den drei
ersteren und die Normen des letzteren Falles konnen leichter »mo0-
ralisch« genannt werden als die der ersten drei, wenn es um die er-
wihnten Grenzfille geht. Wenn dem so wire, konnten wir sagen,
dass diese Normen nicht alle denselben epistemischen Status haben:
Einige von ihnen konnten in einem Sinne moralisch genannt wer-
den, in dem das fiir die anderen nicht angemessen ist. Beide Pointen
sind philosophisch wichtig: eine epistemische Vielfalt innerhalb des
transzendentalen Denkens und dartiber hinaus ein gradueller Unter-
schied im Hinblick auf das in diesen konstitutiven Normen enthal-
tene moralische Element — zwei Pointen, die interessante Antworten
nahelegen auf die Frage nach der Einheit der diskursiven Vernunft
und auf die vieldiskutierte Frage, inwieweit konstitutive Merkmale
auch moralisch verbindliche Normen sein konnen. Diese Antworten
sind durch unsere »bescheidene« Methode moglich geworden: eine
Skepsis gegeniiber den »groflen Worten« in der Philosophie, gegen-
uber dem abstrakten Denken mit anspruchsvollen Begriffen und Po-
sitionen und eine Zuversicht in die sorgfaltige Analyse einer Vielzahl
von Fillen.

Vierter Schritt

Apel und Habermas sind Philosophen, die die »pragmatisch-linguis-
tische Wende« vollzogen haben,s indem sie die Pointe eines Positions-
wechsels erkannt und die entsprechenden Lernprozesse durchlaufen
haben, kaum aber, indem sie ihre Methode zu philosophieren verandert
hatten; in letzterer Hinsicht (die neue Art zu philosophieren) ist meines
Erachtens von den Wittgensteinianischen Praxeologen mehr zu lernen
als von Apel und Habermas. Gleichwohl beteiligten sich letztere an
einer Ausarbeitung der Sprechakttheorie zu einer Universalpragma-
tik, obwohl beide sie am Ende recht unterschiedlich beurteilt haben:
Habermas begreift sein eigenes Werk als eines der Rekonstruktion.
Er verzichtet darauf, Absurdititsargumente zu entwickeln, und er ist
der Meinung, dass Apels transzendentale Argumente aus performa-
tiven Selbstwiderspriichen nur begrenzte Giiltigkeit haben. Was im-

15 Vgl. Richard Rorty (Hrsg.): The Linguistic Turn. Recent Essays in Phi-
losophical Method, Chicago: University of Chicago Press 1967; Karl-Ot-
to Apel: Transformation der Philosophie, Frankfurt am Main: Suhrkamp
1973; Jurgen Habermas: Wahrheit und Rechtfertigung. Philosophische Auf-
sdtze, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1999: S. 65-101, 235 ff.

18

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VERNUNFT - VERPFLICHTEND UND VIELFALTIG

mer diese Kontroverse bedeuten mag, sowohl Apel als auch Habermas
teilten die generelle Ansicht, dass eine Universalpragmatik begriindet
werden kann: namlich als eine Theorie der den Sprechakten innewoh-
nenden Geltungsanspriiche (Verstandlichkeit, Wahrheit, Richtigkeit
und Wahrhaftigkeit), wobei zwei dieser Geltungsanspriichen (Wahrheit
und Richtigkeit) argumentativ »einlésbar« sind, indem sie unter ide-
alen Sprechbedingungen auf einen idealen Konsens als eine diskurs-
konstitutive, regulative Idee von Wahrheit oder Richtigkeit verweisen.
Aber bekanntermafsen hatte Habermas immer grofSere Probleme mit
den letztgenannten Anspriichen als Apel, und auch aus diesem Grund
fithlte Habermas sich genotigt, seine geschwichte Version der Univer-
salpragmatik durch andere Theorien zu starken, wie zum Beispiel durch
Theorien der Sozialisation und der Begriffs- und Moralentwicklung,
durch Theorien der kulturellen Modernisierung und kommunikativen
Vernunft oder durch Theorien der normativen Bedeutung der Rechtsin-
stitution in modernen Gesellschaften.

Was bei Habermas trotz all dieser eindrucksvollen theoretischen Pro-
jekte unbefriedigend bleibt, ist meines Erachtens der Mangel an begriff-
licher Klarheit, wie sie durch fallbezogene Analysen gewonnen werden
konnte.™® Bei all seiner Skepsis gegentiber den traditionellen philoso-
phischen Theorien und Positionen behilt er de facto seine ureigene Ar-
beitsform bei, die sich durch umfassende und nicht allzu klare Begriffe
auszeichnet. Fallbezogene Analysen, auch fir Absurdititsargumente,
haben in seiner philosophischen Praxis kaum einen Platz.

Apel geht mit seiner Transzendentalpragmatik in einer dhnlichen
Weise vor; einige der damit verbundenen Probleme werde ich sofort er-
wiahnen (im funften Schritt). Zunichst noch eine Bemerkung zu Haber-
mas: dieser bezweifelt, dass die Transzendentalpragmatik so, wie Apel
es glaubt, funktionieren kann. Weil er aber keinen fallbezogenen, praxe-
ologischen Weg einschlagt, um das transzendentalpragmatische Projekt
zu stirken, reduziert er seine philosophischen Ambitionen und verlasst
sich einerseits auf die Unterstitzung alternativer Gesellschaftstheorien
wie die zuvor erwihnten und andererseits auf den Gebrauch konzep-
tueller Dichotomien, mit denen er dem epistemischen Relativismus, vor
allem dem Relativismus hinsichtlich grundsatzlicher moralischer Nor-
men, vorzubeugen hofft. Folglich hat er mit starren Dichotomien zwi-
schen Menschen und Natur, zwischen Rechtfertigung und Anwendung,

16 Das gilt m.E. auch fiir seine spiateren Werke tiber Religion, vgl. Zwischen
Naturalismus und Religion, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2005 und Nach-
metaphysisches Denken I1, Berlin, Suhrkamp 2012. Dazu meine Beitriage zur
Diskussion iiber Religion in modernen Gesellschaften in Gunnar Skirbekk,
Herausforderungen der Moderne aus wissenschaftsphilosophischer Sicht,
Berlin: Logos Verlag 2012.

19

18.01.2026, 05:18:56. =



https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

Normen und Werten gearbeitet — mit Dichotomien, die sich als pro-
blematisch erweisen, wenn man sie sorgfaltig analysiert.'”

Diese Bemerkungen fithren zum nachsten Abschnitt, zum Begriff der
pragmatischen Vernunft, der meines Erachtens eine verbesserte Version
des transzendentalpragmatischen Projekts darstellt: verbessert durch eine
wechselseitige Kritik, mit einer vom spiteren Wittgenstein angeregten
fallbezogenen, praxeologischen Art und Weise zu philosophieren. Um
diesem Anspruch gerecht zu werden, stiitze ich mich auf die Lernpro-
zesse, die in diesem kurzgefassten Bericht angedeutet werden — (1) von
der klassischen analytischen Philosophie (2) iiber die Wittgensteiniani-
sche Praxeologie und (3) die grundlegenden kognitiven Handlungen in
der Philosophie der wissenschaftlichen Forschung und Diskussion (4)
bis hin zu einer revidierten Version der Transzendentalpragmatik.

Fiinfter Schritt

Apel ist weitgehend ein Fallibilist und ein Verteidiger der »vielen Ratio-
nalitaten«. Gleichzeitig ist er ein entschlossener Verteidiger der transzen-
dentalpragmatischen Denkweise qua Letztbegriindung. In diesem Sinne
ist er zweifellos a foundationalist und ein Vertreter der einen Vernunft,
ein Verteidiger der Einzigartigkeit und Unerlasslichkeit der performati-
ven und diskursiven Vernunft.™

Wir miissen performative Selbstwiderspriiche vermeiden! Es ist ent-
scheidend, dass Apels Denken nicht deduktiv ist, sondern auf pragma-
tische Weise selbstbezuiglich, selbstreferentiell. Dies ist es gerade, was von
denjenigen tibersehen wird, die als Gegenargument anfiihren, Apel gerate
in das Miinchhausen-Trilemma aus Regression, logischem Zirkel oder De-
zisionismus.* In der Tat: Mit seiner auf performative Selbstwiderspriiche
angelegten Sinnkritik argumentiert Apel ausgiebig tiber die via negativa
der Absurditdtsargumente. Er entlarvt performative Selbstwiderspriiche
als sinnlos, absurd, und aus dieser negativen Einsicht heraus versucht er
Normen und Prinzipien zu formulieren, die durch diese via negativa ver-

17 Vgl. seine dichotomische Unterscheidung zwischen externer Religionskri-
tik, die er bejaht, und interner Religionskritik, die er ablehnt; vgl. Nachme-
taphysisches Denken II, Berlin: Suhrkamp 2012. Dagegen vgl. Peter Rohs
sorgfiltige und scharfsinnige interne Kritik des Monotheismus in Der Platz
zum Glauben, Minster: Mentis Verlag 2013. Fir die Dichotomie Mensch-
Tier vgl. den dritten Aufsatz des vorliegenden Bandes.

18 Vgl. Karl-Otto Apel und Matthias Kettner (Hrsg.): Die eine Vernunft und
die vielen Rationalititen, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1996.

19 Vgl. Hans Albert: Transzendentale Traumereien, Hamburg: Hoffmann &
Campe 1975 und auch Herbert Keuth: Erkenntnis oder Entscheidung. Zur
Kritik der kritischen Theorie, Tiibingen: Mohr Siebeck 1993.

20

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VERNUNFT - VERPFLICHTEND UND VIELFALTIG

letzt worden sind und die dadurch auf die entsprechenden pragmatischen
Voraussetzungen fiir Verstiandlichkeit, fiir Sinn, verweisen.>

So weit, so gut. Aber Apel scheint in diesem Zusammenhang anzuneh-
men, dass es nur eine Art von Sinnlosigkeit (oder Absurditit) gibt und
folglich dass alle auf diese Weise performativ begriindeten Vorbedin-
gungen einen und denselben epistemischen Status haben miissen, den
der strikten Nichthintergehbarkeit. Aber woher wissen wir das? Meines
Erachtens nur indem wir uns verschiedene Fille genau anschauen, um
herauszufinden, ob die verschiedenen Fille performativer Sinnlosigkeit
wirklich identisch sind oder ob sie Unterschiede aufweisen.

Das heifSt, dass die pragmatisch-linguistische Wende nicht allein als
eine Anderung der Position aufgefasst werden sollte — weg von der
Philosophie des Bewusstseins hin zu einem pragmatisch-linguistischen
Ansatz —, sondern auch als eine Anderung der Art und Weise, wie man
philosophiert: stiarker an Beispielen orientiert und selbstkritischer im
Hinblick auf die Angemessenheit der eigenen Begriffe.

Wenn man so vorgeht, wird erkennbar — das ist meine philosophische
Hypothese —, dass es eine gewisse Pluralitit unter den verschiedenen
Fillen von Sinnlosigkeit (Absurditit) gibt. Im Rahmen dieses kurzge-
fassten Berichts ldsst sich diese Vermutung nicht ausfihrlich diskutie-
ren. Stattdessen werde ich mich einige von Apels Fillen ansehen, um
nachzuweisen, wie eine solche Analyse hitte ausgefithrt werden kon-
nen:*'

20 Siehe Karl-Otto Apel: »Fallibilismus, Konsenstheorie der Wahrheit und
Letztbegriindung«, in: Forum fiir Philosophie Bad Homburg (Hrsg.), Phi-
losophie und Begriindung, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1987: S. 116-
211. Siehe auch Apel: Auseinandersetzungen, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1998.

21 Die Taxonomie und Auswahl von Matthias Kettner ist hier niitzlich. Vgl.
Kettner: »Ansatz zu einer Taxonomie performativer Selbstwiderspriiche«,
in: Andreas Dorschel et al. (Hrsg.), Transzendentalpragmatik, Frankfurt am
Main: Suhrkamp 1993, S. 196-197:

Dialoginhirent notwendige Existenzvoraussetzungen:

(Existenz des Sprechers)
»Ich behaupte hiermit, dass ich nicht existiere.«

(Existenz des Adressaten)
»Ich behaupte hiermit gegen dich, dass du nicht existierst. «

Diskursinhdrente Geltungsanspriiche:

(Sinngeltungsanspruch)

»Ich behaupte mit Verstandlichkeitsanspruch, dass ich keinen Verstandlich-
keitsanspruch habe.«

(Wahrheitsanspruch)

»Ich behaupte als wahr, dass ich keinen Wahrheitsanspruch habe. «

21

18.01.2026, 05:18:56. =



https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

(1) »Ich behaupte hiermit, dass ich nicht existiere.«

(2) »Ich behaupte hiermit gegen dich, dass du nicht existierst. «

(3) »Ich vertrete als konsensfahig den Vorschlag, dass wir prinzipiell das
Diskursziel des Konsenses durch das Diskursziel des Dissenses erset-
zen sollten. «

Hier vernachlidssige ich die Fille der diskursinhirenten Geltungsansprii-
che und auch der diskursinhirenten interpersonellen Beziehungen, in-
dem ich mich auf diese drei Formulierungen beschrinke, um danach ei-
nige Bemerkungen zur Frage der Einheit beziehungweise der Vielfalt der
performativen Selbstwiderspruchsargumente zu machen.

Erste Feststellung: In diesen Fillen werden die pragmatischen
Anspriche ausdriicklich erhoben und in die linguistische Formulierung
eingebaut. Dadurch sind die Widerspruche deutlich zu sehen, aber
gleichzeitig erhalten sie eine semantische Form, die ihrem performativen
Status nicht angemessen ist.

Zweite Feststellung: Es gibt begriffliche Zweideutigkeiten. Zum
Beispiel ist das Wort »du« in der Aussage »Ich behaupte hiermit ge-
gen dich, dass du nicht existierst« zweideutig. Es kann sich auf eine
konkrete Person beziehen, die imstande ist, das Gesagte zu verstehen.
Aber es gibt auch viele Situationen, in denen diese Behauptung sinn-
voll wire, obwohl das »du« keine gegenwirtige und kommunikations-
fihige Person ist. Man denke an die Moglichkeit, sich allmahlich einem
Neugeborenen oder einem gerade Verstorbenen anzunihern; in diesen
Fillen konnen wir ebenfalls ein »du« verwenden. Vielleicht wurde
der Ausdruck »gegen dich« hinzugefiigt, gerade um das »du« als eine
gegenwirtige Person zu definieren, mit der man verbal kommunizie-
ren kann. Aber auch mit dieser Hinzufiigung bleibt die Formulierung

Diskursinhdrente interpersonelle Beziehungen:

(Gleichberechtigung)

»Ich behaupte, ich brauche die Gleichberechtigung aller denkbaren Argu-
mentationspartner prinzipiell nicht anzuerkennen.«

(Freie Akzeptierbarkeit)

»Ich behaupte hiermit als intersubjektiv giiltig (= als durch jeden Diskurs-
partner frei akzeptierbar), dass ich die Norm der freien Akzeptierbarkeit von
Behauptungen nicht anzuerkennen brauche. «

(Gewaltfreiheit)

»Ich behaupte, aller Sprachgebrauch — auch die Argumentation — ist nichts
als eine Machtpraktik. «

Diskursinhdrente Ziele:

(Konsensbildung)

»Ich vertrete als konsensfahig den Vorschlag, dass wir prinzipiell das Dis-
kursziel des Konsenses durch das Diskursziel des Dissenses ersetzen sollten. «

22

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VERNUNFT - VERPFLICHTEND UND VIELFALTIG

zweideutig, und diese Zweideutigkeit beriihrt die Frage der Einheit
beziehungsweise Vielfalt der Sinnlosigkeit dieser ersten zwei Formu-
lierungen. Um diese Zweideutigkeit deutlich zu machen, konnte es hier
niitzlich sein, an die Unterscheidung zwischen (1) den Grenzfdillen der
frither erwahnten » Annahme-Familie« und (2) jenen Fillen der »An-
nahme-Familie«, die von zusdtzlichen Griinden abhingig und dadurch
mit der »Mitteilungs-Familie« verbunden sind, zu erinnern: Die erste
Aussage (»ich behaupte hiermit, dass ich nicht existiere«) konnen wir
als ein Beispiel eines im strengen Sinne konstitutiven »Miissens« der
» Annahme-Familie« ansehen — denn die eigene Existenz ist fiir den
Sprecher eine Wahrheit, die er schlechthin akzeptieren muss. Die gegen-
wartige Existenz des Anderen als Person ist nicht im selben Sinne unbe-
streitbar — auch dann nicht, wenn wir akzeptieren, dass die Fahigkeit,
Personalpronomina zu benutzen, zu unserer transzendentalpragmatisch
begrindeten Kompetenz gehort. Die Behauptung, dass mein Zuhorer
als Person existiert, ist von zusitzlichen Griinden abhingig. Fassen wir
zusammen: Die vorliegenden Sinnlosigkeiten der zwei ersten Aussagen
sind nicht identisch. Dadurch sind auch die durch performative Selbst-
widerspriiche aufgezeigten, sinnkonstitutiven Bedingungen in diesen
zwei Fillen nicht identisch. Wenn dies so wire, gibe es hier eine Vielfalt
innerhalb der transzendentalpragmatischen Begriindung.

Die dritte Aussage iiber den Konsens als Diskursziel ist theoretisch
komplizierter als die beiden ersten. Man konnte behaupten, dass in
diesem Zusammenhang eine Ausarbeitung der Rolle des »besseren Ar-
guments« ausreiche und dass die Rede vom Konsens ungliicklich sei,
weil sie zweideutig ist und weil sie, in einigen naheliegenden Interpre-
tationen, philosophisch problematisch ist. Kurz gesagt, die Alternativen
sind nicht ohne weiteres entweder Konsens oder Dissens als konstitutive
Diskursziele — so, wie es die dritte Aussage andeutet; eine solche strikte
Dichotomie verrit eine unangemessene Sichtweise. Man kann sich also
fragen, wie der Begriff von Konsens in der Transzendentalpragmatik am
besten zu interpretieren ist.

Hier nur einige Bemerkungen dazu, was in diesen Fillen transzendental-
pragmatisch vorausgesetzt wird:

In den erwiahnten Grenzfillen, in denen »ich« die erkannte Wahrheit
akzeptieren muss, sind die Anderen schon mit einbezogen. Es wird un-
terstellt, dass auch andere (alle anderen) verntinftige Personen dieselbe
Wahrheit akzeptieren miissen. Begriffsanalytisch gesagt: Eine erkannte
Wahrheit impliziert die Zustimmung verniinftiger Personen — in diesem
Sinne besteht Konsens. Hier geht es aber um eine pragmatische Voraus-
setzung.

In den (zahlreicheren) Fillen des »besseren Arguments«, in denen
wir den stindig »noch besseren Argumenten« im Sinne weiterer Suche

23

18.01.2026, 05:18:56. =



https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

verpflichtet sind, sind die Anderen mit einbezogen, um sowohl den auf
Vertrauen basierenden Wissensaustausch zu iberpriifen als auch den
wechselseitigen, korrigierenden Perspektiven- oder Begriffswechsel zu
vollziehen. Auch hier wird unterstellt, dass die anderen verniinftigen
Personen das aufgezeigte Argument miissen verstehen und akzeptieren
konnen; dies setzt aber eine fallibilistische Einstellung voraus, durch die
die Anderen zu einem verniinftigen Aufheben dieses (bis jetzt besseren)
Arguments durch ein noch besseres Argument aktiv involviert werden.
Die Anderen sind diskursiv mit einbezogen. Und wenn es durch den un-
begrenzten diskursiven Forschungsprozess zu einer Wahrheit kommen
soll, dann wird weiterhin unterstellt, dass sie von allen verniinftigen Per-
sonen als wahr akzeptiert werden muss. Wahrheit impliziert Konsens
aller verniinftigen Personen. Konsens ist aber hier kein Kriterium der
Wahrheit und auch nicht, intern betrachtet, das Ziel des Argumentierens.

Fur normative (praktische) Geltungsfragen ist die Frage der sachli-
chen Angemessenheit des erforderlichen Verstehens schon mit einbezo-
gen. Gewiss, zum Teil geht es um diskursive Bildung und Selbstinterpre-
tation, aber nicht nur: Fragen von relativer Begriffs(un)angemessenheit
und von Sachwissen kommen hinzu. Wenn dennoch die Giiltigkeit von
Handlungsnormen durch eine ideal(er)e Zustimmung verniinftiger
Diskursteilnehmer tber die Folgen und Nebenfolgen fiir die Betrof-
fenen zu entscheiden wire, wiirde man auf das Problem des unaufheb-
baren Unterschieds zwischen den moglichen verntnftigen Teilnehmern
und den verschiedenen Betroffenen, die nicht Personen sind und sein
koénnen, stoflen. Deshalb die schwierigen Fragen: Ubereinstimmen mit
wem? Uber wen? Und wie? Aus diesen Griinden scheint es hier, wo es
um grundlegende praktische Geltungsfragen geht, nicht hinreichend zu
sein, auf ideale Zustimmung hinzuweisen.*

Eine allgemeine Bemerkung: Die fehlende Situierung dieser Aussagen
macht es schwer, mit den Zweideutigkeiten der verwendeten Ausdriicke

22 Um die letzteren Bemerkungen in die Blickrichtung eines moglichen idea-
len Konsenses in praktischen Diskussionen iiber Handlungsnormen wei-
terzuverfolgen: Unsere Fehlbarkeit und Endlichkeit, unsere Perspektivitit
und Verwundbarkeit sollten ebenfalls beriicksichtigt werden, als Vorbedin-
gungen fur unser Bediirfnis, miteinander zu diskutieren und voneinander
zu lernen, um unnotige Kurzsichtigkeit und Missverstindnisse zu vermei-
den und um in der Offentlichkeit das bessere Argument sprechen zu lassen.
Wenn diese »Schwichemerkmale« (Fehlbarkeit, Endlichkeit, Perspektivitat
und Verletzbarkeit) als Voraussetzungen fiir unsere argumentative Vernunft
gelten, sollten wir hinzufiigen, dass unsere biologisch-korperliche Existenz
»kontingente« Ziige trigt, zumindest in dem Sinne, dass wir uns vorstellen
konnen, dass die Entwicklung unserer Spezies anders hitte verlaufen kon-
nen oder dass wir heute, dank der biotechnologischen Entwicklung, irgend-
wann imstande sein konnten, verinderte Menschen zu erschaffen. (Mehr

24

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VERNUNFT - VERPFLICHTEND UND VIELFALTIG

umzugehen. Eine Antwort darauf konnte darin bestehen, dass diese
Fille gerade als idealisierte, nicht-situierte Fille gemeint sind: Die Argu-
mente der Universalpragmatiker sind in den tiefenpragmatischen Kom-
petenzen angesiedelt. Aber dann muss man durch sorgfiltige Analysen
aufzeigen, wie das Verhiltnis zwischen Tiefenebene und Alltagsebene
verstanden werden sollte — zum Beispiel durch vorsichtige und schritt-
weise Argumente ad absurdum (so wie ich es angedeutet habe).

Folgende zwei Fragen sind in diesem Zusammenhang entscheidend:
Was ist ein Begriff? Wo sind die Begriffe angesiedelt? Vielleicht kann
man es so formulieren: Wenn man mit Begriffen auf einer hoheren
Ebene anfingt, mit Begriffen, die eng an theoretische Positionen gebun-
den sind, dann st6f3t man auf das Problem, wie man sie auf konkrete
Situationen, in denen reale Sprechhandlungen stattfinden, anwenden
konnte. Die Vielfalt des Sprachgebrauchs in tatsiachlichen Sprechhand-
lungen wiirde dann leicht als »blof$ empirisch« aufgefasst und daher auf
der philosophischen Ebene nicht ganz ernst genommen. Dies ist aber
genau jene positionsorientierte Art des Philosophierens, die ich zuguns-
ten einer beispielsorientierten und begrifflich selbstkritischen Art und
Weise in Frage gestellt habe:*> Wenn Begriffe, als unseren Praktiken,
auch unseren philosophischen Praktiken, inharent angesehen werden,
dann sind Begriffe nicht etwas, das wir nur durch eine bestimmte the-
oretische Position besitzen, sondern etwas, das wir immer wieder aufs
neue aus den Praktiken, in die wir verwickelt sind, herausarbeiten kon-
nen.

Das sind vertrackte Probleme: Theoretische Positionen und Perspek-
tiven sind wichtig fir die Begriffe, die wir verwenden, um uns mit der
Welt auseinanderzusetzen und die Sachverhalte moglichst angemessen
zu beurteilen. Die Vielfalt unserer Begriffsverwendungen sollte aber
nicht von den begrifflichen Systemen einer bestimmten theoretischen
Position vereinnahmt und vereinheitlicht werden. Meine Pointe besteht

dariiber im dritten Aufsatz des vorliegenden Bandes: »Menschenwiirde und
die Verletzbarkeit des Lebens. Der Mensch zwischen Tier und Roboter«.)
Doch solche Veranderungen unserer biologisch-korperlichen Existenz und
der emotionalen und intellektuellen Aspekte, die damit zusammenhingen,
wiirden die auf performativen Selbstwiderspriichen beruhenden Einsichten
der Universalpragmatik nicht beriithren. Allerdings konnten solche Veridn-
derungen unsere Fahigkeit des role taking, und damit die allgemeine Soli-
daritdt, beeinflussen, die wesentlich ist fiir die Qualitit und tiberhaupt fiir
die Moglichkeit von praktischen Diskursen und dadurch fir die Moglich-
keit eines verniinftigen Konsenses innerhalb des Diskurses. In dieser Pers-
pektive ist die Idee eines idealen Konsenses in praktischen Diskursen — ei-
ner Ubereinstimmung aller Betroffenen — eine problematische Vermutung.

23 Ahnliche Pointe, siehe Onora O’Neill: Kant on Indeterminacy, Judgement
and Interpretation, De Gruyter lecture, Chicago APA, March 2016.

25

18.01.2026, 05:18:56. =



https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

nun darin, darauf hinzuweisen, dass wir unsere Aufmerksambkeit in der
Philosophie auch auf die tatsichlichen und vielfiltigen Verwendungen
von Begriffen in den unterschiedlichen Situationen lenken sollten. Kur-
zum, ich warne vor einem zu starken Vertrauen auf die Uberlegenheit
unserer je eigenen, positionsgebundenen Begriffe.

Daher sollte der Anspruch, dass es nur eine Form von performati-
ver Absurditit geben konne und folglich dass der epistemische Status
der eingefiihrten Voraussetzungen in allen Fillen ein und derselbe sei,
kritisch in Frage gestellt werden — wie auch die Ansicht, dass alle per-
formativen Widerspriiche schlicht unmoglich (gerade im identischen
Sinne) und alle transzendentalpragmatischen Voraussetzungen schlicht
notwendig seien (und zwar gerade im identischen Sinne).

Zusammengefasst: Soweit die Bemerkungen tiber diese drei Aussagen
haltbar sind, heifst das keineswegs, dass transzendentalpragmatisches
Argumentieren nicht interessant oder triftig wire. Es heifst vielmehr,
dass diese Art zu argumentieren in einem bestimmten Sinne einen epis-
temischen Pluralismus enthilt. Gleichzeitig konnte man sagen, dass die
hier angedeutete, fallbezogene Argumentation das transzendentalprag-
matische Projekt gerade starkt, und zwar deshalb, weil die Transzenden-
talpragmatik durch dieses beispielorientierte Verfahren angemessener
aufgefasst und besser verteidigt werden kann.

AbschliefSende Bemerkungen

In diesem rekonstruierten narrativen Bericht tiber die Lernprozesse, die
zu einer pragmatisch begriffenen Vernunftsauffassung gefithrt haben,
bin ich von der klassischen analytischen Philosophie ausgegangen, un-
ter besonderer Berlicksichtigung ihrer verschiedenen Absurditatsargu-
mente. (1) Durch diese semantisch angelegte, begriffsorientierte Denk-
weise wurde eine gewisse Vielfalt und sogar eine gewisse Gradualitit
in der Beziehung zwischen empirischer Falschheit und philosophisch
begriindeter Absurditit aufgezeigt. (2) In den fallorientierten Analysen
grundlegender menschlicher Handlungen, die die Anhidnger des spa-
ten Wittgenstein (die Praxeologen) durchgefiihrt haben, gilt meine Auf-
merksamkeit der pragmatischen Denkweise als einer Art und Weise, die
pragmatisch-linguistische Wende zu vollziehen — wodurch sinnkonsti-
tutive Faktoren der verschiedenen Tatigkeiten aufgezeigt werden. (3)
Da ich mich auf moderne Fille konzentrieren wollte und nicht nur auf
einfache Tatigkeiten handwerklichen Konnens, habe ich mich auf die
pragmatische Analyse der konstitutiven Normen wissenschaftlicher For-
schung und Diskussion zubewegt und auf die graduelle Beziechung zwi-
schen der primir konstitutiven Natur einiger solcher Normen und an-
derer, die auch von Natur aus moralisch sind, hingewiesen. (4) Wenn

26

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VERNUNFT - VERPFLICHTEND UND VIELFALTIG

ich die Reflexion tiber pragmatische Vorbedingungen weiterfiithre, nihe-
re ich mich den Versuchen von Apel und Habermas, ein pragmatisches
Konzept von Sprechhandlungen und Kommunikation herauszuarbeiten.
Sprechaktinhidrente Geltungsanspriiche sind fiir beide entscheidend. (5)
Doch wire es meines Erachtens wiinschenswert, mit groflerer Sorgfalt
die sprachliche Vielfalt zu beriicksichtigen. — Soweit die Hauptschritte
meines Berichts.

Um zu verdeutlichen, wie sich durch solche Denkschritte nicht nur die
andauernde Debatte zwischen Transzendentalpragmatikern und » Witt-
gensteinpragmatikern«,* sondern auch die allgemeine Debatte tiber
Rationalitdt zwischen universalistischen Modernisten und kontextua-
listischen Postmodernisten verandern konnte, sind noch ein paar Be-
merkungen erforderlich.

Vorausgesetzt, dass Vernunft, pragmatisch aufgefasst, grundsatzlich
eins ist und allgemein verbindlich, ist sie allen Menschen eigen und unent-
behrlich. Aber sie ist inhaltlich differenziert, ihre Wege sind fehlbar und
es gibt eine Vielfalt von Perspektiven und wenige Synthesen; doch gibt es
einen Drang nach Verbesserung, zumindest um das zu vermeiden, was
sich als weniger gut herausgestellt hat. In diesem Sinne verweist unsere ge-
meinsame und verbindliche Vernunft auf einen dynamischen Meliorismus,
der sich aus der »Kraft des Negativen« speist, das heifSt grundsitzlich aus
der Uberwindung von epistemischen Schwichen und Unzulinglichkeiten,
statt aus dem Ideal einer einzigen und endgiiltigen Antwort.

Aus performativ selbstreferentiellen Grinden sind wir dem besseren
Argument und der fortgesetzten Suche nach dem noch besseren ver-
pflichtet. Als endliche Lebewesen, die zu ihrer Sozialisierung durch Rol-
lentibernahme und zur Suche nach besseren Argumenten auf andere
angewiesen sind, sind wir genotigt, andere in unsere Diskurse einzube-
ziehen und sie als vernunftbegabt wie auch als fehlbar anzuerkennen
und auch als verwundbar in einem moralisch relevanten Sinne, sowohl
korperlich als auch identitiatsbezuglich.

Diese Voraussetzungen fiir den diskursiven und 6ffentlichen Gebrauch
der Vernunft implizieren eine besondere moderne Identitit: reflexiv und
dezentriert, da wir uns unserer Fehlbarkeit und Perspektivitit bewusst
sind, aber gleichzeitig auch standfest und flexibel — standfest, um am
jeweils besseren Argument festzuhalten, trotz sozialer Versuchung und
sozialem Druck, und flexibel fir einen Wechsel, wenn die Argumente
sich anders herausstellen, als wir sie bis dahin gesehen hatten. In dieser
Hinsicht gibt es auch eine gegenseitige, gleichwertige Anerkennung: als

24 Ich erinnere an das Buch Die pragmatische Wende. Sprachspielpragma-
tik oder Transzendentalpragmatik?, hrsg. von Dietrich Bohler, Tore Nor-
denstam und Gunnar Skirbekk, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1986.

27

18.01.2026, 05:18:56. =



https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

fehlbare und verniinftige Lebewesen sind wir alle grundsatzlich gleich,
in unserer Vernunft und Endlichkeit wie in unserer Verletzbarkeit.

Aber es gibt auch jene, die moralisch verletzbar sind, ohne als Per-
sonen im eigentlichen Sinne prisent zu sein. In der biomedizinischen
Ethik, in den Reflexionen tiber zukiinftige Generationen, in Reflexionen
tiber biotechnische Moglichkeiten und in unserer Behandlung anderer
empfindender Lebewesen, sind wir auch imstande, unsere Fihigkeit des
role taking auszudehnen und diesen Lebewesen eine faire »advoka-
torische Vertretung« in unseren praktischen Diskursen einzuriumen.
Hier ist eine Gradualitit erkennbar, was die Natur unseres identitits-
bildenden role taking betrifft, vom Mitmenschen iiber die Menschheit
hin zu den anderen empfindenden Lebewesen — als erster Schritt fiir eine
niichterne und naturfreundliche Oko-Ethik.>s

Post Scriptum

Ich habe in Form eines narrativen Berichts angedeutet, wo ich stehe und
wie ich dorthin gelangt bin: die Landschaft, den Ort und den Weg — zo-
pos und hodos, wie die Griechen sagen; und methodos bezeichnet den
Weg, auf dem man fortschreitet. Doch fiir jeden Schritt auf diesem Weg
sind immer neue Bemithungen erforderlich. Vernunft in der heutigen Zeit
sollte meines Erachtens pragmatisch begriindet und verbindlich, beispiel-
orientiert und situationsbezogen sowie selbstreflexiv und argumentativ
sein, um der ideologischen »Sichtverkiirzungen« in unserer durch Markt
und Medien sowie den Vorrang nur einiger wissenschaftlicher Diszipli-
nen gepragten Moderne entgegenzuwirken. Dies scheint mir eine drin-
gende Aufgabe zu sein, eine Sisyphus-Aufgabe —jenseits von Optimismus
und Pessimismus, aber im Bewusstsein dessen, wer wir sind — doch ohne
zu wissen, warum wir sind, noch wie oder wann es enden wird. Woran
uns auch Albert Camus erinnert: Wir sollten uns Sisyphus gliicklich vor-
stellen — il faut imaginer Sisyphe heureux.

25 Mehr dariiber im dritten Aufsatz unten.

28

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Wahrheit und Begriindung

Uberlegungen zu epistemischen Begriffen*

Vorbemerkungen

»Was ist Wahrheit? «, fragte Pilatus (Joh. 18.38) — und begniigte sich da-
mit. Doch von der Antike bis heute ist diese Frage unter den Philoso-
phen haufig diskutiert worden, und noch gibt es dartiber unterschiedli-
che Auffassungen.* Ein viel diskutiertes Problem ist das Verhiltnis von
Begriindung und Wahrheit, kurz gesagt: Begriindungen konnen verlo-
ren gehen (justifications can be lost),> Begriindungen sind graduell; die
Wahrheit dagegen kann nicht verloren gehen, noch ist sie graduell. Wie
kommt man dann von Begriindung zu Wahrheit? Dartber gibt es unter-
schiedliche Ansichten, unter anderem bei den Diskurspragmatikern (wie
Karl-Otto Apel und Jirgen Habermas) und ihren Gegnern (wie Richard
Rorty und zum Teil auch Albrecht Wellmer).4

1 Die Wahrheitsfrage ist von mir mehrmals diskutiert worden, auf Deutsch
zuerst im Sammelband Wabrbeitstheorien, Gunnar Skirbekk (Hrsg.), Frank-
furt am Main: Suhrkamp 1977, seitdem unter anderem in Praxeologie der
Moderne. Universalitit und Kontextualitit der diskursiven Vernunft, Wei-
lerswist: Velbriick Wissenschaft 2002, und in der urspriinglichen Version
des vorliegenden Aufsatzes, die unter dem Titel » Wahrheit und Begriindung.
Uberlegungen zu epistemischen Begriffen und Praktiken« in der Festschrift
fiir Karl-Otto Apel, Reflexion und Verantwortung, hrsg. von Dietrich Boh-
ler, Matthias Kettner und Gunnar Skirbekk, Frankfurt am Main: Suhrkamp
2003, S. 236-259, veroffentlicht wurde. Ubersetzung von Boris Rihme. Der
vorliegende Text ist teilweise neu geschrieben.

2 Vgl.z.B. Gunnar Skirbekk, (Hrsg.): Wabrbeitstheorien, Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 1977.

3 Vgl. Hilary Putnam: Realism and Reason. Philosophical Papers, Vol. 3,
Cambridge: Cambridge University Press 1983, S. 84.

4 Vgl.z.B. Karl-Otto Apel: Auseinandersetzungen, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1998, S. 81-193, und »Pragmatismus als sinnkritischer Realismus
auf der Basis regulativer Ideen. In Verteidigung einer Peirceschen Theorie
der Realitit und der Wahrheit«, in: Marie-Luise Raters und Marcus Willa-
schek (Hrsg.), Hilary Putnam und die Tradition des Pragmatismus, Frank-
furt am Main: Suhrkamp 2002, S. 117-150. Jiirgen Habermas: »Wahr-
heitstheorien«, in: ders., Vorstudien und Erginzungen zur Theorie des
kommunikativen Handelns, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1984: S. 127—
183, und Wahrheit und Rechtfertigung. Philosophische Aufsdtze, Frankfurt
am Main: Suhrkamp 1999. Cristina Lafont: »Spannungen im Wahrheits-
begriff«, Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie (42), 1994, S. 1007-1023.

29

18.01.2026, 05:18:56. =



https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

In diesem Aufsatz werde ich die diskurspragmatische Konzeption des
Verhiltnisses zwischen Wahrheitsanspriichen und ihrer diskursiven Ein-
[6sung in argumentativen Begriindungsprozessen diskutieren. Es geht
mir vor allem um die epistemische Rolle der Begriffe, und das zunichst
mit Bezug auf die in der Diskurspragmatik gewohnliche Unterscheidung
zwischen propositionaler Wahrheit und begrifflicher Angemessenbeit.s
Dann ergibt sich die Frage, ob man hier eine Art zu philosophieren
braucht, die fiir sprachliche Vielfalt und Vieldeutigkeit und fiir die Pra-
xis-Bezogenheit und Beispiel-Bezogenheit sprachlicher Ausdriicke emp-
findlich ist.¢

Graduelle Wahrheiten?

Gemaifs einer vorherrschenden Auffassung, auch unter den Diskursprag-
matikern, hat der Ausdruck »ist wahr« keinen graduellen Sinn. Es geht
hier um den »grammatischen« (epistemischen) Sinn, nicht nur um die
empirische Verwendung dieses Ausdrucks. Gegenbeispiele aus dem All-
tagsgebrauch des Wahrheitspradikats, die geeignet wiren, diese Auffas-
sung zu widerlegen, miissten demnach mehr als den blofSen Hinweis
auf eine Tatsache des empirischen Wortgebrauchs enthalten. Sie miissten

Audun Ofsti: Abwandlungen, Wirzburg: Konigshausen & Neumann 1994.
Richard Rorty: »Universality and Truth«, in: Robert Brandom (Hrsg.), Ror-
ty and his Critics, Oxford: Blackwell 2000, S. 1—30. Albrecht Wellmer: End-
spiele. Die unversohnliche Moderne, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1993,
und »Der Streit um die Wahrheit. Pragmatismus ohne regulative Ideen«, in:
Mike Sandbothe (Hrsg.), Die Renaissance des Pragmatismus. Grundlegung
einer neuen Disziplin im Zeitalter des Internet, Weilerswist: Velbriick Wis-
senschaft 2000, S. 253-269; revidierte Version (mit demselben Titel) in Re-
flexion und Verantwortung, herausgegeben von Dietrich Bohler, Matthias
Kettner und Gunnar Skirbekk, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2003,
S. 143-170; dazu, im selben Sammelband, Karl-Otto Apel: »Wahrheit als
regulative Idee«, S. 171-196.

5 Vgl. die vier universalpragmatischen Geltungsanspriiche bei Apel und Ha-
bermas.

6  Vgl. z.B. die Verfahrensweise der Spatwittgensteinianer (siche z.B. Bengt
Molander: »Praxeologie«, in: Encyclopedia of Philosophy, London: Rout-
ledge 1998) und einige der Gedanken iiber »the burdens of judgment« bei
John Rawls: Political Liberalism, New York: Columbia University Press
1993, S. 54—58). Auch Bemerkungen bei Albrecht Wellmer tiber »den Streit«
um die Sprache, z.B. in »Der Streit um die Wahrheit. Pragmatismus ohne
regulative Ideen«, in: Dietrich Bohler, Matthias Kettner und Gunnar Skir-
bekk (Hrsg.), Reflexion und Verantwortung, Frankfurt am Main: Suhrkamp
2003, S. 143—170.

30

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

WAHRHEIT UND BEGRUNDUNG

dartiber hinaus eine begriffliche (epistemische) Pointe haben. Gibt es ent-
sprechende Gegenbeispiele? Dazu einige Andeutungen:”

(1) Man denke zunichst an die folgende Phrase, die sich etwa in der Bou-
levardpresse finden konnte: »Dies ist die Geschichte einer wahren
Liebe«; und dann denke man sich die folgende Erwiderung: »Nun
ja, diese Liebe ist weniger wahr, als du denkst«. Sind das empirisch
mogliche Verwendungsweisen des Ausdrucks »wahr«? Wahrschein-
lich. Und wenn ja, haben sie eine begriffliche oder epistemische Poin-
te? Zuerst, das Pradikat »wahr« wird in diesem Fall wie »wirklich«
oder »wesentlich« gebraucht.®* Und diese Verwendungsweise miis-
sen wir wohl selbst dann als legitim anerkennen, wenn wir selber es
vorziehen wiirden, den Ausdruck »wahr« fir propositionale Aussa-
gen zu reservieren. Jedenfalls, hier wird das Pradikat »wahr« gradu-
ell benutzt.

(2) Man denke dann an diesen Auszug aus einem moglichen Dialog:
»Dies ist die wahre Geschichte ihrer Beziehung. — Aber nein, diese
Geschichte ist weniger wahr als sie hitte sein konnen!« Sind dies em-
pirisch mégliche Auflerungen? Wahrscheinlich schon. Und wenn es
solche sind, was ist dann ihre begriffliche, epistemische Pointe? Die
erste Auflerung bezieht sich auf die Erzihlung einer zwischenmensch-
lichen Beziehung. In solchen Fillen ist es schwierig, auch nur zu ver-
stehen, was die Rede von der (einen) wahren Erzihlung oder von
dem (einen) wahren Bericht bedeuten konnte. Eine reflektierte Per-
son wiirde vielleicht lieber von einer wahren Erzahlung sprechen: So-
wohl aus unserer Lebenserfahrung als auch aus der Literatur wissen
wir, wie schwierig es ist, die Geschichte einer zwischenmenschlichen
Beziehung zu erzahlen. Wie sollte die wahre Erzdhlung hier ausse-
hen? Worauf ich hinaus will, ist aber die Verwendung des Ausdrucks
»wahr« im Komparativ: Wahrend es schwerfillt, der Rede von der
einen wahren Geschichte in diesem Zusammenhang einen Sinn abzu-
gewinnen, ist die Rede von »unwahren« Erzihlungen und Geschich-
ten sowie von Geschichten, die »weniger gut« und in diesem Sinne
»weniger wahr« sind als andere, durchaus sinnvoll und verstehbar.
Insofern ist es auch sinnvoll sagbar, dass einige Erzahlungen eine bes-
sere und insofern »wahrere« Schilderung menschlicher Beziehungen
geben als andere Erzdhlungen.

7 Fir eine empirische Forschung tiber den Sprachgebrauch siehe Arne Neess:
»Truth « as Conceived by Those who are not Philosophers, Oslo: Det Nors-
ke Videnskaps-Akademi 1938.

8  Vgl. Martin Heideggers Ausfithrungen tiber den Ausdruck »wahres Gold«
in Vom Wesen der Wahrheit, Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann

1997.

31

18.01.2026, 05:18:56. =



https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

Beispiele wie diese rechtfertigen jedenfalls einen gewissen Zweifel an der
Haltbarkeit einer uneingeschrankten Behauptung tiber die Nicht-Gradu-
alitdt des Wahrheitspradikats.

Vier allgemeine Geltungsanspriiche

Die traditionelle Diskurspragmatik (Apel, Habermas) rechnet mit vier
grundlegenden Geltungsanspriichen: Wahrheit, normative Richtig-
keit, Verstandlichkeit und Wahrhaftigkeit. Die beiden zuerst genannten
(Wahrheit und normative Richtigkeit) werden dabei als begriindbar und
einlosbar betrachtet, und zwar diskursiv begriindbar, und nicht auf der
Ebene der empirischen Performanz, indem Wahrheitsanspriiche als pro-
positional artikulierte Wahrheitsanspriiche aufgefasst werden.?

Was wir schon wissen

An dieser Stelle mochte ich kurz auf die folgenden Punkte hinweisen, bei
denen wir unmittelbar etwas fur wahr halten beziehungsweise voraus-
setzen, oft ohne Thematisierung und Begriindung;:

(1) Erstens will ich die verschiedenen impliziten Existenzprasuppositio-
nen in Erinnerung rufen, die in unserem handelnden Umgang mit der
Welt im Spiel sind, etwa die Prasuppositionen, dass der Boden, auf
dem wir laufen, normalerweise (Erdbeben unberticksichtigt) stabil ist,
dass solide materielle Gegenstande sich in der Zukunft dhnlich verhal-
ten werden wie in der Vergangenheit (man konnte sagen: gemaf$ den-
selben Naturgesetzen) oder dass wir eine in unserer Praxis gegrin-
dete Fihigkeit des Regelfolgens besitzen (die Regeln meiner eigenen
Sprache eingeschlossen). Dies sind, kurz gesagt, zunachst diejenigen
handlungsbezogenen » Gewissheiten«, die von Wittgensteinianern im-
mer wieder betont werden. Von diesen Fahigkeiten und Gewissheiten
kann behauptet werden, dass sie »Geltungsanspriiche« enthalten, ge-
nauer gesagt: einen Typ von Wahrheitsanspriichen, die nicht im selben
Sinne erhoben werden wie propositional artikulierte Wahrheitsansprii-
che. Sie sind nicht-propositional, auch als tacit knowledge bekannt.™

9  Jurgen Habermas: »Wahrheitstheorien«, in: ders., Vorstudien und Ergin-
zungen zur Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt am Main:
Suhrkamp 1984: S. 152, wo er sich dazu entscheidet, von theoretischen
Wahrheitsanspriichen und nicht von Wahrnehmungen auszugehen.

10 Vgl. die Diskussionen iiber sogenanntes tacit knowledge, z.B. in Yu Zhenhua:
On the Tacit Dimension of Human Knowledge, Bergen: Faculty of Arts 2006.

32

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

WAHRHEIT UND BEGRUNDUNG

Diese impliziten Wahrheitsanspriiche bleiben meist unthematisch.'* Sie
beziehen sich auf » Wahrheiten«, die wir »immer schon« anerkannt
haben. Wenn wir aber iiber philosophische Wahrheitsprobleme spre-
chen, etwa tiber die Frage nach der Moglichkeit, die Wahrheit diskur-
siv zu erreichen, oder iiber die These, dass wir manche transzenden-
talpragmatischen Wahrheiten »immer schon« anerkannt haben, dann
sollten diese lebensweltlichen Gewissheiten und Existenzprasuppositi-
onen in unserer Darstellung der Problemsituation zumindest vorkom-
men — und wenn sie vernachlissigt werden, dann sollte darauf wenigs-
ten hingewiesen werden.

(2) In diesem Zusammenhang sollte auch die Art und Weise, wie wir den

Gebrauch des Ausdrucks »wahr« erlernen, nicht vernachlassigt wer-
den. Das ist weitgehend eine empirische Frage, sie umfasst aber auch
begriffliche Aspekte, und diese interessieren uns hier: Wenn wir da-
von ausgehen, dass Kinder den Gebrauch des Ausdrucks »wahr« in
spiel-ahnlichen Situationen erlernen, in denen es darum geht festzu-
stellen, ob etwas oder jemand anwesend oder nicht anwesend ist, und
in denen simples Nachsehen die geeignete Weise des Herausfindens
darstellt, dann konnen wir paradigmatisch eine bestimmte Gruppe
grundlegender » Wahrheitsanspriiche« bestimmen, die nicht diskur-
siv, sondern durch unmittelbare kontextbezogene Erfahrung einge-
l6st werden.™>

(3) Drittens mochte ich an sprechakt-inhdrente Voraussetzungen erin-

nern, die in unserem Gesprich oftesten unmittelbar als geltend und
gultig angesehen werden, die aber durch die performative und reflexi-
ve Argumentationsweise der Transzendentalpragmatik thematisiert
und diskutiert werden konnen. Aber: die genauen (verbalen) Formu-
lierungen der Resultate der Diskursreflexion stehen freilich ebenso
zur Debatte wie die Frage, wie weit diese reflexive Argumentations-
weise reicht.

Gewissheit und Begriindung

Im Blick auf die drei genannten Typen von Wahrheitsfragen mochte ich
die folgenden generellen Punkte betonen:

II

I2

Es konnte freilich diskutiert werden, ob es angemessen ist, den Ausdruck
»Wahrheit« in diesem Zusammenhang zu verwenden, wo es um implizite,
zum Teil nicht (bewusst) erkannte » Gewissheiten« geht.

Ahnlich verhilt es sich in Fillen, in denen ein Zeuge vor Gericht dazu auf-
gefordert wird, eine bestimmte (einfache) Wahrheitsfrage zu beantworten.
Zugleich handelt es sich um ein Paradigma grundlegender Verfahren der
kontextbezogenen Tatsachenfeststellung in wissenschaftlicher Forschung.

33

18.01.2026, 05:18:56. =


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

(1) Die zuerst angefithrte Gruppe umfasst einerseits einige Prasupposi-

tionen (Gewissheiten), die explizit sprachlich thematisiert und da-
mit in diskursive Prozesse eingebracht werden konnen. Je nachdem,
ob diese Prasuppositionen implizit bleiben oder aber explizit propo-
sitional formuliert werden, andert sich daher der Status der Wahr-
heitsanspriiche, die mit ihnen verbunden sind."> Zu dieser Gruppe
gehoren aber auch verschiedene Fille von handlungsimmanenten Ge-
wissheiten (tacit knowing), die in wesentlichen Hinsichten implizit
und praxisbezogen bleiben.*# Es ist eine offene Frage, welcher epis-
temische Begriff verwendet werden sollte, um diese wahrheitsdhnli-
chen Fille zu charakterisieren. Jedenfalls sollten wir beachten, dass
es selbst dann, wenn wir uns entscheiden sollten, hier von Wahrheits-
fragen zu sprechen, zweideutig wire, von (»erhobenen«) » Wahrheits-
anspriiche« zu sprechen: Denn entweder steht die Moglichkeit eines
»propositional expliziten Anspruchs« aufSer Frage, weil es sich um
Fille handlungsimmanenten Verstehens in strikterem Sinne handelt,
oder die entsprechenden Anspriiche miissen erst noch explizit erho-
ben werden; und in manchen Fillen sind diese impliziten » Wahrhei-
ten« den Akteuren selbst nicht bewusst. Weil hier bereits der tibliche
diskurstheoretische Ubergang von der Rede von »Wahrheitsfragern «
zu der von »Wahrheitsanspriichen« ambivalent ist, wird auch der
nachste Schritt — derjenige von der Rede von Wahrheitsanspriichen
zur Rede von diskursiver Begriindung oder gar moglicher diskursi-
ver Einlosung — ambivalent und problematisch.

(2) Die zweite Gruppe umfasst Wahrheitsfragen in Bezug auf solche

13

4

(»vordiskursiven«) Beobachtungen besonderer Tatsachen, die (in
paradigmatischer Weise) selbst nicht in Frage gestellt werden, son-
dern allererst das Material fir die Diskussion propositionaler Wahr-
heitsanspriiche auf der theoretischen Ebene liefern. Doch sobald wir
uns innerhalb theoretischer Diskussionen befinden, steht auch die
Frage, welches die besten Interpretationen der verschiedenen Beob-
achtungsaussagen sind, auf der diskursiven Tagesordnung. In diesem
Hinweis konnten Philosophen, die sich im Kontext ihrer Behandlung

Dazu Habermas’ Hinweis auf ein mogliches Oszillieren zwischen diskursiv
(vorldufig) eingelosten Geltungsanspriichen und lebensweltlichen Gewiss-
heiten, in: Jurgen Habermas: Wahrheit und Rechtfertigung, Frankfurt am
Main: Suhrkamp 1999, z.B. S. 261.

Uber »intransitive understanding«, siehe Ludwig Wittenstein: Philosophi-
cal Grammar, Oxford: Blackwell 1974, S. 79. Es geht hier um Gewiss-
heiten durch personliche Erfahrungen und Handlungen, kurz gesagt: um
handlungsbezogenes Wissen in (paradigmatischem) Kontrast zu objektbezo-
genem Wissen. Vgl. Kjell S. Johannessen: »Rule Following, Intransitive Un-
derstanding, and Tacit Knowledge«, in: Ragnar Fjelland et al. (Hrsg.), Phi-
losophy Beyond Borders, Bergen: SVT Press 1997, S. 205—227.

34

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

WAHRHEIT UND BEGRUNDUNG

des Wahrheitsproblems nicht auf » Wahrnehmungen oder singular][e]
Aussagen, in denen Wahrnehmungen mitgeteilt werden«,'s sondern
auf die diskursive Praxis des Gebens und Nehmens von Griinden
konzentrieren, einen guten Grund fiir ihre Vorgehensweise sehen.
Aus dieser Begrenzung der wahrheitstheoretischen Perspektive auf
das Geben und Nehmen von Griinden ergibt sich mehr oder weni-
ger zwangslaufig die diskurstheoretische Annahme, dass der Sinn von
Wahrheitsanspriichen prinzipiell im Rekurs auf die diskursive Be-
grundungspraxis expliziert werden muss. Die Frage nach einer Erkla-
rung einfacher Fille der »Wahrheitsfindung durch Wahrnehmung«
muss dann aber separat geklart werden, und an dieser Stelle entsteht
die Gefahr, dass Wahrheitsfragen, die solche einfachen Wahrnehmun-
gen betreffen, letztlich vernachlassigt werden.

(3) Die dritte Gruppe umfasst Fragen des transzendentalen (reflexiven)

15

16

Argumentierens. Auch diese konnten als Wahrheitsfragen angesehen
werden —man denke zum Beispiel an Fragen hinsichtlich der Existenz
der anderen oder unserer selbst. Sie umfasst aber auch Geltungsfra-
gen, die grundlegende Normen der gegenseitigen Anerkennung und
der diskursiven Praxis betreffen,' ebenso Geltungsfragen hinsicht-
lich der Verstandlichkeit unseres Sprachgebrauchs und der Wahrhaf-
tigkeit oder Ernsthaftigkeit der Diskussionspartner. Dennoch wird
von den Transzendentalpragmatikern angenommen, dass im Blick
auf die pragmatisch eingebetteten Sinnbedingungen des Argumentie-
rens und des Dialogs bestimmte infallible Geltungsanspriiche erho-
ben werden diirfen. Diese genuin philosophischen Geltungsansprii-
che konnen als Wahrheitsanspriiche angesehen werden, obwohl ihre
diskursive und reflexive Einlosung spezifische Charakteristika auf-
weist und obwohl die Wahrheiten, um die es hier geht, im Wesent-
lichen »immer schon« anerkannt sind. Ferner kann es hier um Gel-
tungsanspriiche gehen, die sich auf die (relative) Angemessenheit der
jeweils verwendeten Begriffe beziehen, und diese Angemessenheits-
frage ist wiederum entscheidend fiir manche praktischen Geltungs-
fragen. All das bedeutet, dass an dieser Stelle das gesamte Spektrum
der Geltungsanspriiche, mitsamt moglichen Ubergingen und Abhin-
gigkeiten, zur Diskussion steht. Insofern reichen diese Fille tiber den
Bereich der Wahrheitsanspriiche im engeren Sinn hinaus.

Zitat von Habermas: »Wahrheitstheorien«, in: ders., Vorstudien und Er-
ginzungen zur Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt am Main:
Suhrkamp 1984: S. 152.

Vgl. Knut Erik Traney: »Norms of Inquiry: Methodologies as Normative
Systems«, in: Ragnar Fjelland et al. (Hrsg.), Philosophy Beyond Borders,
Bergen: SVT Press 1997; erwihnt im ersten Aufsatz dieses Bandes.

35

18.01.2026, 05:18:56. =



https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

Wahrheitsfragen, Wahrheitsanspriiche, Begriindungen

Diese Debatte tiber das Verhaltnis zwischen Begriindung und Wahrheit
ist durch zwei einschrinkende Annahmen charakterisiert: Zum einen
wird angenommen, dass alle Wahrheitsfragen auf Wahrheitsanspriiche,
zum anderen, dass alle Wahrheitsanspriiche auf diskursive Begriindung
verweisen. Mein Anliegen besteht nun darin, an diejenigen » Wahrheits-
fragen« zu erinnern, die in einer solchermafen begrenzten theoretischen
Perspektive allzu leicht unter den Tisch fallen und zu Unrecht vernach-
lassigt werden. Fiir die Diskussion tiber das Verhiltnis zwischen Wahr-
heit und Begriindung kann diese Erinnerung zumindest insofern niitz-
lich sein, als sie dazu beitrigt, unsere Aufmerksamkeit auf Weisen des
»Wahrheit-Habens« oder des »Wahrheit-Findens« zu lenken, die in der
ublichen diskurspragmatischen Debatte oft ignoriert werden. Insoweit
kann sie auch zu einer Entdramatisierung der dualistischen Entgegenset-
zung von »Fallibilismus« und »letztbegrundeter Gewissheit« beitragen,
die in der Diskussion tiber das »Haben von Wahrheit«, das »Finden von
Wahrheit« und deren Zusammenhinge oftmals als selbstverstandlich vo-
rausgesetzt wird.'” Ich mochte also darauf hinweisen, dass der Fallibi-
lismus auch deshalb nicht uneingeschrankt giiltig sein kann, weil es un-
terschiedliche »vordiskursive« Gewissheiten und Wahrheiten gibt, die
als solche einem fallibilistischen Vorbehalt keinen Ansatzpunkt bieten.
Ich komme nun auf die Frage nach den diskurstheoretisch paradigma-
tischen Wahrheitsfragen und Wahrheitsanspriichen zurtick. Als solche
werden gemeinhin propositional explizite Wahrheitsanspriiche angese-
hen, die diskursiv priifbar und begriindbar sind, wobei damit meistens
eher theoretische Propositionen und weniger singuldre empirische Aus-
sagen gemeint sind.'® Dadurch wird nahegelegt, dass wir wissenschaft-
liche und philosophische Diskussionen als paradigmatische diskursive
Debatten ansehen sollten. An dieser Orientierung der gegenwartigen
Debatte an theoretischen, diskursiv priifbaren Aussagen als mogliche
diskursive Begrindungen konnte in verschiedenen Hinsichten Kritik
gelibt werden: Theoretische Aussagen, die im Rahmen naturwissen-
schaftlicher und geisteswissenschaftlicher Diskurse behauptet werden,
scheinen in der Tat paradigmatische Fille zu sein, aber nicht alle Aus-

17 Hier wird Wittgensteins Uber Gewissheit, Oxford: Blackwell 1969, gegen
die dramatisierte Dichotomie zwischen einem allgemeinen Fallibilismus und
der Notwendigkeit einer Letztbegriindung ausgespielt, die Apel in seinem
wichtigen Aufsatz »Fallibilismus, Konsenstheorie der Wahrheit und Letzt-
begrindung«, in: ders., Auseinandersetzungen, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1998: S. 81-193, einfiihrte.

18 Wie schon erwihnt, vgl. Jirgen Habermas: » Wahrheitstheorien«, in: ders.,
Vorstudien und Erginzungen zur Theorie des kommunikativen Handelns,
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1984: S. 152.

36

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

WAHRHEIT UND BEGRUNDUNG

sagen dieser Art wirden ausnahmslos als lohnende Gegenstinde von
Diskursen angesehen werden. Man denke zum Beispiel an die Aussagen
»Die Erde ist rund« und »Der Mensch ist sterblich«. Das sind sicher-
lich theoretische Aussagen, die im Prinzip diskutierbar sind; im Prinzip
sind sie auch fallibel und insofern »diskurswiirdig« — aber eben nur im
Prinzip; und wenn sie iiberhaupt thematisiert werden, dann eher in phi-
losophischen Seminaren als in wissenschaftlichen Diskussionen.™ Denn
was konnte als ein verniinftiges Argument gegen diese Aussagen zihlen?
Und wie wiirde unser Universum aussehen, wenn wir diese Aussagen
ablehnten? Wie viele unserer tief verwurzelten Uberzeugungen und
Meinungen miissten wir dann revidieren? Wenn diese Bemerkungen
berechtigt sind, dann bedeutet das, dass die Reichweite der gegenwirti-
gen Diskussion schon auf der Ebene der theoretischen Aussagen (oder
»Hypothesen«) begrenzt ist, und es bedeutet weiterhin, dass man auf
Fille verweisen kann, in denen ein Konsens erreicht und die Wahrheit
durch Forschung und Diskussion schon »gefunden« ist.>

Verstandlichkeit versus begriffliche Angemessenheit

Ich habe bereits die vier grundlegenden Geltungsanspriiche auf Ver-
standlichkeit, Wahrheit, normative Richtigkeit und Wahrhaftigkeit an-
gesprochen, die von der Universalpragmatik herausgestellt werden, und
ich habe auf »Wahrheitsfragen« (oder »wahrheitsahnliche Fragen«) hin-
gewiesen, die sich nicht ohne weiteres im Rekurs auf das zweiteilige
Schema aus »Wahrheitsfrage — Wahrheitsanspruch« und » Wahrheitsan-
spruch — diskursive Begriindung« verstehen lassen. Eine weitere Frage,
die hier gestellt werde konnte, ist die folgende: Wie sollen die vier grund-
legenden Geltungsanspriiche genau verstanden werden.** Gibt es interes-
sante Binnendifferenzierungen innerhalb der vier Kategorien? Siche dazu
die Binnendifferenzierungen der Art, wie ich sie oben bereits im Blick auf

19 Siehe allerdings die Diskussion iiber Singularity im nachsten Aufsatz: »Men-
schenwiirde und die Verletzbarkeit des Lebens«. (SchliefSlich wird die Welt
nicht ewig existieren, der Planet Mars auch nicht — deshalb der Mensch auch
nicht.)

20 Konnte die deskriptive Makro-Anatomie des menschlichen Korpers ein wei-
teres Beispiel fur einen wissenschaftlichen und diskursiven Begriindungs-
prozess sein, der sozusagen ans Ende bzw. an sein Ziel gekommen ist? Uber
deskriptive Makro-Anatomie als Unterrichtsfach, nicht als Forschungs-
fach, vgl. Gunnar Skirbekk: »On the Variety of Truth Questions«, in: ders.
(Hrsg.), On Pragmatics — Contributions to Current Debates, Bergen: Filo-
sofisk institutt skriftserie nr. 20, 2002, S. 257f.

21 Vorausgesetzt man benutzt, wie im ersten Aufsatz dieses Bandes, eine bei-
spielsbezogene sinnkritische Argumentation.

37

18.01.2026, 05:18:56. =


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

lebensweltliche Gewissheiten und Existenzprasuppositionen angedeutet
habe. Und gibt es nicht auch interessante Beziehungen zwischen diesen
verschiedenen Geltungsanspriichen?

Was die zuletzt genannte Frage betrifft, kann man zuerst nochmals
daran erinnern, dass (sinnvolle) Begriffe als Bedingungen sinnvol-
ler Sdtze und insofern als Bedingungen fir die Wahrheitsdifferentheit
solcher Sitze aufgefasst werden konnen. Dasselbe Bedingungsverhilt-
nis gilt auch fir die Geltungsdifferentheit normativer Aussagen. Ver-
standlichkeit (Sinn) stellt insofern eine notwendige Bedingung fiir die
diskursive Einlosbarkeit der Anspriiche auf Wahrheit und Richtigkeit
dar. Insofern implizieren begriffliche Verwirrungen (Kategorienfehler
und andere Formen falscher Begriffsverwendung) einen Typus von Un-
verstandlichkeit, der nicht nur die Wahrheitsfihigkeit, sondern auch die
normative Richtigkeit entsprechender AufSerungen untergraben kann.

Dies deutet zum einen auf eine Verwandtschaft zwischen dem
Anspruch auf begriffliche Angemessenheit und dem Anspruch auf Sinn-
haftigkeit beziehungsweise Verstandlichkeit hin, zum anderen auf eine
Verwandtschaft zwischen diesem Paar einerseits und den Anspriichen
auf Wahrheit und Richtigkeit andererseits.

Dies sind im Wesentlichen Gemeinplatze. Aber es sollte beachtet
werden, dass das Konzept der begrifflichen Angemessenheit, wie ich
es gerade erwihnt habe, nicht mit dem umfassenden Konzept der Ver-
standlichkeit identisch ist. Grob gesagt: » Verstandliche« Begriffe kon-
nen in gegebenen Fillen »unangemessen« sein. Wer in solchen Fillen
die Angemessenheitsfrage stellt, setzt die Verstindlichkeit der Begriffe
bereits voraus, und insofern besteht zwischen Fragen der Verstindlich-
keit und Fragen der Angemessenheit ein »grammatischer« Unterschied.

Daher konnte es zur Klirung der Problemsituation beitragen, »Fra-
gen der begrifflichen Giiltigkeit« und »Anspriche auf begriffliche
Angemessenheit« einerseits von Fragen der Verstandlichkeit und Ver-
standlichkeitsanspriichen andererseits zu unterscheiden und eigens zu
berticksichtigen.>* Oder sollten wir die zuerst erwihnten Anspriiche
besser als » Anspriiche auf begriffliche Wahrheit« bezeichnen, um auf
ihre Ahnlichkeit mit Wahrheitsanspriichen hinzuweisen?* Diese termi-
nologische Unsicherheit steht im Zusammenhang mit der vertrackten
Frage nach moglichen Binnendifferenzierungen innerhalb der vier Klas-
sen von Geltungsanspriichen.

22 Mit diesem Vorschlag mochte ich aber nicht bestreiten, dass auch interne
Beziehungen zwischen Verstindlichkeit und begrifflicher Angemessenheit
bestehen.

23 In Grenzfillen konnte man dann auch von »wahrheitsihnlichen Fragen«
sprechen.

38

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

WAHRHEIT UND BEGRUNDUNG

Ein begriffsbezogenes » Uberschwappen«
auf Wahrheitsfragen?

Ich beschrianke mich hier auf einige Kommentare zum Verhiltnis zwi-
schen begrifflicher Angemessenheit und propositionalen Wahrheits-
anspriichen: Erschopft sich dieses Verhaltnis in der bereits angedeuteten
Bedingungsrelation zwischen der Wahrheitsdifferentheit von Aussagen
und der Verstandlichkeit beziehungsweise Angemessenheit der in diesen
Aussagen verwendeten Begriffe, so dass der Sinn propositionaler Wahr-
heitsanspriiche — die Erfullung der begrifflichen Verstindlichkeitsbedin-
gungen jeweils vorausgesetzt — unabhdngig vom Anspruch auf begriffli-
che Angemessenheit analysiert werden kann? Oder kann es hier zu einem
»Uberschwappen « der begrifflichen Angemessenheitsfrage auf die Wahr-
heitsfrage kommen, so dass eine strikte Trennung zwischen beiden pro-
blematisch wird?

Um diese Frage zu erldutern, konnte man verschiedene Gedankenex-
perimente anfiihren. In diesem Zusammenhang werde ich aber nur eini-
ge allgemeine Bemerkungen machen: (i) Unser Argument verweist auf
die subtile Diskussion tiber die Angemessenheit verschiedener Begriffs-
schemata in Bezug auf einen bestimmten Ausschnitt der Welt. Diskus-
sionen dieser Art sind zwar alles andere als einfach, sie sind aber nicht
unmoglich. (ii) Angemessenheitsanspriche sind Geltungsanspriiche, die
sich (selbst wenn man sie als »begriffliche Wahrheitsanspriiche« kenn-
zeichnet) von propositionalen Wahrheitsanspriichen unterscheiden.
Kurz gesagt: Begriffliche Angemessenheit ist ein zugleich gradueller und
im Prinzip diskursiv einlosbarer Geltungsanspruch: Im Vergleich begriff-
lich unterschiedlich konstituierter Perspektiven mit Bezug auf konkrete
Fragestellungen gibt es ein »Mehr« und ein » Weniger« an begrifflicher
Angemessenheit,** und in dieser Hinsicht ahnelt das Konzept der begriff-
lichen Angemessenheit demjenigen der Begrindung (und nicht dem-
jenigen der propositionalen Wahrheit).

Der angekundigte Zweifel an der uneingeschrankten Behauptung,
dass Wahrheitsanspriiche immer »absolut«, Begriindungen dagegen
graduell sind, konnte daher im Rahmen einer Diskussion von Beispie-
len nachgepriift werden. Gewiss, ich mochte die paradigmatische Diffe-
renz zwischen Wahrheitsansprichen und Ansprichen auf begriffliche
Angemessenheit nicht bestreiten. Ebensowenig mochte ich behaupten,
dass es immer zu einem »Uberschwappen« der Gradualitit begriffli-
cher Angemessenheit auf die Wahrheitsfrage kommt, dass sich also
die Gradualitit der begrifflichen Angemessenheit tiber das oben ange-
sprochene Bedingungsverhiltnis immer auf die Giiltigkeitsdimension

24 Ich erinnere an die bereits erwdhnten Beispiele von Erziahlungen tiber zwi-
schenmenschliche Beziehungen.

39

18.01.2026, 05:18:56. =



https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

der Wahrheit uibertrdgt.?s Es ist also auf der einen Seite moglich, und
im Interesse der Klarheit oftmals wichtig, die paradigmatische Unter-
scheidung zwischen Anspriichen auf begriffliche Angemessenheit und
empirische Wahrheitsanspriichen beizubehalten, aber auf der ande-
ren Seite ldsst sich fragen, ob es auch Beispiele gibt, die uns erlauben,
Zusammenhinge deutlich zu machen, die zwischen den beiden Giiltig-
keitsanspriichen bestehen.

Wahrheitsfragen und » WelterschliefSungen «

Es ging bis jetzt nicht um radikal neue »WelterschlieSungen« oder — wie
Rorty es nennt —, » Vokabulare«, die ganzlich neue und bislang nicht re-
alisierte Perspektiven oder radikal neue »Welten« eroffnen und deren
jeweilige begriffliche Angemessenheit tiber die Grenzen der verschiede-
nen »Welten« hinweg nicht linger vergleichbar wire. Bislang habe ich
die Frage nach den paradigmatischen Kandidaten fir Wahrheits- und
begriffliche Angemessenheitsanspriche im Blick auf Beispiele aus dem
Bereich der Wissenschaften behandelt. In unserem (vorliegenden) philo-
sophischen Text sollte aber diese Frage auch in Bezug auf die eigenen,

25 Sofern es um einzelne Aussagen geht, nehme ich weiterhin an, dass die bei-
den Geltungsanspriiche nicht nur unabhingig voneinander analysiert wer-
den konnen, sondern dass es in diesen Fillen auch kaum Anlass zu dem
Verdacht gibt, dass es zu einem »Uberschwappen« im angedeuteten Sinne
kommt. Betrachten wir z.B. die folgende Aussage: »In den armen Stidten
und Dorfern der ehemaligen DDR ist der Rechtsradikalismus unter jungen
Minnern weit verbreitet«. Hier wiren natiirlich begriffliche Fragen zu kli-
ren, aber ich sehe hier keinen unmittelbaren Anlass dafiir, dass die Gradua-
litit der Angemessenheit der verwendeten Begriffe sich auf den entsprechen-
den empirischen Wahrheitsanspruch der Aussage tibertrigt. Es ist freilich
eine offene Frage, ob dasselbe auch fiir umfassende Perspektiven und The-
orien gilt, wo man sogar von einem »hermeneutischen Holismus« reden
konnte.

26 Ergdnzend zu dieser Bemerkung konnte darauf hingewiesen werden, dass
Beispiele entlang der Differenz zwischen einzelnen Aussagen und umfassen-
den Theorien analysiert werden konnen. Grob gesagt: In Bezug auf einzel-
ne Aussagen ist es sinnvoll, zwischen dem empirischen Wahrheitsanspruch
und dem Anspruch auf begriffliche Angemessenheit zu unterscheiden, aber
fiir ganze Theorien oder komplexe Forschungsresultate wird diese Unter-
scheidung unscharf. Daher konnte fiir eine Differenzierung zwischen Gel-
tungsanspriichen, die fiir einzelne Aussagen, und Geltungsanspriichen, die
fiir ganze Theorie erhoben werde, argumentiert werden: Die Unterscheidung
zwischen empirischen Wahrheits- und begrifflichen Angemessenheitsansprii-
chen fallt bei einzelnen Aussagen leichter als bei umfassenden Theorien.

40

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

WAHRHEIT UND BEGRUNDUNG

aktuell vorgebrachten Auflerungen und aktuell verwendeten begriffli-
chen Perspektiven gestellt werden. Die selbstkritische Reflexion auf den
jeweils eigenen Gebrauch und moglichen Missbrauch der Sprache stellt
eine genuin philosophische Tatigkeit dar.

Zuerst eine Annahme: Verglichen mit unseren vorigen Hinweisen auf
die Wissenschaftstheorie konnen philosophische Texte (auch »anti-phi-
losophische« Texte wie die von Rorty) weitgehend als »hermeneutische
Holismen« behandelt werden. Das wire, wenn es zutrifft, keine grofle
Uberraschung; es entspriche dem, was man gern von einer umfassenden
philosophischen Lehre erwarten wiirde.

In diesem Zusammenhang mochte ich einen weiteren Punkt hinzufu-
gen: Einige philosophische Texte, wie etwa die von Rorty, sind ausdriick-
lich durch die tiefgehend revisionistische Ambition gepragt, »neue Voka-
bulare« oder »neue Beschreibungen« zu fordern und hervorzubringen.*”
Wenn man sie ernst nimmt, dann folgt aus dieser (nietzscheanischen oder
heideggerianischen) Ambition eine kritische Infragestellung der Ideen
»begrifflicher Angemessenheit« und »empirischer (oder theoretischer)
Wahrheit«. Im Verlauf der Entstehung und Etablierung grundlegender
Neubeschreibungen werden nicht nur neue Begriffe, sondern gewisser-
mafSen auch eine »neue Welt« entworfen. Radikale Neubeschreibungen
konnen daher nicht in rein diskursiven Bahnen verlaufen.**

Die Forderung radikal neuer Rahmen des Selbstverstehens, des Ver-
stehens der Anderen und der Welt fihrt dazu, dass unter anderem die
Unterscheidung zwischen Uberreden und Uberzeugen unscharf wird:
Ein epistemischer »Schock « konnte sich als niitzlich oder gar notwendig
fur die Forderung solcher Veranderungen erweisen.* Dennoch enthalt
die Idee der »Neubeschreibung« und des Paradigmenwechsels eine Ein-
sicht, die auch von mondineren Denkern ernst zu nehmen sei.

Diese Ideen sollten dabei nicht allein, wie der Paradigmenwechsel bei
Thomas Kuhn, auf die Geschichte der Naturwissenschaften bezogen

27 Geht es Rorty um lokale »Paradigmenwechsel« oder totale WelterschliefSun-
gen? Die Frage dringt sich auf, wie neu und revolutionir die angestrebten
»neuen Vokabulare« letztendlich sein sollen, denn Rorty scheint an seiner
(explizit kontextualistisch und kritisch reinterpretierten) US-Identitit eben-
so strikt festzuhalten wie an seinem de facto empiristischen Pragmatismus.

28 Inseinem Beitrag »Richard Rorty’s Pragmatic Turn« zum Sammelband Ror-
ty and His Critics, herausgegeben von Robert Brandom, Oxford: Blackwell
2000, S. 37, schreibt Habermas: »Rorty wants to say: the paradigm shift
transforms perspectives in such a way that epistemological questions as such
are passé«.

29 Zwar lasst sich fragen, inwieweit es den Betroffenen doch riickblickend
moglich sei, solche »Spriinge« zu rekonstruieren, auch wenn es, bevor die
Veranderung stattgefunden hat, kaum einen verniinftigen Anhaltspunkt da-
fiir gibt, einen bestimmten begrifflichen »Sprung« vorauszusehen.

41

18.01.2026, 05:18:56. =



https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

werden, sondern auch auf kulturelle Veranderungen im weiteren Sinn.
Aber selbst dann, wenn die Moglichkeit von grundlegenden Neube-
schreibungen ernst genommen wird, ist nicht bereits ausgemacht, dass
diese Moglichkeit in allen verschiedenen Bereichen in gleichem MafSe
besteht: Kulturelle Verdnderungen und Veranderungen des menschlichen
Selbstverstandnisses sind die eine Sache, Verinderungen der formalen
Strukturen reflexiver Argumente, wie sie von der Transzendentalprag-
matik vorgebracht werden, oder Anderungen unseres handlungsin-
harenten Wissens (bzw. tacit knowledge), auf welches die transzenden-
tale Praxeologie hinweist,?° sind eine andere Sache. Kurz gesagt, die Idee
grundlegender Verdnderungen von »Vokabularen« diirfte sowohl aus
begriffshistorischer als auch aus philosophisch-reflexiver Perspektive
umsichtig diskutiert werden.3*

Mehrdeutigkeit und Meliorismus

Diese Bemerkungen zur » Vielfalt der Geltungsanspriiche« und insbeson-
dere zum Verhiltnis zwischen Verstiandlichkeitsanspriichen (mitsamt An-
spriichen auf begriffliche Angemessenheit und Klarheit) und (propositio-
nalen sowie theoretischen) Wahrheitsanspriichen sind mit der folgenden
Annahme verbunden: Um die Begriffe, die wir unter anderem dann ver-
wenden, wenn wir Uber (graduelle) Begriindungs- und (absolute) Wahr-
heitsanspriiche reden, besser zu verstehen, sollten wir ihren Gebrauch in
verschiedenen relevanten Kontexten und auf verschiedenen Ebenen sorg-
tiltig studieren. Sicher, in der Philosophie kommen wir nicht umhin, in
allgemeinen Begriffen zu denken, aber ebenso miissen wir die nuancier-
ten Verwendungsweisen im tatsachlichen (philosophischen) Sprachge-
brauch beachten. Wenn wir das nicht tun, laufen unsere generellen Sche-
mata Gefahr, mehr Verwirrung anzurichten als Klarung herbeizufthren.

Diese Bemerkung zum Gebrauch von Begriffen leisten dem Verdacht
Vorschub, dass der Ausdruck »Wahrheitsanspruch« in relevanten und
interessanten Hinsichten mehrdeutig ist: Die vermutete Mehrdeutigkeit
betrifft die Frage, in welchem Sinne verschiedene Wahrheitsanspriiche

30 Vgl. Bengt Molander: »Praxeology«, in: Encyclopedia of Philosophy, Lon-
don: Routledge 1998.

31  Was in praktischer Hinsicht als ernsthafte Herausforderung bestehen bleibt,
ist u.a. die Tatsache, dass Diskussionsteilnehmer oftmals begriffliche Voran-
nahmen mitbringen, die in verschiedenen Hinsichten Fille von »begrifflicher
Armut« darstellen und denen sie sich kaum bewusst sind. Das bedeutet aber,
dass einige von Rortys Argumenten durchaus berechtigt sind, wenn man sie
vorsichtig und selbstkritisch auf unser Ideal diskursiver Begriindung bezieht
— genauer gesagt, nicht auf dieses Ideal selbst, sondern auf die Art und Wei-
se, wie es von Fall zu Fall realisiert ist.

42

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

WAHRHEIT UND BEGRUNDUNG

explizit erhoben werden und werden konnen (vgl. die Diskussionen tiber
verschiedene Fille von tacit knowing), und auch die nach dem Verhiltnis
zwischen den verschiedenen Geltungsfragen, zum Beispiel Begriffsange-
messenheit versus propositionale Wahrheit, sowie die Frage, inwieweit
die Beschrinkung der wahrheitstheoretischen Perspektive auf explizit
propositionale und diskursiv begrindbare Wahrheitsanspriiche, die in
der Diskurspragmatik tiblich ist, zu begrifflichen Verengungen fiihre.

In dieser Perspektive werde ich mich hier zuerst auf einige kurze Be-
merkungen zum Begriff (bzw. den Begriffen) des Konsenses beschrin-
ken.3* Es soll zuerst beriicksichtigt werden, dass der Ausdruck »Kon-
sens« einen externalistischen Beigeschmack haben konnte: Aus einer
Zuschauerperspektive konnen wir beobachten, dass die Diskursteilneh-
mer eine Ubereinstimmung erreichen beziehungsweise zu einem Kon-
sens gelangen, selbst dann, wenn wir selber nicht kompetent sind oder
gar kein Interesse daran haben, die Argumentation, die zu diesem Ein-
verstandnis gefithrt hat, zu bewerten. Eine solche externe Perspektive
ist aber fiir Diskursteilnehmer, die als solche nicht umhinkommen, die
Starke und Relevanz der vorgebrachten Argumente zu beurteilen, of-
fenbar ungeeignet: Eine Teilnehmerin gibt ihre Zustimmung, nicht weil
die anderen dies auch tun, sondern weil sie bestimmte der vorgebrach-
ten Argumente als die besten bewerten. Zu einem begriindeten Konsens
(und nicht nur einem faktischen Konsens) kommt es, wenn die Frage,
welches die besten Argumente sind, von den verschiedenen Diskursteil-
nehmern tibereinstimmend beantwortet wird.?

Es gibt noch weitere Differenzierungen, die mit Bezug auf den
Konsensbegriff beachtet werden sollten.* So bestehen zum Beispiel

32 Vgl. auch Gunnar Skirbekk: Praxeologie der Moderne. Universalitit und
Kontextualitit der diskursiven Vernunft, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft
2002. Fiir eine Kritik des Konsensbegriffs bei Habermas vgl. auch Harald
Grimen: » Consensus and Normative Validity «, Inquiry 40, 1997, S. 47-61.

33 An dieser Stelle wird auch die Motivation verstandlich, die semi-externalis-
tische Theoretiker wie Rorty oder Rawls dazu veranlasst, den Begriff Kon-
sens zu verwenden: Wir konnen beobachten, dass sich ein »ubergreifender
Konsens« eingestellt hat, und es in unserer »epistemischen Resignation« zu-
gleich vermeiden, seine Giiltigkeit in Frage zu stellen oder diskursive Verbes-
serungen der umfassenden Lehren, der sozialen Identitdten und der Konzep-
tionen von Bediirfnissen und Interessen vorzuschlagen, die jeweils im Spiel
sind.

34 Ein verninftiger Konsens hiangt in mehreren Fillen auch von den Kompe-
tenzen der Diskussionsteilnehmer ab, von ihrer Bildung und Aufkldrung,
z.B. in Diskussionen iiber Religionsfreiheit und verschiedene Beleidigungs-
begriffe. Dieser Punkt, d.h. die angemessene Ausbildung und kulturelle
Modernisierung der Diskussionsteilnehmer (u.a. zu mindigen und mitver-
antwortlichen Staatsbiirger in rechtstaatlichen Demokratien), ist in diesen

43

18.01.2026, 05:18:56. =



https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

Unterschiede zwischen Konsensen tuber einzelne Aussagen und solchen
uber ganze Theorien. Was Theorien als mogliche Inhalte von Konsensen
angeht, so gibt es weiterhin Unterschiede, je nachdem wie grofs die »em-
pirischen« und »theoretischen« Anteile dieser Theorien jeweils ausfal-
len. In philosophischen Reflexionen und Diskussionen gibt es, wie wir
wissen, subtile begriffliche und reflexive Argumente unterschiedlicher
Art: Ein Konsens tiber unvermeidbare pragmatische Voraussetzungen
des Argumentierens hat nicht denselben Status wie ein Konsens iiber
empirisch oder theoretisch orientierte Theorien, und er unterscheidet
sich auch in wichtigen Hinsichten von einem argumentativen Einver-
stindnis hinsichtlich gerechter handlungsorientierender Normen oder
gesellschaftlicher Normen der gegenseitigen Anerkennung.?s

Wahrend ein durch die Betroffenen diskursiv erzielter Konsens dort,
wo es um gerechte Normen und gegenseitige Anerkennung geht, zentral
ist, ist das Entscheidende bei transzendentalpragmatischen Argumenta-
tionen die reflexive und von jedem Einzelnen zu erbringende Einsicht in
konstitutive Voraussetzungen des Argumentierens. In solchen Fallen phi-
losophischer Reflexion wiirde sich Konsens einstellen, wenn verntinftige
Personen die Unvermeidbarkeit beziehungsweise die Unhintergehbarkeit
bestimmter Bedingungen ihrer eigenen kommunikativen und argumen-
tativen Handlungen einsehen. Wahrend dem Konsensbegriff firr das Ver-
stehen normativ-praktischer Diskurse und normativer Giltigkeit eine
wichtige Rolle zukommit, spielt er in diesem Sinne, fiir die selbstreflexiven
Einsichten der Transzendentalpragmatik, eine eher untergeordnete Rolle.

Schliefslich mochte ich darauf hinweisen, dass Konsens in sozio-poli-
tischen Kontroversen auf verschiedenen Wegen und in unterschiedlichen
Graden erzielt oder herbeigefiihrt werden kann. Einverstandnis aller aus
denselben Griinden ist dann nur ein besonderer Fall unter vielen. Stabile
Ubereinstimmung kann zwar oftmals durch offene Diskussionen erzielt
werden, die dazu fithren, dass sich die Uberzeugungen der Diskussions-

Debatten erstaunlich selten diskutiert worden. Denn was heifSt Konsens un-
ter strukturell idealen Kommunikationsbedingungen, wenn die Diskussions-
teilnehmer fiir die thematische Fragestellung nicht zureichend aufgeklart
oder sogar auf fataler Weise ideologisch bzw. theologisch indoktriniert sind?
Vgl. den letzten Aufsatz des vorliegenden Bandes iiber Meinungsfreiheit und
miindige Personen. Uber Lernprozesse fiir demokratisch-staatsbiirgerliche
Miindigkeit siehe z.B. Gunnar Skirbekk: Multiple Modernities. A Tale of
Scandinavian Experiences, Hong Kong: The Chinese University Press 2o011.

35 Zur Frage eines moglichen »realistischen« Gehalts unter strukturell ide-
alen Kommunikationsbedingungen siehe Cristina Lafont: »Spannungen
im Wahrheitsbegriff«, Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie (42), 1994,
S. 1007-1023. Auch die Debatte zwischen Habermas und Tugendhat, vgl.
z.B. Habermas: MoralbewufStsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt
am Main: Suhrkamp 1983, S. 78-86.

44

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

WAHRHEIT UND BEGRUNDUNG

teilnehmer hinreichend stark tiberschneiden. Dazu ist es jedoch nicht
notwendig, dass die ins Spiel gebrachten Griinde und Argumente von al-
len in derselben Weise gewichtet werden. Ubereinstimmung hinsichtlich
der wichtigsten und zentralsten Griinde ist durchaus vereinbar damit,
dass es in Bezug auf die weniger zentralen Griinde verschiedene Meinun-
gen gibt. Solange hinreichend viele der als zentral bewerteten Argumente
von allen gemeinsam anerkannt werden, ist ein sowohl verniinftiges wie
auch stabiles Einverstindnis moglich. Entsprechende Ubereinstimmun-
gen sind jedenfalls verschieden von Kompromissen, die durch strategi-
sche Verhandlung herbeigefiihrt werden. Wenn man dagegen an einem
bestimmteren Sinn von »Konsens« festhilt, an »Konsens aus identischen
Griinden«, kénnte man andere Formen der Ubereinstimmung filschli-
cherweise als blofle Kompromisse im strategischen Sinn betrachten und
so den Umstand ubersehen, dass es ein weiteres Spektrum verninftiger
Beratungen und diskursiv erzielter Ubereinstimmungen gibt.

Doch der Kern der Transzendentalpragmatik besteht im reflexiven
und sinnkritischen Aufweis der Verpflichtung, das bessere Argument
zu akzeptieren und gemeinsam mit anderen, die als gleichberechtigte
Diskurspartner anerkannt werden, immer bessere Argumente zu su-
chen. Dies ist — im Diskurs — die Hauptsache.

Zusammenfassung

Zusammenfassend mochte ich noch einmal betonen, dass ich der Be-
hauptung, dass » Wahrheitsanspriiche« uneingeschrankt »absolut« sind
und niemals graduell sein konnen, nicht ohne Vorbehalt zustimmen
kann. Es lieSe sich fragen: Gibt es nicht eine gewisse Vielfalt von » Wahr-
heitsanspriichen«, und gehoren zu dieser Vielfalt nicht auch » Angemes-
senheitsanspriiche« auf der begrifflichen Ebene? Und gibt es nicht zu-
mindest einige Falle, in denen es Sinn macht, das Wahrheitspradikat im
Komparativ zu verwenden — eine Verwendungsweise, die nicht nur als
semantische Tatsache Sinn macht, sondern auch eine epistemische Pointe
hat? Daraus ergeben sich weiterhin komplexe Fragen, die das Verhiltnis
von Anspriichen auf begriffliche Angemessenheit und Wahrheitsanspru-
chen betreffen. Wie erwihnt kann in manchen Fillen die Unterscheidung
zwischen diesen beiden Anspruchstypen aufrechterhalten werden, in an-
deren Fillen ist das nicht so einfach. Hier miissen zum einen Unterschie-
de zwischen einzelnen Aussagen und ganzen Theorien und zum anderen
Unterschiede zwischen empirisch gehaltvollen wissenschaftlichen Aussa-
gen, philosophischen Theorien und umfassenden hermeneutischen Aus-
legungen beriicksichtigt werden.

AbschliefSend mochte ich nochmals betonen, dass ich ebenfalls der
Ansicht bin, dass Reflexionen tiber die Begriffe der Wahrheit und der

45

18.01.2026, 05:18:56. =



https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

Giltigkeit und deren Verhiltnis zu denen des Begriindens und Rechtfer-
tigens einen flexiblen transzendentalpragmatischen Ansatz erfordern.
Ich nehme daher an, dass eine gewisse Unbestimmtheit unter den Gel-
tungsanspriichen (sowohl innerhalb der Anspriiche auf Wahrheit und
Richtigkeit als auch tber diese beiden hinaus) beriicksichtigt werden
muss und dass man durch beispielbezogene Analysen zu einem ange-
messeneren Verstindnis der Unterschiede und Gemeinsamkeiten die-
ser verschiedenen Anspriiche gelangen konnte. SchliefSlich vermute ich,
dass entsprechende Analysen in der Tat zeigen werden, dass sich zum
einen die Einlosungsverfahren von Anspruchstyp zu Anspruchstyp mehr
oder weniger stark unterscheiden und dass wir zum anderen in man-
chen Fillen ohne ein komparatives Gultigkeitskonzept — etwa das der
begrifflichen Angemessenheit — nicht auskommen.>¢ Weiterhin nehme
ich an, dass es eine Vielzahl praxisinhirenter Gewissheiten gibt und
dass wir es in diesem Sinn mit einem weiten Feld »wahrheitsahnlicher
Fragen« zu tun haben — und nicht nur mit propositional ausgedriick-
ten Wahrheitsfragen und diskursiv einlosbaren Wahrheitsanspriichen.
Solange es aber mit einem ausdrucklichen Vorbehalt getan wird, ist es
dennoch legitim, Wahrheit in einem bestimmten (paradigmatischen)
Sinn als eine Angelegenheit von argumentativen und diskursiv einzu-
losenden Wahrheitsanspriichen anzusehen. In einigen Fillen — nicht zu-
letzt in den zentralen Fillen performativer Selbstreflexion — konnen wir
berechtigterweise hier und jetzt Wissen beanspruchen. In anderen Fil-
len obliegt es den unabgeschlossenen Diskussionen und Forschungspro-
zessen, die Berechtigung solcher Anspriiche zu prifen. Und als disku-
tierende Personen sollten wir unsere Verpflichtung auf das jeweils noch
bessere Argument und damit zugleich unsere Verpflichtung zur Einbe-
ziehung weiterer moglicher Diskurspartner anerkennen. Dieses Szenario
reprasentiert, und das ist meine zentrale Behauptung, eine melioristische
Version der Transzendentalpragmatik.

36 Wenn dies zutrifft, dann kann nicht ausgeschlossen werden, dass die Einlo-
sung theoretischer Wahrheitsanspriiche, zum Beispiel im Fall umfassender
Berichte und Darlegungen, durch die Gradualitit der begrifflichen Angemes-
senheit beeinflusst wird, die den jeweiligen Perspektiven eigen ist.

46

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Menschenwiirde und die Verletzbarkeit
des Lebens®

Der Mensch zwischen Tier und Roboter

Hintergrund

»Die Wiirde des Menschen ist unantastbar.« So liest man im deutschen
Grundgesetz, erster Paragraph. In der Resolution der Generalversamm-
lung der Vereinten Nationen tber die Menschenrechte von 1948 liest
man Ahnliches (im ersten Paragraphen): » Alle Menschen sind frei und
gleich an Wiirde und Rechten geboren.«*

Dann, in der Nachkriegszeit, durch politische Beschliisse, ist Men-

schenwiirde nicht nur ein moralisches, sondern allmahlich ein zentrales
juridisches Prinzip geworden, wenn auch mit regionalen Unterschieden
und variierenden Interpretationen.’

I

Die Frage des ethischen Gradualismus ist von mir mehrmals diskutiert wor-
den, auf Deutsch zuerst unter dem Titel »Ethischer Gradualismus, jenseits
von Anthropozentrismus und Biozentrismus?« Deutsche Zeitschrift fiir Phi-
losophie (43), 1995, S. 419—43 4, spater unter anderem in Praxeologie der
Moderne. Universalitit und Kontextualitit, Weilerswist: Velbriick Wissen-
schaft 2002 (englische Originalversion 1993, franzésische Version 1999).
Eine frithere Version des vorliegenden Textes erschien unter dem Titel »Ver-
antwortungspflichten — wem gegeniiber? Die Inklusionsfrage nicht-diskursfa-
higer Lebewesen und der Begriff Menschenwiirde« in der Festschrift fiir
Dietrich Bohler, Philosophieren aus dem Diskurs. Beitrige zur Diskursprag-
matik, hrsg. von Holger Burckhart und Horst Gronke, Wiirzburg: Konigs-
hausen & Neumann 2002, S. 407—424. Ubersetzung von Ina-Maria Gum-
bel. Die vorliegende Version ist weitgehend neu geschrieben, u.a. wurde die
Thematik des Transhumanismus und der Roboter vorher nicht behandelt.
Zweiter Satz des ersten Paragraphen: »Sie sind mit Vernunft und Gewissen
begabt und sollen einander im Geiste der Briiderlichkeit begegnen«. In der
Praambel, erster Satz: » Da die Anerkennung der angeborenen Wiirde und
der gleichen und unveraufSerlichen Rechte aller Mitglieder der Gemeinschaft
der Menschen die Grundlage von Freiheit, Gerechtigkeit und Frieden in der
Welt bildet, [...]« (Hervorhebung von G.S.)

Siehe Jurgen Habermas: »Das Konzept der Menschenwiirde und die rea-
listische Utopie der Menschenrechte«, Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie
3/2010, S. 343-357. Dazu Georg Lohmann und Stefan Gosepath (Hrsg.):
Philosophie der Menschenrechte, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1998.
Onora O’Neill: »The dark side of human rights«, International Affairs
2/2005, S. 427-439. Aulerdem die Beitrdge und Diskussionen in Zeitschrift
fiir Menschenrechte, (4) 2010, Nr. 1: »Philosophie der Menschenwiirde«.

47

18.01.2026, 05:18:56. =



https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

Auch in den religiosen und theologischen Diskursen wurde haufig
von Menschenwiirde gesprochen — im Christentum paradigmatisch be-
griilndet im Glauben an die Gottesiahnlichkeit des Menschen: Als Men-
schen sind wir im Bild Gottes geschaffen.

Mehr noch: In der Nachkriegszeit hat ein allgemeines Gedankenmo-
del sich gefestigt, demzufolge die historische Entwicklung die Uberle-
genheit der liberalen Demokratie und ihren Menschenrechten klar und
eindeutig bewiesen habe. Der Zusammenbruch der Sowjetunion wire
dafir der endgiiltige Beweis: »the End of History«.* Die liberale Demo-
kratie, inklusive Menschenrechte und Markwirtschaft, ist die einzige
Alternative — und sogleich das erstrebenswerte Ziel aller Volker.

Insofern schien zur Jahrtausendwende das Prinzip Menschenwiirde
regelrecht unumstofSlich zu sein, sowohl politisch als auch juridisch.
Doch seit Beginn des Einundzwanzigsten Jahrhunderts hat sich vieles
verandert. Krisen und soziopolitische Spannungen gaben autoritiren
Reaktionen Vorschub: lieber Sicherheit und Tradition als liberale De-
mokratie und Menschenrechte! Das unilineare und optimistische Ge-
dankenmodel steht unter Druck. Die Geschichte scheint nicht mehr in
die erwartete Richtung zu gehen.s Starke Krafte wunschen dies auch
nicht. Die Welt ist vielfaltiger und unsicherer geworden.

Wegen politischer Turbulenz kénnen scheinbar feste Uberzeugungen
brockeln. Wir konnen deshalb nicht ausschlieflen, dass frithere Mehr-
heitsentscheidungen durch neue Mehrheitsentscheidungen riickgangig
gemacht werden. Deswegen ist eine universale Begriindung des recht-
lichen und moralischen Schutzes der Menschenwiirde eine dringende
Frage geworden.

Die Frage nach einer Begriindung universaler Prinzipien, dabei auch
die der Menschenwiirde, ist grundsitzlich eine philosophische He-
rausforderung. Welche Philosophie kann heutzutage auf diese Heraus-
forderung die zuverldssigste Antwort geben? Meines Erachtens werden
grundlegende normative Geltungsfragen am besten durch eine revi-
dierte Transzendentalpragmatik erortert und gegen skeptische Gegenar-

gumente verteidigt — wie ich es in den zwei ersten Aufsitzen dargelegt
habe.¢

Doch, Begriindung und Interpretation gehoren zusammen. Deshalb geht
es hier auch um sorgfdiltige Interpretationen der klassischen Frage: Was

4 Vgl. den frithen Francis Fukuyama: »The End of History«, The National
Interest (16), Summer 1989, S. 3—18.

5 Vgl. den spiten Francis Fukuyama: Political Order and Political Decay,
New York: Farrar, Straus, Giroux 2014.

6  Zur Begriindung der Meinungsfreiheit, eines entscheidenden Menschen-
rechts, siehe den letzten Aufsatz des vorliegenden Bandes.

48

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

MENSCHENWURDE UND DIE VERLETZBARKEIT DES LEBENS

beziehungsweise wer ist er Mensch? Denn in der modernen Welt weifd
man bereits von zahlreichen Uberginge zwischen Menschen und ande-
ren Lebewesen, auflerdem wird das Menschenleben weitgehend von der
technologischen Entwicklung beeinflusst und verdndert. Was heifSt Men-
schenwiirde in einer modernen Welt? Dafur sind begriffliche und empi-
rische Fragen zu beriicksichtigen, sowohl tiber das Menschenleben in
seiner Vielfalt als auch iiber die Verhaltnisse zwischen Menschen und an-
deren Lebewesen; und in dieser Hinsicht sind auch die technologischen
und biotechnologischen Herausforderungen ernst zu nehmen. Kurzum;
wie steht es in diesem modernen Szenario mit der Menschenwiirde?

Auf diesem Hintergrund werde ich eine gegliederte Version der Men-
schenwurde verteidigen,” grundsitzlich als die Wirde verletzbaren
Menschenlebens, und dann, graduell, auch gegeniiber anderen Lebe-
wesen — doch kritisch gegentiber Robotern und technologischen Utopi-
en zukunftiger Supermenschen.

Diese Thematik hat drei Hauptpunkte: (i) die Frage, wie Menschen,
je nach ihren verschiedenen, moralisch relevanten Eigenschaften und
Fahigkeiten, als Diskursteilnehmer einbezogen oder in praktischen
Diskursen von anderen Menschen vertreten werden; (ii) die Frage
nach der Art und Weise, wie nicht-menschliche Lebewesen, die in ei-
nem moralisch relevanten Sinne verletzt werden konnen, in praktischen
Diskursen graduell beriicksichtigt werden diirfen; (iii) die Frage nach
dem Verhaltnis zwischen Menschen und Robotern beziehungsweise bio-
technologisch veranderten Menschen® und technologisch verinderten
Lebensbedingungen.®

Vorbemerkungen zur Inklusionsfrage

In der Moderne stehen die Menschen nun vor folgenden Fragen: Sind wir
nur Menschen gegentiber ethisch verantwortlich oder auch gegeniiber
uns nahestehenden Tieren? Wie verhilt es sich mit den hard cases in der
Biomedizin? Wie sollen wir uns zu eugenetischer Biotechnologie und hu-
man enhancement verhalten und wie zu menschenihnlichen Robotern?

7 Angesichts der scharfen Trennung zwischen ethischem Anthropozentrismus,
etwa bei Gro Harlem Brundtland, und Biozentrismus, etwa bei Arne Nass
(»deep ecology« bzw. »eco-sophy«), vertrete ich einen mittleren, graduellen
Standpunkt. Sieche Gunnar Skirbekk: Praxeologie der Moderne. Universali-
tit und Kontextualitdt der diskursiven Vernunft, Weilerswist: Velbriick Wis-
senschaft 2002, S. 153-181.

8  Befiirwortet u.a. von Raymond Kurzweil. Siehe unten den Abschnitt »Na-
turwiichsige Menschen versus Transhumans«.

9  Unter anderem durch Digitalisierung, einschliefslich Verdnderungen im Ar-
beitsleben und sozio-politischen Spannungen.

49

18.01.2026, 05:18:56. =


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

In der transzendentalpragmatischen Diskursethik, die eine universalis-
tische Moralphilosophie ist, sollen grundsitzlich alle Stimmen gehort
und alle Betroffene beriicksichtigt werden. Gerade deshalb darf keine
Exklusion stattfinden. Da aber Diskursfihigkeit unter Menschen eine
in unterschiedlichem Maf3e realisierte Eigenschaft ist, umfasst die Inklu-
sionsproblematik nicht nur die Einbeziehung diskursfihiger Personen,
als Teilnehmer im Diskurs, sondern auch die Beriicksichtigung derer, die
nicht diskursfihig sind und die deshalb von diskursfiahigen Personen
vertreten werden. Das gilt unter anderem fiir die schwierigen Falle der
Biomedizin, die sogenannten hard cases. Thre Wiirde und ihre Interes-
sen werden von anderen berticksichtigt. Diejenigen, die diskussionsfihig
sind, vertreten sie advokatorisch.

In diesem Sinne sind sie indirekt einbezogen, je nach ihren ver-
schiedenen moralisch relevanten Eigenschaften und Zustinden. Als
Diskussionsteilnehmer/innen sind sie aber, wegen des Standes ihrer Ei-
genschaften und Fihigkeiten, ausgeschlossen. Aus diesem Grund, wegen
des unvermeidlichen Unterschieds zwischen diskursiver Teilnahme und
advokatorischer Vertretung, und wegen des Bedarfs einer angemessenen
Vertretung je nach den verschiedenen Zustinden diirfen wir in jedem
Fall die faktischen, moralisch relevanten Eigenschaften und Fihigkeiten
berticksichtigen.* Dies ist umso wichtiger, als sich in diesen Fallen Kon-
flikte ergeben konnen. Es geht unter anderem um Ressourcenverteilun-
gen (im weitesten Sinne).

Hier begegnen wir nicht nur Konflikten betreffs der advokatorischen
Vertretung der verschiedenen Mitglieder des homo sapiens, sondern
auch zwischen diesen und verschiedenen nicht-menschlichen Lebe-
wesen. Die Lebensbedingungen der Tiere in einer kostenorientierten
Fleischindustrie, Experimente mit Tieren wie auch die stindige Be-
schrankung der Lebensriume mancher Gattungen — all dies sind Kon-
fliktgebiete zwischen Menschen und anderen Lebewesen, wo entgegen-
gesetzte moralische und zum Teil auch juridische Ansichten vorliegen.
Fur eine zuverldssige Abwigung sind unter anderem wissenschaftlich
fundierte Kenntnisse der Eigenschaften und Bediirfnisse der verschiede-
nen menschlichen und nicht-menschlichen Lebewesen vonnoten.

Letztlich besteht hier das Problem, dass nicht-menschliche Lebe-
wesen in einigen Fallen hoher entwickelte Eigenschaften und Fahigkei-
ten aufweisen als einige Mitglieder der Menschengattung. Wenn wir das
moralische Prinzip »Ahnliches soll dhnlich behandelt werden« zugrunde
legen, sollten wir in solchen Fillen den Interessen von Tieren gegeniiber

10 Solche moralisch relevante Eigenschaften und Fahigkeiten sind nicht facta
bruta, die einfach »vorliegen«; sie bediirfen haufig diskursiver Interpretati-
onen. Auflerdem sind diese Eigenschaften in einigen Fallen relationaler Art,
etwa in den Beziehungen zwischen Eltern und Kindern.

50

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

MENSCHENWURDE UND DIE VERLETZBARKEIT DES LEBENS

den Interessen einiger Menschen Prioritit zuerkennen.’” Diese Schlussfol-
gerung mag provozierend sein. Wenn aber die faktischen, individuellen
Eigenschaften und Fahigkeiten dhnlich sind, wie kann man dann die Be-
hauptung verteidigen, es gidbe einen moralischen Unterschied zwischen
diesen Menschen und Tieren?

Mensch versus Person

Diejenigen, die wir in Diskussionen als Mitdiskutierende einbeziehen
sollen, sind alle — der Transzendentalpragmatik gemafs, aus pragmati-
schen Selbstbeztiglichkeitsgrinden — grundsatzlich diskussionsfahige Le-
bewesen. Das sind alle die, die ich hier, in diesem Sinne, Personen nenne.
In unserer Welt sind alle Personen (in diesem normativen Sinne) auch
Menschen. Aber die Zugehorigkeit zu einer bestimmten biologischen
Gattung, hier homo sapiens, wird von der Transzendentalpragmatik
nicht gefordert. In diesem Sinne ist die Transzendentalpragmatik »per-
sonenbezogen « und nicht exklusiv »menschenbezogen «.™

11 Vgl. z.B. Onora O’Neill: »Scope: Agents and Subjects: Who Counts?«, in:
dies., Toward Justice and Virtue, Cambridge: Cambridge University Press
1996, S. 91—121. Sie verweist auf »capacities, capabilities and vulnerabili-
ties«.

12 Vgl. Karl-Otto Apel: »The Ecological Crisis as a Problem for Discourse
Ethics«, in: Audun Ofsti (Hrsg.), Ecology and Ethics, Trondheim: Tapir Try-
kk, S. 219—257. Spater auf Deutsch in Dietrich Bohler (Hrsg.), Ethik fiir die
Zukunft. Im Diskurs mit Hans Jonas, Miinchen: C.H. Beck 1994; Zitat hier
von Seite 256 der deutschen Ausgabe: »Nach den vorhin gemachten Andeu-
tungen tber eine mogliche analogische Ausdehnung unserer Pflichten zur
advokatorischen Interessenvertretung auf die Interessen nichtmenschlicher
Wesen erhebt sich die Frage: Wer gehort zu den moglichen Mitgliedern der
urspriinglichen Argumentationsgemeinschaft, denen in einem strikten Sin-
ne gleiche Rechte zukommen — in dem Sinne namlich, dass sie a priori nicht
als Objekte, sondern als mogliche Kosubjekte in jedem moglichen Diskurs
iiber jeden moglichen Gegenstand angesehen werden miissen? Zumindest
zwei alternative Explikationen scheinen hier einschldgig: die eine wire ori-
entiert an der Zugehorigkeit zur Spezies Mensch im biologischen, d.h. gene-
tischen Sinne; die andere wire orientiert an der pragmatischen Argumentati-
onskompetenz. Ich denke, dass eine korrekte Entfaltung der Implikationen
der transzendentalpragmatischen Begriindung auf der ersten Ebene nur mit
der zweiten Alternative vereinbar ist. Doch dies bedeutet, dass meine Rede
von >Menschen< in den vorhergehenden Abschnitten ungenau und provi-
sorisch war; denn wir miissten Marsbewohner, die fihig wiren, mit uns in
einen argumentativen Diskurs zu treten, als Kosubjekte im urspriinglichen
Sinne behandeln.« Im englischen Originaltext gibt es hier die Fufnote 48
mit Hinweis auf meinen Beitrag im gleichen Band, S. 91—107: » The Beauty

ST

18.01.2026, 05:18:56. =



https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

Falls wir eines Tages Marsbewohnern begegnen, die genetisch keine
Menschen, aber in allen relevanten und entscheidenden Hinsichten uns
ahnlich sind, dann sollten wir (aus pragmatischen Selbstbeziiglichkeits-
griinden) diese nicht-menschlichen Lebewesen als Personen anerkennen
und damit als gleichberechtigte Diskussionsteilnehmer in unsere Dis-
kussionen einbeziehen.

Ich mochte hier auf einige begriffliche Distinktionen hinweisen: Auf
der analytischen Ebene ist es niitzlich zwischen »moralisch Diskutie-
renden« (moral discussants), »moralisch Handelnden« (moral agents)
und »moralischen Lebewesen« (moral subjects) zu unterscheiden.™ Die
Letzterwihnten sind die Verletzbaren in einem moralisch relevanten
Sinne.*+ Verschiedene Lebewesen haben ihren je eigenen moralischen
Status in dem Sinne, dass einige als moralisch Diskutierende anerkannt
werden konnen, wihrend andere nur als moral subjects anerkannt
werden konnen. Die ersteren sind als Mitdiskutierende (und als o-
ral subject) einzubeziehen; die Letzteren sind nur durch advokatorische
Vertretung einzubeziehen, namlich als verletzbare Lebewesen in einem
moralisch relevanten Sinne.*s

Wenn man an dem Prinzip »Ahnliches soll in dhnlicher Weise be-
handelt werden« festhilt, und wenn man die verschiedenen Fille von
Menschen und Tieren reflexiv durchspielt,® wird sich erstens zeigen,
dass die moralische Welt aus Konsistenzgriinden tber die Grenzen
des homo sapiens in den Bereich anderer empfindlicher Lebewesen
ausgedehnt werden muss, und zweitens, dass sich auf der Grundlage
von individuell gegebenen, moralisch relevanten Eigenschaften keine
scharfe ethische Grenze zwischen Menschen und Tieren aufrechter-

and the Beast«. Eco-ethical reflections on the borderline between human-
kind and beasthood«.

13 Siehe Gunnar Skirbekk: »Ethischer Gradualismus, jenseits von Anthropo-
zentrismus und Biozentrismus?«, Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie (43),
1995, S. 419—434 (besonders S. 427).

14 Auflerdem gibt es Personen, die zwar gewisse Formen von Dialog fiihren
konnen, die aber nicht fahig sind, Argumentationen zu fihren; deshalb wird
ebenfalls eine (graduelle!) Distinktion zwischen Diskussionsfihigen und Di-
alogfihigen benotigt.

15 Man muss a moral subject sein, um a moral discussant zu sein, also um Teil-
nehmer einer praktischen Diskussion sein zu konnen. Jeder moral discus-
sant ist a moral subject, aber nicht jedes moral subject ist a moral discussant
(oder a moral agent). Moralisch relevante Handlungen umfassen sowohl
kommunikative als auch instrumentelle (zweckrationale) Handlungen.

16 Vgl. die Diskussion der verschiedenen Beispiele in Gunnar Skirbekk: »Ethi-
scher Gradualismus und Diskursethik «, in: ders., Herausforderungen der Mo-
derne aus wissenschaftsphilosophischer Sicht, Berlin: Logos 2012, S. 57—72.

52

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

MENSCHENWURDE UND DIE VERLETZBARKEIT DES LEBENS

halten lasst.”” Dies gilt unabhingig davon, welche individuellen Ei-
genschaften als »moralisch signifikant« gewihlt werden (wie etwa Be-
wusstsein, Intention, Fihigkeit zu verantwortlichem Handeln, etc.). In
dieser Hinsicht bietet sich ein ethischer Gradualismus zwischen Men-
schen und Tieren an und nicht nur ein empirischer Gradualismus.*8
In realen und ernsthaften Diskussionen beriicksichtigt man vorgelegte
Argumente hinsichtlich ihrer Geltungsanspriiche und steht den anderen
gegenwartigen Diskussionsteilnehmern grundsatzlich in einem Verhalt-
nis wechselseitiger, gleichberechtigter Anerkennung gegentiber. Als Argu-
mentierender ist man, aus pragmatischen Selbstbeziiglichkeitsgriinden,
offen fiir Argumente und bemiiht sich um noch bessere Argumente,
prinzipiell um alle moglichen fur die Sache relevanten Argumente. Aus
dhnlichen Griinden ist man auch prinzipiell fir alle moglichen Mitdis-
kutierenden offen und erkennt sie als Ko-Subjekte an, sowohl wegen
ihrer moglichen Beitrage zur Diskussion als auch wegen ihrer moglichen
Betroffenheit.” Aus pragmatischen Selbstbeziiglichkeitsgriinden gibt
es deswegen ein dynamisches Element, ein Uberschreiten: fiir bessere
Griinde (und gegen weniger gute Griinde) und fiir die angemessenere
Einbeziehung moglicher Mitdiskutierender und moglicher Betroffener.>
Hier verfolge ich nicht primar die Geltungsfrage, sondern der Inklu-
sions- und Exklusionsfrage. Der Punkt ist der folgende: Bezuglich dieser
Frage gibt es einen Unterschied zwischen der Ebene der faktischen und
moglichen moralisch relevanten Eigenschaften eines Individuums und

17 Fir relationale Eigenschaften gilt dieses Prinzip nicht ohne Anpassung; man
hat z.B. besondere Verpflichtungen den eigenen Kindern gegeniiber.

18 Theologisch kann man eine ethische Grenze zwischen Menschen und Tieren
verteidigen. (Zum Beispiel mit dem Argument, dass Gott allen Menschen,
und nur den Menschen, eine ewige Seele gegeben hat.) Doch heutzutage, in
pluralistischen Gesellschaften, gibt es keinen Konsensus iiber solchen theo-
logischen Fragen, unter Monotheisten auch nicht. (Dazu existiert das Pro-
blem des Bosen: Wenn Gott allen Menschen eine ewige Seele geben kann,
warum hat er nicht das irdische Leben fur die hard cases der Menschheit
verbessern konnen?)

19 Letzteres verweist auf ihre doppelte Rolle als moral discussants und als mo-
ral subjects: Erstens sind Personen als Mitdiskutierende prinzipiell in die
Diskussion einzubeziehen, zweitens sind sie als Lebewesen, die in einem mo-
ralisch relevanten Sinn verletzt werden konnen, einzubeziehen.

20 Insofern ein Meliorismus (siche den zweiten Aufsatz dieses Bandes). Ob oder
in welchem Sinne dieses pragmatische Transzendieren auch die Idee eines
idealen Ziels — einer idealen Kommunikationsgemeinschaft oder eines fina-
len Konsenses — erfordert, ist eine andere Frage. Siehe die zwei ersten Aufsit-
ze dieses Buches. Auch Harald Grimen: » Consensus and Normative Validi-
ty«, Inquiry, 40, 1997: S. 47-61, und Albrecht Wellmer: Ethik und Dialog,
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1986, S. 5tff.

53

18.01.2026, 05:18:56. =



https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

der Ebene der moralisch relevanten Eigenschaften einer Gattung. Dem-
entsprechend dirfen wir mit zwei verschiedenen Einbeziehungs- und
Potentialitatsbegriffen arbeiten.

Einbeziehung und Menschenwiirde

Wie bereits erwihnt sollten alle moglichen Mitdiskutierende und Betrof-
fene einbezogen werden, gemafS ihrem je unterschiedlichen normativen
Status. Aber einbezogen in welchem Sinne? Ich werde diese Fragestellun-
gen einige Schritte weiter verfolgen.

(a) Auflere Hindernisse fiir jetzt lebende Personen

Prinzipiell sollten alle jetzt lebenden Personen einbezogen werden, was
aber wegen einer Vielzahl praktischer Probleme nicht moglich ist, auch
wenn technologische, institutionelle und 6konomische Ressourcen op-
timal mobilisiert wiirden.

Einige Diskussionen berithren aber direkt und unmittelbar nur eine be-
grenzte Anzahl von Betroffenen, und die diskutierten Geltungsfragen
konnen in solchen Fillen von einer begrenzten Auswahl von Experten
und Laien diskutiert und tentativ entschieden werden. Doch sollten in
keinem Fall betroffene Personen oder Gruppen von Personen aktiv aus-
geschlossen werden. AufSerdem sollte die Fehlbarkeit aller realen Dis-
kussionen und diskursiv erreichten Auffassungen erkannt und anerkannt
werden. Kurzum, man darf mogliche Verbesserungen der jeweiligen Dis-
kussionssituationen nicht verhindern, sondern, wenn moglich, verwirk-
lichen. Insofern stehen wir praktisch gesehen vor der Sisyphus-Aufgabe
einer standigen Anstrengung, konkrete duflere Hindernisse zu beseitigen,
und diejenigen, die aus praktischen Griinden nicht teilnehmen konnen,
sollten wir — so gut wie moglich — advokatorisch vertreten.

(b) Beschrankung wegen (fehlender) individueller Fahigkeiten

Einige Hindernisse fiir die Einbeziehung liegen aber primar in den In-
dividuen selber. Weder sind alle im moralischen Sinne verletzbaren Le-
bewesen (moral subjects) Akteure (moral agents), noch sind sie sprach-
und gesprachsfahig (das heif$t imstande verbal zu kommunizieren), noch
diskussionsfihig (moral discussants). Dementsprechend sollte die advo-
katorische Vertretung variieren, je nach den individuellen Bediirfnissen
und Fahigkeiten.

54

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

MENSCHENWURDE UND DIE VERLETZBARKEIT DES LEBENS

Man vertritt in diesen Fillen nicht Personen in einem starken Sinne,
das heifst moral subjects, die zugleich moral agents und moral discus-
sants sind, sondern verschiedenartige Lebewesen (moral subjects), die
entweder permanent oder temporar Fihigkeitsbeschrankungen unter-
liegen, weshalb die Vertretung in unterschiedlicher Weise graduell und
paternalistisch sein muss.

In diesem Bereich begegnen wir der Frage des normativen Verhilt-
nisses zwischen Menschen und Tieren, einer Frage, die eine reflexive
und beispielorientierte Diskussion erforderlich macht.>* Doch, wie
schon erwihnt, unabhingig davon, was als moralisch relevante Eigen-
schaften oder Fahigkeiten angesehen wird, scheint folgende Konklusion
unabweisbar zu sein: Auf der Grundlage aktueller, individueller, mora-
lisch relevanter Eigenschaften oder Fibigkeiten lasst sich ein klarer und
scharfer Unterschied zwischen Menschen und Tieren nicht verteidigen.
Entweder werden einige Mitglieder des homo sapiens ausgeschlossen
oder einige nicht-menschliche Lebewesen werden einbezogen. Dies
konnte als positiv beurteilt werden: als eine Erweiterung der mora-
lischen Welt. Diese Konklusion bedeutet aber gleichzeitig eine Heraus-
forderung bezuglich der Idee einer exklusiven Wiirde, fir alle Menschen
und nur fiir Menschen.

Vor diesem Hintergrund werde ich auf einige Sonderfille unter Mit-
gliedern der menschlichen Gattung eingehen, namlich auf diejenigen
Menschen, (i) die nicht linger Personen (im angegebenen starken Sinne)
sind, (ii) die es noch nicht sind und (iii) die es nie werden konnen.

(i) Wegen seiner Sterblichkeit und Verletzbarkeit ist fiir jeden Menschen
mit einem biologischen Korper der Status als Person (in genannten
Sinne) eine temporare und prekire Sache. Zufillige Schaden und
terminale Lebensnotwendigkeiten verursachen zuerst eine Schwi-
chung und am Ende einen Verlust des Personenstatus. Mitglieder der
Menschengattung, die nicht linger Personen im angegebenen Sinne
sind, sollten dennoch auf verschiedene Weise advokatorisch vertre-
ten werden, in modernen Staaten zum Beispiel durch Wohlfahrtspo-
litik und Gesundheitswesen. » Wir«, die an solchen advokatorischen
Diskussionen und Entscheidungen teilnehmen, konnen uns mit die-
sen Menschen identifizieren in dem Sinne, dass »wir« auch verletz-
bar und sterblich sind. Unsere MafSnahmen sind aber paternalistisch
in dem Sinne, dass diese Betroffenen nicht selber Mitdiskutierende
sind und sein konnen.

21 Fir eine ausfithrlichere Diskussion siehe erneut Gunnar Skirbekk: »Ethi-
scher Gradualismus und Diskursethik«, in ders., Herausforderungen der
Moderne aus wissenschaftsphilosophischer Sicht, Berlin: Logos 2012, S. 57—
72.

55

18.01.2026, 05:18:56. =



https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

(i1) Menschliche Individuen, die noch nicht Personen (in zureichendem

Grad, im angegebenen Sinne) geworden sind — von Foten und Neu-
geborenen bis zu heranwachsenden Kindern auf verschiedenen Ent-
wicklungsstufen —, konnen ebenfalls nur advokatorisch einbezogen
und vertreten werden, wenngleich graduell angepasst an den jeweili-
gen Entwicklungsstand. Wir, die diskutieren und entscheiden, waren
auch einmal wie sie; und somit handeln wir gemaf$ unserer kultu-
rell beeinflussten Erfahrungen und bestmoglich etablierten Einsich-
ten ihnen gegeniiber, anfangs paternalistisch und asymmetrisch, am
Ende des Reifungsprozesses aber symmetrisch.

(iii) Fiir Menschen, die schon friih so stark geschiadigt worden sind, dass

sie nie Personen (in zureichendem Grad, im angegebenen Sinne) wer-
den konnen, gibt es auch eine advokatorische Vertretung. Auch in
solchen Fillen konnen »wir« uns mit ihnen identifizieren, weshalb
man sagt: »So etwas konnte auch uns passiert sein!« Fiir uns als Gat-
tungswesen stimmt das, nicht aber fiir uns als denkende Personen,
nicht in pragmatischer Sicht. Wir, die diskutieren und entscheiden,
gehoren notwendigerweise zu den Befihigten. Insofern ist die kon-
trafaktische Behauptung in diesen Fillen problematisch: »Ich konn-
te auch als schwer hirngeschidigt geboren sein«. Korrekt, aber nur
als menschliches Gattungswesen, nicht als das Individuum, als die
Person, die dies sagt oder denkt.>

Wenn man tiber solche Hindernisse und Beschrankungen redet, geht es
naturlich um individuell unterschiedliche und grundsatzlich graduelle
Fille. AuSerdem darf man nicht vergessen, dass wir manchmal behin-
derte Individuen als sympathischer und menschlicher erleben als manche
von denen, die medizinisch gesehen normal und gesund sind.?> Manch-
mal haben wir wohl auch stirkere moralische Empfindungen fiir Ver-
letzte und Verletzbare als fur diejenige, die perfekt und selbstgentigsam
sind.

22

23

»Auch ich konnte ein Zombie sein!« Ja, und zwar in dem Sinne, dass »Ich«
als Lebewesen sehr wohl ein Zombie sein konnte und werden kann, aber
»Ich« als Denkender nicht als ein Zombie geboren worden sein kann. Kon-
nen wir denn auch sagen: »Ich konne ein Affe sein«? Fiir reinkarnations-
glaubige Buddhisten ist das vielleicht moglich — aber mit welchem Ich-Be-
griff? Jedenfalls konnen Menschen psychologisch sich auch mit Tieren, nicht
nur mit schwergeschiadigten Menschen, identifizieren — nicht nur durch
spontanes Mitgefiihl mit leidenden Tieren. Wie stark und wie weit? Das ist
vor allem eine empirische Frage.

Hinsichtlich der Moglichkeit und positiven Bedeutung einer Identifikation
(und eines role taking) mit mental behinderten Menschen vgl. den Roman
von Tarjei Vesaas, Die Vogel (Fuglane), 1961.

56

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

MENSCHENWURDE UND DIE VERLETZBARKEIT DES LEBENS
(c) Gattungseigenschaften versus individuelle Eigenschaften

Dariiber hinaus gibt es die Distinktion zwischen dem, was fur ein In-
dividuum moglich ist, und dem, was fiir eine Gattung méglich ist. Ein
schwer hirngeschadigtes Kind kann als Individuum nie eine Person im
oben angegebenen Sinne werden, aber die Menschengattung, der das
Kind angehort, hat diese Moglichkeit. Man konnte sagen: Als Mitglied
der Menschengattung hatte auch dieses hirngeschidigte Kind die Mog-
lichkeit, eine Person im angegebenen Sinne zu sein. Auf diesen Umstand
stutzt sich das Potentialitdtsargument zweiter Stufe — also Potentialitats-
argumente, die gattungsbezogen sind. Aufgrund dieses Umstandes ist es
ein tragisches Ungliick, wenn jemand eine schwere pranatale Gehirn-
schiadigung erleidet; fir Affenkinder ist aber die Unmoglichkeit, eine
Person im angegebenen Sinne zu werden, das Normale und Natiirliche
und eben kein Ungliick.

Man kann diesen Gedanken weiter variieren: Entsprechend ihrer
Gattungszugehorigkeit konnen Pferde sehen, nicht aber fliegen, Adler
konnen sowohl sehen als auch fliegen, wihrend Maulwiirfe weder flie-
gen noch gut sehen konnen. Ein nicht-sehendes Pferd ist in diesem Sinne
»ein Ungliick«. Auch ein nicht-fliegender (oder nicht flugfihiger) Adler.
Aber als Lebewesen mit biologischem Korper wird jeder Adler eines
Tages ein nicht-fliegender Adler sein, entweder wegen seiner Verletzlich-
keit oder wegen seiner Sterblichkeit. Einige Adler sind aber frith im Le-
ben schwer behindert und kénnen deshalb niemals ein fliegender Adler
werden. Ein Unglick? Etwas zu bedauern? Wenn es um eine von Men-
schen verursachte Behinderung geht, ist die Antwort wohl bejahend.
(Wir sollten nicht Tiere verletzen.) Handelt es sich aber um eine natur-
verursachte Behinderung, verhilt es sich anders. Und naturgeschicht-
lich gesehen gehort es eben zum Gattungsbegriff, dass einige Individuen
ab und zu ihre Gattungsmoglichkeiten verfehlen, zum Beispiel wegen
entwicklungsnotwendiger Mutationen. Stiarker noch: Ohne zufillige
Mutationen, und dadurch auch mogliche Schadigungen, hatten die ver-
schiedenen Gattungen nicht entstehen konnen. Die Moglichkeit neuer
und hoherer Gattungen — wie Adler oder Menschen — ist in diesem ent-
wicklungstheoretischen Sinne durch mogliche Schadigungen fiir einige
Individuen mitbestimmt.*

Nun gibt es zwei Gattungsbegriffe: einen aristotelischen Begriff, an
permanenten Essenzen orientiert, und einen entwicklungstheoretischen
Begriff, demzufolge sich die Gattungen entwickelt haben und im Prinzip
sich noch weiter entwickeln werden. Potentialititsargumente zweiter

24 In diesem Sinne gehort es, paradoxal gesagt, zum Gattungsbegriff, dass
nicht alle Individuen einer Gattung ihre Gattungsmoglichkeiten verwirkli-
chen konnen.

57

18.01.2026, 05:18:56. =



https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

Stufe sind unmittelbar plausibler im Rahmen der aristotelischen Auf-
fassung als im Rahmen der entwicklungstheoretischen. In einer aristo-
telischen (oder begriffsrealistischen) Perspektive konnen wir sagen, dass
jedes Individuum an derselben Gattungsessenz teilnimmt. Wenn wir in
diesem Sinne die Frage nach dem moralischen Status eines Individuums
mit dem der Gattungsessenz verbinden, konnen wir auch sagen, dass
alle Individuen einer Gattung grundsitzlich denselben moralischen Sta-
tus besitzen. Alle Individuen einer Gattung haben grundsitzlich dieselbe
Maoglichkeit qua Gattungswesen, dasselbe gattungsspezifische Telos. Ei-
nige Individuen sind jedoch, leider, faktisch behindert; sie konnen diese
Moglichkeiten nicht verwirklichen. Diese Behinderung reduziert aber
nicht ihren grundsitzlichen normativen Status — weil sie ihrer Gattung
angehoren.

Lisst sich aber eine solche aristotelische, essenzbasierte Grundauf-
fassung heute noch verteidigen, zum Beispiel gegentiber einer darwinis-
tischen Entwicklungstheorie? Meines Erachtens ist eine essenzbezogene
Gattungsauffassung als normatives Prinzip ernst zu nehmen. Wenn man
die Intuition hat, dass alle Menschen denselben grundlegenden Wert
besitzen, dann ist es naheliegend, die Frage zu stellen, ob wir diesen
gemeinsamen Wert als gattungsbezogen oder als eigenschaftsbezogen
auffassen durfen.>s

Noch ein Punkt, der sich auf die Frage der normativen Bedeutung
von Gattungseigenschaften bezieht: In einer entwicklungstheoretischen
Perspektive wird die Zufalligkeit existierender Gattungen, auch die des
Menschen, hiufig diskutiert. Hier gibt es Fursprecher fur Kontingenzen.

25 Die Transzendentalpragmatik denkt grundsitzlich anders als die Entwick-
lungstheorie; sie reflektiert von einem Hier und Jetzt aus: Wir, die denkend
hier und jetzt sind, unter anderem mit unseren verletzbaren und sterblichen
Korpern, sind der Ausgangspunkt. Diese selbstbeztigliche Reflexion, und
auch die grundlegende Sozialisierung durch role taking, haben das Hier
und Jetzt als ihren Ausgangspunkt. Insoweit ist ihre Gedankenrichtung an-
ders als die der Entwicklungstheorie; es wird pragmatisch selbstbeziiglich
gedacht, vom Hier und Jetzt, vom »hochsten Punkt« aus. Doch gerade mit
Bezug auf das role taking gibt es Ahnlichkeiten und Verwandtschaften zwi-
schen dem entwicklungstheoretischen Denken und der Transzendentalprag-
matik bzw. Diskursethik. Auf diesem Punkt, via »Einstellungsiibernahme«,
»taking the attitude of the other«,verweist Habermas (in: Theorie des kom-
munikativen Handelns, 11, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1981, S. 21) auf
Georg Herbert Mead, der diese Begriffe entwicklungstheoretisch entfaltet
hat. Dazu Habermas (ebd., S. 24): »Dabei sind diejenigen Interaktionsteil-
nehmer im Vorteil, die lernen, nicht nur die Gesten eines anderen im Lich-
te der eigenen instinktiv verankerten Reaktionen zu deuten, sondern schon
die Bedeutung der eigenen Gesten im Lichte der zu erwartenden Reaktio-
nen des anderen zu verstehen.«

58

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

MENSCHENWURDE UND DIE VERLETZBARKEIT DES LEBENS

Die Entwicklung konnte anders gewesen sein, die Gegenwart konnte
anders sein. Es konnte zum Beispiel so sein, dass die Neandertaler noch
mit uns leben wiirden. Dann folgt die normative Frage: Wenn es so
wire, wiirden dann solche alternativen Sachverhalte unsere normativen
Auffassungen des Menschseins beeinflussen?

Naturwiichsige Menschen versus Transhumans

Mit der Entwicklung der Biotechnologie 6ffnet sich die Moglichkeit
neuer » Kontingenzen«, namlich die Moglichkeit, durch technologische
und biotechnologische Fortschritte radikale Anderungen des biologi-
schen Menschseins zu fordern. Vieles was friher als science fiction galt,
ist heute schon verwirklicht, und zukiinftig werden wir wahrschein-
lich, wegen der technologischen Entwicklung, noch mehr verandern
konnen.

Vor diesem Hintergrund sind verschiedene Versionen eines technolo-
gieoptimistischen »Transhumanismus« laut geworden, demzufolge die
menschlichen Lebensbedingungen zukiinftig durch die technologische
und biotechnologische Entwicklung radikal verbessert und verdndert
werden konnen und sollten.>¢ Es geht grundsitzlich um eine radikale
Verliangerung der Lebenszeit und um ein radikal intelligenteres und in
vielerlei Hinsicht perfekteres Menschsein. Solche Ideen kursieren nicht
nur im Silicon Valley, sie werden auch andernorts von einflussreichen
Personen aktiv vertreten und unterstiitzt.>” Unter einigen, beispielsweise
Raymond Kurzweil, der auf der einen Seite erfolgreich mit neuen Tech-
nologien arbeitet und auf der anderen Seite eine Art technologiebasierter
Erlosung verspricht, findet sich sogar eine bemerkenswerte Mischung
von technologischem Optimismus und quasi-religiosen Zukunftsvi-
sionen.*®

26 Vgl. zum Beispiel die zwei Philosophen Nick Bostrom und David Pearce, die
1998 die World Transhumanist Association gegrindet haben.

27 Etwa bei den Griindern von Google, Larry Page und Sergey Brin, die die
biotechnologische Gesellschaft California Life Company (Calico) mit dem
Hauptziel, Alterungsprozesse zu bremsen und zu verhindern, gegriindet ha-
ben; bei Priscilla Chan und Mark Zuckerberg, dem Griinder von Facebook,
die qua Unterstitzung des Breakthrough Preises biotechnologische For-
schung fir Lebensverldngerung mitfinanzieren; bei Paul Allen, Mitgriinder
von Microsoft, der tiber das Allen Institute for Cell Science Forschung tiber
Alterungskrankheiten fordert; und bei Multimilliardaren wie Peter Thiel
und Larry Ellison, die radikale Forschungsprojekte unterstiitzen, die gegen
Alterungsprozesse gerichtet sind.

28 Schon die Titel seiner Biicher weisen darauf hin: Transcend: Nine Steps to
Living Well Forever (2009), Fantastic Voyage: Live Long Enough to Live

59

18.01.2026, 05:18:56. =


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

Charakteristisch fur einige dieser Technologieoptimisten, die das
menschliche Leben fundamental verindern und die Lebenszeit radikal
verlangern mochten (idealiter bis der Tod als eine freiwillige Wahl er-
scheint), ist ein relativer Mangel an sozio-politischen Begriffen — kurz
gesagt an Begriffen fiir Macht und Konflikt und fiir sozio-politische In-
stitutionen und sozialisierende Lernprozesse. Begrifflich operiert man
grundsitzlich mit technologischen Herausforderungen und technologi-
schen Losungen.>

Doch auch unter den langelebenden und biotechnologisch fast
perfekten Menschen sind Interessenkonflikte denkbar; zum Beispiel im
Hinblick auf Ubervélkerungsfragen — zugespitzt: wer soll die Erde ver-
lassen, um anderswo zu leben,3° und wer soll auf der Erde bleiben?

Auflerdem konnten, falls einige Menschen auf dieser Weise radikal
verandert werden und andere nicht, scharfe Spannungen und eine
Vielzahl von Konflikten zwischen den biologisch verinderten Men-
schen und den Naturwiichsigen entstehen. Es gibt dariiber hinaus die
Moglichkeit, dass die Machtigen in einer solchen Zukunftsgesellschaft
nicht altruistisch und moralisch sind, sondern diverse » Untermenschen «
(als niitzliche Diener und Arbeiter) biotechnologisch erzeugen wirden.3*

Die Begriffe der radikalen Transhumanisten sind also grundsitzlich
technologisch, aber ihren weitgehenden Visionen zufolge wiirde es in

Forever (2004), The Age of Spiritual Machines. When Computers Exceed
Human Intelligence (2005). Seine utopische Vision beruht auf dem Glauben
an ein dynamisches Zusammenwirken von Genetik (to reprogram our own
biology), Nanotechnologie (to manipulate matter at the molecular and ato-
mic scale) und Robotern (to create a greater than human non-biological in-
telligence). Vgl. auch The Age of Intelligent Machines (1990) und The Sin-
gularity Is Near (2005). Kurzum, es geht um hohere Intelligenz, ein ewiges
und gesundes Leben, Uberwindung der Sterblichkeit und Verletzbarkeit des
Menschseins, Transzendenz und Erlosung hier auf Erden (bzw. auf anderen
Planeten) durch Biotechnologie und artifizielle Intelligenz — ein transhuma-
nism durch human enhancement.

29 Kiritische Gegenargumente sind wohl bekannt: erstens die Gefahr unvorher-
sehbarer negativer Konsequenzen genetischer und technologischer Interven-
tionen (etwa das Frankensteinmonster und Machtiibernahme bei den Ro-
botern) und zweitens das aktive Ziichten von niitzlichen »Dienern« (z.B.
perfekten Soldaten) oder gefihrlichen Mikroorganismen (fiir biologische
Kriegsfiihrung bzw. Terrorismus).

30 Ideen eines solchen zukiinftigen Exodus werden ja unter Transhumanisten
diskutiert.

31 Ein anderes denkbares Szenario bestiinde darin, dass ein autoritires Regime
seine Gegner zwinge, unter stindiger Qual »ewig« zu existieren — eine Art
Holle auf Erden. Vgl. dazu den Theologen Atle Ottesen Sevik: »Vitenska-
pens Satan og helvetet« (Satan der Wissenschaft und die Holle), Morgen-
bladet, 5. Mai 2017.

60

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

MENSCHENWURDE UND DIE VERLETZBARKEIT DES LEBENS

der Zukunft unterschiedlichste sozio-kulturelle, politische und institu-
tionelle Herausforderungen geben. Doch dafiir scheinen die radikalen
Transhumanisten, wie der genannte Raymond Kurzweil, wenig emp-
findlich zu sein.

Uberdies wiirde unter den biologisch verinderten Menschen, also
in einer Gesellschaft, die tiberwiegend aus alteren (langelebenden) und
grundsatzlich selbstversorgten Personen besteht, etwas Wichtiges fiir
das Menschenleben, wie wir es kennen, fehlen — namlich Empathie
durch sozialisierendes role taking mit bedurftigen Mitmenschen wie
auch mit Kindern.

Nun stellt sich die Frage, welche normative Bedeutung diese biotech-
nologischen Interventionen, sollten sie jemals durchgefiihrt werden, fiir
unser Menschenbild, fir die Menschenwiirde hitten. Wie konnte da-
durch unser Menschenbild beeinflusst werden? Das ist hier die Frage.
Ich werde kurz auf die folgenden mehr oder weniger realistischen Sze-
narien hinweisen:

Wir haben neuerdings die Moglichkeit mit CRISPR-Methoden3* in
einen individuellen Korper zu intervenieren, gegen spezifische Krankhei-
ten und zur weiteren Manipulation des Erbmaterials. Dadurch werden
kiinftige Generationen beeinflusst und die Konsequenzen sind schwer
zu uibersehen. AufSerdem konnten diese biotechnologischen Moglichkei-
ten auch, im Sinne positiver Eugenik, fur die Verwirklichung eines
idealen Menschenbildes benutzt werden und nicht nur zur Verhin-
derung von Defekten und Krankheiten.’3 Daneben existiert bereits die
Frage des Klonens, auch von Menschen, als reales Problem; weiter-
hin die Frage einer moglichen Entwicklung gattungsiiberschreitender

32 CRISPR; Verkiirzung fiir Clustered regularly interspaced short palindromic
repeats.

33 In dieser Hinsicht konnten sich privatrechtliche Verfahren und Marktkraf-
te als entscheidend erweisen. Denkbar ist zum Beispiel, dass Eltern sich
wiinschen konnten, qua Genmodifikation idealere Kinder zu bekommen,
und dass Kinder, die sich nicht ideal genug fiihlen, ihre Eltern wegen man-
gelnder Genmodifikation moralisch tadeln oder gar rechtlich beim Gericht
verklagen konnten. Dazu kommt der Wettbewerb zwischen den Weltregi-
onen: Wiirde eine Marktokonomie mit einer aktiven Biologiepolitik (ge-
netisch und pharmazeutisch) sich als konkurrenzfahiger erweisen als eine
Marktokonomie mit hohen Sozialkosten? Fiir solche Szenarien siehe Silver
Lee: Remaking Eden: Cloning and Beyond in a Brave New World, London:
Phoenix 1997; revidierte Version: How Genetic Engineering and Cloning
Will Transform the American Family, New York: Avon Books 1998. Fiir Ar-
gument gegen eine liberale Eugenik vgl. z.B. Jiirgen Habermas: Die Zukunft
der menschlichen Natur: Auf dem Weg zu einer liberalen Eugenik?, Frank-
furt am Main: Suhrkamp 2007.

61

18.01.2026, 05:18:56. =



https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

Inseminationstechniken durch genetische Neutralisierung der gat-
tungsspezifischen Abstoffungsmechanismen. Geliange dies, wiirden zum
Beispiel Schimpansenmiitter implantierte Menschenkinder gebiren kon-
nen und Menschenmiitter implantierte Schimpansenkinder. Auflerdem
wird die Weiterentwicklung der biotechnologischen Moglichkeiten einer
Mischung von Organismen durch das Verschmelzen von frithen Embry-
onen diskutiert, wie etwa beim sogenannten chimirischen Ziegenschaf:
Werden wir eines Tages sozusagen Zentauren kreieren konnen oder
Schimpansen und Léwen mit einem genetisch gesehen menschlichen
Gehirn? Wo sind hier die Grenzen des biotechnologisch Machbaren?3+

Vor diesem Hintergrund dieser Szenarien dessen, was biotechnologisch
machbar ist oder moglicherweise sein wird, werde ich nochmals auf den
moralischen Status zukunftiger Generationen hinweisen, also auf die
Frage unserer Verantwortung gegeniiber Menschen, die noch nicht exis-
tieren, die wir aber durch unsere Handlungen mehr oder weniger tief-
gehend werden beeinflussen konnen. Wir beeinflussen sie erstens durch
die von uns absichtlich oder unabsichtlich veranderten okologischen
und soziokulturellen Lebensbedingungen, und zweitens durch die von
uns durch Auswahl oder biotechnologische Interventionen verianderten
Erbanlagen, wie gerade angedeutet.

Was sind die normativen Implikationen? Wie schon erwihnt, wenn
man das Prinzip der ahnlichen Behandlung und Bewertung ahnlicher
Fille zugrunde legt und Ahnlichkeit mit normativ signifikanten fak-
tischen Eigenschaften verbindet, dann folgt aus der Verschiedenheit
beziehungsweise Gradualitit faktischer Eigenschaften — unabhingig
davon, welche Eigenschaften als »normativ signifikant« zugrunde gelegt
werden — auch eine normative Verschiedenheit oder Gradualitit.

Die Moglichkeit besteht, eine gattungsbasierte normative Auffas-
sung des Menschseins zu verteidigen und dadurch eine gattungsspezi-
fische Menschenwiirde, unabhingig von individuellen Eigenschaften
und Fihigkeiten.’s Der Ausgangspunkt der Transzendentalpragmatik
ist aber ein anderer: Ihre reflexive und diskursive Tatigkeit umfasst im
Prinzip alle Personen (die de facto Menschen sind), das heifSt: biologisch
inkarnierte Personen. Das setzt eine Sozialisierung (ein role taking) mit
anderen biologisch inkarnierten Personen voraus, um Person im Sinne
von praktisch Mitdiskutierenden zu sein: Biologisch inkarniert und

34 Vgl. Chris Thompson Cussins: » Confessions of a Bioterrorist. Subject Po-
sition and Reproductive Technologies«, in: Ann Kaplan und Susan Squir
(Hrsg.)., Playing Dolly. Technological Formations, Fantasies, and Fictions
of Assisted Reproduction, London: Rutgers University Press 1999.

35 Dazu gibt es theologische und soziologische Uberlegungen, die nicht mit in-
dividuellen Eigenschaften operieren.

62

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

MENSCHENWURDE UND DIE VERLETZBARKEIT DES LEBENS

zugleich verniinftig genug, um Diskussionen irgendwie folgen zu kon-
nen, und fehlbar und beschrinkt in ihrer Perspektive, um von anderen
lernen zu koénnen und der Einsichten anderer zu bedirfen. Weil nicht
alle Betroffene Mitdiskutierende in diesem Sinne sein konnen, und weil
viele von ihnen grundsatzlich nur moral subjects sind und sein konnen,
bietet sich eine graduell praktizierte advokatorische Vertretung an. Die
paradigmatisch partizipatorische Grundauffassung der Diskursethik
muss in diesem Sinne modifiziert und erganzt werden — tentativ durch
inhaltliche Argumente und Entscheidungen.

In welchem Sinne gibt es dann, aus pragmatischen Selbstbezuglich-
keitsgriinden, eine Verpflichtung gegeniiber zukiinftigen Menschen?
Natiirlich kénnen zukunftige Personen nicht in unsere Diskussionen als
Teilnehmer einbezogen werden. Eine Verpflichtung zu einer diskursiven
Einbeziehung kann es hier nicht geben. Doch zukiinftige Menschen wie
auch andere zukiinftige moral subjects sind von uns auf verschiedene
Weise betroffen, in diesem Sinne gibt es Pflichten zur diskursiv auf-
geklirten advokatorischen Vertretung.>¢

Roboter, Role taking und Empathie
fur verletzbares Leben

Im Folgenden ein Gedankenexperiment, das ein bisschen nach science
fiction klingen mag, tatsichlich aber werden solche Gedanken schon als
technologische Moglichkeiten diskutiert:3” Man stelle sich Gesprachs-
partner und Mit-Akteure vor, die keinen biologischen, sondern einen
mechanischen Korper haben — etwa Roboter mit Computergehirnen
und artificial intelligence.

Ich denke hier idealtypisch, und gehe deshalb nicht auf die Frage ei-
ner graduellen Biologisierung der Roboter ein, wie sie zum Beispiel in
einigen bekannten Filmen dargestellt ist.>®

Dann ergibt sich die Frage: Sollten sie als Mitdiskutierende einbe-
zogen werden?? Wir vermuten, dass sie logisch richtig schlieflen und

36 Unter anderem findet sich hier die vertrackte normative Frage der marktba-
sierten Diskontierung, nicht nur innerhalb einer Generation bzw. innerhalb
eines individuellen Lebens, sondern iiber Generationen hinweg.

37 Raymond Kurzweil wurde bereits erwahnt. Friiher schrieben dazu u. a. Don-
na Haraway: » A Manifesto for Cyborgs«, in: dies., Simians, Cyborgs, and
Women. The Reinvention of Nature, London: Routledge 1991, und Andrew
Pickering: The Mangle of Practice, Chicago: Chicago University Press 1995.

38 Gemeint sind Filme mit menschendhnlichen Robotern und genetisch herge-
stellten »Replika«, etwa Blade Runner (1982) und Ex machina (2015).

39 Vgl. »dialogfithrende« Computer, die ab und zu therapeutisch fungieren!

63

18.01.2026, 05:18:56. =


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

damit tberwiltigende Mengen von Daten korrekt behandeln konnen
und dass sie dhnliche Fille dhnlich bertcksichtigen werden. In diesem
bestimmten Sinne konnten wir sagen (for the sake of the argument),
dass sie eine Fahigkeit fiir theoretische Diskussionen besitzen. (Ich sehe
jetzt von der Frage ab, ob ihnen Intentionalitit oder sogar Bewusst-
sein zugeschrieben werden kann oder ob sie als Handelnde angesehen
werden konnen.)

Darauf die nichste Frage: Ist es auch moglich, sie als gleichberechtigte
Partner in praktischen Diskussionen anzusehen? Zur Antwort: Praktische
Diskussionen fordern unter anderem eine Fahigkeit fiir role taking, Rollen-
wechsel,* wodurch sich gegenseitige Solidaritat und Empathie entwickeln
konnen.#* Ohne einen biologischen Kérper hat man aber keine Erfahrun-
gen, die direkt oder indirekt mit unserem biologischen Leben zusammen-
hangen, das heift alles was mit Geburt, biologischer Verletzbarkeit und
Tod, mit Kindheit, Jugend und Alter, mit Sexualitit und Reproduktion
verbunden ist sowie mit korperbasierten, sozialisierenden Lernprozessen
mit anderen Menschen mit (unter anderem) Gesichtern, Hinden und
Augen. Wie wire role taking moglich ohne diese Erfahrungen, das heifst
ohne einen biologischen Korper?+ Zugespitzt gesagt: Mitdiskutierende
in praktischen Diskussionen konnen nur die sein, die einen biologischen
Korper haben. Biologisches Leben ist eine notwendige Bedingung fiir
eine Einbeziehung in praktische Diskussionen. Nicht nur ein biologischer
Korper beziehungsweise ein biologisches Leben ist erforderlich, sondern
ein Korper, der in entscheidender Hinsicht den unsrigen ahnlich ist. Dieser
Punkt mag implikationsreich sein.+

40 Zur Diskussion tber Rollenwechsel (role taking) siehe Gunnar Skirbekk:
Praxeologie der Moderne. Universalitit und Kontextualitit der diskursiven
Vernunft, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft 2002, S.170-172.

41 Wie wire es auch sonst moglich, eine Sprache zu lernen und eine soziale
Identitit zu entwickeln — was schliefSlich auch fiir eine theoretische Diskus-
sion erforderlich ist? Diese Problematik kann hier nicht weiterverfolgt wer-
den.

42 Wir sehen uns auch mit einer unangenehmen, zur Zeit noch hypothetischen
Frage konfrontiert: Inwieweit wiirden wir Menschen, mit unseren natur-
wiichsigen und »unvollkommenen« Kérpern (und Gehirnen), dennoch ein
zureichend tiefgehendes role taking gegentiber Menschen mit genmodifizier-
ten und viel vollkommeneren Korpern (und Gehirnen) leisten konnen, zuerst
hypothetisch zukiinftigen Generationen gegentiber und dann moglicherwei-
se gegeniiber gegenwirtig lebenden Menschen, die ein radikal »vollkomme-
neres« Leben fiihren?

43 In diesem Sinne konnten wir sagen, dass diese Korperlichkeit und die damit
verbundene Sozialisierung sich als eine Bedingung der Moglichkeit der Dis-
kursethik ergeben.

64

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

MENSCHENWURDE UND DIE VERLETZBARKEIT DES LEBENS

Menschenwiirde versus Roboter und Transhumans

Wenn man mit individuellen, aktuellen und normativ signifikanten Ei-
genschaften anfingt, scheint eine normative Gradualitat schwer zu ver-
meiden.+ Diese Ansicht impliziert eine Erweiterung der moralischen
Welt, uber die Grenzen der Menschengattung hinaus. Reprasentiert die-
se Ansicht eine Schwiachung des Prinzips Menschenwiirde? Aus Sicht der
Anthropozentristen vielleicht; aus Sicht eines Gradualisten kaum. Und
vergessen wir nicht was in der Praxis schon hiufig getan wird, zum Bei-
spiel in der biomedizinischen Profession: In vielen Fillen wird eine nor-
mative Gradualitdt zugrunde gelegt, um nicht zur Untitigkeit verdammt
zu sein.s Mit einem solchen praxisbezogenen ethischen Gradualismus
leben wir schon seit langem.

Um den Kontrast zu Transhumanismus-Ideen nicht zu verlieren, ver-
weise ich nochmals darauf, dass nur (mehr oder weniger) verntinftige
Personen an praktischen Diskussionen teilnehmen koénnen und dass
diese Personen qua ihrer Korperlichkeit verletzbar sind und ihre soziale
Identitat (und dabei ihre soziale Verletzbarkeit) durch Sozialisierung
und role taking mit anderen biologisch verkorperten Personen erreicht
haben. Roboter, »Personen« mit mechanischen Korpern, sind dazu nicht
in der Lage.* Und die erforderlichen Bio-Korper miissen grundsatzlich
wie der menschliche Korper aussehen und funktionieren. Wie weit dies
erforderlich ist, ist weitgehend eine empirische Frage — aber normaler-
weise sind Personen mit Hinden und Augen, Ohren, Haut und Gesich-
tern erforderlich. Einige Mangel konnen kompensiert werden. Aber
grundsatzlich ist dieser korperliche Habitus, mit seiner Verletzbarkeit
und Sterblichkeit, eine Bedingung der Moglichkeit fiir role taking und
Sozialisierung und dabei fur menschliche Identitit, Solidaritit und
Sprachlichkeit. Zugespitzt formuliert: Wenn wir Marsbewohner norma-
tiv als »uns gleich« vorstellen, miissten sie »uns dhnlich« sein, nicht nur
intellektuell, sondern in gewisser Hinsicht auch korperlich.

Kurzum: »Seele ohne Korper taugt nicht« (wegen des Fehlens von
role taking, Sozialisierung und biokorperlicher Verletzbarkeit). »Seele

44 Dies gilt auch fir die Transzendentalpragmatik. Wenn man mit einem es-
senzbezogenen Gattungsbegriff anfingt, kann man eine solche Graduali-
tdt iiberwinden, aber nur mit der Hilfe einer philosophischen Argumentati-
on, die nicht die der Transzendentalpragmatik ist, sondern gattungsbezogen
bzw. theologisch.

45 Zum Beispiel bei Abwiagungen tiber die Verwendung von knappen Ressour-
cen fir terminale Patienten.

46 Es gibt Filme, die mit der Moglichkeit einer Verliebtheit bzw. Liebe zwischen
einem Menschen und einem Roboter (verschiedenen Geschlechts) spielen;
man muss aber bedenken, welche Voraussetzungen erforderlich sind, um so
etwas wirklich denken zu konnen.

65

18.01.2026, 05:18:56. =


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

mit mechanischem Korper« — etwa Roboter mit artificial intelligence
— taugt auch nicht (und zwar aus dhnlichen Griinden). »Seele mit ei-
nem Biokorper« ist notwendig, aber nicht zureichend. Zum Beispiel
wiirde ein genetisches menschliches Gehirn in einem Lowenkorper
erhebliche Schwierigkeiten fiir ein identititskonstituierendes role
taking und eine gegenseitige Sozialisierung stellen. Wie Ludwig Witt-
genstein sagt: »Wenn ein Lowe sprechen konnte, wir konnten ihn
nicht verstehen«.+7

Roletaking erzeugt Reziprozitit, Gegenseitigkeit, indem die Perspek-
tive des Anderen angenommen und angeeignet wird. Naturlich gibt es
hier mannigfaltige Unterschiede und Herausforderungen in dem Sinne,
dass Mann und Frau, Alt und Jung in vieler Hinsicht unterschiedliche
Biokorper haben.+® Doch der allgemeine Punkt bleibt meines Erachtens
bestehen — grob gesagt: Ohne menschenahnliche Biokorper, mit den
damit verbundenen grundlegenden Erfahrungen, geht es nicht!

Tentativ mochte ich deshalb diese Reflexionen so zusammenfassen:
Eine durch role taking vermittelte identitatskonstituierende Soziali-
sierung fordert grundsatzlich einen dem menschlichen Korper vergleich-
baren Biokorper.

Die unvermeidliche biokorperliche Inkarnation aller Personen
scheint eine gewisse Exklusivitdt des Menschseins zu implizieren. Eine
Explikation der Idee der inkarnierten Person ist in diesem Sinne schon
eine Verteidigung der Menschenwiirde, vielleicht sogar eine konkretere
als jene, die man unter Philosophen zunichst im Sinn hat. Aber dieser
»verkorperte« Menschenbegriff liegt wahrscheinlich einer alltaglichen
Intuition ganz nahe.

Gegenwartig ist auf der einen Seite die Zukunft menschlichen Lebens ge-
fihrdet durch Bedrohungen technologisch ermoglichter Zerstorungen,*
auf der anderen Seite gibt es Moglichkeiten technologiebezogener Ver-
besserungen unserer verletzbaren Lebensschicksale. Wir werden gesiin-
der und leben ldnger. In vielerlei Hinsicht sind solche Verbesserungen als
positiv und winschenswert anzusehen.

Aber in welchem Ausmaf$? Denn wie schon erwihnt, einige Transhu-
manisten sehen in den letzteren Moglichkeiten sogar eine Grundlage fiir
staindig neue, qualitative Verbesserungen des menschlichen Lebens bis
zur Vollkommenbeit. Durch Technologie und Biotechnologie, Chemie
und Psychopharmaka konnen wir intelligenter und stiarker werden, bis

47 Vgl. Wittgenstein: Schriften 1. Philosophische Untersuchungen, Frankfurt
am Main: Suhrkamp 1969, S. 536.

48 Entsprechendes gilt fiir sozio-kulturelle Unterschiede.

49 Wie z.B. biologische Kriegsfithrung mit der Anwendung von CRISPR-Tech-
nologien.

66

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

MENSCHENWURDE UND DIE VERLETZBARKEIT DES LEBENS

zum verwirklichten Supermenschen,’° der fast unverletzbar und krisen-
frei ein langes und gesundes Leben lichelnd durchlebt bis zu einem
spaten, angepassten und entspannten Tod.s" Doch inwiefern ist dies
unbedingt eine wiinschenswerte Utopie?

Wir aktuell lebenden, verletzbaren und durch Krisen geformten Men-
schen, wie sollten wir mit solchen neuerschaffenen, fast unverletzbaren
und krisenlosen Supermenschen umgehen? Was hitten wir mit ihnen
gemeinsam? Sicher, einen menschendhnlichen Korper. Aber trotzdem
waren diese Supermenschen fast als biokorperliche Roboter anzusehen.
Unsere Verletzbarkeit und unsere Krisenerfahrungen, unsere Angste
und schmerzhaften Niederlagen wiren fur sie etwas Fremdes. Inwiefern
konnten wir mit ihnen ein genuines role taking erleben? Und auf welche
Art wiinschen wir mit solchen glatten Supermenschen umzugehen? Wie
konnten wir mit ihnen tiefere Gesprache uber das Leben fuhren? Wie
konnten wir mit ihnen in unserer Verletzbarkeit verzweifeln und bei ih-
nen Trost suchen? Noch schirfer gefragt: Wiinschen wir selber wirklich,
solche Supermenschen zu sein? Oder ware diese Utopie, wenn sie zu
Ende gedacht wird, etwas nicht Wiinschenswertes?

Wie kann auf solche Fragen eine wohlbegriindete und allgemeingiil-
tige Antwort gegeben werden? Gehen wir von einer Auffassung der
Menschenwiirde aus, die vermutlich von vielen jetzt lebenden, verletz-
baren und verkorperten Menschen geteilt wird — namlich die Ansicht,
dass die Menschenwiirde irgendwie mit unserer jetzigen, verletzbaren
Lebensform, mit gegenseitiger mitleid- und empathieerzeugender So-
zialisierung verbunden ist — dann diirften wir dieser scheinbaren Utopie
des Supermenschen gegeniiber eher skeptisch oder sogar ablehnend
eingestellt sein. Scharfer gesagt: Wir wiinschen sie, letzten Endes, wohl
eigentlich nicht.

Die Transzendentalpragmatik denkt grundsitzlich vom Hier und
Jetzt im Dialog. Unsere Auffassung der Menschenwiirde wird auch vom
Hier und Jetzt bestimmt. In beiden Fillen liegt ein situiertes Denken
vor. Daraus folgt eine Zukunftsorientierung, die der von Hans Jonas in
entscheidender Hinsicht dhnlich ist:s*> Menschenwiirdiges Leben sollte
fur die Zukunft verteidigt werden, zweifelhafte Utopien nicht.

Ein menschenwiirdiges Leben ist in menschendhnlicher Weise ver-
korpert und verletzbar; es ist kein roboterhafter Supermensch, keine

so Bei Raymond Kurzweil Singularity genannt. Diese tritt ein, wenn unsere in-
tellektuellen Fihigkeiten exponentiell steigen werden.

st Dank der Technologie, einschliefSlich der Pharmazie, wiirden diese Men-
schen grundsitzlich autark und narzisstisch, selbstversorgt und selbstgeniig-
sam weiter fortleben konnen.

52 Vgl.Hans Jonas: Das Prinzip Verantwortung, Frankfurt am Main: Insel Ver-
lag1979,S. 36: »Handle so, dass die Wirkungen deiner Handlungen vertrag-
lich sind mit der Permanenz echten menschlichen Lebens auf Erden«.

67

18.01.2026, 05:18:56. =



https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

Singularity.s’ In unserer verkorperten Verletzbarkeit sind wir dann auch
mit anderen verkorperten Lebewesen vereint, nicht nur weil wir die
okologische Umwelt gemeinsam teilen, sondern auch weil wir mit ihnen
in verschiedener Weise zur Identifikation und zum role taking fihig sind.
Diese Lebensformen zu schiitzen und zu pflegen, darin besteht die
grundlegende Mitverantwortung fir die Zukunft, die zugleich eine
Verteidigung einer verkorperten Menschenwiirde umfasst.

Post Scriptum

Einbeziehung des Anderen? Ja, erstens als eine Einbeziehung anderer
biologisch verkorperter, menschenahnlich verkorperter Personen; zwei-
tens als eine graduelle Einbeziehung aller Menschen, die nicht im strik-
ten Sinne Personen sind; und zudem eine graduelle Einbeziehung aller
Lebewesen, die in einem moralisch signifikanten Sinne betroffen sind
oder sein konnen; letztlich als solidarische Sorge fur verletzbares Le-
ben schlichthin.

Diese Schlussfolgerung bedeutet nicht eine Verringerung der Men-
schenwiirde und damit eine Reduktion des Ethikbereichs. Im Gegen-
teil, sie bedeutet sowohl eine Wirdigung kommunikationsfihiger,
biokorperlicher Personen als auch eine wiirdigende Einbeziehung emp-
findungsfihiger Menschen und dariiber hinaus eine graduelle Einbezie-
hung anderer empfindungsfihiger Lebewesen in das Reich der »mora-
lischen Subjekte« — alles in allem, eine Erweiterung des moralischen
Universums.’*

53 Siehe die Homepage Raymond Kurzweil, dort heifdt es: » The singularity is an
era in which our intelligence will become increasingly nonbiological and tril-
lions of times more powerful than it is today — the dawning of a new civiliz-
ation that will enable us to transcend our biological limitations and amplify
our creativity « (www.singularity.com, abgerufen am 17.10.2017). Vergleiche
auch die Singularity University (www.su.org, abgerufen am 17.10.2017).

54 Diese Schlussfolgerung hat normative Implikationen, nicht nur fiir unser
personliches Leben, sondern auch fiir unsere rechtlichen und sozialen Insti-
tutionen: Wie sollten alle diese Fille in diese Institutionen ernsthaft einbe-
zogen und dort fair vertreten werden?

68

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Die Gedanken sind frei ...«

Eine voraussetzungsanalytische Begriindung
des rechtlichen Schutzes der Meinungsfreiheit!

Historische Vorbemerkungen

Die Geschichte der westlichen Welt kennt wenigstens drei klassische
und entscheidende Rechtsfille iiber Meinungsfreiheit. Oder besser: tiber
AufSerungsfreiheit — freedom of expression. Denn rechtlich geht es in
liberalen Rechtsstaaten um Auflerungen, nicht um Meinungen. Um den
Punkt zu verdeutlichen, erinnere ich an traditionalistische Versionen des
Islams: Als Muslim darf man meinen, dass Allah nicht existiert; man
darf es aber nicht offentlich sagen oder schreiben, nicht duflern — dafir
gibt es in einigen Landern sogar die Todesstrafe.*

Der erste Fall ist der Prozess gegen Sokrates in Athen, vermutlich im
Jahre 399 v. Chr. Den Quellen zufolge wurde Sokrates vor allem wegen
seiner Reden verurteilt, nicht wegen seiner Taten.

Der zweite Fall ist der Prozess gegen Jesus von Nazareth, den Quellen
zufolge im Jahr 33 nach seinem Geburt. Auch hier besagen die Quellen,
dass Jesus in dem entscheidenden Punkt wegen seiner Worte verurteilt
wurde, nicht wegen seiner Taten. »Bist du der Konig der Juden?« (Joh.
18,33); »Bist du der Messias, ...2« (Luk. 22,67); »Bist du also der Sohn
Gottes?« (ebd. 70). Pilatus sagte: »Ich finde keine Schuld an ihm« (Joh.
19,6), und tber dem Kreuz lief$ er die Inschrift anbringen: »Jesus von
Nazareth, Konig der Juden« (ebd. 19).

Der dritte Rechtsfall ist der Prozess gegen Galileo Galilei am 22. Juni
1633. Diesmal ging es um neue naturwissenschaftliche Theorien. In ge-
wisser Weise ist es weniger wichtig, ob Galilei in allen Einzelheiten recht

1 Diese Fragen sind von mir mehrmals diskutiert worden, unter anderem in
Gunnar Skirbekk: Vit og vitskap. Bergen: Fagbokforlaget 1998, als ich von
der Regierung zum Mitglied der 6ffentlichen Kommission fiir die Revisi-
on des Norwegischen Grundgesetzes § 1oo tiber Meinungsfreiheit (1996—
1999) ernannt wurde. Die vorliegende erste Version dieses Autsatzes wurde
von Jochen Pohlandt aus Norwegisch tibersetzt.

2 Zum Beispiel konnte die BBC am 12. Juni 2017 mitteilen, dass ein pakista-
nischer Staatsbiirger, Taimoor Raza, wegen angeblich blasphemischer Au-
ferungen auf Facebook von einem pakistanischen Gerichtshof zum Tode
verurteilt worden ist: » Facebook blasphemer« given death penalty« (http:/
www.bbc.com/news/technology-40246754, abgerufen am 17.10.2017);
»Pakistan asks Facebook to help fight blasphemy« (http://www.bbc.com/
news/world-asia-39300270, abgerufen am 17.10.2017)

69

18.01.2026, 05:18:56. =



https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

hatte. Entscheidend ist das Prinzip freier Forschung. Sie muss sich der
Auseinandersetzung stellen und setzz daher Meinungsfreiheit voraus.

Der Dreifsigjahrige Krieg, der zur gleichen Zeit wiitete, leitete im
Verhiltnis von Religion und Politik einen Differenzierungsprozess
ein, in dessen Folge es allmihlich moglich wurde, ein verbindendes
juristisch-politisches System mit einer Vielfalt religioser Auffassun-
gen zu vereinen. In dhnlicher Weise ist der Prozess gegen Galilei Vor-
bote eines Differenzierungsprozesses im Verhiltnis von theologischen
und politischen Machthabern und eines 6ffentlichen Raums fiir freien
Meinungsaustausch.

Die Philosophie der Aufklirung machte gegen Unwissenheit und
uberkommene Auffassungen den Anspruch auf freie wissenschaftliche
Forschung geltend. Der freie Meinungsaustausch im offentlichen Raum
wird im Laufe des 18. Jahrhunderts ausgeweitet. Galt er zunichst wis-
senschaftlichen und philosophischen Fragen, bezog er nach und nach
auch politische Streitfragen ein: Alle Themen von 6ffentlichem Interesse
sollen im offentlichen Raum in freiem und aufgeklartem Meinungsaus-
tausch erortert werden konnen.

Meinungsfreiheit als notwendige Bedingung

Dies weist voraus auf eine moderne Sicht der Meinungsfreiheit als ei-
ner notwendigen Bedingung fiir freien und offenen Meinungsaustausch
tiber Fragen von allgemeinem Interesse, gefiihrt von aufgeklarten Perso-
nen im offentlichen Raum.

Hier ist die Rede von Diskussionen verschiedener Art, mit unter-
schiedlichen Anforderungen an die Kompetenz der Teilnehmenden und
mit ungleichen Erwartungen an die moglichen Ergebnisse. (i) Wissen-
schaftliche Debatten setzen in der Regel spezifische Kompetenzen der
Teilnehmenden voraus, und zugleich fithren sie, im Verein mit guter,
sachbezogener Forschung, zu irgendeiner wohlbegriindeten Antwort, in
Gestalt besserer Erkenntnisse. (ii) Erkenntnistheoretische und moralphi-
losophische Debatten konnen aufkliren, genauere Grenzen markieren,
zumindest bewirken, dass weniger haltbare Auffassungen sich der Kri-
tik stellen miissen. (iii) Gleiches gilt fir Diskussionen tiber religiose und
kulturelle Themen, aber hier ist die Erwartung geringer, sie konnten zu
allgemeingiiltigen Antworten fuhren. (iv) Politische und rechtstheore-
tische Diskussionen wecken vielleicht die Erwartung, die auf freien und
offenen Meinungsstreit gegriindete Klirung und Aufklarung werde bei
dem einzelnen Biirger auf einen Lern- und Bildungsprozess und allge-
mein auf eine Hebung des Niveaus der Debatten hinauslaufen. Damit
wiirden die anstehenden politischen und rechtlichen Beschliisse hoffent-
lich so gut fundiert und verlasslich wie nur moglich.

70

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»DIE GEDANKEN SIND FREI ...«

Vor diesem Hintergrund konnen wir versuchsweise einen norma-
tiven Begriff von Meinungsfreibeit formulieren, der sowohl historisch
verortet als auch theoretisch reflektiert ist. Dabei gehe ich von einer
aktualisierten Deutung des Grundverstindnisses von Meinungsfreiheit
aus, das seinen Ursprung in der Aufklirung hat. Im Einklang mit ei-
ner heute allgemein anerkannten Auffassung mochte ich drei Elemente
eines solchen normativen Begriffs von Meinungsfreiheit hervorheben:
(A) personliche Autonomie, durch die freie Meinungsbildung des In-
dividuums, (B) gemeinsames Suchen nach einem besseren Verstandnis
offentlicher Fragen und (C) ein Begriff von deliberativer Demokratie.

In verkurzter Formulierung konnen wir auch von miindiger Person,
Suche nach Wahrheit und deliberativer Demokratie sprechen. Diese Ter-
mini sind vieldeutig und mussen daher naher erldutert werden. Vorweg
ist es wichtig zu betonen, dass die drei Begriffe eng zusammenhangen
und somit ein Ganzes ausmachen.

(A) Miindige Person

Wenn ich hier von personlicher Autonomie, einer miindigen Person
spreche, habe ich kein idealisiertes Bild autonomer Personen vor Augen,
auch kein idealisiertes Bild eines vorpolitischen Individuums mit vorpo-
litischen Rechten. Vielmehr denke ich an eine niichterne Vorstellung von
Personen, die zureichend verniinftig und zugleich fehlbar sind.

Die Rede ist von Personen, die imstande sind, an offentlichen Ausei-
nandersetzungen teilzunehmen. Das bedeutet, dass nicht alle Menschen
Personen in diesem Sinne sind. Kleinkinder zum Beispiel sind es nicht.
Andere missen fur sie das Wort fithren. Aber auch diejenigen, die in
dem bezeichneten Sinne als miindige Menschen auftreten konnen, tun
das nicht in allen Zusammenhingen. Wir bekleiden verschiedene Rol-
len, zwischen denen wir hin- und herwechseln. Nicht immer treten wir
als seriose Diskutanten auf, die in 6ffentlichen Arenen tiber Dinge von
offentlichem Interesse diskutieren. Oft beschiftigen wir uns mit ganz
anderen Dingen. So dufSern wir uns oft als Privatpersonen, oft auch zu
offentlich irrelevanten Angelegenheiten, und nicht selten geschieht das
in Form von Gerede, das in seridsen Diskussionen nichts zu suchen hat.
Darum soll hier von Personen gesprochen werden, die imstande sind,
an offentlichen Auseinandersetzungen teilzunehmen, wenn sie in dieser
Rolle auftreten.

Da sie diskursiv kompetent sind, konnen diese miindigen Personen
als verniinftig bezeichnet werden. Aber sie sind zugleich fehlbar. Gera-
de weil solche miindigen Personen ebenso verntinftig wie fehlbar sind,
ist der auf Meinungsfreiheit gegriindete 6ffentliche Meinungsaustausch
so wichtig: Wir sind fallibel, sehen (sozusagen) »Stuick fur Stiick«, und

71

18.01.2026, 05:18:56. =



https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

miussen uns daher Gegenargumenten und alternativen Perspektiven aus-
setzen.

»There is the greatest difference between presuming an opinion to be true
because, with every opportunity for contesting it, it has not been refuted,
and assuming its truth for the purpose of not permitting its refutation.
Complete liberty of contradicting and disproving our opinion is the very
condition which justifies us in assuming its truth for purposes of action;
and on no other terms can a being with human faculties have any rational
assurance of being right.«

Entscheidend ist: Fur eine solche fehlbare und verniinftige Person ist
Meinungsfreiheit unerlisslich. Das ist ein wichtiges Element einer Be-
grundung der Meinungsfreiheit.

(B) Suche nach Wahrbeit

Wenn ich von Meinungsfreiheit in Verbindung mit gemeinsamer Su-
che nach besserem Verstindnis Offentlicher Fragen spreche, stiitzen ich
mich unter anderem auf die Argumentation John Stuart Mills: Will man
wissen, ob ein Standpunkt, den man fir wohlbegriindet halt, wirklich
wohlbegriindet ist, muss man die Gegenargumente kennen. Als ebenso
vernunftige wie fehlbare Personen, die sich in komplizierten Dingen
zurechtzufinden suchen, haben wir keinen anderen Weg als den freien
und offenen Meinungsaustausch, bei dem Standpunkte sich gegenei-
nander bewidhren mussen und Forschungsergebnisse bei Bedarf einge-
bracht werden. Die Meinungsfreiheit ist hier nicht nur ein Gut, ein Wert
neben anderen Werten, sondern eine Voraussetzung, ohne die wir nicht
zu vernunftigen Auffassungen gelangen konnen. Fir uns, die wir in ei-
ner modernen Gesellschaft in der Lage sein wollen, zu unterscheiden
zwischen mehr oder weniger haltbaren und unhaltbaren Auffassungen
zu komplizierten Fragen, ist die Meinungsfreiheit eine unerlissliche Be-
dingung.

Wenn die Meinungsfreiheit in dieser Weise ihr Fundament in dem
Begriff des gemeinsamen Suchens nach besseren Standpunkten hat, so
ist dies nicht nur ein klassisches Argument wie bei John Stuart Mill,
sondern auch ein starkes Argument. Seine Stirke liegt in zwei Aspek-
ten: Zum einen im (negativen) Selbstbezug, der entsteht, wenn man
die Notwendigkeit der Kenntnis von Gegenargumenten zu bestreiten
sucht, und zum anderen darin, dass diese Art fehlbarer Wahrheitssuche
offenbar ein grundlegendes Merkmal moderner wissenschaftsbasierter

3 John Stuart Mill, On Liberty, Chapter II, Of the Liberty of Thought and
Discussion, 1859.

72

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»DIE GEDANKEN SIND FREI ...«

Gesellschaften ist. (Das erste ist ein transzendentalpragmatischer Punkt,
das zweite ein wissenschaftstheoretischer und modernitatstheoretischer
Punkt.)

Gerade indem wir voraussetzen, dass wir fehlbar sind, miissen wir auf
die anderen horen und uns ihren Argumenten und Betrachtungsweisen
6ffnen — um uns eigene Auffassungen zutrauen zu kénnen. In dem Sinne
ist es erforderlich, gute Argumente vorzubringen und sich an die besten
Argumente zu halten. Aber damit dies geschehen kann, miissen alle sich
frei duffern konnen. Meinungsfreiheit ist Bedingung — notwendige, aber
nicht hinreichende Bedingung; andere Voraussetzungen kommen dazu;
wenn das nicht der Fall ist, konnen Diskussionen scheitern.

Zum Beispiel setzen Diskussionen dieser Art aufSerdem voraus, dass
die Personen sich gegenseitig als verntnftig und fehlbar anerkennen.
Hier haben wir eine moralische Norm: Dass man einander (in diesem
Sinne) als ebenbiirtig anerkennt, ist eine unerldssliche Voraussetzung
solcher Diskussionen.

Der entscheidende Punkt ist also: Fir eine solche gemeinsame Suche
nach besseren Standpunkten zu Fragen von offentlicher Bedeutung ist
Meinungsfreiheit unbedingt notwendig. Thre Verletzung heifst, diese Art
argumentativen Suchens zu untergraben. Das ist ein wichtiges Element
einer Begriindung der Meinungsfreiheit in modernen wissenschafts-
basierten Gesellschaften, die von einer solchen fehlbaren Suche nach

Wahrheit abhingig sind.

(C) Deliberative Demokratie

Wenn ich hier von deliberativer Demokratie spreche, denke ich an eine
moderne reprasentative Demokratie, die auf Abstimmungen und Mehr-
heitsbeschliissen beruht und zudem darauf, dass Fragen von offentli-
chem Interesse in freier und aufgekliarter Weise im offentlichen Raum
diskutiert werden. Alle gut funktionierenden Demokratien haben die
Schulpflicht. Das ist nicht zufallig. Mundige Staatsbuirger in modernen
Demokratien durften hinreichend aufgeklart sein.

Im Begriff einer deliberativen Demokratie sind daher die Vorstellung
von vernunftig-fehlbaren Personen und der Begriff des gemeinsamen
Suchens nach besseren Standpunkten zu offentlichen Fragen enthalten.
Damit bilden die drei Begriffe eine Ganzheit: verniinftig-fehlbare Per-
sonen bei gemeinsamer Suche in Form freier und aufgeklarter Diskus-
sion und Meinungsbildung, vor allem zu solchen allgemeinen Themen,
die politisch relevant sind. Dabei ist Meinungsfreiheit offenkundig
unverzichtbar. Wenn wir eine solche demokratische politische Kultur
haben wollen, miissen wir auf Meinungsfreiheit bestehen. Meinungs-
freiheit ist so eine (notwendige, aber keine hinreichende) Bedingung

73

18.01.2026, 05:18:56. =



https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

der Demokratie, die selbst nicht zum Abstimmungsgegenstand in der
Demokratie werden darf. So gesehen ist Meinungsfreiheit ein norma-
tives Prinzip rechtsstaatlicher Natur. Es setzt dem Grenzen, worliber
wir sinnvoll abstimmen konnen in einer modernen Demokratie, die aus
falliblen Staatsbiirgern besteht, die nach bestem Vermogen zu kompli-
zierten Offentlichen Fragen Stellung nehmen wollen.

Der entscheidende Punkt ist also: Fiir ein solches politisches System
ist Meinungsfreiheit unbedingt notwendig. Ihre Verletzung ist eine Ver-
letzung dieser diskussionsbasierten Demokratie. Das ist ein entschei-
dendes Element einer Begriindung der Meinungsfreiheit in modernen
Gesellschaften mit deliberativer Demokratie.

Diese drei hier stichwortartig genannten, eng verwobenen Begriffe —
mindige Personen, gemeinsame Suche nach besseren Standpunkten zu
offentlichen Fragen, deliberative Demokratie — stellen im Ganzen gese-
hen eine starke Begriindung eines rechtlichen Schutzes der Meinungs-
freiheit dar.

Im Kern geht es hier um diskursive AufSerungen zu 6ffentlichen An-
gelegenheiten im 6ffentlichen Raum. Es sind diese Auflerungen, die hier
in erster Linie geschiitzt werden. Von diesem paradigmatischen Feld
als Ausgangspunkt gibt es graduelle Ubergiinge zu anderen Arten von
Auferungen, Themen und Arenen. Diese Grenzen auszuloten ist in sich
eine Aufgabe o6ffentlicher Diskussion und rechtlicher Erprobung.

Zur Klarung mag es niitzlich sein, den Gegensatz zu skizzieren, das heifSt
diejenigen Themen, Arenen und Auflerungen zu benennen, die nicht in
erster Linie unter diesen normativen Begriff von Auflerungen fallen, die
in unserer Gesellschaft besonderen Schutzes bediirfen:

Der private Raum. Was man unter der Dusche zu sich selbst oder
beim Essen dem Ehepartner sagt, wird im privaten Raum, nicht in der
Offentlichkeit gesagt. Selbst wenn das Thema von 6ffentlichem Inte-
resse und die Form der Auflerung kommunizierend und argumentativ
sein sollte, wiirden diese Auflerungen nicht zu dem gehoren, was in ers-
ter Linie des rechtlichen Schutzes der Meinungsfreiheit in unserer Ge-
sellschaft bedarf (In totalitiren Gesellschaften wire das anders). Solche
Auflerungen miissen schon allein deswegen rechtlich geschiitzt sein, weil
sie im privaten Raum getan werden, aber sie haben wenig mit den oben
skizzierten paradigmatischen Fillen zu tun.

Private Angelegenbeiten. Wenn jemand, ohne sich vor anderen Perso-
nen zu genieren, auf Unter den Linden ein Schild vor sich hertragt mit
der Aufschrift »Ich liebe meinen Hund«, so dufSert er sich im 6ffent-
lichen Raum, aber zu einer rein privaten Sache, die wohl niemanden
sonst interessiert und die ohne jedes offentliche Interesse ist. Auch sol-
che Auflerungen bediirfen eines angemessenen rechtlichen Schutzes.

74

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»DIE GEDANKEN SIND FREI ...«

Aber sie gehoren in unserem Konzept der Meinungsfreiheit nicht zu den
zentralen schutzbediirftigen Auflerungsformen.

Strategische Auflerungen. Zunichst sind es AufSerungen deliberati-
ver und argumentativer Natur, die nach dem hier vorgelegten Konzept
rechtlichen Schutz erhalten. Strategische Auflerungen, die darauf abzie-
len, andere Personen zu manipulieren oder zu indoktrinieren, geniefsen
nach diesem Konzept keinen vorrangigen Schutz. Aber argumentative
und strategische Auflerungen lassen sich nicht immer scharf trennen;
es gibt vielfiltige und mehrdeutige Uberschneidungen. Daher wird es
praktisch oft schwierig sein zu entscheiden, wo man die Grenzen eines
rechtlichen Schutzes der Meinungsfreiheit in solchen Fillen ziehen
sollte.

Grenzziehungen

(1) Institutionen

Vorweg ist es angebracht, einige allgemeine Uberlegungen zum Verhiilt-
nis gesellschaftlicher Institutionen zueinander zu skizzieren. In idealty-
pischen soziologischen Termini konnten wir es so ausdriicken: Der von
uns vorgestellte normative Begriff von Meinungsfreiheit gehort primar
der Zivilgesellschaft an. Dagegen ist dieser Begriff der Meinungsfrei-
heit mit der 6konomischen Institution nicht eng verbunden. Das liegt
daran, dass schwer zu erkennen ist, wie das Geschehen auf dem Markt
und das Wirtschaftsleben allgemein Legitimitit erhalten durch die drei
normativen Elemente, die in die Begriindung der Meinungsfreiheit inte-
griert sind. Wirtschaftliche Handlungen werden zunichst durch Wohl-
fahrtsargumente legitimiert; utilitaristisch, mit Bezug auf 6konomische
Verdienste. Man kann auch sagen, dass sie Legitimitit gewinnen, indem
sie fiir die wirtschaftliche Institution funktionell (oder instrumentell)
notwendig oder niitzlich sind. Ein nachgeordnetes Argument wird dann
sein, dass wir in modernen Gesellschaften ohne eine solche Institution
nicht zurechtkommen koénnen. Aber wirtschaftliche Handlungen (Au-
Berungen) beziehen ihre Legitimitit nicht aus dem Begriindungszusam-
menhang deliberativer demokratischer Handlungen, die aus fehlbarer
gemeinsamer Wahrheitssuche und aus Bestrebungen zur Verbesserung
der personlichen Autonomie hervorgehen. Im Berufsleben jedoch, pri-
vat und offentlich, ist der rechtliche Schutz der » Whistleblowers« eine
wichtige Angelegenheit.

75

18.01.2026, 05:18:56. =



https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE
(1I) Auferungstypen und Begriffe

Dieser institutionsbasierte, normative Begriff von Meinungsfreiheit soll
in erster Linie nicht nur bestimmten Institutionen (oder Foren, Arenen),
sondern auch bestimmten Typen von Auflerungen zugutekommen.

Natiirlich konnte man die nach dem Prinzip der Meinungsfrei-
heit schiitzenswerten Auflerungen schr weit definieren. In der Praxis
kime man dann gleichwohl nicht umbin, die verschiedenen AufSerun-
gen danach abzustufen, wieviel Rechtsschutz sie verdienen. Meines
Erachtens ist es daher verntnftiger, von einem praziseren Begriff von
Meinungsfreiheit auszugehen, der einhergeht mit offentlichen poli-
tischen und juristischen Uberlegungen und Abwigungen hinsichtlich
des MafSes an rechtlicher Toleranz (und an rechtlichem Schutz), das
gegeniiber den vielen anderen Auflerungen, in anderen Foren (oder In-
stitutionen) ausgetibt werden soll.

Es gibt hier (wie schon angedeutet) eine wichtige analytische Un-
terscheidung zwischen Kommunikation und Manipulation, zwischen
diskursiver (wahrheitssuchender) Kommunikation und strategischer
(indoktrinierender) Aktion. In der empirischen Welt sind diese Un-
terscheidungen graduell, aber immer noch politisch wichtig: Mani-
pulative Auflerungen, die darauf abzielen, die Entscheidungen ihrer
Mitbiirger/innen zu verdndern, ihre personlichen Priferenzen und iden-
titatsstiitzenden Erzdhlungen zu dndern — das heifSt, die versuchen, deren
personliche Autonomie (und ihre aufgeklarte Suche nach der Wahrheit)
zu unterminieren; solche manipulativen AufSerungen und Handlungen
sind schédlich fir die Meinungsfreiheit, solche strategischen Aktivitaten
widersprechen den Prinzipien, die die Begriindung der Meinungsfreiheit
bilden, das heifdt, sie unterminieren die deliberative Demokratie, die
offene und aufgekldrte Suche nach der Wahrheit sowie die personliche
Autonomie durch offene und aufgeklarte Willensbildung.

Analytisch gibt es jedoch einen Unterschied zwischen Manipulation
und offentlichen Kampagnen, zum Beispiel Gesundheitskampagnen
(zum Beispiel gegen das Rauchen oder fir gesunde Nahrungsmittel),
namlich in dem Mafle, dass die letzteren (6ffentliche Kampagnen) ex-
plizit und offen, die ersteren (Manipulationen) aber implizit und ver-
deckt angelegt sind, um andere Menschen, ohne ihr Wissen, zu beein-
flussen und veriandern. Dann mag es natirlich dazwischenliegende Fille
geben, etwa wenn offentliche Instanzen durch verborgene psychologi-
sche Wirkungsmittel bestimmte Gruppen der Bevolkerung (sozusagen
therapeutisch) »kurieren« mochten.

Es gibt auch einen analytischen Unterschied zwischen Manipulation
und Erziehung (von Kindern), wie auch zwischen religioser beziehungs-
weise politischer Indoktrinierung auf der einen Seite und 6ffentlichem
und aufgeklartem Schulunterricht auf der anderen, und zwar in dem

76

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»DIE GEDANKEN SIND FREI ...«

Mafle, dass die Letzterwihnten die Miindigkeit der Kinder zu fordern
beabsichtigen und die Ersterwahnte auf lebenslange Unmiindigkeit an-
derer Menschen abzielt. In der empirischen Welt gibt es ja allerlei da-
zwischenliegende Fille, was aber nicht die praktische Bedeutung dieses
paradigmatischen Unterschieds untergrabt.

(I11) Hauptbegrenzungen der Meinungsfreibeit

Zu den klassischen Begrenzungen des Rechtes auf freie MeinungsaufSe-
rung gehort die Frage, wo und wie wir die Grenzen mit Bezug auf die
Gefahr (A) des politischen Chaos beziehungsweise fataler Instabilitit,
und mit Bezug auf verschiedene Fille (B) der Beleidigung (Verletzung,
Krankung) ziehen sollen.

(A) Politisches Chaos

Die Antwort auf die erste Frage sollte in jedem Fall so gut wie moglich
begriindet sein, und zwar beziiglich der Frage: Was kann die Gesellschaft
hier und jetzt tolerieren? Welche und wie viele provokative Auflerungen?+

Betrachten wir kurz ein paar Beispiele:

Die offizielle chinesische Reaktion auf die Auflerungen des chinesi-
schen Dissidenten Liu Xiaobos ist im Westen heftig kritisiert worden:s
Die Unterdriickung der Meinungsfreiheit durch ein autoritires Regime
ist emporend. Aber lassen sich die Argumente fur diese drastischen
Mafsnahmen moglicherweise rekonstruieren? Eine Vermutung: Die po-
litische Spitze hatte Angst vor sozialer Instabilitit. Allgemein gesagt,
die politische Elite hatte Angst, die Kontrolle zu verlieren. Oder ging
es vielleicht nicht nur um ihre Macht, sondern um die Stabilitit des

4 Vgl. die umfassenden Diskussionen iiber Abwagungen von hate speech und
harm (Schaden) bzw. offense (Beleidigung). Im Internet finden sich dazu
taugliche Ubersichtsaufsitze, etwa der Eintrag » Freedom of Speech« in der
Standford Encyclopedia of Philosophy (https://plato.stanford.edu/entries/
freedom-speech/) oder der Artikel »Meinungsfreiheit« im Rechtslexikon
(http://www.rechtslexikon.net/d/meinungsfreiheit/meinungsfreiheit.htm,
beide abgerufen am 17.10.2017).

5 Liu Xiaobo hat tiber mehrere Jahre das chinesische Regime kritisiert als er
in 2008, mit vielen anderen, das »Manifest Charta o8« unterschrieb. Dafiir
wurde er in 2009 verhaftet und wegen angeblicher Aufforderung zur Un-
tergrabung der Staatsmacht zu 11 Jahren Haft verurteilt. Da er im darauf-
folgenden Jahr mit dem Friedensnobelpreis beehrt wurde, war die Reakti-
on der chinesischen Regierung sehr scharf. Liu Xiaobo starb 2017 im Alter
von 62 Jahren als Gefangener.

77

18.01.2026, 05:18:56. O



https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

Regimes? (Man halte sich das Schicksal der Sowjetunion vor Augen.
Oder die bitteren Erfahrungen der chinesischen Geschichte.) Dann die
Frage: Nervositit wegen der Stabilitit dieses Regimes oder der des Staa-
tes, des Reiches? Sollte eine der beiden Vermutungen stimmen, hitte
dann die Partei aus ihrer Perspektive hinreichende Griinde gehabt, um
die Meinungsfreiheit eines Mitbiirgers zu begrenzen, und zwar mit so
drastischen Mafinahmen?

Denken wir an Julian Assange (oder Edward Snowden, oder Mor-
dechai Vanunu): Uber Wikileaks hat Julian Assange 2010 zahlreiche
Auferungen des nordamerikanischen Geheimdienstes veroffentlicht.
Washington hat darauf scharf reagiert. Hillary Clinton zufolge hat
Assange damit nicht nur der nordamerikanischen Sicherheit auf fatale
Weise geschadet, sondern auch der internationalen Gemeinschaft. Wash-
ington forderte seine Auslieferung, um Assange in den USA vor Gericht
zu stellen. Es ist wie im Krieg: zuerst kommt die nationale Sicherheit
und dann (wenn moglich) die internationale Kontrolle. Die Meinungs-
freiheit (AuSerungsfreiheit) der Mitbiirger ist nachrangig.

Es ist in diesen Fillen ein Problem, dass oft unklar ist, welche Fol-
gen eine bestimmte Auflerung haben wird. Der Versuch, politisch fatale
Wirkungen vorherzusagen, ist zudem problematisch, weil menschliche
Handlungen und ihre Konsequenzen nie in vollem Umfang vorhersag-
bar sind. Wir begeben uns damit in ein zweideutiges Aktionsfeld, in
dem uns Fragen wie die folgenden begegnen konnen: Wenn ein Israeli
in Hebron ein Plakat schwenkt, auf dem der Prophet als ein Schwein
abgebildet ist — inwieweit kénnen wir dann wissen, ob diese AufSerung
zur Eskalation des Konflikts beitragen und danach eventuell zu einem
verschirften Kriegszustand im Nahen Osten fithren wird?

Wenn westliche Politiker die Mohammed-Karikaturen als schwierig
und frustrierend erlebten, lag das vielleicht nicht nur an der emotio-
nalen Beleidigung vieler Muslime, sondern auch (oder vielleicht in ers-
ter Linie) an der Angst vor zunehmenden Konflikten und politischer
Instabilitit.

In der modernen »Risikogesellschaft« ist fast alles, jedenfalls po-
tentiell, mit Risiken verbunden. Die Frage »Welche Auferungen, ver-
bale und nonverbale, konnten und sollten wir als Absicherung gegen
politisches Chaos und Instabilitit, aber auf Kosten der Meinungsfrei-
heit, verbieten?« ist eine notorisch schwierige. Meines Erachtens sollte
man normalerweise grundsitzlich von einer robusten Stabilitat der Ge-
sellschaft ausgehen und nicht verfritht mit eindimensionaler Potentiali-
tat das Recht auf Meinungsfreiheit restriktiv handhaben.

6  Weniger dramatisch als die Gefahr des politischen Chaos, aber schlimm ge-
nug, sind die Bedrohungen von Terroristen, gerichtet u.a. gegen Verfasser,
Kiinstler, Journalisten und Redaktionen, die ihre rechtliche Auflerungsfreiheit

78

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»DIE GEDANKEN SIND FREI ...«
(B) Beleidigung

Auflerungen, die jemanden beleidigen, kénnen als Fille gelten, in de-
nen die Meinungsfreiheit rechtlich begrenzt werden kann. Dies gilt fiir
schwere Fille, in denen jemand durch bestimmte Auflerungen ernsthaft
beleidigt — verletzt, verwundet, gekrankt — worden ist.

In liberalen modernen Demokratien gilt dieses Abgrenzungsprin-
zip — »Man darf nicht andere Personen beleidigen!« — nur fiir lebende
Personen, nicht fiir Tote, nicht fiir Theorien, nicht fiir Traditionen und
Kulturen, nicht fiir Konfessionen oder Religionen. Es gilt fiir lebende
Personen, als Verteidigung der tieferen Selbstgefuhle, der Identitdt und
Autonomie dieser Menschen.”

praktiziert haben — mit wohlbekannten Fillen wie Salman Rushdie, Theo
van Gogh, Charlie Hebdo und Kurt Westergaard. Diese Gefahr ist reell.
(Doch die Anzahl der Todesfille, verursacht bei solchen Terroristenanschli-
gen in westlichen Landern, ist wohl, statistisch gesehen, eher gering im Ver-
gleich zu den Todesfillen bei Unfillen im Straflenverkehr.) Diese Bedro-
hung durch Terroranschlage ist zumindest deshalb ernst zu nehmen, weil sie
Furcht und Selbstzensur verursacht, nicht nur bei Schriftstellern, Kiinstlern,
Journalisten und Redakteuren, sondern auch unter Politikern — was die Ter-
roristen gerade beabsichtigen. (Fiir einige Dschihadisten gibt es noch eine
umfassendere Strategie: Destabilisierung der westlichen Welt durch Ter-
roranschlige und Polarisierung; vgl. Abu Musab al-Suri: The Global Isla-
mic Resistance Call, 2004—20035, online abrufbar: https://achive.org/stream/
TheGloballslamicResistenceCall [zuletzt abgerufen am 06.10.2017]. Dazu
auch Brynjar Lia: Architect of Global Jihad. The Life of Al Qaeda Strate-
gist Abu Musab al-Suri, London/New York: Hurst & Columbia University
Press 2007.) In einigen Fillen sieht es so aus, als ob eine aus Furcht moti-
vierte Selbstzensur mit idealistischen Argumenten verschleiert wird: Man
diirfte nicht anderen Menschen beleidigen! Mit anderen Worten: Die Op-
fer haben selbst Schuld! Erinnert sei an den damaligen Ministerprasiden-
ten, jetzigen Generalsekretir der NATO, Jens Stoltenberg (auf der Norwe-
gischen Netz-Zeitung VG Net, 06.02.2006), der aus Angst vor Gewalttaten
von militanten Muslimen den Redakteur (Vebjorn Selbekk) einer winzigen
norwegischen Zeitung, in der die Muhammad-Karikaturen veroffentlicht
worden waren, offentlich kritisierte, weil dieser mit der Veroffentlichung
angeblich etwas Boses und Gefihrliches getan hitte. (» Det som er farlig i
denne typen situasjon, er at ytterliggdende folk bruker en gal handling til
d rettferdiggjore en annen gal handling.«) Das ist bedauerlich. Gerade in
solchen Situationen diirften Politiker und Redakteure die voraussetzungs-
analytische Begriindung des rechtlichen Schutzes der Meinungsfreiheit klar
und deutlich hervorgehoben haben. Denn hier geht es nicht um zufillige
»westliche Werte«, sondern um Bedingungen einer aufgekldrten und zivi-
lisierten Moderne.
7 Z.Blaut § 1352 des norwegischen Strafrechts.

79

18.01.2026, 05:18:56. O



https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

Wenn es aber um Gruppen von lebenden Menschen geht, kann sich
die Lage verandern, weil eine harte und anhaltende Kritik an ihrem kul-
turellen Hintergrund die Gruppenmitglieder ernstlich demiitigen und sie
als autonome Personen zerbrechen konnte. Bei Beleidigungen und Ver-
letzungen geht es jedoch nicht nur (und vielleicht nicht in erster Linie)
um das, was behauptet wird, sondern ebensosehr um die Art und Weise
der Behauptung. Das Wie ist wichtig. Ein und dieselbe Behauptung kann
entweder aggressiv oder mit Respekt und Sympathie geaufSert werden.
Auch der Ort ist wichtig. Hier ist wie so oft zu unterscheiden zwischen
Behauptungen, denen man unfreiwillig ausgesetzt ist, wie in Reklame
und Propaganda, und solchen, die man freiwillig aufsucht, zum Beispiel
in Biichern und Zeitschriften. Die Mohammed-Karikaturen gehoren zu
letzteren.

Doch in der jingeren Vergangenheit haben neue Technologien und
soziale Medien den offentlichen Raum revolutioniert, und zwar fiir
sehr viele Menschen.® Das bedeutet zunachst eine riesige Demokra-
tisierung der Auflerungsmoglichkeiten, aber zugleich gibt es neue
Herausforderungen. Denn die neuen Kommunikationstechnologien
liefern unter anderem digitale Bedingungen fiir Echokammern und
fiir die schnelle und fast unaufhaltsame Verbreitung von fake news,
zum Nachteil eines kritischen, 6ffentlichen Meinungsaustauschs und
einer Vermittlung zuverlassiger Informationen. Dadurch ist auch die
Auferungskultur unversohnlicher und unnuancierter geworden —
unter anderen durch hiufigere Beschimpfungen und Beleidigungen.
Doch, hier gibt es ein Problem, da der Anspruch, durch bestimmte
Auflerungen beleidigt zu sein, als eine Machtstrategie, die die Debatte
abtotet, funktionieren kann. Man denke nur an den Vorschlag in den
Vereinten Nationen, Religionskritik zu verbieten, weil, so der Tenor,
diese Kritik den Islam — den Propheten, den Koran und die Gefiihle
der Muslime — beleidige.

Schlieflich, die Terminologie ist nicht eindeutig: Auferungen, die an-
dere Personen beleidigen, die ihre tieferen Gefiihle, ihre Identitit und
Autonomie verletzen — solche Auflerungen enthalten oft mehrdeutige
Ausdricke, die fur verschiedene Interpretationen offen sind. Insofern
gibt es verschiedene Begriffe von Beleidigung. Ich werde hier zwei In-
terpretationen, zwei Begriffe beriicksichtigen, die man auseinander
halten sollte: (i) Beleidigung durch Auflerungen, die als provokativ
erlebt werden und negative Gefiible verursachen: Arger, Wut, Trauer,
das Gefiihl verletzt zu sein. (ii) Beleidigung durch Auflerungen, die die
personliche Autonomie eines anderen Menschen zerstoren, etwa durch
Gehirnwasche, Indoktrinierung, Manipulation, Schikane.

8 Siehe z.B. die Debatte tiber diese Themen auf www.freespeechdebate.com

8o

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»DIE GEDANKEN SIND FREI ...«
Beleidigung (i)

Fir diesen ersten Begriff von Beleidigung sind Emotionen und Gefiihle
entscheidend. Betrachten wir zum Beispiel das folgende Zitat des da-
maligen norwegischen Ministerprasidenten Jens Stoltenberg als Re-
aktion auf die Gewalttaten in der muslimischen Welt nach der Verof-
fentlichung der Mohammed-Karikaturen in Jyllandsposten im Herbst
2005: »Es ist wichtig, dass wir Respekt fiir die Gefiihle (folelser) an-
derer Menschen zeigen.«® Jedoch sind Gefiihle (folelser) keine eindeu-
tigen Phanomene.

Es gibt zum Beispiel Unterscheidungen zwischen Empfindungen,
Gefihlen und Stimmungen, wobei die zwei letzteren in verschiedener
Weise sozial und kulturell mitbestimmt sind. Kurz gesagt, Empfindun-
gen sind (sozusagen) »gegeben«, physisch, physiologisch oder auf andere
Weise. Gefuhle und Stimmungen dagegen sind abhingig von Kulturen
und Traditionen oder von religiésen und anderen Uberzeugungen, die
nicht alle Menschen teilen. Dariiber hinaus sind einige Geftihle und Stim-
mungen vom Verstindnis einer bestimmten Situation abhingig oder von
Vorstellungen und Uberzeugungen iiber umstrittene religivse und meta-
physische Fragen. Mit anderen Worten, in einigen Fillen (aber nicht in
allen) sind wir fiir unsere Gefiihle und Stimmungen mitverantwortlich
— sei es, weil wir uns an bestimmten Aktivitdten nicht beteiligen oder in
bestimmten Situationen nicht mitmachen hitten diirfen oder weil wir,
betreffs unserer Wahrheitsanspriiche sowie unserer Haltungen und Uber-
zeugungen, starker als aufgeklirte Personen hitten auftreten konnen.

Um es deutlich zu sagen: die, die sich durch Auflerungen von anderen
Personen verletzt und beleidigt fithlen, sollten nicht immer ein Vetorecht
in solchen Fillen haben. Wir sollten nicht immer Respekt fiir die Gefiih-
le anderer Menschen haben.

Beleidigung (ii)

Es geht hier um die Erniedrigung einer anderen Person durch Zerstérung
ihrer Autonomie, entweder durch explizite Schikane und Missachtung
oder unbeachtet durch Manipulation und Indoktrinierung; in letzterem
Fall durch Werbung oder strategische Kommunikation in der Politik,
aber auch durch die religiose Predigt, die auf eine bestimmte Geistesbil-
dung anderer Personen zielt, nicht zuletzt von Kindern. Religionsfreiheit
gilt — fiir die Erzieher, fur den Prediger, aber was ist mit denen, die auf
diese Weise »gebildet« werden? Was ist mit den Kindern? Sie werden

9  Norwegische Netz-Zeitung VG Net, 6. Februar 2006: » Det er viktig at vi
viser respekt for andre menneskers folelser. «

81

18.01.2026, 05:18:56. =



https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

oft gehirngewaschen, ohne die Moglichkeit einer unabhingigen Refle-
xion und personlichen Aneignung zu einem spiteren Zeitpunkt. Dieser
wichtige Punkt wird aber oft tibersehen in der laufenden Diskussion tiber
Meinungsfreiheit und Religionsfreiheit. Der Aufklarer Ludvig Holberg
schreibt dazu (Zitate aus Moralske Tanker, meine Ubersetzung):

»Kinder sollten, ehe sie Christen werden, erst einmal Menschen werden.
... Aber man beginnt damit, sich in gottliche Katechismen zu verbohren,
wobei jeder hartnickig die Sekte, in der er aufgezogen worden ist, vertei-
digt, und wird damit unempfindlich fiir andere Argumente, zu einem spi-
teren Zeitpunkt.«™©

»Daher: Wer Theologie lernt, ehe er gelernt hat, ein Mensch zu sein, der
wird nie ein Mensch.«™

Kinder werden immer innerhalb irgendeiner soziokulturellen Umgebung
aufgezogen. Das Problem ergibt sich wenn diese Sozialisierungsprozesse
die Form einer Indoktrinierung annehmen, die die personliche Autono-
mie unterminiert. AufSerdem liegt heute das Problem nicht bei den Glau-
bigen, die kulturell modern sind, wie in Westeuropa, sondern bei denen,
die dies eben nicht sind.**

Diese Punkte iiber Manipulierung und Gehirnwasche®s sind nicht von
untergeordneter Bedeutung. Das Zerbrechen der personlichen Autono-
mie durch verbale Manipulierung und Indoktrinierung wird oft (und
zu Recht) als Todstinde angesehen.™ Es ist in vielerlei Hinsicht noch
schwerwiegender als Auflerungen, die Arger und Wut hervorbringen.

10 »Barn ma gjores til mennesker for de blir kristne; [...] Men man begynner
forst med guddommelige hemmeligheters katekisasjon, noe som forer til
at enhver hardnakket forsvarer den sekt som han er oppdratt i, og ikke er
mottakelig for andre argumenter senere [...]« Moralske tanker, herausgege-
ben von EJ. Billeskov Jensen, Kopenhagen: Det Danske Sprog- og Littera-
turselskab 1992: 35.

11 »Thi, hvis een leerer Theologie, forend han lerer at blive Menneske, bliver
han aldrig Menneske.« Moralske tanker, Libr. 1, Epigr. 5, herausgegeben von
G. Robe, Kopenhagen: Schonbergs forlag 1859, S. 43—44.

12 Zur kulturellen Moderne siehe Gunnar Skirbekk: Multiple Modernities.
A Tale of Scandinavian Experiences. Hong Kong: The Chinese University
Press 2011.

13 Hier beriicksichtigen wir verbale Auferungen wie Indoktrinierung und Ge-
hirnwische. Die kritische Pointe wird noch stirker, wenn Rituale und so-
ziale Praktiken einbezogen werden, etwa religiose Schulen, besondere und
spektakuldre Kleider und absichtliche soziale Segregation zusammen mit
fehlender kultureller und intellektueller Modernisierung.

14 Noch mehr: Die Qualitdt und Humanitét einer Kultur hidngen u.a. davon
ab, wie Kinder aufgezogen und behandelt werden.

82

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»DIE GEDANKEN SIND FREI ...«

Dariiber hinaus erinnere ich daran, dass die Autonomie eines ande-
ren Menschen zu verletzen, die freie Meinungsbildung eines Individu-
ums zu beschidigen, ein Verstofs gegen die normative Begriindung der
Meinungsfreiheit ist, wie ich diese Begriindung hier dargelegt habe,
und wie sie unter anderem im norwegischen Grundgesetz § 1oo darge-
legt ist: »Niemand kann rechtlich daftir zur Verantwortung gezogen
werden, Informationen, Ideen oder Aufforderungen verbreitet oder
entgegengenommen zu haben, es sei denn, dies ist im Hinblick auf die
Begriindung der Meinungsfreiheit in Wahrheitssuche, Demokratie und
freier Meinungsbildung des Individuums vertretbar. «*s

Abschlieflende Bemerkungen

Dieser Begriff des rechtlichen Schutzes der Meinungsfreiheit hat eine be-
sondere Starke. Sie umfasst eine Abwigung der verschiedenen Werte und
Interessen, und dies geschieht vor dem Hintergrund einer normativen Be-
grundung der Meinungsfreiheit als eine Voraussetzung fiir drei grundle-
gende moderne Institutionen: Wahrheitssuche, deliberative Demokratie
und die freie Meinungsbildung des Individuums. Insofern kann dieser
Begriff sowohl als Norm, mit der verschiedene Werte und Interessen be-
urteilt und abgewogen werden konnen, als auch als eine Meta-Norm die-
nen, die grundlegende normative Forderungen fiir zukiinftige Gesetzge-
bung vorschreibt. Dies ist nicht nur theoretisch wichtig:

15 Norwegisches Grundgesetz § 1oo: »Es soll Meinungsfreiheit herrschen. Nie-
mand kann rechtlich dafiir zur Verantwortung gezogen werden, Informa-
tionen, Ideen oder Aufforderungen verbreitet oder entgegengenommen zu
haben, es sei denn, dies ist im Hinblick auf die Begriindung der Meinungs-
freiheit in Wahrheitssuche, Demokratie und freier Meinungsbildung des In-
dividuums vertretbar. Die rechtliche Verantwortung soll in einem Gesetz
festgelegt sein. Freimiitige Auferungen iiber die Staatsfithrung und jedwe-
den anderen Gegenstand sind jedem gestattet. Es diirfen nur klar definierte
Grenzen fur dieses Recht gesetzt werden, wo dies im Hinblick auf die Be-
griindungen der Meinungsfreiheit aus besonders schwerwiegenden Griinden
vertretbar ist. Eine Vorzensur oder andere vorbeugende Maf$nahmen diirfen
nicht durchgefithrt werden, es sei denn, dies ist zum Schutz von Kindern und
Jugendlichen vor schidlichen Einfliissen durch lebende Bilder erforderlich.
Eine Briefzensur darf aufSer in Anstalten nicht erfolgen. Jeder hat das Recht,
in die Akten des Staates und der Kommunen Einsicht zu nehmen und die
Verhandlungen vor Gericht und die Beratungen in Volksvertretungen zu ver-
folgen. Im Hinblick auf den Personlichkeitsschutz und aus anderen schwer-
wiegenden Griinden kann dieses Recht durch Gesetz eingeschrankt werden.
Es obliegt den Behorden des Staates, die notigen Voraussetzungen fiir einen
offenen und aufgeklarten 6ffentlichen Meinungsaustausch zu schaffen. «

83

18.01.2026, 05:18:56. =


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

Erstens ist die Frage nach einer starken und universellen Rechtferti-
gung der Meinungsfreiheit besonders wichtig in bestimmten politischen
Situationen, zum Beispiel fiir die Diskussion tiber die Beziehung zwi-
schen Rechtsauffassungen im Westen und in anderen Traditionen, etwa
chinesische und muslimische. Die Bedeutung solcher interkultureller Di-
aloge und Diskussionen auf der Suche nach einem gemeinsamen Grund
wurde bereits zur Zeit der Rushdie-Affire erkannt.

Zweitens sind diese Diskussionen auch wichtig, da sie die Empfindlich-
keit fur einige grundlegende begriffliche Distinktionen stirken, etwa die
zwischen kommunikativen und diskursiven Auflerungen einerseits und
strategischen und instrumentellen anderseits. Mit anderen Worten erhalt
man durch die Analyse der Voraussetzungen moderner Institutionen
nicht nur eine Begrindung des rechtlichen Schutzes der Meinungs-
freiheit, sondern auch Diskussionen iiber mehr oder weniger angemes-
sene Begriffe, zum Beispiel tiber unterschiedliche Interpretationen von
rechtlich relevanten Beleidigungen.

Zusammenfassend lisst sich feststellen, dass diese Auffassung von
einer rechtlichen Verteidigung der Meinungsfreiheit uns eine angemes-
sene normative Begriindung und auch einige fruchtbare Begriffe beim
Umgang mit praktischen Fillen gibt.

Post Scriptum

Dieser Aufsatz befasst sich mit dem rechtlichen Schutz der Meinungs-
freiheit. Die verschiedenen gesellschaftlichen Herausforderungen fiir die
Meinungsfreiheit, wie die Kontrolle in sozialen und beruflichen Grup-
pen samt der damit einhergehenden Loyalitatserwartungen und mora-
lischen Sanktionen, wurden nicht diskutiert, auch nicht die Macht des
Geldes in den neuen Medien und auf dem Markt sowie in Bezug auf die
Politik und die Politiker.

Dieser Aufsatz konzentrierte sich auf den rechtlichen Schutz der
Meinungsfreiheit als einer notwendigen, nicht als einer hinreichenden
Bedingung fiir Wahrheitssuche, deliberative Demokratie und personli-
che Autonomie. Sicherlich gibt es auch den Bedarf fiir Versammlungs-
freiheit und Organisationsfreiheit als notwendige Bedingungen, recht-
lich und in der Wirklichkeit. Dariiber hinaus gibt es soziookonomische
und politische Bedingungen, etwa ein gemeinsames Bildungssystem,
anstandige Arbeitsbedingungen, grundlegende soziale Sicherheit und
moderate soziobkonomische Unterschiede.

Ein rechtlicher Schutz der Meinungsfreiheit allein reicht nicht aus.
Allein, ohne verschiedene andere Bedingungen, konnen rechtlich freie
Diskussionen machtlos werden oder scheitern oder sogar zu Konflik-
ten und Polarisierung fithren. Dennoch, vor allem in einer Zeit globaler

84

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»DIE GEDANKEN SIND FREI ...«

Krisen und ernsthafter Herausforderungen, ist es unbedingt erforder-
lich, eine universelle normative Begriindung der Meinungsfreiheit zu
fordern. Die Alternative ist selbstzerstorerisch.

85

18.01.2026, 05:18:56. =



https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literatur

Albert, Hans (1975): Transzendentale Triumereien, Hamburg: Hoff-
mann & Campe.

al-Suri, Abu Musab (2004-2005): The Global Islamic Resistance Call,
online abrufbar: https://achive.org/stream/TheGloballslamicResis-
tenceCall [zuletzt abgerufen am o06.10.2017].

Apel, Karl-Otto (1973): Transformation der Philosophie, Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Apel, Karl-Otto (1987): »Fallibilismus, Konsenstheorie der Wahrheit
und Letztbegrundung«, in: Forum fur Philosophie Bad Homburg
(Hrsg.), Philosophie und Begriindung, Frankfurt am Main: Suhrkamp,
S. 116-2171; auflerdem in: Karl-Otto Apel (1998): Auseinandersetzun-
gen, Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 91-193.

Apel, Karl-Otto (1992): »The Ecological Crisis as a Problem for Discourse
Ethics«, in: Audun Ofsti (Hrsg.), Ecology and Ethics, Trondheim: Tapir
Trykk, S. 219-257. Spéter auf Deutsch in Dietrich Bohler (Hrsg.), Ethik
fiir die Zukunft. Im Diskurs mit Hans Jonas, Miinchen: C. H. Beck 1994.

Apel, Karl-Otto (1998): Auseinandersetzungen, Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Apel, Karl-Otto (2002): »Pragmatismus als sinnkritischer Realismus auf
der Basis regulativer Ideen. In Verteidigung einer Peirceschen Theorie
der Realitit und der Wahrheit«, in: Marie-Luise Raters und Marcus
Willaschek (Hrsg.), Hilary Putnam und die Tradition des Pragmatis-
mus, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2002, S. 117-150.

Apel, Karl-Otto/Kettner, Matthias (Hrsg.) (1996): Die eine Vernunft
und die vielen Rationalititen, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Bohler, Dietrich/Nordenstam, Tore/Skirbekk, Gunnar (Hrsg.) (1986):
Die pragmatische Wende. Sprachspielpragmatik oder Transzendental-
pragmatik? Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Bohler, Dietrich/Kettner, Matthias/Skirbekk, Gunnar (Hrsg.) (2003):
Reflexion und Verantwortung, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Brandom, Robert (Hrsg.) (2000): Rorty and His Critics, Oxford: Black-
well.

Burckhart, Holger/Gronke, Horst (Hrsg.) (2002): Philosophieren aus
dem Diskurs. Beitrige zur Diskurspragmatik, Wirzburg: Konigshau-
sen & Neumann.

Elster, Jon (1982): »Belief, Bias and Ideology«, in: Martin Hollis und
Steven Lukes (Hrsg.), Rationality and Relativism, Oxford: Blackwell,
S. 125-148.

Fukuyama, Francis (1989): »The End of History«, The National Inte-
rest (16), Summer 1989, S. 3—18.

86

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATUR

Fukuyama, Francis (2014): Political Order and Political Decay, New
York: Farrar, Straus, Giroux.

Granberg Anne (2002): »Life-World Analysis in Heidegger: An Onto-
logy of the Workshop?«, in: Gunnar Skirbekk (Hrsg.), On Pragma-
tics — Contributions to Current Debates, Bergen: Filosofisk institutt
skriftserie nr. 20, S. 13-38.

Grimen, Harald (1997): » Consensus and Normative Validity «, Inquiry,
40, S. 47-61.

Habermas, Jiirgen (1973): »Wahrheitstheorien«, in: Helmut Fahren-
bach (Hrsg.), Wirklichkeit und Reflexion: Walter Schulz zum 6o.
Geburtstag, Pfullingen: Verlag G. Neske, S. 211-266.

Habermas, Jirgen (1981): Theorie des kommunikativen Handelns,
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Habermas, Jirgen (1983): MoralbewufStsein und kommunikatives Han-
deln, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Habermas, Jurgen (1984): »Wahrheitstheorien«, in: ders., Vorstudien
und Erginzungen zur Theorie des kommunikativen Handelns, Frank-
furt am Main: Suhrkamp.

Habermas, Jurgen (1999): Wahrheit und Rechtfertigung. Philosophi-
sche Aufsdtze, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Habermas, Jiirgen (2000): »Richard Rorty’s Pragmatic Turn«, in: Robert
Brandom (Hrsg.), Rorty and his Critics, Oxford: Blackwell, S. 31-55.

Habermas, Jirgen (2001): Die Zukunft der menschlichen Natur: Auf
dem Weg zu einer liberalen Eugenik?, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Habermas, Jiirgen (2005): Zwischen Naturalismus und Religion, Frank-
furt am Main: Suhrkamp.

Habermas, Jurgen (2010): »Das Konzept der Menschenwiirde und die
realistische Utopie der Menschenrechte«, Deutsche Zeitschrift fiir
Philosophie 3/2010,S. 343-357.

Habermas, Jurgen (2012): Nachmetaphysisches Denken II, Berlin:
Suhrkamp.

Haraway, Donna (1991): » A Manifesto for Cyborgs«, in: dies., Simians,
Cyborgs, and Women. The Reinvention of Nature, London: Routledge.

Heidegger, Martin (1997): Vom Wesen der Wabrbeit, Frankfurt am
Main: Vittorio Klostermann.

Holberg, Ludvig (1992): Moralske tanker, herausgegeben von
F. ] Billeskov Jensen, Kopenhagen: Det Danske Sprog- og Litteratur-
selskab; und in: Moralske tanker, Libr. 1, Epigr. 5, herausgegeben von
G.Robe, Kopenhagen: Schonbergs forlag 1859.

Hollis, Martin/Lukes, Steven (Hrsg.) (1982): Rationality and Relati-
vism, Oxford: Blackwell.

Johannessen, Kjell S. (1997): »Rule Following, Intransitive Understan-
ding, and Tacit Knowledge«, in: Ragnar Fjelland et al. (Hrsg.), Philo-
sophy Beyond Borders, Bergen: SVT Press, S. 205-227.

87



https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

Jonas, Hans (1979): Das Prinzip Verantwortung, Frankfurt am Main:
Insel Verlag.

Kettner, Matthias (1993): »Ansatz zu einer Taxonomie performativer
Selbstwiderspriiche«, in: Andreas Dorschel et al. (Hrsg.), Transzen-
dentalpragmatik, Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 187-211.

Keuth, Herbert (1993): Erkenntnis oder Entscheidung. Zur Kritik
der kritischen Theorie, Tuibingen: Mohr Siebeck.

Kurzweil, Raymond (2005): The Singularity Is Near: When Humans
Transcend Biology, New York: Penguin.

Lafont, Cristina (1994): »Spannungen im Wahrheitsbegriff«, Deutsche
Zeitschrift fiir Philosophie (42), S. 1007-1023.

Lee, Silver M. (1999): Remaking Eden: Cloning and Beyond in a Brave
New World, London: Phoenix; revidierte Version: How Genetic En-
gineering and Cloning Will Transform the American Family, New
York: Avon Books 1998.

Lia, Brynjar (2007): Architect of Global Jibad. The Life of Al Qaeda
Strategist Abu Musab al-Suri, London/New York: Hurst & Columbia
University Press.

Lohmann, Georg/Gosepath, Stefan (Hrsg.) (1998): Philosophie der
Menschenrechte, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Molander, Bengt (1998): »Praxeology«, in: Encyclopedia of Philoso-
phy, London: Routledge.

Ness, Arne (1938): » Truth« as Conceived by Those who are not Philo-
sophers, Oslo: Det Norske Videnskaps-Akademi.

Ofsti, Audun (1994): Abwandlungen, Wirzburg: Konigshausen & Neu-
mann.

O’Neill, Onora (1996): »Scope: Agents and Subjects: Who Counts?«,
in: dies., Toward Justice and Virtue. A Constructive Account of Prac-
tical Reasoning, Cambridge, Cambridge University Press, S. 91—1271.

O’Neill, Onora (2005): »The dark side of human rights«, International
Affairs 2/2005, S. 427-439.

O’Neill, Onora (2016): Kant on Indeterminacy, Judgement and Inter-
pretation, De Gruyter lecture, Chicago APA, March 20716.

Pickering, Andrew (1995): The Mangle of Practice, Chicago: Chicago
University Press.

Putnam, Hilary (1983): Realism and Reason. Philosophical Papers, Vol.
3, Cambridge: Cambridge University Press.

Raters, Marie-Luise/Willaschek, Marcus (Hrsg.), Hilary Putnam und
die Tradition des Pragmatismus, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Rawls, John (1993): Political Liberalism, New York: Columbia Univer-
sity Press.

Rohs, Peter (2013): Der Platz zum Glauben, Miinster: Mentis.

Rorty, Richard (Hrsg.) (1967): The Linguistic Turn. Recent Essays in
Philosophical Method, Chicago: University of Chicago Press.

88

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATUR

Rorty, Richard (2000): »Universality and Truth«, in: Robert Brandom
(Hrsg.), Rorty and his Critics, Oxford: Blackwell, S. 1—30.

Ryle, Gilbert (1945): Philosophical Arguments, Oxford: Clarendon
Press.

Ryle, Gilbert (1937/38): »Categories«, in: Proceeding of the Aristote-
lian Society (38), 1937/38, S. 189—206; auch in: A. G.N. Flew (Hrsg),
Logic and Language. Second Series, Oxford: Blackwell, neue Auflage
1973.

Skirbekk, Gunnar (1958): Nihilisme? Oslo: Tanum. Englische Uber-
setzung: Nihilism? Bergen: SVT Press, 1972.

Skirbekk, Gunnar (Hrsg.) (1977): Wabrheitstheorien, Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Skirbekk, Gunnar (Hrsg.) (1983): Praxeology, Oslo: Universitetsforla-
get.

Skirbekk, Gunnar (1992): » The Beauty and the Beast«. Eco-ethical re-
flections on the borderline between humankind and beasthood«, in:
Audun Ofsti (Hrsg.), Ecology and Ethics, Ecology and Ethics, Trond-
heim: Tapir Trykk.

Skirbekk, Gunnar (1993): Rationality and Modernity, Oslo/Oxford:
Scandinavian University Press/Oxford University Press.

Skirbekk, Gunnar (1998): Vit og vitskap. Bergen: Fagbokforlaget.

Skirbekk, Gunnar (1995): »Ethischer Gradualismus, jenseits von An-
thropozentrismus und Biozentrismus?«, Deutsche Zeitschrift fiir
Philosophie (43): S. 419—43 4. Revidiert als (2012): »Ethischer Grad-
ualismus und Diskursethik«, in: ders., Herausforderungen der Mo-
derne aus wissenschaftsphilosophischer Sicht, Berlin: Logos.

Skirbekk, Gunnar (Hrsg.) (2002): On Pragmatics — Contributions to
Current Debates, Bergen: Filosofisk institutt skriftserie nr. 20.

Skirbekk, Gunnar (2002): »On the Variety of Truth Questions«, in:
ders., ebd., S. 257f.

Skirbekk, Gunnar (2002): Praxeologie der Moderne. Universalitit und
Kontextualitit der diskursiven Vernunft, Weilerswist: Velbriick Wis-
senschaft.

Skirbekk, Gunnar (2011): Multiple Modernities. A Tale of Scandinavian
Experiences. Hong Kong: The Chinese University Press.

Skirbekk, Gunnar (2012): Herausforderungen der Moderne aus wissen-
schaftsphilosophischer Sicht, Berlin: Logos.

Skirbekk, Gunnar (2012): »Ethischer Gradualismus und Diskursethik«,
in: ders., ebd., S. §7—72

Sovik, Atle Ottesen (2017): »Vitenskapens Satan og helvetet«, Morgen-
bladet, 5. Mai 2017.

Thompson Cussins, Chris (1999): »Confessions of a Bioterrorist.
Subject Position and Reproductive Technologies«, in: Ann Kaplan
und Susan Squir (Hrsg.), Playing Dolly. Technological Formations,

89



https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

Fantasies, and Fictions of Assisted Reproduction, London: Rutgers
University Press.

Traney, Knut Erik (1986): »Pragmatik der Forschung. Methodologien
als normative Systeme«, in: Dietrich Bohler, Tore Nordenstam und
Gunnar Skirbekk (Hrsg.), Die pragmatische Wende. Sprachspiel-
pragmatik oder Transzendentalpragmatik?, Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Traney, Knut Erik (1997): »Norms of Inquiry: Methodologies as Nor-
mative Systems«, in: Ragnar Fjelland et al. (Hrsg.), Philosophy Be-
yond Borders, Bergen: SVT Press, S. 93—103.

Wellmer, Albrecht (1986): Ethik und Dialog, Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Wellmer, Albrecht (1993): Endspiele. Die unversoéhnliche Moderne,
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Wellmer, Albrecht (2000): »Der Streit um die Wahrheit. Pragmatismus
ohne regulative Ideen«, in: Mike Sandbothe (Hrsg.), Die Renaissance
des Pragmatismus. Grundlegung einer neuen Disziplin im Zeitalter
des Internet, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft: S. 253-269.

Wittgensteins, Ludwig (1969): Uber Gewissheit, Oxford: Blackwell.

Wittgensteins, Ludwig (1969): Schriften 1. Philosophische Untersu-
chungen, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Wittenstein, Ludwig (1974): Philosophical Grammar, Oxford: Black-
well.

Zhenhua, Yu (2006): On the Tacit Dimension of Human Knowledge,
Bergen: Faculty of Arts.

90

https://doLorg/10.5771/8783845202488 - am 19.01.2026, 05:18:56. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Aus unserem Programm:

Gunnar Skirbekk
Praxeologie der Moderne
Universalitit und Kontextualitit der diskursiven Vernunft
2003 - 280 S. - br. - 45,- EUR - ISBN 978-3-93473-061-8

Hat die Idee der Menschenrechte universelle Giiltigkeit, oder handelt es sich
dabei um eine eurozentrische Vorstellung von recht begrenzter Reichweite in
einer multikulturellen Welt? Ist die Idee der Wahrheit universell giltig, oder ist
auch sie nur von begrenzter — kontextueller - Gultigkeit? — Heute unabweisbare
Fragen wie diese verlangen ein besseres Verstindnis von Rationalitit in ihren
Beziehungen zu Universalitit und Kontextualitit zu gewinnen. Genau das ist das
Hauptinteresse dieses Buches.

Marie-Luisa Frick
Menschenrechte und Menschenwerte
Zur konzeptionellen Belastbarkeit der Menschenrechtsidee in ihrer globalen
Akkommodation
2017 - 450 S. - br. - 49,90 EUR - ISBN 978-3-95832-115-1

Als normative Leitidee sind Menschenrechte Unterfutter zentraler Ordnungs-
und Gerechtigkeitsdiskurse weltweit. Zugleich sind sie von einer zunehmenden
Pluralisierung und Regionalisierung gekennzeichnet. Vor diesem Hintergrund
setzt die vorliegende Arbeit sich zum Ziel, die normativen Grundlagen der Idee
der Menschenrechte herauszuarbeiten und unter Zuhilfenahme eines daraus ent-
wickelten heuristischen Modells danach zu fragen, wie belastbar diese Voraus-
setzungen auf dem Grund bestimmter Werthaltungen sind.

Hans Jorg Sandkiihler
Recht und Staat nach menschlichem Mafd
Einfithrung in die Rechts- und Staatstheorie
in menschenrechtlicher Perspektive
2013 - 688 S. - geb. - 49,90 EUR - ISBN 978-3-94239-352-2

In diesem Buch geht es um die Konsequenzen, die aus der Grundlegungsfunk-
tion der Menschenwiirde und der Menschenrechte fiir das Recht, die Verfas-
sung, das Internationale Recht, den Nationalstaat und transnationale Staaten-
verbande sowie die Demokratie zu ziehen sind. Dieses Buch ist ein auf Fragen
des (deutschen) Offentlichen Rechts — des Verfassungs- und Staatsrechts — und
des Volkerrechts konzentriertes Plidoyer gegen metaphysische Konzeptionen
des Rechts und fiir einen vorsichtigen, durch die Menschenrechtsnormen
gezihmten, nicht-legalistischen Rechtspositivismus, der Fragen nach der Legiti-
mitdt von Recht und Staat stellt.

www.velbrueck-wissenschaft.de

18.01.2026, 05:18:56. =



https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hittps://deLorg/10.5771/5783845202480 - am 19.01.2026, 0!

56. https://www.Inllbra.com/defagh - Open Access - ITEENE


https://doi.org/10.5771/9783845292489
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Cover
	Vorwort
	Vernunft – verpflichtend und vielfältig
	Wahrheit und Begründung. Überlegungen zu epistemischen Begriffen
	Menschenwürde und die Verletzbarkeit des Lebens. Der Mensch zwischen Tier und Roboter
	»Die Gedanken sind frei…« Eine voraussetzungsanalytische Begründung des rechtlichen Schutzes der Meinungsfreiheit
	Literatur

