
III. Die Moschee als gegenderter Ort 199

gleich die Anzahl der studierten Theologinnen wesentlich geringer ist als unter Män-

nern. Im Zusammenhang mit weiblichem Expertentum stechen in öffentlichen

Debatten die weibliche Gebetsleitung, respektive die Frau als Imamin hervor, wel-

che als liberal-islamisches Projekt das enge Korsett des anti-liberalen und frauen-

feindlichen Islams sprengen soll.18 Ich argumentiere im vierten Kapitel, dass das

Thema der weiblichen Gebetsleitung eine mehrheitlich von außen an Mainstream-

Moscheen herangetragene Erwartung ist, die durch die Parallelisierung der Ge-

betsleitung mit der Gottesdienstleitung, insbesondere dem Priesteramt, im christ-

lichen Kontext geprägt ist. Denn – wie ich aufzeigen werde – spielt in den unter-

suchten Moscheekontexten die Wissensgenerierung und Lehre von Expertinnen

sowie die Teilnahme an Gemeinschaftsgebeten in Moscheen eine viel höhere Rolle

als weibliche Gebetsleitung.

1. Frauenbereiche und genderseparierte Gebetssäle –
lokaler Überblick und historische Einordnung

Am Hauptfeldforschungsort sind unterschiedliche Formen der Segregation und

der Zusammenführung zu beobachten, die neben dem Aktivismus-Potential von

Frauen und diskursiven Entwicklungen in islamischen Verbänden auch von finan-

ziellen Möglichkeiten der lokalen Moscheevereine abhängen. Bevor ich auf die ein-

zelnen Moscheen eingehe, bedarf es aber einer erweiterten Sichtweise auf die Ein-

richtung von genderseparierten Räumen im gesellschaftlichen Kontext:

Im öffentlichen Raum müssen genderseparierte Räume mit explizitem Aus-

schluss von Frauen bzw.Männern aus bestimmten Räumenmit Verweis auf beson-

dere Bedürfnisse und Reglementierungen des jeweiligen Geschlechts begründet

werden: Dies gilt beispielsweise für Frauen-Cafés, Frauenschwimmen, Physik für

Mädchen, Müttergruppen, Handarbeit für Jungen, Vätertreffs sowie Treffpunkte,

die als for girls only oder just boys lanciert werden u.ä. Dabei sieht man eine Diskre-

panz zwischen erst geschaffenen genderseparierten Räumen und schon bestehen-

den: Die bestehenden müssen stets gegen den Impetus der Geschlechtergleichheit

begründen, warum sie an der Genderseparierung festhalten, während die neu ge-

schaffenen die gewünschte Geschlechtertrennung mit dem Ziel der Geschlechter-

gerechtigkeit begründen. Im letzteren Fall wird mit der jeweiligen Machtpositi-

on des anderen Geschlechts in einem bestimmten Bereich argumentiert, die trotz

der Aufhebung der strukturellen Diskriminierung des einen Geschlechts weiterhin

wirkmächtig bleibe. So werden genderseparierte Räume und Gruppen geschaffen,

damit ohne die männlich bzw. weiblich konnotierte Machtposition in einem ge-

18 Vgl. Spielhaus 2016: 27.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012 - am 14.02.2026, 06:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Moscheeleben in Deutschland

schützten Rahmen erfolgversprechende Mechanismen entwickelt werden können,

die in durchmischten Räumen und Gruppen nicht als möglich angesehen werden:

»[D]er geschlechtshomogene Raum des Mädchentreffs [wird] als Parallelstruktur

zur gesellschaftlichen Struktur (Außen) konstruiert […], in welchenMädchen über

erzieherische Interventionen für dieses Außen gestärkt werden sollen, umals Ein-

zelne später im Kontext dieser gesellschaftlichen Strukturenwiderständig den ei-

genenWeg gehen zu können, der vor allem als Unabhängigkeit vommännlichen

Geschlecht konturiert wird.«19

So wird beispielsweise ein Physikunterricht fürMädchen zu einem geschützten Raum

für Mädchen, in dem sie ohne Blicke und Interventionen durch die Jungen und

der männlichen Lehrer selbstbewusst lernen können. Interessant ist, dass bei die-

sen Einrichtungen neben den kritisierten Machtverhältnissen häufig auch unter-

schiedliche Bedürfnisse, Fähigkeiten und Rollen des jeweiligen Geschlechts heran-

gezogen werden, um den besonderen Bedarf zu rechtfertigen. So werden Unter-

brechungen von Sprechbeiträgen von Frauen alsmännliches Verhalten kritisiert und

Team- oder Konsensfähigkeit als weibliches Verhalten codiert. Ohne die Begrün-

dung eines Schutzraums fallen genderseparierte Bereiche dem Vorwurf einer Un-

gleichbehandlung anheim – gerade auch im religiösen Bereich. In legalistisch nor-

mierten Genderseparierungen in amtlichen und amtsreligiösen Kontexten hat der

Anspruch nach Geschlechtergerechtigkeit neben der Beibehaltung der bestehen-

den Machtpositionen neue weibliche Bereiche geschaffen, die im Effekt das Un-

gleichgewicht noch viel deutlicher gemacht haben: Beispielsweise ist das Pries-

teramt in der römisch-katholischen Kirche weiterhin nur Männern vorbehalten,

aber durch die Öffnung von bestimmten Berufen innerhalb der Diözesen für Frau-

en funktional und strukturell herausgefordert. Frauenordination ist nicht wie in

evangelischen Kirchen möglich, doch dort, wo religiöse Aufgaben keine geweih-

ten bzw. ordinierten Träger brauchen, können diese eben von Frauen ausgefüllt

werden. Diese Kompensation hat allerdings den Effekt hervorgebracht, dass nicht

die unterschiedlichen Aufgabenteilungen akzeptabel wurden, sondern erst recht

die Diskriminierung der Frauen hervortrat. Das Ergebnis ist, dass die römisch-

katholische Kirche in diesem Punkt schwer hadert.20

Auch im Moscheebereich fordert die Anwesenheit von Frauen in der Moschee

die Moschee als männlichen Ort heraus: Separierte Räume schaffen Möglichkeiten

der Partizipation, die eine eigenständige Partizipation ermöglichen, welche parallel

zur eigentlichen Struktur verläuft. Einige Forschende tun sich schwer damit, diese

Situation nicht unter der Prämisse der Geschlechtergleichheit zu untersuchen –

19 Welser 2017: 234.

20 Vgl. hierzu Eckholt 2019 und Eckholt/Link-Wieczorek/Sattler/Strübind 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012 - am 14.02.2026, 06:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Die Moschee als gegenderter Ort 201

wie dies die jeweils befragten Frauen sehen.21 Bei der Schaffung von weiblichen

Räumen geht es den Frauen und Männern in der Regel nicht um eine formale

Gleichstellung und Teilhabe an allen Aktivitäten der Männer. Vielmehr bemühen

sie sich, praktische Lösungen für religiöse Bedürfnisse wie Beten, religiöses Er-

leben, Unterrichten, Lernen und Zusammenkommen zu erarbeiten. Teilweise –

aber nicht immer – dient der Bezug auf normativierte Quellen dabei der legiti-

matorischen Absicherung: Einige Frauen wiesen immer wieder darauf hin, dass

Freitagsgebete während der koranischen Offenbarungszeit gemeinschaftlich von

Frauen und Männern begangen worden sein sollen, aus der mit der Zeit Frauen

ausgeschlossen wurden. Man beruft sich also auf eine echte islamische Zeit und

auf die Autorität des Propheten selbst, um eine religiöse Praxis heute zu legiti-

mieren und diese eben nicht als Erneuerung (bidʿa) darzustellen.22 Das Argument,

dass der Moscheebesuch von Frauen »unzulässigerweise« im Laufe der Geschichte

verhindert wurde,23 fungiert zum einen als Fundament für die Moscheeaktivitä-

ten beider Geschlechter, zum anderen wird somit die Moschee als ein religiöser

Ort aller Muslim*innen gedacht. Der Einschluss von Frauen in die Moscheen wird

in keiner von mir aufgesuchten Moschee abgelehnt und niemand beruft sich auf

legalistische Diskussionen, die jahrhundertelang den Moscheebesuch von Frauen

reglementiert haben.24 Stattdessen ist zu beobachten, dass Bedürfnisse vor dem

Vorstand vorgetragen und legitimiert werden sowie die Frage nach den Ressour-

cen hierfür geklärt wird. Aktive Frauen wie auch der Vorstand der Moschee han-

deln ständig ihre Position innerhalb des Moscheegefüges aus. Dabei beanspruchen

Frauen religiöse Autorität und erhalten diese oder eben nicht – je nachdem wie sie

ihre sozialen, kulturellen und religiösen Kapitale fruchtbar machen können.

Durch dieses wechselseitigeMachtverhältnis ist dasMoschee-Management ge-

zwungen, den geforderten und legitimierten Bedürfnissen auch nachzugehen. Es

handelt sich um eine ad-hoc-Technik auf lokaler Ebene, die teilweise durch Po-

litiken der Verbandsebenen gefördert wird, aber erst durch jahrelanges diskursi-

ves und aktives Bemühen Geltung vor Ort erlangt. Die Kulturtechnik innerhalb

von Organisationen, Erklärungen mit autoritativem Charakter zu verabschieden,

auf die in lokalen Gemeinschaften verwiesen werden kann, um lokale Entwicklun-

gen zu legitimieren bzw. einzufordern, ist in den aufgesuchten Moscheen lediglich

punktuell entwickelt. Vielmehr ist zu beobachten, dass der Aktivismus von Frau-

en regelt, inwiefern Frauen vor Ort Platz in Moscheen gewinnen oder nicht und

so der islamische Diskurs wirkmächtig wird. Die female spaces – in welcher Form

auch immer – sollen bestimmte praktische Bedürfnisse befriedigen und können

21 Siehe z.B. Kalmbach 2008.

22 Feldnotiz, Stadtteilfest, 13.06.2015, Altstadt-Moschee, Samira und Jussuf.

23 Feldnotiz, Stadtteilfest, 13.06.2015, Altstadt-Moschee, Hafsa: »Weißt du, warum das so ist?

Wegen der Tradition bei den Türken.«

24 Ausführlich zu diesen legalistischen Diskussion Abschnitt I, Kap.2 und Katz 2014: 17-99.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012 - am 14.02.2026, 06:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Moscheeleben in Deutschland

daher auch in solche Diskurse eingereiht werden, die jenseits von religiösen Räu-

men eine Trennung der Geschlechter mit notwendig oder mit dem Argument des

geschützten Raumes für das jeweilige Geschlecht legitimieren wie in den Formaten

for girls only. Es geht also im Moscheekontext darum, verschiedene Gebetsmög-

lichkeiten, Unterrichtsformate, meditative Angebote und eigene weibliche Sphä-

ren zu schaffen. Erst durch diesen Schritt wird Teilhabe an Veranstaltungen, die

für Männer leichter zu erreichen sind als für Frauen (z.B. Teilnahme an Freitags-

und Feiertagsgebeten), möglich. Diskursive Geltung erlangen diese dann, weil und

indem diese Praxen als alle Muslim*innen gleichermaßen ansprechende religiöse

Pflichten markiert werden wie weiter unten anhand von Feldbeispielen dargestellt

wird. Mit der stärkeren weiblichen Präsenz und der Betonung eben dieser geraten

diejenigen Aspekte in den Vordergrund, die als Ausschluss oder Diskriminierung

verstanden werden können wie die fehlende weibliche Gebetsleitung, mangelnde

Vorträge von Frauen für ein gemischtgeschlechtliches Publikum, Ausschluss von

Frauen bei Feiertagsgebeten u.w.25

Eine genderseparierte Nutzung der Moschee hat sich am Hauptfeldfor-

schungsort räumlich in der Altstadt-Moschee, im Kultur- und Bildungszentrum,

in der Omar-Khattab-Moschee, in zwei weiteren Moscheen sowie in den Reprä-

sentativmoscheen im Umland wie in der Mimar-Sinan-Moschee zementiert:

Die Männerbereiche befinden sich alle im Erdgeschoß und umfassen den

Hauptgebetssaal (masǧid), einen Sanitätsbereich, Flure, Büro- und Aufenthalts-

räume, teilweise auch Küchen. Die Eingänge sind teilweise separat von den

Frauenbereichen. Etwaige Lokale und Läden sind von der Straße zu erreichen

und in der Regel gemischte Räume. Die Frauenbereiche, teilweise mit separatem

Eingang, befinden sich in allen Moscheen im OG. Sie beherbergen einen Ge-

betssaal, der als Frauengebetssaal oder bayan mescidi (türk.) ausgeschildert wird,

sowie verschiedene weitere Räume wie Versammlungsräume, Küchen, Raum für

Kinderbetreuung u.w. In der Altstadt-Moschee steht bis auf einen Vorstandsraum

das gesamte Obergeschoss mit über 100 m2 als Frauenbereich zur Verfügung

und ist in etwa so groß wie der Hauptgebetssaal im EG. Auch im Kultur- und

Bildungszentrum verfügen Frauen über ein großzügiges eigenes Stockwerk,

in einem weiteren stehen Wohnungen für die weiblichen Hocas bereit, die als

Lehrerinnen in der Moschee tätig sind. Der Männerbereich ist hier kleiner als

der Frauenbereich. In der Omar-Khattab-Moschee ist der Frauenbereich über

den Gebetssaal zu erreichen, beide Säle sind gleich groß. In den repräsentativen

Kuppelbauten wurde ein bestimmtes Raumvolumen des Gebetssaals feminisiert,

nämlich die Empore. Diese stellt eine Hochebene über dem Gebetssaal dar, an

25 Siehe zu diesen Wahrnehmungen Horsch/Kisi 2015 und die Erfahrungsberichte auf http://

frauenbereich.tumblr.com/.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012 - am 14.02.2026, 06:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://frauenbereich.tumblr.com/.
http://frauenbereich.tumblr.com/.
http://frauenbereich.tumblr.com/.
http://frauenbereich.tumblr.com/.
https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://frauenbereich.tumblr.com/.
http://frauenbereich.tumblr.com/.
http://frauenbereich.tumblr.com/.
http://frauenbereich.tumblr.com/.


III. Die Moschee als gegenderter Ort 203

dem die Frauen über die Höhe der Kuppel teilhaben und dennoch räumlich von

den Männern unten getrennt sind.

Die Schaffung von eigenen Räumen verhindert die geschlechtliche Durchmi-

schung der Gemeinde untereinander und ist häufig auch erwünscht. Die Auswei-

sung von Räumen nur für Frauen bedeutet auch, dass jeweils andere Räume wie-

derum nur Männern vorbehalten sind. Damit wird der Hauptgebetssaal der Mo-

schee mit miḥrāb und minbar erst recht vermännlicht. Diese sind das Aushänge-

schild der Moschee und kennzeichnen sie in vielen Fällen überhaupt erst als Mo-

schee. Die Wände sind teilweise dekoriert und um dieminbar herum sind verzierte

Kacheln angebracht. In den untersuchten Frauenbereichen hängen an denWänden

keine Verzierungen, die Gebetsrichtung ist lediglich durch die Auslegung der Tep-

piche markiert und sie verfügen auch nicht über minbar und miḥrāb. Was ist das

Funktionale an diesen Elementen? Auf der minbar wird die Predigt an Freitagen

und an Feiertagen gehalten, teilweise auch an den Gesegneten Nächten. Miḥrāb

ist die Gebetsnische des Gebetsleiters. Da im Frauengebetssaal weder die ḫuṭba

verlesen wird noch ein Gebetsleiter oder eine Gebetsleiterin dem Gebet vorsteht,

braucht es dort diese beiden Elemente auch nicht. Ihr Fehlen zeigt den Ausschluss

der Frauen aus dem masǧid-Geschehen an der Oberfläche: Der Frauengebetssaal

ist eben ein Ort, der für das Gebet der Frauen in der Moschee und für ihren Un-

terricht ausgewiesen ist. Für beides brauchen Frauen nicht die bekannten religiöse

Symbole und entwickeln auch keine. Selbst übliche Wandverzierungen durch kal-

ligraphische Werke mit dem Namen Gottes, des Propheten, seiner beiden Enkel-

söhne und/oder der ersten vier Kalifen gibt es nicht. Wenn das Gebet im masǧid

geleitet wird, wird dies von einem Imam getätigt und per Beamer oder Audio in

den Frauenbereich übertragen. Zwei Gebetsleiter, die zur gleichen Tageszeit Gebete

leiten, sind nicht vorgesehen. Begründet wird dies mit der prophetischen Tradi-

tion.26 Die Gebetsleitung wird sowieso technisch in die anderen Räume übertra-

gen, es braucht daher keine miḥrāb im Frauengebetssaal. Was für die Gebetslei-

tungen gilt, gilt auch für den ḫuṭba-Vortrag und dementsprechend für dieminbar:

Im masǧid wird die ḫuṭba verlesen. Wenn an einem Ort dies schon realisiert wird,

kann es – wie bei Tageszeitgebeten auch – parallel dazu kein weiteres Freitags-

gebet am selben Ort mit eigener Gebetsleiterin und Verlesung der ḫuṭba geben.27

26 Feldnotiz, Treffen der Interkulturellen Frauengemeinschaft, Vortrag: »Gebet in der Gemein-

schaft – was man beachten sollte«, 31.01.2016, Altstadt-Moschee, Saida.

27 Auf diese populäre Regelungberuft sich z.B. auch Ferit, VorsitzendedesKultur- undBildungs-

zentrums. Diese Aussage steht in dem Zusammenhang, dass deutschsprachige Muslime da-

nach gefragt hätten, ob sie in der Moschee das Freitagsgebet mit einer deutschsprachigen

ḫuṭba abhalten können, aber: »Dort, wo das Freitagsgebet abgehalten wird, kann es kein

zweites Freitagsgebet geben/gibt es kein zweites Freitagsgebet. (»Cuma namazının kılındığı

yerde bir ikinci Cuma namazı ol(a)maz.«). Interview, Ferit, 05.06.2013, Kultur- und Bildungs-

zentrum.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012 - am 14.02.2026, 06:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Moscheeleben in Deutschland

Die fehlende religiöse Symbolik im Frauenraum steht somit auf der einen Seite

für die fehlende weibliche religiöse Gebetsleitung und auf der anderen Seite für

die fehlende religiöse Verpflichtung für Frauen, an der Freitags-ḫuṭba direkt und

persönlich teilzuhaben oder sie auszuführen. In der Yunus-Emre-Moschee und in

der Altstadt-Moschee sind im Frauengebetssaal Schränke, Tische und Stühle an

den Wänden aufgereiht, wodurch der Raum häufig einen Nimbus von Abstellkam-

mer aufweist. Dass dies kein Einzelfall ist, zeigen zahlreiche Berichte aus ande-

ren Moscheen. Dieser Umstand wird in der innermuslimischen Debatte auch als

Degradierung der Frauenbereiche angesehen.28 Doch wenn man die Objekte und

Praktiken in Frauengebetssälen in den Blick nimmt, wird deutlich, um was es den

Frauen hier geht: Hier liegen Dutzende von Koranexemplaren aus, Koranalphabe-

tisierungshefte, İlmihal-Bücher, Gebetsketten, Kopftücher, Bücher in verschiedene

Sprachen von verschiedenenHerausgebern zu islamischenThemen, Tafeln, Tische,

Stühle, Lautsprecher und Beamer. Der ganze Raum ist ein ständig für Lesen, Ler-

nen, Lehren, Beten und Meditieren genutzter Raum. Es kommt also zum einen

auf die Möglichkeit, das Recht und die Verpflichtung, religiöses Wissen zu erwer-

ben und zu teilen an, zum anderen auf die Nutzung der Moschee auch als religi-

ös-spiritueller Ort für Frauen. Je mehr Frauen die Moschee derart nutzen, umso

mehr werden auch kontroverse Themen angegangen: Kommentare verschiedener

religiöser Expert*innen zu umstrittenen Koranversen wie 4/34 werden geteilt und

besprochen, tafsīr-Werke untereinander verliehen, deutsche, arabische, englische

und türkische Sachbücher zu unterschiedlichen religiösen Themen getauscht. Aus

den unterschiedlichen Gebetspraxen und Formen der spirituellen Religiosität so-

wie derWissensgenerierung und Lehre folgen damit Aushandlungen von religiöser

Autorität und Deutungsmacht.

In den Repräsentativmoscheen sind die Emporen etwa auf drei Meter in die

Höhe mit durchgängigem Holzgeländer und weißen Gardinen abgeschirmt. Dar-

über ist der Raum nach oben hin offen, was den Blick auf die Kuppel und die

reichverzierten oberen Wände des Hauptgebetssaals freigibt. Der Gebetssaal ist

darüber hinaus über Audio ohne weitere technische Übertragung (Lautsprecher

sind generell installiert) für die Frauen präsent. In sitzender Position ist der Blick

bei zugezogener Gardine auf die Kronleuchter, auf die übergroßen Verzierungen

an den unteren Wänden und auf die Gebetskanzel dadurch eingeschränkt. Sicht-

kontakt von Frauen zu den Männern wird hergestellt, wenn die Frauen sich an

das Geländer stellen, zwischen den Gardinen schauen und diese auch wegziehen.

Für die Männer unten im Gebetssaal allerdings bleiben sie unsichtbar, wenn auch

nicht unhörbar. Auch die Außeneingänge sind jeweils geschlechtersepariert: In der

Zentralmoschee werden die Eingänge als ›Männereingang‹ (türk. erkek girişi) und

28 Vgl. Horsch/Kisi 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012 - am 14.02.2026, 06:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Die Moschee als gegenderter Ort 205

›Fraueneingang‹ (türk. kadın girişi) dezidiert als solche ausgewiesen. In der Mimar-

Sinan-Moschee ist der Haupteingangmit dem universalen Namen ›Eingang‹ (türk.

giriş) gekennzeichnet, der Eingang zum Frauentrakt als ›Frauen-Gebetssaal‹ (bayan

mescidi) betitelt.

Die gegenseitige Unsichtbarkeit von Männern und Frauen und teilweise auch

Unhörbarkeit bestimmt das religiöse Erleben in der Moschee für Frauen und Män-

ner gleichermaßen. In den reinen Frauengebetssälen der Altstadt-Moschee und des

Kultur- und Bildungszentrums wird der Kontakt bei gemeinsamen Feiern wie zu

den Gesegneten Nächten über audio(visuelle) Übertragung aus dem Gebetssaal in

den Frauengebetssaal hergestellt.29 Das Programm der Feiern oder der Veranstal-

tungen, die sich an alle richten, finden im Männergebetssaal statt und die Frauen

nehmen – unsichtbar für die Männer – teil. Sie machen sich damit dezidiert zum

Teil der Gemeinschaft im Gebetssaal, aber die Männer bekommen in der Regel

nichts mit – diese bleiben unter sich.30 Die Frauen sind zwar körperlich in einem

anderen Raum, aber mit ihren Augen und Ohren erleben sie das Geschehen im

Gebetssaal, wo die Veranstaltung abgehalten wird. Wie gebannt schauen auch die

ersten Reihen auf die Leinwand,mit ihrer Haltung undMimik während der Vorträ-

ge und Gebetszeremonien (z.B. bei und langen duʿāʾ) sind sie ganz in der Feier

drin.31 Das per Beamer oder Audio übertragene Geschehen aus dem Hauptgebets-

saal lässt sie dieses in einer Weise miterleben, die durch die Absenz von Männern

ausgezeichnet ist. Ohne die Männer im selben Raum ist das Verhalten der Frau-

en nicht männlich reguliert, was sie als »ungezwungen« (rahat) und »frei« (serbest)

verbalisieren.32 Doch auch bei Männern im Hauptgebetssaal ist das ganz ähnlich

zu beobachten:Wenn Frauen den Hauptgebetssaal betreten, währendMänner dort

sind, wenden diese Männer ihre Blicke ab, wollen den Frauen nicht zu nahe kom-

men und nehmen körperliche Haltung ein. Nach Verlassen der Frauen wird diese

körperliche Haltung wieder informeller und freier. Das heißt, dass auch Männer

das Zusammensein unter sich ohne Frauen als ungezwungen und frei erleben. Den

Frauen erlaubt der fehlende Sichtkontakt in getrennten Gebetssälen, sich nur auf

das Hören zu konzentrieren, wodurch eine besondere meditative Stimmung her-

gestellt werden kann. In diesen Gemeinden wird somit eine »geschützte Privat-

29 Umgekehrt habe ich nie erlebt, dass aus dem Frauenraum in den Gebetssaal übertragenwur-

de.

30 Tatsächlich kann es aber durchaus sein, dass Geräusche aus dem Frauenbereich im Männer-

bereich hörbar sind, wie nach einer sehr gut besuchten Feier einer Gesegneten Nacht von

Männern an den Vorstand herangetragen wurde.

31 Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yılbaşı, 04.11.2013, Altstadt-Moschee. Die visuelle Über-

tragung zeigt in der Regel nur den Bereich um den Leiter der Veranstaltung, den restlichen

Gebetssaal nicht.

32 Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yılbaşı, 04.11.2013, Altstadt-Moschee, mehrere darauf

angesprochene Frauen.

ḏikr

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012 - am 14.02.2026, 06:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Moscheeleben in Deutschland

sphäre« (türk. mahremiyet) innerhalb der Moscheen geschaffen, die außerhalb der

Moschee wieder aufgehoben ist: Frauen und Männer bleiben somit für eine kurze

Dauer an einem bestimmten Ort füreinander unsichtbar und teilweise auch un-

hörbar.

Die sowohl religiös begründete als auch sozial erwünschte Geschlechtertren-

nung wie auch die Geschlechterzusammenkunft im Allgemeinen und innerhalb ei-

ner Moschee im Besonderen markiert aber eine Herausforderung für die Gemein-

de: Denn es bleiben auch Frauen außerhalb des religiösen Geschehens; sie können

sich nicht in gleicher Weise wie andere Frauen auf die audio(visuelle) Teilhabe im

Hauptgebetssaal einlassen. Somit teilt sich die Gemeinschaft der Frauen im Frau-

engebetssaal: In den vorderen Reihen sitzen Frauen, die sich über die Technik zum

Teil der religiösen Veranstaltung im masǧid machen. In den hinteren Reihen sind

die Frauen, die Gespräche mit ihren Nachbarinnen führen und damit die kom-

munikativ-soziale Komponente der Frauenzusammenkunft erleben. Regelmäßig

beschweren sich aus den vorderen Reihen auch Frauen über die Lautstärke hinten,

assoziieren dieses Verhalten als störend und weisen darauf hin, dass »es Sunna

ist, den Koran zu rezitieren, aber Pflicht zuzuhören«.33 Beschwerden wie »Sind

wir etwa hier, um ein sohbet zu hören oder um Kinderlärm zu ertragen?«34 führ-

ten dann wohl zu Hinweisen an der Zugangstür zum Frauengebetssaal: »Wenn in

der Gemeinschaft gebetet wird und in den hinteren Reihen keine Stimmen von la-

chenden Kindern sind, dann fürchtet um die nächste Generation.«35 Kinderlärm,

v.a. von Kleinkindern, ist eine Konstante in den Frauenbereichen, der wegen ei-

nes höheren Werts, nämlich des Erhalts der Gemeinschaft, als erwünscht lanciert

und legitimiert wird. Menschen, die Kindern keinen Platz in der Moschee einräu-

men würden, so die Botschaft, schließen diese aus der Gemeinschaft aus, was den

generationellen Fortbestand der Gemeinschaft in Gefahr bringt. Im (Männer-)Ge-

betssaal hängt ein solcher Hinweis nicht. Dass die Legitimation verschriftlicht, gut

sichtbar an der Türe auf Augenhöhe ausgehängt und nur im Frauenbereich ange-

bracht ist, ist wiederum ein Zeichen dafür, dass den Frauen die Pflicht auferlegt

wird, ihre Kinder in die Moschee mitzunehmen und diese in ihrem Bereich zuzu-

lassen. Das Ertragen von Kinderlärm wird somit zu einer Pflicht der Frauen. Gleich-

zeitig transportiert dieser Hinweis zwei wichtige Aspekte des weiblichenMoschee-

besuchs: Auf der einen Seite werden Kinder, also die nächste Generation, im Ver-

antwortungsbereich der Frauen gesehen, räumlich wie auch sozial. Dies ist nicht

33 Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yılbaşı, 04.11.2013, Altstadt-Moschee, Frau (mittleres Al-

ter): »Kur’an okumak sünnet, dinlemek farzdır.«

34 Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yılbaşı, 04.11.2013, Altstadt-Moschee, ältere Frau: »Soh-

bet dinlemeye mi geldik, çocuk gürültüsü mü?«

35 Feldnotiz, Laylat ar-Raġāʾib/Regaib Kandili, 23.04.2015, Altstadt-Moschee: »Cemaatle namaz

kılarken arka saflarda gülüşen çocuk sesleri yoksa gelecek nesiller adına korkun.« Der Hin-

weis wurde als Zitat dem osmanischen Sultan Fatih Sultan Mehmed zugewiesen.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012 - am 14.02.2026, 06:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Die Moschee als gegenderter Ort 207

nur als Begrenzung des Weiblichen auf Mutterschaft anzusehen, vielmehr deutet

dies auf die Rolle der Frau als Erzieherin der nächsten Generation hin, was als

Topos in den letzten zwei Jahrhunderten in den Diskussionen um die Stellung der

Frau innerhalb muslimischer Mehrheitsgesellschaften im Kontext vonModernisie-

rungsbestrebungen und Gleichheitsdiskussionen betont wurde.36 Ohne Frauen in

Moscheen sind ergo auch keine Kinder in der Moschee. Auf der anderen Seite for-

dern die Frauen aber das Recht ein, das religiöse Geschehen in der Moschee unab-

hängig von ihrer Rolle als Erzieherin der nächsten Generation zu erleben, wenn sie

sich über Kinderlärm beschweren oder auch in Gruppentreffen kritisieren, dass der

Ablauf gestört werde, wenn teilnehmende Frauen ihre Kinder mitbringen. Diese

gegensätzlichen Aspekte verdeutlichen das Spannungsfeld weiblichen Moscheebe-

suchs.

Die Einrichtung separater Frauentrakte heißt nicht, dass dort der Zutritt für

Männer generell verboten wäre oder Frauen den eigentlichen Gebetssaal nicht be-

treten. Auch stehen die Frauenbereiche nicht in der alleinigen Verantwortung oder

Verwaltung der Frauenabteilungen und Frauen können auch nicht immer über

den Raum verfügen. Vielmehr sind sie Teil der Gesamtmoschee und unterstehen

formell dem Moscheevorstand. An den Feiertagen reicht der Gebetssaal in der

Altstadt-Moschee beispielsweise für Männer nicht aus, so dass diese auch auf die

Frauenräume, in die Gänge, und auf den begrünten Vorplatz ausweichen müssen.

Mit den mangelnden räumlichen Möglichkeiten rechtfertigen Moscheevorstän-

de auch, dass Frauen nicht immer angemessen berücksichtigt werden können.

Dementsprechend positiv markiert wird es, wenn Plätze und Angebote für Frauen

bereitgestellt werden können.37 An den Festgebeten zum Ende des Ramadans

2014 und 2015 nahmen so auch Frauen in ihren eigenen Räumlichkeiten teil.

Zum Festgebet des Opferfestes 2014 erlaubten die Witterungsbedingungen das

Ausweichen der Männer auf den Vorplatz nicht, so dass der Vorstand entschied,

dass die Frauenräume wieder durch die Männer genutzt werden sollten.38 2015

argumentierte der Vorstand mit der hohen Zahl von muslimischen Geflüchteten39,

so dass zum Festgebet kein Platz für Frauen ausgewiesen wurde. Im Kultur-

36 Siehe Abschnitt I, Kap. 2.

37 So in einer Rundmail an die Frauen der Interkulturellen Frauengemeinschaft am 15.07.2015:

»Das Festgebet [in der Altstadt-Moschee] ist Freitag um6.30 InshaAllah.MännerUNDFrauen

Willkommen! (Männer sollen Gebetsteppich mitbringen, für uns steht der Frauenbereich zu

Verfügung).« [HERVORHEBUNG im Original].

38 Mit einem Bedauern teilte der Vorsitzende der Altstadt-Moschee den »Schwestern« der Ge-

meinde mit, dass aufgrund des vorhergesagten Regens am Opferfest 2014 der Moscheevor-

platz nicht genutzt werden könne und daher die Frauenräume für die Männer geöffnet wer-

den, so dass die Frauen nicht hinzukommen könnten.

39 Inwiefern beachtet wurde, dass unter diesen auch Frauen mit einem Bedürfnis nach einem

Feiertagsgebet sein könnten, konnte nicht eruiert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012 - am 14.02.2026, 06:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Moscheeleben in Deutschland

und Bildungszentrum sind die Frauenräume außerhalb der Feiertagsgebete nur

Frauen vorbehalten und Männer genieren sich, in diese Räume zu gehen. Das

Frauenstockwerk in der Altstadt-Moschee ist männlich zersetzter, weil sich das

Vorstandszimmer mit Büro, Drucker usw. auf dem Frauenstockwerk befindet, so

dass auch Männer den Durchgang nutzen.

Der Frauengebetssaal in der Altstadt-Moschee wird gemischtgeschlechtlich

genutzt, wenn etwa Dialogabende mit nichtmuslimischen Besucher*innen ab-

gehalten werden. Diese Veranstaltungen des örtlichen christlich-islamischen

Gesprächskreises finden kaum im masǧid statt, sondern fast immer im Frauen-

gebetssaal. Ein langjähriger christlicher Teilnehmer der Dialogabende erzählte

beispielsweise, dass er erst viel später herausgefunden habe, dass es sich dabei

um den Frauenbereich handelt und nicht um den eigentlichen Gebetssaal. Auf

die Frage an einen der muslimischen Dialogakteure, warum der Dialog-Abend

nicht im Gebetssaal stattfinde, wurde die Frequentierung des Gebetssaals auch

durch Betende genannt.40 In Kauf genommen wurde aber, dass Frauen, die

unabhängig vom Dialog-Abend anwesend waren, in die anderen Frauenräume

auf dem Stockwerk zum Beten ausweichen mussten. Der Frauengebetssaal wird

also nicht in gleicher Weise als Gebetsort tabuisiert wie der Männergebetssaal.

Absprachen zur Raumnutzung zwischen den Geschlechtern gibt es trotzdem

kaum. Sowohl im Kultur- und Bildungszentrum als auch in der Altstadt-Moschee

sind im meist als dem Gebetssaal ausgewiesenen Raum nur dann Frauen anwesend,

wenn Tag der offenen Moschee ist oder andere für die Stadtgesellschaft offene

Info-Veranstaltungen angeboten werden.

In der Yunus-Emre-Moschee (DITIB) und in der ADTÜDF-Moschee gibt es kei-

ne Frauengebetssäle:41 Die Raumfrage wird bei Veranstaltungen für Männer und

Frauen mit einen Raumtrenner gelöst. In der Yunus-Emre-Moschee wird der Ge-

betssaal mit dicken Stoffgardinen geschlechtlich separiert und den Frauen steht

ein Viertel des Gebetssaals zur Verfügung, während der restliche Teil für Männer

reserviert ist. Der schraffiert dargestellte Bereich vor dem Eingang wird bei Über-

belegung des Frauenquadranten von Mädchen sowie Frauen mit kleinen Kindern

belegt

Der Gebetssaal wird somit gleichzeitig genutzt, aber nicht miteinander, da der

Gebetssaal geschlechtlich so separiert wird, dass Sichtkontakt unterbunden ist.Die

gefühlte Anwesenheit der Frauen im selben Raum, auch wenn sie für die Männer

und den Imam unsichtbar sind, ist Teil der Veranstaltung. Sowohl Frauen als auch

40 Feldnotiz, Interreligiöser Dialogabend zu »Abraham«, 20.01.2015, Altstadt-Moschee.

41 Die Ahmadiyya-Moschee verfügt ebenfalls nur über einen Gebetssaal. Über die Praxis hier,

berichtet der Vorsitzende, dass sich Angebote für Frauen und Männer zeitlich nicht über-

schnitten. Frauen und Männer hätten somit immer den ganzen Gebetssaal jeweils für sich.

Interview, Vorsitzender und Jugendvorsitzender, 06.06.2013, Ahmadiyya-Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012 - am 14.02.2026, 06:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Die Moschee als gegenderter Ort 209

Männer frequentieren bei monogeschlechtlichen religiösen Veranstaltungen den

ganzen Gebetssaal, d.h. ohne Raumtrenner. Es gibt noch einen Versammlungs-

raum, der eher bei nichtreligiösen Veranstaltungen genutzt wird. Doch Frauen

können sich für religiöse Veranstaltungen auch durchaus im Versammlungsraum

treffen –dieWahl des Raumes hängtmeist an der Zahl der Teilnehmenden. Jemehr

Frauen anwesend sind, umso größer ist die Wahrscheinlichkeit, in den Gebetssaal

zu gehen.Die Religionsbeauftragte Semra stand dann teilweise auch an der Kanzel.

Dagegen treffen sichMänner zum sohbet immer imGebetssaal. In der Yunus-Emre-

Moschee müssen ständig Absprachen zwischen den Frauen- und Männerangebo-

ten gemacht werden, da hier alle Räume gemeinsam genutzt werden. Sowohl vor

als auch nach gemischtgeschlechtlichen Veranstaltungen im Gebetssaal sind im-

mer Männer wie Frauen in den Gängen und im Thekenbereich anzutreffen, auch

der Versammlungsraumwird gemischt genutzt.Wenn es noch Essen nach gemein-

samen Veranstaltungen gibt (z.B. an ʿĀšūrāʾ/Aşure), sollen die Frauen zwar im Ge-

betssaal bleiben, während die Männer in den Versammlungsraum überwechseln,

allerdings wurde jedes Mal diese Teilung der Räume recht schnell aufgegeben. Die-

ser Umstand verweist darauf, dass lediglich der Gebetssaal geschlechtergetrennt

genutzt wird, außerhalb dieses Raums existiert die Geschlechtertrennung nicht in

dem Ausmaß, was Aussagen über die Bedeutung des Gebetssaals zulässt.

Die gegenwärtige Situation in der Yunus-Emre-Moschee zeigt an, wie auch

in anderen Moscheen mit dezidierten Frauenbereichen die Moscheenutzung von

Frauen und Männern in der Vergangenheit geregelt war: Bis in der Altstadt-

Moschee ein eigener Frauenbereich ausgebaut wurde, wurde auch hier der

Gebetssaal mit einem Raumtrenner in einen vorderen Männerbereich und

hinteren Frauenbereich geschieden. Es wurde schon dargelegt, dass die Mo-

scheegründungen in Deutschland männlich dominiert waren, womit sich das

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012 - am 14.02.2026, 06:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Moscheeleben in Deutschland

normative Wissen um männliche Gebetspraxis räumlich ausgedrückt und auf die

gesamte Moscheeinfrastruktur ausgewirkt hat: Freitags- und Feiertagsgebete, die

Tageszeitgebete, das der Moschee angeschlossene Café und meist vorhandene

Pensionszimmer blieben Männern vorbehalten. Während die Zusammenkünfte

von Frauen in Moscheen reguliert wurden, konnten sich Männer hier frei bewe-

gen; somit blieb die Moschee ein hauptsächlich männlicher Ort. So wundert es

nicht, dass die bestehenden Moscheen als Orte beschrieben wurden, in denen

Frauen keinen Platz haben und sie daher eigene female spaces kreieren. Für Jonker

befanden sich Anfang der 2000er Jahre diese »gewissermaßen an der Peripherie

des islamischen Lebens. Es sind Orte, die nicht von Männern kontrolliert werden,

kleine Werkstätten, deren Produktion sich dennoch an die gesamte Gemeinschaft

richtet«.42

Wenn die Moschee heute von einem vornehmlich religiösen Ort der Männer

zu einem immer stärker frequentierten religiösen Ort der Frauen geworden ist,

bleibt die Frage, wo die Frauen eigentlich waren, als die Moschee noch männ-

lich konnotiert war bzw. wo die Frauen sonst noch sind: In Studien zu (jungen)

Frauen Anfang der 2000er Jahre wurden informelle Treffen im privaten Bereich,

Nachbarschaften, Freundschaften und sich entwickelnde religiöse Netzwerke als

die relevanten Orte des Wissenserwerbs und der Zusammenkünfte identifiziert,

die Moscheen selbst als irrelevant.43 Interessanterweise kommt der Religionswis-

senschaftler Hans-Ludwig Frese in seiner Studie über junge muslimische Män-

ner Anfang der 2000er Jahre ebenfalls zu dem Ergebnis, dass die Moschee nicht

sehr prägend im Bildungserwerb gewesen sei. Allerdings gibt Frese der Ausein-

andersetzung seiner männlichen Gesprächspartner mit der Moschee als religiöse

Instanz breiten Raum, was bedeutet, dass die Moschee für männliche Jugendli-

che ideell eine wichtige Rolle spielt.44 Auch an den Feldforschungsorten treffen

sich Frauen wie auch Männer nicht nur in Moscheen, um Religiöses zu erleben.

Das steht außer Frage. Doch Frauen weisen private Wohnungen oder Gärten so-

wie öffentliche Parks dezidiert auch als religiöse Orte für sich selber aus, während

auf männlicher Seite diesen Treffpunkten nicht so viel Aufmerksamkeit geschenkt

wird. Dass Frauen auch andere Orte frequentieren müssen, weil ihnen die Mo-

schee nicht offen steht oder stand, wird habituell deutlich: Wenn es eine Moschee

gibt, versuchen die Männer ihre Gemeinschaftsgebete dort zu verrichten. Frau-

en treffen sich woanders oder gehen eben in Moscheen, in denen Räume für sie

42 Jonker 2003b: 226.

43 Vgl. Klinkhammer 2000, Nökel 2002.

44 Vgl. Frese 2002: 215-222; 279-286. Schiffauer ist in seiner Studie über Abspaltungen inner-

halb der Milli Görüş in Kaplan-Anhänger und Erbakan-Anhänger in den 1980er und 1990er

Jahren (Schiffauer 2000) den Orten der Frauen leider nicht nachgegangen, so dass es hier

unbekannt ist, wie und inwiefern Frauen in diesen Prozessen eine Rolle spielten.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012 - am 14.02.2026, 06:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Die Moschee als gegenderter Ort 211

geschaffen sind45 bzw. durch stetiges Einfordern von Räumen und Plätzen ermög-

lichen sie den Moscheebesuch von Frauen erst. Das führt unweigerlich zu einer

Kumulation von Frauen in bestimmten Moscheen, von denen dann Impulse für

weitere Entwicklungen in der Frauenarbeit ausgehen. Das sieht man am Beispiel

der Altstadt-Moschee, in der das Fehlen eines separaten Frauenbereichs schon seit

den 1980er Jahren als problematisch empfundenwurde, sodassmit Beginn der Um-

bauarbeiten des ganzen Gebäudes in den 1990er Jahren ein ganzes Stockwerk für

sie eingerichtet wurde. Durch diese Entwicklung haben Frauen ihren Handlungs-

rahmen erweitert, in dem sie als Teil der Gemeinde an den religiösen Angeboten

der Gesamtmoschee teilhaben und als Frauen selber Angebote an diesem öffent-

lichen Ort schaffen konnten. Aus diesem Spektrum kommen aktive Frauen, die

heute in verschiedenen Zusammenhängen religiösen Unterricht erteilen und das

Angebot für Frauen stetig erweitern können und dies auch tun. Die Frauen in der

Altstadt-Moschee und im Kultur- und Bildungszentrum sowie in den Repräsenta-

tivbauten in der Umgebung übernehmen den zunächst von Männern für Männer

geschaffenen und entsprechend gestalteten Gebetssaal in der Moschee somit nicht

automatisch. Sie beanspruchen für sich eigene Räume, und schaffen sich diese in

Form eigener Frauengebetssäle und eigener multifunktionaler Frauenräume. Die

früher übliche praktische Separation des Gebetssaals (z.B. Männer vorne, Frauen

hinten) ist durch Platzmangel im Gebetssaal, aber auch durch die als unzulässig

angesehene Vermischung der Geschlechter bei Ein- und Austritt zugunsten eigener

female spaces in der Moschee aufgegeben worden undmarkiert aus Sicht der Frauen

einen Gewinn.46

Die in der Gemeinschaft vollzogenen Tarāwīḥ-Gebete während des Ramadans,

die Veranstaltungen zum Begehen der religiös wichtigen Gesegneten Nächte und

der einzelpersonellen Anlässe von Gemeindemitgliedern (wie z.B. ein Totengeden-

ken) waren auch schon in der männlichen Vergangenheit der Moscheen in Deutsch-

land an Frauen mitadressiert. Der Theologe Mehmet Yılgın hat in seiner Feldfor-

schung noch Mitte der 2000er Jahren eben jenen selektiven Moscheebesuch von

Frauen beobachtet, ohne die Regulation dahinter prominent in den Blick zu neh-

men: »Meistens wird die Moschee nur an besonders heiligen Tagen und Nächten

45 In einer Rundmail an die Frauen der Interkulturellen Frauengemeinschaft am 23.09.2015

heißt es: »Und fürmorgenwünsche ich euch allen schonmal im Voraus ein gesegnetes, wun-

derschönes Opferfest! In der [Altstadt-] Moschee gibt es dieses Mal leider keinen Platz für

Frauen… aber Gott sei Dank gibt es in [Hauptfeldforschungsort] nicht nur eine Moschee. Meines

Wissens nach findet das Fest-Gebet in der arabischen Moschee um 8 Uhr statt.« [Hervorhe-

bung im Original].

46 Auf Nachfrage gaben sowohl die Leiterinnen der Frauenabteilung der Yunus-Emre-Moschee

als auch Gemeindeangehörige an, dass sie lieber einen eigenen Frauengebetssaal hätten als

einen gemeinsamen Gebetssaal. Feldnotiz, Kirmes, 29.06.2013, Yunus-Emre-Moschee, meh-

rere Frauen aus der Gemeinde.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012 - am 14.02.2026, 06:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Moscheeleben in Deutschland

von Frauen besucht«47, stellt er lediglich fest.48 Der zum damaligen Zeitpunkt in-

nerhalb der DITIB als Religionsbeauftragter tätige Yılgın analysiert diese Beob-

achtung als ein Bedürfnis von Frauen, das von islamischen Trägerorganisationen

stärker berücksichtigt werden müsste, geht indes nicht weiter darauf ein. Es lohnt

sich aber ein vertiefter Blick darauf, wie dieses Bedürfnis ausgelebt wurde. An-

hand meiner Feldbeobachtungen und der Rekonstruktion der Bedingungen des is-

lamischen Feldes ist feststellbar, dass die Schaffung von Frauenbereichen nicht als

punktuell zu betrachten ist und auch nicht als ungelöst: Für die Berliner Moschee-

landschaft stellt Spielhaus im Jahre 1998 schon fest, dass die Hälfte der türkischen

Moscheen über einen Frauenraum verfüge, bei den arabischen Moscheen seien es

etwas weniger. Der Schaffung von eigenen Frauenbereichen geht in den 1980er

Jahren die Raumtrennung des Gebetssaals voraus, wie sie auch heute noch in Mo-

scheen mit geringen finanziellen Mitteln durchaus üblich ist. Die Existenz eines

separaten Frauenbereichs kann daher nicht als alleiniger Indikator für die Integra-

tion von Frauen in Moscheen herangezogen werden. Separate An- und Umbauten,

die als Frauenräume und Frauengebetssäle eingerichtet werden oder auch das häu-

fige Wechseln von Frauenräumen innerhalb des als Moschee genutzten Gebäudes,

wie in der ältesten Moschee am Hauptfeldforschungsort – verdeutlichen, dass die

Suche nach Möglichkeiten der Frauenpartizipation in Moscheen komplex ist/war

und von ökonomischen Mitteln abhängig ist/war.

Darüber hinaus hängt die Partizipation von Frauen von strukturellen Bedin-

gungen in der Organisation religiöser Arbeit und von ihrer Förderung auf der Ebe-

ne lokaler Vorstände und Verbandsebenen und nicht zuletzt vom Willen und Akti-

vismus der Frauen vor Ort ab. Obwohl die Angelegenheiten der Moscheen weitge-

hendmännergeführt wurden –und dies auch heute noch oft so ist – sind die ersten

offiziellen Frauenabteilungen in die 1980er Jahre zu datieren. Parallel zu den Mo-

scheevorständen wurden Frauenabteilungen etabliert, die Frauenzusammenkünf-

te und religiöse Angebote für Frauen organisierten, Angelegenheiten von Frauen

vor den Vorstand brachten, bei Moscheefesten die gastronomische Seite koordi-

nierten und somit demMoscheeverein einen finanziellen Gewinn durch verkauftes

Essen einbrachten. Je mehr Frauen eine kontinuierlich arbeitende Frauenabteilung

erschaffen konnten, umso mehr forderten diese eigene Räume und Unterricht für

sich und dementsprechend religiöse Expertinnen ein. Teilweise boten sich Frauen

selbst an, um den Frauen und Mädchen Unterricht anbieten zu können.49

47 Yilgin 2007: 97.

48 Die vonHart beforschten Frauen im ländlichen Gebiet in derWesttürkei geben ebenfalls an,

dass sie im Ramadan und zu den Gesegneten Nächten die Moscheen aufsuchen. Vgl. Hart

2013: 114.

49 Feldnotiz, Stadtteilfest, 14.06.2015, Altstadt-Moschee, Gespräche mit der Frauenvorsitzen-

den und Frauen mit Funktionen im IGMG-Regionalbund. Feldnotiz, Kirmes, 29.06.2013,

Yunus-Emre-Moschee, Gespräch mit älteren Frauen und Männer.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012 - am 14.02.2026, 06:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Die Moschee als gegenderter Ort 213

Heute sind sowohl geschlechtergetrennte als auch -gemeinsame Feiern,Vorträ-

ge, Predigten und Aktivitäten in Moscheen zu beobachten: Der Unterricht für Kin-

der und Gruppentreffen wie die Sitzungen der DITIB-Moschee-Jugendabteilungen

oder Vorstandssitzungen weisen beide Geschlechter in einemRaum ohne dezidier-

te Raumtrennung auf. Es gibtmarkiert geschlechtergetrennte Veranstaltungen, die

von Männern an Männer und von Frauen an Frauen adressiert sind, wie sohbets,

Vorträge und Unterricht. Veranstaltungen für alle Gläubigen werden von Männern

geführt wie die Feiern der Gesegneten Nächte oder Ramadan-Vorträge – allerdings

immer mit räumlicher Geschlechterseparierung. Auch Vorträge und Predigten, die

sich an die gesamte Gemeinde richten, werden von Männern im Hauptgebetssaal

gehalten. Dabei ist zu beobachten, dass diese Separierungen von Frauen unter-

laufen werden sowie ein Wandel auch in den gemeinschaftlichen Gebeten zum

Freitag, zu Totengebeten und zu den Festtagen zu beobachten ist – wie in den

nächsten Kapiteln analysiert wird. Insbesondere bei deutschsprachigen Vorträgen

gab es unter den Besucher*innen sowohl vor als auch während der Veranstaltung

Unklarheiten über die Sitzordnung.

Die heutige Situation wirft eigentlich die Frage nach den strukturellen Bedin-

gungen und diskursiven Hintergründen des weiblichenMoscheebesuchs auf. Den-

noch analysiert kaum eine Studie über islamische Organisationen in Deutschland

dezidiert diese Entwicklung, die doch darauf hinweist, dass es schon früh Frauen-

Empowerment innerhalb der muslimischen Gemeinschaften gegeben haben muss

– also etwa zeitgleich mit der Entwicklung von Frauenmoscheebewegungen in ur-

banen Nachbarschaften in muslimischen Mehrheitsgesellschaften, die im Zusam-

menhang mit islamischem Aktivismus und Islamic Revivalism stehen:

Der weibliche Moscheebesuch erfährt als Akt der religiösen Partizipation von

Frauen in der Öffentlichkeit Aktualität, indem dieser mit der essentiellen Forde-

rung nach religiöser Bildung für und von Frauen vermengt wird. Die sowohl von

informellen, häufig auch inoffiziellen Akteur*innen als auch von staatlicher Seite

eingerichteten und erst seit dem 20. Jahrhundert belegten Korankurse inMoscheen

für Mädchen und für Frauen sowie die offizielle Öffnung von Medresen für Frau-

en,50 scheint dabei für die Vermittlung systematischen Wissens in Moscheen für

Frauen in muslimischen Mehrheitsgesellschaften den Ausgangspunkt darzustel-

len. Der islamische Revivalismmit seinem Fokus auf frühislamische Entwicklungen

ebnete dann den Weg für den Moscheebesuch der Frauen, indem frühe Belege des

Moscheebesuchs als authentische Aussagen des wahren Islams gewertet werden.

So ist die weibliche Inanspruchnahme von Moscheen im Zusammenhang eines

echten Revivals zu betrachten, in der Innovationen als vergessene Traditionen kon-

struiert werden und nicht als bidʿa (›unerlaubte Neuerung‹). Dezidiert weibliche

50 Siehe Abschnitt I, Kap. 2.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012 - am 14.02.2026, 06:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Moscheeleben in Deutschland

Moscheebewegungen wie sie seit den 1970er Jahren in Ägypten und weltweit beob-

achtet werden können, können daher in ein globales Islamic Revival eingeschrieben

werden.51 Dabei ist der Aspekt, dass sich Frauen in Moscheen gegenseitig religiös

unterrichten, in einem größeren Kontext zu betrachten, nämlich im Kontext der

Ausbildung eines religiösen Ethos bzw. einer religiösen Sensibilität, die in Nach-

barschaften, durch Wohlfahrtspflege, Kleiderordnungen und Konsum islamischer

Medien gepflegt und durch Techniken der ethischen Selbstkultivierung verinner-

licht werden.52 Frauen-Empowerment in Moscheen ist so in den lange Jahre als

islamistisch bezeichneten Bewegungen wie derMilli Görüş,Hizmet, dem VIKZ und

der DMG (früher IGD) vorangetrieben worden und nicht in den Gemeinden der

sich als dezidiert säkular (bzw. laizistisch) verstehendenDITIB, ADTÜDF oder ATIB,

was sich in den lokalen Moscheen ebenfalls niedergeschlagen hat.

Die in den Verbänden VIKZ und IGMG normativierte und gepflegte mehr oder

minder strikte Geschlechtertrennung bedeutete die Kreierung von female spaces in

der religiösen Bildung von Frauen. Allerdings ist diese Entwicklung in unterschied-

licher Form vonstattengegangen. Schon zu den Anfängen des VIKZ war es inner-

halb des Netzwerkes nicht ungewöhnlich, Frauen die Möglichkeit der religiösen

Betätigung zu bieten und diese innerhalb der Moscheen auch zu gewährleisten –

und zwar in der Form, dass diese von Männern vollkommen separiert war. Die

Schaffung von Räumen für Frauen innerhalb und außerhalb von Moscheen hat

hier die Entwicklung einer Moscheearbeit von Frauen für Frauen begünstigt und

hat Anfang der 1990er Jahre auch eine Hoca-Ausbildung für Frauen in Deutschland

etabliert.53 Jonker bindet die vermehrte Präsenz von Frauen in den Moscheen in-

nerhalb des VIKZ einerseits an eine »Tradition der Mystik, in der dem Verhältnis

zwischen den Geschlechtern eine andere Bedeutung zukommt« – implizit einer

geschlechtergerechteren –, andererseits an ein »Vakuum, in dem sich der west-

europäische Islam befindet«.54 Insbesondere hätten sich Frauen als »pragmatische

und tüchtige Brückenbauerinnen«55 zurMehrheitsgesellschaft erwiesen, was ihren

Stand verbessert hätte. Tatsächlich halte ich die »Tradition der Mystik« nicht für

ausschlaggebend, vielmehr binde ich die Präsenz von Frauen innerhalb des VIKZ

an die Entwicklung in der religiösen Bildung imNachgang zu den frührepublikani-

schen Umwälzungen in der Türkei. Um die basale religiöse Unterweisung aufrecht

zu erhalten, hatte der Gründer der Bewegung, Tunahan, religiöse Bildung auf in-

formellen Wegen ermöglicht und mangels Schülern auch Schülerinnen unterrich-

tet.56 Die Aktualisierung der göttlichen Forderung, sich Wissen anzueignen und

51 Siehe zu Ägypten: Mahmood 2005.

52 Vgl. Mahmood 2005: 2-3.

53 Vgl. Jonker 2003b: 231.

54 Jonker 2003b: 225.

55 Jonker 2003b: 225.

56 Vgl. Jonker 2002a: 69-70.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012 - am 14.02.2026, 06:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Die Moschee als gegenderter Ort 215

Kindern ungeachtet ihres Geschlechts die Grundlagen ihres Glaubens zu vermit-

teln, mündet – bedingt durch den spezifischen gesellschaftlichen Kontext in der

frühen türkischen Republik – somit in eine religiöse Lehrvermittlung für Männer

und Frauen, Jungen und Mädchen gleichermaßen.

Sowohl Jonker als auch Amir-Moazami/Jouili verweisen bei der Entwicklung

von weiblicher Präsenz in Moscheen auf einen religionsinhärenten Aspekt: Jon-

ker sieht im Erwerb religiösen Wissens das Streben danach, »einer göttlichen In-

tention nachzuspüren« und »Erfahrungen der Transzendenz« zu machen.57 Amir-

Moazami/Jouili verbinden Wissenserwerb und -vermittlung mit dem Anspruch,

islamisch korrekt, also fromm, zu leben:

»If knowledge acquisition is a tool withwhich to become pious, themain goal con-

sists in effecting a reform of the self. Therefore, these pious dispositions that are

to be cultivated are not only ends in themselves, but are necessary to enable the

individual subject to change her conduct and act properly as a Muslim, according

to orthodox norms of Islamic piety.«58

Daher werde dem Erwerb von religiösem Wissen eine Bedeutung als »a religious

duty«59 beigemessen. Die Frage nach den Lehrerinnen in den Moscheen greifen

Amir-Moazami/Jouili mit dem Verweis auf kulturelles Kapital auf:

»The very fact that thesewomenhave increased their cultural capital, including re-

ligious know-how, not only allows them to fulfil their self-declared role as knowl-

edgeable educators of the next generation and of the wider community, but also

enables them to put forward suggestions for interpretations of the texts in favor of

amore participatory notion of gender relations, even though theymostly attempt

to back these up with authorized discourses.«60

Erst so ist auch zu erklären, warum aus den Schülerinnenkreisen überhaupt Lehre-

rinnen hervorgingen.Wenn es nur um die Erziehung derMädchen gegangen wäre,

hätte dies auch der männliche Hoca in der Moschee machen und man hätte es da-

bei belassen können – wie es laut Forschungsstand jahrhundertelang üblich war.

Doch der Anspruch der religiös gebildeten Frauen auch zu lehren, schreibt sich in

die Entwicklung des kulturellen Kapitals ein. Das Verständnis von aktiver Bildung,

also sich nicht mit Genügsamkeit selbst zu begrenzen, gewinnt an symbolischem

Wert. In einigen Landesteilen haben Trägerorganisationen diese lokalen Entwick-

lungen positiv aufgenommen und gefördert, im Laufe der Zeit auch feste Struktu-

ren geschaffen und in der Gemeindearbeit verbreitet. Jonker stellt zwar fest, dass

57 Jonker 2003b: 224-225.

58 Amir-Moazami/Jouili 2006: 635

59 Amir-Moazami/Jouili 2006: 628.

60 Amir-Moazami/Jouili 2006: 628.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012 - am 14.02.2026, 06:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Moscheeleben in Deutschland

»die islamischen Gemeinden und Vereine Anfang der 90er Jahre nicht darauf vor-

bereitet [waren], als einige Frauen ihre marginalisierte Position hinterfragten: Der

status quo, den sie seitdem anzufechten versuchen, zielt auf die Fundamente der

Machtasymmetrie«.61 Doch trotz dieser anfänglichen Schwierigkeiten, die Jonker

leider nicht ausführt, haben verschiedene islamische Verbände in unterschiedli-

cher Geschwindigkeit und Intensität, Lehr-, Bet- und Lernräume für Frauen (und

von Frauen) integriert, erst geschaffen und/oder ausgebaut und – wiederum in

unterschiedlicher Form – Partizipation von Frauen gefördert. In Deutschland sind

VIKZ-Moscheen die ersten Moscheen, welche die religiöse Expertise von Mädchen

und Frauen förderten. Heute verfügt fast jede VIKZ-Gemeinde über einen oder

mehrere weibliche Hocas (türk. bayan hoca), so auch am Hauptfeldforschungsort,

wo in den Jahren 2013-2016 drei weibliche Hocas gleichzeitig tätig waren.

In den Vorläuferorganisationen der IGMG, die in die religiös-politische Be-

wegung der Milli Görüş bzw. die der laizistischen Religionspolitik oppositionelle

›islamische Bewegung‹ (türk. islamcı hareket oder islami hareket) in der Türkei ein-

gebettet sind, wird schon seit den 1980er Jahren der Part der Frauen innerhalb

der Gesellschaft prominenter in den Fokus gerückt. Wie auch in anderen – zu-

nächst – männergeführten populären Bewegungen des islamischen Aktivismus

werden Frauen als integrale Teile der muslimischen Gemeinschaft betrachtet

und in die Bewegungen integriert.62 Die IGMG hat daher gegen Ende der 1980er

Jahre das Bedürfnis der Frauen, im öffentlichen Raum als religiöse Subjekte

aufzutreten, religiöses Wissen zu erwerben und weiterzugeben sowie als Teil der

Gemeinde Arbeit zu leisten, aufgenommen und in den 1990er Jahren weitgehend

in ihrem islamischen Aktivismus umgesetzt. Hier spielt die Verbindung zur

Wohlfahrtspartei (RP) in der Türkei eine große Rolle, da von der Parteiführung

selbst Frauen als bedeutsamer Teil der Bewegung angesprochen wurden und sie

beispielsweise die Forderungen nach universitärer Bildung von kopftuchtragen-

den Frauen prominent auf ihre Agenda gesetzt hat.63 Die Leidenschaft, mit der

Frauen in den IGMG-Moscheen Wahlspenden eingesammelt und die Narrative

der Bewegung weitergetragen haben, verstärkte parallel den Einsatz für religiöse

Bildung von Frauen, die Einrichtung von Frauenräumen und die Etablierung von

Frauenabteilungen im Verband selbst. Mit der Einrichtung lokaler, regionaler und

bundesweiter hierarchisch strukturierter Frauenabteilungen haben Frauen sich

auch im offiziellen Verwaltungsapparat der IGMG ihren Platz erkämpft. Die paral-

lele Verwaltungsstruktur weist Mitbestimmungsrechte und Rechenschaftspflicht

61 Jonker 2003b: 225 [Hervorhebung im Original].

62 Vgl. z.B. für die ägyptischenMuslimbrüder: Halverson/Way 2011: 514-515. In der islamischen

Bewegung in der Türkei spielten die ins Türkische übersetzten Werke von Zaynab al-Ġazālī

und anderen religiösen Aktivist*innen aus Ägypten ebenfalls eine gewisse Rolle.

63 Feldnotiz, Stadtteilfest, 14.06.2015, Altstadt-Moschee, Gespräche mit der Frauenvorsitzen-

den und Frauen mit Funktionen im IGMG-Regionalbund.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012 - am 14.02.2026, 06:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Die Moschee als gegenderter Ort 217

für die Frauenabteilungen aus. Von den Verwaltungsstrukturen, die von Männern

getragen werden, sind sie organisatorisch separiert und weisen daher einen unab-

hängigen Charakter auf. Zugleich sind sie in die Gesamtverwaltung des Verbandes

eingebunden. Auch beim VIKZ entstanden schon früh gezielt parallel zur männli-

chen Verbandsarbeit Frauenabteilungen, die fast vollständig unabhängig von der

männlich geführten Vereins- und Verbandsarbeit sind. Diese Verwaltungen laufen

auch heute nicht zusammen. Damit waren erhebliche Probleme in der Kommu-

nikation zwischen den Abteilungen verbunden, wie Jonker Anfang der 2000er

Jahre feststellt.64 Die Kommunikation zwischen den Geschlechtern lief innerhalb

von VIKZ-Moscheegemeinden vielfach über familiäre Verbindungen, d.h. in der

von Jonker untersuchten Moschee sind es die jeweiligen Familienmitglieder,

die zwischen den Männer- und Frauenabteilungen den Kommunikationsfluss

aufrechterhalten. Eine direkte Kommunikation zwischen den Geschlechtern, z.B.

hierarchisch vom Vereinsvorsitzenden zur Vorsitzenden der Frauengruppe war

nicht möglich und musste daher auch scheitern, wenn innerhalb der Familien In-

formationen nicht weitergegeben wurden. Dies deutet auf ein generelles Problem

im Moschee-Management hin, welches unabhängig von der Verbandszugehö-

rigkeit auch in Moscheen anderer Verbände durchaus vorkommt.65 Auch in den

lokalen Moscheen können selbst langjährige Moscheevorsitzende kaum Auskunft

über die Angebote und Aktivitäten der Frauenabteilung und der weiblichen Hocas

geben, teils aus Unkenntnis und teils, damit es nicht als Einmischung in die

Angelegenheiten der Frauen missinterpretiert werden kann.66 Dort, wo die Größe

der Gemeinde überschaubar ist, wie in der Yunus-Emre-Moschee, stellt sich

dieses Problem nicht. In der Altstadt-Moschee dagegen wurde der Kommunika-

tionsfluss zwischen der offiziellen Frauenabteilung und dem Moscheevorstand

organisatorisch durch regelmäßigen Austausch und Treffen geregelt. Im Laufe

der Feldforschung wurde auch zwischen Moscheevorstand und einer informellen

Frauengruppe der regelmäßige Austausch vereinbart.

Während sowohl die IGMG als auch der VIKZ schon früh die Integration von

Frauen in die Moscheen als Trägerinnen und Adressatinnen der religiösen und

auch politischen Arbeit sowie des religiösen Wissens förderten und die Schaffung

von separaten Frauenräumen in lokalenMoscheen unterstützten, taten sichDITIB-

Moscheen wie auch Moscheen der ADTÜDF und der ATIB schwer mit der Berück-

sichtigung von Frauen. Sie ahmten die Strukturveränderungen in der IGMG und

VIKZ zeitlich verzögert nach. Dies wird insbesondere bei der Betrachtung der Mo-

scheebauten der DITIB deutlich: Während Frauengebets- und Treffräume in schon

64 Vgl. Jonker 2002b.

65 Beilschmidt beobachtet das auch in DITIB-Gemeinden. Vgl. Beilschmidt 2015: 137.

66 Feldnotiz, Kirmes, 01.11.2014, Kultur- und Bildungszentrum, Ferit.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012 - am 14.02.2026, 06:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Moscheeleben in Deutschland

frühen Neubauten von IGMG- oder VIKZ-Moscheegemeinden einen fast gleich-

wertigen Platz wie den Männern vorbehaltene Gebetssäle aufweisen, verfügten

erste Moscheebauten der DITIB wie in Pforzheim (1991) oder Reutlingen (1996)

zunächst über keine eigenen Frauenbereiche und integrierten Frauen auch nicht

vollwertig in die Gebetssäle.67 Vorhandene Treffräume für Frauen erwiesen sich –

gemessen an der Größe der Moschee – als zu klein. Erst allmählich folgten Mo-

scheebauten mit Emporen über dem Gebetssaal, was sich heute zum architektoni-

schen Standard entwickelt hat. Die Schwierigkeiten liegen im Falle der DITIB auf

der ideologischen Ebene, die Auswirkungen auf den Aktivismus innerhalb der Mo-

scheegemeinden hatte: In Moscheen des VIKZ und der IGMG konnten gleicherma-

ßen Frauen und Männer über den identitätspolitisch geprägten Aktivismus ange-

sprochen werden und ein common bound aufbauen. Währenddessen konnte DITIB

mit ihrem laizistischen und religiös apolitischen sowie die gesamte türkische Na-

tion umfassenden Anspruch kein ähnliches community-building installieren, so dass

auf lokaler Ebene das Zusammenkommen der Frauen über die Tarāwīḥ-Gebete und

GesegnetenNächte sowie ihr Engagement in derMoschee über Kirmes undEssens-

angebote bei Moscheefesten hinaus keine Legitimität erfuhren. Kleineren Verbän-

den wie der ADTÜDF und der ATIB hingegen fehlten sowohl ideelle Leidenschaften

für religiöse Bildung und islamischen Aktivismus als auch ökonomische und per-

sonelle Ressourcen. Die strukturelle Verankerung von Frauen in den Betrieb der

Moscheen rückt erst durch den Ausbau der Infrastruktur innerhalb der DITIB seit

Mitte der 2000er Jahre und die Integration von Akteur*innen und damitNarrativen

aus dem Spektrum des islamischen Aktivismus in die türkische Religionsbehörde

Diyanet in den Fokus.68 Hier treffen sich diskursive Anforderungen an das islami-

sche Feld in Deutschland nach Sichtbarkeit der muslimischen Frauen in Moscheen

und in den Verbandsstrukturen mit den aktivistischen Entwicklungen innerhalb

der türkischen Religionsbehörde Diyanet, die – wie in Abschnitt II dargelegt – den

Ausbau der Frauen-Expertise im letzten Jahrzehnt erheblich vorangetrieben hatte.

2. Der gegenderte Gebetssaal: Die Aushandlung von Normen
durch Praktiken und Diskussionen

Öffnen der Gardine – Weibliche Eroberung des Gebetssaals?

Feldnotiz »Öffnen der Gardine in der Yunus-Emre-Moschee«69

67 Interview, Moscheevorsitzender der DITIB-Moschee in Reutlingen, April 2006.

68 Siehe auch Abschnitt II, Kap. 2.

69 Feldnotiz,Mawlīd an-Nabī/Mevlid Kandili, 12.01.2014, Yunus-Emre-Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012 - am 14.02.2026, 06:42:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

