lIl. Die Moschee als gegenderter Ort

gleich die Anzahl der studierten Theologinnen wesentlich geringer ist als unter Min-
nern. Im Zusammenhang mit weiblichem Expertentum stechen in 6ffentlichen
Debatten die weibliche Gebetsleitung, respektive die Frau als Imamin hervor, wel-
che als liberal-islamisches Projekt das enge Korsett des anti-liberalen und frauen-
feindlichen Islams sprengen soll.”® Ich argumentiere im vierten Kapitel, dass das
Thema der weiblichen Gebetsleitung eine mehrheitlich von auen an Mainstream-
Moscheen herangetragene Erwartung ist, die durch die Parallelisierung der Ge-
betsleitung mit der Gottesdienstleitung, insbesondere dem Priesteramt, im christ-
lichen Kontext geprigt ist. Denn — wie ich aufzeigen werde — spielt in den unter-
suchten Moscheekontexten die Wissensgenerierung und Lehre von Expertinnen
sowie die Teilnahme an Gemeinschaftsgebeten in Moscheen eine viel hohere Rolle
als weibliche Gebetsleitung.

1. Frauenbereiche und genderseparierte Gebetsséle -
lokaler Uberblick und historische Einordnung

Am Hauptfeldforschungsort sind unterschiedliche Formen der Segregation und
der Zusammenfithrung zu beobachten, die neben dem Aktivismus-Potential von
Frauen und diskursiven Entwicklungen in islamischen Verbinden auch von finan-
ziellen Moglichkeiten der lokalen Moscheevereine abhingen. Bevor ich auf die ein-
zelnen Moscheen eingehe, bedarf es aber einer erweiterten Sichtweise auf die Ein-
richtung von genderseparierten Riumen im gesellschaftlichen Kontext:

Im 6ffentlichen Raum miissen genderseparierte Riume mit explizitem Aus-
schluss von Frauen bzw. Mdnnern aus bestimmten Riumen mit Verweis auf beson-
dere Bediirfnisse und Reglementierungen des jeweiligen Geschlechts begriindet
werden: Dies gilt beispielsweise fiir Frauen-Cafés, Frauenschwimmen, Physik fiir
Madchen, Miittergruppen, Handarbeit fiir Jungen, Vitertreffs sowie Treffpunkte,
die als for girls only oder just boys lanciert werden u.4. Dabei sieht man eine Diskre-
panz zwischen erst geschaffenen genderseparierten Riumen und schon bestehen-
den: Die bestehenden miissen stets gegen den Impetus der Geschlechtergleichheit
begriinden, warum sie an der Genderseparierung festhalten, wihrend die neu ge-
schaffenen die gewiinschte Geschlechtertrennung mit dem Ziel der Geschlechter-
gerechtigkeit begriinden. Im letzteren Fall wird mit der jeweiligen Machtpositi-
on des anderen Geschlechts in einem bestimmten Bereich argumentiert, die trotz
der Aufhebung der strukturellen Diskriminierung des einen Geschlechts weiterhin
wirkmachtig bleibe. So werden genderseparierte Riume und Gruppen geschaffen,
damit ohne die mannlich bzw. weiblich konnotierte Machtposition in einem ge-

18 Vgl. SPIELHAUS 2016: 27.

am 14.02.2028, 06:42:33.

199


https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Moscheeleben in Deutschland

schiitzten Rahmen erfolgversprechende Mechanismen entwickelt werden kénnen,
die in durchmischten Riumen und Gruppen nicht als moglich angesehen werden:

»[D]er geschlechtshomogene Raum des Madchentreffs [wird] als Parallelstruktur
zur gesellschaftlichen Struktur (AuRen) konstruiert [...], in welchen Madchen tiber
erzieherische Interventionen fiir dieses Aulen gestarkt werden sollen, um als Ein-
zelne spater im Kontext dieser gesellschaftlichen Strukturen widerstindig den ei-
genen Weg gehen zu kénnen, der vor allem als Unabhangigkeit vom mannlichen
Geschlecht konturiert wird.«'

So wird beispielsweise ein Physikunterricht fiir Mddchen zu einem geschiitzten Raum
fiir Midchen, in dem sie ohne Blicke und Interventionen durch die Jungen und
der minnlichen Lehrer selbstbewusst lernen kénnen. Interessant ist, dass bei die-
sen Einrichtungen neben den kritisierten Machtverhiltnissen hiufig auch unter-
schiedliche Bediirfnisse, Fihigkeiten und Rollen des jeweiligen Geschlechts heran-
gezogen werden, um den besonderen Bedarf zu rechtfertigen. So werden Unter-
brechungen von Sprechbeitrigen von Frauen als ménnliches Verhalten kritisiert und
Team- oder Konsensfihigkeit als weibliches Verhalten codiert. Ohne die Begriin-
dung eines Schutzraums fallen genderseparierte Bereiche dem Vorwurf einer Un-
gleichbehandlung anheim — gerade auch im religiésen Bereich. In legalistisch nor-
mierten Genderseparierungen in amtlichen und amtsreligiésen Kontexten hat der
Anspruch nach Geschlechtergerechtigkeit neben der Beibehaltung der bestehen-
den Machtpositionen neue weibliche Bereiche geschaffen, die im Effekt das Un-
gleichgewicht noch viel deutlicher gemacht haben: Beispielsweise ist das Pries-
teramt in der romisch-katholischen Kirche weiterhin nur Minnern vorbehalten,
aber durch die Offnung von bestimmten Berufen innerhalb der Diézesen fiir Frau-
en funktional und strukturell herausgefordert. Frauenordination ist nicht wie in
evangelischen Kirchen méglich, doch dort, wo religiose Aufgaben keine geweih-
ten bzw. ordinierten Triger brauchen, konnen diese eben von Frauen ausgefiillt
werden. Diese Kompensation hat allerdings den Effekt hervorgebracht, dass nicht
die unterschiedlichen Aufgabenteilungen akzeptabel wurden, sondern erst recht
die Diskriminierung der Frauen hervortrat. Das Ergebnis ist, dass die rémisch-
katholische Kirche in diesem Punkt schwer hadert.*

Auch im Moscheebereich fordert die Anwesenheit von Frauen in der Moschee
die Moschee als minnlichen Ort heraus: Separierte Riume schaffen Moglichkeiten
der Partizipation, die eine eigenstindige Partizipation ermdglichen, welche parallel
zur eigentlichen Struktur verliuft. Einige Forschende tun sich schwer damit, diese
Situation nicht unter der Primisse der Geschlechtergleichheit zu untersuchen -

19 WELSER 2017: 234.
20  Vgl. hierzu EckHOLT 2019 und ECKHOLT/LINK-WIECZOREK/SATTLER/STRUBIND 2018.

am 14.02.2028, 06:42:33. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Die Moschee als gegenderter Ort

wie dies die jeweils befragten Frauen sehen.” Bei der Schaffung von weiblichen
Riumen geht es den Frauen und Minnern in der Regel nicht um eine formale
Gleichstellung und Teilhabe an allen Aktivititen der Minner. Vielmehr bemiihen
sie sich, praktische Losungen fiir religiose Bediirfnisse wie Beten, religiéses Er-
leben, Unterrichten, Lernen und Zusammenkommen zu erarbeiten. Teilweise —
aber nicht immer - dient der Bezug auf normativierte Quellen dabei der legiti-
matorischen Absicherung: Einige Frauen wiesen immer wieder darauf hin, dass
Freitagsgebete wihrend der koranischen Offenbarungszeit gemeinschaftlich von
Frauen und Minnern begangen worden sein sollen, aus der mit der Zeit Frauen
ausgeschlossen wurden. Man beruft sich also auf eine echte islamische Zeit und
auf die Autoritit des Propheten selbst, um eine religiose Praxis heute zu legiti-
mieren und diese eben nicht als Erneuerung (bid ‘a) darzustellen.”” Das Argument,
dass der Moscheebesuch von Frauen »unzulissigerweise« im Laufe der Geschichte
verhindert wurde,” fungiert zum einen als Fundament fiir die Moscheeaktiviti-
ten beider Geschlechter, zum anderen wird somit die Moschee als ein religidser
Ort aller Muslim*innen gedacht. Der Einschluss von Frauen in die Moscheen wird
in keiner von mir aufgesuchten Moschee abgelehnt und niemand beruft sich auf
legalistische Diskussionen, die jahrhundertelang den Moscheebesuch von Frauen
reglementiert haben.* Stattdessen ist zu beobachten, dass Bediirfnisse vor dem
Vorstand vorgetragen und legitimiert werden sowie die Frage nach den Ressour-
cen hierfir geklirt wird. Aktive Frauen wie auch der Vorstand der Moschee han-
deln stindig ihre Position innerhalb des Moscheegefiiges aus. Dabei beanspruchen
Frauen religise Autoritit und erhalten diese oder eben nicht — je nachdem wie sie
ihre sozialen, kulturellen und religiosen Kapitale fruchtbar machen konnen.
Durch dieses wechselseitige Machtverhiltnis ist das Moschee-Management ge-
zwungen, den geforderten und legitimierten Bediirfnissen auch nachzugehen. Es
handelt sich um eine ad-hoc-Technik auf lokaler Ebene, die teilweise durch Po-
litiken der Verbandsebenen geférdert wird, aber erst durch jahrelanges diskursi-
ves und aktives Bemithen Geltung vor Ort erlangt. Die Kulturtechnik innerhalb
von Organisationen, Erklirungen mit autoritativem Charakter zu verabschieden,
auf die in lokalen Gemeinschaften verwiesen werden kann, um lokale Entwicklun-
gen zu legitimieren bzw. einzufordern, ist in den aufgesuchten Moscheen lediglich
punktuell entwickelt. Vielmehr ist zu beobachten, dass der Aktivismus von Frau-
en regelt, inwiefern Frauen vor Ort Platz in Moscheen gewinnen oder nicht und
so der islamische Diskurs wirkmichtig wird. Die female spaces — in welcher Form
auch immer - sollen bestimmte praktische Bediirfnisse befriedigen und kénnen

21 Siehe z.B. KALMBACH 2008.

22 Feldnotiz, Stadtteilfest, 13.06.2015, Altstadt-Moschee, Samira und Jussuf.

23 Feldnotiz, Stadtteilfest, 13.06.2015, Altstadt-Moschee, Hafsa: »WeifRt du, warum das so ist?
Wegen der Tradition bei den Tiirken.«

24 Ausfiihrlich zu diesen legalistischen Diskussion Abschnitt I, Kap.2 und KATZ 2014: 17-99.

am 14.02.2028, 06:42:33. - Open A

201


https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Moscheeleben in Deutschland

daher auch in solche Diskurse eingereiht werden, die jenseits von religiésen Riu-
men eine Trennung der Geschlechter mit notwendig oder mit dem Argument des
geschiitzten Raumes fiir das jeweilige Geschlecht legitimieren wie in den Formaten
for girls only. Es geht also im Moscheekontext darum, verschiedene Gebetsmog-
lichkeiten, Unterrichtsformate, meditative Angebote und eigene weibliche Sphi-
ren zu schaffen. Erst durch diesen Schritt wird Teilhabe an Veranstaltungen, die
fiir Manner leichter zu erreichen sind als fiir Frauen (z.B. Teilnahme an Freitags-
und Feiertagsgebeten), moglich. Diskursive Geltung erlangen diese dann, weil und
indem diese Praxen als alle Muslim*innen gleichermafen ansprechende religise
Pflichten markiert werden wie weiter unten anhand von Feldbeispielen dargestellt
wird. Mit der stirkeren weiblichen Prisenz und der Betonung eben dieser geraten
diejenigen Aspekte in den Vordergrund, die als Ausschluss oder Diskriminierung
verstanden werden konnen wie die fehlende weibliche Gebetsleitung, mangelnde
Vortrige von Frauen fiir ein gemischtgeschlechtliches Publikum, Ausschluss von
Frauen bei Feiertagsgebeten u.w.*

Eine genderseparierte Nutzung der Moschee hat sich am Hauptfeldfor-
schungsort riumlich in der Altstadt-Moschee, im Kultur- und Bildungszentrum,
in der Omar-Khattab-Moschee, in zwei weiteren Moscheen sowie in den Repri-
sentativmoscheen im Umland wie in der Mimar-Sinan-Moschee zementiert:

Die Minnerbereiche befinden sich alle im Erdgeschoft und umfassen den
Hauptgebetssaal (masgid), einen Sanititsbereich, Flure, Biiro- und Aufenthalts-
riume, teilweise auch Kiichen. Die Einginge sind teilweise separat von den
Frauenbereichen. Etwaige Lokale und Liden sind von der Strafle zu erreichen
und in der Regel gemischte Riume. Die Frauenbereiche, teilweise mit separatem
Eingang, befinden sich in allen Moscheen im OG. Sie beherbergen einen Ge-
betssaal, der als Frauengebetssaal oder bayan mescidi (tiirk.) ausgeschildert wird,
sowie verschiedene weitere Riume wie Versammlungsriume, Kiichen, Raum fiir
Kinderbetreuung u.w. In der Altstadt-Moschee steht bis auf einen Vorstandsraum
das gesamte Obergeschoss mit iiber 100 m* als Frauenbereich zur Verfiigung
und ist in etwa so grofd wie der Hauptgebetssaal im EG. Auch im Kultur- und
Bildungszentrum verfiigen Frauen iiber ein grofziigiges eigenes Stockwerk,
in einem weiteren stehen Wohnungen fiir die weiblichen Hocas bereit, die als
Lehrerinnen in der Moschee titig sind. Der Mannerbereich ist hier kleiner als
der Frauenbereich. In der Omar-Khattab-Moschee ist der Frauenbereich iiber
den Gebetssaal zu erreichen, beide Sile sind gleich grof3. In den reprisentativen
Kuppelbauten wurde ein bestimmtes Raumvolumen des Gebetssaals feminisiert,
nimlich die Empore. Diese stellt eine Hochebene iiber dem Gebetssaal dar, an

25  Siehe zu diesen Wahrnehmungen HorscH/KisI 2015 und die Erfahrungsberichte auf http://
frauenbereich.tumblr.com/.

am 14.02.2028, 06:42:33. - Open A


http://frauenbereich.tumblr.com/.
http://frauenbereich.tumblr.com/.
http://frauenbereich.tumblr.com/.
http://frauenbereich.tumblr.com/.
https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://frauenbereich.tumblr.com/.
http://frauenbereich.tumblr.com/.
http://frauenbereich.tumblr.com/.
http://frauenbereich.tumblr.com/.

lIl. Die Moschee als gegenderter Ort

dem die Frauen iiber die Hohe der Kuppel teilhaben und dennoch riumlich von
den Minnern unten getrennt sind.

Die Schaffung von eigenen Riumen verhindert die geschlechtliche Durchmi-
schung der Gemeinde untereinander und ist hiufig auch erwiinscht. Die Auswei-
sung von Riumen nur fur Frauen bedeutet auch, dass jeweils andere Riume wie-
derum nur Minnern vorbehalten sind. Damit wird der Hauptgebetssaal der Mo-
schee mit mihrab und minbar erst recht verminnlicht. Diese sind das Aushinge-
schild der Moschee und kennzeichnen sie in vielen Fillen iiberhaupt erst als Mo-
schee. Die Winde sind teilweise dekoriert und um die minbar herum sind verzierte
Kacheln angebracht. In den untersuchten Frauenbereichen hingen an den Winden
keine Verzierungen, die Gebetsrichtung ist lediglich durch die Auslegung der Tep-
piche markiert und sie verfugen auch nicht tiber minbar und mihrab. Was ist das
Funktionale an diesen Elementen? Auf der minbar wird die Predigt an Freitagen
und an Feiertagen gehalten, teilweise auch an den Gesegneten Nichten. Mihrab
ist die Gebetsnische des Gebetsleiters. Da im Frauengebetssaal weder die hutba
verlesen wird noch ein Gebetsleiter oder eine Gebetsleiterin dem Gebet vorsteht,
braucht es dort diese beiden Elemente auch nicht. Thr Fehlen zeigt den Ausschluss
der Frauen aus dem masgid-Geschehen an der Oberfliche: Der Frauengebetssaal
ist eben ein Ort, der fiir das Gebet der Frauen in der Moschee und fiir ihren Un-
terricht ausgewiesen ist. Fiir beides brauchen Frauen nicht die bekannten religiose
Symbole und entwickeln auch keine. Selbst tibliche Wandverzierungen durch kal-
ligraphische Werke mit dem Namen Gottes, des Propheten, seiner beiden Enkel-
sohne und/oder der ersten vier Kalifen gibt es nicht. Wenn das Gebet im masgid
geleitet wird, wird dies von einem Imam getitigt und per Beamer oder Audio in
den Frauenbereich iibertragen. Zwei Gebetsleiter, die zur gleichen Tageszeit Gebete
leiten, sind nicht vorgesehen. Begriindet wird dies mit der prophetischen Tradi-
tion.*® Die Gebetsleitung wird sowieso technisch in die anderen Riume iibertra-
gen, es braucht daher keine mihrab im Frauengebetssaal. Was fiir die Gebetslei-
tungen gilt, gilt auch fiir den hutba-Vortrag und dementsprechend fiir die minbar:
Im masgid wird die hutba verlesen. Wenn an einem Ort dies schon realisiert wird,
kann es — wie bei Tageszeitgebeten auch — parallel dazu kein weiteres Freitags-
gebet am selben Ort mit eigener Gebetsleiterin und Verlesung der hutba geben.”

26  Feldnotiz, Treffen der Interkulturellen Frauengemeinschaft, Vortrag: »Gebet in der Gemein-
schaft —was man beachten sollte«, 31.01.2016, Altstadt-Moschee, Saida.

27  Aufdiese populdre Regelung beruftsich z.B. auch Ferit, Vorsitzende des Kultur- und Bildungs-
zentrums. Diese Aussage steht in dem Zusammenhang, dass deutschsprachige Muslime da-
nach gefragt hitten, ob sie in der Moschee das Freitagsgebet mit einer deutschsprachigen
putba abhalten konnen, aber: »Dort, wo das Freitagsgebet abgehalten wird, kann es kein
zweites Freitagsgebet geben/gibt es kein zweites Freitagsgebet. (»*Cuma namazinin kilindigi
yerde bir ikinci Cuma namazi ol(a)maz.«). Interview, Ferit, 05.06.2013, Kultur- und Bildungs-
zentrum.

am 14.02.2028, 06:42:33. - Open A

203


https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Moscheeleben in Deutschland

Die fehlende religiése Symbolik im Frauenraum steht somit auf der einen Seite
fir die fehlende weibliche religiose Gebetsleitung und auf der anderen Seite fir
die fehlende religiése Verpflichtung fir Frauen, an der Freitags-hutba direkt und
personlich teilzuhaben oder sie auszufithren. In der Yunus-Emre-Moschee und in
der Altstadt-Moschee sind im Frauengebetssaal Schrinke, Tische und Stithle an
den Winden aufgereiht, wodurch der Raum haufig einen Nimbus von Abstellkam-
mer aufweist. Dass dies kein Einzelfall ist, zeigen zahlreiche Berichte aus ande-
ren Moscheen. Dieser Umstand wird in der innermuslimischen Debatte auch als
Degradierung der Frauenbereiche angesehen.*® Doch wenn man die Objekte und
Praktiken in Frauengebetssilen in den Blick nimmt, wird deutlich, um was es den
Frauen hier geht: Hier liegen Dutzende von Koranexemplaren aus, Koranalphabe-
tisierungshefte, Ilmihal-Biicher, Gebetsketten, Kopftiicher, Biicher in verschiedene
Sprachen von verschiedenen Herausgebern zu islamischen Themen, Tafeln, Tische,
Stithle, Lautsprecher und Beamer. Der ganze Raum ist ein stindig fiir Lesen, Ler-
nen, Lehren, Beten und Meditieren genutzter Raum. Es kommt also zum einen
auf die Méglichkeit, das Recht und die Verpflichtung, religioses Wissen zu erwer-
ben und zu teilen an, zum anderen auf die Nutzung der Moschee auch als religi-
Os-spiritueller Ort fiir Frauen. Je mehr Frauen die Moschee derart nutzen, umso
mehr werden auch kontroverse Themen angegangen: Kommentare verschiedener
religiéser Expert*innen zu umstrittenen Koranversen wie 4/34 werden geteilt und
besprochen, tafsir-Werke untereinander verliehen, deutsche, arabische, englische
und tiirkische Sachbiicher zu unterschiedlichen religiésen Themen getauscht. Aus
den unterschiedlichen Gebetspraxen und Formen der spirituellen Religiositit so-
wie der Wissensgenerierung und Lehre folgen damit Aushandlungen von religiéser
Autoritit und Deutungsmacht.

In den Reprisentativmoscheen sind die Emporen etwa auf drei Meter in die
Hohe mit durchgingigem Holzgelinder und weifen Gardinen abgeschirmt. Dar-
tiber ist der Raum nach oben hin offen, was den Blick auf die Kuppel und die
reichverzierten oberen Winde des Hauptgebetssaals freigibt. Der Gebetssaal ist
dariiber hinaus tiber Audio ohne weitere technische Ubertragung (Lautsprecher
sind generell installiert) fiir die Frauen prisent. In sitzender Position ist der Blick
bei zugezogener Gardine auf die Kronleuchter, auf die iibergrofien Verzierungen
an den unteren Winden und auf die Gebetskanzel dadurch eingeschrankt. Sicht-
kontakt von Frauen zu den Minnern wird hergestellt, wenn die Frauen sich an
das Gelidnder stellen, zwischen den Gardinen schauen und diese auch wegziehen.
Fir die Médnner unten im Gebetssaal allerdings bleiben sie unsichtbar, wenn auch
nicht unhérbar. Auch die AuReneinginge sind jeweils geschlechtersepariert: In der
Zentralmoschee werden die Einginge als »Minnereingang« (tiirk. erkek girigi) und

28  Vgl. HorscH/KisI 2015.

am 14.02.2028, 06:42:33.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Die Moschee als gegenderter Ort

>Fraueneingang« (tiirk. kadin girisi) dezidiert als solche ausgewiesen. In der Mimar-
Sinan-Moschee ist der Haupteingang mit dem universalen Namen >Eingang« (tiirk.
giris) gekennzeichnet, der Eingang zum Frauentrakt als >sFrauen-Gebetssaal< (bayan
mescidi) betitelt.

Die gegenseitige Unsichtbarkeit von Minnern und Frauen und teilweise auch
Unhorbarkeit bestimmt das religiése Erleben in der Moschee fiir Frauen und Min-
ner gleichermafen. In den reinen Frauengebetssilen der Altstadt-Moschee und des
Kultur- und Bildungszentrums wird der Kontakt bei gemeinsamen Feiern wie zu
den Gesegneten Nichten itber audio(visuelle) Ubertragung aus dem Gebetssaal in
den Frauengebetssaal hergestellt.”” Das Programm der Feiern oder der Veranstal-
tungen, die sich an alle richten, finden im Minnergebetssaal statt und die Frauen
nehmen — unsichtbar fiir die Minner - teil. Sie machen sich damit dezidiert zum
Teil der Gemeinschaft im Gebetssaal, aber die Minner bekommen in der Regel
nichts mit - diese bleiben unter sich.*° Die Frauen sind zwar korperlich in einem
anderen Raum, aber mit ihren Augen und Ohren erleben sie das Geschehen im
Gebetssaal, wo die Veranstaltung abgehalten wird. Wie gebannt schauen auch die
ersten Reihen auf die Leinwand, mit ihrer Haltung und Mimik wihrend der Vortri-
ge und Gebetszeremonien (z.B. bei dikr und langen du‘a’) sind sie ganz in der Feier
drin.*" Das per Beamer oder Audio iibertragene Geschehen aus dem Hauptgebets-
saal lisst sie dieses in einer Weise miterleben, die durch die Absenz von Minnern
ausgezeichnet ist. Ohne die Minner im selben Raum ist das Verhalten der Frau-
en nicht minnlich reguliert, was sie als »ungezwungen« (rahat) und »frei« (serbest)
verbalisieren.>* Doch auch bei Mannern im Hauptgebetssaal ist das ganz dhnlich
zu beobachten: Wenn Frauen den Hauptgebetssaal betreten, wihrend Minner dort
sind, wenden diese Minner ihre Blicke ab, wollen den Frauen nicht zu nahe kom-
men und nehmen korperliche Haltung ein. Nach Verlassen der Frauen wird diese
korperliche Haltung wieder informeller und freier. Das heifdt, dass auch Manner
das Zusammensein unter sich ohne Frauen als ungezwungen und frei erleben. Den
Frauen erlaubt der fehlende Sichtkontakt in getrennten Gebetssilen, sich nur auf
das Horen zu konzentrieren, wodurch eine besondere meditative Stimmung her-
gestellt werden kann. In diesen Gemeinden wird somit eine »geschiitzte Privat-

29 Umgekehrt habeich nie erlebt, dass aus dem Frauenraum in den Gebetssaal (ibertragen wur-
de.

30 Tatsiachlich kann es aber durchaus sein, dass Gerdausche aus dem Frauenbereich im Manner-
bereich horbar sind, wie nach einer sehr gut besuchten Feier einer Gesegneten Nacht von
Ménnern an den Vorstand herangetragen wurde.

31 Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yilbasi, 04.11.2013, Altstadt-Moschee. Die visuelle Uber-
tragung zeigt in der Regel nur den Bereich um den Leiter der Veranstaltung, den restlichen
Gebetssaal nicht.

32 Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yilbasi, 04.11.2013, Altstadt-Moschee, mehrere darauf
angesprochene Frauen.

am 14.02.2028, 06:42:33. - Open A

205


https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Moscheeleben in Deutschland

sphire« (tiirk. mahremiyet) innerhalb der Moscheen geschaffen, die auflerhalb der
Moschee wieder aufgehoben ist: Frauen und Manner bleiben somit fiir eine kurze
Dauer an einem bestimmten Ort fiireinander unsichtbar und teilweise auch un-
horbar.

Die sowohl religios begriindete als auch sozial erwiinschte Geschlechtertren-
nung wie auch die Geschlechterzusammenkunft im Allgemeinen und innerhalb ei-
ner Moschee im Besonderen markiert aber eine Herausforderung fiir die Gemein-
de: Denn es bleiben auch Frauen aufierhalb des religiésen Geschehens; sie konnen
sich nicht in gleicher Weise wie andere Frauen auf die audio(visuelle) Teilhabe im
Hauptgebetssaal einlassen. Somit teilt sich die Gemeinschaft der Frauen im Frau-
engebetssaal: In den vorderen Reihen sitzen Frauen, die sich iiber die Technik zum
Teil der religiosen Veranstaltung im masgid machen. In den hinteren Reihen sind
die Frauen, die Gespriche mit ihren Nachbarinnen fithren und damit die kom-
munikativ-soziale Komponente der Frauenzusammenkunft erleben. Regelmiflig
beschweren sich aus den vorderen Reihen auch Frauen iiber die Lautstirke hinten,
assoziieren dieses Verhalten als storend und weisen darauf hin, dass »es Sunna
ist, den Koran zu rezitieren, aber Pflicht zuzuhéren«.* Beschwerden wie »Sind
wir etwa hier, um ein sohbet zu héren oder um Kinderlirm zu ertragen?«** fithr-
ten dann wohl zu Hinweisen an der Zugangstiir zum Frauengebetssaal: »Wenn in
der Gemeinschaft gebetet wird und in den hinteren Reihen keine Stimmen von la-
chenden Kindern sind, dann fiirchtet um die nichste Generation.«** Kinderlirm,
v.a. von Kleinkindern, ist eine Konstante in den Frauenbereichen, der wegen ei-
nes hoheren Werts, namlich des Erhalts der Gemeinschaft, als erwiinscht lanciert
und legitimiert wird. Menschen, die Kindern keinen Platz in der Moschee einriu-
men wiirden, so die Botschaft, schliefien diese aus der Gemeinschaft aus, was den
generationellen Fortbestand der Gemeinschaft in Gefahr bringt. Im (Mdnner-)Ge-
betssaal hingt ein solcher Hinweis nicht. Dass die Legitimation verschriftlicht, gut
sichtbar an der Tiire auf Augenhéhe ausgehingt und nur im Frauenbereich ange-
bracht ist, ist wiederum ein Zeichen dafir, dass den Frauen die Pflicht auferlegt
wird, ihre Kinder in die Moschee mitzunehmen und diese in ihrem Bereich zuzu-
lassen. Das Ertragen von Kinderlirm wird somit zu einer Pflicht der Frauen. Gleich-
zeitig transportiert dieser Hinweis zwei wichtige Aspekte des weiblichen Moschee-
besuchs: Auf der einen Seite werden Kinder, also die nichste Generation, im Ver-
antwortungsbereich der Frauen gesehen, riumlich wie auch sozial. Dies ist nicht

33 Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yilbasi, 04.11.2013, Altstadt-Moschee, Frau (mittleres Al-
ter): »Kur’an okumak siinnet, dinlemek farzdir.«

34  Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yilbasi, 04.11.2013, Altstadt-Moschee, dltere Frau: »Soh-
bet dinlemeye mi geldik, cocuk giiriiltisii mii?«

35  Feldnotiz, Laylat ar-Raga’ib/Regaib Kandili, 23.04.2015, Altstadt-Moschee: »Cemaatle namaz
kilarken arka saflarda giiliisen gocuk sesleri yoksa gelecek nesiller adina korkun.« Der Hin-
weis wurde als Zitat dem osmanischen Sultan Fatih Sultan Mehmed zugewiesen.

am 14.02.2028, 06:42:33. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Die Moschee als gegenderter Ort

nur als Begrenzung des Weiblichen auf Mutterschaft anzusehen, vielmehr deutet
dies auf die Rolle der Frau als Erzieherin der nichsten Generation hin, was als
Topos in den letzten zwei Jahrhunderten in den Diskussionen um die Stellung der
Frau innerhalb muslimischer Mehrheitsgesellschaften im Kontext von Modernisie-
rungsbestrebungen und Gleichheitsdiskussionen betont wurde.** Ohne Frauen in
Moscheen sind ergo auch keine Kinder in der Moschee. Auf der anderen Seite for-
dern die Frauen aber das Recht ein, das religiése Geschehen in der Moschee unab-
hingig von ihrer Rolle als Erzieherin der nichsten Generation zu erleben, wenn sie
sich tiber Kinderlirm beschweren oder auch in Gruppentreften kritisieren, dass der
Ablauf gestort werde, wenn teilnehmende Frauen ihre Kinder mitbringen. Diese
gegensitzlichen Aspekte verdeutlichen das Spannungsfeld weiblichen Moscheebe-
suchs.

Die Einrichtung separater Frauentrakte heifdt nicht, dass dort der Zutritt fiir
Minner generell verboten wire oder Frauen den eigentlichen Gebetssaal nicht be-
treten. Auch stehen die Frauenbereiche nicht in der alleinigen Verantwortung oder
Verwaltung der Frauenabteilungen und Frauen kénnen auch nicht immer iiber
den Raum verfiigen. Vielmehr sind sie Teil der Gesamtmoschee und unterstehen
formell dem Moscheevorstand. An den Feiertagen reicht der Gebetssaal in der
Altstadt-Moschee beispielsweise fiir Manner nicht aus, so dass diese auch auf die
Frauenriume, in die Ginge, und auf den begriinten Vorplatz ausweichen miissen.
Mit den mangelnden rdumlichen Moglichkeiten rechtfertigen Moscheevorstin-
de auch, dass Frauen nicht immer angemessen beriicksichtigt werden konnen.
Dementsprechend positiv markiert wird es, wenn Plitze und Angebote fiir Frauen
bereitgestellt werden kénnen.”” An den Festgebeten zum Ende des Ramadans
2014 und 2015 nahmen so auch Frauen in ihren eigenen Riumlichkeiten teil.
Zum Festgebet des Opferfestes 2014 erlaubten die Witterungsbedingungen das
Ausweichen der Minner auf den Vorplatz nicht, so dass der Vorstand entschied,
dass die Frauenriume wieder durch die Minner genutzt werden sollten.*® 2015
argumentierte der Vorstand mit der hohen Zahl von muslimischen Gefliichteten®,
so dass zum Festgebet kein Platz fur Frauen ausgewiesen wurde. Im Kultur-

36  Siehe Abschnitt |, Kap. 2.

37  Soineiner Rundmail an die Frauen der Interkulturellen Frauengemeinschaft am 15.07.2015:
»Das Festgebet [in der Altstadt-Moschee] ist Freitag um 6.30 InshaAllah. Manner UND Frauen
Willkommen! (Manner sollen Gebetsteppich mitbringen, fiir uns steht der Frauenbereich zu
Verfigung).« [HERVORHEBUNG im Original].

38  Mit einem Bedauern teilte der Vorsitzende der Altstadt-Moschee den »Schwestern« der Ce-
meinde mit, dass aufgrund des vorhergesagten Regens am Opferfest 2014 der Moscheevor-
platz nicht genutzt werden konne und daher die Frauenrdaume fir die Manner gedffnet wer-
den, so dass die Frauen nicht hinzukommen kénnten.

39 Inwiefern beachtet wurde, dass unter diesen auch Frauen mit einem Bediirfnis nach einem
Feiertagsgebet sein konnten, konnte nicht eruiert werden.

am 14.02.2028, 06:42:33. - Open A

207


https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Moscheeleben in Deutschland

und Bildungszentrum sind die Frauenriume auflerhalb der Feiertagsgebete nur
Frauen vorbehalten und Minner genieren sich, in diese Riume zu gehen. Das
Frauenstockwerk in der Altstadt-Moschee ist minnlich zersetzter, weil sich das
Vorstandszimmer mit Biiro, Drucker usw. auf dem Frauenstockwerk befindet, so
dass auch Minner den Durchgang nutzen.

Der Frauengebetssaal in der Altstadt-Moschee wird gemischtgeschlechtlich
genutzt, wenn etwa Dialogabende mit nichtmuslimischen Besucher*innen ab-
gehalten werden. Diese Veranstaltungen des ortlichen christlich-islamischen
Gesprachskreises finden kaum im masgid statt, sondern fast immer im Frauen-
gebetssaal. Ein langjihriger christlicher Teilnehmer der Dialogabende erzihlte
beispielsweise, dass er erst viel spiter herausgefunden habe, dass es sich dabei
um den Frauenbereich handelt und nicht um den eigentlichen Gebetssaal. Auf
die Frage an einen der muslimischen Dialogakteure, warum der Dialog-Abend
nicht im Gebetssaal stattfinde, wurde die Frequentierung des Gebetssaals auch
durch Betende genannt.*® In Kauf genommen wurde aber, dass Frauen, die
unabhingig vom Dialog-Abend anwesend waren, in die anderen Frauenriume
auf dem Stockwerk zum Beten ausweichen mussten. Der Frauengebetssaal wird
also nicht in gleicher Weise als Gebetsort tabuisiert wie der Midnnergebetssaal.
Absprachen zur Raumnutzung zwischen den Geschlechtern gibt es trotzdem
kaum. Sowohl im Kultur- und Bildungszentrum als auch in der Altstadt-Moschee
sind im meist als dem Gebetssaal ausgewiesenen Raum nur dann Frauen anwesend,
wenn Tag der offenen Moschee ist oder andere fiir die Stadtgesellschaft offene
Info-Veranstaltungen angeboten werden.

In der Yunus-Emre-Moschee (DITIB) und in der ADTUDF-Moschee gibt es kei-
ne Frauengebetssile:*' Die Raumfrage wird bei Veranstaltungen fir Minner und
Frauen mit einen Raumtrenner gelost. In der Yunus-Emre-Moschee wird der Ge-
betssaal mit dicken Stoffgardinen geschlechtlich separiert und den Frauen steht
ein Viertel des Gebetssaals zur Verfiigung, wihrend der restliche Teil fiir Manner
reserviert ist. Der schraffiert dargestellte Bereich vor dem Eingang wird bei Uber-
belegung des Frauenquadranten von Madchen sowie Frauen mit kleinen Kindern
belegt

Der Gebetssaal wird somit gleichzeitig genutzt, aber nicht miteinander, da der
Gebetssaal geschlechtlich so separiert wird, dass Sichtkontakt unterbunden ist. Die
gefithlte Anwesenheit der Frauen im selben Raum, auch wenn sie fiir die Minner
und den Imam unsichtbar sind, ist Teil der Veranstaltung. Sowohl Frauen als auch

40  Feldnotiz, Interreligioser Dialogabend zu »Abraham«, 20.01.2015, Altstadt-Moschee.

41 Die Ahmadiyya-Moschee verfiigt ebenfalls nur iiber einen Gebetssaal. Uber die Praxis hier,
berichtet der Vorsitzende, dass sich Angebote fiir Frauen und Manner zeitlich nicht tGber-
schnitten. Frauen und Manner hatten somit immer den ganzen Gebetssaal jeweils fiir sich.
Interview, Vorsitzender und Jugendvorsitzender, 06.06.2013, Ahmadiyya-Moschee.

am 14.02.2028, 06:42:33. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Die Moschee als gegenderter Ort

Masgid der Yunus-Emre-Moschee

A

mihrab

Frauen \

Minner frequentieren bei monogeschlechtlichen religiésen Veranstaltungen den
ganzen Gebetssaal, d.h. ohne Raumtrenner. Es gibt noch einen Versammlungs-
raum, der eher bei nichtreligiésen Veranstaltungen genutzt wird. Doch Frauen
konnen sich fir religiose Veranstaltungen auch durchaus im Versammlungsraum
treffen — die Wahl des Raumes hingt meist an der Zahl der Teilnehmenden. Je mehr
Frauen anwesend sind, umso grofRer ist die Wahrscheinlichkeit, in den Gebetssaal
zu gehen. Die Religionsbeauftragte Semra stand dann teilweise auch an der Kanzel.
Dagegen treffen sich Manner zum sohbet immer im Gebetssaal. In der Yunus-Emre-
Moschee miissen stindig Absprachen zwischen den Frauen- und Mannerangebo-
ten gemacht werden, da hier alle Riume gemeinsam genutzt werden. Sowohl vor
als auch nach gemischtgeschlechtlichen Veranstaltungen im Gebetssaal sind im-
mer Minner wie Frauen in den Gingen und im Thekenbereich anzutreffen, auch
der Versammlungsraum wird gemischt genutzt. Wenn es noch Essen nach gemein-
samen Veranstaltungen gibt (z.B. an ‘ASura’/Asure), sollen die Frauen zwar im Ge-
betssaal bleiben, wihrend die Minner in den Versammlungsraum iiberwechseln,
allerdings wurde jedes Mal diese Teilung der Riume recht schnell aufgegeben. Die-
ser Umstand verweist darauf, dass lediglich der Gebetssaal geschlechtergetrennt
genutzt wird, aufierhalb dieses Raums existiert die Geschlechtertrennung nicht in
dem Ausmaf3, was Aussagen iiber die Bedeutung des Gebetssaals zul4sst.

Die gegenwirtige Situation in der Yunus-Emre-Moschee zeigt an, wie auch
in anderen Moscheen mit dezidierten Frauenbereichen die Moscheenutzung von
Frauen und Minnern in der Vergangenheit geregelt war: Bis in der Altstadt-
Moschee ein eigener Frauenbereich ausgebaut wurde, wurde auch hier der
Gebetssaal mit einem Raumtrenner in einen vorderen Minnerbereich und
hinteren Frauenbereich geschieden. Es wurde schon dargelegt, dass die Mo-
scheegriindungen in Deutschland minnlich dominiert waren, womit sich das

am 14.02.2028, 06:42:33. - Open A

209


https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moscheeleben in Deutschland

normative Wissen um ménnliche Gebetspraxis riumlich ausgedriickt und auf die
gesamte Moscheeinfrastruktur ausgewirkt hat: Freitags- und Feiertagsgebete, die
Tageszeitgebete, das der Moschee angeschlossene Café und meist vorhandene
Pensionszimmer blieben Minnern vorbehalten. Wihrend die Zusammenkiinfte
von Frauen in Moscheen reguliert wurden, konnten sich Minner hier frei bewe-
gen; somit blieb die Moschee ein hauptsichlich mannlicher Ort. So wundert es
nicht, dass die bestehenden Moscheen als Orte beschrieben wurden, in denen
Frauen keinen Platz haben und sie daher eigene female spaces kreieren. Fiir JONKER
befanden sich Anfang der 2000er Jahre diese »gewissermaflen an der Peripherie
des islamischen Lebens. Es sind Orte, die nicht von Minnern kontrolliert werden,
kleine Werkstitten, deren Produktion sich dennoch an die gesamte Gemeinschaft
richtet«.**

Wenn die Moschee heute von einem vornehmlich religiésen Ort der Minner
zu einem immer stirker frequentierten religiosen Ort der Frauen geworden ist,
bleibt die Frage, wo die Frauen eigentlich waren, als die Moschee noch minn-
lich konnotiert war bzw. wo die Frauen sonst noch sind: In Studien zu (jungen)
Frauen Anfang der 2000er Jahre wurden informelle Treffen im privaten Bereich,
Nachbarschaften, Freundschaften und sich entwickelnde religiose Netzwerke als
die relevanten Orte des Wissenserwerbs und der Zusammenkiinfte identifiziert,
die Moscheen selbst als irrelevant.”® Interessanterweise kommt der Religionswis-
senschaftler Hans-Ludwig FRESE in seiner Studie tiber junge muslimische Min-
ner Anfang der 2000er Jahre ebenfalls zu dem Ergebnis, dass die Moschee nicht
sehr prigend im Bildungserwerb gewesen sei. Allerdings gibt FRESE der Ausein-
andersetzung seiner minnlichen Gesprichspartner mit der Moschee als religiose
Instanz breiten Raum, was bedeutet, dass die Moschee fiir minnliche Jugendli-
che ideell eine wichtige Rolle spielt.** Auch an den Feldforschungsorten treffen
sich Frauen wie auch Manner nicht nur in Moscheen, um Religidses zu erleben.
Das steht aufler Frage. Doch Frauen weisen private Wohnungen oder Girten so-
wie 6ffentliche Parks dezidiert auch als religiése Orte fiir sich selber aus, wihrend
auf minnlicher Seite diesen Treffpunkten nicht so viel Aufmerksamkeit geschenkt
wird. Dass Frauen auch andere Orte frequentieren miissen, weil ihnen die Mo-
schee nicht offen steht oder stand, wird habituell deutlich: Wenn es eine Moschee
gibt, versuchen die Minner ihre Gemeinschaftsgebete dort zu verrichten. Frau-
en treffen sich woanders oder gehen eben in Moscheen, in denen Riume fiir sie

42 JONKER 2003b: 226.

43 Vgl. KLINKHAMMER 2000, NOKEL 2002.

44 Vgl. FRESE 2002: 215-222; 279-286. SCHIFFAUER ist in seiner Studie (iber Abspaltungen inner-
halb der Milli Goriis in Kaplan-Anhinger und Erbakan-Anhinger in den 1980er und 1990er
Jahren (ScHIFFAUER 2000) den Orten der Frauen leider nicht nachgegangen, so dass es hier
unbekannt ist, wie und inwiefern Frauen in diesen Prozessen eine Rolle spielten.

am 14.02.2028, 06:42:33. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Die Moschee als gegenderter Ort

geschaffen sind® bzw. durch stetiges Einfordern von Riumen und Plitzen ermég-
lichen sie den Moscheebesuch von Frauen erst. Das fithrt unweigerlich zu einer
Kumulation von Frauen in bestimmten Moscheen, von denen dann Impulse fiir
weitere Entwicklungen in der Frauenarbeit ausgehen. Das sieht man am Beispiel
der Altstadt-Moschee, in der das Fehlen eines separaten Frauenbereichs schon seit
den 1980er Jahren als problematisch empfunden wurde, sodass mit Beginn der Um-
bauarbeiten des ganzen Gebiudes in den 1990er Jahren ein ganzes Stockwerk fiir
sie eingerichtet wurde. Durch diese Entwicklung haben Frauen ihren Handlungs-
rahmen erweitert, in dem sie als Teil der Gemeinde an den religiésen Angeboten
der Gesamtmoschee teilhaben und als Frauen selber Angebote an diesem offent-
lichen Ort schaffen konnten. Aus diesem Spektrum kommen aktive Frauen, die
heute in verschiedenen Zusammenhingen religiésen Unterricht erteilen und das
Angebot fiir Frauen stetig erweitern konnen und dies auch tun. Die Frauen in der
Altstadt-Moschee und im Kultur- und Bildungszentrum sowie in den Reprisenta-
tivbauten in der Umgebung iibernehmen den zunichst von Mannern fir Manner
geschaffenen und entsprechend gestalteten Gebetssaal in der Moschee somit nicht
automatisch. Sie beanspruchen fiir sich eigene Riume, und schaffen sich diese in
Form eigener Frauengebetssile und eigener multifunktionaler Frauenriume. Die
frither tbliche praktische Separation des Gebetssaals (z.B. Minner vorne, Frauen
hinten) ist durch Platzmangel im Gebetssaal, aber auch durch die als unzulissig
angesehene Vermischung der Geschlechter bei Ein- und Austritt zugunsten eigener
female spaces in der Moschee aufgegeben worden und markiert aus Sicht der Frauen
einen Gewinn.*

Die in der Gemeinschaft vollzogenen Tarawih-Gebete wihrend des Ramadans,
die Veranstaltungen zum Begehen der religiés wichtigen Gesegneten Nichte und
der einzelpersonellen Anlisse von Gemeindemitgliedern (wie z.B. ein Totengeden-
ken) waren auch schon in der ménnlichen Vergangenheit der Moscheen in Deutsch-
land an Frauen mitadressiert. Der Theologe Mehmet YILGIN hat in seiner Feldfor-
schung noch Mitte der 2000er Jahren eben jenen selektiven Moscheebesuch von
Frauen beobachtet, ohne die Regulation dahinter prominent in den Blick zu neh-
men: »Meistens wird die Moschee nur an besonders heiligen Tagen und Nichten

45 In einer Rundmail an die Frauen der Interkulturellen Frauengemeinschaft am 23.09.2015
heifdt es: »Und fiir morgen wiinsche ich euch allen schon mal im Voraus ein gesegnetes, wun-
derschones Opferfest! In der [Altstadt-] Moschee gibt es dieses Mal leider keinen Platz fiir
Frauen... aber Gott sei Dank gibt es in [Hauptfeldforschungsort] nicht nur eine Moschee. Meines
Wissens nach findet das Fest-Gebet in der arabischen Moschee um 8 Uhr statt.« [Hervorhe-
bung im Original].

46  Auf Nachfrage gaben sowohl die Leiterinnen der Frauenabteilung der Yunus-Emre-Moschee
als auch Gemeindeangehdrige an, dass sie lieber einen eigenen Frauengebetssaal hitten als
einen gemeinsamen Gebetssaal. Feldnotiz, Kirmes, 29.06.2013, Yunus-Emre-Moschee, meh-
rere Frauen aus der Gemeinde.

am 14.02.2028, 06:42:33. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moscheeleben in Deutschland

von Frauen besucht«”, stellt er lediglich fest.** Der zum damaligen Zeitpunkt in-
nerhalb der DITIB als Religionsbeauftragter titige YILGIN analysiert diese Beob-
achtung als ein Bediirfnis von Frauen, das von islamischen Trigerorganisationen
stirker beriicksichtigt werden miisste, geht indes nicht weiter darauf ein. Es lohnt
sich aber ein vertiefter Blick darauf, wie dieses Bediirfnis ausgelebt wurde. An-
hand meiner Feldbeobachtungen und der Rekonstruktion der Bedingungen des is-
lamischen Feldes ist feststellbar, dass die Schaffung von Frauenbereichen nicht als
punktuell zu betrachten ist und auch nicht als ungelést: Fiir die Berliner Moschee-
landschaft stellt SPIELHAUS im Jahre 1998 schon fest, dass die Hilfte der tiirkischen
Moscheen iiber einen Frauenraum verfiige, bei den arabischen Moscheen seien es
etwas weniger. Der Schaffung von eigenen Frauenbereichen geht in den 198cer
Jahren die Raumtrennung des Gebetssaals voraus, wie sie auch heute noch in Mo-
scheen mit geringen finanziellen Mitteln durchaus iblich ist. Die Existenz eines
separaten Frauenbereichs kann daher nicht als alleiniger Indikator fiir die Integra-
tion von Frauen in Moscheen herangezogen werden. Separate An- und Umbauten,
die als Frauenriume und Frauengebetssile eingerichtet werden oder auch das hiu-
fige Wechseln von Frauenriumen innerhalb des als Moschee genutzten Gebiudes,
wie in der iltesten Moschee am Hauptfeldforschungsort — verdeutlichen, dass die
Suche nach Méglichkeiten der Frauenpartizipation in Moscheen komplex ist/war
und von dkonomischen Mitteln abhingig ist/war.

Dariiber hinaus hingt die Partizipation von Frauen von strukturellen Bedin-
gungen in der Organisation religidser Arbeit und von ihrer Forderung auf der Ebe-
ne lokaler Vorstinde und Verbandsebenen und nicht zuletzt vom Willen und Akti-
vismus der Frauen vor Ort ab. Obwohl die Angelegenheiten der Moscheen weitge-
hend minnergefithrt wurden — und dies auch heute noch oft so ist - sind die ersten
offiziellen Frauenabteilungen in die 1980er Jahre zu datieren. Parallel zu den Mo-
scheevorstinden wurden Frauenabteilungen etabliert, die Frauenzusammenkiinf-
te und religidse Angebote fiir Frauen organisierten, Angelegenheiten von Frauen
vor den Vorstand brachten, bei Moscheefesten die gastronomische Seite koordi-
nierten und somit dem Moscheeverein einen finanziellen Gewinn durch verkauftes
Essen einbrachten. Je mehr Frauen eine kontinuierlich arbeitende Frauenabteilung
erschaffen konnten, umso mehr forderten diese eigene Riume und Unterricht fir
sich und dementsprechend religise Expertinnen ein. Teilweise boten sich Frauen
selbst an, um den Frauen und Midchen Unterricht anbieten zu kénnen.*

47  YILGIN 2007: 97.

48  Dievon HART beforschten Frauen im landlichen Gebiet in der Westtirkei geben ebenfalls an,
dass sie im Ramadan und zu den Gesegneten Nachten die Moscheen aufsuchen. Vgl. HART
2013: 114.

49  Feldnotiz, Stadtteilfest, 14.06.2015, Altstadt-Moschee, Gesprache mit der Frauenvorsitzen-
den und Frauen mit Funktionen im IGMG-Regionalbund. Feldnotiz, Kirmes, 29.06.2013,
Yunus-Emre-Moschee, Gesprach mit dlteren Frauen und Manner.

am 14.02.2028, 06:42:33. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Die Moschee als gegenderter Ort

Heute sind sowohl geschlechtergetrennte als auch -gemeinsame Feiern, Vortri-
ge, Predigten und Aktivititen in Moscheen zu beobachten: Der Unterricht fir Kin-
der und Gruppentreffen wie die Sitzungen der DITIB-Moschee-Jugendabteilungen
oder Vorstandssitzungen weisen beide Geschlechter in einem Raum ohne dezidier-
te Raumtrennung auf. Es gibt markiert geschlechtergetrennte Veranstaltungen, die
von Minnern an Minner und von Frauen an Frauen adressiert sind, wie sohbets,
Vortrige und Unterricht. Veranstaltungen fiir alle Glaubigen werden von Minnern
gefithrt wie die Feiern der Gesegneten Nichte oder Ramadan-Vortrige — allerdings
immer mit raumlicher Geschlechterseparierung. Auch Vortrage und Predigten, die
sich an die gesamte Gemeinde richten, werden von Minnern im Hauptgebetssaal
gehalten. Dabei ist zu beobachten, dass diese Separierungen von Frauen unter-
laufen werden sowie ein Wandel auch in den gemeinschaftlichen Gebeten zum
Freitag, zu Totengebeten und zu den Festtagen zu beobachten ist — wie in den
nichsten Kapiteln analysiert wird. Insbesondere bei deutschsprachigen Vortrigen
gab es unter den Besucher*innen sowohl vor als auch wihrend der Veranstaltung
Unklarheiten iiber die Sitzordnung.

Die heutige Situation wirft eigentlich die Frage nach den strukturellen Bedin-
gungen und diskursiven Hintergriinden des weiblichen Moscheebesuchs auf. Den-
noch analysiert kaum eine Studie iiber islamische Organisationen in Deutschland
dezidiert diese Entwicklung, die doch darauf hinweist, dass es schon frith Frauen-
Empowerment innerhalb der muslimischen Gemeinschaften gegeben haben muss
— also etwa zeitgleich mit der Entwicklung von Frauenmoscheebewegungen in ur-
banen Nachbarschaften in muslimischen Mehrheitsgesellschaften, die im Zusam-
menhang mit islamischem Aktivismus und Islamic Revivalism stehen:

Der weibliche Moscheebesuch erfihrt als Akt der religidsen Partizipation von
Frauen in der Offentlichkeit Aktualitit, indem dieser mit der essentiellen Forde-
rung nach religiéser Bildung fiir und von Frauen vermengt wird. Die sowohl von
informellen, hiufig auch inoffiziellen Akteur*innen als auch von staatlicher Seite
eingerichteten und erst seit dem 20. Jahrhundert belegten Korankurse in Moscheen
fiir Midchen und fir Frauen sowie die offizielle Offnung von Medresen fiir Frau-
en,* scheint dabei fiir die Vermittlung systematischen Wissens in Moscheen fiir
Frauen in muslimischen Mehrheitsgesellschaften den Ausgangspunkt darzustel-
len. Der islamische Revivalism mit seinem Fokus auf frithislamische Entwicklungen
ebnete dann den Weg fiir den Moscheebesuch der Frauen, indem frithe Belege des
Moscheebesuchs als authentische Aussagen des wahren Islams gewertet werden.
So ist die weibliche Inanspruchnahme von Moscheen im Zusammenhang eines
echten Revivals zu betrachten, in der Innovationen als vergessene Traditionen kon-
struiert werden und nicht als bid‘a (unerlaubte Neuerung<). Dezidiert weibliche

50  Siehe Abschnitt |, Kap. 2.

am 14.02.2028, 06:42:33. - Open A

213


https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moscheeleben in Deutschland

Moscheebewegungen wie sie seit den 1970er Jahren in Agypten und weltweit beob-
achtet werden kénnen, konnen daher in ein globales Islamic Revival eingeschrieben
werden.” Dabei ist der Aspekt, dass sich Frauen in Moscheen gegenseitig religios
unterrichten, in einem gréfieren Kontext zu betrachten, nimlich im Kontext der
Ausbildung eines religiosen Ethos bzw. einer religiosen Sensibilitit, die in Nach-
barschaften, durch Wohlfahrtspflege, Kleiderordnungen und Konsum islamischer
Medien gepflegt und durch Techniken der ethischen Selbstkultivierung verinner-
licht werden.** Frauen-Empowerment in Moscheen ist so in den lange Jahre als
islamistisch bezeichneten Bewegungen wie der Milli Goriis, Hizmet, dem VIKZ und
der DMG (frither IGD) vorangetrieben worden und nicht in den Gemeinden der
sich als dezidiert sikular (bzw. laizistisch) verstehenden DITIB, ADTUDF oder ATIB,
was sich in den lokalen Moscheen ebenfalls niedergeschlagen hat.

Die in den Verbinden VIKZ und IGMG normativierte und gepflegte mehr oder
minder strikte Geschlechtertrennung bedeutete die Kreierung von female spaces in
der religiosen Bildung von Frauen. Allerdings ist diese Entwicklung in unterschied-
licher Form vonstattengegangen. Schon zu den Anfingen des VIKZ war es inner-
halb des Netzwerkes nicht ungewohnlich, Frauen die Moglichkeit der religiosen
Betitigung zu bieten und diese innerhalb der Moscheen auch zu gewihrleisten -
und zwar in der Form, dass diese von Minnern vollkommen separiert war. Die
Schaffung von Riumen fiir Frauen innerhalb und auflerhalb von Moscheen hat
hier die Entwicklung einer Moscheearbeit von Frauen fiir Frauen begiinstigt und
hat Anfang der 1990er Jahre auch eine Hoca-Ausbildung fir Frauen in Deutschland
etabliert.”® JONKER bindet die vermehrte Prisenz von Frauen in den Moscheen in-
nerhalb des VIKZ einerseits an eine »Tradition der Mystik, in der dem Verhiltnis
zwischen den Geschlechtern eine andere Bedeutung zukommt« — implizit einer
geschlechtergerechteren —, andererseits an ein »Vakuum, in dem sich der west-
europiische Islam befindet«.>* Insbesondere hitten sich Frauen als »pragmatische
und tiichtige Briickenbauerinnen«* zur Mehrheitsgesellschaft erwiesen, was ihren
Stand verbessert hitte. Tatsichlich halte ich die »Tradition der Mystik« nicht fir
ausschlaggebend, vielmehr binde ich die Prisenz von Frauen innerhalb des VIKZ
an die Entwicklung in der religiésen Bildung im Nachgang zu den frithrepublikani-
schen Umwilzungen in der Tiirkei. Um die basale religiése Unterweisung aufrecht
zu erhalten, hatte der Griinder der Bewegung, Tunahan, religiése Bildung auf in-
formellen Wegen erméglicht und mangels Schiilern auch Schiilerinnen unterrich-
tet.*® Die Aktualisierung der géttlichen Forderung, sich Wissen anzueignen und

51 Siehe zu Agypten: MAHMOOD 2005.
52 Vgl. MAHMOOD 2005: 2-3.

53  Vgl. JONKER 2003b: 231.

54  JONKER 2003b: 225.

55  JONKER 2003b: 225.

56  Vgl. JONKER 2002a: 69-70.

am 14.02.2028, 06:42:33.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Die Moschee als gegenderter Ort

Kindern ungeachtet ihres Geschlechts die Grundlagen ihres Glaubens zu vermit-
teln, miindet — bedingt durch den spezifischen gesellschaftlichen Kontext in der
frithen tirkischen Republik — somit in eine religiése Lehrvermittlung fir Manner
und Frauen, Jungen und Midchen gleichermafien.

Sowohl JONKER als auch AMIR-MoAazaMI/JoUILI verweisen bei der Entwicklung
von weiblicher Prasenz in Moscheen auf einen religionsinhirenten Aspekt: JoN-
KER sieht im Erwerb religiosen Wissens das Streben danach, »einer géttlichen In-
tention nachzuspiiren« und »Erfahrungen der Transzendenz« zu machen.” AMIR-
MoazaM1/JouiLl verbinden Wissenserwerb und -vermittlung mit dem Anspruch,
islamisch korrekt, also fromm, zu leben:

»If knowledge acquisition is a tool with which to become pious, the main goal con-
sists in effecting a reform of the self. Therefore, these pious dispositions that are
to be cultivated are not only ends in themselves, but are necessary to enable the
individual subject to change her conduct and act properly as a Muslim, according
to orthodox norms of Islamic piety.«*®

Daher werde dem Erwerb von religiésem Wissen eine Bedeutung als »a religious
duty«*® beigemessen. Die Frage nach den Lehrerinnen in den Moscheen greifen
AMIR-MoAzAMI/JOUILI mit dem Verweis auf kulturelles Kapital auf:

»Thevery factthat these women have increased their cultural capital, including re-
ligious know-how, not only allows them to fulfil their self-declared role as knowl-
edgeable educators of the next generation and of the wider community, but also
enables them to put forward suggestions for interpretations of the texts in favor of
a more participatory notion of gender relations, even though they mostly attempt
to back these up with authorized discourses.«*°

Erst so ist auch zu erkliren, warum aus den Schiilerinnenkreisen itberhaupt Lehre-
rinnen hervorgingen. Wenn es nur um die Erziehung der Mddchen gegangen wire,
hitte dies auch der médnnliche Hoca in der Moschee machen und man hitte es da-
bei belassen konnen — wie es laut Forschungsstand jahrhundertelang blich war.
Doch der Anspruch der religiés gebildeten Frauen auch zu lehren, schreibt sich in
die Entwicklung des kulturellen Kapitals ein. Das Verstindnis von aktiver Bildung,
also sich nicht mit Geniigsamkeit selbst zu begrenzen, gewinnt an symbolischem
Wert. In einigen Landesteilen haben Trigerorganisationen diese lokalen Entwick-
lungen positiv aufgenommen und geférdert, im Laufe der Zeit auch feste Struktu-
ren geschaffen und in der Gemeindearbeit verbreitet. JONKER stellt zwar fest, dass

57  JONKER 2003b: 224-225.

58  AMIR-MOAZAMI/JOUILI 2006: 635
59  AMIR-MOAZAMI/JOUILI 2006: 628.
60 AMIR-MOAZAMI/JOUILI 2006: 628.

am 14.02.2028, 06:42:33. - Open A

215


https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moscheeleben in Deutschland

»die islamischen Gemeinden und Vereine Anfang der 9oer Jahre nicht darauf vor-
bereitet [waren], als einige Frauen ihre marginalisierte Position hinterfragten: Der
status quo, den sie seitdem anzufechten versuchen, zielt auf die Fundamente der
Machtasymmetrie«.®" Doch trotz dieser anfinglichen Schwierigkeiten, die JONKER
leider nicht ausfiihrt, haben verschiedene islamische Verbinde in unterschiedli-
cher Geschwindigkeit und Intensitit, Lehr-, Bet- und Lernraume fir Frauen (und
von Frauen) integriert, erst geschaffen und/oder ausgebaut und — wiederum in
unterschiedlicher Form — Partizipation von Frauen gef6érdert. In Deutschland sind
VIKZ-Moscheen die ersten Moscheen, welche die religiése Expertise von Middchen
und Frauen férderten. Heute verfiigt fast jede VIKZ-Gemeinde iiber einen oder
mehrere weibliche Hocas (tiirk. bayan hoca), so auch am Hauptfeldforschungsort,
wo in den Jahren 2013-2016 drei weibliche Hocas gleichzeitig titig waren.

In den Vorliuferorganisationen der IGMG, die in die religios-politische Be-
wegung der Milli Goriig bzw. die der laizistischen Religionspolitik oppositionelle
sislamische Bewegung< (turk. islamci hareket oder islami hareket) in der Tirkei ein-
gebettet sind, wird schon seit den 1980er Jahren der Part der Frauen innerhalb
der Gesellschaft prominenter in den Fokus geriickt. Wie auch in anderen - zu-
nichst — minnergefithrten populiren Bewegungen des islamischen Aktivismus
werden Frauen als integrale Teile der muslimischen Gemeinschaft betrachtet
und in die Bewegungen integriert.®* Die IGMG hat daher gegen Ende der 1980er
Jahre das Bedirfnis der Frauen, im o6ffentlichen Raum als religiése Subjekte
aufzutreten, religiéses Wissen zu erwerben und weiterzugeben sowie als Teil der
Gemeinde Arbeit zu leisten, aufgenommen und in den 1990er Jahren weitgehend
in ihrem islamischen Aktivismus umgesetzt. Hier spielt die Verbindung zur
Wohlfahrtspartei (RP) in der Tiirkei eine grofie Rolle, da von der Parteifithrung
selbst Frauen als bedeutsamer Teil der Bewegung angesprochen wurden und sie
beispielsweise die Forderungen nach universitirer Bildung von kopftuchtragen-
den Frauen prominent auf ihre Agenda gesetzt hat.®® Die Leidenschaft, mit der
Frauen in den IGMG-Moscheen Wahlspenden eingesammelt und die Narrative
der Bewegung weitergetragen haben, verstirkte parallel den Einsatz fiir religiose
Bildung von Frauen, die Einrichtung von Frauenriumen und die Etablierung von
Frauenabteilungen im Verband selbst. Mit der Einrichtung lokaler, regionaler und
bundesweiter hierarchisch strukturierter Frauenabteilungen haben Frauen sich
auch im offiziellen Verwaltungsapparat der IGMG ihren Platz erkimpft. Die paral-
lele Verwaltungsstruktur weist Mitbestimmungsrechte und Rechenschaftspflicht

61  JONKER 2003b: 225 [Hervorhebung im Original].

62  Vgl.z.B.firdieagyptischen Muslimbriider: HALVERSON/WAY 2011: 514-515. In der islamischen
Bewegung in der Tiirkei spielten die ins Tiirkische iibersetzten Werke von Zaynab al-Gazali
und anderen religidsen Aktivist“innen aus Agypten ebenfalls eine gewisse Rolle.

63  Feldnotiz, Stadtteilfest, 14.06.2015, Altstadt-Moschee, Gesprache mit der Frauenvorsitzen-
den und Frauen mit Funktionen im IGMG-Regionalbund.

am 14.02.2028, 06:42:33. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Die Moschee als gegenderter Ort

fiir die Frauenabteilungen aus. Von den Verwaltungsstrukturen, die von Minnern
getragen werden, sind sie organisatorisch separiert und weisen daher einen unab-
hingigen Charakter auf. Zugleich sind sie in die Gesamtverwaltung des Verbandes
eingebunden. Auch beim VIKZ entstanden schon frith gezielt parallel zur minnli-
chen Verbandsarbeit Frauenabteilungen, die fast vollstindig unabhingig von der
mannlich gefithrten Vereins- und Verbandsarbeit sind. Diese Verwaltungen laufen
auch heute nicht zusammen. Damit waren erhebliche Probleme in der Kommu-
nikation zwischen den Abteilungen verbunden, wie JONKER Anfang der 2000er
Jahre feststellt.** Die Kommunikation zwischen den Geschlechtern lief innerhalb
von VIKZ-Moscheegemeinden vielfach iiber familiire Verbindungen, d.h. in der
von JONKER untersuchten Moschee sind es die jeweiligen Familienmitglieder,
die zwischen den Minner- und Frauenabteilungen den Kommunikationsfluss
aufrechterhalten. Eine direkte Kommunikation zwischen den Geschlechtern, z.B.
hierarchisch vom Vereinsvorsitzenden zur Vorsitzenden der Frauengruppe war
nicht méglich und musste daher auch scheitern, wenn innerhalb der Familien In-
formationen nicht weitergegeben wurden. Dies deutet auf ein generelles Problem
im Moschee-Management hin, welches unabhingig von der Verbandszugeho-
rigkeit auch in Moscheen anderer Verbinde durchaus vorkommt.* Auch in den
lokalen Moscheen kénnen selbst langjihrige Moscheevorsitzende kaum Auskunft
iiber die Angebote und Aktivititen der Frauenabteilung und der weiblichen Hocas
geben, teils aus Unkenntnis und teils, damit es nicht als Einmischung in die
Angelegenheiten der Frauen missinterpretiert werden kann.® Dort, wo die Gréfie
der Gemeinde iiberschaubar ist, wie in der Yunus-Emre-Moschee, stellt sich
dieses Problem nicht. In der Altstadt-Moschee dagegen wurde der Kommunika-
tionsfluss zwischen der offiziellen Frauenabteilung und dem Moscheevorstand
organisatorisch durch regelmifigen Austausch und Treffen geregelt. Im Laufe
der Feldforschung wurde auch zwischen Moscheevorstand und einer informellen
Frauengruppe der regelmifRige Austausch vereinbart.

Wahrend sowohl die IGMG als auch der VIKZ schon frith die Integration von
Frauen in die Moscheen als Trigerinnen und Adressatinnen der religiésen und
auch politischen Arbeit sowie des religidsen Wissens forderten und die Schaffung
von separaten Frauenrdumen in lokalen Moscheen unterstiitzten, taten sich DITIB-
Moscheen wie auch Moscheen der ADTUDF und der ATIB schwer mit der Beriick-
sichtigung von Frauen. Sie ahmten die Strukturverinderungen in der IGMG und
VIKZ zeitlich verzdgert nach. Dies wird insbesondere bei der Betrachtung der Mo-
scheebauten der DITIB deutlich: Wihrend Frauengebets- und Treffriume in schon

64  Vgl. JONKER 2002b.
65  BEILSCHMIDT beobachtet das auch in DITIB-Gemeinden. Vgl. BEILSCHMIDT 2015: 137.
66  Feldnotiz, Kirmes, 01.11.2014, Kultur- und Bildungszentrum, Ferit.

am 14.02.2028, 06:42:33. - Open A

27


https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moscheeleben in Deutschland

frithen Neubauten von IGMG- oder VIKZ-Moscheegemeinden einen fast gleich-
wertigen Platz wie den Minnern vorbehaltene Gebetssile aufweisen, verfiigten
erste Moscheebauten der DITIB wie in Pforzheim (1991) oder Reutlingen (1996)
zunichst iiber keine eigenen Frauenbereiche und integrierten Frauen auch nicht
vollwertig in die Gebetssile.”” Vorhandene Treffriume fiir Frauen erwiesen sich —
gemessen an der Grofle der Moschee — als zu klein. Erst allmihlich folgten Mo-
scheebauten mit Emporen iiber dem Gebetssaal, was sich heute zum architektoni-
schen Standard entwickelt hat. Die Schwierigkeiten liegen im Falle der DITIB auf
der ideologischen Ebene, die Auswirkungen auf den Aktivismus innerhalb der Mo-
scheegemeinden hatte: In Moscheen des VIKZ und der IGMG konnten gleicherma-
8en Frauen und Minner tiber den identititspolitisch geprigten Aktivismus ange-
sprochen werden und ein common bound aufbauen. Wihrenddessen konnte DITIB
mit ihrem laizistischen und religiés apolitischen sowie die gesamte tiirkische Na-
tion umfassenden Anspruch kein dhnliches community-building installieren, so dass
auflokaler Ebene das Zusammenkommen der Frauen iiber die Tarawih-Gebete und
Gesegneten Nichte sowie ihr Engagement in der Moschee iitber Kirmes und Essens-
angebote bei Moscheefesten hinaus keine Legitimitit erfuhren. Kleineren Verbin-
den wie der ADTUDF und der ATIB hingegen fehlten sowohl ideelle Leidenschaften
fiir religiése Bildung und islamischen Aktivismus als auch 6konomische und per-
sonelle Ressourcen. Die strukturelle Verankerung von Frauen in den Betrieb der
Moscheen riickt erst durch den Ausbau der Infrastruktur innerhalb der DITIB seit
Mitte der 2000er Jahre und die Integration von Akteur*innen und damit Narrativen
aus dem Spektrum des islamischen Aktivismus in die tiirkische Religionsbehérde
Diyanet in den Fokus.®® Hier treffen sich diskursive Anforderungen an das islami-
sche Feld in Deutschland nach Sichtbarkeit der muslimischen Frauen in Moscheen
und in den Verbandsstrukturen mit den aktivistischen Entwicklungen innerhalb
der tiirkischen Religionsbehérde Diyanet, die — wie in Abschnitt IT dargelegt — den
Ausbau der Frauen-Expertise im letzten Jahrzehnt erheblich vorangetrieben hatte.

2. Der gegenderte Gebetssaal: Die Aushandlung von Normen
durch Praktiken und Diskussionen

Offnen der Gardine - Weibliche Eroberung des Gebetssaals?

Feldnotiz »Offnen der Gardine in der Yunus-Emre-Moschee«®®

67  Interview, Moscheevorsitzender der DITIB-Moschee in Reutlingen, April 2006.
68  Siehe auch Abschnitt 11, Kap. 2.
69  Feldnotiz, Mawlid an-Nabi/Mevlid Kandili, 12.01.2014, Yunus-Emre-Moschee.

am 14.02.2028, 06:42:33.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

