DIE VERFASSUNG DER VAR VOM 25. MARZ 1964
Zur Herrschaftsstruktur des Nasser-Regimes

Von Napmv und MARION SRAD]

Am 28. September 1970 ist Gamal Abd el-Nasser gestorben. Das ist der AnlaB,
die folgende Interpretation der Verfassung der VAR von 1964 zur Diskussion
zu stellen, die deutlich macht, wie sehr diese Verfassung auf die Fiihrungsrolle

Nassers zugeschnitten ist, Ob sie eine tragfdhige Grundlage fiir seine Nachfolger
ist, bleibt abzuwarten.

Die Verfassung der VAR von 1964! ist die vierte Verfassung seit der dgyptischen
Revolution von 1952. Sie alle wurden mit dem Etikett ,provisorisch“ versehen.
Was diese letztere jedoch von ihren drei Vorgingerinnen abhebt, ist die Tatsache,
dafl sie sich auf die in der Nationalcharta der VAR vom 21. Mai 19622 nieder-
gelegten Prinzipicn der Herrschaft Nassers und auf die darin zum Ausdruck kom-
mende sozialpolitische Konzeption berufen kann, d. h., dafl zum reinen Instru-
mentalcharakter der bisherigen Verfassungen eine theoretische Fundierung hinzu-
kommt, die den geistigen Standort des Regimes und die Realmoglichkeiten seiner
Herrschaftsausiibung klarer als bisher zu erkennen gibt.
Die Priambel der Verfassung enthilt ein ausdriickliches Bekenntnis zur National-
charta, die sie als ,thought guide to lead future steps® bezeichnet®. Im Grunde
kann man die gesamte Priambel eher als einen Riickgriff auf die in der National-
charta aufgezeigten Grundsitze des Denkens und Handelns bezeichnen, denn als
eine Dokumentation der Primissen selbst.
Letztere sind vielmehr klarer und iiberzeugender in den ersten Artikeln der Ver-
fassung niedergelegt. Dem aufmerksamen Leser der englischen Ubersetzung der
Verfassung wird ein Widerspruch innerhalb des ersten Teiles (Art. 1 — Art. 5)
nicht verborgen bleiben — ein Widerspruch iibrigens, der schon vielfach Anlafl
zur Kritik an Nassers Konzeption war:
Art. 1 bezeichnet die VAR als ,a democratic, socialist State based on the
alliance of the working powers of the people“, wobei durch Art. 2 — ,Sou-
vereignty is f or the people...“ —
deutlich wird, dafl es sich um einen Demokratiebegriff handelt, der weit von
dem abweicht, der beispielsweise im Grundgesetz fiir die BRD zum Ausdruck
kommt, und eher an die Volksdemokratien &stlicher Prigung erinnert.
Art. 3 definiert die Bedeutung und Stellung der igyptischen Einheitspartei, der
sogenannten ,,Arabischen Sozialistischen Union“:
“National unity, formed by the alliance of the people’s powers, representing
the working people, being farmers, workers, soldiers, intellectuals and national
capital, make up the Arab Socialist Union, as the power representative of
the people, driver of the Revolution’s potentialities, and protector of sound
democratic values.”

1 Eine englische Ubersetzung der Verfassung der VAR vom 25. 3. 1964 findet sich in: Peaslee, Amos J.
(Hrsg.): Constitutions of Nations, Vol. I Africa, 3. verb. Aufl., Den Haag 1965, S. 991 ff.

2 Nationalcharta (deutsche Ubersetzung), Kairo 1963.

3 Verfassung der VAR von 1964, Priambel, Abs. II.

469

17.01.2026, 15:02:41. https//wwwlnlibra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1970-4-469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diese Artikel sprechen in der hier zitierten Form fiir das, was ohnehin ein offenes
Geheimnis zu sein scheint: die Hinwendung des Nasser-Regimes zum sozialistischen
Lager. Das Widerspriichliche tritt erst in Erscheinung, wenn man Artikel 5 hinzu-
nimmt, der besagt:

“Islam is the religion of the State and Arabic its official language.”
Art. 7 liegt mit der Formulierung

“The family is the basis of the society founded on religion, morality and

patriotism”
auf derselben Linie.
Handelt es sich nun hierbei um eine Konzession an das noch verhiltnismifig
stark im islamischen Glauben verhaftete igyptische Volk, ist es Ausdruck eines
machiavellistischen Zuges Gamal Abd el-Nassers, oder liegt hier ein Mangel an
Logik vor. Nichts von alledem ist der Fall. Es handelt sich vielmehr um einen
Denkfehler, zu dem die Ubersetzung des arabischen Originaltextes in europiische
Sprachen verleitet. Aus der Ubertragung des Begriffs ,Ischtirakije®, der urspriing-
lich ,Teilhabe“, ,Teilnahme®, ,Verteilung® oder sinngemifl ,Partizipation® be-
deutet, mit ,Sozialismus® geriet nahezu die gesamte bisherige theoretische Aus-
einandersetzung mit den Grundlagen und — als Folge davon — auch diejenige
mit den Handlungen der nachrevolutioniren igyptischen Fiithrung in die Ebene
einer ideologiekritischen Auseinandersetzung mit dem Marxismus und entfernte
sich somit in entscheidender Weise von der eigentlichen Grundlage, dem Islam?,
mehr noch: stellte einen Antagonismus fest, wo keiner war, denn der Begriff der
Ischtirakije ist ein durchaus islamischer Begriff, der nicht notwendig marxistisch-
leninistisch interpretiert werden mufi.
In den Artikeln 6 — 9 werden zunichst die die Basis der igyptischen Gesell-
schaft und ihrer sozialistischen® Wirtschaftsordnung bildenden Faktoren genannt.
Es sind dies ,soziale Solidaritit® (Art. 6), ,Religion, Moral und Patriotismus®
(Art. 7). Ferner wird die Familie als die Basis der auf den drei letztgenannten
Prinzipien ruhenden Gesellschaft bezeichnet (Art. 7). Als Grundlage der Wirt-
schaftsordnung gelten ,Chancengleichheit (Art. 8), das Verbot jeglicher Art der
Ausbeutung (Art. 9) sowie die Prinzipien der ,ausreichenden Versorgung“ und
»~Gerechtigkeit“é (Art. 9).
Art. 10 bildet sozusagen die Uberleitung von den allgemeinen Grundsitzen zu den
konkreten Bestimmungen iiber die Verteilung des Eigentums in den verschiedenen
Wirtschaftszweigen und legt die Uberwachung derselben in die Hinde des Staates:

“The entire national economy is directed in accordance with the develop-

ment plan laid down by the State.”
Bodenschitze und Energiequellen sind Staatseigentum (Art. 11), Produktionsmittel
unterstehen der Kontrolle des Volkes (Art. 12), das heiflt der staatlichen Kontrolle.
Art. 13 nennt drei Arten von Eigentum:

a) staatliches Eigentum, das auch als ,ownership of the people“ bezeichnet

wird,
b) kooperatives Eigentum und
c) Privateigentum, das im Rahmen des allumfassenden Planes geduldet wird,
solange es nicht der Ausbeutung anderer dient.

4 Vgl. z. B. Rimaoui, A.: Revolutionire Logik der modernen nationalistischen arabischen Bewegung. (arab.)
Kairo 1961; hier insbes. S. 88 ff. Vgl. auch: Al-Siba’l, Mustafa: Ischtirakijat al-Islam (arab.), 2. Aufl.,
Kairo 1960. Ausschnitte daraus ins Englische iibertragen in: Gardner, George H. und Hanna, Sami A.:
Islamic Socialism in: The Muslim World Vol. LVI, 1966, S. 71 ff.

5 Der Begriff ,sozialistisch* wird unter Hinweis auf die Ungenauigkeit beibehalten.

6 Nationalcharta, S. 33.

470

17.01.2026, 15:02:41. https//wwwlnlibra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1970-4-469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Sicherung vor Mifibrauch des Privateigentums zur Ausbeutung der minderbe-
mittelten Massen des igyptischen Volkes sieht die Verfassung in allen Bereichen
die staatliche Kontrolle vor. (Vergl. hierzu Art. 16, 17, 18 u. a.) Der soziale Aspekt
tritt in den Artikeln 19 — 21 hervor, in denen der Schutz der Familie, der
Mutter- und Kindschaft (Art. 19), eine Sozialversicherung, d. h. das Recht auf
staatliche Hilfe im Alter, bei Krankheit und Arbeitslosigkeit, zugesichert werden
(Art. 20). Art. 21 bezeichnet die Arbeit als ein ,Recht, eine Pflicht und eine Ehre
fiir jeden arbeitsfihigen Agypter®. Hier soll nur ein Uberblick iiber die wirt-
schaftspolitischen Ziele der Verfassung gegeben werden. Fiir die Frage nach der

Herrschaftsstruktur des Nasser-Regimes ist die eingehende Betrachtung des Re-
glerungssystems sowie das Verhiltnis Individuum — Staat von groflerer Bedeutung
und letztlich auch konstitutiv fiir die wirtschaftlichen Fragen.

Das Regierungssystem der VAR gemif} der Verfassung von 1964

Teil IV, den man als den Kern der Verfassung bezeichnen kann, legt das Re-
gierungssystem der VAR dar. Das aus nur einem Artikel bestehende Kapitel 1
(Art. 46) sieht vor:

“The Head of the State is the President of the Republik. He exercises

his Powers in the manner prescribed by this Constitution.”
Formal liegt eine klare Differenzierung der drei Gewalten vor: die Nationalver-
sammlung stellt die Legislative dar (Art. 47 ff), Staatsprisident und Regierung
die Eexekutive (Art. 100 ff.), daneben steht die Judikative (Art. 152 ff.). Nach Art. 49
werden die Mitglieder der Nationalversammlung in allgemeiner und geheimer Wahl
vom Volk gewihlt. Dabei ist bemerkenswert, dafl der Staatsprisident bis zu 10
Abgeordnete ernennen darf und mindestens 50 Prozent der Mitglieder Arbeiter
und Bauern sein miissen.
Die Nationalversammlung kontrolliert nach Art. 48, Art. 82 und Art. 83 die
Exekutive, und zwar wie folgt:
Art. 48 stellt die generelle Leitlinie dar:

“The National Assembly exercises control over the work of the executive

authority, in the manner prescribed by this Constitution.”
Art. 83 wiederholt das gleiche noch einmal — nur hier speziell auf die Regierung
bezogen:

“The National Assembly exercises control over the acts of the Government.

The Government and its members are responsible for their acts before the

National Assembly which discusses their policy statements and report.”
Diese Abhingigkeit der Regierung vom Parlament kommt ebenfalls in Art. 82
zum Ausdruck, der verlangt, daff die Regierung nach ihrer Bestellung ihr Programm
der Nationalversammlung zur Billigung vorzulegen habe, sowie in den Artikeln 88
bis 90, die der Nationalversammlung das Recht einriumen, der Regierung als
Ganzes oder einzelnen Ministern das Mifltrauen auszusprechen und sie dadurch zum
Riicktritt zu zwingen. Eine konstitutive Abhingigkeit in Form einer Regelung der
Regierungsbestellung durch das Parlament gemifl dem parlamentarischen Prinzip
besteht jedoch offenbar nicht. Eine Aussage iiber die Ernennung der Regierungs-
mitglieder macht einzig Art. 114, indem er dem Prisidenten der Republik das Recht
gibt, den Premierminister und die Minister zu ernennen und zu entlassen, woraus
gefolgert werden kann, dafl ‘es sich bei der Ernennung und Entlassung durch den
Prisidenten nicht um eine reine Formalitit, sondern um einen politisch duflerst

471

17.01.2026, 15:02:41. https//wwwlnlibra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1970-4-469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bedeutsamen Akt handeln diirfte. Bei der folgenden Betrachtung der Rechte und
Pflichten des Staatsprisidenten bzw. seiner Stellung innerhalb des Regierungs-
systems der VAR wird deutlich werden, daf} dieses nicht die einzige aus dem
iiblichen Rahmen der Kompetenzen von Staatsprisidenten herausragende Gestal-
tungsfreiheit ist, die die Verfassung von 1964 gewihrt.
Der Staatsprisident wird mit % Mehrheit ihrer Mitglieder von der Natio-
nalversammlung nominiert und anschliefend durch Plebiszit bestitigt (Art. 102).
Fiir die Bestitigung des Prisidenten der Republik durch das Volk geniigt in jedem
Fall die absolute Mehrheit der abgegebenen Stimmen. Erlangt diese der betreffende
nicht, so mufl der Vorgang wiederholt werden.
Der Staatsprisident hat das Recht, die Nationalversammlung aufzulésen; er muf
jedoch gleichzeitig Neuwahlen ansetzen, die in einer Frist von 60 Tagen durchge-
fithrt werden sollen (Art. 91). Daran anschlieffend soll der Prisident innerhalb von
10 Tagen die neue Nationalversammlung einberufen (Art. 91).
Mit diesem Recht zur Auflgsung der Nationalversammlung verliert der Prisident
offensichtlich sein Amt nicht. Die durch Art. 102 geregelte Abhingigkeit des Pri-
sidenten vom Parlament ist also im Gegensatz zu der oben dargestellten Abhingig-
keit der Regierung ausschliefflich konstitutiver Natur. Das bedeutet konkret: Der
Prisident der Republik ist nur so lange auf die Mehrheit des Parlaments angewie-
sen, bis er nominiert ist und das Volk ihn bestitigt hat. Danach hat die Volksver-
tretung nur noch die Moglichkeit, die von ihm bestellte Regierung zu kontrollieren
und sie oder einzelne ihrer Minister zum Riicktritt zu veranlassen. Die Stellung
des Staatsprisidenten wird durch diesen Schritt jedoch nicht in Frage gestellt.
Man kann daher sagen, dafl es sich bei dem auf den ersten Blick als parlamentarisch
erscheinenden Staatsaufbau realiter um einen Scheinparlamentarismus handelt.
Zwar sieht Art. 113 vor, dafl der Prisident der Republik die Richtlinien der
Politik in Verbindung mit der Regierung festlegtss und tiber ihre
Durchfithrung wacht, jedoch werden der Regierung in den Artikeln 132 ff, die ihre
Kompetenzen im einzelnen auffiihren, keine Mdoglichkeiten zu eigenverantwortli-
cher politischer Entscheidung eingeriumt.
Eine Reihe von Artikeln verleiht dem Prisidenten demgegeniiber Rechte und
Handlungsfreiheiten, durch die er sich in entscheidender Weise von allen iibrigen
staatlichen Institutionen abhebt. Er hat einmal die Moglichkeit, unter bestimmten
Voraussetzungen direkt in die Legislative einzugreifen. Dies mit Art. 116, der be-
sagt:

“The President of the Republic has the right to propose laws, and to

objecttoand to issue laws?”7?
Dieses Recht, Gesetze zu erlassen, wird in den Artikeln 119 — 122 spezifiziert.
Da jedoch Art. 116 dem Prisidenten die Gesetzgebungskompetenzen ohne jeden
Vorbehalt zubilligt, erscheinen die in den Art. 119 — 122 aufgefiihrten einschrin-
kenden Bedingungen wohl eher als formale Zugestindnisse, denn als bindende
Verfahrensanweisungen. Aber selbst wenn man Art. 116 als die Artikeln 119 bis 122
iibergeordnete lex generalis betrachtete, bliebe dem Prisidenten der Republik noch
immer eine Fiille von Einflufméglichkeiten auf den Gesetzgebungsprozef.
Art. 119 sieht vor, daf} der Prisident der Republik, sofern er in dringenden Fillen

6a Wortlich: “The Pregident of the Republic, in conjunction with the Government, lays down the general
policy of the State in all the political, economic, social and administrative domains, and supervises its
implementation.”

7 Gesperrt-Gedrucktes = hier hervorgehoben.

472

17.01.2026, 15:02:41. https//wwwlnlibra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1970-4-469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine Anordnung, die Gesetzeskraft hat, trifft, diese der Nationalversammlung inner-
halb von 15 Tagen vorzulegen habe. Im Falle, daff die Nationalversammlung zu
dem betreffenden Zeitpunkt gerade Sitzungspause hat, mufl dies bei ihrer ersten
Zusammenkunft danach geschehen.
Versiumt es der Staatsprisident, die betreffende Anordnung der Nationalver-
sammlung vorzulegen, so erlischt ihre Giiltigkeit automatisch und riickwirkend.
Andernfalls verliert sie jedoch, wenn sie vom Parlament nicht gebilligt wird, erst
mit dem Tage, an dem die diesbeziigliche Entscheidung zustande kommt, ihre
Rechtsgiiltigkeit. Dies bedeutet: Selbst im ungiinstigsten Fall — daf nimlich die
Nationalversammlung ihre Zustimmung verweigert — wire der Gesetzeserlafl
mindestens 15 Tage — wihrend der Parlamentsferien u. U. erheblich linger
— rechtskriftig, eine Frist, die ausreichen diirfte, um bestimmte Vorhaben auch
gegen den ausdriicklichen Willen des Parlamentes durchzufiihren. Dafl auch das
oben erwihnte Recht des Staatsprisidenten, die Naticnalversammlung aufzulSsen,
in diesem Zusammenhang eine besondere Bedeutung erhalten kann, versteht sich
beinahe von selbst.
Art. 126 gewihrt dem Prisidenten der Republik das Recht, den Staatsnotstand
zu proklamieren. Diese Erklirung mufl ebenfalls der Nationalversammlung nach-
triglich zur Billigung vorgelegt werden, und zwar innerhalb von 30 Tagen. Sofern
die Nationalversammlung zu dem Zeitpunkt gerade aufgeldst ist, soll dies in der
ersten Sitzung der neuen Nationalversammlung nachgeholt werden. Fallen nun
Proklamation des Ausnahmezustandes und Auflésung der Nationalversammlung
— aus welchem Grunde auch immer — zeitlich annihernd zusammen, so kann es
geschehen, daff der Ausnahmezustand 90—100 Tage wihren kann, ohne daf} das
Parlament die Notwendigkeit dieser Mafinahme bestitigt hitte.
Mit Art. 132 schliellich erhilt der Staatsprisident den Oberbefehl iiber die Armee
und damit die Mdglichkeit, sich notfalls mit den Mitteln physischer Gewalt im
politischen Felde durchzusetzen.
Aus dem bisher Dargelegten geht bereits hervor, dafl es sich bei der in der Ver-
fassung von 1964 verankerten Stellung des Prisidenten der Republik auf Grund
der ihm zugebilligten weitreichenden Kompetenzen um eine bemerkenswerte Macht-
konzentration in einem Herrschaftszentrum handelt, die durch die Tatsache, daff ein
Prisident unbeschrinkt wiederwihlbar ist, d. h. dem Charisma seiner Herrschaft
keine verfassungsmiflige Schranke gesetzt wird, noch potenziert wird.
Die Judikative gilt als unabhingig und keiner anderen Autoritit unterworfen
als dem Gesetz (Art. 152). Da jedoch alle auf die Rechtsprechung bezogenen Ar-
tikel sich auf das Gesetz berufen, scheint somit auch hier die Méglichkeit der
Abhingigkeit der richterlichen Gewalt von der Legislative und — iiber die er-
wihnten Sonderrechte des Staatsprisidenten — auch von der Exekutive zu be-
stehen8. Mit Art. 160 ist offenbar die Moglichkeit, die ordentliche Gerichtsbar-
keit zu umgehen, gegeben, denn es heiflt darin:

“The law regulates the organization of the State Security Courts, their com-

petence and conditions to be fulfilled by those who occupy the office of

judge in them.”?

8 Vergl. Art. 153—159.

9 Die igyptische Wochenschrift ,Arab Youth“* vom 29. 1. 1968 (S. 1—4) berichtete beispielsweise iiber ein
sogenanntes ,Revolutionsgericht“, das unter dem Vorsitz des Offiziers und Revolutionsratsmitgliedes
H. Schaf’i iiber den (angeblichen) Putschversuch der Offiziere um Feldmarschall Amer im August 1967
verhandelte.

473

17.01.2026, 15:02:41. https//wwwlnlibra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1970-4-469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Im einzelnen liflt sich hier die Titigkeit dieser sogenannten ,Staatssicherheitsge-
richtshéfe“ nicht untersuchen, zumal die Verfassung selbst keine weiteren Aussagen
dariiber macht. Allein die Tatsache ihrer Existenz weist darauf hin, daf hier eine
verfassungsmiflig installierte politische Gerichtsbarkeit, deren Titigkeit und Kom-
petenzen auflerhalb der Verfassung bestimmt werden, vorliegt, die dazu geschaffen
scheint, die oben bereits festgestellte Machtkonzentration abzusichern.

Das Verhiltnis Individuum — Staat

Die Frage nach der Grenze zwischen den Staatsinteressen und den personlichen
Belangen des einzelnen, d. h. nach den Garantien der personlichen Freiheit, steht in
einem engen Zusammenhang mit der im Vorangegangenen dargestellten Herr-
struktur, da sie die sich fiir das Indiviuum ergebenden Konsequenzen der Herr-
schaftsordnung widerspiegelt.

Die Verfassung der VAR von 1964 enthilt einen 21 Artikel umfassenden Katalog
»Offentlicher Rechte und Pflichten“ (Art. 24 — 45) und daneben eine Reihe von
Grundrechtsgarantien in Teil II, der mit ,Basic Constituents of the Society®
iiberschrieben ist. So wird unter anderem Chancengleichheit (Art. 8), Gleichheit
vor dem Gesetz (Art. 24), Unverletzlichkeit der Wohnung (Art. 35), Freiziigigkeit
(Art. 31), Glaubensfreiheit (Art. 34), freie Meinungsiuflerung (Art. 35), Presse-
freiheit (Art. 36) und Versammlungsfreiheit (Art. 37) garantiert. Mit Ausnahme
der Chancengleichheit, der Glaubensfreiheit und der Gleichheit vor dem Gesetz
(die iibrigens nicht als Menschen-, sondern als Biirgerrecht formuliert ist) werden
diese Garantien jedoch mit Gesetzesvorbehalt gegeben. Hier begegnen wir Formu-
lierungen wie ,...except in the cases defined by the law* oder ,in the manner,
prescribed by the law*“ oder ,within the limits of the law®, die darauf hinweisen,
dafl den gesetzlichen Regelungen faktisch der Vorrang vor den verfassungsrecht-
lichen Bestimmungen eingeriumt wird. Ein Schutz der Grundrechte — wie er
etwa mit Art. 19, IT GG errichtet wurde — fehlt vollig. Ebensowenig enthilt die
igyptische Verfassung eine Regelung, die dem einzelnen zur Wahrung und Siche-
rung seiner Grundrechte gegeniiber dem Zugriff der offentlichen Gewalt die Mdg-
lichkeit gibt, sich an die ordentliche Gerichtsbarkeit zu wenden, wie Art. 19, IV GG
sie vorsieht.

Allerdings bliebe eine — wie immer geartete — Sicherung der Individualrechte
vor einem staatlichen Ubergriff relativ bedeutungslos, solange man an der bisheri-
gen Praxis, je nach Bedarf die eine provisorische Verfassung durch die nichste zu
ersetzen, festhilt. Die Verfassung macht zudem — wie bereits angedeutet — kei-
nerlei Aussagen tber einen eventuellen Vorrang ihrer Bestimmungen vor der ein-
fachen Gesetzgebung bzw. vor dem Verordnungsrecht, wodurch u.U. der Fall
eintreten kann, dafl eine vom Prisidenten der Republik gemifl Art. 116 erlassene
Anordnung mit Gesetzeskraft einer Verfassungsbestimmung nicht nur zuwider-
liuft, sondern diese aufhebt.

Wie bereits erwihnt, wird der Islam als Staatsreligion bezeichnet (Art. 5); er ist
auch Grundlage des sozialpolitischen Programms Gamal Abd el-Nassers und noch
immer — trotz zahlreicher Modernisationsansitze — Basis des Rechtsdenkens. Das
Verhiltnis zwischen Individuum und Staat bestimmt sich aus dem theonomen Cha-
rakter der islamischen Ethik; der einzelne — Herrscher wie Untertan — ist auf-
gefordert, dem gottlichen Gesetz zu gehorchen und die religitsen Anordnungen und
Verbote zu beachten. Der islamische Herrscher gilt als blofler Verwalter des gott-

474

17.01.2026, 15:02:41. https//wwwlnlibra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1970-4-469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lichen Willens und hat in der orthodoxen Lehre keine Gesetzgebungsgewalt, allen-
falls im Rahmen der Gesetze Gottes das Recht, Durchfiihrungsverordnungen zu
erlassen. Einer besonderen zusitzlichen Regelung seiner Pflichten und Grenzen
gegeniiber den Untertanen, der Garantie bestimmter personlicher Freiheiten des
einzelnen bedarf es demnach nicht.
“Islamic doctrine”, so schreibt Coulson?, ...“does not proceed on the basis
of a purpose to protect the individual against the State. Concentrating upon
the ideal of a government wholly in accordance with the letter and the
spirit of the divine law, the jurists completely subordinate the principle of
the individual liberty to that of the public interest and welfare. For under
this ideal form of government, they argue, all men will naturally receive their
due rights.”
Und an anderer Stelle fiihrt er aus:
“When the texts do assert the principles of ‘original Freedom’ and the
inviolability of property, life and honour they treat them as principles which
secure the general order and well-being of the whole community — the
purpose and the right of Allah — and not as fundamental liberties of the
individual ”11
Das islamische Staatsdenken geht von der Gemeinschaft, nicht vom Individuum
aus; und so ist es kein Widerspruch, wenn die Verfassung der VAR nicht den
Menschen, sondern das Volk als Ganzes in den Mittelpunkt aller Bemiihungen
stellt und der ,Wille des Volkes® als Legitimation des politischen Handelns eine
derartig grofle Bedeutung erlangen konnte. So wird beispielsweise die Revolution
von 1952 auf den ,Willen des Volkes“ zuriickgefiihrt, und zwar im ersten Satz
der Verfassung von 1964, wo es heifdt:
“In reliance upon the popular will which made the glorious day of July 23,
and by which it has realized the start of the comprehensive revolution —
political, social and national — and hoisted over the national and heroic work
of the Egyptian people, since that date, the banners of freedom, socialism
and unity.”12
Bei einem Grofiteil der wichtigen politischen Entscheidungen hat das dgyptische
Volk ein verfassungsmiflig garantiertes Mitspracherecht (so beispielsweise bei der
Bestellung des Staatsprisidenten):
“The President of the Republic may call a referendum of the people in im-
portant matters affecting the supreme interests of the country. The manner
of the referendum is determined by the law.”
Dariiber hinaus kiindigt die provisorische Verfassung von 1964 bereits ein Re-
ferendum zur Bestitigung einer zukiinftigen endgiiltigen Verfassung an.
Was nicht mit der ausdriicklichen Zustimmung des Volkes geschieht, soll zum Wohle
des Volkes — was immer man darunter verstehen mag — vollzogen werden. So
sieht es der Eid, den die Mitglieder der Nationalversammlung (Art. 58), der Pri-
sident der Republik (Art. 104), der Vizeprisident (Art. 107) und die Regie-
rungsmitglieder (Art. 138) leisten, vor.

10 Coulson, N. J.: The State and the Individual in Islamic Law in: The International and Comparative
Law Quarterly, London 1957, S. 49—60, hier: S. 56.

11 Ebenda, S. 51.

12 Vergl. hierzu auch die entsprechenden Ausfiihrungen iiber den .revolutioniren Willen des Volkes* in der
Nationalcharta, beispielsweise S. 3, 4, 6/7 und S. 81.

475

17.01.2026, 15:02:41. https//wwwlnlibra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1970-4-469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der in der Verfassung verwendete Demokratiebegriff erhilt — islamisch interpre-
tiert — seine Grundlage nicht in der Werthaftigkeit der einzelnen, deren volle
Entfaltungsfreiheit gewihrleistet werden soll, sondern das Gemeinwesen als die
Gemeinde der Gliubigen in der gottgegebenen Ordnung ist das Primire. Dafl
eine solche Interpretation der grundlegenden Verfassungsbestimmungen im Pro-
zef} ihrer Umsetzung in die politische Realitit die sehr weitreichenden Méglichkei-
ten und Kompetenzen der igyptischen Staatsfiihrung eher noch potenziert als
beschrinkt, wird in der folgenden Schlufbetrachtung darzulegen versucht.

Schluflbetrachtung

Die Interpretation der Verfassung hat ergeben, dafl infolge der umfangreichen
Kompetenzen des Staatsprisidenten — verbunden mit seiner unbeschrinkten Wie-
derwihlbarkeit — eine auflergewdhnlich starke Machtkonzentration in einer Per-
son vorliegt, so daff man durchaus von einer monistischen Herrschaft sprechen
kann13,

Uber die Willensbildung sagt der Verfassungstext nicht allzuviel aus. Zu einer tie-
fergehenden Analyse dieses Komplexes wire es notwendig, die betr. Wahlgesetze
usw. hinzuzuziehen. Das wenige jedoch, das vorliegt, reicht aus, um zu erkennen,
dafl es sich um eine monopolisierte Willensbildung handeln diirfte. Wir erinnern
hier an Art. 3, der auf die Existenz der Einheitspartei hinweist, an Art. 49, der
dem Staatsprisidenten eine Einflufnahme auf die Nationalversammlung sichert —
durch die Ernennung von 10 ihrer Mitglieder —, sowie an Art.116, der dem
Prisidenten den Eingriff in die Gesetzgebung ermoglicht. Hinzu kommt die mit
Art. 45 errichtete Wahlpflicht und die Einrichtung des Plebiszits fiir wichtige
politische Entscheidungen (Art. 102 und 120).

Die Tatsache, dafl sich das Regime Nassers auf den Boden der islamischen Lehre
stellt, deutet darauf hin, daff zumindest potentiell ein totaler Reprisentationsan-
spruch vorhanden ist. Hierfiir steht beispielsweise das ,Gottesgnadentum® der
Herrschaft schlechthin!4, wobei die Realitit seiner Herrschaft, seine Existenz als
Bewahrer und Verwalter des gottlichen Gebotes das Ausschlaggebende ist. Der
Islam als eine Religion des Gesetzes erfafit in seiner urspriinglichen Form alle Be-
reiche des politischen, gesellschaftlichen und religiosen Lebens. Obgleich heutzutage
bereits der Einfluf} des islamischen Rechts, der Schari’a, im Bereich des Strafrechts,
des Verfassungsrechts und des Steuerrechts beispielsweise, in der Regel in den isla-
mischen Lindern relativ gering ist!5, bestimmt er doch noch weitgehend das ju-
ristische Denken ebenso wie das ethische Empfinden. Es gibt keine strikte Trennung
zwischen ethischen Normen und politischer Zweckmifligkeit. Die Spanne zwischen
gebotenen und verbotenen Handlungsweisen ist wesentlich grofler, als der Auflen-
stehende annehmen mochte. Der Islam teilt die menschlichen Handlungen nicht nur
in gute und bose, in gerechte und ungerechte, sondern trigt der breiten Skala von
Verhaltensweisen, die zwischen diesen beiden Polen liegen, weitgehend Rechnung.
Wenn beispielsweise Nasser in seiner Rede vom 23. 7. 1963 in Alexandria sagte:

13 Vergl. Hittich, Manfred: Demokratie als Herrschaftsordnung, K&ln/Opladen 1967 (insbes. S. 110 ff.).

14 Gestiitzt auf den Koran (IV,60), ,O ihr Gliubige, gehorchet Allah, gehorcht seinem Gesandten und euren
Vorgesetzten . . . liflit sich die Notwendigkeit und Gottgefilligkeit einer unbedingten Unterwerfung
unter die herrschende Autoritit unschwer begriinden — eine iibrigens auch dem Protestantismus nicht
fremde Haltung.

15 Vergl. Schacht, Joseph: An Introduction to Islamic Law, Oxford 1964, S. 76.

476

17.01.2026, 15:02:41. https//wwwlnlibra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1970-4-469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Wenn die Religion etwas anordnet, tue ich es, wenn sie etwas verbietet, tue

ich es auf keinen Fall, und das ist der Maflstab“16,
so ist dies nicht nur ein Bekenntnis zum Islam, sondern zeigt, daf} Nasser sich hier
nicht etwa vollstindig in seinen Handlungen bindet. Im Gegenteil: bezogen auf
die 5 Kategorien menschlicher Handlungsweise, die das islamische Recht kennt,
heifit dies, dafl er sich den relativ weiten Spielraum von ,empfohlenen® ,wert-
neutralen® und ,tadelnswerten® Handlungen, die im Gegensatz zu den von ihm
genannten Kategorien der von Gott befohlenen und der verbotenen Verhaltens-
weisen weitgehend nicht justiziabel sind, vorbehilt. Dieses und die Tatsache, dafl

der Islam nicht nur als eine Religion, sondern — wie Anderson es formuliert — als
“a complete way of life; a religion, an ethic and a legal system all in one”1?
aufgefaflt werden muf}, liflt zumindest schon andeutungsweise die weitreichenden
Moglichkeiten eines auf eine solch umfassende und dazu noch im Volk tief ver-
wurzelte Fundierung seiner Position gestiitzten Herrschers erkennen.
In der Fundierung der Herrschaft durch die islamische Religion liegt die grund-
sitzliche Moglichkeit einer ungeheueren Erweiterung der Macht des Staatsprisi-
denten, einer Potenzierung seines Herrschaftsanspruches, der dadurch nahezu zu
einem totalen — wenn nicht gar totalitiren — Verfiigungsanspruch ausgedehnt
werden konnte.
Das Regime Gamal Abd el-Nassers ist nicht das erste Regime in der langen Ge-
schichte Agyptens, das sich iiber die Freiheit des Individuums hinwegsetzt und die
Gemeinschaft, den Staat, der — man kann sagen: von jeher — als Vertreter
des Gottlichen galt, zum Ansatzpunkt des politischen Denkens und Handelns
macht. Die Wurzel dieses Denkens liegen in Agypten u.U. sogar noch tiefer als
im islamischen Denken. Schon der vorislamische Pharaonen-Staat war ein Uberstaat,
der sich mit dem Charisma des Gottesgnadentums und der eschatologischen Aus-
richtung seiner theonomen politischen Theorie iiber das Wohl und die Interessen
des einzelnen im diesseitigen Leben hinwegsetzen konnte.18
Von einer radikalen Umgestaltung von Mensch und Gesellschaft, einer Bewufit-
seinsinderung, der intendierten Durchsetzung neuer Wertungssysteme kann dem-
nach keine Rede sein. Das, was sich fortschrittlich, revolutionir gibt, was mit
dem Begriff der Modernisation umschrieben wird, erweist sich bei niherer Be-
trachtung als eher konservatives Denken. Dies erklirt wiederum auch einerseits
die zuvor angedeutete prinzipielle Unvertriglichkeit von ischtirakischer und
marxistischer Theorie; zum anderen liegt hierin der Schliissel zur Erklirung der
an sich verwunderlichen Tatsache, daf} eine zur Basisdoktrin einer autoritiren Herr-
schaft erhobene Lehre wie der Islam, die wie kaum eine andere Theorie ohne
jedes nennenswerte geistige, politische, ethische Gegengewicht, nahezu alle Moglich-
keiten fiir die Errichtung einer totalitiren Herrschaft in sich birgt sich in der
Realitdt nicht als solche duflert.
Die Stellung des Staatsprisidenten in der Verfassung von 1964 gewihrt die Mog-
lichkeit eines fast unbegrenzten Machtmiflbrauchs. Es kann zu einer neuen Form
totalitirer Herrschaft, die im Gegensatz zu Nationalsozialismus und Marxismus sich
nicht gegen die Religion und das iiberkommene Wertungssystem stellt, sondern
dies fiir seine Zwecke entsprechend interpretiert, genutzt werden. Daff Nasser dies
in letzter Konsequenz nicht in diesem Sinne zur Festigung und Verewigung seines

16 In: Kamil, A.: Religion und Leben (El-din wal Hayat), 2. Aufl., Kairo 1967, S. 42/43.
17 Anderson, J. N. D.: Islamic Law in the Modern World, London 1959, S. IX.
18 Vergl. Wittfogel.

477

17.01.2026, 15:02:41. https//wwwlnlibra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1970-4-469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Regimes nutzte, liflt sich in erster Linie dadurch erkliren, daf} er selbst zu sehr
im islamischen Denken verhaftet war, um sich zugunsten einer uneingeschrinkten
Machtentfaltung davon l18sen zu kénnen und zu wollen.

478

17.01.2026, 15:02:41. https//wwwlnlibra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1970-4-469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

